

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



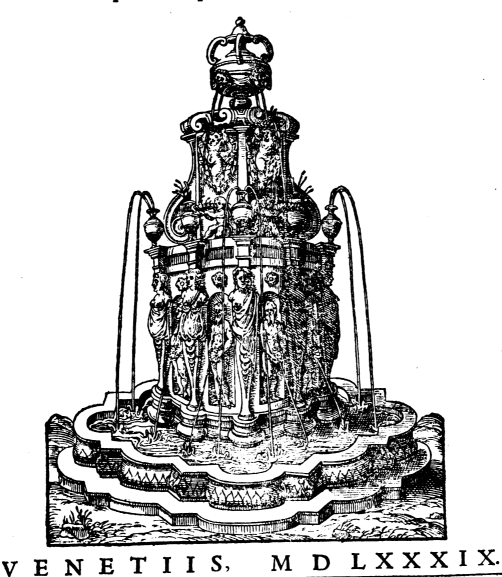
# F. FRANCISCI LYCHETI BRIXIENSIS,

ORDINIS MINORVM REGVLARIS OBSERVANTIAE OLIM GENERALIS, Theologi Præstantissimi.

In Secundum Sententiarum IOANNIS SCOTI DOCTORIS SVBTILIS COMMENTARIA,

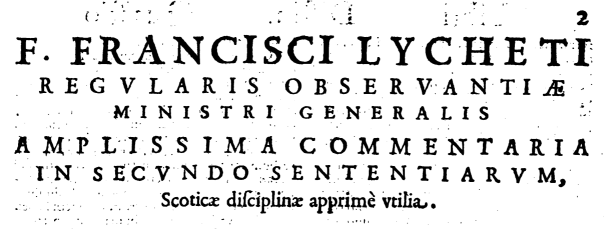
A B ILLVSTRISSIMO, ET REVERENDISSIMO CONSTANTIO SARNANO, S.R. Eccl. Cardinale Ampliffimo. Scoticz doctrinz peritiffimo, atq; lucidatore maximo diligentiffime recognita.

VTILIBVS ANNOTATIONIBVS, copiofiffimisque Indicibus illustrata,



Apud Ioannem, & Andream Zenarium.





Nunc cura Illustrifs.<sup>mi</sup> & Reuerendifs.<sup>mi</sup> CONSTANTII Sarnani Sanctæ Romanæ Ecclesiæ Cardinalis ornatissimi è tenebris eruta in lucem fœlicifimo auspicio prodeunt.

Canfalitas eft pontio alicnius ex tris (eci, in alteritate nature, que 20 eft aliud nisivolūtas **ส**เ็นเทส เอีเ cata tribus perfonie.

IRCA Initium fecundi libri.

Qualtio Prima. Dist. I.

JQuarit Docto. vtrum prima causahitas respectu omnium caufabilium de neceffitate fit in tribus perfonis, intelligedo fem per respectu omniu caufabilium, in quocunque effe, fiud fim-

exiftentia, fiue fecundum quid, quod eft effe cogni tum, vel esse volitum à Deo. Titulus q. satis clarus eft, & magis patebit respondendo ad quasitionem.

Diuns Bonauentura 2. sentent. Artis. 1. Quastio 1. Scotus 2. fentent. difin. 1. q. 1. Diuus Thomas prima parte summa q.45. Art. 1.

Riccardus 2. sentent. distin. 1. q.4.

Franciscus de Mayronis 2. sentent. distin.1.q.1. Antonius Andreas 2. sentent. q. 1. distin. 1. Thomas de Argentina 2. sentent. distin. 1.q. 1. Aegidius Romanus pars prima distin.1. Dionyfius Carthusianus 2. fentent.distin.1.q.4. Guillermus Vorrinlon minorita. 2. fent. dist. 1. q. 1. Gabriel Biel 2. sentent. distin. 1. q. 2.

Henr.quoli. 6.q.1.

¶ In ista q. primo recitatur opinio Henri. quæ à Doct.improbatur in pluribus eius dictis, quæ opinio pertractatur in additionibus super secudo Do cto. vide ibi in q. 1. vt ramen clarius intelligantur improbationes Scoti contra Henri. adduco aliqua dicta Henrici, contra quæ Docto. arguit. Henricus ergo primo dicit. quod verbum, & Spiritus fanctus funt rationes for males agedi ad extra, & proxina, ita o ficut dicimus, ignis calore calefacit, vt principio formali calefaciendi, fic pater creat verbo, & Spiritu fancto vt principio formali creandi.

¶ Ibi contra istud primo.hic Doct.improbat di-Prima ratio Scori contra Etum Hen. & fententia argumenti ftat in hoc, quia Henricum, fi pater creat formaliter verbo, vt principio formali creatiuo, sequitur, quòd pater erit formaliter in actu verbo,& Spiritu fancto, ideft o ficut fi ignis ca lore calefacit-, vt principio formali calefactiuo, ignis erit in actu per calorem inexistentem; in actu

dico, vt fit in proxima ratione calefaciendi, fic fi pa ter creat verbo, pater crit in actu per verbum, ideft quòd ratio formalis creandi formaliter, & actualiter erit in patre. Hoc autem est impossibile, quia verbum non est formaliter in patre, quia tunc pater effet formalitet verbum, quod fatis improbatum, eff in primo.dift.2.parte 2.q.4.& d.27.q.1. Aduerte Effe in after tamen, quod quando Docto. dicit, quod pater erit dupliciser in actu per verbum, q. principium formale agendi poteff intel-poteft effe formaliter in aliquo duobus modis.pri-ing and fit ratio formalis, & quidditatiua ipfine agentis. ficut dicimus ignis fita entirate quiddingi agentis, ficut dicimus ignis fua entitate quidditati-ua, & effentiali generat ignem. Secundo, quòd fie ratio formalis agendi accidentalis, vel quafi, ficur calot in igne eft ratio formalis calefaciedi ipfi ignis primo modo ignis erit in actu secundu quid; quia per aliquod fibi adueniens; fic in proposito cum dicitur, quòd verbum est ratio formalis agendi ipfi patri; fi fit ratio primo modo, túc pater erit in actu fimpliciter per verbum. fi fecudo modo pater erit in actu per verbum, vt per aliquod fibi additum. formaliter. Item quod dicit Doct.quod nihil formaliter agit, quod non fit in actu fecundum illud, quod est ratio proxima agendi.hoc fic intelligitur, quòd omne agens actione reali est ens in actu; & ratio formalis agendi dat fibi, quòd actualiter pof fit agere, tota enim perfectio agendi est à formali ratione agendi.& hic senfus fatis patere potest à Do cto.in primo.dist.1.q.2.& dist.3.q.8.dist.7.& 26. & alibi fape.

J Ibi, & si dicas.dicit Henr. quod notitia genita, cuodù Hen-fiue verbum suo modo recipitur in intellectu pu- ricum est so nue verbum nuo modo recipitur in intellectu pu- ritum et jo ro, vt patuit in primo. d.2. par.2. q.4. & d.2.7.q.1. & lius patris, quia intellectus est communis tribus personis, ideo originaliter dicit, & verbum in tali intellectu est commune tri-bus, licet verbum sit tamé productum à patre, hoc & folus ë, idem dicit de Spiritu sancto, & fic verum est, over-bum formaliter creat verbo existenti in intellectu & producio filij, & similiter pater creat verbo existenti in intell- filium. lectu patris, hoc idem de Spiritu sancto, & dicit lectu patris. hoc idem de Spiritu sancto. & dicit Hen.q verbum est productum à solo patre dicente vice omnium, idest gex quo filius habet intellectu formaliter, & similiter Spiritus sanctus possit dicere verbum, quia tamen pater primo producit venbum in hoc, supplet vicem omnium, idem intellige de Spiritu fancto.

¶ lbi, contra istud sic arguo. Hic Doc. improbat responsionem Henric. & sensus literæ talis est, quod fi pater creat verbo formaliter, verbum. Franc.Lych.in sec.Sent.Scoti. A 2 for-

Verbum [e-

Libri

Distin.

-

### Luxítio

verbücht in intellectu coi Contra arguit Doc.quia ex quo intellectus est formaliter in patre, & verbu formaliter in intellectu, sequitur g est formaliter in patre, & fic erit fapiens fapientia genita, cuius op positif probati estin primo d.2. d.5.9.2 & 279.1. eircarespon qu verbum fit formaliter in patre, quia est formalifionem Doc. ter in mtelledu patris, qui certum eft, quod effentia diuna est formaliter in tribus personis, & tame proprietates personales fundantur in effentia diuina, vt patet à Doc. in 1.d.2.p.2.q.3. in vltimo argumento, quo probat productionem esse in diulnis, hoc idem probat.d.5.q.2.& 26.& alibi,& tamen no videtur sequi,quod filiatio sit formaliter in patre. Respondeo, quòd argumentum Doc. concludifficultate. dit contra Henr.quia iple Henr.concedit,quod no titia genita est formaliter in intellectu communi,& formaliter denominatillum, sed non est sicapud Doc.quia pprietates relatiuz, & si immediate sint in essentia diuina, non tamen denominant illa,nec proprie formaliter funt in illa, nec funt actus, nes quali actus effentiæ diuinæ, fed funt tatum, vt quæ.

Principium respects ein dem.

Difficultas

Refposio ad

¶ Ibi, videtur etiam vitra sequi. Deinde Doc. aryne, & prin guit. Contra primum dictum Henrict probando, cipin quod, quod verbum non fit ratio formalis creandi, & rano fune ide tio fatin hoc, nihil, quod estratio formatis creandi puta a potest elle principium, quod produces a ista patet, quia idem respectu eiusdem non potest effe principium quo, & quod, cum ergo verbum fit principium quo creadi ipli patri, cum fit ratio formalis creandi, ergo verbum no potest creare, idem quod pater creat, quia tunc effet principium, quo, & quad respectu eiufdem. Et dicit Doc. g commu niter ratio formalis agendi non agit illa actiones respectu cuius dicitur ratio formalis agendi.

dam rationes subsistendi, & de ista materia vide cla re in Doct. in primo d.5. q. 1. & 2. & 2. d. 26. & fic p2

tet responsio ad difficultatem.

Contra ali-

Aliquific exponunt Doc.quod anima feparaguos exposi- ta potest este, quo, & quod respectu intellectionis, tores. ideo dicit Doc. communiter. Sed faluo meliori iudicio firmiter tenerem, q nihilidem possitesse prin cipium quo,& quod respectu etusdem, quod patet

Vide hic do ex rationibus formalibus principij formalis agen-Hiffimu Bar di, quod habet rationem quo, & principij agengium in 1. tis, quod habet rationem quod, que rationes manifent. dift. 3. fefte funt apud Docto. in primo d.1.q.2.d.3.q.6.2. 9.7. in prin- vide, quæ ibi exposui. Nec reputo verum, g eadem tem totu op anima respectu eiusdem intellectionis possit este posieum imo quo, & quod . Tum quia intellectus , qui faltem ex dicente Ly- natura rei distinguitur ab anima, vt patet à Doc.in chetum gra fecundo d. 16.erit principium quo, cum sit potetia uiter erras- intellectiva formaliter existens in anima, & ipfa ani fe,na inquit ma erit principium quod. Tum quia posito, quod Bargius, g anima: fit immediatum principium intellectionis, anima, etia adhuc non sequitur, gidem sub eadem ratione sit coiuntia cor principiu quo, & quod respectu eiusdem; quia ad-pori, est prin huc in anima producente aliquam intellectionem cipium quo, diftinguo principiú quo, & quod. Nam principiú o quod Sco quo et natura ipfius aiz, vt pscindit ab hzcheitate, 11X.A. & principiu qd est ipsa anima hæcheizata, vt posset elici subtiliter à Doc.in primo d.1.q.2.d.3.q.6.&q. 8. & in quoli.expresse dicit Doc.g. natura elt ró for

malis agendi, & singularitas est conditio agentis. Jibi, & fi dicatur quod filius creat, & Spiritus fanctus creat, vult dicere Henr. quamuis verbum & Spiritus fanctus fint rationes formales creandi, fiue principium quo creandi, adhuc tamen stat., quod fint principium quod, & fic verbum,

formaliter erit in patre, vt fupra deduxi, & tunc par & Spirinus fanctus creants. tet erit formaliter Apiens fapientia genită quod est contra Aug. 7. de tri. cap. r. Et cum dicit Hen. quod posito, 9 verbum & Spiritus fanctus creent, & g sit rationes formales creandi, neutra tamen perfona vi detur proximo creare, quia neutra est in actu per alteram, idest quod verbum non potest proximo, creare, nili fit in actu per Spiritulanctum cum Spi ritus fanctus ponatur pertinere ad rationem for-malem creandi, ficút & verbum ponitur / Si ergo verbum creat per Spiritum (auctum vt pertinenté ad rationem formalem creandi, ergo verburh habet actur formaliger Spiritum fanctum, & fimiliter fi Spiritus fanctus proximo creat, ergo actu habet. formaliter verbum, cum verbum ponatur pertineread rationem formalem oreandi, sed hocestime pollibile, vi fupra pater: vult chim Hen. q verbuin; or Spiritus fanctus funt ratio totalis creandi, quia nec pater folo verbo creat, fed verbo, & Spiritus fan Aus vt duabus rationibus partialibus integratibus vnam totalem. Et quod sic sint in actu ad hoc, vt creent, patet per literam sequentem de agente per intellectum & voluntatem . Et quod dicitur de ratione proxima creandi, hoc dicit, quia secundum Henric ratio rentota creandi est intellectio, que est ratio formalis producendi verbum fecundu ipfum Hen vt supra patuit in primo d.a.d 6.& 27.& quia verbum habet elle per intellectionem, ideo dicit Henri. quod ratio creandi proxima est verbum, & remota est intellectio, hoc idem dicit de Spiritu fan Ao, & volitione, & ideo Docarguit cotra, quianen tra persona est in actu creandi proxime peraliam. Ibi præterea secundo hie Doc.improbat Hen. Duplex eff

quo ad alud dictum de sapiént disponétes et amo feientia in reassectante : suit enim opinio Henri. (vi patet in Deo secun-additionibus super secundo Docs quod chidupler aum Henri scientia in Deo, scilicer dispositiua, que est perfe- cum. Eta ratio formalis creandi, que dictat visimate de operabilibus, & scientia voinerfalis, & speculating, qua non fic dictat; fimiliter apud ipfum eft duplex amor, scilicet amor affectans, & amor simplex, siue essentialis, & vult iple, quod scientia disponens sit verbum, & amor affectans fit Spiritus fanctus. Con tra quam politionem arguit doctor, specialiter con tra sapientia dispositiuam, & amorem affectatem; quia ista aut funt appropriata verbo, & Spiritui fan Cto, aut sunt propria; si primo, ergo sunt communia tribus, & fic duz persona non sunt proxima ra tiones formales creandi, si fecundo, cum dicant respectú rationis ad creaturas: quia secundum Henr. dispositio dicit respectu rationis ad disposita, & si fic leguitur, qui aliquis respectus rationis erit proprius alicui persone diuina, quod est improbatum in primo d. 18. de dono, quæ improbatio patet in additionibus primi,& d.27.primi q.1.fimiliter im-probabitur in præfenti quæftione.

Ibi præterea quod dicit de ideis practicis &c. Quo no den Hic nota, quòd idea practica si davetur in Deoni- tur idea pra hil aliud effet, nisi cognitio de creatura producen- fica i Deo. da, fiuè effe cognitum creature producende dictatiua in praxim, sed tales idez practicz, quz tantum funt de contingentibus non dantur in Deo, vt subtiliter pater in primo d.35.8 39.8 vide quæibi exposui; Posito tamé, quòd darentur huiusmodi ideç Eadem noti negat Doc. quòd ipsæ idez, siuè cognitiones practi ca non fint in intellectu paterno: quia eadem noti- filio, eft in tia, que eff in filio est in patre & Spirisu fancto, vt rien fancto. fuis clare deductum est à Scoto in primo d.1.1.26. 27. & alibi, hoc idem probat hic per auctoritates, q claræ sunt in litera, aliqualiter tamen exponoillam scieria bie aucioritatem Aug. 15. de tri. cum dicit. Ideo verbu ponitur pro hoc verè veritas est; quia quicquid est in ea scientia, memoria fa de qua genitum est, scin ipso est, acciputibi scientia canda. pro

pro memoria fœcunda, vt fatis patet ex Doct. in 1. dift 2.par.2.& dift.6.& 27.vult dicere, o quidquid est in memoria fœcunda, est etiam in verbo genito à memoría fœcunda vt principio formali productiuo, fequirur. Nouit omnia Deus in feiplo, i.p Deus pater habens effentiam diuinam pro obiecto adaquato, & primario, & alia pro obiecto fecundario, nouit omnia virtute effentia, vt in fe existentis,& quia ellentia est communicata filio, nouit etia omnia in filio, non quòd notitia patris dependeat: ab effentia, vt in filio, vt fupra patuit in 1. dift. 1.q.2. Et vide que ibi expositi.

Præterea quod dicitur ibi verbum elle, &c.in. ista littera Doctoris funt aliqua notanda. Primo, qu intellectio essentialis fm Henr.eft ratio formalis in patre producendi verbum diuinum, vt supra patuit in 1. dift. 2. par. 2. q. vlti & dift. 6. 1 3. 20. 27 & alibi. Secundo rationem formalein perfici action potest intelligi, vel de actione acta, vel de actione respectus.secundo modo non est difficultas: quia nem forme- femper actio respectus est in agente, vel producente mediante ratione formali. primo modo ratio formalis agedi immediate perficitar actione acta immanente, quod patet in nobis, nam homo intel ligit mediante intellectu, & intellectio immediate perficit intellectum, cum sit actio acta immanens, vt patet à Doct. 1 3. q. quoli. sed loquendo de actioperficit inne acta transeute, certum eft, g ratio formalis producendi huiusinodi actionem, non perficitut illa, & hoceft, quod dicit Doctor, o fupponendo &m. Henricum, gintellectio patris sit ratio formalis producendi verbum, non sequitur, o talis intelle-ctio perficiatur ipso verbo; quia productio verbi passiua non est in illa, sed in verbo, de qua produ-

atione pallius verbi faus dictum eft in 1. dift. 2. 7.6. 7. 26. & 27.

9 Ibi, quod etiam dicit de netitia vniuer fali, o fir dependeret speculatina, &c.pro.clariori intellectione huius litfentialiter terz, vide que diffuse exposiii in viti. q. prologia areatura, fibi, quod etiam dicit, grided posucrunt philoà stratura . nulla crea fophi, &c. Cum dicit Doct. fi voluntas diuina de enra existen necetitate produceret creaturam, dependeret ab te, per posi ea, hoc fi debet intelligi, quia relatio realisin Deo bile, vel im- est realiter, idem, quod Deus, & fi Deus necessitate etiam Deus nature produceret creaturam , necessario haberet non.effet, ga relationem ad illam, tanquam ad terminum, & fic eft mofurdif- per possibile, vel impossibile creatura non existent te, talis relatio, quæ eft idem, quod Deus non effer, & per consequens Deus non esset, & sic ifto moda effe Dei dependeret à creatura, de hoc vide fubriliter Scot. in 1. dift.8. quaft.vlti. & specialiter vide, quæ ibi exposui, quomodo scilicet illa ratio philofophi tenear. Et ex ijs patet improbatio opin. Henr. Ad solutionem quæstionis tria sunt videnda. In folutione huius queft. funt tres articuli principales, quorum primus est, prima caufalitas respectu crea turarum quantum ad earum effe existentiæneceffario est in tribus perfonis. Secundus est, q causalitas prima respectu omnium creaturarum quantu ad earum elle &m quid.Lquantum adelle cognitu, & volitum earum necessario est in tribus. Tertius fi per impossibile esset tantum vna persona, in ca questionem. effer perfecta caufalitas respectu omnium caufabilium, quantum ad omne effe, fiue fimpliciter, fiue

fecundum quid . Ibi,quantum ad primum dico, hic doctor tribus rationibus probat primum articulum, qui talis eft, quòd prima caufalitas respectu creaturarú eft necessario in tribus personis, & hoc quantum ad effe fimpliciter, quod eft effe existeriæ. Et prima ratio est ibi, primo quia principium duarum productionum, necessarie videlicet, & contingentis.

Hæc ratio est savis clara in littera, tamen pro cla- Dubitatio riori intelligentia dubitatur circa hoc, quod dicit, prima circa quòd quado aliquid est principium duarum ema- primam ranationum, quarum vna eft necessaria, & altera con- sionem. tingens necessaria est simpliciter prior.

Prima.

"Contra, quia posito, o voluntas dinina in in-stanti natura, a. st principium aque porfectu tam necessarij, quàm contingentis, videtur quòd in instanti. a. positi producere contingens, & sic produ ctio necessarij non crit de necessitate prior productione contingentis.

¶ Respondeo, & primo dico, quòd forte casus Responsio eft impoffibilis. Secundo, of fi cafus effet poffibilis multiplen. forte concluderet de effectu necessario, & contingenti diuersis in natura à voluntate diuina. Sed vbi productum est necessarium, & simpliciter eiusde naturæ cum producente, & productum cötingens est diversum in natura, tunc productio necessarij est simpliciter prior productione contingentis. Tertio dico, quando aliquid perfecte & realiter identificatur cum aliquo, quod ex fe tam formaliter, quàm originatiue est simpliciter neorsie estelud præcedit ex fua ratione formali contigens. Sed emanationes personarum sunt huiusmodi cum elfentia diuina, vt patet à Doct.in 1. dift. 2. p. 2. q. 1. in responsione ad vitimum argumetum. & q.3. in refponfionead primum argumentum principales effentia divina eft ex se necesse esse tam formaliter, quàm originatiue, vt patet e Doct.vbi fupra.

Si iterum dicatur, non ne Deus prius vultalis Dubitatio quid contingens esse, qu'am illud producatur ab seconda. intellectu divino in elle cognito: & pater, quod fic à Doct.q.vit.prologi. dift.3.q.4. dift.39. primi 2 & q.14.quolibetorum: & ficillud prius habet effe vo litum contingenter, & post habet esse cognitum de neceffitate ; quia intellectus diuinus quicquid pro-ducit de neceffitate producit, ellenna enim dinina est ratio producendi omne cognoscibile ineffe cognito respectu intellectus dinini, vt pator à Doct, in primo dift.39. & effentia, ve effentia tantum de noceffitate moust intellectum divinum, tam respe-Au sui, quàm omnium aliorum, ve patet à Doct. 14.q.quoli. ergo aliquod productum de necellita-te præsupponit aliud productum contingenter. ¶ Respondeo primo, 9 Doct. loquitur de pro-

ducto necessario, & conungenti quantum ad osse eorum fimpliciter, & fimiliter quando aliquid habet esse fimpliciter de necessitate, & aliquid habet esse service de la contingenter, primum de neceffitate est prius. Secundo dico, o ficut Deus vult a.contingenter, ita cognoscit illud volitum cotingenter, cum talis cognitio seguatur determinationem diuinæ voluntatis, vt patet à Doct.in prolog. Effentia q.vlu.dift.36.& 40.primi.& q. 14.quolib.& fic illud quomed. fic cognitum, non eft fimpliciter, & abfolute necef monent infarium, quia fi Deusaliter determinasset aliter etia telletum cognouisset, vt patet à Doct. vt supra. Et de huius- dininum. modi materia, clarius vide, que notaui super 36. dift primi Doct.

SI ITER VM dicatur quod productio con- Difficultus. tingens non necessario præsupponit necessariam, quia si per impossibile non esset aliqua productio ad intra, adhúc tamen effer, vel poffet effe productio contingens ad extra. Dico; quòd Doct. non intelligit absolute, quòd productio cotingens presfupponar necessariam, sed intelligit, quòd quando. Duz productiones comparantur ad idem agens, quarum vna eft necessaria, & alia contingens, contingens præsupponit necessariam. Tota ergo ratio Doct ftat in hoc, quod ex quo productio perfonarum, cum sit simpliciter necessaria, & fimpliciter prior productione creaturarum respectu cu-Franc Lych.in fec.Sent.Scoti. A 3 iulcun-

quom**edo** 

Prima TA-

Responsio

Scoti ad

Qnomodo

Actio perfi-

ciAt rat:0-

Intellectio

immediate

tellectum.

Si offe Dei

possibile

fimum :

lim .

Jie .



### Juxítio

iuscunque esse, & in tali productione communicatur filio à patre, & Spirituisancto à patre, & filio eadem uoluntas, que est principium formale productiuum creatura, & fic fequitur, quod ipla tres personæ habentes illud idem principium, de neceffitate fimul concurrunt ad omne caufabile per duplex obie tale principium causatiuum. Hocidem aliz duz rationes sequentes intendunt.

Ibi, ité prius naturaliter, hæc eft secunda ratio,

qua probat, o productio personaru est simpliciter

prior quacunque productione creature respectu cuiuscumq; esse Et pro clariori intelligentia aliqua

tiam, quando actu cognoscitur ab intellectu divi-

no, sed q etiam terminatur ad obiecta secundaria,

quando actu cognoscuntur ab intellectu diuino.

Dico tamen, g hoc est dubiú, non enim intellectus

diuinus cognoscit lapidem in se, sed præcise in es-

fentia diuina, & de hoc vide Doct. in quolib.q.14.

tédit in illud virtute primi obiecti, vt patet à Doc.

in primo dift.1. q.2. & fic primum obiectu in pro-

funt notanda in ista littera. Primo, 9 obiectum primum, vt hic loquitur, accipitur primum primitate Quomodo obiett # pri- adzquationis, & hoc in ratione motiui, non autem Acci- in ratione terminatiui fm aliquos, qui ponunt, op 14.775 Diatur. intellectio diuina non tantum terminatur ad effen-

Intellectus

dinini eft

änm.

No tabilia art. 3.& vide quæ ibi exposui. Accipitur etiam priquedam. mum, à quo actus estentialiter depedet, & obiectu im, à quo actus effentialiter non dependet. Sed

posito de necessitate primo respicitur à potentia, cuius est tale obiectum, patet, quia obiectu, quod est ratio cognoscendi se, calia, prius de necessitate est ratio cognoscendi se, quàmalia, cos per coseques, vt perfecte prælens potéciæ prius de necellitate respicitur à tali potencia, quàm secudaria obiecta re-Quemede spiciantur. Secundo nota, q aliquod est obiectum accipiatur secundarium respectu intellectus diuini. Et hoc est obietum / in duplici genere , nam quoddam eft obiectum fecundarium. cundarium respectu intellectus divini, quod eft ibi ex natura rei, vt proprietates hypoftatice, fimilitudo, & qualitas in Deo, & de tali obiecto secundario loquitur Docto. in primo, dift. 1.q.2. & non df obiectum fecundarium ex hoc, o quali fecundario moueat intellectum divinum ad fui cognitionem, cum sola essentia diuina moueat tam respectu sui, quàm respectu aliorum, sed dr obiectum secudarium, quia actus intelligendi intellectus diuini no posset este respectu talis obiecti, nis prius suo modo dependeret ab obiecto primario, & prius terminaretur ad illud, vt patet à Doc.vbi supra. Aliud est secundarium respectu intellectus diuini, quod nullo modo est ibi ex natura rei, sed fit obiectum intelligibile tantum per actum intellectus diuini producentis talia in este intelligibili,& de tali obie-Quomodo do fecundario Doct.loquitur in prafenti ratione.

& in prolog.q.pen.& dif.3.q.4.dift 35.39.43.primi. inselligat Scotus effen & in quolib.q. 14.& alibi fape tiam diui- Ijs præmiss patet ratio Doct quia ex quo ef-nam esse pri. sentia diuina ex natura rei est perfecte præsens in-

mum obie- tellectui diuino, in ratione primi obiecti intelligi-,ni

fum intel- bilis, & creaturæ nullo modo fint præfentes, ex na-lettus duni- tura rei in ratione objecti tutellis bilis, fed tantum tura rei in ratione obiecti intelligibilis, sed tantum fiant prælentes per actum intellectus diuini, sequitur, g intellectus diuinus tam in ratione operatiui, quàm in ratione productiui prius telpicit esfentia diuină, quàm obiecta secundaria, & sic in tali priori erit perfectissima productio filijin diuinis. Hoc idem dico de noluntate divina, que prius respicit tam in ratione potentiæ operatiuæ, quain producriux effentiam druinam perfecte presentem ex na tura rei & actu cognitam, quam habeat actum circa aliquam creaturam, & fic in illo priori erit persectifima productio Spirituilancti aute omnem

productionem cuiuscunque creaturz respectu cu iuscunque esse. Et quod dicit Doc.de notitia adequam, fiue de verbo infinito, & de amore infinito vide claram expositionem, quàm feci super primo Doct. dift. 10. Et quod dicit etiam hic, geffentia prius respicitur ab intellectu diuino tam in ratione operatiui, quàm productiui, vide quæ notaui super dist.2.par.2 q.3.primi Doct.

Ibi præterea tertio, habitudo naturæ ad fuppofitum prior est habitudine eius ad actum Em, hæc est tertia ratio doctoris, qua probat principale intétum, & flat in hoc, g ex quo natura diuina habet. prius habitudinem ad suppositum, quam ad agere, lequitur, q prius erit in supposito, quam tit alicui ratio formalis agédi, & fic prins erit productio suppositorum, quàm productio cr. atura, & quia in illo inftanti, in quo supposita sunt, habent cadem voluntatem, quæ ett ratio producendi ad extra, fequitur, 9 de necessitate simul concurrunt ad productionem cuiuscunque creatura

IN ista littera occurrunt aliqua dubia: primo in Pulchrum hoc, q dicit Doctor q habitudo naturæ ad fuppo- dubium erfitum est prior habitudine ipfius ad operationem, ca tertia five ad actum fecundum, hoc non videtur, quia fe rationem. cundum ipsum in primo, dist. 1.9.2. contra Henricum arguendo, dicir, quòd omnis perfectio effentialis in divinis est prior proprietate suppositali, hocidem in 26.28. dift.primi, 1.q.1. quolib. Dicit etiam in primo dift. 7. 9 licet agere prziupponat Agere preeffe,no tamen præfupponit rationem fuppoliti,pa- fupponit eftet, quia generare filium in diuinis, & fi prefuppo- feet univer nat elle memoria fæcunda, non tamen præluppo- faliter vera nit personam patris, cumilla constituatur in esse in creatin personali per talem generationem, vt patet à Doc. ris, & indiin primo diftin.28. hoc idem patet in quolibet.q.4. ninis ad ex-Tum etiam, quia Doctor in primo, dift.1.q.3.vult, reavel con-und intellectus fis print operations and an arrow of the second quàd intellectus fit prins operations, quàm pro- fimpliciter, ductions, & fimiliter voluntas, & per confequens nego autom auchuus, & imiliter voluntas, & per confequens nego automo prius erit actus intelligédi, que est operatio, quàm de est in est fit productio, & per productionem activam con- municabili ftituitur pater in effe personali, & per passiuam co- vide Barftituitur filius, & fic videtur falfum, quòd effentia ginm, di 26. diuma prius habeat habitudinem ad fuppolitum, primi fone.

quam ad agere . R ESPON DEO primo: quòd aliud eft "imanent, loqui de actione immanente, cuiufmodi eft intel- « trafiens. Refronte. lectio, & volitio, & aliud est de actione transeunte, Refionfie. & concedo, quòd primo modo natura diuina prius habet intellectionem, & volutionem, quàm. intelligat effe in supposito, sed non est sic de actione transeunte, de qua Doct in proposito loquitur. Dico fecundo, quòd hoc dictum Scoti fic debet intelligi, quòd prior est habitudo natura ad fuppolitum, quàm ad actum fecundum. quando feilicet natura non poteft elle in prima dispositione ad actum fecundum, nui fit in fuppofito, de quo vide Doct.in primo, dift.7. q. vnica.

ADHVC DOCT. videtur fibi contradi- Apparent ca cere, in hoc quod dicir, quòd habitudo natura ad tradittio. agere non eft ita effentialis, ficut habitudo naturæ ad suppositum; quizin primo, distinc.4 quastio.2. videtur concludere, quòd creare primo competat huic Deo,& non supposito, ista enim, Deus creat, est vera, ve ly Deus non stat pro aliquo supposito incommunicabili, ergo creare fecundum eum videtur immediatins ineffe naturæ divinæ, quàm fup politum

Secundo in quocunque instanti ponitur ratio secunda da perfecta formalis agendi, potest poni actio, sed in birarie. primo inităti natura diuina est ratio formalis creădi, & perfectiffima: ergo in illo inftanti poteft agere, fed in illo inftanti non intelligitur fuppofitum.

pater,



10 .

Natura di- patet, quia natura diuina est prior natura supposiwina eft to, vt patet hic in præfenti quæft. & clarius in pripreor natu- mo dilt.8. q.pen. & in quolib.q. 1. artic. 1. Necvara supposi- let dicere, quòd talisnatura non poteit agere, nisi intelligatur in supposito, quia si per impossibile nullum effet fuppofitum adhuc poffet creare, vt patet à Doctore vbi supra in primo, distinctio. 4. quzstio.2.

Respondeo ad primum, & dico primo, quod dictum Doct. poteft fic intelligi, quod Deus non Refponsio includit necessario suppositum ad hoc vt creet; ZHT Drius Deus produ quia Deus singulariter existens potest creare suffixis persona, cienter, tamen ex quo de facto natura diuina necelquam crea- farid est in suppositis, prius natura conuenit este mit munde. in illis, quàm agere ad extra. Dico fecundo, & Respondemagisad propositum, quòd licet creare prius ven-ficetur de hoc Deo, quàm de suppositis, non tamé thr, quia prins refei- fequitur, quòd hoc prædicatum prius infit Deo, eit necessar quam Deus insit suppositis, prius enim Deus est in rium,quam suppositis, & post conuenit huic Deo creare. & contringens, vltimo conuenit per ipfum Deum fuppofitis, & fic produtio debet Doc.intelligi.

personarum ¶Ad secudum dico, quòd natura diuina est peres necessa- fectulima ratio producendi ad intra, & producenria, creatio di ad extra gamen non potest esse ratio producenverò contin di ad extra, nisi prius sit ratio producendi ad intra,

Production production ad intra est quasi effectus prior ad intra est productione ad extra, & si per impossibile non ef-prior produ Hiene ad Secundo dubitatur in hoc curod divisa.

quod habitudo naturæ ad fuppolitum eft effentialis, & in quid; quia non videtur, quòd natura prædicetur in quid de supposito. Tum quia suppositum tatum dicit negationem duplicis communicabilitatis, vt quo, & vt quod, vt patet à Doct. in primo, dift. 3. par. 2. q. 1. dift. 23. 25. & 28. vel dicit negationem duplicis dependentiæ in tertio, dift. I. g. I. in quolib.q. 19. & fic fuppofitum creatum, vt inclu dit huiusmodi negationem dicit tantum conceptu per accidens, modo de conceptu per accidens ni-hil per se, & in quid prædicatur, vt patet à Doct in primo, dift. 2. par. 1. q. 2. & in 3. & alibi. Si etiam teneatur, quòd suppositum constituatur in esse per aliquod politiuum, adhuc non recipiet prædicationem in quid à natura, patet, quia entitas perfonalis non est eiusdem naturæ cum natura, vt exposui in 25.di.primi Doct. Tum etiam quia si tenea-Que fit opi- tur opinio communis, quòd supposita diuina connie commu- fituantur in effe per relationes, & fic cum relativa, nis de sup- non videtur possie recipere prædicationem in guid post de sup-post diui-alicuius absoluti.

SResponsionem quære, de ista to materia. Sprædicationis in quid naturæ de supposito, vide quæ notaui super tertio Doct.1.q.1. & ex his erit facilis responsio ad instantias supradictas.

POSSET cua dubitari, quia fi habitudo naturæ ad fuppolitum fit essentialis, & in quid, videtur sequi, quòd absolutum sit de essentia relatiui, Abfolsetum non est d: quod est falsum, & contra Doct.in pluribus locis, ellentia requod autem sequatur, patet quia Deus prædicatur de patre, vt de supposito. Tum etiam, quia si esfet hæc in quid, sequeretur quod pater diceret per fe vnum conceptum, patet, quia de conceptu non per se nihil prædicatur in quid, vt patet à Docto.in primo, dift.2. & in tertio, dift.7. conftitutum enim ex absoluto, & respectivo non dicit vnum per se conceptum, vt patet. Tum etiam si conclusio illa effet vera, fequeretur, quòd constitutum ex ente politino, & negatione reciperet prædicationem in quid entis positiui absoluti patet, quia suppositum creatum vltimate constituitur in esse suppositali duplici negatione, vt patet à Docto.in primo, dift.2. par.2.q. 1.& dift.28.& in tertio dift.1.q. & in quolib.q.19

Respondeo ad primum, quòd hoceft in quid, fpater est Deus ratione deitatis inclusæ in patre, n quòd pater includit in suo esse deitatem, quæ dicit quid, & cum dico Deus prædicatur in quid de patre, intelligo fic o prædicatur de supposito includente deitatem, sicut homo prædicatur in quid de Costientam forte, quia fortes includit humanitatem, quæ dicit ex abfoluto, quidditatem. Et cum dicitur de conceptu per fe; & relatine dico, quòd & fi constitutum ex absoluto, & relati- in creaturis uo in creaturis non dicat vnum per fe conceptum, non dicit quia nulla relatio est constitutua suppositi, nec conceptum etiam est contractiua naturæ ad esse indiuiduale; in diuinis in in diuinis tamen relatio originis facit vnum per se tamen rela-conceptum cum natura diuina cum sit constitution conceptum cum natura diuina, cum fit conftituti- sio originis ua suppositi in natura diuina sobsistentis. fuppoliti in natura diuina fobliftentis. *facit unum* Ad vltimum dico, quòd natura dicitur prædi- per se com

cari de supposito creato in quid ratione singularis ceptum. per se includentis naturam, quia singulare dicit vnum conceptum per se constitutum ex natura, & fingularitate.

Jibi, fecundò quantum ad iftum articulum videndum est quid sit ratio huius. Hic Doctor assignat rationem quare tres perfonæ, fimul concurrunt ad extra, quæ littera eft fatis clara, nec indiget aliqua exposition

QVANTVM ad secundum articulum prin Caufulities cipalem, qui eft, an prima caufalitas respectu crea- of volunses turarum quantum ad elle fecundum quid earum, dimina que sit de necessitate in tribus suppositis. Quantum, intelligitum ergo ad istum articulum dicit primo Doctor, o fi communiin intellectu patris fint idez practicz ficut argute cata tribus eft fupra contra opinionem Henrici . videtur fequi, quòd verbum sit genitum de creatura, vicetur le requam sis idea in intellectu patris, quia natum est de omni- principium bus his, quæ sunt in scientia patris secundum Au- producendi gust.15.de Trinit.c.14. gust.15.de Trinit.c.14.

¶ Sed contra istud arguitur, quia tunc Spiritus fanctus non spiraretur tantum vt amor essentie diuinæ, fed vt amor omnis amabilis.

JEt nota pro chriori intellectu, quòd Doctor hic non asserit ideas practicas essein intellectu diuino, quia supra, hocimprobauit. Sed si ponerentur, vt ponit Henr. Docto.arguit contra, oftendendo, quòd expositione tali sequerentur multa. inconuenientia

Secundo nota pro intellectione trium rationus quæ funt contra illam pofitionem, g fi idea, puta. lapidis est in intellectu patris, tunc lapis ineffe intelligibili pertinet ad memoriam patris, ficut nos dicimus, quòd lapis presens intellectui nostro in ra tione obiecti intelligibilis pertinet ad memoriam. nostram, vt patet à Doct.in primo dist.2 par.2. d.3. q.7.di.6.27.& alibi fępe,& ficutin nobis intellectio lapidis dicitur produci memoria.i.de intellectu, & lapide existente præsente in ratione obiecti intelligibilis, quia talis intellectio est verè expressiva talis memoriæ, & specialiter est expressiva obiecti relucetis in memoria, fic omne obiectum intelligibile in intellectu patris videtur pertinere ad memoria patris. Et quia ver bum est de memoria patris, 80 Verbum est per confequens de omni eo, quod pertinet ad mes de memorie moriam patris, sequitur quòd verbum dicatur ver patris, bum lapidis, ficut etiam dicitur verbum effendæ, quia expressiuum illius, vt patet à Docto in primo dift.2.par.2.q.1.d 27.2.&c. Et fic contra hanc pofitionem specialiter arguit Docto.primo, quia si sio tunc sequeretur, & sicut verbum dicitur verbum. lapidis, ga lapis habet effe intelligibile in memoria patris, de qua producitur, fic videtur fequi, o Spiritus (anctus fit amor lapidis, quia lapis habet effe Franc.Lych.in fec.Sent.Scoti. A 4 amabi-

CT CAL NT AT

. : •

Digitized by Google

**"**.

Dubinm.

Jasini.

1.0

EXITA.

### Distin.

#### Juxstiö

amabile, velamatų in effentia diuina amata, quod videtur inconueniens.

Libri

Ibi non-tantum pater nouit formaliter creaturas, sed etiam nouit filium formaliter ( cum dicit nouit formaliter, idest quod habet in se formaliter notitiam, qua nouit creaturas, & filium) igitur si de omnibus, vt notis patri gignitur verbum, de verbo vt noto patri gignitur verbū, & ita verbum gignitur de verbo, Aduerte quòd Doct.non intenditarguere, quòd de creaturis, vt notis, &c. quòd ly, vt stet reduplicative quasi creatura sub illa ratione, qua est nota patri, sit ratio formalis producendi filium, quia ve sic nullo modo percinet ad memoriam productiuam, sed si ponuntur pertinere ad memoriam productiuam, prius cognoscuntur ab intellectu diuino, vt in fimili patet à Docto.hic, q memoria diuina prius est operatiua, quàm produdiua,&in primo dift.2.par.2.q.3.

Memoria diuina pri<sup>3</sup> est operatina : productina.

marba.

Ibi. Item relatio realis, hæc ratio ftat in hoc, g quam quado ratio formalis generandi realiter diftinguitur à genito videtur dicere relationem realem ad ipsum genitum, hoc patet à Doct.in primo dist. 5. q.2, vbi vult, quod inter terminum formalem generationis & rationem formalem generadi, si realiter distinguuntur, sit relatio realis communicantis, & communicati, fi verò fola ratione diftinguutur, quòd fit tantum relatio rationis, hoc pofito pa tet, quod creatura diftinguitur realiter à verbo;er-Creatment diffinguirner go fi verbum effet genitum de creatura, tunc reali-

realiter à ter referretur ad ipsum, quod est impossibile, vt patet in primo dift. 30.

Aduerte tamen, o dux prime rationes si intelliguntur de productione verbi &m quid, & non &m eius effe simpliciter non videntur fallæ, immo veræ, Tertia verò ratio concludit tantum de productione verbi simpliciter, si ergo idez practicz ponantur in Deo, yt rationes formales producendl verbum im esse simpliciter, tres rationes prædickæ concludunt contra tales ideas. Si verò ponantur rationes formales producendi tantumém quid. minime concludunt aliquod inconueniens. Dieo Idee ponun ergo, quod si idez ponantur in intellectu diuino, ter in intel- non ex natura rei, sed tantum per actum intellectus lettu dini- diuini, ita quòd tantum per intellectus diuini no, non ex non ex natura rei, sed per actum intellectus diuini fed per atis producente illas in effe intelligibili : & vt fic non. intellettus pertinent ad memoriam diuinam fimpliciter, quæ dinini pro. Est ratio formalis producendi aliquid in esse simducente il- pliciter, ideo vere pertinent ad memoriam &m gd, las ineffein- quia de illis non producitur aliquid ad intra fim-telligibili. pliciter, sed em este secundum quid, sic intelligedo

Quomodo bet e∬e à memoria.

^ . . .

potest faciliter responderi ad istas tres rationes. JAd prima dico, q non est incoueniens, q verbu verbum ha habeat este à memoria, quæ includit simpliciter intellectu, & essentiam, habeat dico esse simpliciter, & getiam ipsun habeat esse an quid ab intelligibili existente in memoria patris, non ex natura rei, fed per actum intellectus diuini, quia primo modo verbum eft fimpliciter expression ellentiæ diuinæ, er quam habet effe fimpliciter, yt fupra patuit per per quam nabet elle limpliciter, yr jupra patuit per Doc. in 1. dift. 2. & 27. q. a. fectido verò modo habet tamum elle em quid, & yt fic ell fuo modo exprefuum omnis intelligibilis existetis in memoria patris, & pariformiter dicode Spiritufancto.

**,** . . Quomodo . 9 Ex his etiam patet folutio ad fecundum arguverbum fit mentum, & concedo, quod non eft inconuemens de feipfo. verbum esse de seipso secundum quid, ut de intelligibili existente in memoria patris.

S Pater etiam folutio ad tertium argumentum, quia relatio verbiad creaturam pertinente ad memoriam patris in effe intriligibili modo præexpofito, non est relatio realis, sed un rationis, quiaad

ipfum refertur, vt tantum habet effe em quid.

Ibi quatum ad hoc igitur dico, o duo ordines possunt intelligi in diuinis. sordo natura, & ordo Triples originis, qui funt alterius rationis, & in quocunque ordo. gradu vnius ordinis, pot totus alius ordo affignari, Pro clariori intelligentia aliqui funt pmittenda. primum, getriplex eft ordo prioris, & posterioris, Notabilis videlicet durationis, naturæ, & originis: ordo du, declaratio rationis est, quando aliquid est prius alio aliqua du de prioritaratione, ordo naturæ eft, quando aliquid fm fuum tibus origi= este est prius alio natura, ita q in aliquo instati na- nis, natura, turæ habet effe suu perfectu absq; omni posteriori, & duratio-ita q. prius natura potest verè intelligi, non intellecto posteriori natura. Aduerte tamen, galiquid potest dici prius natura tantum priuatiue, & aligd positiue, quam distinctionem vide à Doc. in isto 2. dift. 1.q. 2.& in 1.dift.8.q.vlt. in 3.dift.3.q.1. & alibi. Prius verò origine est, quando aliquid est verè ori- Quid fir ginans respectu alterius, & posterius origine, quod prins origiest verè originatu ab alio. & sic dicimus, o pater in ne diuinis eft prior origine filio, & filius posterior ori gine, quia quicquid habet filius, originatiue habet a patre, & fimiliter Spiritusfanctus eft posterior ori gine patre,& filio, quia quicquid habet Spiritussan čtus, originatiue habet a patre, & filio 💒 tamen dicimus, o pater prius origine spiritu fanctu: quia virtutem spirandi simpliciter habet a semetipfo, & filius posterius origine in respectuad patrem fpirat Spiritum fan clum, & eft prior origine Spiritulancto. Deiftistn fignis, originis, & natura di- vide de iftie uersimode loquit Doc.in diuersis locis, & speciali- signis. ter vide, que notaui super primo Doc.d.2.ar.2 ibi pater prius origine est beatus. De istis etiam signis vide, quæ diffuse exposui super primum Doc.d.6, & 41. contra Gregorium Ariminensem, Ocham, Ioannem anglicum, Bachonem, & multos alios.

Secundu præmittedum eft, g totus vnus orda naturæ. (prioris, & posterioris natura, potest compleri in vno priori durationis, puta in vno instanti temporis, na in eodem in Ranri temporis, funt omnia ista instantia naturæ; quia in primo instanti naturæ corpus est perfecte organizatum, in secundo est animatu, in tertio, natura est hæcheizata, & huiufinodi, vt patet a Doc.in 3. dift.2. fimiliter in eodem instăti naturæ potest compleri totus vnus ordo prioris, & posterioris origine, quia in vno instanti naturæ est originatio duarum personarum, ita quòd pater est prior origine filio, &c. non tamé dicimus e cotra. fiquòd in vno inftantinatura polfit complexi vnus ordo durationis, prioris, & poste rioris, nec in vno inftanti originis, possi completi vous or do prioris, & posterioris natura, & hocaccipiendo ordinem originis propriè.

STertiu præmittedu eft voum dictu Doc. vide- In diuinis ... Tertiñ præmittédű eft vnum dictu Doc. vide-licet, gin diuinis ordo naturæ eft fimpliciter pri-mus, ita g fimpliciter procedédo in primo infati eiter prinature debet allignari totus primus ordo originis, "" yt dicit in pati q. Dictu ta Doc.fic debet intelligi, Efentia dis glicet, hic ponat duo instătia nature in diuinis, sup una est priple, & in primo fit tota emanatio perfonaru, & le- or natura cundo emanatio creaturaru, no in em iplum limt pro riemineganda plura alia inftantie naturæ in diuinis, pter bus hypofiaolta immo funt poneda plura, qa patet, ga effentia ticis diuina est simpliciter prior natura proprietatibus Quomedo hypoftaticis, & fimpliciter intellectus, & voluntas intellectus, diuna funt prius natura intellectione, & volutione, & volut tas & etiam effentia diuina, cu sie quasi productiva in fint prius tellectionis, & volitionis erit impliciter prior natur tellectione, ra eis . Imiliter of sperfectio impliciter in during & volitio-ch prior natura proprietatibus perfonalibus, fine ne.que funt relativis fine abcuvis Station relationibus com relatiuis, fiue abfolutis, & etiam relationibus com- relationes munibus, yt identitate, equalitate, & fimilituding, communes .

eft.

quæ

que omnia possunt este nota ex diuersis dictis Do Aoris sparsim in diversis locis. Hicautem Doctor tantu nominat Duo instantia natura, quia hic tantum comparat prius natura, in quo priori funt om nes emanationes diuinarum personarum persecte, ad posterius natura, in quo est emanatio creaturarum, licer in illo priori natura, plura instantia naturæ affignari polfint, vt fupra dixi. Et hoc eft qa dicitinfra, ordo naturæ accipitur comparando obiectum ad intellectum, &c.

Ibi. Simpliciter tamen in diuinis ordo natura, primus est, ita quòd simpliciter procedendo in pri mo instăti naturæ debet assignari totus primus or-Duplex est do originis. In ista littera assignatur duplex ordo ordo origi- originis. f. vnus fimpliciter, qui eft in primo inftanti naturæ, in quo fimpliciter completur tota originanis. tio personarum, ita quòd verbum simpliciter originatur à patre mediante memoria fœcunda, Spiritus fanctus à patre, & filio mediante voluntate, & Nota verbu effentia diuina. Et ordo originis em quid est, inquo esse de lapi- persona, in secundo instanti nature originatur Em quid : na filius &m quid originatur de lapide intelligibili existente in memoria patris, non ex natura rei, sed tm per actu intellectus diuini, vt supra expo fui, & Spiritus fanctus originatur Im quid de crea tura amabili à voluntate divina, & hoc eff, quod di cit Doc.fi in secundo instanti naturæ allignetur ordo originis, non est primus ordo originis, in quo f. personæ originantur simpliciter, sed est secundus, in quo scilicet originantur secundum quid.

\$ CT & .

TIA.

Bis.

4.

Ibi in primo igitur instanti naturæ. Hanc litte-Expositio li ram expono pro iunioribus, cū dicit, in primo igitur instanti naturæ (comparando s. primum instás naturæ ad instans, quo producuntur obiecta secundaria, vt fupra expositi) stando in illo habetur per-, sona perfecta, que Lconstituitur ex estenua duna, & proprietate habens memoriam perfectam effentiæ diuinæ.i.habens intellectum, cui effentia diuina eft præfens in ratione objecti actu intelligibilis, de obiectum actu intelligibile, quando est imperfecta dispositionead producendum actum intelligendi,& df actu intelligibile ad differentiam obie-Ai potentia intelligibilis, quale est obiectum nonperfecte præsens intellectui, & quando est actu intelligibile, tuncest pars memoriæ perfectæ, quæ memoria perfecta includit intellectum, & obiectu Quid inele perfecte præfens, vt clare expositi in primo, dift.3. dat mems- q. 7. obiectum verd actuintellectum nullo modo pertinetad memoriam, cum vt fic habeat tantum esse diminutum, vt patet à Doct, in primo, distin.8. q.pen. Sequitur, & ifta perfona. Spatris, ifta memoria estentiæ diuinæ. i. mediante estentia diuina pertinéte ad perfectam memoriam, potest formaliter operari, & formaliter producere, dí pater formaliter operari ista memoria; quia habet in se formaliter memoriam, qua potest operari. f. intelligere obiectum; quis principium formaliter producti-Quid sit principium uum intellectionis est memoria. dicitur etiam ista formaliter memoria formaliter producere, quia, vt est principroductini pium formale productiuum verbi, est formaliter sntellectioin patre. Sequitur, & prius aliquo modo intelligitur ista persona operari ista memoria, quàm producere, & in illo priori intelligiturista persona in fe perfecte, & vere beata in actu intellectus, intelligendo effentiam diuinam ficut obiectium fuum.

Difficultas SED dubitatur in hoc, quod dient, quod perfona patris prius operatur, quàm producat, cum per productionem constituatur in elle personali, tenédo communem opinionem de costituentibus perfonas, & ideo operari presupponit persona patris. Solutio eins. Dico breuker, o hoc potest intelligi comparando operari, se producere adinuice, quia operatio puta Prima :

intellectio est simpliciter prior productione actiua patris, non autem comparando ad per sonam pa tris, vt pater eft. De hoc fatis dixi in exposition primi. Et cum dicit, quod intelligitur verè beata in Intellectus actu intellectus, loquitur tantum de beatitudine dininus dipertinente ad intellectum; quia intellectus diuinus citur forma di formaliter beatus intelligendo effentia diuinam liser Deaquæ eft obiectum beatificum, fed non loquitur de tus;quia inbeatitudine fimpliciter, & abfolutė, cum ipfe velit, telligit ef-quòd beatitudo fimpliciter confitat in actu volun-tatis, vt probat in 4.d.49. Sequitur.eade etiam per-for a producendo ifta memoria producit poritiam eff obiettum fona producendo ista memoria producit notitiam beat ficum. adæquatam huic obiecto, & cum hoc obiectum fit infinitum, producit persona formaliter infinitam perfonæ, ideft per se subsistentem.

Sed occurrit difficultas in hoc, quod dicit, q Occurrit du pater producit perfonam formaliter infinitam. Tu bium. quia illud,quo formaliter, & vltimate constituitur notitia genita no est infinitum, patet, quia proprietas perfonalis nullam perfectionem dicit. ergo nec notitia genita erit formaliter infinita. Tum quia Terminus aut notitia genita accipitur pro notitia essentiali,& formalis di illa non est genita, ficut nec effentia, ut patet à Doc, uine genein primo, dift.5. q.1. aut accipitur pro proprietate, rations eff & illa non eft formaliter infinita. aut accipitur pro effentia diuina. constituto ex notitia essentiali, & proprietate, & tunc non erit formaliter infinitum, nisi etiam constituentia sint formaliter infinita, aliter ens infinitum effet constitutum ex ente finito, vel ex ente no infinito, Tum quia sequeretur, quòd esset genitum 2.5. 1.8 ante genitum, pater, quia primus terminus formalis diuinæ generationis est esseutia diuina, vt patet à Doct.in primo, dift. 2. par. 2. dift. 5. q. 2. & fic effentia, & proprietate constituitur secunda persona. Sed fi notitia sit genita, terminus formalis erit notitia estentialis, & fic ex tali notitia, & proprietate critalind gentum.

Respondeo ad prima, & secundam instantia si- Respondee . mul, quideo di noticia formaliter infinita, eo quincludit formaliter aliquid, quod est formaliter infinitum.f.ipfam notitiam effentialem,& licet fit vltimate a proprietate, tamen omnem perfectione haber à natura diuina, per proprietatem enim no co-fituitur in aliqua perfectione, sed tantum in este incommunicabili. Et posito, quòd persona fili sit persona siconstituta ex essentia, & proprietate, tamen à sola ij à sola esestentia habet perfectionem infinitam, ficut fortes fentiahabes habet tantum este quidditatiuum à fola natura co- perfection? tracta, & nullo modo à singularitate, quamuis per infinitam. cam constituatur in esse singulari.

Ad tertiam instantiam dico, quòd fola estentia Sola effendiuina est primus terminus formalis generationis, tin est pri-& quidditatiuus, omnis alia perfectio, vt bonitas, mus terminotitia effentialis, & huiufinodi est terminus for- nus formamalis, quasi denominatiuus, & concomitans pri- lis. mum terminum formalem, vt patet à Doct in primo, dift.5.q.2.

Sequitur in tex. Illi autem personæ communicatur voluntas, vt actus primus non habens adhuc terminum adæquatú productum. Cum dicit. De volutate, gest actus primus respectu productionis Spirituffancti no excludit effentia, nam ipfa effentia eff tia est etiam actus primus, immo principaliter con actus pricurritad productionem Spiritus fancti, vt pateta mus. Doc.in quoltb.q.2 art. 3. & vide que ibi exposui, & fic littera fequens debet intelligi, videlicer, q effcntia diuina no intelligatur excludi, falte in pductione Spirituflancei, viru modo concurratad volitione, an fola voluntas diuina?& hoc alias. Sequit iltæ personæ producunt amorem adæquatú huic obie cto cognito fub ratione amabilis amor hic accipitur pro persona Spiritus sancti, que dicitur amor Spiratus,

#### Librl

Distin.

Spiratus, & dicitur adequatus ellentie diuine ama-bili, quia talis amor Spiratus icludit formaliter elfentiam, vt terminum formalem Spirationis. Nam Effentia ef ipla essentia cognita, & amabilis est partialiter ratio spirandi Spiritumsanctum.no dico tamen, g ip sialiter fi- fa sub illa rone, vt qua formaliter cognita, vel sub randi Spiri- illa ratione, qua est amabilis, sit ratio producendi tum fandit, Spiritum fanctum fimpliciter fub fua perfectiffima or cognita, ratione, licet prius cognoscatur, & ametur, quàm. fit immediata ratio Spiradi. Sequitur, & ita producut amorem infinitum, hoc pariformiter expona-tur, ficut supra expositum est de verbo. Sequitur, quia nihil est formaliter infinitum, nisi o per iden Nihil est ntatem est Deus, hoc fic exponitur. f. q nihil est for formaliter maliter infinitum, quin etiam per realem identitainfinitum, tem sit Deus, non th sequitur ecotra. s.omne quod nife quod & eft realiter Deus, fit formaliter infinitum ; quia psdetitatem prietas in Deo est realiter Deus, & tamen non est formaliter infinita, vel potest fic exponi, q infinitas

non potest inesse formaliter, puta bonitati, nisi bonitas illa realiter identificetur Deo, non quòd realis identitas fit præcifa caufa, quare infit, quia tunc paternitas effet formaliter infinita. Ibi, stando igitur præcise in primo instantina-

turæ, & parum infra ibi, quia tota perfectio fim-

Pulchra glofa.

\$8X.31

£-.1

74.

fit Dens.

rajio par-

pliciter cuiuslibet perfonæ eft in intelligedo, & volendo effentiam diuina. Hæc littera fic debet intelligi,quod tota perfectio, supple vltimata, quæ con fistit in actu secundo, vt innuit Doct.in primo, d.2. 13.met.con par.1.q.1. exponendo dictum Philosophi 12. Metaph.nam pater intellectione perfecte coniungitur effentiæ diuinæ, & fimiliter volitione, ita g vltima perfectio per sonz est in conjunctione fundamentali ipfi obiecto vltimate beatificatiuo ; ibi tamen non ponitur aliqua vnio, quæ sit relatio, nec realis, nec rationis, vt patet à Doc.in 15.9. quolibetorum; fed tantum est ibi vnio fundamentalis, in qua est vl timata perfectio perfonæ diuinæ, ficut etiam in no bis pontt felicitatem noftram formaliter confifte-Coniuntio re in confunctione fundamentali creaturæ beatififundamencabilis ipli obiecto beatifico, quæ coniunctio funtalis eft cladamentalis est clara visio, & fruitio essentiæ diuira vifio, on na, in nobis verò ponitur vnio formalis, que est refruitio effen latio.de hoc vide Doct.in 4.dift.49.&in quolib.15. & ideo Doct. dicit in q. 13. quolibetorum, quòd intellectio, & volitio sunt entia absoluta; quia his perfecte vnimur fummo bono. fic ergo intelligit Docto. quòd vltima perfectio perfonarum eft inintelligendo, & volendo effentiam diuinam, licetmulta fint aliæ perfectiones ibi, vt bonitas, & omnis alia perfectio fimpliciter, de quibus fatis patet. in primo, dift.8.q.pen.

Ibi, fequitur fecundum inftans naturæ, in quo comparatur intellectus, & volutas diuina ad aliud obiectum secundarium. In ista litera sunt aliqua. Obieftum se notanda. Primum, quòd obiectum secundarium. cundarium non est in estentia diuina, fiue in intellectu diuino non est in cf ex natura rei, loquédo de obiecto simpliciter alio, fentia diui sed sit ibi per actum intellectus diuini, vt clarè patet à Docto hic & in primo.dift.3.q.4.& dift.35.39. & 43. Non tamen, quòd quando Docto.loquitur indifferenter de obiecto secundario, alio simpliciter ab essentia diuina oportet exponere de obiecto præcedente actum voluntatis, quia illud tätum h a-bet efte per actum intellectus diuini, vt funt omnes termini fimplices, & ownes propolitiones necellariz, vt patet à Doct. vbi supra, sed loquédo de obie eto contingenti, puta, quòd Antichristus est creandus, vel, quod Petrus est prædestinatus, dico quod talia obiecta funt ibi tantum per actum voluntatis diuinæ sic, vel sic determinantis, vt patet à Docto. q.vltima prologi& dift.39 primi.& 14 quolib.

#### Quxítio

Secundum notandum eft, quòd aliquid effe in memoria, vt memoria est, est iplum esse principiù Quenam sie notiæ totale, vel partiale, nam memoria proprie, memoria. de qua hic loquimur, est principium productiuu notitiæ objecti relucentis in memoria, vt fatis notum est à Doct. in 1.d. 2. par. 2.q. 3. 2. d. 3. q. 7. & vlui-& dif 6.& 7.& : 7.1.q.& hoc modo obiecta fecundaria non funt in memoria patris, vt memoria eft, supple vtest principium productiuum verbi, quia talis memoria tantum includit intellectum, & ef- Dubitatio fentiam, vt fupra vilum eft.di.2.primi.& dift.7. quidam.

Et si dicatur, licet obiecta secundaria relucentia in essentia diuina no pertineant ad memoriam, quæ est principium productiuum verbi secundum esse simpliciter, salte videntur pertinere ad memoriam patris, vt est principium productiuum verbi fecundum esse fecundum quid, quia sicut dicimus, g verbum habet elle simpliciter à memoria patris, quæ eft effentia, & intellectus, ita videtur habere effe fecundum quid de omni alio intelligibili, putade lapide intelligibili relucente in memoria patris.

(Dico, quando producitur verbum in effe em Respondee. quid, producitur à tora Trinitate mediatememoria includente tm intellectum, & estentia, & nullo modo producitur à Trinitate mediante lapide relucete în memoria, ve principio formali productiuo, quia fola memoria primo modo est ratio pducendi cognitionem cuiuscunque simpliciter intelligibilis, vt fat:s patet à Doct.quæstione penultima prologi, & dift.39. primi. dicitur tamen verbum. produci de lapide pertinente ad memoriam modo præexpolito, videlicer, quia verbum fic productum in effe, fecundum quid est expression ipsius Nors & belapidis intelligibilis relucentis in memoria, & de- ne claratiuum eiusdem, quod bene nota.

IN ista litera Doc.occurrunt aliquæ difficulta- Prima diffites. prima circa hoc, quod d. g obiecta secundaria cultar. fiunt actu intelligibilia actu intelligentiæ diuinæ.

Scontra primo, quia quæro, quo actu producuntur talia obiecta in esse obiectali, fiue intelligibili, aut actu operatiuo intellectus diuini, aut actuproductiuo: non primo, quia illo actu nihil produ citur, vt patet à Doct.in primo, dist.2.par.2. q.3. & dist.3.q.vlt.non secundo. Tum quia intellectus di-Secuda difuinus non videtur potentia productiua ad extra, secura a Tum quia produceret effectum perfectissimum, patet, quia potentia productiua perfectissima non impeditaagens per modum naturæ producit effectum quantum potest.& sic cum sit infinita, produ ceret effectum infinitum, vt patet per argumentum Doct in primo. diftin 8.q.vlt. contra philosophos. Tum tertio, quia necessario produceret in- Tertia diff finites effectus actu, quia non repugnant in infinita cultar. individua in eadem specie, & sic actus essent infinita obiecta intelligibilia, & infiniti homines in effe obiectiuo, & intelligibili.

Tum quarto, quia sequeretur, quod produce- Quarta dif ret ab eterno illa obiecta, etiam in effe reali, & in ficultas. existentia; quia agit necessario, & est infinita. ergo producit perfectissime, sed no esser productio perfectiflima, nisi terminaretur ad effectum perfectú in elle reali, & fic omnia ab eterno fuissent producta in effe reali, & necessario.

Tu quinto, quia aut producit omnia illa obie- Oninta dif cta vnica productione, autalia, & alia, non primo; ficultas. quia cade productio non ví ad duo producta, licet enim idem agens possit producere plures effectus, Sexta diffi non th cadem productione, no fecundo, quia effet cultas. ordo inter illas productiones, ficut, & inter produda, & fic oporteret affignare primam productio-2 nem, quæ non videtur affignabilis, cum non fit mator ratio, quòd producat vnum, quàm alind.

¶Tum

Septima dif ficulens.

Septimo arguitur sic, si intellectus diuinus producit lapidem in effe intelligibili, aut producit pp finem, aut non pp finem, li lic: quæro pp quem fi-nem producit, li pp fe, ordinando illud ad fe.igitur intellectus præcognoscit ipfum lapidem, patet : quia causa non producit aliquid ad finem no præ-cognito illo producibili, & sic lapis fuisset præcognitus. ergo prius habuisset esse intelligibile. Tum etiam, quia non posset producere illum pp finem, quod est incoueniens in primo intellectu, g autem non possit producere, patet per argumentum Do-&o.in primo, dift. 2.q. 1. vbi arguit de agente mere naturali, o fi ageret independenter, o ita ageret, fi propter nullum finem ageret, vt patet ibi. fecudo, g fiproduceret lapidem non propter finem, igitur produceret frustra, sed ages per se agit propter finem, ut patet 2.phylic.& hoc eft magis verum de agente cognoscente, vt patet ibi.

JOctauo sequeretur, quòd ab eterno fuissent Offana diffi productæ omnes secundæ intentiones, & sic nunc non possunt produci, nisi idem bis producatur, g **c**ft impoffibile

RESPONDEO, & concedo, oproducantur Quomodo per actum productiuum, & ad primam instantiam contra. Dico, o ficut intellectus diuinus ad intra, dinines fit & est operations, & productions, vt patet à Docto. in primo d.fecunda par. 2.q.3. & in ifto fecundo d. C' producti præfenti, ita ad extra eft operatiuus per intelligere obiecta fecundaria, & est productions per productionem, que terminatur ad illa obietta producta. Ad fecundam dico, quòd eo modo, quo est

productious per modum nature poteft producere effectum perfectum, sed quia est tantum productiuus rei in este diminuto puta in este intelligibili, vel in effe cognito tantum, ideo producit hominem in taliesse perfecte quantum potest produci homo ab ipfo intellectu. sed ratio Doct.facta dift. 8. primi concludit de agente infinito per modum naturz, quod agens respicit effectum in este verè reali.

Si dicatur intellectus creatus est verè realiter productious alicuius entis realiter, quiz est productiuus intellectionis, habitus, & etiam speciei intelligibilis. ergo a fortiori intellectus diuinus

Dico, quòd fi intellectio Dei effet realiter distincta, posset illam verè producere, sicut realiter distinguetur ab intellectu creato, de hoc vide Doc. in primo.d 2. par. 2. q. vl. dift. 27. & alibi.

¶ Dico fecundo, q intellectui diuino repugnat fic posse producere. Im esse reali, quia tunc diceret relationem realem ad creaturam, & tandem ad no effe creaturæ, sequeretur non esse ipsius intellectus diuini, vt patet per rationem Doc.in primo, dist.8. q.vlt. & dift. 30. sed hoc non sequitur de intellectu creato, quia ad causatum non haberet relationem eandem fibi realem, ficut haberet intellectus diuinus, ut patet à Doct. vbi supra.

Dico tertio, o quia esse rei necessario prefupponit esse intelligibile, & possibile ipsius, & tale esse intelligibile, & possibile est tantum ab intelle-Au diuino, loquendo de simpliciter primo esse intelligibili, & quia Deus tantum agit contingenter ad extra respectu entis realis, ideo intellectus diuinus tantum producit in effe seoudum quid siue diminuto, ut patet magis à Doct.in 1.ditt.36. Ad tertium dico cócludendo, quòd limul pro- Deus attu

Prima.

ducat infinitos effectus in esfe diminuto, patet, quia intelligit actu intelligit, & simul infinita obiecta, vt probat fimul infini Doct. dift. 2.q. I. primi. & per confequens actu funt ta obietta. infinita intelligibilia.

Ad quartam patet rhhio ex dictis ad fecundam instantiam, quia non est productiuus in esse reali.

Ad quinta dico, oproducit vna productione fundamerali, sed pluribus sola ratione distinctis, & concedo, quinter illas non est ordo, quia fimul sunt : in eodem instanti, etiam forte nunc. Cum dr, quinter producta est ordo prioris, & posterioris. Dico, quod non est ordo, nec temporis, nec naturæ, & fi . eftalius ordo forte prioris Em perfectionem, concedatur etiam in illis productionibus denominatione extrinseca, eo quod vna terminatur ad vnum productum perfectius, & alia ad imperfectius.

Ad sextam dico, o sunt producibilia, & cum df, g vt fic habent esse intelligibile, negatur, immo eft implicatio, of. in tali este intelligibili fint primo producibilia, & qante illud esse sint intelligibilia, aliter ellet processis in infinitum, quia quærere de illo pducibili in tali esse, si est intelligibile, aut hoc habet à se, aut ab alio, non à se, ut patet, si ab alio, er go prius fuit producibile in tali efle, & fic procefsus in infinitu. Cum vltra quæritur, illud elle postibile in quo fundatur. Dico, 9 tantum in potentia productiua, quia enim illa potest producere in tali esse, ideo est sic producibile, vt alias exposui, & patet etiam aliqualiter in primo, dift.6. & 43.

Ad septimam dico simpliciter, quòd producit illa ex fola necessitate natura, & illa produceret, etiam fi ad nullum finem produceret, & concedo, quòd producendo ad nullum finem ordinet. cum dicitur ergo frustra, negatur, quia illud dicitur Quid fo produci frustra, quod propter aliquem finem pro-preduci frusducitur, & non attingit illum finem: fed fi propter dre . nullum finem producitur, no dicitur produci fru: . 57 ftra, fed ex perfectione naturali. Dico fecundo, & Quemede posset forte suftineri, quèd producit illa propter le agens mare amatum amore naturali, fic intelligendo, quod in- viale, agas tendit communicare co modo, quo potest suam proprer fiperfectionem creaturis. Cum dicitur agens natu-mem. rale agit propter finem, patet responsio in 1. dift 2. q. 1. in illis præambulis, q. agit propter finé, inquan-tum regulatur ab agente fuperiori intelligente.

Ad vltimam. Dico primo, gomnia obiecta for cundaria, quibus non repugnat effe realis existetize funt præcise producta ab intellectu diuino in effe primo intelligibili, fed hoc dictum Doc.non intel-, ligitur de enubus rationis, quia multe funt relatio- Quemede nes rationis, que non fuerunt ab eterno. Dico le-ifecunde incundo, quod forte non effet inconueniens omnes tentiones fecundas intentiones fuisse productas ab intellectu fins produdiuino. Et cum dicitur, quod tunc bis produce- Eta ab inselrentur. Dico non asterendo, quòd non esfet inco- lettu diniueniens in entibus rationis. Dico etiam, quòd & fi no . omnes secunda intentiones fint producta ab intel lectu diuino in este primo, & præcise in este intelligibili, tamen ab intellectu creato poflunt produ-, ci ultra este intelligibile in aliquo este sibi compe-: tente, vt puta, quòd producuntur in fubiecto quod

denominant, vel in aliquo alio effe. SECVNDO Principaliter dubitatur in hoc Dubium. quod d.quòd in nobis intentiones fecundæ produ cuntur per intellectum, & non habent esse in mes moria, vt memoria est. Contra, primo, quòd non producuntur per intellectum, quia quero per que. actum intellectus aut per actum intelligedi & hoc: non,quia illo actu ninil producitur,cu fit finis poe tentiz,

Responsio. mellectu overatim

oden.

TT# .

6

. . . . . . . . . . . .

÷١

2

#### Libri Diftin.

### )uxítio

tentie, vt pater à Dack in s. dift.z.par.z. qgrocin. quolib.q.13. aut per actum productiuum, & hoc non; quia intellectus non habet actum productiunm, nisi respectu actus intelligendi, vel speciei intelligibilis, vt pater à Doct in 1. dift. 3. q. 6. & 7. Si dicatur, q producitur per actum collatiuum, quzro an ille actus fit actus intelligendi, & hoc non, quia actus comparations non est actus intelligendi. si etiam poneretur, non effet productiuus, .vt suprapatet.aut est actus productiuus, & hoc non, quia non videtur, quòd comparatio fola aliquorum cognitorum ad inuicem fit productina alicnins, cum illa fu tantum ens rationis.

Solutio .

τ.

Quemodo producătur sentiones.

CAU/ensur.

memoria perfecta,

Responsió.

FRespondeo primo, o producuntur per actum aliquem, qui nec est actus intelligendi, necactus co paratiuus, led per actum productiuum. Et cum dicitur, o tantum est productiuus actus intelligendi, & speciei intelligibilis, verum est loquendo de ente reali.Sed vltra potest producere secundam inten tionem. Si dicatur, quòd fecundum Scotistas profecunda in- ducuntur per acum collatiuum. Dico o fic debet intelligi, quod non poslunt produci, nísi præsuppo fito de necessitate actu comparatiuo vnius cogniti ad alind cognitum. Nam facta comparatione fpeciei cognita ad individua cognita, producit in fpe-

cie vnam intentionem, quæ dicitur species, & simi-Secunde in- liter de individuo. Dico ctiam, vtalias exposui in reneiones po 1.dift.3. q.7. quod fecundæ intentiones magis ditime derelin cuntur derelinqui ex comparatione duorum obie. quütur qua ctorum cognitorum, quam causari, de quo alias. CIRCA LITTERAM Doct. occurrunt Difficultas. duz aliz difficultates, quarum prima est in hoc, qd

dicit, o verbum gignitur fimpliciter de memoria Ilfentia di- patris, vt memoria eft. Contra primo, quia fequit, nina & in- quod verbum sit bis; vel ter productum simplici-tellectus in terprobatur, quia effentia diuina, & intellectus in paire fune patre funt memoria perfecta, vi patet à Doct. in 1. dift.2. par.2. q.3. & fic ab illa, vt principio formali: productino accipit elle simpliciter, sed bouitas di-. uina, vt præsens intellectui diuino ita pertinet ad memoriam limpliciter licur effentia, patet, quiaita. formaliter infinita, & per consequens productiua; notitiæ infinitæ, & fic estent, vel duæ notitiæ.genitz, vel vna bis genita, hoc idem dico de alijsperfectionibus.

¶ Secundo aut enim fola effentia pertinet ad memoriam, aut estentia cum alijs perfectionibus attributalibus, non primo, quia alia sunt ita obiecta for maliter infinita, ficut effentia. ergo æque pertinent ad memoriam, non secundo quia eque primo estet verbum à bonitate sicut ab essentia, sequeretur etia. quòd ita bonitas effer æque primo terminus for-malis, & per se generationis diuinæ, quod est contra Doct. in I. dift. 5. q. 2. quod autem sequeretur pater.quia in Deo, quod est principium formale productiuum primo, est primo terminus forma---lis productionis, vt patet à Doct. vbi supra.

J Tertio fieft de memoria patris, sequírur, quòd filius ita effet constitutus quiditatiue per bonitate, oum perrineat ad memoriam, ficut per essentiam, quia terminus formalis generationis diuinæ (loquendo de termino formali per se) est constitutiuns personæ produciæ, vt patet à Doct. in 1. dift.2. & dift. 13. & 26.

Quarto, Si filius est de omni perfectione intrinseca, vt de memoria, sequitur, quòd non erit vnum per se constitutum, patet quia attributa non constituunt in esse essentiali per sonam.

¶Respondeo, quòd filius est tantum de essentia diuina,&intellectu, vt de per se, & primo memo-, ria, à principio productiuo, & concomitanter eft. de omni perfectione intrinseca. non quod sit de

attributis, vt.memoria productiua, & fic concedo, g pater habens effentiam, ut perfecte pfente produ cit filiu, non aute, ut habet attributa, quia illa non pertinent ad memoriam productivam. Cum dr, o Effentia disunt eque infinita, vi estentia, concedo formaliter, una est infed no originaliter, & uc no çque productiua, po. fnita raditest tamen concedi, gest de omnibus realiter, & caliter, & idétice, formaliter verò de cola effentia, vteffentia. formaliter  $ex fe, \lambda fe$ .

Ad secundum dico per idem.

Adteritu dico, g filius quidditatiue, & esten- tributa sat tialiter est per estentiam, & sic per illam habet este infinita forprimo, concomitanter tamen habet omnem per- maliter ex fectionem, qui habet ellentia, & quasi denomina- fe, fed non tuie, vi patet à Doct.in r. dift. 5.q.2. & concedo.q. à fe, quia fola essentia est terminus formalis. Attributa ueto semanant ab concomitantur primum terminum formalem. effentia.

Ad quartum patet ex dichis ad tertium.

SECVNDA difficultas eft in hoc, 9 d. 9 Verbu Difficultas . gignitur de obiectis secundarijs im Em quid. Cotra primo, si gignitur de lapide, vt de memoria, & hoc Em quid ergo lapis, vt ibi pertinet ad menoriam productiuam fin quid, patet cofequentia, ga: ve gignitur fimpliciter de esfentia, esfentia pertinet simpliciter ad memoriam productiua simpliciter. ergo, & lapis ém quid, colequés est fallum: quia ad intra omnis operatio, & omnis actio, fiue fimplici- Omnis opeter, siue &m quid est un à memoria diuina, que so- ratio ad inla estratio formalis producendi filium, sue ém es- tra est à me fe fimpliciter, fiue &m effe &m quid, quia fola effen- moria dinitia divina est ratio cogcoscendi omnia cognosci- #4. bilia, & producendi omnia in effe cognito.

Secudo arguitur, quia tunc filius fimul effet de infinitis lapidibus, & infinitis hominibus, & sic de alijs, qd vr inconueniens, confequentia patet : quia. vt dix supra, funt actu infinita obiecta secundaria.

Ferria lequitur, q li effet de finitis abioctis focudariis pductus em q d effet infinities productus em quid ; paret quia de lapide effet productus em quid, & de homine en quidalia productione pafo fiua fecundum quid . & fic in filis effent actu infinite productiones passing fecundum quid.

Jarto acguitur, quia filius producitur de vno lapide secundum quid, & de alio lapide secundom quid, & no cadem productione, vt patet. ergoralia, &alia, & lic in infinitum . ergo vel lunt infiniti filij fecundum quid, velidem infinities productus Em. quid, quorum urunque est impossibile.

JAd primu dico, qi non di produci de lapide, vt Responsio. de memoria productiua etiá êm quid, fed dr produci de lapide pro quanto est declarations lapidis, & hoc perattributionem.poteft ét dici produci de lapide pro quanto memoria divina est productivanotitiz lapidis, que attribuitur filio.

Ad em cocedo, o est de infinitis obiectis necelfarid.hoc eft necessariu, quia memoria diujna eftrai tio producedi infinita obiecta actu in effe cognito-

Ad tertium concedo, quòd in filio essentactu per attributionem infinitæ productiones passite.

Ad quartum concedo, q possunt este infinita verba em quid sola ratione distincta, & hocnon vr incoueniens, effet bene inconueniens effe pluca verba ém effe fimpliciter, poffet etiam concedi, g tantum ellet vnum verbum productum em quid :ita quòd in illo nerbo effet tantum alius, & alius refpe cus rationis: fed post non sequitur ad numerationem illorum respectuum numeratio verbi secundum quid, licut non fequitur in homine funt tres colores fecundum quid. ergo funt tria colorata, ut patet à Doct in tertio, dift.8. quæft.vnica,

DVBITATVR Deifta propositione Doct. D. binm. fubtilis, quòd quando duo effectus funt ab eadem. caula lecundum ordinem, ita quod posterior non. produ-

.

. . . .

#### Prima.

producitur, priori non producto, si per impossibile non effet productio prioris effectus, adhuc posset esse productio posterioris effectus.

Secundi

8

Contra primo; quia sequeretur quod angelus posset immediate producere velle circa aliquod. obiectum, circufcripta cognitione eusidem, patet, quia volitio est effectus posterior

Secundo fequitur, quòd fi intellectus non effet, faltem quali productus ab anima, adhuc ipla anima, possi quasi producere voluntatem, que est po fterior intellectu, cum præsupponat ipsum. Et si intellectus, & volutas effent realiter diftincta ab ani ma, effent verè producta, ergo per propositionem Doc.qualis eft ordo inter aliqua, vbi diftinguuntur. realiter, talis eft, vbi ratione diftinguuntur.

J Tertio lequitur, gpater in diuinis posset immediate spirare Spiritum fanctum, filio non geni-

to, cum Spiritus fanctus fit posterius productus. Quarto fequitur, quod pater postet generar filium, ipfa effentia prius non cognita, quia productio filig est posterior cognitione estentia, vt supra patuit, & primo diftin.2. fimiliter Spiritus fanctus posset immediatiate spirari, estentia diuina prius non amata.

Quinto lequitur, quòd filius in divinis poller Propriet Ates per/ona- effe prior patre, pater quia proprietates per sonales tes pullulat pullulant ab effentia, & in effentia diuina, vt pater à effentia Doc.in primo d.28.& ordinate pullulant, fic, quod proprietas patris primo pullulat, fecudo proprietas filij, tertio Spiritus fancti ergo fequitur, quòd fi per impossibile proprietas patris non pullularet, o adhuc proprietas filij pollet immediate pullulare, & he filins effet prima persona. Nec valet dicere, o propositio intelligitur de effectibus ordinatis rea-liter distinctis. Contra, quia qualis est ordo inter aliqua, voi diftinguuntur realiter.

Respondeo ad primum, primo quod cognitio, & volitio non funt proprie effectus ordinati dependentes ab cadem caufa, ficut ponit conclusio, realiter, dif nam velle eft à voluntate immediate, & cognitio ferunt for- ab intellectu, que potentie & fi non durecunt reamaliser vel liter, differunt tamen formaliter, vel faltem ex naturarei. Dico secundo, quòd velle posset absolute produci, nulla cognitione præmilia.. Si dicatur voluntas non fertur, nui in præcognitum. Dico quòd aliud eft loqui de velle absolute, & aliud de velle, prout terminatur ad obiectum, fiue, vt dicit relationem ad objectum, primo modo non præfupponit necessario cognitionem obiecti, fed bene tecundo modo, hac distinctio pater à Doctore in fimili.q. 14. quoliber. Dico tertio, quod cognitio objecti, & si sit effectus, prior tamen ponitur cauta, faltem partialis volitionis, tenendo opin. ilfam.d.25.fecundi, propositio autem Doc.intelligitur de effectibus, quorum prior nullo modo est caufa posterioris.

¶Aa fecudum dico, quòd fi per impoffibile anima non produceret intellectum. quòd posset producere voluntatem, posito, quòd nec intellectus, nec voluntas fint de effentia anima, & o fint quali effectus ordinati ab eadem caufa . Si dicatur, quòd tune voluntas posset elicere actum suumintellectu non existente. Dico, quòd licet eslet in potentia remota ad eliciendum, no tamen in potentia propinqua, quia non elicit actum, nifi circa cognitum. requiritur ergo materia circa quá scilicer obiectum cognitum

Ad tertium Dico,quòd non apparet aliqua im potibilitas, quin posset spiritum fanctum filij, generatione non existente, quiailla nullo modo necessario requiritur, vi patet ex multis didis Docto.

SAd quartum dico, quòd fi notitia effentialis, & notitia genita fint duz notitiz, vt quali effectus ordinati eiusdem causa, quod non apparet inconueniens, quin possit produci secunda, circunscripta., prima.licet enim prius cognoscatur essentia, quam producatur filius, non tamen talls cognitio in aliquo genere cause requiritur, vi patet à Doc. in pri, mo d. 2.par.2.q.3.

Ad vltimum , quod ad generationem fiiij ne- Filins of ab cessario requiritur suppositum patris, vt princi- effentia, ve pium producens, quod, vt exposui in primo dist.4. pricipio quo, quæst.2. & alibi, licet enim filius sit ab essentia, vt à paire vt à principio formali quo, tamen està patre, vtà prim- principio cipio quod quod.

cipio quod. NOTA, quod obiecta fecundaria producun-tur in tali este à memoria forcunda, vt à causa remo ta, & ab actu intelligentiæ diuino, vtà caufa proxima.de hoc vide quæ expofui in primo d.3.q.4.re spondendo ad guastionem.

Ibi.in fecundo tamen inftanti nature poteft af-Quid fit fignari quidam ordo originis, quia prius origine prime origi-pater intelligit lapidem, quam filius &c. Hic nota, ne. quod tenendo prius origine per se illud, quod est à fe,& non ab alio,& quicquid haber, haber à se & posterius origine quando haber ab alio. Si modo quæratur, an pater prius origine generet filium, quàm spiret Spiritum sanctum.dico quod non, exponendo prius origine, vt supra; quia tunc spiraret Spiritum fanctum ab alio, & non à se. sed loquendo de isto priori originis, dico quòd in code priori originis generat filium, & fpirat Spiritum fanctu, patet quia à le generat, & spirat.

JSi iterum quæratur nonne pater in aliquo pris, rigenerat filium, in quo non spirat Spiritum san. Orde name thum. Dico quod sic, & quod est illud prius, nó ori re quomode gine vi patuit, non natura, quia in podem priori nad accipiatur. ture completa eft tota productio, vt patet fupra. Quo pater

J Dico, quod non habeo pro inconuenienti pa- dicatur pri-trem prius natura generate filium: diftinguo tame or natura de priori, & posteriori naturz.nam aliquando or- filio. do nature accipitur inter quidditates, ita quod vna Reffondeo quidditas ex sua ratione formali præcedit aliam, 8, prioritas na quidatas ex tua tatumerorman præcedit anam, o, ture dnobus poteft perfecte intelligi, alia non intellecta, aliquan modis fumi do accipitur ordo naturæ, vt eft inter aliqua fic, o për aliguan vnum præfupponitaliud. licet illud aliud non pol-do vt eft pre fit intelligi perfecte, alio non intellecto, & hoc mo- juppofitio do non habeo pro incouenienti patrem dici prius buis ab bee natura filio.de hoc vide quæ exposui in primo d. I. tantum, o q.2.& d.6.&41. Tertio modo accipitur ordo natu- conuerticur ræ, vt eft inter aliqua fic, quod vnum præsupponi- cum prioritur alteri, & fic præsupponitur, quod licet secundu tate origirem non posit elle fine posteriori, potest tamen in- nis, et fic intelligi non intellecto posteriori, & hoc modo pof- tellettus difumus dicere, quod generatio filij est prior natura uinus est pri fumus dicere, quod generatio filij elt prior natura fpiracione, cum neccilario prefupponitur illi. Et qn Doc. dicit, q in eodem priori naturæ completur to prior filio. tus vnus ordo originis debet intelligi de priori na Also modo ture proprie, & primomodo, quod est, quod in eo- prius natudem instanti natura, in quo elientia diuina est perfe ra est, à que cte præsens in ratione obiecti intellectui paterno non conuer completur tota originatio personarum, & in secun tutur subfido instanti naturæ obiecta secundaria, quæ essen- stendi confe tialiter distinguuntur ab csientia, sunt in intellectu quentia boc modo pater co modo, quo fupra dixi .

Sed dubitatur, quia doctor dixit in primo, g no ef prior alquando ordo naturæ completur in primo figno ip/o filio. im originis. Sic debet intelligi, quòd ex quo effentia uns bene fe diuina est prior natura intellectione, & volitione, quitur, est vt dixi, & sic in primo instanti originis, quo scilicet pater, esg pater habet à se quicquid habet completur talis or filius, est fido naturæ, quia in codem instanti habet deitatem , lius ergo pa & omnem perfectonem simpliciter, & hoc modo ver.

totus

Digitized by Google

ab dinina.

Intellectus 👉 voluntas funt idem ex natura

rei.

totus vnus ordo naturæ poteft compleri in vno figno originis.Sed accipiendo ordine natura, vt accipit Doct. vbi supra exponendo se quid intelligat per primum fignum naturæ, & per secundu in vno figno originis ordo naturæ. f. prioris & posterioris natura modo præexposito à Doc.de priori, & posteriori naturæ, non potest compleri, vi patet ex su-pradictis, & omnia ista bene nota, & pondera.

Ibi,ita dico in propofito, quòd verbum esteno titiam infinitam genitam, eft ipfum effe infinitam notitiam infinite effentie, & hoc est per originationem ipfius à patre in primo instanti naturæ. Sed verbum esse notitiam lapidis.

¶ In hac litera funt aliqua notanda.

Libri

9 Primo quomodo verbum dicatur notitia infinita genita, hoc expositum est in primo di.10.vbi expolui quomodo Spiritus lanctus dicitur amor infinitus spiratus.

¶ Secundo est notandum in hoc, œ dicit ipsum verbum dici notitiam infinitam genitam, eo quòd infinita notitia infinite essentia.hoc potest duplici-... ter exponi. Primo, vt si notitia infinita genita, quia est originatiue à memoria fœcunda formaliter infinita includete essentiam formaliter infinitam.Secundo, quòd talis notitia infinita genita fit verè exreffina memoriæ fæcundæ formaliter infinitæ,& hoc ex vi productionis sux, vt patet à Doctore in primo dif. 27.q.2. Et non potest esse talis notitia sic Infinita, nisi per productionem à patre mediante memoria fœcunda, vt in principio formali produ-Atiuo, & vt fic accipit effe fimpliciter.

S Tertio nota, quòd verbum esse notitiam lapidis, vel habere notitiam lapidis à patre gignente, sic debet intelligi, galiquado aliquid generatur fecun dum esse absolutum, vt puta Franciscus secundum humanitatem, Aliquando secundum aliquid sibi adueniens, vi puta cu dicitur generatur Franciscus Albus, quia albedo aduenit Francisco iam przexiftenti. fic dico, cum dicitur filius in diuinis eft notitia infinita expressiva essentiç diuinæ formaliter infinitæ, eft ip fum habere effe fimpliciter per productionem, ita o ex vi talis productionis fit fic notitia expressiva, &c. Cum verò dico filius habet notitia lapidis à patre, dico ipfum generari fecundu quid, quia filio præexistenti suo modo aduenit notitia la pidis, & quod fit fic expressions lapidis existentis in memoria

¶Ibi.Et fi arguitur contra istud hic Doct.arguit probando, quòd pater possir producere prius origine lapidem in esse cognito, quam filius illum producat, & probatio clara est.

¶Ibi.respodeo pater producit lapidem.Hic Do cto. soluit instantiam contra, dicens, quòd eadem productione, qua pater producit lapidem in ese cognolcibili, vel in elle cognito, & filius, & Spiritus Memoria sanctus producunt, quia ex quo memoria fecunda

nis,

facilda en- est ratio formalis producendi lapidem in tali este, dem prain & eadem præintelligitur in tribus personis ante selligitur in productionem lapidis, ideo tres personæ eadem tribus perfo productione producunt propter vnitatem principij formalis productiui, ficut patet de patre, & fi-lio, qui dicuntur eadem spiratione spirare Spiritu sanctum, propter vnitatem principij formalis spira tini existentis in vtroque ante spirationem Spiritus fanctus, vt clare patet à Docto. in primo dist. 12. quæstio.1. Et ficut pater prius origine spirat, quia à fe,& filius posterius origine, quia virtutem spiratiuam habet à patre, sic dico, quòd pater eade productione prius origine producit lapidem in tali ef-fe, quia à se habet principium productiuum lapidis, & filius posterius origine, quia hochabet à patre, & fic no fequitur, quod lapis fit bis productus, vel postquam sit productus iterum producatur.

### Qualtio

Ibi.Et fi dicas faltem ante origine præintelligitur productus à patre. Vis huius argumenti flat in hoc, quia ex quo fupradiximus, quòd filius dicitur generari fecundum quid, propter cognitionem la-pidis fibi additam, videtur, quòd filius generet feip fum, patet; quia fi filius eadem productione producit lapidem in esse cognito, qua, & pater, ergo cade, productione habet notitia lapidis, & fic producit feipfum in tali effe, quod videtur incoueniens, quia ficut filius non potest producere alium filium, nec feipfum absolute, cum tamen habeat memoriam. fœcundam, quia memoria fœcuda vt in patre preintelligitur habere terminum adæquatu, fic dico, quòd ex quo memoria fœcunda, qua pater producit lapidem in tali esse, vel filius in tali esse fecundu quid.In primo inftanti originis videtur habere terminum adæquatum, puta verbum fic productum. ergo verbum tali productione non potest produ-cere seipsum in tali esse, essie patet vis argumenti.

Ibi respondeo, & dico, hic Doct. foluitinstan- An aliquid tiam, quæ folutio eft fatis clara & dicit, quod licet posit produ aliquid non possit producere seipsum in este simpli cere se ipciter potest tamen producere seipsum in esse secun fum dum quid, videlicet producedo aliquid in fe, quod Dice quèd, prius non habuit, & fic, licet filius non possit pro-non in effe ducere seipsum mediante memoria sœcunda secu- impliciter, dum alla formalisitation de la conditional d ducere teipium mediante meinoria recunda tecu- fed bene in dum effe fimpliciter, vt patet, quia tunc effet ante- effe fecundă quam effet, poteft tamen producere feipium fecun quid. dum quid: quia fecundum aliquod fibi adueniens, & fic eadem productione, qua pater producit filiu in effe fecundum quid, & filius fimiliter producit feipfum in tali effe, licet posterius origine, nec habeo pro incouenienti, quod hoc modo pater producat feipfum prius origine, quia producit in feno titiam lapidis.

Ibi, Sed hoc non videtur fufficere . Ifta inftan- An potetia tia clara eft in litera, & ex his, quæ supradixi .

a clara eft in litera, & ex his, quæ supradixi . genera di sie I Respondeo ista propositio, &c. Aduerte, quòd in filio, ve hac responsio non vadit contra dicha superius de est in parre productione fecudum quid, fed contra hoc, quod Doctor fubfilius non possit generare alium filium. ideo dicit tilis, 7. dift. Doc. quòd illa propositio non est absolute vera, primi sent. nis addatur. Ad hocenim 9 hæc propositio sit ve- 9.1. multa nui addatur. Ad noc enim 9 hæc propotito lit ve- 9.1. millæ ra, fcilicet, Potentia præhabens origine terminum adæquatum, antequä fit in alio, non eft illi alij prin cipium producendi, requiritur, quòd addatur vi-delicet, quòd habés illud principium communica-tum non poffit effe realiter ante terminum illum, nerandi po-quia fi poffet effe, poffet eadem productione verè teft duobus producere, vel oportet addi, quòd ab illo habente modis con-illud principium ille terminus non eff fectido proillud principium ille terminus non eft fecudo pro- cipi, vel pro ducibilis, quia si terminus ille adæquatus esset secu- materiali, do producibilis postet ab habente tale principium vel pro forverè produci. modo in productione simpliciter mali, p mafilij ita eft, quòd filius habens eandem menioriam teriali eft in filij ita eit, quod filius habens eandem menioriam filio, fed no cum patre non poteft effe prius realiter, quàm fi- filio, fed no lius fit productus, fiue verbum, nec etiam eft ali-quod verbum producibile à verbo habente memo riam illam,& quare non possit effe aliud verbum à posentia in-memoria freeunda affignatur ratio à Doft in quos memoria fœeunda affignatur ratio à Doct.in quo+ rellectinam. liber.quæstio.2.quia quando aliquid est communi- bac por ducabile in plura eiusdem rationis, quantu est ex se po pliciter con test esse in infinitis, nifi determinetur aliunde, & cipi primo p fic fi possent esse duo verba ita, & infinita, & fi pos-materiali, fent effe de neceffitate, actu effent, & addit Doc.ibi, fecundo pro quòd fic generatio filij est tantum vna, quòd fi per formali bac impossibile illa non esset, nulla alia possetes este potetia pro ibidifico materiali ibi diffuse.

Ibi Ginute. ¶Ibi. Sed ifta refponfio deftruit positione quan-eft, nifi ipfe-dam, quæ ponitur à multis dist.7. primi. hæc litæra met intelleclara eft vique ibi quæredo autem vitra, quare ver- Eus, pro forbo habenti eandem memoriam cum patre non co- mali, vero municatur ipfamemoria in ratione principij pro- est quadam ductiui.

#### Secundi

Primæ

#### Prima.

formalis poucendi ad extra, quæ est in poucente. Occurrie th difficultas, vr.n.q productio obie Obiettio. &i fecundaril fit fimp & prior, faltem productione spiritus. Lad intra, quia actio naturalis in code, præ cedit actionem non naturalem, hoc patet de intellectu, & voluntate in codem, quia intellectus cum agat de necessitate naturæ est prius operatious, g voluntas, & similiter prius productiuus, quam vo luntas sit productiua, vt patet à Doc.in primo, di-Atin.2. parte 2. q. 3. Cum ergo intellectus Diumus de necessitate naturæ producat omnia obiecta secundaria in esfe intelligibili, sequitur, g prius producet illa, g volutas Divina spiret Spiritu sanctum cũ fpiret illu merè liberè, licet necessario no in per modum naturæ, vt probat Doc. in primo, dift. 10.

SRespodet Doc.in quolib. q. 14. art. 2. dicessic, Solutio. q maior est vera, loquédo in eodem ordine ex par te termini, hic autem est alius ordo ex parte primi termini,& secundi, & ideo naturalis in vno ordine sequitur no naturalem in alio ordine, prima.n. distinctio ordinum attenditur ex parte terminorum, secunda ex parte principiorum quantum ad modum principiandi, hæc ibi, vult dicere Doc.g. fi Qão comuintellectus Dininus, & voluntas Dinina comparen nicetur of tur ad terminum primu, puta ad effentiam Diui- Sentia Diui nam, quæ coicatur per modu intellectus, & natu- na. ræ, vt in generatione filij, & per modu voluntatis, & libere, vt in spiratione Spiritus sancti, tuc actio intellectus Diuini est prior actione voluntatis Diuinæ, quia pductio filijest prior productione Spi Nora & be ritus lancei. Similiter fi accipiatur primus terminus persona producta, productio intellectus Diuini est fimpliciter prior productione Spiritus San-eti. Si verò intellectus Diuinus comparetur ad ter minum secundum, siue ad obiecta secundaria, & voluntas ad terminum primum. Lad Spiritum fan aum, tunc non sequitur, o maior fit vera, cu fiatcomparatio alterius, & alterius ordinis. Si autem intellectus Diuinus comparetur ad obiecta fecun- intellettus daria, & fimiliter voluntas Diuina ad illa eadem. Diuini, fis obiecta, túc actio intellectus Diuini est prior actio prior attiene voluntatis Divinæ, quia actio naturalis com- ne volunta. aratur ad actione liberam in codem ordine, &c. tis Dinina. Sunt bene multæaliædifficultates in hac materia, quas relinquo exponendas, & pertractandas inquolib.quast. 14.artic.2.

A D argumenta principalia, vltimo loco restat foluere argumenta principalia, primo arguitur fic à Doctore probando, o causalitas omniù causabi-liù non sit de necessitate in tribus, probat per autoritatem Ricardi de tri.lib.3.cap.16.Si tantum esset vna períona, adhuc,&c. Responsio patet ex supradictis in tertio articulo.

Secúdo arguit lic pbando, o nó pollit elle vna caufalitas in tribus, quia ex quo actio est suppositi, ergo plurium suppositor u erunt plures actiones.

Rndet Doc.ibi, ad fecundum dico, dictum eft in fimili.dift. 12.quia ibi dictu eft, q vnitasactionis im sumitur ab vnitate principij formalis agendi, quia ficut tota perfectio actionis est à ratione formali agendi, vi supra exposui in primo, dist.1.q.2. rndendo ad principalia argumenta, ita & vnitas Eadem diffi actionis crit ab vnitate ronis formalis agendi, & ex cultas eft in hoc probat Doc.in primo, dift. 1 2. q. quàmuis pa- primo, dift. ter, & filius fint duo fuppo fita fpirantia, th in eis eft 20. an perfo tra vna spiratio numero propier vnitaté formalis na sint squa ronis spirandi, quæ est eadem voluntas in patre, & les in poten. filio, cum ergo in proposito ratio formalis produ tia. cendi ad extra in effe fimplr fit tantú vna in tribus fuppolitis, sequitur, gtm vna actione agent. Ista etiam vnitas actionis, quæ fumitur tm ab vnitate principij actiui patet à Doct. in primo, dist.4.q.2. vbi

8

**Q**ño **atio** 

relatio qua ductiui, videtur, o opporteat probare per aliud, intellectus qui per terminum adæquatum rationi illius prin-refereur ad cipij, vt in patre, & ideo Doct. in q.2.quoli.aliter fuit obiectu, probat quam per terminum adæquatum vide ibi, vs instelligi-bile of fic » QVANTVM ad tertium articulum, q etat, bile of fic » bile, fic p QVANTVM ad tertium articulum, g erat, formali est fi per impossibile poneretur vna persona absoluta, relatio, pro vtrum possi tesse in ea persecta causalitas respectu materiali omniu causabilium, dicit Doc. of fi hoc poneretur est quid ab. per impossibile in tali persona esset pfecta causali-Jolnen . Ad tas omnium causabilium, & hoc probat, quæ propropoficum batio eft fatis clara, & ftat in hoc, q ex quo eft effen posencia ge tialior ordo effectus posterioris ad cam, quam ad nerandipro effectu priore, quia effectus posterior non depenmaterials det effentialiter ab effectu priori, fed tm à caufa pest memo-ducente illos effectus ordinate, sequitur, q si per ria feciida, possibile, vel impossibile circuscriberetur effectus et hac est in prior, adhuc effectus posterior posserim mediate filioporeria produci à tali causa con terra posterior posterior posterior de la constante causa de la constante ristrica de la constante de la pro formali produci à tali causa, cũ tota rõ formalis pducendi est relatio, sit in tali causa, circüscripto essectu priori, sic erit est non in pposito, quia cũ natura Diuina sit psessima rõ est in filio, pducendi plura ordinate, ita o per prius est ratio guia filius pducendi vnu, & p posterius aliud, per prius.n.renon porest ipicit pductu ad intra, & per posterius pductu ad extra, iequitur, o fi pimpoffibile multu ellet produ producere aliu filium. cui ad intra, adhuc natura Diuina effet pfectiffima ro producendi ad extra aliquid, patet, ga per circunscriptione pducti ad intra non tollitur à natu ra Dinina, nec ro formalis pducendi ad extra, nec aligd prinens ad rone formale pducendi ad extra, fi ergo per impossibile, vel impossibile natura Diuma effet tm in vno fuppolito, adhuc i illo fuppofi to effet perfecta caufalitas refpectu omniŭ caufabi liu tam in effe fimplr, quàm in effe fecudum quid. ¶Ibi, & ideo fi arguatur ista pfona non pot "pdu

cereintra supple.i.posito, q. tm sit vna plona, igitur nec extra, neganda effet confequetia ab obliga to ad antecedés, videlicet posito, 9 aligs admittat antecedés. s. 9 tm sit vna psona in Diumis, quæ no poffet plucere ad intra, adhucab illo neganda effet contequentia, ga illa confequentia im tenet per hanc ppolitionem. Potentia ad aligd pducedum extra, præsupponit productione intra, quæ tamen propositio destruitur per hypotesim, sed per concessum, gilla vna psona non producat ad intra sequitur. Et ideo vr q causalitas pfecta ex sui rone, inquantum dicit coparationem ad productú extra, non requirat habitudine ad productionem intra, licet idem fundamentu necessario fit ratio, & causa vtriuiq; productionis, ga habitudo ad extra, licet de facto psupponat habitudine ad intra, no th non pfupponit illa, vt fimplt necessario requisita ad pductionem extra, cũ talis habitudo intrinfeca non fit aliquo modo ro formalis, nec aliquid pertinens ad rationem formale principij pductiui ad extra.

Ibi. Ex hoc vř. q. Phylosophi non posuerut ha bitudinem in eis. Hic Doc.confirmat, quod prins dixit, sed fi per impossibile non effet productio intra adhuc effet productio ad extra, ya Phylofophi non poluerunt elle necessariam habitudiné produ Eionis extra ad productionem intra, pater, quia licet illi negarent productionem intra, conceperunt tamen productionem extra, vt patet.

A D quattion é igitur principalem. Nunc Doc. rndedo ad principalem. q.dicit, q caufalitas pfecta respectu omnium causabilium extra de necessitate, eft in tribus, & hoc respectu-omnium causabilium in quocung; effe caufabili, fiue fimpliciter, fiue &m quid. Et ratio formalis assignata est prius in primo articulo, quia productiuo ad intra neccsiario est prior productione ad extra, fiue productione fimpliciter, fiue Em quid, & in pductione ad intra necellario coicatur personis productis eadem raio

Qualtio

vbi vult, quòd hæc sit primò vera, Deus creat, vt ly Deus non includit aliqui rationem incommuni cabilitatis, hoc idem patere potest in 20. dist. primi, vbi probat quomodo omni potentia fit fimpli citer eadem in tribus personis.

Terrio principaliter arguit Doc. ibi præterea ficut se habet principium operationis ad principium, ita operationad operationem. Sed principium creationis est aliquid essentiale, quia commune tribus, & tale est prius aliquo modo notio-In Dininis nali, fiue personali, igitur, & actio actione

essentialia SRefpondet Doc. ibi ad tertium dico, & dicit, op fant in du. essentiale est principium producendi ad extra tan plici differe tum remotu, &ad hoc, vt fit ppinquum, & proxieis. vide pri mum requiritur, vt fit in tribus suppositis, & proma q quoli. bat in fimili, quia licet voluntas, fiue anima fit prin

cipium volitionis per voluntatem, non tamen est principium proximum, quia prius de necessitate, est prius principium intellectionis per intellectu, fic est in proposito. Sed an hæc responsio concludat, vel nemo patet ex his, quæ supra dixi, respondendo ad illas instantias, quas feci respondendo ad quaftionem principalem

Deinde Doc. respondet ad duo argumenta fa-&a ad oppolitum, quibus probat, q causalitas om nium causabilium respectu cuiuscung; este, de necessitate est in tribus suppositis, & quia videntur Quod fi per concludere in tertio articulo, vbi dixit, quòd fi per supofibile impossibile effet tantum vna persona, adhuc in ca pater effet effet persectifima causalitas respectu omniŭ cau-solas potuis fabilium, primum ergo argumentum est tale, per-set si crea- sonz Diuinz plus conueniunt, quàm substantia, & primaratio virtus in creatura, sed ista non possunt separati in

est pater sc. operatione, ergo nec ille. lus aut est SRespondet Doc ille SRefpondet Doc. ibi ad primum argumetum, produttinus quod concludit de facto, & littera clara eft. Eft tacreaturaru, men aliqualis difficultas in hoc, quod dicit, quod aut non, non substantia, & virtus minus conucniunt, quàm tres est dicendu, persone, quia substantia, & virtus sunt idem rea-quod no, qu liter, & persone sunt distincte realiter. Dico, quod omnis afii- facilis est responsio, quia est simpliciter maior vniwitas babet tas personaru in essentia Diuina, quàm cuiuscunq; rönem per- virtutis creatæ, fiue potentiæ actiuæ, cum fubftanfectionis, or tia, cuius eft talis potentia actiua, cum iubitan-ideo poneda of in Deo, propriam, fed fecundùm opinionem dicentium, cum fie pro duttins crea quod poteria activa realiter diftinguitur à substan turari, vel tia, quia dicunt, quòd fubstantia non potest effeim per se, vel p mediatum principium alicuius actionis, cuius opaductiones, pofitum probat Doc.in pluribus locis, præcipue non per pdu in quarto, dist 12. tenet n. ipse, of substantia sit im-fiones, quia mediatú principium producédi alia substantia, & illa habent tunc potetia pducédi, & substatia producés essent productione fimpliciter eadem. Ideo ad probandu, q causalitas ab ipfo,ergo omnium caufabilium fit de neceffitate in tribus,

fumpfit media euidétiora, patet in primo articulo. Secundo arguit ibi. Item bonitas Dei præfupponitur bonitati creaturæ, ergo productio productioni. i. quòd prius comunicatur bonitas Dei ad intra per productionem, quàm producatur crea-Secunda va tura, que est bona per participationem.

tio. Creasio eff. opus omni potuisfet . dum.

sje.

Respondet Doc.ibi, ad secundum dico, quod procedit de facto, quòd productio præsupponit opus omni productionem non tamen, vt formaliter causam potëtia,om- sua sub ratione, qua est productio i. quod, & si pro-si potentia ductio ad intra psupponitur productioni ad extra sutem est in autem est in non th plupponitur, vt causa formalis productio-patre à so, ni ad extra, nec, vt aliquid pertinens ad causam for non ab alio, malem productionis ad extra, accipiendo semper ergo pater malem productionis ad extra, accipiendo femper productionem ad intra sub illa ratione formali, creare mun qua est productio, & non accipiendo productio. nem pro immediato fundamento, quia illud tale

est ratio formalis producendi ad extra, & fic finis quaftionis.

#### Qualtio Secunda.

#### An Deus possit aliquid creare.

Scotus secundo sent.dist.1.q.2.

Seraphicus Bonauentura 2. sent. dift. 1.q. 2.

- D.Thomas parte prima summa.q.45.art.2 & 2.
- fen.dift. 1.art. 2. & cotra Gentiles. Lect. 2.c. 16. Durandus 2. sent. dist. 1.9.1.
- Franciscus de Mayronis 2. sent. dist. 1.9.2.
- Gabriel Biel 2. sent. dist. 1.9.3.
- Antonius Andreas. 2. sent. dift. 1.9.2.
- Gullielmus Vorlingon. 2. fent. dift. 1.q. 1.
- Aegidius Romanus pars prima, dift.art.4.
- Dionyfius Carthusianus.2.fent.dift. 1.q.2.
  - Thomas de Argentina 2. sent. dist. 1.9. 1.



VAE RIT Doctor. Vtrum Deus possi aliquid creare. Titulus qónis intelligitur de creatione propriè di-cta, quæ est de nihilo ad aliquid ly nihil, duratione præcedit ipfum. effe fiue, q eft cu nouitate effectus, & o fic intelligitur titulus.q.patet rndedo ad qónem.

Rindeo, creare est aliquid de nihilo producere Declaratio in effectu. Hic Doc primo exponit qd intelligatur illins grofip creare. Et primo de nihilo, exponit p ly de quo tionis de no intelligatur, p quo nota, g ly de nihilo, pot multi. efe. pliciter intelligi, primo materialiter. f.an de nihilo, De nibilo tang de materia possit fieri aligd, ita 9 ly nihil sit peres multi caufa materialis, & îtrinfeca illius, vel materialiter selligi, vide fic intelligendo, q.a.no posset fieti, nisi agés, prus selligi, vide psupponat no esse ipsus.a.no, q ly no esse, fit caufa Alasem pri-intrinseca, ficut et expositu est i 1. dist.2. par.2.q.4. ma parte causa materialis, & itrinseca illius, vel materialiter pliciter inexponédo opin. Hérici, ficut ét exposui in 1. dift. 3. suma g q.6. declarado illud quo intellectus agés producit ars. 2. OD. specie itelligibile de fantasmate, siue ly de accipia- Bona prime tur materialiter, siue virtualiter, secudo ly de nini- fem. dift.s. lo pot intelligi effectiue, i, p ly nihil, efficiat aligd, 9 2. bene de ficut ét expolui, ly de aliquo, in I. dift. 3.q.6. vbi ex- claranses. posui quo intelligitur, q intellectus agens de fan-tasmate pducit specie itelligibile, accipiedo ly de, virtualiter, fiue effectiue, tertio ly de nihilo, poteft De nibile accipi, vr dicit ordine i.an poft nihil poffit ficri ali poreft accipi quid, Primis duobus modis no pot accipi, vt patet duobus mointuenti, sed bene tertio modo, & ista est qo an.f. dis. Deus possit polucere aligd de nihilo.i.an possit pducere aligd, o prius fuit nihil, Ita o ly nihil pcedat effe illius. Deinde addit Doc.qd vt ly nihil, no- Ve nihil no tat ordinem, pot dupliciter intelligi, aut gily nihil tat ordine præcedat effe duratione, aut gim præcedat in ali- poteft dupli quo priori naturæ, & ilto fecundo medo cocedunt eiter insel-Philosophi Deú posse creare, & aliquid de nihilo ligi. producere, vt patet per Auic.6. Metha. cap.2.

Ibi, & intelligo istud de prioritate naturæ, hic dicit Doc. 9 prius natura pôt dupit accipi, primo ra pôt intel positive qn. Lipfum prius ineft alicui, o túc est qn ligi duobus prior eft entitas eius, q illa, quz di pofterius natu- medie ra incsfeilli, ficut eft de aiali, & ronali in homine, quia prius natura politiue animal pcedit ronale. Et de isto priori naturæ, vide que prius exposui super. dift.3.q. I.tertij Doc. secundo, prius natura accipit tm priuatiue, q. f. prius act? no ineft i li entitati, cui df primo couenire. Sed ineffet, nifi p aliud impedi retur, ficut fi dicat in materia prius naturaliter effe Quomodo privatio, g forma, non gifta duo fint fimul in ma privatio fit teria, sed privatio pro tanto pót dici prior natu- prior natura,quia femper ineffet materiæ, nifi in illo inftanti, ra ipfa forquo fibi ineffet teciperet formam ab aliquo agen- ma.

te,ad

Digitized by Google

#### Secundi

te ad habendum ergo privationem fufficit fola materia cum negatione cause extrinsece. ad habendu

autem formam requiritur caufa extrin feca, quia in

materia non est causa intrinseca formæ producen-

Quomodo dæ, vt habet fubtiliter videri infra dift. 18. Ibi ita innon effe.

spi.

ereatura no telligo in proposito, o creatura non habet ex se non babeat ex fe elle, nec habet ex fe elle, &c. dicit Doc.in ifta litera, g creatura non habet ex se esse ife formaliter, nec habet de se non esse formaliter. Et aliqui exponunt de fe effe existentiæ, & dicunt, geffe existentiæ non includif in ratione formali creaturæ, & fimiliter non effe existentia, quiatunc creatura non posfet effe. Sed iudicio meo non rectè intelligunt Doct. si tm intelligat de esse existériæ, vt patet à Doct.in primo. dif.36.& 43.& infra in responsione ad quæstionem. dico enim, o creatura non habet de se esse formaliter, nec elle effentiæ, nec elle existentiæ, ita g in fuaratione formali includat effe effentiæ reale, & effe existentiæ, quia haberet effe à se, si enim tale esse for maliter includeret, necessario esset à se, immo si de se formaliter includeret esse essentia de facto, inclu deret de se esse existentiæ, cum esse essentiæ non diflinguaf ab esse existentiæ, vt patet à Doct. præsenti dift.q.præfenti.& dift.36.primi.& di.63.Eft ergo fic Quomodo imaginandum q omnis creatura ab eterno habuit omnis cres effe intelligibile, fiue effe cognitum, in quo effe funtura ab eter datur este possibile, vt pater à Doct.in 1. d.36.& 43. no habnit & tale effe di aliqn effe quidditatiuum, aliqn effe ef-effe cogneti, fentiz, nulla in creatura in tali effe aliquid reale diqued effe co-cit, & omnes creature, vt includunt tale effe Em gd, Suirem nil per Gadinuicar diduct in fillent tale effe Em gd, alind dicit, per se adinuicem distinguunt, & ordinate per se po guàm illam dist elle in predicamentis, hoc etiam modo indiuidua ereaturam dar effe in prædicamento, vr patet à Docto.in præposse produ- senti dist.q 3. & omnis creatura, vt sic tm producit ei ad extra, per actum intellectus diuini, vt supra dixi in 1.q.elguado Deus fe, aut effentia reale, quod nullo modo realiter, nec voluerit; de forte formaliter politive est distinctum ab existenbee babetur tia, tm contingenter producitur ab actu voluntatis dift. 43. pri- diuina. Dico ergo, o creatura in tali elle diminuto non habet ex se esse formaliter modo præexposito, nec este realis existentia, nec este realis estentia, nec etiam habet formaliter non effe realis effentiæ, nec realis existentia, quia si negatio talis esfeincluderet formaliter in creatura, vt habet elle cognitum, tunc effet impossibile ipsam creari posse, sicut dicimus, chomo no est formaliter albus, nec formaliter no albus, nam si effet non albus formaliter. i. g si non effe album, includeretur formaliter, fiue quidditatiue in homine, nunquam homo per quamcunque potentia posset fieri albus. Et si dicat, habere esse de fe formaliter, & habere non effe de se formaliter, contradicunt, ergo alterum verificatur de creatura. Dico, quifta non funt contradictoria : co qualiquid negat in prima, qd affirmat in fecuda, quia in prima negatur ly habere effe, in fecunda verò affirmat ha-bere, & negatur effe. Sed ista benè contradicunt a. aut habet de se formaliter effe a.nó habet de se formaliter effe, & fecunda eft vera, quia tunc fenfus eft, g effe de fe non includitur formaliter in creatura., & fimile patet à Scoto in primo, dift.4.q.1.in respófione ad principalia argumenta, & dift.2.par.2.q.1. & dift.28.& fic patet ifta litera.

Opinio Egi-Pro ista opinione fic intellecta hic recitatur vna dy Romani, ratio Egidij de Roma quolib. 6. q 4. qua probat, quol. 6. q.4. quod Deus potest immediate producere aliquid de nihilo, quia minus præsupponit in agendo, &c. Et litera clara eft.

Ibi, istam rationem adducuntaliqui ad secundu membrum, prout denotat ordiné durationis. Sed ibi omnino non valer, quia fi Deus nihil presupponit in producendo, de quo producat, non tamenfequitur, quod possit producere nouum sic, sicut. nec de natura, & arte sequif ex virtute argumenti : quòd quia natura non præfupponit in actione fua ens in actu, igitur poteft producere aliquid onnino nounm secundum ese in actu, non sequitur.

Secunda.

Nota ibi, sicut nec de natura, & arte. Alig exponunt fic, g non fequitur, fi natura nihil prefupponit in actu, o pot producere de nouo aliquid in actu', dicunt, g ex boc non sequif, quia materia est ens in actu, & no potest produci à natura, sed credo, quita expositio sit nulla, cum ipsa materia præsupponat. Materia actioni natura, fed vt dicit Doct. abfolute non fe- presenter quif, ex vi argumenti: non præfupponit ensin actu, tur attioni quod eft ip fum compositum, ergo potoft produce- natura. re ipsum compositum omnino de nouo, no sequit, quia fi natura fuisset ab çterno, & bene disposita, ac nullo modo impedita starim produceret effectum in actu, & fic non produceret omnino de nouo.

Ibi, fed nec ad istud primum membrum valet. Contra Egidicit Doct. 9 argumentum Egidij, non valet etiam dium. ad primum membrum. f.vt ly nihil tm natura præcedit, quia îm philosophū quæcunque intelligetia eft agens fuperius, quam agens naturale, & per confequens in agendo minus præsupponit &m istos, g agens naturale, & tamen non conceditur confequéter ab eis f.g. possit ab eterno producere de nihilo. Et quod dicit de intelligentia, q non potest creare, licet hic hoc supponat pro certo, subtiliter tamen. probat in quarto, dift. 1. q. 1. vbi pertractat opinionem Auicen.de ista materia, quàm ibi improbat.

Ideo aliter arguo ad istud membrú sic, hic Doc. oftendit quomodo Deus potest aliquid producere Deus poffie de nihilo, vt ly nihil tm natura pcedit, & arguit fic, producere Deus poteft immediate aliquid causare, hoc est nul alignid de la fecunda caulà in quocunq, genere caularum co-nibilo. currente ergo por creare, & aliquid de nibilo facere: antecedens est manifestum, quia Deus est primu Deus est pri efficies, vt probauit d. 2. primi. par. 1. q. 1. ergo fi ali- mu efficiens quid no poreft immediate facere: ergo nec mediate, patet, quia fi produxita mediate oportet, q illud q mediat fit productum, aut ergo immediate à primo efficiente, & habet propositum; aut mediante aliquo alio, fi mediate: ergo illud, q mediat erit pductum à primo efficiente, vel aliter erit processes in infinitum, vel oportebit stare ad aliquod, g erie. immediate productum. confequetiam probat fic. Scilicer, q possi illud producere ex nihilo, quia si potest efficere aliquid, immediate igitur illud non haber effe ex fe neceffarium formaliter, & haber effe à caufa, igitur habet elle post non elle secundum. intellectum huius membrishæc litera patet de fes

Contra illud, quod dicit Doct. illud non haber. Obiettio, effe ex fe necessarium formaliter, & habet effe à cau fa. In hoc enim videtur fibi contradicere, ponendo primam causam ad intentionem Auicennæ de neceffitate caulare effectum immediatum, puta fecun dam intelligentiam: nam dicit fupra in primo.di.2. par.2.q.3. quòd intelligentia fecunda, fi esfet causa-ta de necessitate à prima causa, tunc esset ex se formaliter necessaria. hoc idem dicit in codem primo, dift.8.q.vlt.& hic dicit, quòd tale causatum non habet esse fe necessarium formaliter.

Respondeo, qualla est hic cotradictio, fi Doct: solurio, recte intelligatur : nam intelligentia secunda no includit in suo coceptu quidditatiuo esse à se, siue realis effentiæ, siuè realis existentiç, q. paret à Doct.d.8. q.vlt. primi declarando positione Auicennæ, quomodo necessario causatu dicat possibile, vbi sic dicit. Auicenna aute vrstatim contradicere fibi ipfi, ponendo illud necessarium esse possibile, quia tunc necessarium non necessario coparatur ad illud, Sed arguitur pro Auicenna: si est ab alio, ergo in conceptu quidditatiuo eius non cadit effe: ergo eft de fe-Franc.Lych.in fec.Sent.Scoti. B poffipoffi-

Franc.Lych.in fec.Sent.Scoti.

Q

Quomodo

#### Libri Diftin.

poffibile effe, & non existens, sicut humanitas no est de se vna, nec plures, conceditur de isto modo posfibilitatis, quæ f.poffibilitas non eft, nifi g ordine naturæ hoc eft capax huius, & non eft illud quidditatiue. f. ex fe. hæc Scotus ad literam . ex quo ergo causatum necessario non includit tale esse quidditatiue, sequitur, quod nec sic includat necessitatem. cosequentem huiusmodi este, & sic intelligit Doct. in isto secondo, quando verò dicit in primo, dist.2. geft ex se formaliter necesse esse lic debet intelligi, Nen obe- gilla entitas caufata à prima includit formaliter, necessitatem, puta tanqua gradum intrinsecum, sicut dictum fuit ibi de verbo, quod est ex se formaliter necesse esse, idest quod includit in se formaliter essentiam divinam, que formaliter est necesse esse. Et fic patet quomodo fibi non contradicit-

**"** 

•••••••

.....

DE secundo membro, prout ly de nihilo dicit-Ad ration? Arifio.nunc ordinem durationis negatur communiter creatio negandum à philosophis: quia dicunt philosophi, g Deus non effet illud potest poucere aliquid de nihilo,ita q ly nihil pcefundamendat duratione, volunt enim, o prima caufa quidgd tum, p Dens producit immediate, p de necessitate naturæ proad extra ducat, & fic tale productum erit fimpliciter necefagat necesfariú, vt patet à Docin primo, d.2. par.1. q.1.& di.8. Jariò , quia q.vlt.& q.7.quolib. omne autem necessarium apud agit merè eotingenter, philosophum.9.metha. tex com.17. & primo cali, fui agat me & mundi.t.c. 1 38.eft fempiternum, & contra. & fic diate, fine non potest aliquid product immediate de nouoà immediate. prima causa Et si de carur nonne Arist: 16. de anima-libus ponit intellectu venire de foris, & immedia-

te effe à Deo. Et Doct.in d. 4319.2.ar.s. quarti dicit, g. Arist. ponit intellectum immediate accipere effe à prima caufa, & nouum effe, ergo non videt mens Atistorgomne productum immediate à Deo sit. quarto vbi fupra. exponendo mentem Ariftotelis.

Ibi. Sed contra istud hic Dock intendit probarecontra philosophos, o etiam immediate produ-dum à prima causa no fit sempiternum. Et supponit vnum probatum ab ipfo in primo dift.2. par.1. q.r.& dift.8. q.vlt. & 39 & 42. primi. & 7. q quolib. videlicet, o prima caula caulat omnia, que suntad extra meré contingenter. Et ex hoc sequitur, quod non neceffario; & per confequens neo fempiternu, quia philofophus 9. metaph. t. c. 17. videtur concedere omne necessarium elle fempiternum, & econtra. idem etiam videtur innuere primo cœli. tex. com. 102.103.& 138.contra Platonem, qui coceffit aliquid fempiternum effe, & tamen pollibile effe.

Sed inftabis huic rationi. Hic Doct.intendit probare, q non sequatur. s q fi Deus vult immediatè, & contingenter, quòd poffir illud velle de nouo, quia probatum est in primo dist.8.q.vl. quòd Deus contingenter ab çierno vult a. & tamen non poteft de nouo non velle a. quia tunc effet mutabilis . hoc idem in 39.di.& 45.in qua oftendit, quòd quicquid vult eternaliter, & ab eterno vult

Ibi.Respodeo nouiras potest esse in productione diuina propter nouitatem producti, licet non sit Quomodo nouitas in producente. Sed circa velle non potest nonitas fie este nouitas, vel mutatio ex parte voliti, idest quod ex parte pro nonquam potett elle aliquid aliter volitum, quàm. dutti, non prius à voluntate diuina, nisi fit aliqua nouitas ex autem proparte actus volendi, quia actus volendi idem, & ducentis. eodem modo se habens non potest esse alicuius noutter voliti volitum enim no habet effe volitu, nifi. per actum volendi, & ita non est nouum in esse vo-lendi, nisi per nouum actu volendi. dicit ergo Doc. quod licet este causabile à volunta: diuina sit ab frerno volitum, ita quòd de nouo non potest ese volitum, non tamen sequitur hoc de causatione, quia temporaliter potest causari. •

### Juxítio

Ibi.Sie igine ví aliqualiter fequi, of f.Deus poffit aliquid contingenter causare, genam possit cotingenter causare aliquid nouum, quia si em Aui-cen. potest contingenter causare aliquid sempiternum, multo magis potest contingenter causare no fempiternum, quia fempiternum vf magis habei rationem necellarij, quàm non fempiternum, & magis rationem in caufabilis, Sequitur, quod enim oporteret causarum elle sempiternum, vi fequi ex necessitate causationis, vel eximmutabilitate, ipsius causalitatis, quorum neutrum infert sempiternitatem. igitur-possibilis est nouitas inferri, non enim. valet formali consequentia; causa est simpliciter im murabilis.ergo non potest aliquid de nouo causare, quia cum immutabilitate causa potest stare nouitas effectus, vt patebit respondendo ad primum ar gumetum principale. Nec 6militer fequitur, Deus caufat necessario. ergo causatum est sempiternum. Et dicunt aliqui, & consequentia est bona, sed tam antecedens, quam confequens est fallum, de antecedente patet, quia ista repugnant, qualiquid caufetur, & necessario, vr parebit quæstione sequenti. Sed quomodo consequens fit fallum, no oftenditur ab eis, immo videtur, gi fi Deus caulat anecessario, g ipfum a.fit necesse effe, & fia. eft necesse effe a. erit fempiternum. Aliter non effet necesse elle. Pollet ergo dici primo, quando Doct. dicit, q necessitas causationis non infert causatum elle sempiternum, quod potest fic intelligi in proposito, quia Deus no Deus non causat necessario ideo non fequitur necessario fem causar piternitas effectus, & fic fit ilta confequentia, quia, ceffared. Deus non causat aliquem necessario, ideo ex neces sitate causationis non potest sequi sempiternitas effectus, cum talis necessitas causationis nullo modo fit in Deo. Secundo potest dicistenendo illud antecedens, g. Deus caufet necessario, g. adhuc non fequitursquia comparatur ad effectum mediate, etia Em philosophos causat necessario, & tamen effectus erit nouus. Si etiam coparatur ad effectum immediate, adhuc erit nouus patet de anima intellequina, quæ per philosophu 16.de animalibus. immediate causatur à Deo, & non necessàrio. Si dicatur, quòd fi caulatio animæ eft necestaria, ergo, & ipla anima haber necesse esse. Respondeo, q causatio necessat Caujario ne ria est duplex. Quedam est simpliciter absolute, ceffaria ef quæ non fit ex præsuppositione alterius. Alia eft, Auplex. qua fit præcise ex aliquo pfuppolito, & hoc lecundo modo anima necessariò causatur, quia in code instanti,quo corpus est organizarum necessario ani ma infunditur à Deo. Dico etiam, ganima intelle-Chiug non immediate caufatur à Deo alia caufatione,qua caulatur, & corpus organizatum, ita o caufatio Dei in aliquo priori terminetur ad effe ipfins animæ, ideo non dicitur absoluta necessitate causari.& de hoc vide Doct.in quarto, dift.3.

QVAMVIS Doc.expresse dicat, q nihil potest esse volitu de nouo à voluntate dimna fine pourtate actus volendi, vt patet in primo dift. 8.q. vlt.& diftin.39.& 45.& prefenti dift. Aliqui tamen nituntur ex aliquibus dictis Docto, faluare, o aliquid potett effe de nouo volitum, qui fic dicunt. Tamen cum: Modeste lofupportatione táti viri, & faluo femper meliori iu- quienr spfe dicio, & in omnibus me fubmittendo factofanetx virecclesiæ determinationi, necnon dichis fanctorum occurrunt mihi multæ dubitationes, ex quibus for tè non videretur sequi inconueniens aliquid esse de nouo volitum à voluntate diuina nulla penitus mu tatione facta in ipfo actu volendi, que dubitationes fumuntur ex dictis Doct.in diuersis locis.

PRIMA ergo dubitatio est, quia Doctor inprimo dift. 39. dicit, o ficut voluntas diuina contingenter vult, puta Franciscum fore, ita stat semper in tali

#### Secundi

tali cotingentia. Nam in eodem instanti, quo elicit

actum, fiue ip fum velle poteft no elicere, quia fem-Voluntas di per voluntas divina, etiam quando actum elicit, inmina semper telligit prior iplo actu, vt et patet à Doct in 1.d.39. est prior sp- & in ifto 2.di.25. Et quia semper elicit, ideo semper fo attu. intelligit sie prior and a sector de licit, ideo semper intelligit fic príor, q potest no elicere, no enim est intelligendum, q ficab eterno voluerit, q etia nunc non velit, immo sicut ab șterno voluit, ita, & nunc vult, & fi fic vf, g poffit velle oppofitum. & fi ponat in elle, qvelit oppolitu, tunc fequitur, q pollit velle de nouo, & th non eft dicendum, g fit nouitas in tali velle. Et licet dictum Doct.fic exponatur, q qu vult contingenter a & femper star in tali actu contingenti fic exponitur, quia qui actu vult, pro quocunque instanti semper potest velle oppositu, quia, vt fic voluntas intelligitur prior actu volendi. Sed Noniter A-Nouiter a. posita prima determinatione no potest welle oppo-gero est du fitum, &ideo non sequitur. Deus vult Franciscum modo ex no sedere, & potest velle ipsum no sedere, modo possi-us causatio bili in este posito nullum sequitur impossibile, pone agentis, nat ergo in effe, no fequit, quia posita prima deter-fic tale minatione, qua vult ipsum federe, non potest poni agene verè alia determinatio, qua velit ipfum non federe, & de mutatur, a- hoc vide, que notaui fuper primo Doc.d.39. Quiclio modo ex quid tamen fit est valde difficile credere, q volutas nons appro- no pollit velle oppolitum, nulla facta mutatione in ximatione actu volendi, quia fi ponatur Em aliquos potentia pafi, & fic exequativa in Deo fine mutatione alique in tali po-agens potest tentia potestaliquid causari de nouo, q prius non de nouo age causaut. Non enim credo aliquid mutari ex hoc so re fine fui lo, q habet aliquem respectu rationis, quem prius mutatione. non habeit, vel o non habeat respectum rationis, vide bie au non habuit, vel q non habeat respectum rationis, sbors in pri quem prius habuit, non enim actus intelligendi dime, diff. 39. uinus diceretur mutari pp alium, & alium respectu Predefine- tationis. Vnde Ocham in fuo centiloquio non hasum in fen- bes pro inconuenienti, gintellectus diuinus nunc fu composito incipiat scire aliquid, quod prius nesciuit, & g núc poffe danari definat scirealiquid, quod prius sciuit. Sic parifornen eft ver# miter dico, g forte non videtur impossibile, quo necpoffibile. luncas diuna nunc velit Antichriftu non fore, que in fen is di-sife eff pof-guia lemper remanet idem actus voluntatis diune, fibile poffe vt idem fibi, licet in eo poffit effe alius, & alius refpe fibile poffe vt idem fibi, licet in eo poffit effe alius, & alius refpe dammari, in fenfu copofi cut enim voluntas dinina eodem velle femper imef. g prade- mutabiliter fe habente poteft velle mille obiecta, q finatum, vt velle dicutur habere effe volitum, & th no fequitur predestina- mutatio in voluntate divina;quia tm funt ibi alij,& sum poffe fi- alij respectus, fiue aliæ, & aliæ transitiones super mul effe da- obiecta cognita, fic videtur, o manente codem vel-nată în fen- le circa ideobiectum cognitum possit poni aliud, fu copolico f. Raliud volitu, nulla facta mutatione in actu volununionis pre tatis divine, non enim videtur fequi abfolute, vulto deftinati in hoc, & prints noluit: ergo mutatur, non fequit, quia Jenju aiui- codem actu, quo vult hoc effe; prius voluit hoc non eft: nift pra effe. Polito enim, g in me effet vnica intellectio, defina tum qua intelligo omnia intelligibilia in inftanti a.non. posse cadere intelligo b.cc in alio inftanti intelligo illud codem à fua predo- actu, tantum sequitur, quactus intelligendi nunc ter minatur ad b. ad quod prius non terminabatur. ft imatione & danari, Et patet, quod alia, & alia terminatio in actu mabec autem nente codem nullam facit mutationem.

eft possibile. Vel dica-SECVNDA dubitatio est, quia Doct. in primo dift.40. & communiter alij Doct expresse dicunt-, g prædestinatus potest damnari in sensu diuiso, & pradessinatune eft fenfus, gille, qui nunc eft predeftinatus posus ex parte teft damnari, puta cras, licet dicat ibi, quòd hoc eft sui potest in çternitate, quia in codem instanti æternitatis, quo vult Petrum prædeftinare poteft velle oppofised ex parte predefti. tum, vt diffuse expression est in primo, dist. 39. Non mäsis, Doi, video tamen, quin Deus fi vellet posset nunc Petrum damnare fine fui mutatione, vt infra dicam.

mus quod

damnari,

minime,

Secunda. TERTIA dubitatio eft, quia Doct.in primo, dist 44. & in secundo, dist.7. declarando de poten-tia Dei ordinata, & absoluta. Ibi dicit, 9 faceres aliquid de potentia Dei absoluta est facere contralegem prius determinatam, & quod poteft facere contra illam legem, nifi fortè exponatur, quòd pro illo inftanti quo ordinauit aliquam legem, oppoli-

tum potuit ordinare. Sed certum est, quod omnis finaliter peccator secundú legem diuinam est çternaliter damnandus, & tamen non video quin voluntas diuina posset nunc ordinare oppositum, nulla mutatione facta in actu volendi.

QVARTA dubitatio eft, quia videtur, quòd fi voluntas diuina nunc vellet, posset omnes damnatos glorificare, & fic effet nouum volitum fines mutatione voluntatis diuinz. Et Fráciscus de Mayro.in primo dist.40.dicit, quòd Deus non sic determinate reprobauit aliquem, quin semper possit-

illum prædestinare si vult-. QVINTA dubitatio, quia ex quo voluntas diuina secundum communem opinionem ab eterno ordinauit Antichristum fore. Quero an Antichristus posset non esse, & si fic, tune habeo propolitum, aut non poteft non effe ? & fic voluntas diuina non poterit facere, quòd Antichriftus non sit, licet ab çterno potuisset facere, quod videtur inconueniens

SEXTA difficultas eft, quia dicit Doct in primo,dift.8.q.vlt.&in ifto fecundo præsenti dift.8 est etiam communis responsio Theologoru, quod voluntas diuina voluit ab eterno quicquid voluit fed non pro çterno, fed pro aliquo tempore determinato: Quzro tunc quomodo in illo tempore determinato voluntas diuina ponit illud inelle, aut Quid fie mo volitione, qua ab eterno voluit, & habeo intentum tari. s. phys. fcilicet quod ipfa habeat refpectum nouum, aut conser. s. of non volitione, fed aliqua alia potentia, & tunc vi- 12.met. 38. detur mutatio, quia prius illa potentiz non pone- 56; bat illam cueaturam in effe. Nunc autem ponit, & Ifta definie fi hic non ponitur mutatio, ita necdebet poni in. tio de a voluntate divina ex hoc, quod nurc vult aliquid ef- tari, potes duobu m se, cuius oppositum prius voluirnon esie.

ISTIS ergo dubitationibus pofitis dico femper disistelligi. me fubmittendo fcriptura diuina, & pedibus fan-Az Romanz ecclefiz, offerendo me tam publice, redo nune quàm fecrete femper retractare, quod non fuerit\_ fe habeat , ita benè dictum, & dictis fanctorum non confonis quàm prins quòd non haberem pro inconuenienti voluntarem fe habais, o diuinam posse velle aliquid de nouo fine su mua- se un enve-tione. Pro cuius clariori intelligentia supono ali- nie intelle-qua. Primum, o mutari est aliter se habere nunc, fiui diuino. quam prius, vt patet 5. phyfic. & hoc feaundum ali- Alio medo , quid reale, & fic homo mutatur à non albo in al- quèd alie bum, vel è contra. Eft etiam muta io visionis cum modo se ha-homo mutatur à non esse simpliater ad esse simplinomo mutatur a non effe impliater au che impli citer, vel è contra. Sed aliter Ghabere nunc quàm runç priussecundum aliquam rektionem rationis non & fic conuedicitur proprie mutari, ficat Deus, qui nunc ama- nie rei cogni tur à me, & prius non anabatur aliter fe habet nuc, te in intelquàm prius secundura respectum rationis causa- letta diniitum à me amante. & tamen non mutatur, vt patet no, & fic nià communiter Doctoribus, & præfertim à Scoto bil mali ef. in primo di 8.30.8 39. & alibi.

Secundo fuppono, q in voluntate diuina eft ta- dari Dee. tuin voum fimplex velle idem realiter, & effentiali- Quemodo ter fibi,vt fubtiliter probat Docto in primo, dift 2. velle diminit q. 1. & codem velle creat, gubernat, prædeftinat, & manens ids q. 1.& codem velle creat, gubernat, prædetunat, ok fumpliciter reprobat, & vult, quòd quicquid vult, vt patere po- aliguande test in multis locis à Doct.

Tertio præsuppono, quod velle diuinum ma- ceffarium, nens simpliciter idem in se aliguando dicitur velle alignande contingens, vt quando transit super obiecta contin- ermingene, Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. ₿ ≱ gen

tale mutari dicasur no

. .

Digitized by Google

IØ

### Diftin.

### Quxítio

gentia, vt cum vult creaturam elle ; & aliquado dicitur necefiarium, vt quando transit super obiecta necessaria, vt patet à Doctore in primo distinctio. 10. & illud velle potest dici diuersificari secundum quod transit super diuersa obiecta, etiam contingentia, ita quod talis diuersificatio non est in entitate ipfius velle, sed in diuersis transitionibus, siuè determinationibus, fiue relationibus rationis , vt pater à Doct in primo diffinctione 39

Libri

٠.

Quarto præsuppono, gillud velle, quo vult quicquid vult fic efficientialiter effentiæ diulnz, quod no potesti se este nouu, nec esici de nouo.

Iltis przíuppolitis dico fine allertione, quod volutas diuina polito, quòd ab zterno voluerit me · faluum fore, adhuc ipfa eodem velle poteft me nuc velle damnare, etia antequàm producar in esse, & hoc si ponatur in esse, in velle diuino tantum erit nouus transitus. Et cum dicit Doct quòd hoc non potest esse fine nouitate ipfius velle. Dico quod vel oportet iplum exponere, puta quod non loquatur fecundum propriam opinionem, vel quòd no poffit velle de nouo noua volitione realt fine noustate iplius, led quòd non pollit elle nouus transitus line nouitate in voluntate diuina ego non video.

f Et fi dicatur quòd ipfe Doct in primo diftin-Ctione 30. dicit quod intellectus diumus non potest causare aliquam relationem rationis de nouo Relationes fine fui mutatione, hoc idem videtur devoluntate. vationis no Dico, quòd & fi hoc verum fit fuftine do, quòd ipfunt none, feloquatur secundum opinioné propriam. Porest nec per in tamen dici non contradicendo Doct.quod quado tellefix di-tamen dici non contradicendo Doct.quod quado ninum, nec voluntas vult aliquid de nouo, & fimiliter quando per intelle intellectus Intelligit aliquid de nouo non causatur fium crea ibi aliqua relatio rationis. Et si dicatur. Si intellesum ; qued clus aliquid de nouo intelligit. ergo de nouo ponen per in- teft le comparare ad obiectum cognitum, & talis sellettum comparatio erit relatio rationis, Poflet dici, quod ereatif par fi talis relatio fit crit in obiecto cognito non auté tet, quia fi in intellectudinino. boc effetsfer Si etiam bonant onde fit in intellectud.

gueretur qe tales comparatio, ego non video quo modo pro-definito i-Si etiam ponatur, quòd fit in intellectu diuino definite i-pel nou on parationem rationis fit mutario selleituores in acu intellectus diuini. Nam ficurab aterno fe-res non de- cundum ipfum poett per se comparare ad alia, terminare & alia obiecta, & fic ibi este plures comparationes, tur ad Den & tamen iplum no mutari. Sic in proposito, simiand d eft fat hirer videtur difficultas, quomodo eodem actu ininm, qu' d relectus possit simul, & abærerno causarediuer sas nen per in comparationes circa diversa obiecta fine sui muta rellettit de- tione, & quod non possit causare de nouo aliquam ninum ##. comparationem fine fui mutatione, cum illa fit ta-tet, quià fi tum ens rationis, qua nullum mutationem facit.

intellettus - GEL fic breuiter fuftinendo hant viam pofludininus de mus soluere multas difficultates, quæ possent indu nono pro- cere sationalem creaturam in desperationem, & in duceres ens multa alia incontrationed difficultates desperationem, & in nuever ens multa alia inconuenientia. dicerem ergo fin e affer-rationis, feu tione tamen, quod fr voluras diuna ab sterno flaens rationis tulffet hommen homicidam fore pumendum pçde nous e/ na capitis, quid núc de nous potet tatacre oppofet in eo,tác fitu, qa ficut fatuens ab eterno eft ibi tantu tráfitio mararetur, cothiges fuper obiecta,ita & nonc quado oppolitu . quod eft ab fatuirfimiliter, quod ipla voluntas, ficut ab çierno furdum. codem velle voluit me esse pro isto tempore, ita oc Vude dico nuc code velle pourt me incle diuertificam alia tra guid reste-fitione à prima. Similier ficut codem valle voluit foruntar in ab æterno Iudá fore daunatum, ita & nunc poteft Deum non vellenoua transitione; fine nouo respectu rationis ratione ati. Lidam effe faluum, & fic de alijs. Nam vide Sco.in cuins noni fudam effe faluum, & fic de alijs. Nam vide Sco.in quarto d. 46 q. z. vbi dick expressioned fi Perrum refpettus, quarto.d.46.q.1.vbi dicit expresse, quod si Petrum fed sub ra- saluari suftum esses, si ipsum damnaret, sufte facerione abfo- ret, quod emminconuoniens effet volutatem diuinam, fi Petrum núc beatum damnaret, ita quòd ef inta.

· · · · ·

· fer rantum noua transicio super Petrum damnatu. ¶ Et vlira quæro à té an Deus poffet velle núc facere alium mundum prestatiorem isto: Si fic ergo eodem velle, sed noua transitione, si non expresse non est dicendum, quia non video oppositum.

Si dicatur. Pono cafum, quod voluntas diuina voluit als șterno Petrum faluum, & nunc voluntas diuina dannat Petrum. Quero an intelle Cus diuinus ab æterno cognouit Petrum fore damnandú. si fic.contra quia ab zterno non determinauit Potrum fore damnādum, , & ramē intellectus dininus omnia cotingentia cognoficit post determinatione volutaus diume.q. vluma prologi. & diftinctione. 39. primi. & dit. 14. quolibe. fi no cognouit ab eter no. ergo non cognouir omnia futura contingena.

Respodeo, & prius quero à te, an Deus possit producere nouvra mundum,quem prius non determinauit ab æterno? Sic fic.ergo intellectus diuinus hou non cognouit ab æterno, cum non fuerit volito, m ab æterno.ergo non cognouit omnia futu ra contingentia. Dico ergo, quod intellectus diui-nus quando transit super objecta secundaria no fit perfectior, neque imperfectior, cum talis transitus no pertineat ad perfectione illiusimmo fi per impollibrie, non cognosceret aliquod obiectu secun-danii, nulla simpliciter perfectio sibi deesset, immo fimpliciter omnis perfectio fibi adeflet. Nam vitimata perfectio illius est intelligere estentia diuină, vi patet à Doct in primo.d.2. & in secudo di. 2.q. I. Si ergo no cognoscere omnia obiecta, jetiam necessaria no pertineret ad imperfectionem illius, nec etiam cognofcere huiufmodt obiecta pertinet ad perfectionem illius, que tamo relucent in effentia diuina, no ex natura rei, sed ex actu intellectus divini ante omné productioné voluntatisad estra producentis talia in tali effe intelligibili, vt patetà Docto. in primo distinctione 3. questione 4. de di. 39.6c in priefenti diffin. 1.q. 1. quanto magis no co-gnoscere ab aterno aliqua obiecta secundaria con-tingentia non pertinebitad im perfectionem illium. Dico o tra cognoscir illa futura contingentia, que funt determinata à divina volutate. quia cognoscio antecedes. Lilla determinatione. ergo & futuru cotingens fic determinatú, quod dicitur coleques, vt paret à Doct.in primo.d.39.8244.quorum effet th incouenies, fi aliquid effet determinatu à voluntate daniaa & no cognosceretur ab itellectu diuino, & cũ nó cognofcit illud, qđ nó cít natú cognofci, niti prius volutas diuina determinet, nullu fequitur inconveniens non enim cognofcir hanc; alius mūdus pfectior eft pducedi, & in hoc eft pollibile, & hea eft, ga no eft determinatu à divina volotate, & fi di catur, nó ne intellectus diuinus cognosciz oia futura cotingentia, Dico q ex quo illud est suturu cotinges, qd eft fic determinatu à divina volutate, vt patere poteft à Doct.in q.vltima prolo. & i primo. dra.q. i.& d.8.q.vlti.& 39.& q.14. quoli.y cogno-feit oia futura côtii - ita, p quâto cognoleit deter minatione divinz voluntaus, intelligendo th fic, & Quemede ellentia duina est ratio cognosoedi intelloctui dui intellettus no, & determinationé diminz voluntatis, & deter- dinizus cominata per illä, vt patet à Doct.in primo.d.39. Sed gnofcar fufi postrvoluntas diuina aliter determinaret, tuncin- tura cosinrellectus diuinº aliter cognosceret, cu in huiusino- geneia. di contingétibus femper seguatur determinationé dittine voltratis, nec fequitur mutatio in intellectu fic velfic cognoscere, cum tantum ibi fint diuerse transitiones, vel relationes rationis, quæ nullam faciunt mutationem, vt dixi supra de volutate. Istis er go bene intellectis indicio meo fatis debili nonulle difficultates solui possunt, que multu impedimeti præstát in via Dei ambulare volenti. Et omnia, quæ dixi

*..J* 

:

Digitized by Google

dixi in ista materia non assero firmiter tanquam ve ra innitendo fententiæ & opinioni meç, & fi melior sententia apparet semper paratus sum illi firmiter adhærere, credo tamen in istis non decipi, sed magis veritati confona dicere.

Arguit ctiam ad istud membrú, quia fi aliquid fit nouu, quæro à qua caula fit nouu, fit illa caula a. aut a.code modo se habés produxit hoc nouñ, aut aliter. Si primo modo hf propofitum, quia ab eade caufa no mutata, potest esse esse ouus. Si secun do modo, quæro à quo mouente aliter se habuit ad hunc nouum effectu, no eft processus in infinitum, ergo stabitur tandem, galiquid erit nouum à caufa vniformiter fe habente. Et confirmatur ratio, ga fi potest este à primo mouente hæc pars motus no ua,quænunquam præfuit,quare non poteft ita aliquid totum elle nouum, cuius nihil vnqua præfuit.

Sed ista ratio cum sua confirmatione parum va let contra philosophos, & leuiter solueretur ab eis, quia nouitas poneretur ab eis ex motu, qui necessariò causatur inquantum vniformis, sed difformitas sequitur in partibus eius, & ita nouitas. & de hoc vi Opinio Hen de Doct in primo.dift.2.q.1.&in 4.di.48.vbi quæ-

rici in fum- rit, an ceffante motu primi mobilis aliquid politma arric. 2 moueri, & fic diceretur ab eis, o nouitas effet tantú 9.3. 2 24 à causa secunda, & non à prima, & sic motus primi mobilis, & quælibet pars eius, vnde Commentator 12.metha.com.41.dicit, 9 preter primum mouens quod eft infinitz potentiz, requiritur mouens coniunctu potentiz finitz, ita q ex primo mouente fit infinitus motus, & ex fecundo fit fuccessio, quia aliter non posset este fuccessio, & per consequens nec nouitas, nifi concurreret illud mouens finitum.

¶Ibi in ifto ta membro secundo. L intelligendo de nihilo, prout dicitordine durationis distinguit ab Her.in fumma ar. 2. q. 13. & 24. p ly de nihilo pót accipi, vel pro nihilo omnimodo. fem effe effentiæ & existétia, vel pro nihilo tátu fm ese existétia, aliquo th em elle ellentiz. Et ponitur ab Her. q Deus potest facere aliquid de nihilo secundo modo, non th primo modo, quia omne creabile eft prius pollibile, & illud poffibile plupponit effe effentiz, & hac opin.Henr.clarius vide in primo.di.36.q.vnica.vbi vult, quòd effe effentiz fit de necessitate ab sterno.

Confirmatur ista ratio, quia in omni creatura eft compositio ex actu, & potentia, ergo in omni re creata potentialitas est prior natura actualitate, & tunc ifta potentialitas non est nihil, sed est alicuius entis em aliquod elle, non autem elle existentiz, igit Em effe quidditativum, & hoc ponitur Em illu modu, qui recitatur. dist. 43. primilibi enim ponitur, o per potentia actiuam Dei ad se producitur primo res in effe possibili passie ad le, & tunc vitra potest produci in esse existentiz: non tamen, nisi prius natura fuerit producta in esse quidditatiuo, & in esse possibili passio, & hancopi clarius vide in expositione, quam feci super dift. 43. primi Doct.

Ibi, contra istud est argumentum, dist. 43. quia Omnipesen- no producitur res aliqua in effe poffibili per omnitia tantum potentiam, quia omnipotentia tantum respicit esse respicit este actualis existéric, sed producitur in esse possibili im atxalis exi- ab intellectu divino, quo etiam producitur in effe stentia. intelligibili, & quando eft in esse intelligibili, non repugnat fibi effe existentiæ, & hoc clarius vide in expolitione facta.dift, 36.& 43.primi Doct

Ibi, fimiliter ficut argutum eft.diftin.;6 primi. contra illud esse essentia, fi illud esse esser verum esse, & effet productio in illo effe, vera effet creatio. & vide diffuse multas rationes Doct.quas facit contra Henricum in 36. dift. & vide illa, quæ ibi notaui exponendo rationes Doct. contra Henricum.

QVANTVM ad istum articulum, hic Doc.po-

nit opinionem propriam, dices, o Deus poteft aliquid creare de nihilo. ino de aliquo fm effe existo- Quomodo tiz, & per confequens &m effe effentiz, quia effe cf- Dem poffis fentiz, & effe existentiz funt idem, & omnino infe- creare aliparabilia, vt probatum est in primo.dist. 36.8 in ter quid de ni-tio dist.6. & addit Doct.9 si accipiatur ly de nihilo bilo. fimpliciter.i.non de aliquo, nec fm effe exiftentiz, nec fm elle clientiz, quod est elle fimpliciter, nec Effe offentia Em este cognitum, vel volitum, vel possibile, quod & existeneft elle fm quid, tunc est impossibile aliquid creari sia, dicune de nihilo, accipiendo ly de nihilo. i. non de aliquo una de ente Em este Em quid, quod patet, quia creare tantum est dem realiactus diuinz voluntatis, quz non operatur, nifi cir- tatem, funt actus alunz voluntatis, quz non operatur, nifi cir-tatem, funt ca præcognitum, & intellectus diuinus ante omné idem reali-actum voluntatis ad extia de neceffitate nature p-ter, & fer-ducit obiecta fecundaria in effe cognito, in quo effe fingunnum cognito fundatur effe poffibile.& de hocvide Doc. fingunnum in primo.di.3.q.4.& 36.q.vnica.& que ibi prolixius ficus concre expolui. Etaddit Doct. o obiectú productú in effe fractum, cognito, & in effe volito (quod effe volitū de necef- qua ravium fitate præcedit ipfum effe actualis exiftentiæ, vt pa- diffingunn-tet à Doct. in primo.di.4.5.) vt fic eft quafi in poten- tur rationes tet à Doct.in primo.di.45.) vt fic est quasi in poten- tur ratione. tia propinqua, vt posit este obiectu omnipotentia, & pont in elle fimpliciter. Et addit Doct. o aliquid porest produci de nihilo simpliciter.i.no de aliquo, nec em esse simpliciter, nec em esse em quid, quia producitur in esse intelligibili de nihilo simpliciter, non tamen illud creatur, quia creatio tantum. terminatur ad effe simpliciter, vt patet à Doct.hic, & in primo, dift. 36. & in tertio, di. 2. & alibi. De hoc etiam, quod dicit de nihilo fimpliciter. & de nihilo fecundum quid vide infra in Doct.dift.18.

Secunda.

A D primum argumentum principale, vltimo loco Doctor foluit argumenta principalia facta ad oppositum conclusionis suz. Et primo arguit sic. Si a potest produci de nouo, ergo aliquid aliter se habet nunc, quàm prius, aut ergo productum, aut producens, non primum; quia non przfuit, ideo nuncaliter se habere non potest, quam prius, cum prius non fuerit, non secundum, quia tunc primu agensmutaretur. Si dicatur, quòd agens fine sui mutatione potest producere nouum effectum.Cótra, quia agens dat este, ideo productum recipit effe, & non e cotra, & fic in agenti b.naturaliter precedere a. oportet aliquam habitudinem nouam ad productum,& non è contra.

Respondet Doc.ad hocargumentum, g poteft producere effectum nouum abiq; nouitate in producente, quia voluntate antiqua, &c. littera clare cft, & vide quæ exposui supra in primo, dift.8.q.vl. respondendo ad principalem argumentum.

JIbi,& quando arguitur contra istud per illa ra-tionem,& oportet habitudinem nouam naturaliter precedere in producente ad productum, dico ficut dictum eft.dift.3 5.primi.& dift.3.q.5. contra Henr. gad abfolutum in caufa, immediate fequitur abfolutum in effectu, & in effectu primo confequitur respectus ad causam, & tunc si aliquis est respectus' ad effectum, ille respectus ad effectum est vitimus, & aliquando nullus; quia potest esse relatio in esfectu, nulla existente in causa correspondente ad effectum, quia Deus non potest realiter referri ad creaturam, vt supra probatum est in primo.dist. 30.

Et q dicit Doct. q respectus causad effectum Bons expe elt posterior respectu effectus ad causam, debet la- fitie . ne intelligi, quia non potest esse posterior natura nec origine, nec aliqua duratione, vt patet, sed debet fic intelligi, o posito absoluto in effectu ab aliqua. caula, statim de necessitate natura, cosurgit relation quæ terminatur ad absolutum in causa, ita g quafi prius intelligitur relatio effectus ad causam, & non è contra, non quita sit in re in eodem enim instanti, Franc.Lych.in fec.Sent.Scoti. B 3 quo

II

### Juzitio

quo ponitur relatio effectus ad caufam ponitur relatio caufæ ad effectum, fi illa caufa nata eft referri. relatione reali

Ité cum dicit, g ad absolutu in causa, prius seg-tur absolutu in effectu, vt hoc clarius intelligat, aliquà præsuppono, Primò dictú Doct.in 1.di.1.q.2. respondendo ad argumeta principalia, o ratio agé-di, est tim ratio quidditatiua, & similiter ratio termi nandi, & vultibi, o nulla relatio fit ratio agendi, & in d. 3.q 6. primi respondendo ad principale argumentu, ponit differentia inter rationem formalem Declaratio agendi, & conditioné agentis, ita o ratio agendi est queme do ad natura, & códitio agentis est fingularitas, & in creaabfelutum turis, si ratio formalis agendi est absolutum, & con TH CAN A SEditio agentis erit absoluta, & per consequens ipsum *Jusum in ef*felin, Can. JSecundo luppono, quòd caula non tantum ab-fa quemodo folute fumpta, fed etiam vt actu caulat est prior nafie prior ef- tura ipfo effectu, vt patet à Doct.præfenti dift.& in-fie prior ef- fra.duft. 15.25.& alibi.

fean.

pendet à

termine .

Iltis pluppolitis, dico g ex quo natura abfoluta eft ratio formalis producendi effectu abfolutum, in quocunq; ponat fine imperfectione, illud habes talem naturam statim potest producere absolutu. Secundo ad abfolutũ in caufa. i. ad ratione formalem agendi absolută, sequitur absolutum in effectu. i.q. absolutum in effectu est à natura absoluta in causa, &ratione formali producendi,& in tali inftanti na tura, quo producitur abfolutú in effectu, nulla eft relatio, neq; in causa, neq; in effectu, no in causa patet, quia, vt producit est prior natura effectu, vt dixi fupra, quia, vt fic relatio producentis effet prior na tura relatione producti, g est cotra Arist.in pdicaméto ad aliquid. Tum ét, quia relatio realis femper præsupponit extrema, sed in jillo priori, quo causa producit effectu non intelligitur productus, qui eft vnum extremű. Tú ét quia tunc effet relatio aliqua, & non posset terminari ad aliquid, g est impossibi-Relatio de- le, no enim in illo inftanti, quo caufa producit, talis relatio potest terminari ad effectum, quia in illo instanti nature no intelligitur effectus habere esse. Tu etiam, quia tunc poneretur aliquid dependere actu ab aliquo qñ non eft, sed in instati naturæ, quo causa causat effectum, non intelligitur habere esse ka men relatio caufantis de necessitate dependet à caufato, vt à termino, cum relatio in suo esse necessario dependeat à termino, vt patet à Doc.in pluribus lo cis, præcipuè th in 30.dif.primi. patet ergo, 9 nulla relatio producetis, fiue causantis ad productu, siue aulatu, potest esse prior ipio pducto, siuè causato. Ad relatio- Nec fimiliter relatio productiad produces, potet nem non eft esse prior ipso producto. Tú quia in ad aliquid non motus , que potest esse motus, neque productio, vt pater p Arif. eft respectus est respectus intrinsectus dueniens et terminus productionis. Tum quia relatio talis adueniens, non autem effet fine aliquo fundamento, quia non est nata funnegatScotus dari, nifi in producto, nec eft fimul natura cu proad vbi effe ducto. Tum quia videretur fic posse produci, ficut motum loca & productum, vt patet, g eft contra philosophum lem, ve de- vbi supra. Tum quia relatio de necessitate præsupelarat Auer ponit fundamentum, vt prius natura. Tum quia revoes 8, liphy latio realis est inter extrema realia realiter distincta fic,som.32. & de necessitate præexigit illa. Tum quia si esset simul natura cum fundamento non dependeret ab il lo,quia omne dependés est posterius; omnis autem relatio quantum ad suum esse necessario depedet à fundaméto, & termino, fi ergo no potest este prior, neque simul, sed de necessitate posterior, sequitu", guod Doct.dicit, gad absolutum in causa, sequitur absolutum in effectu, idest quod effectus quo ad en titatem absolutam immediate est à natura absolura in caufa, vt à ratione formali, ad quæ abfoluta\_,

sequitur relatio causati absoluti, quæ terminatur ad absolutum in causa, & relatio causa absoluta, quæ terminatur ad absolutum in effectu.

Ibi.Cum igitur dicis, quia causa dat esse, ideo effectus recipit esle. Dico, g si intendas per ly, quia reduplicatione relationis in caufa, uel aliquam realitatem nouam in caufa, fiuè relatiuam, fiuè abfolutam, propositio est falsa, quia sensus est, q relatio, vel noua realitas in caufa est ratio formalis dandi effe, quod eft falfum, de relatione patet, quia nulla relatio potest este ratio producendi aliquid, quia ficut relatio no potest ese terminus formalis productionis, ita no potest este ratio formalis producendi, vnde expresse patet ab Arist. 5. physit. c. 10. & expresse à com.ibi de realitate noua patet, quia tunc sequeretur, q causa semper haberet aliam, & aliam realitatem quando causat alium, & alium effectum, & fic & m diuer fitatem effectuum, etiam numeralem oporteret ponere in causa diuersitatem rationum formaliu correspondentem effectibus, quæ omnia funt valde absona. Sequitur in textu, si autem intelligas reduplicatiue actum primum caufa, qui præcedit naturaliter causarum, illo modo propositio est vera, quia fenfus est huius propositionis. squia\_ Videfenfum causa dat esse, ideo effectus recipit ese, videlicet, burns quia absolutum in causa est prius effectu, & est ra- positionie. tio formalis producendi effectum, & vt fic dicitur actus primus, fi dat esse effectus, vtactus secundus, recipit verè esse à tali absoluto, vt actu primo.

9Et fi dicatur, g nó tantum, quia est absolutum, causat, quia similiter tale est. sabsolutum quado no caufat, hic arguit Doct.fic, ex quo enim a. est verè absolutum quando non causat, ergo videtur, quòd quado causat aliquid sibi adueniat. Respodet Doc. ibi, dico, q in illo inftanti, in quo caufat adhuc caufat, vt prius naturaliter ipfa caufatione, & vt fic nihil intelligit, nisi absolutum, à quo ponitur ipsum. caufatum in effe, & littera eft fatis clara

Videtur in aliquale dubium, quia fi ifta eft vera, Bons diffagens actione agit, talis actio est relatio, si ergo ages cultar. prius non agebat, & nunc in inftanti a. verè agit, & per te, vt agit, eft prius effectu, ergo actio, qua agit erit prior, & per consequens aliqua relatio erit ibi noua, & prior ipso effectu. Tum etiam, quia Doch. iple, concedit in prolog.q.vlt.quod voluntas elicit praxim mediate elitione de genere actionis, si ergo elitione elicit, & dum elicit priorem praxim sequitur, querit ibi prius actio, quæ erit de genere actionis,quæ eft vere relatio. hoc idem videtur pateres. dift.25. huius fecundi, vbi dicit, quòd voluntas in- Quando vo telligitur libera, quando actu elicit, quia vt elicit., luntas diciactum est prior natura iplo actu, & du elicit cotin- tur libera. genter se habet ad illum, & tanten ex supradictis, vt

elicit elitione elicit, quæ est de genere actionis. Respondeo, o verba Doct debent sane intelli- pulchraregi, & quando in vno loco expresse habetur intentio fronfio. eius, fi alibi aliter vr dicere em fenfum verborum. debet exponi conformiter intentioni fuæ, cum ergo expresse habeatur intentio Doc.circa hoc. o abfolutu (vt caufat) est prius caufato, & tota ratio for malis causandi est entitas absolutain causa, sequitur,qnulla relatio præcedit ipfum effectum in caufa, dum caufat, ita q talis relatio fit de necefficare præexigatur ad caufationem effectus, o impossibile fit talem effectum caufari, circunfcripta tali relatione, & cum arguis agens actione agit, &c. Dico, o actio pot capi dupliciter vno modo, plit actio de genere actionis, alio modo pro ratione formali agé di, quæ eft entitas absoluta. primo modo actio non præcedit effectum.immo eft posterior, sed secundo modo benè præcedit, & tuncista propositio, agens actione agit, poteft habere duplicem fenfum. f.ages formaliter

#### Secundi Primæ

formaliter actione formali agit, vel agens fundamentaliter actione fundamentali agit, primo modo accipitur ages pro subiecto, & actione de genereactionis. fecundo modo accipitur agens pro sup polito, & ratione, formali agendi. primo modo agens non est prius effectu, sed bene secundo mo-An ages fit do licut etiam dicimus, pater eft prior filio, fiacci-·piatur fundamentaliter, scilicet pro re, quz est patersfensus est verus, si formaliter fensus est falsus.

Adaliud devoluntate, qum dicitur, voluntas elicitacium elitione. Hac propositio potest du-An volutas pliciter intelligi. Primo, q voluntas elicit elitione eliciens sit formaliter, ita q elitio sit actio de genere actionis, prior alta & elicio fit effectus formalis illius, & hoc modo vo luntas, vt eliciens non est prior actu elicito. Secun do potest intelligi fundamentaliter, ita o elitio acci piatur pro ratione formali fundamentali eliciendi actum, & fic voluntas eliciens, elitione fundamentaliseft prior. hac diffinctio, qua eft valde necessaria potest elici à Docin pluribus locis, precipuè, in primo, dift.7. in quolib.q.1. & alibi , & fic patet ad alia instantiam de d. \$5 secundi, patet enim, q volutas, vt libera de libere agere, quando elicit, & vt fic est prior actu escito; accipiendo absolutum in voluntare, & hanc expositionem bene nota.

Secundo principaliter arguit Doc.ibi. Ité caufa femper çque determinata ad agendum çque vi agere semper, & effectum producere, non ví ratio, quare debeat aliquid nunc producere, & non alias, fi fuitalias, ita determinata ad agendum ficut modo, sed fi causatur aliquid nunc aliter aliquo modo -fe habet nunc, quàm prius, & pet maiorem deter-minationem caule ad iplum nunc, quàm prais, engo cauls illa aliquando est magis determinata ad producendum effectum, quàm aliàs, & fie no eque temper, & per confeguens munsta.

Respondet Docibi ad 8m paret peridem.dicit Docto cavía equè determinata ad producendum aliquod productú quantum est ex parte sua potest gnque producere, & gnque non producere, & hitteta clara est de determinatione, & indeterminatione causa, vide Doct. in primo in multis locis.

Tertio arguit Doct.ibi, præteres fecundo de -generatione tex. com. 56. idem manens idem femper natum elt facere idem, ergo non erit aliqua variatio in effectu nisi prius ponatur in causa.

Respondet Doc.g. philosophus loquit de agéte naturali, o patet per iplum, qui fic dicit, idé enim. & fimiliter le habés lemper idé natu est facere quo circa generatio femper erit, aut corruptio, & paulo infra, necesse enim si erit semper, & continua generatio, & corruptio femperaliquid moueri, vi non deficiat trasmutationes, hæcibi. Et ibi è.commétatore oftélum eft, gentia lemp funt in genetatione, & corruptione, & o generatio corporis islius est corruptio alterius manifestum est, o ponendo vnű motum, impossibile est istas duas operationes f.generationem, & corruptionem elle idem, ide enim non facit cótraria, quapropter, aut lemper erit generatio, aut femper corruptio, hæcille, & fic pater quomodo loquitur de agente naturali.

Vltimò arguit Doc. Ibi, fi nulla mutatio ponaf Dens expe- ex parte cause, vt modo dicatur magis approxima-Elanit quia ra, & minus approximata, quàm alias, nec valet dific voluit fic voluit cere, o voluntate agit, ideo agit quando vult; quia primum in fiagens voluntariu aliqn agit, & aliàs non, hoc non fans tempe eft, nifi quia expectat maiorem opportunitatem. menfuram agendi, quod non contingit in primo agente.

¶Respondetur ibi. Ad quartum dico, sicut di-SNA OPETAeionis, fed Ctum eft, dift.8.primi.q.vit. in difciplinati eft quævt illud rere omnium demonstrationem &m philosophum 4-mera.& dicit Docto.q non eft affignanda alia ratio, nifi quie fic vult, & littera clara eft, que magis patet in primo, dift.41. Et ibi vide quæ expositi

Tertia.

Ibi, quod arguebatur pro fecunda positione de esse essentiar, nunc Doct. respondet ad rationes Henrici, quæ funt factæ, in fecundo art. huius quæftionis, & dicit, quod omne creabile prius erat. possibile creari ex parte sui, sed ista possibilitas non fundatur in aliquo esse simpliciter, sed in esse cognito, ita quòd possibilitas ad esse fimpliciter concomitatur ad effe cognitum, licet formaliter effe cognitum non sit esse possibile, quia esse cognitum est esse in actu, licet secundum quid, sed esse possibile est este in potentia ad esse simpliciter, & non in actu, de hac tamen materia clarius vide in Docto. dift. 36. primi. vbi diffusè pertractatur ista materia de esse creaturarum ante esse existentiz, & vide multa, quæ ibi notaui, exponendo ibi litteram. Doct. & fic finis.

#### Qualtio Tertia. Dift. I.



ERTIO quærit vtrum possibile fit Deum producere aliquid aliud à fe fine principio. Titulus quaft.huius ducere aliquid aliud à fe fine princiintelligitur fic, an Deus potuit propio, f, durationis, ideft an possit producere aliquid in effe.ita quod non effe ita nulla duratione przcedat effe, & breuiter sensus est, an aliquid aliud à Deo possit ab ipso produci ab æterno, ita o dica-tur vere causatum, & tamen æternaliter causari.

- Seraphicus Bonau.2. sen.dist. 1.9.2. ar. 1. & ar. 2.9.1. Scotus 2. sent. dift. 1. q. 3.
  - Dinus Thomas, prima parte summa, q.46. art. 3. O 2. fent. dift. 1. q. 1. art. 6. Or quolib. 5. art. 1. Or
  - opusc.9.q.100.Henr.quolib.1.q.7.
  - Riccardue 2. sent. dift. 1.q.2.
  - Durandus 2. sent. dift. 1. q. 2.
  - Holcot.2.q.2.art.5.

Ant.Andreas.2. fent. dift. 1. q. 3 Ivannes Bacconicanus 2. fent.dift. 1.q.4.5. & 6. Thomas de Argentina. 2. fent. dift. 1.q. 2.

Hic dicitur, &c. Doctor in ifta questione non ponit determinate intentionem suam. Sed duas opiniones, quæ funt in extremo videtur suftinere, vt probabiles, & recitat primo argumenta pro vtraque opinione, & ipfa foluit, ita quòd argumen ta facta pro opinione fancti Thomæ, qui tenet el-se possibile aliquid aliud à Deo posse causari ab æterno, foluit sustinendo opinionem Henrici, qui tenet esse impossibile aliquid aliud à Deo posse ab æterno causari. Et deinde recitat argumenta fada pro opinione Henrici tenentis esse impossibilealiquid aliud à Deo posse ab æterno causari, & foluit illa sustinendo opinionem sancti Thomæ te- Opinio D. nentis oppositum... Videtur tamen in responsio- Tho. cni vinibus Doctor magis declinare ad opinionem fan- detur Scocti Thoma, quàm ad opinionem Henrici, licet 186 magie vtraque via fit probabilis.primo ergo recitatur opi fauere . nio fancti Thomæ, quæ ponitur in prima parte fummæ.q.46.ar.2.quæ opinio eft, (vt fupra dixi,) op verè Deus poteft producere aliud à fe ab æterno, & probat multis rationibus. Et in ista quasitione fic procedam . primo adducam rationes fancti Tho. & fingillatim respódebo ad eas, fustinendo opinionem Henri.2. ponam rationes Henr. & fingillatim respondeboad eas, sustinendo opinionem sancti Thomæ.prima ergo ratio pro opinione Th.eft ifta, Fran Lych in fec. Sent Scoti. B 4 quia

Digitized by Google

prins offe-En.

elicite.

1 3

CTEATES.

### Ouxítio

quia fi Deus non poteft producere a eb eterno hoc erit demonstrabile, aut per medium intrinsecum. iph Deo, puta per aliquam rationem intrinfecam Dei, quibi repugnet producere a. ab eterno, aut per medium extrinsecum, puta per medium sumptum à creatura. Si ergo no potest demonstrari sic velsic, quod Deus non possit producerea. ab çterno, ergo sequitur, quòd potest producere a.ab eter no. Et nota de medio demonstrandi extrinseco, medium enim extrinsecum est semper separatum à subiecto, de quo demonstratur aliquid vel saltem se habet vt separatum, medium intrinsecum includitur in fubiecto demonstrationis, vt patet secun-Seciedo pof do posteriorum, posset tame sicargui pro opiniocomsex. +1. ne fanchi Thomx. Si Deo repugnat producere a. ab cterno, aut est ex parte Dei, aut ex parte creauna, fi ex parte Dei erit demonstrabile, aut per intrinfecum, aut extrinfecum, fi ex parte ipfius a.hoe erit demonstrabile, aut per medium intrinsecum. ipfia. aut per medium extrinfecum, & patet ratio, fi enim dico, quòd homini repugnant effe lapidem ista repugnantia potest demonstrari, aut per me-

Libri

extrinsecu ...

ri i .

Quid sit me dium intrinsecum ipsi homini, puta animal ratio-Ain intrin- nale, aut per extrinsecum ipsi homini, puta per mefecum, & dium sumptum à lapide. SRespondet Doct.ibi. Tenentes istam positionem .: Ad primam dicerent, quòd licet non poffit

sciri naturaliter voluntas Dei an fit respectu huius, tamen naturaliter poteft sciri, quòd ipsa no est alicuius, quod non est ex se volibile, & ideo illudineludit contradictionem, voluntas autem d'uina. non est eius, cuius non est ratio. Sed tunc oportet ponere no volibilitatem ex parte obiecti, ficut impollibilitatem ex.43. dift. primi . vult dicere inftantia ista, quare lapis no est volibilis ab eterno, & pro cterno? hoc non est ratione voluntatis diuina, sed ratione intrinseca lapidis, propter quam repugnat fibi este ab çterno, & cum dicit de 43. dist.primi.vi-

de ibi, quia vult Doct. quòd impossibilitas rerum non est ex parte impossibilitatis terminorum, loquendo tamen ratione impossibilitatis proxima, & non de remota, sicut ibi dicit Doctor. Et nota quæ ibi exposui. dicit ergo Henri. quòd creatura. est ratio demonstrandi nullum causarum posse esse ab eterno, quia de ratione creature est, quod actualiter habeat effe post non esse, & ita de ratione iplius eft, quod incipiat elle de nouo.

Contra hoc, quia medium illud &c. hic Doct. reprehendit responsionem Henrici, eo quòd non euacuat argumentum fanchi Thomæ, & patet argumentum. & vt clarius intelligatur, formetur fic. supponendo secundum Henri.quòd quidquid est, five diffinitio, puta lapidis non est ratio demonftrandi ipfum lapidem nunc incipere effe, fed exi-Ratio Hen- ftentia lapidis, tunc fic, quicquid includit posse effe post non esse incipit esse de nouo, sed lapis est huiusmodi, ergo. Dicit Doct.aut in minori prædicatur existentia aptitudinalis, & sic est fallacia confequentis à politione confequentis ad politio nem antecedentis, non enim sequitur lapis potest esse hinc ad mensem post non esse, ergo lapisincipit esse hinc ad mensem, è contra tamen sequitur à politione antecedentis ad politionem confequen cis a.incipit elle actu nunc, ergo aptus fuit elle nuc, aut existentia acualis prædicatur de lapide, & tune minor crit contingens, & fie non fequitur Primo prio- conclusio necessaria, quia ex vna de necessario, & rum. ca 21. alia de contingenti, sequitur conclusio de contingenti, vi patet primo priorum, & tamen eft intentum Henrici, per hoc argumentum, quòd fit necelle ipfum lapidem incipere elle de nouo, dicit ergo Doct-quòd argumentum Henrici tantum procedit probabiliter, vel sophistice, maior etiam atgumenti Henr. posset confimiliter distingui, licet. Doct.nullam aliam mentionem faciet, & sic patet ista litera

Ibi ad argumentum th poteft responderi, &cc. Hic Doct. aliter respondet ad argumentum Thomæ suftinendo opinionem Henrici. & primo dicit, quòd quid eft, ideft diffinitio contingenter ( habet ad existen tiam actualem, vel non actualem, idest hæc diffinitio, puta lapidis non est ratio'demonstrandi lapidem actu existere necessario, quin tunc de neceffitate existeret, nec est ratio necessaria demonstrandi lapidem acturnon existere, scilicet quòd actualis existentia non conueniat sibi , quia tunc nunquam posset actu existere, secundo dicis, quod quid eft, fiue diffinitio non eft ratio demonftrandi aliquam conditionem existendi absolute, nam conditiones existentiz funt istz, eternitas, tem Qua fint co poralitas, necessitas, contingentia, & huiusinodi, ditiones exi nam aliqua existentia est nocessario eterna, vt dini- stentia. na, aliqua est temporalis, & contingens, vt existentia Francisci, dicit ergo, quòd diffinitio, puta lapidis, non est ratio demonstrandi absolute, vel quòd fit eternus, vel non eternus, quia fi primo de necefsitate effet eternus, si fecundo de necessitate repugnaret fibi eternitas. Ferrio dicit ibi alicui, tamen quod quid eft, &c. quod existentia sumpta sub aliqua conditione potest repugnare diffinitioni lapi-dis, vel hominis, puta si fematur existentia hominis fub ista conditione, quod fit increata, vel quod fit necelle elle repugnat fibi, fic dico pariformiter, quod existentia hominis sempta cum sempiternitate, & ideo ex quidditate hominis, poteft demonftrati, quòd non existat sempiternaliter, quia sicut diffinitio estratio demonstrandi aliquid de subiecto fibi conuenire, ita est rario demonstrandi aliquid incompositibile sibi repugnare, & nota, quòd non sequitur homini repugnat este çternaliter, ergo necessario habet esfe de nouo, sed bene sequitur cum constantia subiecti homini repugnat esse çter naliter, &acu existit, ergo de necessitate habet effe de nouo.

¶Ibialiter etiam peccat ratio, hæc responsio cla ra eft, sed pono exemplum de primis impossibilibus, & de primis necessarijs, prima enim necessaria Primo pos funt prima principia per se nota, & prima impose contex. fibilia funt opposita primorum principiorum, & cundo. ficut prima principia sunt notissima in verstate, ita opposita primorum principiorum sunt no tillima in falitate ; vt pater primo posteriorum, & fic nec veritas, nec falfitas eorum demonstrari potest.

Secundo principaliter arguitur pro opinione fancti Thomæ ibi. Item quodlibet aliud a Deo esse factum ex tempore est articulus fidei, ergo ad hoc non expedit fieri demonstrationes, nec propter fideles, nec propter infideles, & litera clara est. Responder Docto. ibiad secundum dici po- Secunda ra teft, & responsio de se patet in littera, necindiget tio D. Tho-Til . alia expositione.

Tertio arguitur pro opinione Tho.ibi, præte- Tertis rarea tertio Augus.6.de Trin. c.1. dicit, quòd li ignis tio D. Theeflet eternus splendor ab co causatus sibi effet coæ- me. ternus, videtur enim, quòd consequentia August. fit naturalis, aliter non valeret ad probandum crer nitatem filij cum patre, non auté tenet consequen-tia, nisi ex perfecta ratione cause, & causari, &c. Etadditibi & illud argumentum poreft multipliter applicari, quia nulla conditio perfectionis in. secunda causa reperitur quacunque positione facta, quæ conditio perfectionis non fit in prima cau fa, vt caufa: fed perfectionis est in aliqua caufa fecunda

#### cunda habere effectum fibi coçuum, ergo. Ibi etia aliter deducitur, quia modus causandi non formaliter variat iplum caufatum fecudum Ambrofium deincarnatione verbi, modus enim causandi est, puta necessario, vel contingenter causare, fed si Deus naturaliter causaret, necessario causaret, & posset causare effectum sibi cozuum, igitur fi modo voluntarie caulatet, poffet cau fare effectum fibi coauum.

Respondet Docto. ad tertium argumentum ·ibi ad tertium dico, quòd licet dicatut ibi multipli citer à diuersis. Respondeo tamen breuiter, quod in eadem consequentia possunt esse multæ ratio-nes, propter quas illatio sit necessaria. Dicit Doct. respondendo ad argumentum Tho. quòd aliqua. colequentia, fiue illatio potest tenere ex multis rationibus, fine locis, & exemplum pater in littera, quæ clara eft víque ibi, vbicunquè igitur eft fimilis rațio inferendi,&c: dicit Doct.ibi. Si ignis eft șternus, & non impeditus, ergo splendor est eternus, antecedens eft impoffibile, nam implicat ignem. elle, & elle çternum, quia dicerent ifti, quode x quo ignis eft vere caulatus, implicat iplum effe çternü, & fimiliter confequens eft impoffibile, fed fpledorem elle çternum propter eadem rationem de antecedente . confequentia tamen eft necessaria ; &

naturalis, ficut fi homo curreret, ergo necessario Exemplum moueretur, tamen quiz August.vult probare cozde igne va ternitatem filijad pattern, ponit exemplum de ser in parre, igne, &c. quod quidem exemplum valet in parre, quoad pro-ductionem, quo ad productionem, non quo ad causationem, let in patre, non quoad quia si pater ab eterno est perfectus, & habet me-ems fatione. moriam fecundam perfectam, ergo productum. ab ipfo eft fibi coæternum, cum fit eiufdem naturæ non fic lequitur de caufato, quod est alterius natu-Iz à causante.

Ibi per hoc patet ad confirmationem illius rationis, quòd nulla perfectio tollitur à prima caufa, quæ poteft effe in fecenda, &c. hæclittera clara eft, Ex impeffibi & quod dicit ibi. Nec ex hoc tamquam ex impoffili sequitur bili inferendo quodlibet, vult dicete Docto.quod quedliber. fi causa naturalis est çterna, & non impedita, ergo effectus eius erit eternus, ista consequentia est natu ralis, & necessaria, & non lequitur hoc consequens sicut ex impossibili sequitur quodlibet, sed sequirur formali consequentia, quia consequens necesfario includitur in antecedente.

Ibiper idem pater ad illam aliam rationem. quod diversus modus causandi, &c. Hæc responfio clare patet in primo, dift.8.q.vlt. quam ibi expo fui: ná caufare, & conungenter ille modus, sed contingenter est possibilis, & compossibilis, causare verò, & necessariò, ille modus scilicet necessariò, eft incompositibilis causa, & sicut ad causare modo compossibili sequitur effectus possibilis, sic ad caufare sub modo incompossibili, sequitur naturali consequentia modo præexposito de naturali confequentia effectus, videlicet in composibilis, & patet litera

QUARTA TA-**714**.

÷

¶Quarto arguitur pro via fancti Thomæ. Ibi rie D. The præterea quarto, quicquid non repugnat limitationi, non repugnat creaturæ, fi eft aliqua entitas. Sed quantacunque duratio non repugnat limitationi, quia non est perfectior, vt duret per decem. annos, quàm quòd per horam, ergo infinita duratio non poneret maiorem perfectionem, quàm. minor

Respondetur ibi. Ad quartum diceret aliquis. Hic Doc.primo recitat opinionem alterius, quam confutat, aliqui dicunt, quòd sempiternum effeincludit aliquam illimitationem, quia includit adxquari Deo secundum illimitationem. durationis.

Terita. Dicit Doctor, quod hoc nihil eft, quia eternitas,

vt coexistens huic diei est infinita, & independens, & tamen creatura, vt hodie coexistens șternitati est finita, & dependens, ideo non adæquatur fibi, opor teret igitur dicere ad rationem sancti Thomæ, quòd sempiternum este, aliquam illimitationem dicit in creatura, vnde repugnat fibi. Sed vnde fit illa limitatio, & repugnantia quilibet oftenderet. per illam rationem fundamentalem, quam pro f poneret-

Quinto arguitur pro opinione fanchi Tho. ibi. Quinta ra-Ita creatura tendit in non elle, quantum eft ex le fi tio D. Thofemper effet, ficut fi non femper effet, & hoc quia eft me. ex nihilo, fed ab que contradictione potest aliqua creatura semper tendere in non esse, & tamen sem-

per esse ficut pater de angelo & anima. ¶Respondet Doct. ducendo hoc argumentum. ad oppofitum, quia ficut creatura no potest actualiter tendere in non esse, & tamen semper fore, ita. non potest actualiter fuis se post non esse, & tamen semper fuisse, de ratione autem creature secudum istam politionem non tantum est habuisse non esfe ante effe aptitudinaliter y fed etiam actualiter ante esse habuisse non esse.

Vitimo loco pro opinione fancti Thomæ, ar- vliima ra. guitur per auctoritates, prima est August.ibi. Item tio D. The-August. de Ciuit. 10. cap. 31. dicit, quod si pesab ma. eterno fuisset in puluere semper ei subesset vestigium. ergo.

Item Augu ibidem lib.2.cap.4. modo quodam vix intelligibili philosophi dixerunt mundum effe factum, & tamen non habere principium durationis, igitur ille modus fi eft, vix intelligibilis eft intelligibilis, ergo.

Respondet Doct ibi ad auctoritatem dico, &c. tota ista litera clara est, nec indiger alia expositione, & fic patet ista prima opinio.

EST opinio Henriciquolib.1.q.7.& quolib.g. Opinio Her. q. 17. quæ tenet oppositum opinionis fancti Tho- quoli 1. q. z. mæ, videlicet quod corradictionem includar aliud quoliber. 1. à Deo fuisse fine principio durationis, siue ab eter- quast. 17. no fuisse, & p hac opinione multas adducit ratio-nes, prima eft ibi. Contra iltă positionem arguitur, Quid fir & stat in hoc, quia si producitur capit este, & omne creari . O tale habet principiú. Si dicatur quod semper pro- confernari. ducatur quando eft, ergo creatura est in continuo fieri, & fic non differet creati à conferuari, quod est falfum. Tum quia creari est produci de non effe ad esse, conservari autem est ipsius præhabiti esfe. Tum quia agens particulare generat, & nonconferuat. Et addit, quia creatura habet esse acquifitum, & per consequens elle post non esse, alias effet Deus.

Respondet Doct. ibi. Tenentes primam opi- Scotus manionem hic Doct. magis videtur declinare ad opi- gis bie denionem fancti Th.propter tria, quæ ponuntur hic opinionem in littera. Primò, quia non videtur contradictio in D. Thoma, iftis terminis aliud à Deo esse sempiternum. Secun quam Hendo, quia rationes, quæ videntur probare contradi- rici. Etionem sunt speciales, quia si de aliquo speciali probent contradictionem, non probant tame hoc de omnialio à Deo. Tertio, quia quædam rationes sunt de præterito, quæ videntur similiter posse fieri de futuro sicut de præterito, cum tamen nulli negent possibilitatem futuri fine fine, aut possent fieri de successione, sicut de permanentia. Vnde Ad primum isti respondent ad rationes Henrici, quæ probant argumenta. contradictionem, dicunt, quòd aliqua creatura, puta angelus potuit semper producta fuisse, quia. eius effe eft in euo, & fic conceditur, quòd fit in instanti çui, & tamen non sequitur, quòd sit successiuum: quia Dei filius semper generatur, & tamen. non

non est aliquid succession, sed summe permanens, ita dicerent isti, quod idem nunc manet, in. -quo angelus accipit effe, & ita non est successio . Ad illa de confernari, & creari patebir infra dift.2.

q. 1. & multo clarius in quolib.quæft.12, & ibi vide expoluiones, quas ibi feci. Ad illud additum de effe acquisito concedunt, quia non habet effe, quòd ex le sit formaliter necessarium, vt, supra pausit q. immediate præcedenti, non tamen videtur necelfarium, quốd fit acquifitum poft non effe; ita quòd ly non elle duratione, præcedat ipfum elle, fufficit enim quòd ly non effe tantum præcedat natura accipiendo prius natura prinatiue tantum, vt fupra-Prime Per- expolutinqualt.de creatioue.

bier.c.ult.

ETERSURA CÖ

.

Secundo principaliter arguitur, per illud Arift. primo perhier. somne quod est, quando est necesse eft effe, & fic nihil poteft non effe, nifi quia potetia .præcedit efficieus per quam potest impediri eius offe, sed si aliquid suit ab eterno à Deo nulla potetia præcessit este eius à Deo. Et Henric. sibi instat, quia prædeftinatus, &c. & littera eft clara.

Responder Docto.ad aliud philosophi &c. & remittit le ad ea, quædixit in primo.diftin. 39. pro nunc tamen vltra ea, quæ dixi, & expolui in primo, vbi fupra, nam hæc propolitio, omne quod eft, &c. vel eft vna hypotetica temporalis, cuius subiectum fit, oinne quod eft, & prædicatum fit effe cum neceffitate, ita quòd ly necelle effe dicat necellitatem. confequentia, & sit sensus, omne quod est, quando eit necelle eft elle, idelt de necellitate habet elle : ficurdicimus, omne quod currit, quando currit de necessitate mouetur, & omni modo illa est vera, vel augd ly necesse este dicat necessitatem consequentis, vt fit fenfus, omne quod eft, qn eft habet enutarem fimpliciter, & absolute necessariam, & fic nunquam posset non esse, & hic sensus est falsus, vel est vna cathegorica de lensu composito, cuius subiectum eit hoc, omne quod eft, quando eft, eft, ita g ly necesse este fit modus istius propositionis sub tali conditione, quando est, sicut dicimus (vt dicit. Doct.in primo, dist.39,) animal currit si homo cur rit est necesse, & hoc modo est vera, vide tamen diffuse hanc materiams in primo vbi fupra. Et addit-Quomodo Doct.vnum, quod diffuse probatum est à Doct.in tingëter st. primo vbi supra, videlicet, quòd creatura in illo in-tingëter st. tanti, in quo, & pro quo est, contingenter est, idest io non habet entitatem in se necessariam, na voluntas diuina quando in inflăți.a. producit b.ipfum b. contingenter producit, ita quòd in illo initanti, in quo producit b. potest ipsum non producere, quia vt producit semper intelligitur prior producto, vt suprà patuit in quæst de creatione, & sic patet quomodo in illo initanti, in quo producitur contingeter producitur, de hoc vide Doct.in primo, dil.29. & ea, quæ ibi exposui. Et sic patet solutio argumen si Henrici, quia fi creatura haberet este ab çterno adhucin illo inflanti, quo produceretur ab eterno haberet elle contingens. Si dicatur quomodo in-

instantia.in quo est habet este contingens, cum dictum fit, quòd quado est necesse est este, dico, quòd pro tanto dicitur habere effe contingens in primo instanti, quia contingenter producta est, quia potuit non produci, licet in illo instanti, in quo est esse, competat sibi de necessitate dum est, non tamen de necellitate absoluta, quia in illo instanti potuito non produci, & postquam producta est, posuit, destrui.

Jibi, confirmatur, hæc eft vna confirmatio, quá facit Henr.quia in perpetuis non differt esle.a.poffe, vt patet tertio phylic. tex.com. 31. & 9. metaph. c.penult. tex. com. 17. igitur nullum fempiternum. eft in potentia.

#### Qualtio

Dico, quod licet hic in litera non respondearur ad hanc auctoritatem, potest tamen sic responderi primo ad mentem Arist.quia in perpetuis puta in In perpetuie cœlo, quod est perpetuum este ipsius cœli non dif- non differe fert, a posse idest quod posse este cœli nunquá prz- se à posse ceffit duratione ipsum cœlum, secundum aliquos quomo do in in perpetuis &c. exponitar sic, quia ibi secundum. telligatur philosphos, puta in cœla non est materia, quæ est ifa propospotentia receptiua diuerfarum formarum, ideo in cœlo non differt elle à posse, quia cum ibi non sitmateria, quæ semper machinatur ad malum, &c. Scotus verò in primo dift. 2. & qualt. 2. quolibetori dicit, quod in Deo non differt posse ab este, idest g quicquid potest esse in Deo ad intra ibi de neces-fitate actu est, quia quicquid est in Deo est ibi ne-cesse esse, such actuel formaliser, vel identice, sustinédo etiam, quòd cœlum fit necesse este quicquid po test este in cœlo intrinsecurp, ibi actuest, ve patetr. Si ergo philosophus intelligat, quòd non sit ibi potentia præcedens ipfum elle conceditur, fi verò intelligat, quòd non fit ibi potentia coniuncta actui, de qua Doctor in primo, dift 8, quest. vlu. negatur. Si terrio intelligat, quèd non fit ibi potentia ad ipfum elle prius natura fic intelligendo, quòd ineffet, nili præugniretur à voluntate dinina dando fibieffe, adhuc negatur, vt patet supra in quæstio.immediate prescedenti. & in primo.di.8.q.vlt.& in fecundo, dift.2.in tertio, dift.3.q.1.& alibi. Si quarto intelligats quod non fit ibi.in potentia ad non effe foquens ipsum elle ab greeno negatur, quia ex quo ha beret elle contingenter ab gierno femper pollet no elle, & fic patet ad illam auchoritatem.

Tertio principaliter arguit idem Henr.quol. 1. Tertium ay quæft.8. quælibet species coue est in potentia, vt fit gumentum vt comparatur ad Deum, vt dantem este, ergo ab fingularie eterno potuit elle alinus perfectus potens genera responsionere, se ab illo pollent fuille omnes aluni alij generati víque ad hunc diem, & tunc quæro an omnes fulf-fent tunc finiti, aut infiniti. Si primo modo, ergo totum tempus ab illo víque ad iftum afinum fuiffet finitum. Si fecundo modo, scilicet si infiniti, ergo politis extremis, poquissent media este infinita actu.

Sefpondetur à Doct. & dicit, quòd posset neari ifta propofitio, quòd in quacunque fpecie fit... fimilis impossibilitas ad æternitatem, quia non pa-tet contradictio ex parte cuiuscunque speciei, & ideo nec similis possibilitas. & fic negaretur de asino, & multis alijs, supponendo tamen, quòd asinus fuillet ab æterno, no potuisset generare ab æterno, puta ut generatio secundi alini fuisset æterna, quia generatio in creaturis semper dicit mutationem in- Quomodo ter terminos oppolitos. Linger priuationem, & for- generatio mam generandam, vt dicir Doct.in primo diftin.2. creaturis par.2, quæft. 3.& dift.5. quæft. 2. & 28. & fic privatio indicar ma formæ generandæ de necessitate præcedit genera- tationem. tione ipiam formam, quia impossibile ett, quòd in eodem instanti temporis sit vera priuatio alicuius formæ,& ipla forma, vt patet à Doct in primo, diftinc. 19. & vide quæ ibi expositi, exponendo illam propositionem, impossibilis est transitus de contradictorio in contradictorium fine mutatione. Etcum dicit Doctor, quòd non eft fimilis impossibilitas de omni specie, & per consequens nec similis posibilitas forte dicit, propter hoc, quia concederetur à philosopho, gangelus potuit este ab æter-no, ita quòd non este angeli non præcessiste duratione ipfum angelum, & limiliter posuitset hoc de cœlo, quia huiusinodi permanentia sunt formaliter necessaria, & omne tale est sempiternum, patet per Arist.primo cali & mundi tex. com. 188. & 9. meta.cap.penult.tex.com.17. non posset autem fecundum

cundum Arist. fuissealinus ab çterno, quia philofophus posuisser ipsum tantum posse produci per motum, & per consequens in tempore, quia secundum iplum omnis effectus imperfectus non poteft immediate produci à prima caufa, sed mediate mo tu producitur, vt patuit in primo dift.2. par. 1.q.1. & in quarto, diftin. 48. & fic patet quomodo non est fimilis impossibilitas ad eternitatem, & non apparet fimilis contradictio ex parte cuiuscunque spe-ciei, ideo nec similis possibilitas, quia multa entia potuerunt fuisse ab eterno, vt intelligentia secun-9.Meth.e.s. dum Auicen. 9.Metha. & multa alia entia non po-

tuerunt fuisse ab șterno, vt omnia illa, quæ habent esse per generationem, &c.

Ibi. Et fi dicas, quòd tunc oportuit ipfum per tempus infinitum quieuisle ad generandum, cum tamen fuislet perfectus agens, & potens generare, quod videtur inconueniens.

Ad quartă

SRespondet Doct.primo,quòdasinus non fuifargumentu. set factus perfectior ab eterno ad generandum, quàm Deus ad caufandu, tamen per te oportuiffet Deum quieuisse à causando per infinitum quasi imaginatum, ita quòd contradictio eflet ipfum aliquod creasle in infinitum, quali præteritum insaginatum preceffisset &c.vult dicere Doct.quod aliud est loqui de tempore infinito secundum imaginationem tatum, quod tempus imaginatum nihil eft in te, & aliud eft loqui de tempore infinito in re, quia Doct.vt infra patebit, licer concedat, quod aliquod permanens, puta alinus possit esse ab eterno, & si non produxisser, tunc alium asinum, tuc quieuisset per tempus infinitum, verum est, quod quieuisset per tempus imaginatum, non autem per veru tempus, quod eft mensura motus, & quietis secundum prius, & posterius. quarto physic.talisautem motus non potuit effeab eterno, patet quia motus tantum tempore mensuratur, vt supra patuit in pri mo.dift 2. par. 1. q. 1. respondendo ad vltimum argumentum principale, exponendo illam aucto-ritatem Arist.8.physic.tex.com.79. virtus infinita si effet moueret in non tempore, nulla autem virtus potest mouere in non tempore, vide ibi.

**Onerthm** Henrici.

in triplici

genere .

mameium stat in hoc, of i fuistet creatura habuisser este acquifitum, ergo duratione no elle suum præcessit suum effe nouum, vel acquifirum ab aliquo. Respondet Doct. ad quartum. Et in ista re-

Quarto principaliter arguit Henricus. Et ratio

sponsione multa sunt notanda. Primò, quia secundum Henricum quolib.8. quæft.9. potentia ad non este de necessitate præcedit potentiam ad este, puta quod Franciscus prius est in potentia ad non este, quàm sit in potentia ad esse, & sic sequeretur, quòd esse Francisci de necessitate præcederet non elle ipfius, quia fi est in potentia ad no esse, ergo prius est, tanquam in quo fundatur potentia ad non effe, & cum potentia ad no effe præcedat potentiam ad effe, sequitur, quod esse prius est non esse, quod est inconueniens. Secundo nota, quod potentiæ contrarie dicuntur ille, que respiciút actus contrarios, ficut potentia ad albedinem, & potentia ad nigre-Potetia funt dinem. Tertio nota, quod potentiæ sunt in triplici genere, nam quædam funt incompoffibiles actibus suis, vt potentia ad albedinem, quia est incompossibile, quòd albedo actusit in subsecto, & quòd fubiectum fit in potétia ad illam, & fic de alijs.quædam sunt compossibiles actibus suis, vt potentia su biectiua, ficut quantitas est in potentia subiectiua ad albedinem, & iplæ ftant fimul, quia adueniente Potentia an albedine quantitas non destruitur. Quarto nota

re actum if ibi, quòd loquendo proprie de potentia, scilicet an poteria obie te actum, &c. Dicit Doct. in ista littera, quòd quando subiectum comparatur; ad contraria inimedia-Biun.

Tertia.

14

ta, vt ad fanitatem, & egritudinem, fic quòd alteru femper ineft, tunc fi eft in potentia ad unum, puta ad fanitatem : tunc actu erit egrum, & contra, & hoc eft, quod dicit', quòd non poteft fimul effe sub potentijs huiusmodi contrariorum, quia tunc careret vtroque actu. Et addit Docto. Gactus vnius potentiæ non est ratio recipiendi aliam potentiam, exemplum, çgritudo in homine non est razio receptiua potentiæ ad fanitatem, ideft quòd potentia ad Norn & be-fanitatem non requirit de necessitate ipfam ægri- m. tudinem, tanquam rationem recipiendi, quia tunc idem respectu eiusdem esset prius, & posterius essentialiter, quod est impossibile, vt patet quia si egri tudo est ratio recipiendi potentiam ad sanitatem, ergo est prior ipía potentia, quia receptiuum, & ratio recipiendi femper funt priora esfentialiter recepto, & cum potentia ad fanitatem fit prior ipfa fanitate, sequitur quòd egritudo sub ratione propria erit prior essentialiter fanitate, tunc vitra erit idem de fanitate, quia si fanitas est ratio recipiendi poten tiam ad çgritudinem, sequitur, quòd ipsa fanitas ex fua ratione formali erit essentialiter prior, & posterior ipfa egritudine, & e contra. Et cum dicit paulò infra ibi, fed potentiam ad vnum necessariò concomitatur alterius actus propter immediationem actuum ad vnű, vult dicere, quòd ex quo ifti actus funt immediati, puta fanitas, & egritudo circa idé fubiectum, quòd quando fubiectum est in potentia ad vnum, puta ad egritudinem concomitatur de necessitate istam potentiam actus alterius potetiæ, quia concomitatur fanitas in actu.

Ibi, ad propositum dico. Dicit Doct. g homo Opinio De. non fuit ab eterno in potentia ad esse, & in potetia deris. ad non esse, cum ista repugnent, quia si ab eterno eft homo, non præcedit potentiam ad ipfum effe hominis, & infra ibi. Sub qua tamen prius, &c. Dicit Docto.quòd loquendo de facto homo prius fuit in potentia ad elle, quia potetia ad elle præceffit duratione ipfum effe, & fic fub tali duration fuit sub non esse, & ita non sub potentia ad illud no esse, quia tunc præfuisset, vt supra patuit, quia quod eft in potentia ad non effe prius eft, & hoc eft quod sequitur, quòd si fuisset ab eterno ipse homo, fuisfet semper sub potentia ad non esse, quia cum sitcontingens, potuit semper non esse, vt supra declaraui · Et parum post ibi, & nunquam sub potentia ad esse, sed sub actu hoc est intelligendum de potetia præcedente actum, & in compossibile fibi, quia fi homo fuit ab eterno, potentia ad esse ipsius non præcessit, istæ enim potentiæ sunt contrariæ, vel repugnantes ad inuicem, scilicet potentia ad esse, & potentia ad non esfe, & etiam funt in composiibiles actibus fuis', quia potentia adefie non potest fimul ftare cum elle, & potentia ad non elle, non potelt fimul stare cum non este. Et infra, si autem non loquaris,&c. vult dicere Doct.quod fi Henr.fic intelligat, puta quòd homo non potest esse in potentia. ad effe, supple existentia, nisi prius sit in potensia fubiectiua ad non effe existentiz, ita gipsum non este existentia , fundatur prius in este estentia hoc falfum eft, & improbatum fupra quaft.præcedenti, quia este estentiæ non præcedit este existeriæ cum fint idem realiter

Ibi, omittédo igitur de potentijs argumentum Ese esfentie Henrici, videtur ftare in hoc fecundum Henri.vult realiter exi Henrich, videtu - itare in noc iecunduin rient. vint enim dicere, quòd oppofita, quæ nata funt ineffe. ftens nö dif-eidem ordine naturæ, ita quòd vnum fit prius na- fere ab ipfa tura alio non poffunt fimul effe duratione, vt patet bene effe efde privatione, & de forma, cum ergo non effe crea- sente effe ef-turæ fit privs 1p fo effe natura, ergo esle non potest ad effe cogni fimul stare in eadem duratione cum non esle, & fic sum differe non çternum., ab exiftësia.

**SRefpon-**

### Libri

#### IR efpondet Doct.ibi, hic dico, & hæc refponsio clara eft, & fupra quæft.præcedenti. nam fi non effe effet verè prius natura, ita o prius natura actu effet iplum non effe, puta non effe hominis, sunc effe ho minis non posset este simul duratione, siue in eadem duratione, quia quod fic est prius natura, est etiam. prius duratione, sed Doct. dicit, quod psium nonesse dicitur prius natura ex hoc, non quod ipsum. non esse actu infit, sed quia infuisset, nisi homo inillo inftanti quo ineffet non est esse hominis producereturinesse, & non est simile de instanti natura, in quo ponitur priuatio actu, & de instanti, in quo ponitur inesse ad quod terminatur talis priuatio, & de instanti, quo homo est prius risibilitate, quia in primo non possumus transire de priuatione ad habitum fine mutatione, & fic talis privatio erit prior duratione, non ficest de homine, & rifibilitate, quæ funt compossibilia in eadem duratione, & fic pater totaista litera.

Henrici.

Quintum Quinto arguitur pro opinione Henrici, quia fi argumetum mundus potuit esse ab eterno, ergo infinitæ animæ intellectiue potuerunt esse ab çterno, quod videtur impossibile, antecedens patet, quia cum infiniti homines sint possibiles successive, ita qvnus post alium, & quilibet homo habet animam propriam, vt formam fibi inhærentem, fi ergo vna anima potuit esse ab çterno, ergo & infinitæ, cum non fitmaior ratio de vna, quàm de alia, & infinitæ sunt possibiles successive, impossibilitas cosequentis patet, quia si possent este infinitæ anime ab eterno, erto poffet effe infinitum in actu, quod eft impoffibile apud philofophos. Refpondet Doctor, quòd quicquid non poteft

Ad quintŭ

argumentu. fieri à Deo in vno die, quia includit contradictionem, hoc non posset fieri in præterito infinito, si fuisset, propter eandem rationem scilicet contradictionis. In ista chim die funt infinita instantia, immo in vna hora huius diei, in quoru quolibet polfet creare animam, ficut in vno die totius temporis infiniti si esser, non enim oportet eum quiescere à die in diem, vt creet vnam animam post aliam, & itafi in infinitis inftantibus huius diei non poteft creare infinitas animas, quia hoc non est factibile, neç in infinitis diebus totius præteriti posset infinitas animas, creasse.

¶Et fi dicas instantia huius diei non fuisse in actu sicut sunt infiniti dies præteriti. Dicit Doct. quod hoc no sufficit, quia sicut instantia infinita infinitorum dierum, in quibus creasset, fuissent in potentia per te, sicut indivisibile est in continuo, & non in actu, quia nullum illorum fuisset in actu terminus Quid sit temporis &c. Et nota cum dicit de puncto in actu, punctus in & in potentia, punctus in actu est ille, qui est in linea indiuisa, & in quolibet continuo permanenti sunt infinita puncta in potentia, patet quia est diuisibile Tertie phyf. in infinitas partes, vt patet primo & tertio phys. & contex.r. & fic quando actu diuiditur punctus terminans linea dicitur punctus in actu. Similiter instans in tempore in actu est illud, quod ter minat tale tempus, puta instans, quod terminat tempus vnius diei, instansautem in potentia, quod est aptum natum ter minare, & in quolibet tempore funt infinita inftantia in potentia, patet, quia quodlibet tempus est diuisibile in infinitas partes, similiter in motu dicimus, quòd mutatum effe in actu eft illud, quod terminat motum, & mutatum cffe, in potentia, quòd eft aptum natum terminare, & in quolibetmotu sunt infinita mutata esse in potentia, vt patet 6. phys: con- fexto physic.

tex. 58. 0 infra.

Alln.

31.07 68.

Sexto arguitur pro ista opinione, quia contrarationem infiniti in quantitate est ipsum posse excedi, vel esse totaliter acceptum, vt patet 3.physi.t.

com.62.& 63.Sed fi mudus poruifier fuifie ab eterno infinita duratio fuisset accepta, igitur nihil viterius fuisset accipiendum, igitur &c.

Qualtio

SRefpondet Doct.& responsio est fatis clara in. Ad fortun littera, & bene concedit, quod non poteft dari tem- argumentie. pus ab eterno, nec similiter motus, quia tunc dare tur infinitum in actu. Sed de permanente non est fimile, quia permanens fi effet ab eterno non menfuraretur tempore, sed tantum çuo, nam perma- Ioannes de nens dicitur tantum menfurari tempore per acci- Baffolis tedens, quia tantum ratione motus, vt patet infra. Et net poffe dauens, quia tantum ratione motus, vr patet infra. Et ner poje ad-fi dicatur fi angelus effet ab eterno, & applicatus or ri infaitum bi fuo ab eterno, & optime dispositus, nonne posset mouere orbem ab eterno, & sic motus effet ab eterno, cum no, & per consequens tempus effet ab eterno, cum fit passio motus ex 4. phi.dico, quòd non posset mo uere ab eterno, cum motus sit fuccessius, & de ra-tione successiu est non habere omnes pattes simul, tione fuccessiui est non habere omnes partes simul, fed vnam poft aliam.

Septimò, & vltimò arguitur pro ista opinione, quia tunc pars effet maior toto, hæc ratio flat in. hoc, suppono, quòd meridies præsentis diei sit a. & præteritum ad a. fit infinitum, & fimiliter futuru ad a. & fic fint equalia, & fimiliter suppono, quod meridies craftinæ diei fit b. & præteritum ad b.fitinfinitum,&fimiliter futurum ad b.fit infinitum,& fic fint equalia, tunc fic præteritum ad b. eft maius præterito a. patet, quia præteritum víque ad meridiem præsentem est pars præterita crastinæ diei. Sed torum est maius sua parte, si ergo præteritum. ad b.est maius præterito ad a. scquitur, quod suurum ad b.fit maius præterito ad a. quia præteritum ad b. & futurum ad b. funt çqualia, tunc vltra futurum ad b. est maius præterito ad a. ergo est maius futuro ad a.patet quia præteritum ad a.& futurum ad a.funt equalia, sed futurum ad b. est pars futuri ad a.patet quia futurum ad a.incipit à præsentimeridie, & futuru ad b.incipit à meridie craftine diei, & fic futurum ad b. eft pars futuri ad a. ergo fequitur, quòd pars est maior toto, quia futurum ad b. qd eft pars futuri ad a.erit maius futuro ad a.quod eft totum respect u futuri ad b.

Ad vltimu argumentum dici poteft, gequale, Ad vltimu maius & minus non conueniunt quantitati molis, argumensu. nisi finita, quia prius diuiditur quantu per finitum & infinitum, quâm fibi conueniat æquale, uel inæquale, de ratione enim quantitatis maioris est excedere, & minori excedi, & æqualis commensurari, quæ omnia videntur concludere finitatem,& ideo negaretur infinitum esse aquale infinito, cum istæ fint differentiæ quatitatis finitæ,& fic patet responfio ad omnes rationes pro opinione Henr.

A D argumenta principalia arguit primo Doc. Quare maprobando, o Deus potest producere aliquid aliud teria sit in-à se sine principio durationis, & arguit sic per phy-generabilis, losophum primo physi.tex.comm.82. qui probat, & incorruq materia est ingenita & incorruptibilis, alioquin pribilis. ellet processus infinitum in materijs, patet quia omne, quod generaf apud philosophos ex materia generatur, & quæritur an illa materia fit ingenita., aut genita, fi primo habetur propositum, fi secundo, ergo ex alia materia erit genita, & fic processus in infinitum. Item patet, quod fit incorruptibilis, quia quod corrumpitur in materiam corrumpit, quæro de illa materia, aut eft incorruptibilis, & fic habetur propositum, aut corruptibilis, ergo in alia materiam est corruptibilis, & sic processus in infinitum, fi ergo materia est ingenita, ergo materia vel non fuit producta, vel fuit producta fine principio durationis, & fi non fuit producta, saltem aliqua for ma fuit in ca fine principio durationis, quia materia nunquam fuit fine forma.

Refpon-

#### Secundi Primæ

Ad primum

tionens .

8(84477).

rim .

IR. efpondetur à Doc.quòd verum est materiam argumentă. primam effe ingenitam loquendo de generatione. propi iè dicta, quæ in creaturis includit mutatio-nem, vt patet à Doct.in primo, dift.2.par.2.q.3. diftin.5. q.2. & alibi, quia omne quod generatur, eft compolitum ex materia, & forma, & lic generatur ex materia, si ergo materia generaretur estet compolita ex materia, & forma, & fic ellet processus in infinitum in materijs, vt dixi fupra, concedit tame, quòd & finon fit genita, est tamen tota producta. per creationem, vt ipse dicit infra dist.12.

Materia eft Secundò arguit fic, tempus fecundum philofotota produ phuin.8.phylic.tex.commen.31.& 12.metaph.tex. BAPEr Cresconsmen. 10.& 11. eft fine principio, quod patet quia si non, igitur prius potuit fuisse tempus, quàm fuit, vet prius elle antequam ellet, fed ante elt diffe-

rent ia temporis, igitur ante tempus fuit tempus, quà m fuir

Sefpondet Doct. dicens, quòd non valer, quia Ad fecum argu- alià s concludit mouens non posse sine nouitate, seu mu tatione agere, & responsum est ad illud in quæftio ne præcedenti. Et quod dicit de ante dicit Doc. qu'òd ante tempus reale non ester, nisi tempus imaginatium, & per confequens ly ante ellet differentia temporis imaginarij, ficut extra vniuerfum nihil eft ibi, vel negatur extra, vel non affirmatur nili imaginarum.

> J Terriò arguit fic secundum philosophum in. ritimo de generatione tex.com.17 generatio vnius est corruptio alterius, ergo non fuit aliqua prima. generatio.

SReiponder Doct. dicens primo, quod respicie-Adtertium argumenta, do ad futurum, ifta vera, & fatis propria, corruptio vnius est generatio alterius, quia agens no intendit corrumperoper se, sed tantum per accidés propter Quomede incompossibilitatem formaram, ideo enim corrumpn, vrgeneret, &ideo expellir puta formam. generatio unius fit cor à materia aquæ, vi ibi introducat formam terræ, motio alte- & addit quod dabitur vitra corruptio, goltquam. no sequetor alia generatio, su quando omnia mixta corrumpentur, & resoluentur in quatuor elementa. Secundo dicit, quod respiciendo ad præteritum generatio vnius el corruptio alterius, & hac non en ita propria, quia ex vi fermonis videtur, quod agensideo generat, vt corrumpat, fed magis eft cotrarium; quia ideo corrumpit, vt generet . Etaddit, quod datur primageneratio, nulla corruptione præcedente, patet quia prima forma, quæ producitur in materiam, ex califorma, & ex tali materiavoro generatur compositum, & tamen nihil corrumpitur, patet quia non materia, cum sit incorruptibilis, non forma channulla præfuerit.

> Quarto arguit caufa mon agens per motum, & non impedibilis potest habere effectum sibi cornum\_

Al quari u . Respondet Doctor, quòd vbi agens, & effectus nymentu, pollusi habere ellentiam vnigencam, ideft vbi poffint habere candem effentiam, maior eft vera, fcilicer quòd causa perfecta, & non impedita potest habere effectum fibi coæuum, sed vbi non possunt elle vuigenea, fed prioritas naturæ in caufa de necefficate requirit prioritatem durationis eius, respeetu effectus ibi maior est falía.

- SNunc Doctor responder ad argumenta ad op position, quibus probatur, quòd est impossibile aliquid aliud à Deo posseproduci sine principio, & primum argumentum stat in hoc, omne, quod de necellitate producitur de non elle adelle, de necellitate producitur de non elle duratione pracedente. Sed omnis creatura eft huiufmodi, ergo, maior viderur nota, minor probatur auctoritate August dicentis, quòd creatura ex co, quòd omni-

potentis voluntate ex non esse ad esse producta est eius fubstantia.

Tertia.

Secundò probatur idem per argumentum ducens ad impossibile, quia si potuit producere vnum fine principio durationis, ita & aliud, cum non fitmaior ratio de vno, quàm de alio, ergo potuissent esse producta actu infinita in multitudine, quia in- Infinitas nu finitas numeralis individuorum non est impossibi- meralie inlis successive, potuisset etiam aggregasse omnes la- dividuora pides, qui postea fuissent, & ita infinitum mole fe- non est im-cisse. Sed tam infinitas numeralis in actu, quàm in Possibilis suc mole in actu eft impossibilis, vt patet 3. physic. tex. ceffine.

commen.61.& 37. ¶Respondetur ad primum,& dicit Doct.primo, quod hæc eft descriptio Arrij, nam Arrius dixit-filium Dei este creaturam, & August contrarium. probando, quòd filius Dei no fit creatura, assumit nanc diffinitionem contra Arrium, quasi dicat.tu dicis, quòd creatura est ex eo, quod omnipotentis Dei, &c. contra filius Dei non producitur voluntate omnipotentis Dei, fed intellectu, vt tu conce-dis: ergo filius Dei non est creatura. Secundò dicit, quod supponendo, quod hæc sit diffinitio crea- Diffinitio tura, loquendo proprie de creatura, vi creatura, creatura. dicit quod creatura vt creatura de necessitate haber esse post non esse, vt pura angelus, vt creatura neceffario habet effe post non effe, & repugnat fibi efle ab eterno, vt creatura tamen angelo, vt angelo non repugnat sibi fuisse ab eterno, & si fuisset, ab eterno no diceretur creatus, fed magis productus. Et quod dicit de fallacia accidentis, vt clarius cognoscatur fiat sic argumentum, omne quod incipit esse est creatura. Sed omne aliud à Deo de necesfitate incipit esse, patet quia de facto incipit esse, er-go omne aliud à Deo est creatura,, dico quod est fallacia accidentis, nam incipere effe accidit minori extremitati, quia non repugnat omni alij à Deo, vel faltem alicui effe ab eterno, & hoc eft quod dicit. Scilicet est fallacia accidetis propter extraneitatem medij, quod est incipiens esse respectu tertij, quod est minor extremitas inquatum comparatur ad primum, Scilicet ad maiorem extremitate, non enim quicquid repugnat accidenti, repugnat fubiecto, cui accidit tale accidens, sicut in ista, animal eft genus, homo eft animal, ergo homo eft genus, non enim quod repugnat animali, quod accidit ho mini, inquantum animal comparatur ad genus repugnat ipsi homini, namanimali, vt comparatur ad genus repugnat absolute, quod prædicetur de alio personaliter, patet quia animal, vt est genus tatum supponit simpliciter, & tamen supponere perfonaliter non repugnat homini, quia homo potest supponere pro inferioribus, sicin proposito, non enim quod repugnat accidenti, ideft huic quod eft incipere esse, quod accidit alija Deo, repugnat alij à Deo, nam cternitas repugnat huic, quod effincipere este, vt ly incipere este comparatur ad creaturam, & tamen non repugnat angelo, & hoc eft, quod dicit Doct.

¶Ad secudum de infinito in multitudine, & magnitudine patuit responsio supra in responsione de infinitate actuali animarum, quia est repugnantia. ex parte creatura, quod fint infinita actu, pariformiter dicendum est de infinitate tam numerali, & fimiliter de infinitate molis, ficut ibi exposui. Nam ibi dictum eft, quòd quicquid non poteft fieri à Deo in vno die, quia includit cotradictionem, hoc non posset fieri in infinito præterito, li fuissetpp eandern tationem, patet quia in ista die funt infimita instantia, in quorum quodlibet posset causare vnamanimam, immò in vno posset creare mille fi vellet, fi ergo in infinitis instantibus vnius diei no potest

### Libri

Diftin.

poteft creare infinitas animas, ita nec in infinito tépore, fic fimiliter non pollet creare infinitos lapides in nnmero, non enim oportet cum quielcere à die in diem, vt creet vnam animam post aliam, ira. non oportet eum quiescere à die in diem, vt creet-vnum lapidem post alium. Sic similiter si in vno die non potest creare magnitudinem infinitam addedo partem post partem in infinitum, cum in vna die fint infinita instantia, in quorum quodlibet potest partem addere, fic nec in infinito tempore.

Ifa quaftio De ista tamen quastione, non multum curandum est probleeft, cum fit problematica, & vtraque pars fustentamaica. bilis. Et sic finis przientis quzit.

#### Qualtio quarta, & quinta. Dilt. L.

V trum creatio angeli sit idem Angelo.

Scotus 2. sent. dift. 1.9.4.

Franciscus de Mayronis 2. sent. dist. 1.q.4. Henricus quolib.9.q.3. & quolib.5. quast.6. & 7.

T quolib.7.q.1.

Guilielmus Ocham in primo. dift.3. q.1. Gabriel Biel.2. fent. dift. 1. C q. 1.

Thomas de Argentina. 2. sent. dift. 20.9.1.

Dinus Thomas, prima parte summa. q.45. art. 3. Ioannes Bacconitanus 2. sent. dift. 1.q.3.



IC Doct. ponit duas quastiones fimul, quarum prima eft. Vtrum-creatio angeli sit idem angelo, ideft an creatio passiua, que est relatio fun data in angelo sit simpliciter ide ipsi angelo. Secunda questio est, vtrum

relatio creature ad Deum fit eadem fundamento, qui titulus quastionis intelligédus est de reali identitate. Et primo respondendo ad secundam quzftionem adducit opinionem Henrici.

Opinio Hen Tici.

DICITVR ab Henrico.quolib.9.quzítio.3. & quolib.5.q.6.&7.& quolib.7. q.1. quod omnis relatio est eadem fundamento. In ista questiones hunc ordinem seruabo, primo exponam argumenta facta à Docto. contra opinionem Henrici. Et secundo respondebo ad argumenta pro opinione Henrici primum est ibi, contra istam opinionem arguo, secundum est ibi, ad primum alterius opinionis.

Quantum ad primum arguit primo Doc. probando, quòd aliqua relatio realiter diftinguatur à fundameto. Et ratio stat in hoc, nihil est idem realiter a fine quo a potest esse realiter fine contradictiones. Sed multæ sunt relationes, sinequibus fundamenta possunt esse fine contradictione, ve probabit infra. Ibi probatio maioris. Hic Doctor probat maiorem multipliciter, licet de se videatur manifesta, & sentetia literæstat in hoc, quia fi a & b. possunt fundare duo contradictoria realiter distinguuntur, quia da oppositum, idest si non distinguutur realiter, ergo duo contradictoria realiter pofsunt verificari de codem, quod est oppositum primi principij,& fenfus eft, quòd quando aliqua duo funt penitus idem ex natura rei, quod realiter com perit vni de necessitate, illud idem competit alteri, quia da oppositum. s. quòd aliquid potest compe tere vni,& non alteri, ergo illa non funt idem ex nasura rei, non enim est imaginabile oppositum, & hoc eft, quod dicit in ista litera, quàm tamen expo-

HITA .

Expositio li- no de verbo ad verbum, cum dicir, quod idem ens realiter fit realiter, & non fit realiter, videtur elle op pofitum primi principij, ex quo principio videtur

### Juxítio

potest habere multiplicem fenfum.primus eft, ga. fit realiter b. & non fit realiter b. &c. ideft quod a. posit realiter existere b.non existente, & quod non differat realiter a. b. est oppositum primi principij, quia fi a.eft realiter idem quod b.fequitur quod no poffit realiter existere fine b. ergo fi realiter poffic effe fine b. realiter diftinguitur ab ipfo b.& fecudus sensus potest esse, quòd quærat tatum de distinctione ex natura rei, vel formaliter, idest quod idem realiter fit, & realiter non fit, ideft quod ex natura. rei aliquid competit a quod non competit b. & quòd a. faltem ex natura rei non diftinguatur à. b. videtur effe oppositum primi principij. In propofito autem Docto. accipit primum fentum. Sequitur, quia si dealiquibus duobus dicantur contradictoria eo modo, quo dicuntur de eis videntur elle non idem. Hæc propositio similiter potest halsere Ratione con multiplicem sensum, quia ratione contradictionis traditionis poteft inferri non identitas multipliciter , puta ali - Poseft inferquando non identitas ex natura rei, aliquando non ri multipliidentitas effentialis, aliquando non identitas realis, citer omnie & fic de alijs, pro cuius intelligentia est sciendu m. pro nunc, quòd non identitas, fiuè distinctio realis eft proprie inter rem, & rem actu existentem fic, g repugnet priori ex sua natura este sine posteriori, & perhoc excluditur instantia de correlatiuis, quz realiter distinguuntur, & tamen vnum non potest elle fine alio, quia funt fimul natura. Distinctio ve- Distintie ro estentialis proprie respicit distinctas estentias, fi- estentialis. ue numeraliter, fiue specifice non curo. Distinctio Diftintio ex natura rei proprie respicit distinctas realitates ex natura incluías in cadem re realiter, & effentialiter, fi volo rei. ergo probare realem diftinctionem aliquorum per rationem contradictionis probabo sic, impossibile eftidem realiter existere, & realiter non existere, fed a realiter potest existere fine b. ergo realiter distinguitur a.b. quia da oppositum, si non distinguitur realiter a. b. ergo dicit eande existentiam cu b. & ficnon poterit realiter existere sine b. Deinde fi volo probare diffinctione ex natura rei, puta q vna realiter tantum ex natura rei diftinguatur ab alia. que tamé realitates funt idem realiter respectu tertij, cui realiter identificantur, arguo fic, aliquid potelt competere a. ex natura rei, quod repugnat b. ex natura rei, ergo a diftinguitur ex natura rei a. b. quia li funt omnino idem ex natura rei, ergo quod competit vni ex natura rei competit alteri, & hoc eft, quod dicit Doct.fi de aliquibus duobus dicuntur contradictoria eo modo, quo dicuntur videntur essenon idem. Sequitur. Ét ita si contradictoria esse non esse dicantur de eis videntur esse non ide ineffe, hic loquitur de effe actualis existentia, & vuls dicere, quòd actu existere & actu non existere contradicunt, & non possunt verificari de eodem, ergo fi a est idem realiter cum b. Et ex alia partepotest existere fine b.statim verificantur duo contradictoria, quia tunc a. actu existeret sine b. quia dice-ret esse separatum a.b. & actu non existeret. sine b. quia diceret eandem existentiam cum b. & hoc est quod dicit

Ibí, cófirmatur iftud, quia fi illa maior negetur, (scilicet nihil est idem realiter a. fine quo a. potest esse realiter fine contradictione) non videtur relinqui, vnde possit distinctio entium probari, patet. ex hoc enim probamus diuersitatem entium : quia exprimentaliter videmus, quòd ynum actu existere.

potest, altero non existente... Ibi, hancetiam propolitionem, illa sunt distin. Que fine dida realiter, quorum vnum poteft manere fine alte-finda rea to negaret proteruus, negata verò ista perit tota do liter. Ctrina philosophi.7. topic. qua docet, o problema. 7. Top. c. 8. es Ratin concludi diversitas entium, hac propositio faciliter destruirur per contradictionem inuctam , o. & inde. ſcð

fed difficulter conftituitur, &c. quomodo autem. construatur problema, & destruatur, patet, ibi, si enim fieret tale problema, an homo fit penitus idem, quòd rifibile facile destruitur hoc problema f. quòd non sit idem per contradictionem inuentam, puta, quia tunc contradictoria verificarentur de eodem, quod patet, nam risibile ex natura rei est proprietas hominis, ergo homo cum fit penitus, ide erit ex natura rei proprietas hominis, & ex alia parte cum ipfe homo fit subiectum proprietatis no erit proprietas, & sic per aliquam contradictionem inuentam faciliter destruitur problema, & hic modus est facilior omni alio modo ad destruendum. Et patet litera.

🖣 In ifta etiam via philofophi fundatur illa via de motu, siue mutatione ad probandum distinctionem, qua vtitur philosophus ad probandum materiam effe aliam rem à forma, quia manet eadem fub oppolitis formis: probat enim Arist.quòd materia diftinguitur realiter à forma, quia per transmutationem innotescit, quòd aliquando materia est sub vna forma, aliquando eft sub altera, sed si ex aliaparte diceretur, quod materiaest eadem realiter cum forma, & argueretur fic experientia notum. eft, quòd materia potest esse sine ista forma, ergo realiter distinguitur, si negatur consequentia, antecedente concesso per experientiam noto, sta-tim sequitur contradictoria realiter verificari de codem.

Qua etiam via vtitur phylofo phus 4.phyfi. tex, commen. 3. ad probandum locum effe aliud à locato, quia idem locus manet cum diuerfis locatis fuccessive; Ex hijs ergo pater probatio maioris, quàm probationem bene nota, quia Doctor sape vtitur illa proposition

Minor principalis argumenti apparet in omnibus relationibus, quarum fundamenta polfunt elle fine terminis, ficut est in omnibus relationibus equiperantie, ficut funt fimile, & equale, & huiuf. modi, & loquitur hic Docto.de fimilitudine, & equalitate proprie simpla, vt similitudo fundatur super qualitate proprie, & equalitas super quantitate. Et patet per phylofophum quinto metaphyficorum. c. de ad aliquid. tex, comment. 20. & de hoc vide Doctor in primo, diftinct. 19. & in quolibetis, quæst.6. non autem loquitur de similitudine qualitercunque, quia in divinis est veriffime smilitudo & equalitas, quæ tamen realiter identificant tur fundamento .

Confirmatur etiam ista ratio, quia fi relatio niguarnor in- hil aliud fit realiter à fundamento, & tamen manet tia, fi rela- fine eo, videtur negari incarnatio, & leparatio actio non ai. cidentis à subiecto in eucharistia videtur etiam nefinguer etur gari omnis compositio in entibus, & omnis causalitas fecundarum caufarum, quæ omnia funt incouementia, probatio primi inconuenientis, hie Doc. supponit, quòd incarnatto pathua, qua natura humana dicitur vnita verbo, dicit relationem realem fundatam in ipfa natura humana, & terminatam. ad verbum diuinum, patet communiter per Doct. & præcipue ab isto in tertio, dist.1. q.1 & vide diffuse que ibi exposui, & quamdiu talis relatio est in natura humana, tamdiu dicitur assumpta à verbo, fiergo talis vuio est idem realiter cum natura humana. fequitur, quòd fi verbum non affumpfiffet. eam æque realiter fuisset vnita verbo, scut modo fi etiam deponeret illam naturam, manente tamen ipfa eadem in fe, maneret natura illa realitet vnita verbo.

> Secundum etiam inconueniens de eucharistia, probatur, quia si manet eadem quantitas in euchariftia, quæ prius erat panis: & nihilaliud eft inhæ

rentia eius panis, quàm realiter ipsamet quantitas, igitur illa vnitur realiter pani, vt in eucharistia, ficut & prius antequam effet separata à pane,

Tertium incouueniens probatur, quia fi a. & b. componunt ab. & istarum partium vnio adinuice nihil aliud fit realtter, nifi ista absolute a & b. ergo feparatis realiter a & b.manet verè compositum.

Probatur etiam quartum, quia quod causatur à diuerfis causis secundis, præexigit in eis debitam proportionem, & approximationem ad hoc, yt. causetur ab eis. Sed fi ista approximatio, & pro- Secunda raportio nihil fint, nifi ipfamet abfoluta: ergo ita funt tio principa featiter causatiua, quandonon sunt realiter appro- lis quad reximata, &c.

... Ibi, præterea secundo. hic eft secunda ratio principalis contra opinionem Henrici. Er ratio fundameto. fatinhoc, ens limitatum non potest continere per identitatem realem aliqua opposita formaliter, ita quòd eadem albedo fit realiter fimilitudo, & diffimilitudo, & similiter, quòd aliqua natura sit realiter paternitas, & realiter filiatio videtur imposibile, nisi de natura omninò illimitata, cuiusmodi est essentia divina, quæ propter sui infinitam illimitationem cotinet per realem identitatem generationem actiusm, & palliuam, fiue paternitatem, & filiationem. Siergo eadem albedo non fic continet fimilitudinem, & dissimilitudinem, sequitur, quod fi nunc est realiter similis, non erit realiter dissimilis, & fic poterit separari à dissimilitudine. Et cum dicit, quòd essentia diuina continet ipla relatiua. estentia diformaliter, debet intelligi tantummodo fecundum sina contiidentitatem realem, & non fic formaliter, ita quod neas relatieffentia diuina, & paternitas fint vna formalitas: na #\* . secundum Doctorem dift.2. primi . parte secunda, qualt prima . dicuntur non elle cadem formaliter, & negat ibi istam consequentiam.ergo distinguun-tur formaliter, tamen expresse dist.8.quæstio.3. té-net, quòd distinguuntur formaliter, & hoc idem. alibi tenet

Quemode

Præterea tertio arguitur. idem omnino non. Tertia 74continet plura eiusdem rationis secundum perfe- tio. ctam identitatem eadem fibi, hoc est manifestum, Sed pluces relationes eiusdem rationis funt in eodem fundamento, vt plures similitudines in cadem albedine.

Item quarto fic, continens aliquid per identi- Quarta ratatem, si est perfectius, concludit etiam contentum #10. in co effe perfectius in co per identitatem, ficut ani ma perfectior habet perfectiorem intellectum.Sed non omne albius est similius: ergo. Aduerte tame, Dubirario quia dictum Doctoris. s.continens perfectius reali- facilie. ter, & contentum erit, perfectius videtur dubium, quia angelus continet realem relationem ipfius ad Deum, & hoc per identitatem realem, & fimiliter lapis creatus, & tamen relatio angeli non est perfectior relatione lapidis. Si dicatur, quòd dicitur, perfectior non ratione fuz formalitatis, cum fint eiusdem rationis, sed ratione fundamenti, cum quo identificatur realites, idem dicam de albo, vt 8.coparato ad albú, vt duo, & de albo, vt duo comparato ad aliud album, vt duo. nam album, vt duo, eft magis fimile albo, vt duo, quàm albo vt 8. & fic fimilitudo albi vt 8. ad album, vt duo erit maior fecundum ipsum. Sed ego dicam, quod licet ratio- Responsio. ne fuz formalitatis dicatur minor, & imperfectior, ramen ratione fundamenti, cum quo identificatur realiter erit perfectior, & fic videtur hoc argumentum non concludere

Dico primò, quòd argumentum Doctoris bene concludit præcipue in propositol, quia si similitudo realiter nihil aliud fit, quam suum fundamen tum, seguitur de facto, quòd fundamentum nobilius

Digitized by Google

Materia di ftingustur realster à forma.

Probantur à fundamento.

#### Libri I Distin.

### Juxítio

Hus crit magis limile, quam fundamentum valde minus nobile, cuius tamen contrarium experimur, vt patet in exemplo de albo, vt 8.comparatur ad album, vt duo.

Duinta 78-4**A** .

t 1

Ibi, præterea quinto, contenta in aliquibus per identitatem non minus differunt in continentibus magis diftinctis. Hoc argumentum stat in hoc, g firelatio non fit exdem fundamento, quòd quanto fundamenta plus differunt, tanto, & ipfe relationes plus differunt, cum fint exdem res. Sed hoc est fallum, quia equalitas, que fundatur in quantitate, & fimilitudo, que fundatur in qualitate minus differunt, quia vnius modi, quam similitudo, & actio, que fundantur fuper eundem calorem, cum sint alterius, & alterius modi, vt patet 5.meta.tex. comment.20.

Sextaratio.

Jbi fexto, relatio rationis est alia res à suo fundamento : ergo & relatio realis erit alia res à fuo fundamento, &c. In ista litera dicit Doctor, sicutmultz relationes rationis fic diffinguntur a fundamento, quòd fundamentum potett elle line illis: & hoc patet, quia vna fecunda intentio, vt cognia, poteit comparari ad altam fecundam intentioneni cognitam, talis comparatio passiua est relatio rationis, quæ fundatur in alia relatione rationis cognita, fimiliter erunt multz relationes reales, fine quibus fundamentum potest esse. Et cum dicit Duplex re ibi probando confequentiam, quòd relatio ratio-latio ratio- nis est modus objecti in primo actu intellectus.

mic.

Notandum, quòd duplex eft relatio rationis. nam. quædam eft, que vocatur fecunda intentio, quæ fitper secundum actum intellectus. s.per actum comparatiuum, & actus comparatiuus dicitur fecudus actus: quia non potest elle talis actus, nisi præsupposita cognitione extremorum, que adinuicem comparantut : EL quedam relatio rationis fil per actum rectum intellectus, quo intelligita. per splam intellectionem a dicitur habere effe cognitum. denominatione tamen extrinseca, ve notat-Doctor in quarto, dift. 1.q. 1. & tale effe cognitum. est modus obiecti, quia per illud modificatur obie Orum in tali effe, ficur dicimus, quòd albedo in homine eft modus, quia modificatipfum, cum faciripfum stare pro homine albo.dicitergo Doctor quòd ficut relatio rationis eft modus obiecti in primo actu intellectus, quo intellectus primo intelligit obiectum, & tamen non est in se nihil in genere intelligibilium, &c. ideft quod ille modus, fiue effe Adducutur cognitum est aliquid de numero intelligibilium auctoritates licet non ita primum, ficut primum obiectum coad preban- gnitum. Quomodo autem relatio rationis fit de dumidem. numero intelligibilium, & quomodo dicatur per se intelligibilis, & quomodo contineatur sub adæquato objecto intellectus, vide quæ diffuse expc-

fui super primo Doctoris dist.3. q.3. vbi sunt valde notabilia. Ibi, præterea probatur conclusio ista. Hic

Doctor intendit probare: prædictam coclusionem per auctoritates, que auctoritates fic clare funt in fitera, quòd non indigent expositione, & vt dicitur ibi. Item philosophus 12.meraph.cap.2. tex.commen 19. vbi vult, qu'àd ficut principiata funt alia, ita principia-nain li principiatum est absolutum, necessario principia intrinseca erunt absoluta, aliter effet absolutum, & non absolutum, cum entitas absoluti realiter dependeat à principijs intrinsecis, & fi principiatum en relatio, principia intrinseca. puta genus, & differentia erunt relationes.

Item Auicen: 3. meraphys.c. de relatione, vide-tue velle ex intentione; quod relatio habeat certitu dinem propriam, & in principio capituli vult, quòd fecundum luam certitudinem habeat proprium. 

inelle, & propriam accidentalitatem. vbi ficait. oportet inquit loqui dead aliquid, & oftender quomodo debeat certificari quidditas relata, & relationes, & corum diffinitio. Sed quod præmisimus in litera, potest sufficienter intelligi, fi autem. posuerint relationem esle, profecto erit accidens, & hoc non est dubium, quia est res, que non intelligit per se, sed intelligitur semper aliculus ad aliquid : non enim est relatio, quæ non sit accidens, cuius pri ma accidentalitas est substancia, ficut pater, & filius, vel quantitati, &c. apparet emm expresse, quòd relatio talis habeat propriam entitatem.

Aduerte tamé, quod aliquid habere propriam. Aliquid ba certifudinem, poteft dupliciter intelligi. Primo, bere propria quod possit ea se certificare intellectum, causando certimdine fpeciem intelligibilem fui & hoc modo nulla rela- dupliciter tio habet propriam certitudineni, quia talis cogni- ferefi inteltio non poteit caufari ab aliqua relatione, fed tantu ligi . à fundamento, & termino, quia nec mouere intellectum, nec canfare speciem intelligibilem sui, quia fi fic, sequeretur, quod absolutum, sive effectus abfolutus, puta species intelligibilis, quæ est ens absolutum, ellentialiter dependeret in elle, & in conferuari ab aliquo, quod essentialiter, & formaliter, & quid ditatiue effet relatio, quod eft absurdum, & impoffibile. Et si quæratur à quo causatur cognitio relationis. Respondeo eo modo, quo exposui in primo, dift. 3. q 3. Secundo poteft dici habere pro- A que cau priam certitudinem exhoc, quod habet propriam ferur cogniintelligibilitatem, & diftinctam à fundamento, & rie relatiotermino, ita quòd fit nata cognosci cognitione di- mi. stincta, dealia à cognitione fundamenti, de termini, licet talis cognitio causetur à fundaméro, & termino, & hoc modo relatio poteft dici habere propriam certitudinem.

Ibi, & quia poller proteruiri de relationibus concedendo eas non effe cafdem realiter fundaméto, non tamen elle alias realitates, negando eas elle aliquas res, dicendo relationem elle tantum in actu intellectus.

Contra hoc arguitur, hic Docto, intendit pro Arguit Scobare multiplici via, quòd relatio fit aliqua res præ- in contra ter omnem operatione intellectus. prima via, quia opinionem fi fic non effet, destrueretur vnitas vniuerfi, quia fe- Henrici. cundum philosophum.12.metaph.tex.comme.52. vnitas vniuerfi eft in ordine partium ad fe inuice, & ad primum. Cùm ergo vniuer fum non confiftit in fola operatione intellectus, vt patet : ergo talis vnitas, quæ eft relatio ordinis partium ad inuicem, &ad primum erit realis. &addit Doct. quod contra negantes relationem elle rem extra actum intellectus, potest dici verbum phylosophi.11. metaph. tex fine commento, quòd tales qui fic dicunt inconexam faciunt vniuersi substantiam.

Ibi, secundum probatur . secundo probat Doctor idem, quia ex hoc destrueretur omnis compo fitio in vniuerso, quia nihil est compositum fine vnione partium, pater, ergo in composito reali erit vnio realis partium?vnio autem est formaliter rela- Quid fie tio, & quod dicit Doct. quod compositum reale vano. non dependet ab eo, quod est ratio tantum, vult dicere, quòd compositum reale non præexigit de neceffitate relationem rationis, quia ens reale no preexigit de necessitate ens rationis, vt patet à Docto. primi dift.8.q.pen.& vide qua ibi expolui. cum ergo compositu reale de necessitate præexigat vnionem partium, sequitur, quòd talis vnio erit relatio realis. Nota etiam, quòd compositum non dependet à tali vnione, vt ab aliquo, quod fit de effentia illius, quia tunc relatio realis effet de effentia absoluti, quod est impossibile, nec etiam dependet in. essendo; fic quod fit depedentia essentialis entitatis compo-



### Secundi

## Primæ

compoliti ad illam relationem, quia vt fic tantum dependet à caufa in cffendo, Secundum ptobatur, quia fi non effet-relatio realis, deltrueretur omnis compolitio in vniuerfo.

ponentium.

Nullum co- & raito statin hoc, quianullum compositum reapoficum rea le potest este fine vnione partium componentium, le potest elle sed talis vnio de necessitate est relatio realis, quia da fine vnione 'oppositum, tunc lequeretur, quod ens reale depenpartin com- deret ab eo, quod est tantum ens rationis, cuius op politum experimur, quia polito per impollibile, g nullus intellectus esfet, si ignis esset applicatus ligno ex materialigni, & forma introducta ab igne, caufaretur compositum reale quod no posset este fine vnione partiu: ergo talis vnio effet ibi non per confiderationem intellectus. Similiter polito, mintellectus effet, & actu non confideraret, verd caufaretur compositum naturale, in quo effet realis vnio partium. Et addit Doct quod hoc est specialiter ve rum in coposito naturali, quicquid sit de artificiali, fitamen artificiale diceret. posituum reale idem sequeretur, sed quia adhuc non est terminatu apud omnes, quòd artificiale inquatum artificiale dicat-entitatem politiuam licet Doct. expresse teneat ipfum dicere entitatem positiuam, vi patet in libro fex principiorum.

Pulchra du bia.

fEt nota in litera, vbi videntur duo dubia. Primo quia dicit, nihil reale dependet ab eo, quod est tantum relatio rationis, exhoc videtur sequi, quòd compositum reale dependeat ab vnione partium, & tunc quæritur, cum omnis dependentia fit caufati ad caufam, vel mensurati ad mensu-ram, vel sustentati ad sustentans, sed nullo istorum modorum dependet compositum absolutum ab vnione partium, vi patet discurrendo per omniaifta. Secundum est ibi, nullum totum compositum erit reale naturale, fi necessario ad suum ese requirat relationem rationis : nam partes componentes ab cterno habuerunt este cognitum, & diminutum, quod est tantum relatio rationis, vt fubtilicer patet à Docto.in primo, distin.35.& 36. ergo compositum reale de necessitate præsupponit relationèm rationis.

Selpondeo ad primum dubium, quod com-Adprimum politum realeiron dicitur dependere in aliquo ge-สหว่านกา. nere causarum supradictarum, sed dicitur depedereexhoc, quod de necessitate præexigit vnionem. Quomodo partium, sicut etiam dicimus, quod filius in diuifilius depen nis dependet à patre ex hoc folo, quod præexigit det a patre. ipfum patrem, vt notat Doc.in primo dift.2.par. 2. q.3. modo manifestum est, quòd compositum rea-

le non necessario preexigit ad sui esse ens per actum intellectus fabricatum.

Ad fecundum.

Ad tecundum dico, 9 & fi idea præexigantur, quæ dicunt relationem rationis, non tame fic præexiguntur, vt compositum necessario dependeatab illis, quia fi per poffibile, vel impoffibile non effent huiufmodi ideç adhuc agens naturale non impeditum produceret compolitum reale

g Tertium probatur . dicit Doct. offinon effetrelatio realis destrueretur omnis causalitas cause fecunda:, quia certum eft, quòd caufa fecunda no poflum cautare, nifi proportionata & app oximatæ, ergo talis approximatio erit relatio realis superaddita ipfis causis . probatur consequentialquo ad duo, scilicet quod talis approximatio sit aliquid de nono, patet, quia quando funt omnes feparate, non poffunt agere, ergo fi agunt, vt approximata : ergo aliquod nouum habent, quod prius non ha-fit relatio realis, quia fi no, tunc talis approximatio effet tantum per actum intellectus collatiuum, o eft magifefte falfum.

Ibi, quartum probatur, Deinde probat. Doctor, quod negando relationem realem, est Quid sitne destruere realitatem scientia mathematica, pater, gare relaquia omnes conclusiones mathematica demon- tionem reastrant relationes de substantijs, quod patet per phy lem . losophum 13.metaph.cap.1.in fi. qui sic ait. boni autem maxima species, & ordo, & commesuratio, qua maxime oftendunt mathematica scietia, quia illa ars eft maxime in proportione, & menfuris aliquorum adinuicem.

17

•

IIII. & V.

Ibi, fecundo patet per experientiam discurrendo per conclusiones mathematicas, in quibus omnibus communiter prædicatum est aliqua passio relatiua. patet de prima conclusione geometriæ, in qua demonstratur equalitas lateris de triangulo, quia triangulus çquilaterus estille, qui habet tria latera equalia, & fimiliter de linea recta potett prædicari hoc, quod est esse basim anguli equilateri.& fic illa linea, que dicitur basis, est equalisalijs lateribus, vel de linca recta poteft prædicari hoc, queft effe latus trianguli equilateri, quia triangulus equi-laterus constat ex tribus lineis recte adinuicem. çqualibus, &c.

Ibi, quòd fi adhuc proteruiatur, quòd licet relationes non fint formaliter entia rationis, sed aliquid extra intellectum, & non idem fundamento non tamen sunt aliæ res à fundamento, sed tantum funt modi proprijrei . Ista instantia videtur tantum contendere de nomine modi, & rei, licetenim modus non fit ita res ficut illa, cuius eft modus.& hactota litera est clara víque ibi. Ad primum alterius opinionis.

Hic Doctor foluit rationes pro opinione Henrici, qui Henricus quasi in principio quastionis. ptimo fic arguit probando, quòd omnis relatio fit eadem fundamento, & ratio prima stat in hoc, quia fi de ratione relacionis eft, quod fit alia à fundamento: ergo relatio in divinis, quæ transfertur ad Deu fecundum propriam relationem rationis, erit alia resab estentia diuina, quòd est impossibile, &addit, quòd album fimile non est compositum, quàm album tantum : ergo relatio fimilitudinis non addit aliam rem fundamento.

Setpondet Doct. ibi ad primum alterius opinionis, & dicit, quod ficut nullum absolutum alicujus generis formaliter transfertur ad diuina, ita nec aliqua relatio generica, & hoc diffuse oftendit inprimo, diftin. 8. q.2. Et nota duo in istalitera Doct. primum ibi, relationes que formaliter dicuntur de Quomodo Deo non funt alicuius generis. hoc debet fancin- relationes telligi, aut formaliter accipitur quidditatiue, aut- formaliter denominatine, primo modo nulla relatio includi- dicantur de tur quidditatiue in Deo, vt patet à Doct. in primo, Deo. dift.1.q.2.& dift.2 par.2 q.3. dicuntur ergo prædicari tormaliter denominatiue tantum, quia vere, & ex natura rei prædicātur de Deo, sicut dicimus, quod Deus eft pater, filius, & Spiritus fanctus, vtpatet à Doct.in primo, dift.4.q.2.& dift. s.q.2. non intelligas tamen, quòd relatio possit prædicari formaliter de deitate, quia de vltimate abstracto nonpotest aliquid formaliter prædicari, nisi in primo modo dicendi per se, vt patet à Doct.in primo, di-Quemodo ftin.5.9 1. Et licet paternicas immediate fundetur in 7 :s dieunellentia diuina, non tamen denominat ipsam, vipa- tur de D . tet à Dod. vbi supra, potest tamen pradicari iden- sunt trastice, quia hac est vera, deitas est paternitas, vi pater scendentia ens quando à Doctore vbi supra.

Secundo nota ibi. quod dicit, quòd abfoluta, & diuiditur glaunit, quòd abfoluta, & diuiditur relationes, qua formaliter dicuntur de Deo non or yon quàfunt alicuius generis, sed transcendentia, & passio- tum est dines entis in communi, hoc debet intelligi de passio- uisio Theene difiancta, quia abfolutum, & respectiuum diui- logie ...

Fran.Lych.infec.Sent.Scoti. С dunt

#### Distin.

dunt ens, quia dicit, quòd competunt enti, inquátum ens videtur dubium, quia ens inquantum ens prius diuiditur per ens quantum, & non quantum, & ens non quantum est relatio in diuinis, vt patet. à Doctore quæst.quolib. Ens verò quantum quod dicit aliquam entitatem includentem perfectione, & excludentem imperfectionem, vel entitatem includentem perfectionem, & non excludentem om nem imperfectionem, vel entitatem nullam includentem perfectionem, nec excludentem omnem. imperfectionem, immo necessario includentem. imperfectionem, puta limitatione, cuiusinodi forte funt relationes generica, & fic debet intelligi ista diusfio entis quanti, & non quanti, ita quòd ens no quantum, de necessitate excludit omnem imperfectionem, & non includit formaliter aliquam perfectionem. Dico ergo, quòd ens prima sui diuifione diuiditur per quantum, & non quantum, & quantum diuiditur in absolutum, & respectiuum, finitum, & infinitum, & fic videtur, quod absoluta, & respectiua dicta de Deo competant enti inquantum ens. Dico, quòd quamuis ens non quantum immediate dividat ens reale, quod est communissimum, & ens quantum diuidatur per absolutum, & respectiuum, &c. & sic ens non quantum est passio non conuertibilis cum ente, sed est passio disiuncta entis inquantum ens, & ens absolutum, dicens perfectionem sit passio entis quanti, dico quòd sic debet intelligi, quòd funt passiones entis inquantum ens, idest quod competit enti, antequam dividatur in decem genera, & loquitur hic de absolutis, quæ dicunt perfectionem simpliciter, & sic patet ista littera\_

Libri

Ibi, ad illud, quod non eft compofitum album fimile,&c.dicit Doctor, quòd album fimile ex quo constat ex duabus rebus, quarum vna est potentia, & reliqua est actus: erit magis compositum, quàm album tantum, & præfertim hoc debet concedi ab Henrico, qui vult, quòd in diuinis sit quasi compolitio ex quali potetia, & ex actu. vult enim, quòd per sona diuina dicatur quali composita ex relatione, & effentia, vt patuit à Docto.improbando opinionem Henrici de quasi compositione. par. s.queftio.1.primi.

Secundo principaliter arguit Henricus per viam mutationis, quia si relatio esfet alia res à fundamento : ergo fundamentum realiter posset mutari ad illam, & fic relatio effet terminus alicuius mutationis, quod est contra philosophum quinto phyfic.tex.commen.10. Refpondet Doctor ibi ad fecundum de mu-

tatione. Hic adducit responsionem Simplicij super prædicamentis: qui vult, quòd ficut relatio no est forma ad se, idest non est forma absoluta, sed ad alterum, ita illud, cui aduenit non mutatur ad fe, fed ad aliud, ideft quòd no mutatur ad aliquod absolutum recipiendo illud, sed adaliud scilice recipiendo relationem, fecundùm qua eftad alud, subicctum enim mutari ad se est, quando mutatio terminatur ad abfolutum receptum in subie-Quid siemu cto, mutari verò ad aliud est quando mutatio terad a- minatur ad relationem quæ recipitur in absoluto, primo modo in ad aliquid non est mutatio, sed bene fecundo modo, qnia fecundum relationem fe habet aliquis aliter ad alterum, quàm prius fe habuerit

> Sequitur in textu, philosophus tamen. Quia ponit, quòd non est possibile aliquid aliter se habere ad alterum, nifi aliter fe habeat ad fe, ideo dicit, quòd in ad aliquid non est motus, vnde solu ostendit in quibus predicamétis est per se primo motus, & in quibus non. Et pro clariori intelligentia hu-

### Qualtio

ius dicti, patet per hoc exemplum, quia fi aliguid mutatur ad alterum, hoc non potelt elle, nifi acquiratur aliquod absolutum, vel in subiecto, vel in termino, vel faltem aliquod ab folutum remittatur: na fi album, vt octo comparetur albo, vt quatuor, nun quam album, vt octo erit perfecte simile alterialbo, vt quatuor, nisi album, vt quatuor intendatur víque ad octo gradus, & fic fit mutatio abfoluta in termino, vel potest fieri mutatio in subiecto, vt sialbum, vt octo deperdat quatuor gradus albédinis, & tunc erit perfecte simile albo, vt quatuor, & sic patet, quòd non est mutatio ad alterum, nisi sit mu tatio ad se in subiecto, vel in termino, mutatione si Mutatio du quidem acquilitiua, vel deperditiua, & quia ad tale plex . absolutu acquisitum, vel deperditu in instanti reful tat relatio, puta fimilitudo, fequitur, gad relatione .14 relationon sit motus, quia motus fit in tempore, & licet nem nou eft possit este motus ad fundamentum vel ad terminu, motus, fed quum possint acquiri in tempore, ad relationem. mutatio. tamen non potest este motus, cum illa positis extremis de necessitate naturæ in instanti resulter. Potest tamen concedi fane intelligendo, quòd ad relationem sit mutatio, non quòd propriè ipsa relatio intrinsecus adueniens, sit immediate terminus alicuius mutationis, cum ad relationem talem non fitmotus, nec mutatio, vt patet 5.phyfic.tex.com.10. Sed ex hoc dicitur acquiri per mutationem, quia in vltimo inftanti acquifitionis termini, vel fundaméti de necessitate naturæ resultat talis relatio, de hac tamen materia vide quæ diffuse expolui super tertio Doct.dift.1.q.1.

Tertio principaliter arguit Henricus ibi.tertio

arguitur, & ratio clara est in litera. Quarto arguitur ibi, quarto si esset, &c. & ratio stat in hoc, quòd fi relatio, puta fimilitudo effet alia res à fundamento, cum illa fit accidés: runc haberet propriam accidentalitatem, videlicet. propriam inhærentiam, & talis inhærentia eft relatio, & tunc quæro aut eft eadem fundamento, aut alia, fieadem : ergo fimilitudo erit eadem fundamento, quia non est maior ratio de vna relatione, quàm de alia, fi alia erit processus in infinitum.

SResponder Doctor ibi, ad tertium de inesse, Cap. 10. de concedo quod relatio habet proprium sum ad aliquid. inesse, ficut dicit Auicen. terrio metaphysicorum. Plura nopro clariori intelligentia huius litera. Nota ali- sanda. qua quæ dicit in ista litera, primo quod relatio prę- Duplex in-dicamentalis habet suum proprium inesse, suue barontia. propriam inhærentiam ad subiectum. & hæc eft Differentia duplex, scilicet actualis, & aptitudinalis, sicut etiam dens absoluto. Sed differentia eft inter acc-cidens absoluto. Sed differentia eft inter ac-cidens absoluto. cidens absolutum, & respectiuum, quia respectiuu settinum. nunquam potest habere inhærentiam aptitudinalem, quin simul habeat & actualem, quia impossi-bile est esse aliquam relationem actu separatam à fundamento, vi probat Doct.in quarto in materia de eucharistia, absolutum verò potest habere aptitudinalem fine actuali, vt pater de quantitate separata in facramento altaris, quæ actu nulli fubiecto inhæret, sed tantum aptitudine, & quod sit ibi aptitudinalis, patet à Doct.vbi supra, & in septimo metaph.fuæ,

Secundo dicit, quod tale ineffe, fiuè inhærentia, Inbarentia fiue actualis, fiue aptitudinalis, non eft de effentia non eft de accidentis, cu de necessitate sit posterior ipso acci- Mentia acdente,& fic no pertinet ad intrinsecam compositio- cidentie. nem essentialem accidentis, vt probat Doct.vbi supra nam tale este aptitudinale est tm passio, & hoc est quod dicit, & tamé non est composita compositione respiciente naturam generis, quia illud quod est per se in aliquo genere, componitur per se ex genere, & differentia, fi eft fpecies, fi verò indiuiduum ex na-

Cap. de re latinis.

tari lind.



#### Secundi Primæ

ex natura speciei, & hæcheitate, si verò generalissimum,& sit composi um illud compositu ex realitate b quæ sunt ignota nobis, quarum nulla dici po test genus, vel differentia.

Tertiò nota, q. relatio, &c. dicir, quòd fi aliqua relatio immediaté fundaretur fuper fubiectú, quafi dubitando an aliqua fundetur immediaté, licet £in eum multæ relationes immediaté fundentur, vt patet de paternitate, & filiatione, vt innuit Doc.in tertio, dift 8. pater etiam de fimilitudine, & equalitate accipiendo fimile, & equale largé, vt notat Dock. in primo, dift 31. & in quolib. q.6. de identitate, patet etiam ab 1960, vbi fupra. Et cum dicit Henricus In quo fun- allegado Simplicium, q. relatio immediaté fundadatar imme tur in quantitate, & qualitate, & non in fubfiantia. diaté rela-Dico, q. fi loquamur de fimilitudine, & equalitate,

vt loquitur Arift.5.metaph.c.de ad aliquid. tex.cómen.20.dico, quòd verum eft loquendo de fimilitudine ftrictè, & propriè, non autem impropriè, vt patet à Doct.vbi fupra.

Ibi, ad quartum de processi in infinitum. Dico, quòd non sequitur, quia relatio seipla refettur ab fundamentum : non enim potest essa abs (; fundamento, nec absque se, sine contradictione: ipsaenim existente, & fundaméto simul, ambo sunt extrema illius relations, quæ est eius ad fundamentum : ergo ipsa non est absque contradictione sine relatione eius ad fundamentum, & ita sine contradictione non potest esse sine fundamento, & ita relatio illa, qua ad fundamétum refertur, erit eadem sibi, hæc Doct.

Sed occurrit dubium, quia no videtur, 9 Doct.

directè respondeat ad argumentum Henrici, vt pa-

tet intuenti argumentum illud. Dico, of fi bene at-

tendantur verba Doctoris, directe respondet, & sol

uit argumentum Henrici:nam primo probat Doc.

Dubinm.

Refonfio.

tio.

gimpoffibile est relationem, puta similitudinem. effe fine fundamento, putaalbedine, in quo fundatur, quia non potest esse, nec habere esse, nisi habeat fundamentum; & terminum, puta aliud album pro termino, quia necessario dependet ab illis, deinde fequitur, o fi talis fimilitudo non poteft effe fine fundamento: ergo ipfa refertur ad fundamentum, patet, quia diftinguitur à fundamento, & diftinctu, inquantu distinctum distinctione, refertur ad aliud diftinctum, & limiliter alietate refertur ad fundamentum, & talisalietas, que fundatur in fimilitudine, est simpliciter cade res cum similitudine, patetper fundamentum Scoti præsenti quæstione, & in tertio, dist.8. qui sic dicit, cuicunque fundameto repugnat este sine termino, relatio fundata in illo rea-liter idétificatur illi. Sed repugnat similitudini esse fine termino, puta albo, & alietas fundatur in tali fimilitudine, & terminaf ad album: ergo est eadem realiter cum similitudine, & sic patet responsio ad argumentum Henr. Cum ergo drab Henri.similitudo est alia res à fundamento, conceditur: sed alietas eft quædam relatio fundata in fimilitudine: ergo erit alia à fimilitudine, & fic erit processus in in-finitum. Dico q fimilitudo est alia à fundamento realiter, alia feipla, quia illa alietas est realiter ipla. similitudo. Per ide dico de inharentia, si argumentum Henrici intendit simile concludere de inhæretia, vt dixi fupra. Dico eniru, o fi fimilitudo inhæret, puta albo, & concedo, op inhærentia inhæret, & cum quæritur de illa inhærentia, aut eft alia à fimilitudine, aut eadem. Dico geadem, quia fimilitudini repugnat elle fine termino : ergo relatio fundata in tali fimilitudine, que est ad terminum, fine quo, fimilitudo non potest este, crit cadem similitudini, & concedo, quòd fimilitudo feipfa inheret realiter, &fic non est processus in infinitum.

**SQuintò**, & vltimò arguit Henricus ibi. Quintò relatio non habet diftinctionem in fpecies fuas, nifi penes fundamenta, ergo fi relatio effet alia res à fun damento, haberet ex le formaliter diftinctionem in fuas fpecies.

1111. & V.

ID

Respondet Doct. ibiad quintum de distinctio- Duplex dine, &c. & responsio clara est, nam duplex commu- stinttio, per niter affignatur distinctio, quædam est per intrin- intrinsecn. feca, & hoc dupliciter. squidditariue, & denominatiuc. Exemplum primi, homo distinguitur quidditatiue ab afino per rationale, quod est ratio for-malis distinguendi quidditatiue hominem ab asino. Exemplum fecundi, homo albus differt ab homine nigro, quia albedo in homine est ratio formalis distinguendi ipsum accidentaliter à nigro. Est alia distinctio, que sumitur tantu ratione fundaméti. Eft etiā alia diftinctio, qua fumitur à caufa extrinseca, sicut dicimus, cha. & b. habent effectiue diffinctionem à causa producente a.& b.ad propofitum ergo dico, quòd paternitas, & filiatio diftinguntut specie per proprias differentias intrinsecas, & essentiales, & si distinguntur per fundameta, hoc accidit eis. Et ex his patet responsio ad omnes obiectiones Henrici.

Ibi,hoc ergo vifo de relationibus in communi, videndum est de relationibus in speciali creaturæ ad Deum. Hic Doct. primo recitat opinionem Henrici quolib. 3.q.9. qui dicit, or relatio creatura Henric.quo. ad Deum, eft eadem realiter cum ipfa creatura, & lib 3. q.g. in hoc non discordat à Doct. qui in præsenti quæftione probat, quòd talis relatio nullo modo diftin guitur realitet à creatura, sed discordat in hoc à Do cto.quia hæc opinio addit, quòd homo nihil aliud eft, nifi ipfa relatio ad Deum, ita quòd in homine realiter, & formaliter, & quidditatiue est tatum relatio vestigialis ad Deum, quæ etiam opinio diffusè improbata eft à Doct. in primo, dift. 3. q. 5. Et licet Licer rela-Doct ponat ipfam relationem hominis ad Deum. tie hominie elle idem realiter cum homine, negat tamen, qu'à d ad Deum, fit eadem formaliter, & quidditatiue cum homine, fit realiter vt patet præsenti quæst.vult enim Doctor, quod ho cum homimo formaliter, & quidditatiue fit quoddam abfo. ne, non talutum prius natura ipfa relatione ad Deum, vt pa-tet infra præfenti quæft.& in primo, dift.3.q. 5.& q. *firer*, in formahomo dicat tale absolutum prius relatione vitra ra quidditati-tiones, quas adduvit in primo vbi supra, hic specia-nè. liter adducit aliquas alias rationes, quarum prima eff ibi. Contra istam opinionem eff Aug.7.de Trin. Rationes 🕈 c.2. Omne quod relative dicitur est aliquid excepto creatura no relatiuo, & in principio tertij, quod nihil eft ad fe, fie tantum non est quod ad alterum dicatur. Et licet ist aucto relatio veritates prius expositæ sint in primo, dist. 1.9.2. & in figialia. quolib. quæft.r. aliqualiter tamen declaro hanc literam, cum dicit, fundamentum relationis cft aliqua entitas formaliter non includens illam relationem formaliter, quia fi formaliter includeret eam, non erit formaliter relatio ad aliud, sed ad se, quia fundamentum suum est formaliterad se, cum quo ponitur formaliter idem, nec posset esse fundamentum primum relationis: aut enim effet. quærere de illa relatione prima, in qua poneretur. Hie Doctor in ista litera cangit plura : nam primo Expositio lie supponit, quòd detur aliquod fundamentum rela tore. tionis, quod fit formaliter entitas absoluta, ve patet per dictum August. & ex hoc sequitur, quod relatio fundata in eo non fit cadem formaliter fundamento,nec de forma ipfius, quia tune sequerentur duo inconuenientia. Primo relatio effet entitas ad fe formaliter, patet, quia quæ sunt idem sormaliter, & quidditatiue, fi vnum eft formaliter ad fe, & reliquum, patet quia dicunt candem formalitatem, & eft impossibile, geadem entitas formaliter sit for-Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. C 2 maliter



- 35

# Quattio

maliter ad fe,& formaliter ad aliud. Secudò fequeretur, quòd entitas formaliter ad se esset formaliter ad aliud, patet quia fi relatio,& fundamentum fint idem formaliter, & quidditatiue, sequitur, g cum relatio sit formaliter ad aliud, q etiam fundamentu erit formaliter ad aliud, quod tamen ponitur entitas absoluta, vt patet per auctoritatem Aug. Secun-dò principaliter dicit, q. relatio non posset esse fun damentum primum relationis, quia adhuc esfetquærere de illa relatione prima, in qua poneretur, aut immediate ponitur in aliquo abfoluto, & habetur intentum, aut in alia relatione, & fic processus in infinitum. Si dicatur, quòd ipfe concedit vnam relatione etiam realem immediate fundari in alia, vt in primo patuit. Dico, quòd hæc inftantia nulla est, quia hic Doct loquitur de fundamento vltimato, nam cum dicit hic, nec posset esse fundametum primum, accipit primum fundamentum pro vltimato, & fic patet ista litera.

¶Ibi, præterea diffinitio indicat quidditatem rei, hæc eft fecunda ratio, qua Doctor probat, o relatio non fit formaliter idem abfoluto, & fupponit, o lapis sit de genere absolutorum, & statim sequitur, o diffinitio lapidis, & quicquid pertinet ad diffinitionem lapidis, erit formaliter absolutum, quia si lapis non erit de genere absolutorum, nec illud quod pertinet ad essentiam lapidis. Et quod dicithic. Sed diffinitio lapidis no includit formaliter respectum ad aliud, hoc debet intelligi de diffinition fundamentali propriè pertinente ad diffinitionem lapidis, no autem de diffinitione formali, prout est formaliter declaratio ipfius diffiniti, quia vt fic eft tantum relatio rationis, fed de hoc vide quæ exposui in q.1.quolibetorum. Ibi, tertio fic, hæc est tertia ratio contra opinio-

fic lapis non magis diftinguitur à Deo, quàm filius

in diuinis à patre, quod est falsum, & consequentia

patet, quia relationes opposite equè distinguuntur, sicut patet: nam paternitas in Ioanne, & filiatio in

Tertis VAsio contra nem Henr. Et ratio statin hoc, quia dicit Henricus, Henricum. g relatio est ipsa creatura formaliteri, puta glapis est tantum relatio effectus ad Deum efficientem, &

Obiestio.

TAM

Petro, ita distinguntur inter se, sicut paternitas in Frácisco, & filiatio in sorte, cum omnes equè opponatur, quia omnes sunt relationes secundi modi, sic in proposito, relatio filij producti in diuinis, & relatio patris producentis funt æquè diftinctæ ficut relatio Dei producentis, & relatio lapidis produ-&i, cum omnes pertineant ad secundum modum: ergo fi lapis nihil aliud eft, nifi relatio lapidis effecti ad Deum efficientem, sequitur, q lapis non ma-Aduerte gis distinguatur à Deo, quam filius à patre in diuibane litte- nis, & hæc ratio concludit contra Henricum, ex dictis Henrici ponentis creaturas no magis distingui à Deo, quàm relationes diuinæ inter se. Et nota, g cum dicit Doct: relationes secundi modi fundari in Deo respectu creaturæ, non dicit hoc ex intentione fua, quia expresse hoc negat in primo, d.ftin.3.q.3. contra Henricum, quia relationes primi, & secundi modi femper funt mutux, vt patet per phylosophu quinto me taph.c.de ad aliquid.t.c.20. modo Deus non refertur ad creaturam relatione reali, vt pro-

bat in primo, dift. 30. Ibi,& confirmatur ratio.hæc confirmatio ftatin hoc, quia fi lapis est tm relatio ipfius ad Deum', ergo fequitur, o fuppofitum lapidis effet im relatio sublistes : & sic esset difficilius concipere lapidem, quàm concipere perfonam diuinam, est enim difficile credere tres personas diuinas esse verè subsistétes, & vera supposita per relationes, & tamen creduntur ibi illa tria supposita, sic per relationes constituta propter infinitatem diuinæ csentiæ, vt patet communitér per Theologos, & maxime per Scotű in primo, dift. 26. & fic erit difficile concipere fuppolitum creatum, fi tantum dicat relationem, cum fit omnino limitatum,& finitum.

9 Ibi: & fi dicas, o creaturæ differunt in natura-absoluta in se, non sic diuinæ. dicit Doct.o si Henricus vult dicere, g suppositum Francisci, & Ioannis non differunt tantum per relationes, fed per abfoluta, personæ verò diumænullo modo differunt per abfoluta, Doct. adducit duo inconuenientia. contra Henricum ex dictis eius.primum,quòd hæc responsio destruit positum. videlicet, quon funt creaturæ formaliter relationes, ficut Henricus pofuir, secundum gex dictis Henrici sequitur, quod minus differunt à Deo, quàm vna persona ab alia: pater, quià ipse Henricus dicit, quod creaturæ inquantum participatæ non differunt specie à Deo, vt patet in primo dist.3.9.5 modo relationes oppofitæ ex rationibus formalibus plus differunt, vt patet de paternitate, & filiatione. Sed inter Deum, & creaturam non funt relationes oppolitæ, quia Deus non refertur ad creaturam aliqua relation reali, vt patuit supra-

¶Íbi, quarto principaliter arguitur fic. hæc est Quarta ra quarta ratio Doct. contra Henricum, quæ est satis tio contra clara, & stat in hoc, quia relationes creaturarum ad Henricum. Deum non differunt specie.patet, quia terminantur omnes ad Deum sub ratione deitatis: nam quando relationes terminantur ad Deum, vt ad terminum non differunt specie: si ergo omnes creaturæ essent tantum relatio formaliter ad Deum nulla creatura differret specie ab alia, quod est inconueniens.

Ibi, quinto fic in creatura est triplex relatio ad Triplex eft Deum secundum Hericum, qui ponit relationem relatio secu vestigialem in creatura, quæ relatio vestigialis inclu dum Henridit relalionem producti ad rem producentem, & cum. relationem mensurati, siue exemplati ad exemplar diuinum, relationem finiti ad Deum finientem, vt fupra patuit in primo, dist.3.q.5. Et exhoc infert-Doct.quod qua ratione ipía creatura nihil erit, nifi vna relatio, pari ratione nihil erit, nifi alia relatio, igitur no potest pręcise este, nisi aliqua vna istarum. nec potest esse iste sinul, quia omnes iste differunt formaliter inter se, & patet secundum Henricum, qui posuit illas tres relationes differre &m tres modos relationum, qui ponuntur ab Arift.1.metha.tex.com.20. & de hoc vide Héricum quolib.9. q. 1.& 2. Et vltra fequitur, quòd tunc quælibet vna. effentia haberet distinctionem formalem à seipsa, vel sequeretur, quòd vna natura formaliter, & specifice effet plura specifice, quia essent tres relatio-nes specifice distinctæ, & sic patet quomodo recte improbatur ista opinio.

Ibi, aliter ponitur. Hæc eft opinio Henrici quolib.9.q. 3.qui dicit, o relatio angeli ad Deum differt realiter ab essentia angeli, & tota ratio sua stat inhoc, gipfa relatio est quoddam'accidens, innitendo Relatio eff dicto August. 5. de Trinit.c.4. sic dicentis, quòd in accidens. creatura quicquid non em substantiam dicitur, reftat vt fecundum accidens dicatur : & litera clara est, & quod dicit paruminfra, quòd ergo temporaliter dici incipit Deus, quòd antea no dicebatur, manifestum est relatiue dici, non tamen secundum accidens Dei, sed plane secundum accides eius, ad quod dici aliquid Deus incipit relatiue, vult dicere, g fi Deus nunc dicatur creator, & prius nondicebatur creator, manifestum est relatiue dici, no tamen secundum accidens Dei, ita quòd talis relatio, qua dicitur creator non est accidens Dei, quia Relaticerea ex hoc folo dicitur creator, quia relatio creatura tura termiterminaturad ipfum Deum, vt clare diaum fuit natur ad ip in primo, dift.30. fum Deum.

¶Ibi,

Ibi, contra istud. hic Doct.improbat hanc pofitionem Henrici, vult enim Doct. q relatio angeli ad Deum, & si non sit eadem formaliter ipsi Deo, est tamen eadem realiter, vt probabit. probat ergo primo, g non distinguitur realiter ex dicto phil. 7. metaph.tex.comm.4. vbi habetur, quod substantia est prior accidete.s.cognitione, diffinitione, & tempore, & dicit, quod elle prius cempore, debet fic intelligi, quòd nulla est contradictio ex parte substa-Quomodo tiz, quin prius duratione possit esse fine omni accidente, & fic non esset contradictio lapide esse prius fit prior ac- duratione omni dependentia ad Deum, quia talis

dependentia ponitur accidens realiter diffinctum, & fic lapis poterit effe, & non dependere ad Deum, quod eft abfurdum.

Ibi, præterea Auguft. aut accipit ibi accidens pro quolibet mutabili sententia huius literæ est, quòd Augustinus accipit ibi accidens, pura quòd ista relatio creaturæ ad Deum dicatur accidens, accipiendo accidens pro quolibet mutabili, & fic om nis creatura potest dici accidens, quia mutabilis, & vertibilis in nihil, & sic talis creatio est mutabilis, non ratione sui, sed ratione fundamenti, cum quo realiter identificatur, vt infra patebit, aut dicitur accidens accipiendo ly accides, pro quolibet amiffibilis, & fic relatio creaturæ ad Deum non poteft dici accidens, quia non potest amitti manente fundamento.

AD quæftionem istam. Igitur dico, quòd re-Pulcherrima doctrina latio ad Deum communis omni creature, est de formali idem realiter fundamento, non tamen idem forratibus, & maliter, nec præcise idem, fiue non idem identitabrenis. te adæquata, ita quòd fundamentum fit tantum relatio formaliter. Sed antequam exponatur opinio Doctoris, pro clariori intelligentia præmitto sub breuitate distinctiones, & identitates, quæ in varijs locis à Doctore subtili ponuntur, quibus sub breui compendio declaratis inferam propolitum Doct. Dico ergo primò, quòd illa fola ratione diftinguntur, hoc est per actum collatiuum intellectus, quæ tantum sunt entia rationis, vel quando vnum extre-Difinitio mu est ens reale, & aliud ens rationis, ficut animal, &genus fola ratione diffinguntur. Econtra, illa TASIONS. funt eadem ratione, quæ non possunt distingui per actum collatiuum intellectus, vt secunda intentio

generis in se comparata, & nulli alteri comparata, ied fimpliciter in fe fumpta, eft idem fibi ratione, potest tamen ratione distingui à seiplà, comparando cam ad feipfam, vt comparando intétioné gencris, vt in fubiecto, ad feipfam vt in prædicato: fic dicédo,genus est genus, nam generi, vt in subiecto cópetit hæc fecunda intentio felle fubiectum, & vt in prædicato competit fibi hæc fecunda intério, quod est esse prædicatum : hoc idem censeo, cum dico, homo eft homo, homo vt in subjecto distinguitur à feiplo, vt in prædicato tantum ratione, quia vt in fubiecto aliquis respectus rationis sibi conuenit qui fibi non conuenit, in prædicato, vt fupra patuit de genere

SECVNDA distinctio, quæ est minima in-Difinatio ter omnes distinctiones, quæsiunt præter opus ines nasura tellectus, nominatur à Doctore distinctio ex natura rei, & licet omnis diftinctio præter opus intellectus dicatur distinctio ex natura rei, tamen quia aliqua est verè realis, aliqua formalis, & aliqua estentialis, &c. in proposito quando loquimur de distin ctione ex natura rei accipimus minima distinctionem præter opus intellectus, & fic homo ab animali, & à rationali, tantum ex natura rei diffinguitur, quæ distinctio apparet ex hoc, o quado aliquid ex natura rei competit alicui, quod repugnat alteri, cum quo tamen stat vora identitas realis, formalis, & effentialis, folum diftinguitur ex natura rei, ficut homini ex natura rei competit, quòd fit totum quidditatiue, & animali repugnat respectu hominis, qui tamen homo est idem realiter, estentialiter, & formaliter ipfi animali: sequitur, quòd homo tantum distinguitur ab animali ex natura rei . Et. per oppositum Illi funt idem ex natura rei, quæ sic fe habent, quod impossibile est aliquid ex natura. ret competere vni, quin illud idem comperat alteri, & fic homo erit idem fibimet ex natura rei, & breuiter illa possunt dici eadem ex natura rei, inquibus nulla apparet distinctio preter opus intelleúus, vel fialiquo modo diftir guntur, in ratione ratiocinante distinguntur, ficut dicerent Tho.

IIII. & V.

10

TERTIA distinctio est formalis, & hæc est du- Difinitio plex quædam pofitiua, & quædam negatiua, quæ di formalis. stinctio pater à Doct.in primo, dist.2. par.1.q.1.& dift.8.q.2. respondendo ad principalia argumenta. Distinctio formalis, & positiua est proprie interduas formalitates, & pro nunc hoc sufficiat, quòd quando vnum non includit aliud quidditatiue, & funt duæ formalitates, illa verè diftinguntur formaliter, ficut patet de animali, & rationali, & fimiliter de subiecto, & propria passione, & illa tantum. formaliter distinguntur positiue, quæ præsuppo-sita identitate essentiali, & reali dicunt suas formalitates, quarum vna non includit alia quidditatiue, & fic pofita identitate esfentiali, & reali animalis, & rationalis in homine, inter feanimal, & rationale formaliter diftinguntur, vt patet à Doct in primo, dift.8. vbi supra. Et talis distinctio formalis semper præsupponit distinctionem ex natura rei. Econtra verò illa funt eadem formaliter, que fic se habent, Identitus quod vnum formaliter, & quidditatiue includit formalis. aliud, & hoc dupliciter, aut adæquate, & conuerti-Inferim eft biliter, aut non adzquate, exemplum primi, diffini- idem forma tum includit quidditatiue, & adequate diffinitione, liter supe-& sichomo, & animal rationale sunt idem forma- riori, si obyliter adæquate, quia conuertibiliter, vnde bene fe- ciatur, quod liter adæquaté, quia conuertibiliter, vnde bené le- cintroginou quitur, homo eft idem formaliter animali rationa- controvingo li fic adæquaté, o quidditatiuè nihil aliud includit. afferit Sco-li fic adæquaté, o quidditatiuè nihil aliud includit. two: Dico, Econtra fequitur, animal rationale fic adæquaté quèd infe-dicit totam quidditatem hominis; quèd non exce- riss eff idë dit neque avective. & hoc mode non tantum hoc formelien dit, neque exceditur, & hoc modo non tantum ho- formaliter mo est idem formaliter animali, & rationali, sed superiori etiam animal rationale est ide formaliter homini. terminati-Exemplum secundi, scilicet de identitate formali ud.quia renon adæquata est de quolibet inferiori respectu latio forma superioris, quia inferius includit formaliter suum litaris iden fuperius, & eft idem formaliter fuo fuperiori, non tiratis fun-autem è contra, quia fuperius non eft idem forma-liter fuo inferiori, & hoc modo fortè intelligitur terminatur dictum Doct.in primo, diftinct.2 par.2. quættio. I. in inferiori. vbi tic dicit, voco autem identitatem formalem. vbi illud, quod dicitur fic idem includit illud, cui fic est idem in ratione sua formali, & per consequens in primo modo dicendi per fe. Si tamen volumus dicere, quòd etiam diffinitum fit idem formaliter diffinitioni, & non è contra. adhuc poffumus dicere, quòd est idem sibi adæquate, & couertibiliter, quia nihil aliud includit formaliter pertinens ad eius quidditatem. respectu verò superioris est idem formaliter: in adæquate tamen, quia vltra entitatem' superiorum includit differentias ad eius quidditatem pertinentes, & similiter homo, & fi sit idem formaliter rationali, quia includit illud quidditatiue, non tamen eft idem formaliter adæquate, cum rationale non dicat totam quidditatem hominis, quæ omnia bene nota. Nota etiam, quòd identitas formalis, fiuè adaquata, fiuè non adaquatastat cum distinctione ex natura rei, idest o sia. & b, puta diffinitio, & diffinitum fint eade forma.

Franc.Lych.in fec.Sent.Scoti.

C 3 liter,

Digitized by Google

substantia cidente.

Quomodo Creatur A pofit dici accidens.

res.

Diltin.

liter, diftiguunt tamen ex natura rei. De alia diftinctione formali negatiua, & non positiua, dico breuiter, quòd quando aliqua duo sic se habent, quòd præsupposita identitate essentiali, & reali no dicunt duas formalitates, sed vnum dicit formalitatem, & alund tantum gradum intrinsecum ipfius formalitatis, tantum formaliter, & negative distinguntur sic intelligendo, quod sunt non idem formaliter, vel non sunt idem formaliter, quia vnum no includit alud quidditatiue, & hoc modo deitas non est idem formaliter cum infinitate, quæ à Docto. inprimo, dift.3.q.1. ponitur gradus intrinsecus ellentiæ diuinæ, licet in quinta quæssio.quolib. videatur quodammodo dicere, quod sit de quidditate Dei, sed de hoc vide expositionem, quàm ibi feci, sufficit mihi, quòd gradus intrinlecus non fit idem formaliter cum eo, cuius est gradus, & hoc patet-à Doct in primo, dist.8.q.2. Et si inferatur a.& b. funt non idem formaliter, ergo diftinguuntur formaliter: negatur consequentia, quia in antecedente negatur formalitas: & in cosequente ponitur, idest quod in antecedente, cum dicitur, funt non idem. formaliter, non ponuntur dux formalitates, & in cosequente cum dicitur, distinguuntur formaliter, ponuntur actu duz formalitates, & sic intelligi debet illa consequentia, quàm negat Doct.in primo, dift.c.par, 2.q.1. funt non idem formaliter, ergo diftinguntur, formaliter, negat consequentiam proprer causam superius dictam, ista tamen distinctio formalis, & negatiua præsupponit distinctionem. ex natura rei, vt patet intuenti. QVAR TA distinctio dicitur distinctio essen-

essentia potest accipi multipliciter. primo pro en-

DiAlnatio essentialis. tialis, pro cuius intelligentia est aduertedum, quod Effentia poseft accipi multiplici-207 -

ligi .

clusio.

clusso.

clusio.

clusio.

titate quidditatiua, quæ tantum dicit este possibile, ficut dicimus ab eterno habet esse quidditatiuum fine esse possibile, sine esse intelligibile, quod est tan tum esse secundum quid. Alio modo accipitur effentia pro entitate fimpliciter. & hoc modo non diftinguitur ab existentia, vt infra diffuse exponam, & aliqualiter supra patuit dist. præsenti. q.2. & in pri-Diffinitio mo, dift. 36. & in tertio, dif.6. Secundo eft aduertendum, quod distinctio essentialis potest duplicater essentialis poreft dupli intelligi, aut qua eft inter quidditates , & quidditaeiter intel- tes habentes effe fecundum quid. & hoc dupliciter, aut inter quidditates specie distinctas, aut inter quidditates solo numero dist.nctas. Secudo potest dici distinctio essentialis, quæ est inter entitates esfentiales habétes esse fie fimpliciter, & hoc dupliciter, aut inter entitates estèntiales specifice distinctas, aut inter entitates essentiales solo numero differentes. Prima con- His præmifis dico quatuor conclusiones. Prima. Omnes entitates quidditatiuç habentes esse fe secundum quid modo præexposito specifice distinctæ distinguuutur essentialiter distinctione specifica. Se-Secunda cocunda omnes entitates quidditatiue folo numero differentes habetes effe fecundu quid diftinguntur effentialiter diftinctione tamé numerali, & quæ distinguntur essentialiter his modis non distinguntur realiter, accipiédo diftinctionem realem, vt in-Tertia con- fra exponant, quæ fundatur super existentiam. Tertia conclusio, omnes entitates essentiales habentes esse simpliciter, que non distinguentur realiter ab existentia, distinguntur essentialiter simpliciter diftinctione specifica.si talis distinctio est inter entitates essentiales specie distinctas. si verò est inter entitates effentiales folo numero differentes, tales entitates diffinguntur effentialiter numeraliter, vt patet de natura Ioannis, & Francisci. Quarta conclu-Onarta con sio est, quòd que cunque distinguntur estentialiter diffinctione fundata super entitate habente esse sim pliciter diftinguntur realiter, & hoc modo femper

#### Juæstio

distinctio essentialis infert realem, & econtra, quia ex quo distinctio realis est inter rem, & rem existétem, sequitur realiter numeraliter distinguntur, etiam essentialiter numeraliter distinguntur, & quæ realiter specifice distinguntur, eriam essentialiter specifice distinguntur, & loquor semper de distinctione reali, quæ proprie est inter rem, & re, quod dico propter realem diftinctionem personarum in divinis, que licet diffinctio fit inter alizo, & aliam subsistentiam, no tamen interaliam, & aliam rem propriè, quia alia, & alia res includie aliam, & aliam entitate estentialem. Si ergo distinctio estentialis accipitur, vt diftincta à diftinctione realisaccipitur distinctio essentialis, proutest inter aliam, & aliam quidditatem: & fi accipiatur, vt eft inter alia, & aliam effentiam debet accipi pro quanto, talis di ftinctio fundatur fuper effentiam, vt aliquo modo distincta ab existentia, quia tamen talis existentia est fimpliciter idem essentiæ, absolute, & simpliciter loquendo vna infert aliam. s. quòd realis infert es-fentialem, & è contra. Ex his que dicta sunt de Essentialis distinctione essentiali facile erir manifestum quid identitas sit identitas essentialis. Vnde identitas essentialis multipluipotest multipliciter contingere. primo accipiendo ter. essentiam pro quidditate potest esse identitas essentialis specifica, & numeralis: individua enim eiuldem speciei, vt sunt per se in prædicamento, & sunt idem essentialiter in specie specialissima, & adinuicem identitate tantum specifica. & fic intelligitur illa propolitio: co modo, quo indiuidua funt eiufdem speciei specialissimæinter se sunt idem identitate specifica. illa verò, quæ sunt in eodem numero constituendo ipsum, sunt idem essentialiter numeraliter, & fic natura cum sua singularitate in Francisco funt idem essentialiter

Aduerte tamen, quòd aliqua dicuntur idem. Alique effe essentialiter dupliciter, & hoc tam specifice, quam idem effennumeraliter, primo quando aliquid pertinet ad ef- tialiter dufentiam alterius & hoc modo dicimus, g homo, & pliciter. rationale sunt idem essentialiter, quia homo includit in sua essentia rationalitatem, & sicilla entitas essentialis, qua homo est ide rationali, vel superiori, non differt ab entitate formali, & hoc modo Doc. multoties vtitur identitate essentiali pro formali, & econtra, alio modo aliqua dicuntur idem essentialiter specifice, non quod vnum includat\_ aliud essentialiter, sed quia vnum no potest distingui specie abalio, quod tamen est sic intrinsecum alteri, quod est impossibile vnum intelligi fine altero, & hocmodo species specialissima, espropria passio Propria pas funt idem effentialiter, & talis idétitas effentialis nul fio effentia-lo modo potest dici identitas formalis, cu ibi vnum liter insfi ip non includat aliud quidditatiue, immo cum tali fi homini, idétitate estentiali stat distinctio formalis positiua, idest infere cum virunque dicat formalitatem, quarum vna. rabiliter, no in fuo intellectu quidditatuto non includit aliam. autem quod Sequitur etiam, quod entitas specifica, & gradus sit de eius eius intrinsecus suntidem essentialiter isto secundo esfentia. modo, quia gradus intrinsecus, est sic intimus, qu vnitas specifica non potest perfecte concipi sine gra du intrinseco, nec potest intelligi fine tali gradu: & maior infeparabilitas eft inter speciem, & gradum fuum, quam inter ipfam, & propriam passionem, & cum tali identitate essentiali nullo modu stat distinctio formalis positiua, que est inter duas formalitates, quia gradus intrinsecus non dicit formalitatem diftinctam ab eo, cuius est gradus, stat tame distinctio formalis negatiua. i.no entitas formalis eo modo, quo supra exposui. De identitate essentiali numerali potest dupliciter intelligi, primò, quòd illa dicuntur idem effen tialiter numeraliter, que fic fe habent, quod vnum est de constitutione alterius, fic.

Primæ

fit quod vnum in fuo effe de necessitate includato aliud, & hoc modo si individuum sit aliquod conftitutum ex natura, & hæcheitate eft idem essentialiter cum sua hacheitate, & similiter natura in tali individuo est idem essentialiter, & cum taliidentitate essentiali stat distinctio formalis saltem negatina, quia & fi indiuiduum includat hæcheitatem., vt constituitiuam, quæ tamen hæcheitas non pertinet ad entitatem quidditatiuam, ideo fequif, quòd funt non idem formaliter, nec sequitur, non pertinet ad entitatem quidditatium, ergo non funt idem ellentialiter numeraliter, quia & fi non pertineat ad entitatem quidditatiuam indiuidui, elt tamen fic idem indiniduo, quo'd est impossibile este vnum fine altero, & vnum intelligi fine altero. Dico etiam, o in Francisco natura, & hæcheitas suntidem ellentialiter numeraliter, & cum tali idécitate flat formalis diftincto, quia vnum non includit aliud in fuo intellectu quidditativo. Individuum. etiam, & gradus suus intrinsecus sunt idem essentialiter numeraliter, propter rationem superius dictam de idétitate specifica effentialis speciei, & gradus intrinseci, & cum tali identitate estentiali stat. non identitas formalis. Similiter individuum, & omnis propria pallio cotracta ad indiuiduum quorumcunque superiorum sunt idem essentialiter, qa est impossibile intelligere individuum fine passionibus omnium superioru, & cum tali identitate effentiali flat diftinctio formalis etiam positiua, cum vnum non includat aliud in suo intellectu quidditatiuo. Nota etiam, quòd cum identitate effentiali tă specifica, quâm numerali sumpta omnibus modis supradictis non stat, neque distinctio realis, neque identitas realis, quia talis identitas fundat proprie fuper existentiam, & fi aliquando concedatur; quòd funt idem realiter, impropriè tamen dicutur' idem realiter, vt cum fic præfcindatur ab omni exiftentia actuali, nisi dicatur, quòd sunt idem realiter potentialiter, quia quando sunt in actuali existêtia sunt idem realiter actualiter, quia omnia supradi-&a dicunt simpliciter eandem existentiam reddendo fingula fingulis.

Notabile.

1

10

- - -

Loquendo verò de illa identitate essentiali, que respicit rem in esse simpliciter, de qua supradixi, dicoaliquas conclusiones. prima, esfentia actu simpli citer eft idem effentialiter cum propria paffione, & cum passionibus omnium superiorum, & cum gra du intrinseco, quia est impossibile essentiam specificam in esse simpliciter esse sine omnibusistis: fi tamen essentia specifica possit intelligi habere verum effe simpliciter, quod dico, quia vt ipfa præscindie à fingularibus actu existentibus: nullum este simpli citer haber, vt patet à Doct.in isto secundo, distin. 3. q. 1. dum tamen intelligif in fingularibus actu exiftentibus habet verum elle simpliciter, & cum tali identitate effentiali, non stat proprie nec identitas, nec distinctio formalis, quia talis proprie loquedo præscindit ab actuali existentia. Dico etiam, quod f Franciscus, & Ioannes sunt idem essentialiter in. homine habente esse simpliciter, illa identitate, qua funt idem in homine, funt idem inter fe, & ficut in. homine no distinguuntur essentialiter & specifice, ita nec inter se distinguuntur essentialiter specifice. Et cum tali identitate essentiali omnibus modis su pradictis quantum ad esse simpliciter, stat idétitas sealis. De identitate effentiali numerali quo ad effe fimpliciter. dico, o in Francisco natura, & hæcheitas, & gradus intrinsecus, & omnis passio superiorú funt idem essentialiter, licet vnum no sit de essentia alterius, fed ficidem effentialiter, geft impoffibile vnum habere esse simpliciter fine omnibus istis, & cum tali idecitate effentiali semper stat idetitas rea-

lis numeralis, & quæ fic funt idem effentialiter in2 aliquo vno numero, cade idetitate effentiali numerali funt idem inter fe. Aduerte tamen, q in Francifco, & fi fit tantum vnum effe fimpliciter, & vna exi stentia simpliciter, possunt tamé in eo distingui plu res existentiz, que tamen omnes sunt vna realiter, nam in Francisco natura dicit propriam existentiam formaliter, & hæcheitas propriam, & proprie passiones propriam, & sic sunt plures existeriæ proprie faltem ex natura rei adinuicem diftinctæ, quæ tamen omnes in Francisco dicunt vnam existentia Nora & berealiter, & fimpliciter, quod bene nota pp multa oc ne. currentia, nec sequitur a. & b. dicunt aliam, & alia existentiam, realiter secundum aliam, & aliam ré: ergo realiter diftinguuntur, fed non fequitur a.& b. dicuntaliam, & aliam existériam secundum aliam, & aliam realitatem, vel fecundum aliam, & aliam. formalitatem : ergo realiter distinguuntur : non sequitur, quia plus significatur in consequente, quàm in antecedente. Aduerte etiam, quòd in composito habente veram effentiam simpliciter partes compo nentes sunt realiter distincta, & ab estentia compofiti, & à se inuicem, vt patet à Doct.in tertio, dis. non tamen dicuntur distingui essentialiter, nec specifice, nec numeraliter, quia que fic effentialiter di ftinguuntur, accipiendo femper essentialiter fecun-dum esse simpliciter sunt distinct æ essentiæ, sed par tes componêtes non funt distincte estentiz, nec specifice, nec numeraliter patet, nec tamé lequitur, non funt distincta essentia ab inuicem, nec à toto compolito: ergo fant idem essentialiter, patet in fimili, entitas, & gradus intrinsecus non sunt distinct for malitates, ergo sunt idem formaliter non sequitur. fic in propolito. Si tamen effentia fecundum effe fimpliciter partialiter accipiatur. dico, g partes effentiales constituentes totum essentialiter, essentialiter distinguuntur, & à seinuice, & à toto, quia vnu potest efferine altero, fi dicatur, o est de essentia al-terius, est idem essentialiter illi, & est de intrinseca ratione illius, concedo fecundam partem., & nego primam. Scilicet concedo istam, quod est de essentia alicuius eft de intrinseca ratione illius, istam tamen nego, quod est de essentia aliculus est idem esfentialitet illi, concedo tamen, q totum composi- Totum com tum est idem essentialiter partibus componétibus, positum est quia compositum essentiale includit illas essentiali- idem essenter, & fic concedo, quod compositum est realiter tialiter par idem partibus componétibus, tam fimul sumptis, tibus compo quàm feorfum fumptis, non tamen fequitur econ- nentibus, no tra. humanitas est idem essentialiter animæ intelle-Aiuz, & corpori organico.ergo anima intellectiua, ne paribus, & corpus organicum funt idem effentialiter huma-lem, & effen nitati: non sequitur, quia corpus, & anima possunt tialem deeffe fine humanitate, vt patet in triduo, & tamen\_ pendetiam; tam anima, quàm corpus est de essentia huma- partes verd nitatis.

IIII. & V.

20

Ĭ,

Si dicatur, nonne Doct. in tertio dift. 2. dicit., effe fine toquod totum estentiale realiter, & estentialiter diftin to propter guitur à partibus effentialibus seorsum sumptis, & mecessaria : simul sumptis, ergo non est idem essentialiter illis. inclusione, Dico, quòd verba Doctoris debent fanè intelligi, quamuis in intendit enim ibi probare, quod totum effentiale, ter ipfas fie dicat entitatem abfolutam aliam à partibus, & q fio totum effentiale, non fit tantum partes effentiales fimul fumptæ, vt dicit Commentator primo phy-ficorum com. 17. Et probat 1bi,quia a. & b. poffunt este fineab. ergo compositum ex a. & b. includit aliud,quam a. & b. Polito ergo, q totum ellentiale dicat entitatem absolutam aliam à partibus, cum dicit Doct. quòd tale totum diftinguitur realiter, & essentialiter à partibus, sic debet intelligi, quod partes effentiales vere,& realiter diftinguqur à toto,

Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti, **Ç** 4 non possunt



#### abri

litin.

to, quiz pollunt elle fine toto, no tamen totum realiter diftinguitur à partibus, quia est impossibile ipfum totum habere este absolutum, & reale fine par tibus constituentibus. Si dicatur, hoc videtur impossibile, quòd si a est idem essentialiter b. quòd b. non fit idem effentialiter a. dico quòd non fequitur hoc elle impossibile, quia hec est vera. homo est ide formaliter animali, & tamen hæc eft falfa, animal eft idem formaliter homini, vt supra exposui secundum verba Doct.in primo, dift. 2. par. 2. q. 1. in corpore quæftionis, & in responsione ad primum argumentum principale, ficest in proposito de toto effentiali, & de partibus, ex quo enim totum effentiale constat intrinseçõex partibus essentialibus, ita quod partes essentiales sunt de intrinseca ratione effentiali totius. Sequitur, quòd ipfum totum erit idem effentialiter, & realiter partibus, & non econtrà. Si dicatur, est impossibile quòd a includat b.

fecundum identitatem realem, & quod b. non lit

conuertibili, & aliud de conuertibili: in proposito

totum est idem realiter, non tamen couertibiliter.

subjectum verò est idem realiter propriè passioni

conuertibiliter, quia sicut homo est idem realiter

rifibilitati, ita ècontra, & ficut homo non potest efse fine risibilitate, ita nec ecotra. Si dicatur totum

essentiale, non distinguitur à suis partibus realiter, quia est impossible este fine illis, statim videur se-

qui, quòd relatto sit idem realiter cum fundamen-

Jico, quòd aliud est loqui de identitate non.

Obiettio,

5

idem realiter a

Responsio.

An totum essentiale tibus. Responsio.

Lycheti.

realis.

to, quia non potest elle fine illo, vt patet à Doct.in guario, dift.19. Dico, quòd non est timile, quia totum estentiale ficest idem sus parcibus, quod illæ parces sunt fit commu de instrinseca ratione iplius, ideo est impossibile inne fuis par- telligere humanitatem non intellectis partitus intrinfece componentibus non fic est de relatione, quia licet relatio non paffit intelligi, serutino, & fundamento non praintellectis, tamen in fuo effe quidditatiuo no includir fundamentam, & termi-. num, neoperunqt ad fuum sile, nifi tantum extrinfece, pro quanto funda ur in fundamento, & ter-

minaturad alind Si iterum dicatur compositu estentiale est aliud à partibus componétibus: ergo distinguitur estentualiter ab illis, confequentia est nota, quia aluid fa-

cit distinctionem. essentialem, antecedens patet à Docto. in tertio, dut. 2, qui fic arguit caufa intrinfe-Responsio. ce, quando causant, producunt aliudi ergo. Dico, quod & li hæc fit vera, corpus organicum, & anima intrinsece causant aliud, à quo essentialiter diftinguantur, non umen sequitur econtra, gillud caulatum intrinfece effentialiter diftinguatur à partibus intrinsece componentibus, vnde ly aliud, magis debet referri ad partes componentes, quàm ad compositum, idest a & b. producunt c.intrinsece, à quo possunt distingui realiter, quia c.potest corrumpi a.&b. non corruptis. Hæc quæ dixi potius Modefia innitendo rationibus dixi, quàm aliquibus exponétibus Doctorem aliter sentientibus, saluo tamen. femper meliori iudicio

Distinctio QVINTA est distinctio realis, quæ paru differt à distinctione effentiali sur esse simpliciter sumpta. dico tamen, quòd fi inter estentiam, & existentiam fit aliqualis diffinctio, vel ex natura rei, vel rationis (quæ qualis sit, exposui in tertio, dist.6.) distinctio realis loquedo in creaturis proprie fundatur super aliam, & aliam rem inquantum illæ res existunt, Quathor modis inne- ita quod immediatum fundamentum difunctionis figatur di- realis actualis eft res actu existens. Illa ergo distinfinitio rea guuntur realiter, & specifice, que sic se habent, op vnū actu potest existere sine alio, & semper loquor

# Qualtio

in creaturis, dummodo non fint relativa, quia vnum relatiuum non potest existere fine altero, & Primo per tamen realiter diftinguűtur. Et ralis diftinctio rea- viam genelis femper præsupponit distinctionem essentialem, rationis quia talis distinctio fundatur super essentia sola ra- Secundo per tione, vel forte ex natura rei distincta ab existentia, viam corruquæ existentia est immediatum fundamentum rea- prionis. Is distinctionis. Illa verò realiter actualiter, & solo viam originumero diffinguuntur, quorum vnum actu poteft nis. existere fine altero. Exceptis semper relatiuis, & cau Quarto per sa de necessitate absoluta necessario effectu causan-viam sepate, & conferuante, quia talis verè realiter diffingui- rationis exi tur ab effectu, & tamen non potest elle line effectu. ftentia. Sed hocinferius prolixius exponam. Et quæfic diftinguuntur, semper essentialiter diftinguunt, quia vhi est distincta existeria numeralis', ibi est distincta essentia numeralis, & vna semper infertaliam, & ecotra, non tamé vna est formaliter alia, patet quia realis distinctio respicit existetiam pro immediato fundamento. Et essentialis distinctio respicit essentiam pro immediato fundamento. Sed quid dicedu est de partibus compositi numeralis, an illæ distinguantur realiter numeraliter ad inuice, & a coposito, dico breuiter, o si loquamur de esse totius, quod participant (de quo vide Doct in isto secundo, di 6.17.) non diftinguuntur realiter numeraliter, quia vt fic funt trivnum numero, fi verò loquamur de entitate propria, & non participata. Dico, 9 difinguuntur, & numeraliter ab inuice, & à toto copolico, Vila distinctione reali facile est videre quid Conclusio sit proprie identitas realis, que proprie opponitur de identirealig diffinctioni. Et dice aliquas conclusiones. tate realis. prima idétitas realis formaliter fumpta proprié fun datur super identitate existentia, sic intelligendo, genistentia, que est immediatum fundamentum. realis identitatis sit talis existentia, q non dicit plures existentias, quarum vna possit intelligi este fine. alia, & hoc dico, quia in eadem existentia reali, super qua fundatur identitas realis, possunt intelligi plures existentiz ex natura rei diftinctz , quz fundantur super distinctis realitatibus ex natura rei inclusis in essentia, cuius est existentia, super qua immediate fundatur identitas realis, & fimiliter poffunt elle plutes existenliæ formaliter distincte iccundum formalitates inclusas in essentia, ad quam vt gradus intrinfecus immediate confequitur existentia, quæ est immediatum fundamentum identitatis realis, & hanc literam bene nota, quia ad multa villis eft. Secunda conclusio, illa funt idem Que fint realiter, & specifice, que conueniunt in aliqua exi- idem realistentia fundata in essentia habente esse simpliciter ter. fecundum vnitatem specificam, & sic quæ sunta idem realiter in tali tertio, eodem modo sunt idem inter se, idest quòd ficut sunt idem realiter specificeinter le sunt idem realiter specifice, & talis identitas realis infert identitatem essentialem, & econtra, licet vna non fit formaliter alia, vt supra exposin de distinctione reali. Tertia conclusio illa sunt idem realiter, & numeraliter, quæ fic se habentquèd est impossibile vnum existere fine altero, & hoc ex natura intrinfeca extremorum , vel alterius extremi, & per hoc excluduntur relatiua, & causa necessaria, & causatum necessario productum, quia licet vnum non possit esse sine altero, hoc tame non est ex repugnantia intrinseca extremorum, vel alterius extremi, de qua repugnantia infra patebit, ideo non sequitur, quòd fint idem realiter. Illa ergo funt idem realiter, quæ fic fe habent, g vnum repugnatesse fine altero, & hoc ex natura extremorum, vel alterius extremi, g pro tanto est, quia talis extrema talem existentiam includunt vnicam,& realem, gest impossibile ynum habere aliam existentiam.

fepa-

Primæ

feparabilem ab existentia alterius. & sic in Francisco natura humana, fingularitas, & omnis paffio fuperiorú, vt in Francisco sunt ide realiter in ipso, & ad inuicem, quia vt fic vnam tantum existentiam realé dicunt, licet possint esse plures ex natura rei, vel formales, vt fupra dixi. & talis realis idetitas numeralis infert identitatem essentialem eorundem inclusoru in Francisco, & contra, licet vna identitas non fit formaliter alia, quia identitas esfentialis immediate fundatur super entitate essentiali numerali secundu esse simpliciter, in qua entitate, possunt includi plures realitates ex natura rei, & plures formalitates, quæ tamen omnes fuot vna entitas effentialis; & realis.non quòd dicantur omnes de essentia illius, vt supra exposui. identitas verò realis numeralis immediate fundatur super existentia numerali, In qua tamen existentia includuntur plures existentiæ sa formaliter, quam ex natura rei diftincte, que tamé omnes sunt vna existentia realiter, licet non formaliter, & ex natura rei. Ista pro nunc sufficiant pro clariori, intellectu eorum, quæ hic dicuntur à Doctore. Nec. Vide autho- oportet pro nunc facere mentione de diffinctione,

lisainm.

rem forma- & identate eorum, que le totis, vel diftingutur, vel funt idem fubiectiue vel obrectiue, quia talis diftinctio vel identitas non est necessaria ad declaratione litter & Doctoris.

ANTEQVAM, Exponam litteram questionis adducoaliquas opiniones, que nituntur improbare opinionem Doctoris. & foluere argumenta fa cha contra opinionem Henrici, que probant relationem elle aliam rem à fundamento.quarum opinionum prima est Reuerendi Magistri Gulielmi

opin Ocha Ocham in primo diftinct. 30. q. 1. Qui subuluter ar-contra Scor. guit contra Doctoris doctrinam, & primo arguit fic, probando, quòd relatio non fit alia res realiter. distincta'à fundamento. Omnis res realiter distincta abaliare, potest intelligi illa alia non intellecta, & maxime fi neutra illarum reru fit pars alterius, Sed impoffibile est aliquam remique fit relatio intelligi fine omni alia re, ergo, maior videtur manifelta qa non plus dependet intellectio vnius rei totaliter disperatz ab alia re disparata, quà intellectio effectus

Argumenti ab intellectione caula fuz effentialis, fed non eft inconueniens effectum posseintelligi causa non intellecta.ergo codem modo, fi fimilitudo, vel alia relatio fit alia res ab absolutis, & à relatione correspondente no repugnat fibi intelligi nullo intellecto absoluto, & etiam nulla relatione alia intellecta.mino rem probo, quia fi aliquis intelligat fimilitudinem fortis, & fortem fine similitudine correspondente, poterit scire fortem esse similem, & tamen dubitare an sit alicui alteri similis, & codem modo poteritaliquis scire aliquemes se patrem, & tamen nescire an habeat filium immò etiam poterit ignorare an possit habere filium.

> Si dicatur, quòd talis apprehedens limilitudine fortis poterit nescire an sortes sit similis.contra,per istum non repugnat relationi intelligi intuitiue, ponatur ergo, quod, alíquis intuitiue apprehendatvtranque, talis vtique sciet sortem esse similem, sicut aliquis videns intuitiue albedinem in forte, scit fortem esse album.

> Si dicatur aliter, quod talis si videatintuitiue tam fortem, quàm similitudinem in sorte licet non videat intuitiue aliam fimilitudinem, poterit tamen scire fortem este similem alteri, licet nesciat cui fit fimllis.

> Sontra ponatur quòd talis intellectio intuitiva fimilitudinis fit fimpliciter prima in illo intellectu, ita quòd nunquàm prius nec intuitine nec abstracti ue intellexerit quamcunque similitudinem, talis no plus scier, quod ille est similis alicui alteri, qua quod

ista est causa alterius, nisi per deductionem rationis, & per consequens antequàm incipiat deducere peterit ignorare, & hoc eft propolitum.

IIII.&V.

Si dicatur aliter ad maiorem, quod vna relatio non potest intelligi fine alia, contra, secundum istos essentia diuma potest intelligi fine relatione quæ tamen est eadem realiter sibi ergo multo fortius vna res poterit intelligi fine alia realiter diftincta, & difperata.

Si dicatur, quòd non sequitur, quia nec identitas realis, nec diftinctio formalis est causa quare potest estentia intelligi, non intellecta paternitate. sed quia est talis natura. Sed hoc non valet, quia eadem Effentia difacilitate dicam quod effentia diuina est talis natura uina poreft quod non poteft intelligi paternitate, & ita nulla vi- intelligi fine detur ratio posse allignari quare vnum individuum relatione. non possi intelligi alio individuo totaliter disperato non intellecto, quia non potest dari aliqua ratio. quare voum non possit intelligi alio non intellecto, nisi quia vel sunt idem realiter quod non datur in proposito, vel quia vnum dependet ab alio esfentialiter, & hoc non potest dari in proposito, quia effentialius dependet quodlibet absolutum creatum à Deo, quàm quæcumque relatio ab alia, & tamé potest creatum intelligi non intellecto Deo, fiout potest videri corporaliter non viso Deo corporaliter. Vel quia vnum necessariò coexigitaliud,& hoc no potett dari in proposito, quia magis necessario, vel æquè coexigit quælibet creatura Deum, quàm vna relatio aliam relationem, & tanten hocnon obftante potest creatura intelligi non intellecto Deo, ergo fimiliter in propetito.

J Si dicatur, quòd nulla istaru est ratio, sed ratio est quia resest talis natura, &ideo nulla alia causa est quærenda, nili quia est relatio sed hoc non sufficit, quiz nihil debet poni, fine ratione affignata nifi fit per se notum, vel per experiétiam scitum, vel per auctoritatem scripturæ facræ approbatum, fed illud non est per se notum, quia multi subtiles & exer citati hoc negant. Nec etiam per experientiam eft scitu, quia nullus de hoc potuit experiri sicut patet manifeste, nec potest dici tertium, quia ista quomodo excludit omnem auctoritatem, Similiter tunc non esset relatio ponéda propter rationem, sed precise propter auctoritatem scripturæ facræ, quod tamé negant, ergo qua ratione relatio vna fi fit alia res non poteft intelligi alia re disperata non intellecta. debet ratio allignari, vel non est propter rationé ponendum. Similiter tuc eadem facilitate dicam, quòd substantia non potest intelligi sine qualitate, vel econuer fo, & non est alia ratio quærenda, nisi quòd fabitantia eft substantia, & qualitas eft qualitas, quæ non conuenienter dicuntur. Confirmatur quia non maior est inseparabilitas aliquotum realium in intellectu, quàm in fubiccto, fed iftæ res funt separabi les quantum ab subiectum, quia vna illarum potest effe in aliquo fubiecto, in quo non eft alia, ergo eadem ratione poterüt fic separari in intellectu, quòd vna intelligatur alia non intellecta.

Secundo arguo fic, in omni modo relatiuoru, & in oi predicameto relativo oportet aliqua extre- secudu ari ma summe distare, ergo potest aliqua res fieri i vno gumentum extremo nulla re posita facta in alia, ergo si rela- principale. tio fitalia res, potest vni extremo aduenire aliqua relatio nulla facta in alio extremo. Confirmatur quia omnis creatura agit in determinata distantia, fiant ergo talia duo extrema extra illam determinatam distantiam\_, hoc posito poterit aliquod agens crea+ tum secundum conuentem distantiam approximari vni extremo, & in proportionate distare ab altero extremo, ergo poterit habere effectum fuum in illo extremo nihil caufando in alio. Verbi gratia

2 I

# Distin.

# Qualtio

fint duo corpora vium album aliud nigrum, & tätum dutent per potetiam diuinam, quòd quodcunque agens creatum eft præfens vni eft/lufficienter approximatum ad caufandum quemcunque effectim, fue relatium, fue abfolutum in alio extremo, hoc pofito poterir per diuinam potentiam aliquod actiuum respectu albedinis debite applicati corpori nigro, & per confequens caufabit albedine in illo corpore nigro, nihil caufando in alio corpore albo respectu cuius improportionabiliter distat, & tunc erunt duo corpora alba, & per confequens fimilia, & tamé nihil reale caufatur de nouo in alio. Ergo illa fimilitudo non eft alia res, ficut isti ponunt. Et eodem modo arguo de quibus cunque relativis alijs.

ipri

Fretto fic fecundum istos, Deus potest facere omne absolutum fine omni posteriori, ergo eadem ratione poterit Deus facere duo alba absoluta fipe omni posteriori. ergo fine omni tali relatione & tamen ulla erunt fimilia, ergo fimiliudo talis no est alia res.

9 Si dicatur, quòd erunt fimilia non tamen per fimilitudinem. Contra frimilitudo fit alia res tunc fumilitudo, & fimile habebunt fe ficut album, & albeduergo ficut impossibile est aliquod esse album fine albedine, qua fit alia res, ita impossibile est aliquod esse fimile fine; fimilitudine, qua fit alia res. Similiter frustra poneretur runc fimilitudo esse alia res, fi fine tali realia aliqua possunt ess à fubiecto, fi subiectum potest fine talie est alia res.

Quartum arg.

· . . . . . . . .

12

9 Quarto arguo fic. Qua ratione vna relatio effet alia rus ab abfolinis, & calia, & per confequens qua ratione fimilitudo, æqualitas paternitas, filiatio, & fic de alijs effent tales res aliæ, eadem ratione diuerfi ias, diftinctio, & buiufinodi effent res aliæ. Sed talia non funt res aliæ, ergo, & c.minorem probo, quia fi diftinctio, vel diventitas fit res alia ab abfolutis, ergo illa diverfitas diftinguitur ab abfoluto, & per confe qués realiter refertur ad illam rem abfolutam, ergo alia relatione, & per confequens illa relatio fecunda effet diuerfa realiter à prima, per aliam relationem eff diuerfa, & de illa arguo, quòd erit illa diuerfa per aliam telationem, & crit proceffus in infinitum, ita quòd in qualibet recrunt res realiter infinitæ, quod ett abfurdum.

Nota,& benè.

• ¶ Contra istam responsionem arguo primo fic. Vbicunque sunt distincti termini aliquarum relationum, ibi sunt distincta relationes, quia relatio secundum sitos est ad aliquid, ergo ad distinctum est distincta, quia vnius relationis est tantum vnus terminus, sicut istius similitudinis in sorte, vel illius paternitas in sorte, terminus est filius, vel a'iud album. terminus auté istius alietatis, qua ista relatio est alia à suo fundamen o est ipsum fundamentu, ergo ista relatio, & ista alietas realiter distinguntur.

11 ¶ Præterea fi fortes eft fimilis Platoni, ergo illa fimihtudo eft fimilis ifti fimilitudini, & eadem ratione illa fecúda fimilitudo eft fimilis alteri fimilitudini,& fic eft proceffus in infinitum.

¶ Ad istud respondetur vbi prius, quòd status est in secundo, quod declaratur in simili de identitate, quia accipiantur prima fundamenta. Sortes scilicet, & Plato, Inter quæ est identitas mutua, & dicatur illa in Sorte.a. & illa in Platone.b. identitas.a.ad.b.dicatur.c. & illa identitas econuerso dicatur.d.tunc di citur quòd.a.differt à Sorte., quia Sortes potest esse sine termino eius, & ipsa non potest esse potest esse ino. a. tamen non differt a.c. Sed.c. est idem sibi, quia a.nó potest esse interminio est. a. esse nist i tam fundamentum eius, quod est.c. quia terminus eius fit, sed fundamento eius, & termino ipsius. c. existen ubus necessario erit. c. ergo contradictio est. a. esse fine.c. & c. formaliter inest. a. quia.a. dicitur idéista identitate, quæ est.c. ergo.c. est idem ipsi.a. & per cofequens erit status.

Contra istud primo sic, quamuis identitas Sortis ad Platonem non poteft effe fine identitate correspondente Platoni ad Sortem, tamen identitas Sortis ad Platonem poteft effe fine identitate Ioannis ad Paulum, ergo identitas Sortis ad Platonem. differt realiter ab illa identitate, que est eadem cum identitate Ioannis ad Paulum. Et vitra arguo, quando aliqua funt eiusdem rationis, si aliquod eorum refertur ad aliud alia relatione realiter diffindta, illud ide refertur realiter relatione diftincta ciusde rationis, sed omnes istæ identitates sunt eiusdem rationis, ergo fi identitas Sortis ad Platonem refertur ad identitation Ioannis ad Paulum diftincta relatione, codem modo refertur ad identitatem Platonis ad Sortem, & per consequens non etit status in fecundo. Et codem modo poteít probari, quod non erit flatus in terrio, nec in quarto, & fic in infinitum, quia lemper potest accipi aliqua relatio totaliter di sperata, fine qua poterir esfe llia accepta, & hoc euidenter posser oftendi in continuis voi funt partes ac ceptabiles in infinitum, etiam disperatæ.

Præterea fi a.non diftinguitur realiter a. c. quia a.non poteft effe fine.c. & Sortes diftinguitur realiter ab a.quia poteft effe fine.a. fine termino ipfius, a.tunc atguo fic, volo, quòd alietas qua.a.diftinguitur realiter à Sorte, fit.e. & alietas, qua Sortes diftinguitur realiter ab a.fit.f.tūc arguo fic. Sortes poteft effe fine.f.& fine termino ipfius.f.ergo Sortes diftin guitur realiter ab.f.ergo eft relatio vna media.Inter Sortem, & a.qua Sortes diftinguitur realiter ab a. & eodem modo poteft argui in infinitum.

¶ Si dicatur quauis.f. diffinguitur realiter à Sorte, non tamen diffinguitur realiter ab. a.quia.a.non poteft effe fine.f. & ita eft status in secundo.

¶Contra quamuis fecudum iftum relatio poffit An relatio effe idem cum fundamento, non poteft tamen rela- poffit effe idd rio realisidem realiter effe cum termino. Sed termi cum fundanus-ipfius. f.eft.a. ergo non poteft effe idem realiter mente. cú.a.ptæterea vbi prius ipfe oftendit, o relatio creaturæ ad Deum non differt realiter à creatura, & arguit fic, quod vniformiter df de omni alio a termino nulli dicto ad terminum accidit. Sed talis relatio cóis omni creaturæ vniformiter df de omni alio à Deo ad ipfum Deum.ergo nulli accidit, & ita eft ide fundamento.maiorem probat, quia fi alicui accideret pari ratione & alteri ; vt puta fi relatio effectus ad caufam accideret lapidi , & per confequens effet res alia à lapide pari ratione habeeret ip fam relatio nem effectus ad deum, & tunc accideret fibi alia relatio effectus , & illa effet relatio, & fic in infinitum eodem modo arguo in propofito.

9 Quod vniformiter dī de omni alio à termino, nulli dicto ad terminū accidit. Sed talis relatio cois omnibus. dentitatibus talis rationis ad istam idetitatem quæ df a vniformiter dī de omni alia identitate ad istam identitatem, quæ est a ergo omni, vel nulli accidit. Sed non accidit nulli, quia alicui accidit



dit scilicet identati disperata, sicut prius argutum eft. ergo omnis identitas est eadem illi identitati,quæ eft aper aliam identitatem fibi additam, & ita stat primum argumentum.

Si dicatur, 'q identitas non vniformiter conuenit talibus identitatibus ad ipfum, quia vna illarum. scilicet disperata est eadem per aliam identitatem, quia poteft effe fine illa, & econuerfo, & alia eft eadem feipla, quia non potest effe fine ea, & hoc non fufficit diceretur enim ita faciliter, quòd relatio effectus ad primam causam non vniformiter conuenit omni creaturæ, quia conuenit creaturæ abfolutè, mediante relatione, que fit alia res, fed creature, quæ eft relatio conuenit fine tali relatione media. æque enim faciliter dicitur vnum ficut reliquum.

Præterea secundum istum vbi prius, sicut contradictio dicta de aliquibus est via concludendi diftinctionem, ita impossibilitas recipiendi prædicationem contradictoriorum, & pertinentium ad effe est via cocludendi identitatem in esse, ex hoc arguo fic, fimilitudo Sortis ad Platonem no poteft e fie line fimilitudine Platonis ad Sortem fine contradictione,nec econuerío fecuadum iltos, ergo ilta fimilitudo est realiter illa, & fimilitudo fortis ad Platonem. non est subiectiue in in Platone, nec est in sorte; quare manifestum est, quod nullibi est subiective, & non est substantia secundum istos, ergo nec est subftantia, nec est accidens, & ita non erit talis res, sicut ifti imaginantur.

Si dicatur, quòd propositio accepta est vera, vbi vnum proprie ineft alteri, ficut accipit in propofitione sua, contra, vbi vnum propriè inest alteri vnum realiter diftinguitur ab alio, quia nihil proprie inest sibijplisergo propositio sicaccepta, cum proprie ineft alteri includit contradictionem, & per consequens nihil valet ad proposium.

Si dicatur, quòd quando vnum non poteft elle fine alio, & tamen diffinguitur realiter, hoc eft quia funt fimul natura. & ita eft in proposito, quod ista dux relationes sunt simul natura hoc non sufficit, quia quæro quid intelligas per elle simul natura.aut quòd includit contradictionem vnum esse fine altero, aut quod vnum dependet ab alio, aut quia funt æque perfecte fi primo modo fic accipis, quòd creatura est prior relatione, est petere quod deberes probare, quia de hoc est quæstio an scilicet isto modo creatura fit prior relatione. Si fecundo modo, igitur in proposito illæ duæ similitudines non sunt fimul natura. Si tertio modo, ergo paternitas, & filiatio non essent limul natura, quia cum fint alterius rationis fecundum istos, vna est perfectior alia. ergo fi ratio fua fit bona zque probat, quòd vna fimilitudo non diftinguitur realiter ab alia ficut probat, quòd vna creatura non distingunur realiter à relatione Dei ad creaturam.

Argnment ü

elusionem.

Secundo Arguo in speciali contra disersos mo in speciali dos relatiuorum, primo autem contra eum, qui po contra pre- nitur ab eis primus modus.modo numeri, vel vnius didam con- & cuiutinodi funt duplum, dimidium, fimile, çquale, & idem, & quod ista non funt aliæres, probo per rationem ittus, perquain probat, quòd relatio crea turæ ad Deum non fit alia res, & arguo fic. Illa quæ proprie in funt aliquibus, & illa non possunt este sine illis fine contradictione funt eadem realiter cum illis, sed istæ similitudines proprie in suntistis albis. & iftæ æqualitates iftis æqualibus, & iftæ identitates Istis endem, & ista dupleitas, & ista dimidietas istis duplo,& ifti dimidio; & impossibile eft fine contradictione ista alba effe tine istis timilitudinibus, & ista æqualia fine ittis æqualitatibus, & fic de alijs, ergo iftæ relationes funt idé realiter cum iftis absolutis. maiorem probo, quia qua ratione.idem quod pro-

prie dicitur inesse alij, aut sine quo, illud non potest esse fine contradictione est idem fibi realiter, eadem ratione illa, quæ proprie in funt aliquibus, fine quibus non possunt esse sine contradictione sunt eadem realiter illis, quia non est maior ratio, quare aliquod distinctum realiter ab aliquo possit esse fine illo quàm quòd alia diftincta realiter ab aliquibus poffunt este fine illis, eandem etiam maiorem probo sicut iple suam, quia dicit iple, quòd si à non potest esse fine b. aura. hoc est propter identitatem b. ad a.aut propter prioritate b. ad a. aut propter fimultatem innatura, ergo si b.non sit prius naturaliter a. necessario simul natura, & a.non potest este absque b.sequitur quod a.sit idem realiter cum b.eodem. modo arguo ego. Si a. & b.non poffunt effe fine c. & daut hoc est proptet prioritatem c. & d.ad a. & b. aut propter simultatem in natura.aut propter identitatem, fed in propolito istz duz fimilitudines. nec funt priora iftis nec fimul natura ficut ifti concedut, & fine istis non possunt esse ista alba, ergo hoc est propter identitatem duarum similitudinum cum iftis, & ita illa propositio generaliter accepta est vera, si propositio sua sit vera, quia non est maior ratio, quod Deus possit facere prius fine posteriori, quam quod pollit facere priora fine posterioribus, poste facere maior etiam patet per cos quo ad primam partem, prins fine po quia sicut similitudo secundum cos proprie inest steriori. fimili ita habent dicere, quòd fimilitudines propriè in funt fimilitudinibus, vel albis, & codem modo de alijsalia etiam pars eit manifesta, quia quòd aliqua non transmutata, nec secundum quantitatem, nec fecundum locum fint primò æqualia, & postea non fiat æqualia est manifesta contradictio, & codem. modo, quodaliquid fit primo duplum, & non fit minus, nec maius quam prius, & codem modo il-Jud, quod eft dimidium, & tamen quod non fit duplum sigut prius est manifesta contradictio.similiter est de codem, & diserso, quòd aliqua non transinutata secundum substantias primo sint eadem vel dinerfa, & postea non sint eadem, vel diuersa est manifesta contradictio. Idem argumentum posset fieri contra secundum modum relatiuorum, qui ponitur modus potentiæ. Sed contra illum arguo magis in speciali, & probo, quòd causalitas qua aliquid dicitur causa alterius non dicit rem aliam, sicut isti imaginantur, & eodem modo paternitas, qua aliquis dicitur pater filij non fit alia res, quia fi ilta caulalitas, vel productio fit alia tes, aut ergo est prior natura effectu producto, aut fimul natura, vel posterior natura. non prior natura, quia secundum istos relatio estentialiter dependet tam à fundameto,quàm à termino; & per consequens neutrum est prius natura. sed effectus productus est terminus secundum istos.ergo non est prior natura termino. fic secundum eos correlativas sunt simulinatura. sed respectus effectus non est prior natura ipso effectu ergo nec respectus caufæ est prior natura, & eodem modo patet, quòd non simul natura cum illo effectu, nec potest poni, quòd posterius natura, quia tunc prius effectus in rerum natura, quam produceretur, & per consequens secundum modú eorum loquendi effectus in primo instanti natura, in quo effet non effet productus, & certum eft, quod nihil producitur de nouo postquàm est ergo nun+ quain effectus produceretur de nouo à quacunque cauafa creata, quòd eft abfurdum.

IIII.&V.

30

Præterea lequeretur illud ablurdu,quod quodliberagens creatum quandocunque aliquid caufaret, quòd necessàriò primò mutaretur, & moueretur ad aliquam veram rem politiuam, & ita quandocunque sol calefaceret ista inferiora oporteret, quòd reciperet de nouo tot res nouas, quot res calefacit.

An Deus

lefacit.Ex hoc arguo vltra. fi quado fol calefacit hoc fignum, fol recipit vnam nouam rem in feipfo, & in isto ligno sunt partes infinitæ ergo infinitæ tales res reciperentur in sole. Et si dicatur, quòd lignum est vna res habens tamen infinitas partes in potentia, vel eiusdem proportionis.

Contra possibile est solemalicui passo ficapproximari, quod totus fol, siuè totus teneatur cathegorematice, fiue fincathegorematice poterit age re in illum passum.tunc accipio vnam modicissima partem solis, quæ poterit agere in totum illud paffum. fecundum quod totum tenetur fincathegorematice in illa parte folis erunt tot nouz res, quot funt partes in illo passo, quia qualibet acceptabilis vere patitur ab illa parte ergo quelibet habet respe-Aum correspondentem in illa parte, & tales partes infinitæ funt. ergo tales res infinitæ correspondent in eadem parte solis, quod est inconueniens,

¶ Et si dicatur, quòd nulla pars habet respectum sed totu.contra, aliqua pars potest habere vná qua-litatem alia parte habére qualitatem contrariam.er go tunc etiam habet talem respectum.ergo non repugnat parti habere talem respectum. Pręterea anima intellectiua, vel aliquis actus exi

stens in ea potest immutare corpus quantum. sicut patet per experientiam, quod per triftitiam existentem in parte intellectiua immutatur corpus. ergo tuncin anima intellectiua, vel in aliquo actu ipfius animæ, qui erit indivisibilis ficut ipfa est indivisibilis reciperentur tot respectus, quot sunt partes corporis immutati. & ita cum illæ partes fint infinitæ correspondebunt in anima res nouæ infinitæ.

Præterea contra tales relationes, que ponuntur dupleitas, æqualitas, dimidietas, & huiuímodi. arguo fic.accipio dupleitatem respectu alicuius dimi dij.& quæro si sit vna res distincta aut est diuisibilis, aut indiuisibilis non potest dici indiuisibilis, cu nul. lum accidens indivisibile potest esse primo in subie to diuisibili. Secudu ga fi sit indiuisibilis oportet, g fit tota in toto, & tota in qualibet parte. fic etiam elt de anima intellectiua, quæ quia est indiuisibilis, & eft indinisi- eft in corpore ideo eft tota in toto corpore, & in qualibet parte. ergo similiter illa dupleitas indiuisibilis est tota in toto duplo, & in qualibet eius parte. & fimiliter dimidietas in toto dimidio, & in qualibet eius parte, & tunc in quocunque est aliqua forma illius potest verè denominari à tali forma, ficut in quocunque est albedo, primò illud verè potest dici album.ergo fi ista dupleitas fit in qualibet parte quælibet pars erit vere dupla respectu eiusdem, & per confequens aliqua pars erit minor aliquo, & du plum respectu eiusdem, si autem ista duplicitas sit accidens diuisibile, aut ergo est diuisibile in parte eiusdem rationis, aut alterius rationis, si in partes eiusdem rationis.ergo eodē modo erit pars dupla ficut totum est duplum, quod est manifeste falsum, fi fit diuisibile in partes alterius rationis. Contra, ipfi ponút, quòd accidens non componitur ex partibus alterius rationis, fimiliter quadocunque partes alterius rationis faciunt aliquod per se vnum se habent ficut materia, & forma, & nunquam diftinguntur loco, & fubiecto. ergo in qualibet parte duplices funt omnes ille partes, & per consequens omnesillæ partes facerent duplicitatem, & ita adhuc quælibet pars erit dupla, & eodem modo poteft argui de æqualitate, & de multis talibus.

Exemplum de Anathomia.

Anima in-

**n**ellectiua

bilis.

f Et si dicatur, quòd propositio assumpta non est vera ficut patet in anathomia, quòd non qualibet pars hominis est homo, etiam vbi concurrunt, tam materia, quá forma hoc non fufficit, quia quidquid fit de talibus, que habent diuersas formas substatiales: tamen ybi eft tantum yna forma fubitantialis, &

materia, & accidentia sunt consimilia in omnibus partibus, ibi oportet, quòd aliquæ partes, & totum. Sint eiufde rationis. Sed fic non poteft poni in proposito, quia si i qualibet parte esset talis forma alterius rationis, sequeretur, quod essent infinitæres alterius rationis in eodem quato. Et si diceretur proteruiendo, quòd aliquod quantum est duplum respectu alterius, & quod ista duplicitas non est nisi in toto, quia includit dimidietatem, quæ est in aliqua parte fui, quia 4 pars sui est dimidia respectu alicuius, respectu cuius ipsum totum est duplum, & media pars est æqualis sibi, & sic de alijs, quia quælibet ipfius haber aliquem respectum, respectu ipfius, respectu cuius torum eft duplum.sed vna habet respectu qualitatis, alia dimidictatis, & fic de alijs, ex ifto inquam sequitur, quòd erunt infinitæ resalterius ra tionis in isto duplo, quia nulla pars habet candem. proportionem respectu eiusdem, quam habet aliapars.ergo quot funt partes eiusdem proportionis, tot erunt infinitæ proportiones alterins, & alterius rationis.Nec fufficit proteruiendo dicere, quòd ifte respectus est in toto, & in nulla parte, nec secundum se totum, nec secundum talem sui partem, quia hoc non eft imaginabile, quòd aliquod verum accidens informás subiectum sit informatiue in aliquo subiecto, & tamen non subiectiue, necaliqua pars in aliqua parte subiecti.

Qualtio

HIC respondet Ocham ad rationes. Ad prima diceret, quod maior est vera, quia fi a.est q b.non cham ad ra eft, sequitur quod non sunt idem realiter, ad mino- tiones Scoti. rem quando dicitur, quod multæ funt, relationes; Ad prima. abique quibus possunt esse fundata dicerent, quòd proprie & de virtute fermonis loquendo hoc est ve rum, quia relationes non funt nifi intentiones, vel conceptus in anima, & iste certe non sunt idem cum rebus extra, & ideo non concludit, quòd funt extrema realiter diftincta.

¶ Et si dicatur, quòd hoc album potest esse, quá-uis non sit simile, & tamen potest fieri simile, & túc habuit aliquid quòd non habuit quando non erat simile. Ad illud dicerent facilius, quòd hoc album, quod modo non est simile potest fieri simile no per aduentum alicuius rei sibi, sed per hoc solum, quod fit vnum aliud album, quia ad hoc quod fit fimile, & prius non fuit fimile, non requiritur plus, mit quòd aliquid modo fit album, quod prius non fuit album

**9** Et fi dicatur, quod fimilirudo eft in hoc albo, & illud aliud album non eft in hocalbo, ergo fimilitudo dicitaliquid aliud, quàm hoc album, & illud album.Ad istud dico, quod propriè loquendo, de virtute fermonis non est concedendum, quod timilitudo estin hocalbo, quia propriè loquendo non est, nisi quidam conceptus, vel intentio, vel nomen, quod importat plura alba. Vnde sicut alij haben dicere, quòd causalitas non est totaliter in Deo quamuis Deus fit realiter caufatiuus, vel ponatur vnum abstractum correspondens creanti, sicut crea tiuitas correspondet creatiuo, & ponatur quod fit creatio, & tunc non est verum dicere, ouod cieauo est realiter in Deo; quia tunc Deus aliquid realiter haberet in fe, quod prius non habuit, nam ante mudi creationem hæc fuit falls, creatio est Deus, vel econuerfo, eodem modo dico, quòd preprietoqué do, hæc fimilitudo non eft in hocalbo, ficut enim. conceditur, quòd Deus realiter est creations, vel creans quamuis creatio non fit realiter in Deolita debet concedi, quòd hoc album est realiter simile, quàmuis fimilitudo non fit in hocalbo. Vnde illud argumétum probat æqualiter, quòd creatio est alia res à creatura, & à Deo; quia non minus potest esse hoc album fimile fine fimilitudine, quam pot Deus creans

Digitized by Google

Solutio O-

creans esse line creatione. ita realiter est Deus creas, & poteft non effe creans, ficut hoc album eft realiter fimile, & poteft non esse fimile'. Nec valet dicere, g creatio est respectus rationis, Tum quia æque facili ter diceretur, quòd fimilitudo est respectus rationis,& fic de omnibus talibus. Tum quia ficut postea oftendetur non potest esse talis respectus rationis, ficut isti imaginantur de respectibus.

Compositio Coluta.

dam.

¶Ad primam confirmationem de compositione ho dicit pre- dicerent forte, quod compositio non præcise dicit cife duo ab duo abfoluta, puta materiam, & formam, fed dicit ista,&quod nihil corporale sit medium\_inter ista, & ideo forte dicerent, quod non est possibile formam effe, & materiam effe, & quod nihil eft medium corporale interista. & tamen quod non sitcompositum. Ista tamen responsio declarabitur in

Ad fecun-fequentibus magis. 9 Per idem dicerent ad 2.quod approximatio no tantum importat illa duo absoluta, sed etiam importat, quòd nihil impediens fit medium inter illa, & ideo quado nihil est mediú inter illa impediens, & illa funt, tunc vnum poterit agere in reliquum, quando autem est aliquod impedimentum mediu, tunc non oportet, quod vnum agat in reliquum, vn de ista ratio est cotra eos, quia accipio luminosum, & illuminabile, fi aliquod corpus opacum interponitur, certum est, quòd non agit, à moto autem illo fine omni acquifito luminofo, vel illuminabili poteritilluminare, ergo possibile est, quòd aliqua duo sic se habeant, quod vnum agat in reliquum propter solam mutatiouem localem vnius, vel alterius, immo propter folam corruptionem alicuius alterius, puta fi opacitas in corpore opaco corrumperetur, & tamen neutri aliquod nouum addatur. Ita dico in proposito, quòd approximatum alteri po-test agere in ipsum, & non approximatum non potest agere in ipsum, non est ex hoc, quòd approximatum habeat aliquam veram rem in fe formaliter quam non habet quando non eft approximatum, fed hoc eft, quia quado est approximatum nihil im-pediens interponitur ; quado autem non est approximatum aliquod impedimentum. interponitur. Nam etiamaer magnæ quancitatis poterit impedire aliquando fi fit medius.

9 Per hoc argumentum vlterius dico, quòd fieut caufæ possunt causare aliquid quod prius non pote rant causare, fine omni re alia addita formaliter cuicunque illarum causarum. Sed propter folam amotionem medij impedientis, ita aliquando fecudum istos poterunt partes componere fine omni re addita cuicunque illarum causarum, sed propter hoc folum, quòd nunc non eft medium inter materiam, & formam, Isti etiam dicerent, quòd non est possibile, quòd tales partes alterius rationis aliquando componerent per se vnum, & aliquando non componerent, ipsis tamen partibus omnibus manentibus.

Ad aliud. Cocedo maiorem, Sed dico ad mino-Al pertiã. rem, quòd fundamentum non continet per identitatem, nec fimul, nec fuccelliue tales relationes, quia hæc eft falfa. Sortes eft realiter fimilitudo, & Sortes est realiter dissimilitudo, &ideo non pono, quòd relatio non est fundamentum. Sed tantum intentio, & conceptus in anima importans plura absoluta, vel plura abfolute, sicut populus est plures homi nes, & nullus homo est populus. Que tamen istarum propositionum sit magis secundum proprietatem fermonis, pertinet magis ad logicum discute re,quàm ad theologum.

Per idem ad aliud. Concedo maiorem. Sed ad Al quar:a. minorem dico, quòd hac est fimpliciter falfa. Plures relationes sunt in eodem fundamento realiter,

ficut hæc eft falla simpliciter, plures similitudines funt ide fundamentum realiter, cuius ratio est, quia similitudo sic posita in abstracto non potest stare, nifi pro intentione in anima, vel pro pluribus, quorum quodlibet eft simile, ficut populus non potest stare pro pluribus, & ideo, ficut vtraque illarum est falsa. plures intentiones, vel coceptus in anima funt in codem fundamento realiter, & fimiliter illa plura,quorum quodlibet est simile sunt in eodem fundamento realiter. Ita hec est falsa simpliciter. Plures relationes, vel plures fimilitudines funt realiter in codem subiecto.

IIII. & V.

Et si dicatur, quòd omnis relatio fundatur in Quomodo aliquo fundamento, dico quòd fi accipiatur funda- omnis relamentum realiter pro inhærere, & non pro deno- tio fundaminare in prædicatione, quòd hæc est simpliciter tur in alifalfa, fed aliter eft vera.

Ad aliud per idem, quòd fundamentum non Ad quinta. continet per identitatem, fimilitudinem, vel relationem, & ideo non omne albius est similius. Ad aliud per idem. Tales relationes non continentur per identitatem in rebus, & ideo argumentum non concludi

9 Ad aliud dico, ficut alias patebit, quod relatio rationis no est aliqua res rationis à suo fundamento illo modo, quo isti imaginantur, sed verum est, quòd non est suum fundamentum, ita nec relatio realis non est fundamentum.

Ad alias rationes contra vnum modum ponendi, q relatio non est alia res, sed tantum est in intel-lectu. Dico, quòd non est imaginandum secundum istam opinionem, quòd relatio isto modo sit tantum in intellectu, quòd nihil verè fit tale, nifi propter actum intellectus, & propter aliquid cau-fatum in intellectu, puta quòd Sottes non fit fimilis Platoni, nisi propter actu intellectus, ficut Sortes non potest dici subiectum, vet prædicatum, nisi propter actum intellectus. Sed sic est imaginandum, quod intellectus nihil plus facit ad hoc, quod Sortes fit fimilis, quam ad hoc, quod Sortes fit albus, immo ex hoc ipío, o Sortes est albus, & Plato eft albus, Sortes eft fimilis Platoni, omni alio imaginabili circumscripto, & ita Sortes est similis Platoni propter abfoluta, omni alio vel in re, vel in intellectu circumscripto, & ita in renihil est præter abfoluta. Quia tamen in re funt plura abfoluta,potest illa intellectus diuersimode exprimere. Vno modo exprimendo præcise Sortem effe album, & tunc habet præcise conceptus absolutos. Alio modo Platonem este album. Terrio modo exprimendo tam Sortem, quàm Platone este album, & hoc potest facere, per conceptum vel intentionem relatiuam, dicedo Sortes est fimilis Platoni secundum. albedinem, quia omnino idem importat per istas propositiones, tam Sortes, quàm Plato est albus, & Sortes est fimilis Platoni secundum albedinem, & ideo simpliciter concedendum est, quod intellectus nihil facit ad hoc, quòd vniuer fum fit vnum, vel o totum fit compositum, vel quòd causa approximatæ causent, vel quod triangulus habeat tres, &c. & fic de alijs non plus, quàm facit ad hoc, quòd Sortes fit albus, vel ad hoc quòd ignis fit calidus, vel aqua frigida.

Per hocad probationem primi inconuenientis Ad inconue quod adducit. Dico, quòd fecundum intellectum nientia Scophilosophi debet concedi, quòd vnitas vniuersi est #. ordo partium adinuicem, quia nihil aliud intelligit per vniuersum esse vnum, quàm partes sic ordinari, non quòd ordo, vel vnitas fitaliquod in re diftin ctum ab omni parte, &ab omnibus partibus vniuerfi, fic enim effet procedere in infinitum. Illa enim res esfet ordinata ad alias res, & per consequens

quo funda-

quens eadem ratione præter illam rem, & alias res erit vna alia res, quæ effet or do earum, & effet proceffus in infinitum. Nec valet dicere, good eft ftatus in secudo, quia eadem facilitate potest poni status in primo, & nunquam est ponenda pluralitas fine necessitate. Et ideo in opinione philosophi præterillas partes absolutas nulla res est, quia opin. Omnie res philosophi fuit, quòd omnis res imaginabilis est imaginabi- abfoluta, tamen ista intentio, vnitas vel ordo, vel colie eft abfo- ceptus in anima relativa eft, fine quo tamen conceptu nihil minus eft vnitum, vel ordinatum, ficutifte conceptus, vel intentio, omnis eft tantum finchegoremain anima, & tamen fine isto conceptu, omnis homo est risibilis, q tamen omnis homo fine omni conceptu fit rifibilis, non poffumus exprimere, nisi per conceptum sincathegorematicum

Inta

posirionis

cham.

Per idem ad fecundum dico, quòd nihil eft Санба бесйde non pos- compositum sine vnione partium componibiliu, funt causa- accipiendo vnionem pro ipsis partibus vnitis, quia re nisi sint fic valet ista, nihil est compositum fine partibus approxima- realiter vnitis, & non diftantibus, fi autem ly vnio fupponat pro conceptu exprimente rem ficut eft, fic eft concedendum, quòd poteft effe compolitum fine vnione partium componibilium. Sicut enim omnis homo eft rifibilis fine hoc figno, omnis distributiuo, sichic. Sed primus sensus est magis vitatus apud auctores, fiue fit magis fecundum proprietatem fermonis, fiue non.

fPer idem ad tertium, quòd caufæ fecundæ non poffunt causare, nisi sint approximatæ, & tamen non requirut ens rationis ad hoc vt causent,&ideo fine illa intétione in anima, quæ est approximatio, possunt bene causare. Si tamen approximatio stet pro iplis approximatis, tunc non pollunt caular sine approximatione, quia tunc valet ista, nonpossunt causare, nisi fint approximata.

Ad quartum concedo, quòd paffiones mathe-Ad realita- fequitur propter hoc, 9 destruatur realitas scienta-tem scien- rum mathematicarum, quia ad realitatem scienta-tia non re- non requiritur quiad estructura scienta maticæ funt relatiuæ, vel relationes, non tamen guiritur, 9 Garagelia Gal Gal de Children repositionis scitæ extrema pro fint realia, sed sufficit quod supponat pro realibus, politionis sicut est superius declaratum. Et ideo passion es fint realia. mathematicæ quamuis fint tantum intentiones, vel conceptus in anima ficut paffiones aliarum fcietiarum humanicus inventarum, tamen fupponunt,& stant pro veris rebus. Et ideo verè funt fciériæ reales. Sic ergo dico, quòd iftæ rationes contra iftam opinionem in nullo concludent, quamuis primæ rationes contra opinantem, quòd relatio fit aliquid in reidem realiter cum fundamento, & diftinctunt in re à fundamento, contra qui funt adducha, limtefficaces, fecunda autem rationes contra opinionem, quæ ponit, q Sortes non eft fimilis, vel diflimilis, nifi propter rationem in anima fatis concludunt, sed contra istam opinionem nihil valent.

Ad primum principale. Dico quod argui de respectu ad vbi, & non de genere relationis, & ideo respondebitur illi argumento in sequenti quartione

Adaliud dico, q non eft ibi aliqua fituatio præter illa, quæ funt fituata, tam en illa fituata pofiunt in aliquam operationem, in quam non pollunt, nifi fituata fine omni readdita ficut patebit...

**RESPONDEO** ad ontones rationes magi-Refpőfio ad rationes O- ftri Ocham. Ad primain cuin arguit omnis res realiter diffincta ab alia poteft intelligi illa alia non intellecta. Illa propositio absolute sumpta est manifeste falsa, pro cuius intellectu est no andum, q aliqua res fic fe habet ad aliam rem, ouod livet fitintelligibilis propria intelligibilitate, fi tamen non

# Ouxítio

habeat propriam rationem mouendi intellectum. in ratione objecti intelligibilis, talis res depedet ab alia re ineffe cognito, & fic omnes relationes, & fi fint quidditatiue ens, & vere contineantur fub ente, tanquam sub obiecto ada quato intellectus, quia tamen non habent propriam motionem ad fui cognitionem, fed dependent à fundamento, & termino, que mouent inte lectum ad cognitionem relationis. Et hoc est quod supra exposui in primo, dist.3. q.3. in corpore questionis. Dico etiam, q. quado aliqua res fic fehabet, quòd totum fuum elfe formale ell præcisè effe ad aliquod, ita quòd infua ratione formali includit effe ad aliud tanquam. ad terminum, termino illo non præintellecto, rullo modo poteft intelligi, & si realiter fit diftincta abillo. Et hoc est, quod dicit Doctor in prima q. prolog & in diftin. 3. & 8. contra Henricum, quod nulla relatio potelt intelligi, termino non praintell:cto.

JEt cum dicit, quòd illa maior est manifesta, o non plus dependet intellectio vnius rei totaliter difperatæ, ab alia re difperata, quàm intellectio effectus ab intellectione cause fux effentialis. Dico, quod hoc est falfum, quia & si effectus essentialiter dependeat à causa sua. Ex quo tamen potest habere propriam caufalitatem respectu sue cognitionis, ideo potelt cognosci, causa non cognita, & hoc eft quod dicit Doct.in primo, dift. 3. q. 3. quod licet ef- Quomedo fentia diuina virtualiter contineat omnem creatu- elemea diram, quia tamen creatura potest mouere intellectu una contipropria motione ad fui cognitionem, ideo non po- "zar creanitur effentia dinina adequatum obiectum intelle- turain. Aus creati in ratione motiui, & tamen creatura magis dependet à Deo, quam quicunque effectus ab alia caufa, & de hoc vide quæ fupra exposui in primo.q.3. tertiæ dift.

¶ Ad probationem illius minoris, cum dicit, fi aliquis intelligat fimilirudinem Sortis, & Sortem. fine fimilitudine correspondente, poterit scire Sortem esse similem, & tamen dubitare an sit alicui alteri similis, & eodem modo poterit aliquis scire aliquem effe patrem, & tamen nescire an habeat filium. Dico, quòd licet illa minor fit concededa, videlicet, quòd relatio non poteft intelligi fine onini alia te, & per confequens probatio illius minoris effet concedenda. Adhuc tamen posset distingui illa minor, quia a.poteft intelligi fine b. poteft multipliciter intelligi. Primo, quoda habeat propris Pulebeadeintelligibilitatem ficut, & propriam entitatem, & Caratio. per confequés diffincta cognitione potett cognoter alia à cognitione a. idest quòda, cognoscatur propria cognitione, que terminatur ad a.& b.alia propria cognitione, quæ terminetur ad b. Secudo modo, quod b. & fipoffic habere propriam cognitionem, illa tamen cognitio caufatur ab a.m ratione obiecti intelligibilis. Tertio modo, quòd pro quocunque inftanti cognoscitur b. pro eodem inftanti deneceffitate cognoscatur a. Quarto modo, q b.in nullo inftanti potes cognofei, nili in a.inftati pricri præcognoscatura, sic quòd præhabita cognitione ipfius a. poffit postea cognosci ipfum b.ita quòd in illo inftanti pofteriori in quo b.cognofcitur, m. eodem a. no cognoscatur, licet in priori inftanti ipfum a.de necellitate cognofcatur. Et fic dico op relatio primo prodo potest intelligi sine omni alia re, & fic fimilitér fecundo modo. Tertius tantum modus est forté dubius, quia cum relatio totaliter depédeat à termino quantum ad effe, & quantum ad cognofei non videtur, quòd in aliquo infranti poffit cognofei, in quo non cognofeatur terminus, falteni quarto modo nen poteft cognofei fine termino, & primo modo intelligatur nou fequitur probatio,

Primæ

batio, scilicet fi aliquis intelligat similitudinem Sor tis intellectione diffincta ab intellectione Sortis po terit scire Sortem effe similen, & tamen dubitare an fit alicui alteri fimilis, hoc negatur, quia cognitio similitudinis non tantum dependet à sorte, vt à fundamento, sed etiam dependet ab illo, cui Sortes est similis tanquam à termino, ideo cognosces Sortem esse similem de necessitate cognascit, & illud, cui Sortes est similis, etiam cognoscendo similitudine istis quatuor modis supradictis, similiter etia negatur, quòd aliquis possit scire se este patrem, videlicet cognoscendo paternitatem distinctam, & tamen nescire an habeat filium, quia cognitio paternitatis de necessitate præsupponit cognitionem-termini ad quem terminatur. Et cum obijcit contra seipsum. ibi, si dicatur, quòd talis apprehendens fimilitudinem Sortis poterit nescire an Sortes sit similis, si hoc dicit, vt sit quædam responsio Doct. fubtilis. Dico quòd Dod. subtilis non admitteret hanc responsionem, sed bene concederet, quod si quis apprehenderet similitudinem Sortis, vt Sortis, statim sciret cui Sortes esfet similis, exponendo aliquo prædictorum quatuor modorum . Et fic concedo quod dicit Ocham, quòd non repugnat. relationi intelligi intuitine, & quod fi aliquis intuitiue apprehendat Sortem, & fimilitudinem, sciat-Sortem esse fimilem, sicut videns intuitiue albedine in Sorte scit Sorrem esse album. Et cum dicit ibi, si dicatur aliter ad maiorem, quòd vna relatio potest intelligi fine alia. Dico, quòd aliud est dicere relationem non posse intelligi fine fundamento,& termino, & aliud est dicere, relationem posse intelligi Cognitio re- fine alia relatione. Quia in primo cafu, cognitio relationis de lationis de necessitate dependet à fundamento, & meeffitate termino. Sed in fecundo cafu, yna relatio non depsdepender à det in cognosci ab alia relatione ; no enim paternifundamen- tas nec in este, nec in cognosci, dependet à filiatione. Dico tamen, ex quo correlativa sunt simulnatura, & vnum non potest intelligi fine alio, quod forte paternitas non potest intelligi fine filiatione, & econtra, non quòd cognitio paternitatis dependeat à cognitione filiationis, quia si per impossibile paternicas, & filiatio effent separatæ à suis fundamentis, vna relatio non effet caufa cognitionis alterius. Sed de facto cognoscens paternitatem cognoscit, & filiationem, quia cognoscens paternitatem præcognoscit de necessitate terminum illius, quo cognito statim cognoscitur relatio, scilicet paternitas, & vice versa cognoscens filiationem, præcognoscit rem, que est filius tanquam fundamentum,& rem,quæ eft pater tanquam terminum,& ideo præcognitis fundaméto, & termino diftincte, ad quæ de necessitate oriutur tales relationes, simul cognoscuntur relationes, & forte hoc modo vna relatio non potest cognosci fine alia, & cum arguit

contra. probando, o vna potest cognosci sine alia, quia estentia diuina potest intelligi sine relatione,

quæ tamen eft eadem realiter fibi, ergo multo for-

distincte intelligi relatione correspondente non in-

tellecta, propter causam superius dictam, & ideo non recte affignatur caufa ab isto, quare vna no po-

test intelligi alia non intellecta. Cum dicit: Si pa-

ternitas no potest intelligi filiatione non intellecta,

aut hoc est, quia sunt idem realiter, vel quia vnum dependet ab alio essentialiter, vel quia vnum necesfariò coexigit aliud, vel quia res est talis naturæ, &

ideo nulla alia causa est quærenda, nisi quia relatio

tius vna res poterit intelligi fine alia realiter diftin-Efentia di- Ata, & disperara. Dico quod non est simile, quia Mas eff en- essentia diuina, ex quo est entitas absolutissima, & prior omni relatione potest intelligi distincte rela-tione non intellecta. Vna autem relatio non potest tna abfo-Wifima.

to, 🕁 ter-

## IIII. & V.

est relatio. Dico, quòd vltra omnes istas causas af-signatur causa supradicta, quia paternitas dependet A quo depein cognosci à fundamento, & termino, & similiter dent pate filiatio, & cognoscens a. ese terminum relations nites in enstatim cognoscit ipsum a. esse fundamentum rela- gnosci. tionis oppolitæ, quado funt relationes mutuç, ita g res,quæ eft pater, & res quæ eft filius, vt funt præfen tes intellectui in fe, vel in aliquo perfecte represen-tatiuo, in illo intellectu de necessitate natura caufant, non tantum cognitionem sui, sed etiam rela-tionum virtualiter contentarum. Posset etiam dici, quòd ideo paternitas non potest cognosci, filiatione non cognita, quia est talis natura. Et cum dicit, quòd nihil debet poni fine ratione affignata, nifi fit per se notum, vel per experientiam scitum, vel per auctoritatemfacræ scripturæ approbatum,&c. Dico, quòd hoc est notum per experientiam, quia cognoscens quòd a est pater, statim cognoscit quòd alicuius est pater, & si cognoscat distincte a esse patrem b.in eodem inftanti cognoscit ipsum b.esse filium a. patet etiam, quia notum est apud omnes, quia relatiua funt fimul naturali intelligentia.

Ad fecundam rationem principalis opinionis Ad fecunda concesso, quòd in omni prædicamento relativo rationem. oportet aliqua extrema summe distare, & cum in fert: ergo potest aliqua res fieri in vno extremo, nul la re positiua facta in alio, neganda est consequentia, intelligendo absolute de omni re, tam absoluta, quàm relatiua, qa fi de nouo a.adueniat fimilitudo, in eodem inftanti b.quantumcunque diftanti adue niet fimilitudo oppofita, quia fit albu, vt quatuor, & album vt octo, quæ adinuicem fumme diftent, & agens proportioneur albo, vt quatuor, & poffit intendere vt octo, & sit omnino improportionatum alterialbo vt octo, patet, quòd poteft intendere al-bum, vt quatuor víque ad gradum vt octo, & in illo instanti, quo erit vt octo, erit perfecte fimile alteri albo, quia cum fimilitudo fit relatio intrinsecus adueniens, de necessitate naturæ oritur in vtroque extremo. Nec valet dicere, quòd agens est proportionatum vni,& improportionatum alteri, quia fimilitudo talis non est immediate causata ab agete, quia in ad aliquid non est motus, nec mutatio, vtpatet quinto physicorum.t.com.10 Sed positis fundamento, & termino, ex natura rei oritur talis fimi-litudo, vt clare expolui super tertio Doc.dift 1.q.1. Et per hoc patet ad confrmationem illam, quæ nulla eft, & haberet euidentiam, fi aliquid effet immediate causarum in passo proportionato, non sequeretur, aliud effe caufatum in paffo omnino improportionato. In proposito autem, licet vnum sitproportionatum ageti, quo ad effectum immedia-te inducendum, & aliud fit omninò improportionatum, tamé aliquo effectu immediate inducto ab agente in passum proportionatum, de necessitate naturæ aliquando sequitur relatio in vtroque extremo, quæ respectu relationis semper sunt propor tionata:licet alterum illorum fit agenti improportionatum respectu effectus immediate inducendi à tali agent

JAd tertium principale. Cum dicitur, quòd Ad tertiam Deus potest facere omne absolutum fine omni po- rationem. steriori, secundum opinionem Scoti. Ista proposi- Quomodo tio poteft habere multiplicem fensum. primus eft, Deus poffee quod omne absolutum, vt coparatur ad posterius facere abso realiter distinctu, potest facere illud sine posteriori, lutum fine balleviani destruendo illud posterius, sicut patet in omnibus. posteriori. secundus sensus est, quòd fiat comparatio duorum absolutoru ad aliqua posteriora realiter distincta, & tuncnon semper sequitur, quòd possit facere talia duo abfoluta fine posterioribus, quia illis duobus absolutis positis, sic de necessitete natura pracisè "

### Distin.

#### - 10 1 A 64 -1 10

7-5

Quomodo ti.

rationem.

cises & adaquate orieur posterius, quia est simpliciter impossibile, ipsis manentibus posterius non effe. Licet ergo Deus posset facere vnum album fine fimilitudine, & posset etiam destruere similitudinem fundatam in albo, albo remanente, quia destruendo terminum similitudinis, puta aliud albu, destruitur illa similitudo, albo remanente, Si tamen ponerentur duo alba fimul, effet imposibile, ipfa effe fine fimilitudine etiam realiter diftiocta ab illis: Et sic propositio Docto. erit semper vera infie verapro- primo fenfu, non' autem femper vera in fecundo positio Sco- fenfu. Diço etiam, quod ista propositionon fic altegatur à Doct.nam in isto secundo; dist. 12.9.2. vbi præcipue declaratur ifta propositio, sic dicit, quod omne absolutum prius alio absoluto, & realiter diftinctum ab iplo, potest esse sine tali posteriori, & hocidem in diffu quast 4. primi. cotra Henricum. & hoc modo femper est concedenda propositios Si verò teneatur, vi aliqui Scotifiæ tenere videntur, quod Deus poteft facere duo alba fine fimilitudine (quod rame credo effe impóffibile, nec effe ad men tem Docto. non ex parte ipfius Dei, sed ex parte creaturæ) poteft dici, quod erunt fimilia tantum. fundamentaliter: hoc est dictu, quod sunt talia., quæ poffunt effe fundamentum fimilitudinis. Etper hoc pater ad illas inftantias factas contra hane responsionem, arguitenim Ocham, ac si similitudo ineffet formaliter illis albis, quod tamen est negandum.

Libri

JAd quartam rationem opin. cum infert de di-Ad quartä finctione, & diversitate. Concedo ab folute, 9 distinctio, que oritur 'ex natura rei est relatio realls, & realiter diffincta, ab illis rebus diffinctis, & cum infert, quod fi diuersitas est alia res à fundamento abfoluto ; ergo diffinguitut abillo, & per confequens realiter refertur ad illam rem abfoluta, ergo alia telatione, & fic processus in infinitum. Dico breuiter, quod diuerfitas diftinguitur à fundamento, & concedo, quòd alia diffinctione fundata in priori diffinctione, & cum infertur, ergo illa alia poteft effe ad rem absolutam concedo, ergo mediante alia relatione, negatur colequentia, quia illa secunda relatio, quæ fundatur in prima diftinctione, feipfa eft ad effe abfolutum, quod eft fimile de accidente infizrente, quòd infizrentia infizrer, & quaro de illa inharentia, patet folutio fupra a Doctore.

JAd illud quod dicit contra hanc tesposionem, videlicer, quod relatio feipfa refertur ad fundametum,&c.cum arguit probando,quod illa fecunda. relatio fundata in prima fit alia res ab illa prima., quia vbi sunt distincti termini aliquarum relationum, ibi funt diffinctæ relationes, quia vnius relanonis est primo vnus terminus tautum, Terminus autem istius alietatis, qua ista relatio est alia à suo fundamento eft ipfum fundamentum, ergo ifta relatio, &illa alietas realiter diffinguntur. Dico o non semper distincti termini arguunt distinctas relationes adinuicem, & fiifta propositio fit vera, vt diffincti termini comparătur ad relationes, quoru vnus no est fundamentu alterius relationis priocis, quæ relatio prior eft immediatum fundamentum. posterioris, propositio non erit vera, sic est in proposito, quia distinctio, qua Franciscus'distinguitur a Ioanne, immediate fundatur in Francisco, & terminatur ad Ioannem, & alietas, qua illa distinctio dicitur alia à Francisco, immediate fundatur in illa diffinctione, cui diffinctioni fimpliciter repugnat esse fine Francisco. Si ergo secunda relatio fundaretur in alia relatione, cui non repugnaret esse fine termino, propositio posset habere veritatem. Dico vlus, quòdifta propolino son eff for-

# Ouzítio

maliter vera, quod diftincti termini formaliter at guant diftinctas relationes, ficut nec ifta eft fimpliciter vera, vnius termini efficantum vna relatio, & quomodo hoc intelligatur: aliàs patebit. Sed pro nunc sufficit mihi, quod quando vna relatio, putaa: fundatur in alia relatione, puta b. quod b. immediate fundatur in e. & terminatur ad d. St tepugnat ipli b. este sine c.a. fundatum in b. licet. habeat alium terminum a. b. quia b. terminatur ad d. & a. terminatur ad c. A. non erit alia\_ relatioa. b. dico. alia realiter, licet possiresse alia formaliter.

Cum arguir. ibi, præterea fi Sortes eft fimilis Platoni, ergo illa fimilitudo eft fimilis alteri fimilirudini, & eadem ratione illa fecunda limilitudo eft fimilis alteri fimilinidini.

Dicendum, veprius, quòd status est in secundo, Quod declaratur in fimili de identitate, vt supra pa tuit in littera. Et cum arguit contra istam responfionem de identitate, inf antia nulla eft, vr patet intuenti : Concedo enim, quòd Sortes effidem. Platoni, & talis identitas eff alia res à Sorte, & concedo, quod talis identitas, que fundatur in Sorte eft idem Platoni, & concedo vitra, quod identitas fundata in identitate, qua Sortes est idem Platoni est identirealiter illi identitati, quia ex quo identitati Sortis ad Platonem repugnat effe fine Platone, 'fequitir, quod identitas fundata in illa fit Rie realiter illis Et cum infertur; of identitas Sortis ad Platone differt realiter ab identitate Ioannis ad Paulum, concedo. Et vitra concedo, quòd identitas Sortis ad Platonem poreft referri relatione realiser diftin-Chand'identitatem Toatinis, & Pauli, quia non repù gnatidentitati Sortis'ad Platonem polle elle fine identitate Ioannisad Patitutin, & cutivitra infert, ergo'identitas Sortis ad Platonem, refertut ad Platonetti relatione tealiter diftincta à tali identitate, negatus, & comprobatur, quia identitas Sortis ad Platonetti est eiusdem rationis cum identitate Ioanis ad Paulum concedo, & fic debet inferrí, ergo ficut identitas Sortis ad Ioannem non refertur realiter relatione reali ad Platonem, ita nec idetitas Ioa nis ad Paulum, quia virique identitati repugnateffe fine termino, fed non eft fimile comparando huiufmodi identitates adinuicem, quiavni non repugnat elle fine altera: nam identitari Sortis ad Platonem non repugnat posse este sine identitate loanisad Paulum, & per confequens poteft referci relatione realiter diffincta, & fic pater responsio ad hanc rationem.

Et cum arguitur vitra probando, q huiufmodi relatio non fit idem realiter, cum dicit, fi a. non diftinguitur realiter a. c. quia a.non potett effe fine d. & Sortes diffinguitur realiter ab a. & ideo poteit este fine termino ipsius. Vt magis intelligatur, ex-ponofic istam literam. Pono, quòd Sortes diffin- Experience liguatur realiter à Platone, ergo Sortes est alius alie- tere . tate à Platone, que alietas diffinguir realiter à Platone, & talis alietas dicatur a. & certum eff, quòd i'là alietas effalia à Soite, ergo erit alia alietate, & illa dicatur c.modo c.non diflinguitur aba. quia\_ repugnatipfia. vt fundamento cielle fine termino, puta fine Sorte, & certum eff, quod Sortes realiter diftinguitur ab a. quia poreft'elle fine a. & fine termino iplius a. puta fine Francisco, cui est allus, & hoc totum conceditur. Et cum infert-ponendo talem cafum, quòd alietas qua a. diffinguitur realiter à Sorte fit e. & alietas, qua Sortes diffinguitur realiter ab a. fit f. conceditur totum. Et cum vltra arguit, Sortes poteft effe fine f.concedo,& fine termino ipfius f. concedo, & vltra concedo, quòd Sortes realiter diftinguitur ab f.& cum infert ergo citre-



### Primæ

est relatio vna media inter Sortem & a. qua Sortes realiter diftinguitur ab a.concedo, & cum infertprocessum in infinitum, negatur, quia dico quòd relatio.f. qua Sortes est alius ab a, seipsa realiter est ad a. quia repugnat. f. posse esse a fic relatio fundata in f.eft idem realiter ipfi f.& fic non fequitur processus in infinitum. Et cum vltra infert.ibi.si dicatur, quamuis f. realiter distinguatur à Sorte, non tamen distinguitur realiter ab a.quia a.non po teft effe fine.f.& ita eft status in secundo. Si hoc re-Quemedo fert vt dictum à doct fubtili, in hoc cafu non rerelatio ide- fert, nec verba, nec intentionem ipfius, & concedo sificerur re- instantiam factam contra, quia etiam secundum. aliter fun- doct. relatio potest identificari realiter fundamento, quando fundamento repugnat posse este since

Secundi

termino, non tamen fequitur, quòd realiter identificetur termino, licet non possit este fine termino, vel etiam fundamento repugnet posse esse fundamento termino.

Ad aliud argumentum contra doct.ibi.arguit Ad guinta, ex dictis doct. sicut contradictio dicta de aliquibus est via concludendi distinctionem, ita multiplicitas recipiendi prædicationem contradictoriorum, & permanencium ad esse est via cocludendi identitatem ineffe. Hæc propolitio eft veriffima', & cum ex ista vult inferre, quod similitudo Sortis ad Plato-nem sit eadem realiter cu similitudine Platonis ad Sortem, quia vna non potest este sine alia. Dico breuiter, quòd non intelligit propositionem doct. vult enim dact. quòd illa dicatur esse idem realiter, quæ fic fe habent, quòd implicat vnum posse esse altero, dummodo vnum non sit producens, & aliud productum, & etiam non fint in diuerfis fundamétis, & fic licet fit implicatio contradictionis, perfonam patris in divinis effe fine filio, tamen realiter di flinguntur, quia vnum producens, & alind producum. Et similiter licet sit implicatio contradictionis fimilitudinem Sortis ad Platonem posse este fine similitudine Platonis ad Sortem. Quia tamen istæ fimilitudines sunt in diuersis fundamentis realiter distinctis, ideo realiter distinguntur. Intelligit ergo doct.quod non repugnat vni effe fine altero, vt fupra declaraui, exponendo dictum doct.ibi.Si dicatur quòd propositio Scoti est vera, vbi vnum pro priè inest alteri. Et si hæc responsio non habeatur explicité à doct. subtili potest tamen concedi vt vera.Et cum arguit contra, quia vbi vnum inest alteri vnum realiter diftinguitur ab alio, quia nihil pro-In effe alte- pric ineft fibiipfi. Dico, quod ineffe alteri contingit ri contingit dupliciter feilicet realiter, & fecundum rationem duplicitor. faltem, per illam propositionem doct. 1.q. quolib. Qualis eft or do interaliqua, vbi diftinguuntur realiter, talis est ordo, vbi distinguntur ratione. Quam propositionem diffuse exposui in 1. q.quolib. Et sic vnum idem non est fibiipsi faltem fecundum rationem

les fimul este fine æqualitate, ergo istæ relationes

funt idem realiter fundamentisi Dico, quod fideliter non adducit propositione doct. dicit enim doc.

fic relatio realiter identificatur fundaméto, cui re-

Refposio ad NVNC restar respondere ad rationes opionis rationes O- factas conta doct. contra diueríos modos relativocham con. rum, quibus specialiter probat, quòd multæ relatio tra modos nes primi modi non fint alia res à fuis fundamenrelatinorŭ tis, vt puta de a qualitate, similitudine, & paritate, & mo mode. huius incdi de quibus patuit supra. Dico, quòd om tis, vt puta de æqualitate, similitudine, & paritate, & De secundo nes ista relationes, que immediate fundatur in abfolutis, vt similitudo in qualitate, & æqualitas in mo do. quantitace realiter distinguntur à fundamentis, & cum probat per propositionem doct. quòd non, quia repugnat duobus albis fimul effe, nifi fimilitudo infit. Et fimiliter repugnat duas quatitates æqua

damente.

pugnar elle fine termino, & hoc eft verum, vt fupra patuit, & fic quia vnum album poteft esse fine alio, & econtra, ideo fimilitudo fundata in albo realiter. distinguitur ab illo, hoc idé dico de æqualitate fundata in quàtitate, quamuis ergo repugnet duo alba fimul effe fine fimilitudine, non tamen fequitur, 9 illæ fimilitudines realiter identificentur illisalbis, quia vnum album poteft actu exiftere fine alio, & per consequens sine similitudiue ad illud. Et sicarguit doct.de relatione creaturæ ad Deum, quia videlicet repugnat, puta lapidi esse fine dependentia ad Deum. ideo relatio creaturæ, ad Deum realiter identificatur, & fic patet quomodo no adducit, nec mentem, nec verba propolitionis doct.

IIII. & V.

Ad aliud de relationibus fecudi modi, quo pro De fecunde bat, quod caufalitas, fiue productio, fiue paternitas mode. non distinguntur realiter à fundamentis. Dico breuiter, quod huiufmodi relationes funt realiter diftinctæ à fundamentis. Et cum probat specialiter d<del>o</del> productione per vnam propositionem doct. quia fi productio fitalia res, aut ergo est prior natura effectu producto, aut fimul natura, vel posterior natu ra. Dico breuiter, quod talis productio est posterior natura effectu absolute sumpto, vt supra declaraui præsenti di. q. 2. quia ad absolutum in causa, sequitur absolutum in effectu, ita quòd prius eft abso lutum effectus productione actiua, & passia, accipiedo productionem pro fignificato, pro co quod per se fignificat, vt scilicet est quædam relatio, qua producens refertur ad productum, & econtra. Et cum probat quòd productio effectus non poteft ef fe posterior, quia tunc effectus esset line productione, quia si prior ipsa productione sequitur quod prius habet esse, & sic effectus potest produci inesse fine productione. Dico, quod hæc ratio procedit ex falfa imaginatione, videlicet, quod effectus depédeat ineffe à productione, que est relatio. Vnde pro intelligentia huius. Tria funt confideranda in agen- Tria funt te. Primum est ratio formalis agendi, quæ est prin- confideran-cipiú formale productiuum, & illud est entitas ab- da in agenfoluta. Secundum est conditio agentis, & illud est. fingularitas addita naturz, & hoc habetur à doct.in primo dift. 1.q.2. dift. 3.q.6. Tertium eft relatio, que dicitur actio, siue productio, qua producens dicitur formaliter producere, & illa no potest dici prin cipium formale productiuum, nec ab illa depedet effectus ineffe, vt patet à doct in primo dift.7.in refponfione ad principale argumentum, & talis productio formaliter sumpta de necessitate est posterior principio formali productiuo. De effectu etia producto tria dico. Primo in effectu producto est terminus formalis, qui elt entitas abfoluta, quæ cómuniter correspodet principio formali productiuo,& respectu cuius attenditur similitudo effectus ad causam, vt patet à doct. in primo dist. 7. & talis entitas abfoluta est ratio formalis terminandi productionem licut econtra, principium formale prodoctiuum est ratio formalis terminandi relatione producti, vt patere potest à docto. in primo dist. 30. Secundo in effectu est hecheitas addita termino for mali, quæ dicitur conditio effectus. Et terrio eft relatio fundata in tali identitate absoluta, qua effectus dicitur formaliter productus, & qua formaliter refertur ad producens. Dico ergo, quod totum abfolutum in effectu habet prius effe ab absoluto in causa, quàm intelligatur relatio effectus ad causam, & econtra, nec enim productio relatio media inter absolutum causa, & absolutum effectus, & si per possibile, vel impossibile talis relatio no oriret pofitis fundamento, & termino, adhuc effectus effec verè productus, ita quòd nihil ei deesset pertinens ad effe ipfius, eft enim immediate ab absoluto in ea nulla Franc.Lych.in fec.Sen.Scoti. D

#### 1bri

fenfum.

NOTHT

Juitin.

#### Juzítio

milla relatione media, neque præcedente, neque fimul natura. Et cum addit, quòd fi talis relatio effet realiter diffincta à causa, quòd agens creatum quado causaret necessario primo mutaretur, & moueretur ad aliquam veram rem politinam. Dico quòd Ifa litera ifta littera poteft habere duplicem fenfum, primus, porest habe- quod prius mutaretur ad aliquam relationem re duplicem angequam effectus effet caufatus, & hic feusus eft falius, quia vt dixi supra, relatio causa ad effectum eft posterior ipio effectu. Secundus sensus eft, quàd polito effectu inello concomitatur aliqua relatio retlis in causa, secondum quam dicatur mutari. En hic sensus conceditur, quia absolutum in causa aliter se habet nune secundum illam relationem, quain prius se habebat. Et cum infertur, quod quandocunque fol calefaceret ista inferiora, oporteret ipsum de nouo recipere tot res nouas, quot res calefacit, Concedo, quòd tot sunt relationes reales in sole calefaciente, quot sunt caléfactiones in diftinctis passis. Er cum infert, quòd calefaciendo, lignum, in quo funt infinitæ partes, tunc ellent infinitx relationes in fole. Dico, quòd hæc instantia nihil eft, quia vnus effoctus haber tantum vnam relationem terminatam ad causam. Et sic causa tatum. vna relatione refertur ad effectum, quem caufat. Lioet ergo in ligno fint infinitæ parres in potentia, tamen ibi est tantum vnus effectus, videlicet calor productus in ligno. Dico etiam, quod si solper prius calefacerer vnam partem, Ita quod calefactio vnius partis effet vnus effectus diffinctus a calefactione alterius partis, quod non possent esse effeaus diffincti in actu, tot relationes possent esse in caufa correspondentes illis effectibus. Et fic patet, quodinstantia sequens nulla est. Et eodem modo foluitur illa alia inftantia immediate sequens, quæ probat de anima intellectiva.

c f.Adaliud de duplicitate, æqualitate, & medietate Cum quærit de duplicitate, qua aliquid dicitur duplum ad aliud, fi eft alia res à fundamento, aut est res diuisibilis, aut indiuisibilis. Dico breuiter, quod omnis relatio intrinsecus adueniens est indi-Omnis rela mifibilis. Non enim habet partes, & partes ip-sio intrinse fam. diuidentes. Licet enim vna relatio possicus adue dici intensior alia, pulla tamen est diussibilis, nec niens est in entensibilis. Er cum infert, quod talis duplicitas diuisibilis. erit tota in toto, & tota in qualibet parte, & fic vna pars etit dupla, quod eft inconueniens.Dico, quòd talis relatio, quamuis fit indiuisibilis, tamen primo fibi determinat totum, & non partem, & sic nata est tantum denominare totum, quanuis ex consequenti dicatur etiam.esse in partibus, sicut patet de similitudine, qua album vi 8. est perfecte simile alteri albo vi 8. illa similitudo est indiusibilis. Et est tantum albo vt 8. licet ex consequentidicatur este in partibus constituentibus ipsum. album, non tamen denominant partes, quia hac eft falfa, album vt vnum eft perfecte fimile albo, vt 8. Procedit enim ratio sua ex falsa imaginatione, vt patet intuenti.

Ad vltimum argumentum, quod eft contra ter De tertio modo relati tium modum relatiuorum, quo probat, quod aliqua relatio terrij modi non diftinguatur à suo fundamento. Cum dicit, quòd in scientia non sit talis. res alia respectu scibilis. Dico, quòd si ponatur relatio actualis fcientiæ ad scibile, talis relatio eritalia ab ipfa fcientia, quia non repugnat tali fcientiæ abfolute sumptæ posse esse sine scibili creato, quia illa eft qualitas absolute supta, ve patet à doct. i quolib. q.13: Et cu infert, o scibili non manete in actu adhuc scientia potest esse in anima, & ramen tunc non refertur ad scibile relatione realiter distincta, quia talis fecundum Scotum est inter extrema realia rea-

liter distincta. Dico, quòd si scibile non est actu existens, quòd tunc refertur ad illud tantum relatione rationis, vt patet à doct, in quolib. vbi supra. Licet hoc requirat prolixiorem tractatum. Et quod addit in illa confirmatione de notitia insuitina, quæ requirit existentiam rei, & per potentiam diuinam destructa illa re, conservata nontia intuitiua, verè dicitur intellectus cognoscere rem intuitiue, sicut prius, ergo nullam talem rem oportet ibi ponere. Dico primò, quòd est dubium, an intellectus fecudum illam notitians possit cognoscere intuitiue lapidem actunon existentem. Et credo quod non, cum notitia intuitiua terminetur ad rem existente in fe, vel quòd faltem contineatur in aliquo emineter, vt notat doct.in primo distinctione octaua, que ftione penultima, quidquid tamen fit de hocalias habet iloclarari.Dico fecundò, quòd fi talis notitia intuitiua effet confernata in untellectu, re existente destructa, quòd si intellectus secundum illam intui tiue cognosceret rem non existentem, talis notitia. non posser referri relatione reali, sed tantum relatione rationis, quia relatio, cuius terminus est nihil, est tantum relatio rationis, vi paterà doct in isto fecundo. diftin. 44. &cq. 12. qu'oli. & alibi fæpe, & fig pater folutio ad argumenta huius opi, facta contra positionem doct.

SECVNDO principaliter est videndum, quomodo respõsiones data ab Ochã nõeuacuant, nec soluunt rationes doct: Ad primam, cum negat Manifefiaquod ille relationes, fine quibus fundamenta pol- tur quomofunt effe, funt tantum intentiones, vel conceptus, in do Ocham, anima, & iftæ non funtidem cum rebus exira 8cc. non foluat Dico quod doct. subti per prinum argumentum, rones Scoti non probas, quod hum fmodi relationes fint in anima, vel extra animani, fed intendit oftendere, quòd prima. ipfa relation on oft præsise ipfum fundamentum , fed aliquid aliud à fundamento, fiue fivin anima, fiue fit extra animam. Dico ficundo, quod fi per argumentum doct.probatur relationem effe aliam à fundamento, de necessitare Ocham haber concedere,quòd si fundamentum realiter referturad aliquid fit realiter relatiuum, quòd relatio, quadicitur relatiuum fit extra animam pater, quia ex quo relation est aliquid excepta relatione, vt vuk Aug. 7. de trimit. talis relatio erit alía à fundamento. Et cum dicit, quòd hoc album, quod modonon eft fimile, & postea fit simile, quòd non fit simile per aduentum alicuius fimilitudinis, fed per hoc folū, quòd fit vnum aliud album. Hoc non videtur intelligibile, scilicet quod a nunc realiter dicatur aliquid, quod prius non fuit, & quod in eo non fit for maliter aliquid, quod prius non fuerit. Et videtur Cap de adcontradicere Simplicio super prædica. qui vult, aliquid. quod relatio non est forma ad se, sed ad alterum, ita illud, cui aduenit non mutatur ad fe, fed ad aliud. Et fic fecundum Simplicium mutatio eft in ad aliquid, quia secundum relationem se habet aliquis aliter ad alterum. Nec valet dicere, quòd phi. 5. phy. tex. com. 10. dicit, quòd in adaliquid non est motus, nec mutatio. Hoc verum est pro quanto ipse ponit, quòd non est possibile aliquid aliter fe habere ad alteru, nifialiter fe habeat ad fe, ideo dicit, quod in ad aliquid non est motus, vnde folum oftendit, in quibus prædicatis est per se primo motus, & in quibus non. Pater etiam, quia philosophus vbi supra ostentit., quòd in substantia. non est motus, & tamen ibi est mutatio, & sic es intentione philosophinon potest habers, nisi quod in adaliquid non fic motus, cum tamen fat quod Quo forma ibi sit mutatio. Sed Ocham dicit in ptimo distin. dicaiur ese 50 q. 3. quod hac responsio Simplicij, & philoso- ad fe. phi non fatisfacit, quia quærit secundum principia philofophi,

#### Secundi Primæ

philosophi, quod estaliquam formam effead (c. Authoc est referri ad se, aut realiter distingui à quocunque alio, aut non coexiger aliquid aliud, aut non dependere ad aliquid aliud. Si primum vel fecundum detur, ita effet illa relatio ad 'fe, ficut alia forma, quia ista esfet eadem fibi, & distinguitur ab omnialio. Si detur tertium, & quartum sequitur, quòd nullum accidens est ad se secudim principia philosophi, quia secundum eum quodlibet accidens necessariò coexigit subiectum, & dependet ab eo. Præterea quod dicit, quòd mutatio est in ad aliquid, non videtur fecundum principia philofophi, Quinto ph. quia dicit philosophus. 5. physi. Si conuenit altero consex. 10. mutato verum effe alterum nihil mutans. Hoc eft dictu per mutationem alterius existentem\_ dicitur vere alterum extremum ad aliquid fine omni mutatione sui ipsius. Sed hæc responsio non eft ad metem, nec Simplicij, nec philosophi. Et cu dicit querendo fecundum principia philosophi, quid est aliquam formam elle ad fet&c.Patet quia fecundum. ipsum, illa dicitur forma ad se, quæ ex sui ratione non eft ad aliud, vt ad terminum. Et quæ eft talis forma secundum quam habens illam non dicitur Que forma formaliter referri ad aliud, ficut habensalbedinem dientur ad non est ad aliud. Et sic concedo, quòd forma non dicitur ad se aliquo quatuor modorum prædictorum. Sed dicieur ad fe, quia in fito intellectu quidditatiuo non est ad aliud, vt ad terminum, & licet albedo non poffit effe fine fubiecto fecundum philosophum, quia accidentis esse est inesse, tamé apud ipfum dicitur qualitas abfoluta, quia in fuo intelle-Âu quidditatiuo non includit esse ad subiectum. tanquam ad terminum : immò ipfa albedo poteft diftincte intelligi quantum ad suum esse quiditatiunm, quod datur per intrinseca essentialiter, substantia non intellecta, quia substantia no est de diffinitione illius, nisi tantum per additamentum. vt patet per philosophum.7. metha.tex.com.4.Immo relatio includit in fuo esse quiditatiuo esse ad aliud, vt ad terminu, & impossibile est intelligi termino non intellecto, vt fupra dixi. Patet ergo quomodo relario est aliquid distinctum præter opus itellectus à fundamento, & hocex natura rei, quia fecundum eam aliquid aliter se habet ad alterum. quàm prius non se habebar. Et quod dicit, quòd album ex hoc folo dicitur simile, quia aliud album caufatur, ita quòd fe folo dicitur fimile. Sed hoc no videtur esseverum, quia ex quo prædicatum telationis est distinctum à prædicamento qualitatis secundu philosophum (Licetipse in ista parte habeat negare philosophu, vel ipsum exponere, & non ad intentionem philosophi) Sequitur, quòd si album eft de nouo fimile, quòd habeat fimilitudine fecundùm quam dicitur fimile distinctam ab ipso. Hoc etiam patet expresse secundum philosophum in 5. meth.c.ad aliquid. tex. com. 20.vbi vult, q fimilitudo fundatur super vnum, & exéplificat de qualitate. Ergo vultibi, quòd fimilitudo no fit realiter ipfa qualitas, ga tunc idem fundaretur in seipso. Et cum In Deo non addit ifte doct. de Deo creante, o Deus dicit creans est noua re- de nouo, & tamen non est in eo noua relatio realis. latio realis. Dico, quòd hoc non est ad propositum, quia alud eft loqui de relatiuis primi, & fecundi modi, in quibus est mutuitas. Et de relativis tertij modi. In qui-

bus non est mutuitas, & sic secundum Aristo, aliqua dicuntur referri ad alia, ex hoc folo, quòd illa alia funt ad illa, que referuntur, scibile enim ex hoc solo dicitur referri ad scientiam, quia scientia refertur Qño Deus ad illud. Effet tamen impossibile aliquid referti ad dicatur de aliud secundum tertium modum relatiuorum, nisi crea- in illo alio effet relatio , vel formaliter diftincta, fecundum quam posses referri. Es sic verum est, quod

IIII.&V. 26 Deus de nouo dicitur creator ex hoc folo, o relatio alicuius creaturæ terminatur ad ipfum. Et fi creatura puta lapis nullam relationem diceret, fed tantum entitatem absolutam, tunc Deus nullo modo posset referri ad lapidem, & hoc eft quod intendit doct in primo dift. 30. quòd relatio terminatur ad absolutum, & illud absolutum quandoq; ex hoc solo,quòd terminat dicitur referri no relatione for maliter existente in illo, sed relatione, quæ est ad ip-

fum. Sed de relationibus primi, & fecundi modi, cu Que sint re iufmodi funt illæ, quæ fundantur fuper vnum, & lationes pri multa. & quæ fundantur fuper potentiam actiuam. mi, & fecun & passiuam sunt alix à suis fundamentis. quia non di modi. estintelligibile aliquid esse patrem formaliter fine paternitate formaliter inhærete, nec similiter quod aliquid fit fimile formaliter fine fimilitudine inhe rente. & fic patet quomodo non est simile de Deo creante, & alijs rebus. Sed quare in creatis relationes caufantis, & caufati dicantur mutuz? de hoc vide doct in primo dist.30.

¶ Ad aliam responsionem de compositione &c. Ad fecun-Cum dicitur, quòd vnio partium in composito tá-tú accipitur pro illis partibus vnitis, ita quòd vnio nihil aliud est, nis partes vnitz. hæc responsio pulnihil aliud eft, nifi partes vnitæ. hæc responsio nul- nie. lo modo videtur euacuare rationem doct. quiatunc quamdiu partes manerent, tamdiu diceretur vnio partium, & fic in triduo anima Chrifti, & corpus fuissent vnita, & fic fuisser realiter homo in triduo quod est falsum, vt patet à doct in 3.dist.22. Nec valet dicere, quòd requiritur approximatió partium, quia quæro de approximatione illa, quia aut est relatio, & habeo intentum, aut tantum illæ partes absolute, & tunc adhuc dicerentur approximatæ, tum etiam, quia hoc videtur esse contra-Gom.1.phy. com. 17.vbi vult, quod compositum nihilaliud sitnis partes simul fint, & vnitæ, & fi talis vnio non requireretur vt diftincta à partibus, ita compositum dicerctur partibus separatis ficut, & vnitis.

JAd alians responsione de approximatione & c. ratione. Cum dicit, gapproximatio tantum importat præ ter absoluta, qua dicutur approximata, q inter illa non fit aliquod medium impediens. Sed hoc nihil eft, quia amoto per poffibile omni obstaculo, ita g inter passum, & agens non fit aliquod medium posi tiuum, adhuc agens non posset agere in passum nisi sibi approximatum. Nec tamen dico, quòd approximatio relatio fit ratio formalis agendi, vel patiendi, sed bene dico, o requiritur talis approximatio, vt dispolitio præuia. Et quia oes responsiones istius doct ad argumenta Scoti quæ incidunt in vnum.f. gipfa absoluta scipsis dicuntur causa proxima, seiplis vnitæ, feiplis partes vniuerli, & fic de alijs, quæ responsiones videntur totam doctrinam peripateti eam destruere, & totaliter extorquere sensium philosophi. Et auctoritates tam philosophorum quam fanctorum, nisi retorquerentur ad primum sensum concluderent relationem ex natura rei dicerealiquid aliud ab ab folutis, vi fupra patuit. Licet ifte.f. Ocham in Ocham nitatur eas foluere, que folutio datur ab eo primo dift. in primo dif. 30. q. 3 Ideo vt oftendatur q. responsio 30. q.3. nitiin primo di 30.9.3 i deo vi oitendatur o reiponito 30.9.3 niti-istius ad auctoritates tam philosophi, quam fancto sur soluere rum non fit ad mentem ipforum. recito responsio- austoritates nem suam deverbo ad vei bum. philosophi

¶ Vnde ad illud philofophi in prędicamentis qui ʃecนีdนี่ fuă dicit. Ad aliquid funt quæcunque hoc ipfum quod opinionem. funt ad aliud funt. Dicit, o philosophus principali-ter tractat de terminis propositionum, & bene verum eft, g terminoru propositionis quidam significant res absolute, nullas res absolute determinatas Termini sue connotando. Et tales termini funt in duplici diffe in duplici, rentia, quia quidam corum important substantias, differentia. Fran.Lych.in fec. Sent. Scoti. D 2 qui-

lationes pri

De tertia



1040 1 OT.

ſe.

# Ouxítio

quida qualitates, quæ funt res absolute & realiter, • & totaliter distinctæ ab orbus substatijs salte multæ earum.Quidam sunt termini importantes istas substantias, vel qualitates non connotando alias res determinatas, etiam quantum cunque tales non fignifi cent præcise hanc substantiam vel illam &c.tunc ad rationem dico, o fecundum p hilosophum illi termini funt ad aliquid, qui hoc ipfum quod funt alio rum dicuntur, hoc est quia sunt tales termini sic inftituti ad fignificandum, aliquid aliud dat intelligere, ita qualla propositio, in qua ponitur talis termi nus de aliquo potest sciri nisi sciatur determinate il lud, quod dat intelligere. Et hæc eft causa quare phi losophus in fine.c.ponit & tales termini caput, manus, ala, & huiulinodi non fiint ad aliquid, quia vifo capite potest verè sciri, q caput est, &c.tamen nesciri cuius est caput, quauis realiter caput sit alicuius caput, non sic est de duplo, simili & huiusmodi, quia impossibile est aliquem scire aliquod esse simi le, nisi sciat cui est simile particulari.

Et fi dicatur, o fecundum ista, causa & effectus & huiufinodi no funt ad aliquid, quia possum scire de aliquo q est effectus nesciendo cuius est effectus. Dico, quod per deductionem aliquando hoc est possibile, tamen sine deductione in argumento non eft hoc possibile, nisi sciatur cuius eft effectus,& ideo tales termini hoc ipsum quòd sunt ad aliud. hoc est, ex hoc ipso quod sunt tales non possunt sci riverificari pro aliquo, non quidem pro se, sed pro re, nisi sciatur respectu, cuius verificantur de re, & ifto modo loquitur philosophus, g. omnia relatiua dicuntur ad conuertentiam, sed aliquotiens differunt secundum loqutionem, vt scientia scibilis fcientia dicitur, & scibile scientia scibile, & aliquando vnum dicitur respectu alterius sumpti in genitiuo cafu, & econtra

¶ Ad aliud de fuscipere magis, & minus, potest Qŭo relatio susteiniat ma intelligi dupliciter, vel à parte rei, ita quod realigis, o mi- ter vna pars addatur alteri, & isto modo relatio non suscipit magis, & minus. Alio modo potest hoc esse in prædicatione secundum quod aliquod nomen recipit comparationem., & isto modo telatio suscipit magis, & minus. Et hoc non semper est propter additionem rei ad rem, sed potest esse aliquando propter ablationem rei, sicut est in inæquali quod aliquando fit magis inæquale propter solam ablationem partis suz. Vnde sicut contingit quandoque denominari nomine relatiuo aliquo propter folam mutationem in altero extremo fecundum philofophum, ita aliquando contingit magis, vel fic denominari propter folam mutationem in altero extremo ablatiua vel additiuam, vel folam ablationem in feipso, vel augmentationem. alicuius absoluti in seipso. Per hoc ad secundum quòd propriè loquendo inæquale non augmentatur, nisi sic intelligendo quod dicitur magis inequa le, quàm prius. Et hoc potest sine aduentu cuiuscun que rei de nouo propter solam ablationem partis. Vnde ficut non est inconueniens dicere, quòd Deus est realiter de nouo creans propter solam productionem rei alterius extra, ita non est inconueniens, quòd hoc facit magis inæquale propter folam ablationem alicuius partis.

Aliqua e se citer.

MHS.

Ad aliud quando dicitur, guòd aliqua sunt sisimul natur- mul natura. Dico, quòd aliqua esse simul natura pora possiune i test intelligi dupliciter, vel quod sint aliquæ res, relligi dapli quarum vna necessario coexigitaliam, & econuerfo, yel quod ex hoc quod est existere prædicetur de vno no quidem pro se sed pro illo, pro quo natum est supponere principaliter, sequitur esse existere verificari de altero eodem modo supponente. Primo modo non intelligit philosophus, quòd ad ali-

quid fint fimul natura, sed tantum secundo modo, quia hæc est consequentia bona, duplum est, ergo dimidium eft, & econuerfo.

Ad aliud quod philosophus ponit tres modos relatiuorum, quia omnes possunt ad illos reduci. Ad confirmationem dico, quod male exponitur philosophus, quando exponitur, quòd in tertio mo do non est relatio in wtroque extremo, sed in primis modis est relacio in viroque extremo. Sed ista intentio philosophi, quæ multum concordat cum intentione sua in predicamentis, vbi ostendit, quod Cap. de renon omnia relatiua funt fimul natura, quia in tertio latinis. modo ex hoc, quòd vnum extremum pradicatur, verè sequitur alterum extremum prædicari de aliquo, & non econuerfo. Sequitur enim aliquid eft fcietia actualiter, ergo aliquid est scibile actualiter, & similiter sequitur, aliquid est actualiter mensu-ra, ergo aliquid est actualiter mensurabile, sed econ tra non sequitur, non enim sequitur formaliter ex natura talium relatiuorum, aliquid est actualiter scibile ergo aliquid est actualiter scientia, & hoc est quòd dicit philosophus in prædicamentis, quòd sensibile est prius natura, quam sensus, & scibile est prius natura, quàm scientia, quia no sequitur, sensibile eft, ergo fenfus eft, fed bene fequitur econuerfo. Et eodem modo dicitur descibili, & scientia sicut probat ibi philosophus. In alijs autem modis semper sequitur, si esse existentia prædicatur de vno extremo, quòd etiam prædicatur de alio, & econuerfo, & ifto modo differt tertius modus à primis, & non aliter, quia relativa primotum modorum funt latina fine fimul natura, non autem relativa tertij modi, & co- fimul natumuniter, quòd accipitur quod omnia relatiua funt ra fimul natura est manifeste falsam; quia philosophus exintentione oftendit oppositum in prædicamentis, vnde dicit fic. Vídetur autem ad aliquid fimul esse natura, & exemplificat în multis, & postea subdit. Non autem omnibus relatiuis videtur effe fi- Logtur Ari mul natura, scibile enim scientia prius este videtur, sto.de rela-& probatur ibidem. Et si dicatur, quòd exempla no tinis secun-sunt ad propositum, quia scibile, se scietia non sunt dum esse secun cotrelativa, sed scitum, & scientia sunt relativa, vt fi fint fimul fcientia eft, fcitum eft, & econuerfo. Similiter fcien- natura, non tia poteft elle existens, fcibili non existente, quia de latini fecă non ente in actu poteft elle fcientia, ergo fcibile no dum dicisot est prius natura scientia.

Ad primu iftoru dico, o fcientia est proprium (cientia, correlatiuu scibilis, quia si hoc est scibile, est scietia scibile, & tame no sequitur, scibile est, ergo scientia est Etideo correlativa ista non funt fimul natura.

¶Ad aliud dico, quòd nihil eft in re, quin fibi pofsit competere aliquod nomé relatiuum, nec est cotra philosophum, sed intentio philosophi est, quòd non omnia nomina funt relativa, sed quòd sunt aliqua, quæ non fint relatiua, & quòd verificentur de rebus fine omni connotatione alterius.

¶ Ad aliud dico, & non est intentio philosophi, in 12. metha. contex. 19. quòd relatio fit quædam-res habens tria principia, ficut habet fubstatia compolita sum fieri. Sed est intentio sua, ficut in sub-Itantia est aliquid quod primo recipit formam,postea caruit ea, ita de relatione, quòd aliquid denomi natur ab illa relatione, & prius no denominabatur, ita quòd ficut materia primo, nullo modo habuit hanc formam, & postea verè habet eam, ita aliquod primo no est simile & postea est simile, & sic de alijs, Tertio me. ad Auice.poteft dici, quòd fi fit eiusdem opinionis tha. car. de cum philosopho, quod ipse intelligit quod relatio relatione habet propriam certitudinem, quæ est vere vnum predicabile de re extra, & verè res est talis, omni intellectu circunscripto, modo exposito prius, & eadem habet proprium ineffe accipiendo ineffe pro prxdi-

Que re-

prædicari, id eft habet propriam actualitatem, quæ contingenter prædicatur, non tamen, propter contingentem prædicationem abfoluti, sed fine illo, quia aliquando abfoluto vniformiter prædicario, ip fa relatio non vniformiter prædicatur, ficut Sorte continue existente albo, potest esse fimilis, & potest non esse fimilis, fialiam actualitatem intelligit dico, quòd contradicit Aristo.

**RESPONDEO** ad omnes iftas folutiones,

**q** non funt ad mentem nec philosophi, nec aliorum

fanctorum pro cuius intelligentia fuppono, o tota

meth.fit de ente reali, & no tm de terminis vt patet,

quia scietia realis dividitur in mathematicam, phy-

Resposo ad folutiones Ocham.

CAMENIA di.

ficam, fiue naturalem, & metaphyfica, vt patet ab Aristo. 6. metha. tex. com.2.vbi fic habetur, quare tres erunt philosophiæ theoricæ, mathematica, phifica, theologia, & in alia translatione fic habetur, modi igitur philosophiæ effentiales sunt tres.mathe maticus, naturalis, & diuinus, & tex.com.4. Et quia inquit de ente inquantum ens, cuius vtique erit spe culari, túc etia & quid eft, & quæ sunt inquantú ens. Sed qm ens dictu simpliciter, df multipliciter, quorū vnum eft quide quod fm accides, & aliud quod vt verum. Et no ens quafi fallum. Præter hæc auteni funt figure cathegorice, v: quid, quale, quátum, vbi, quádo, & fi qd aliud fignificat hoc modo, amplius præter hæcomnia quod potestate, & qd actu, quocantur de niamitaque multipliciter dicitur ens primo de co cem entia, quod fecudum accidens dicitur, eft dicendu, &c. Ex guarenus co itto tex.patet expresse quo decem pradicamenta difideratur à cantur vere decem entia. Et Com. ibidem fic dicit logico abstra quia declaratum est, gista scientia habet considerabunt ab exi re de ente fecundum geft ens. f. quid fit, & quæ funt fentia. res existentes in co secundu geft ens, & sequif, & declaratum eft, quòd ens simpliciter diuiditur in prima divisione de ente per accidens, & de ente per se, & parum infra deinde incipit numerare decem genera prædicamentorum & intendit quod hoc nomen ens dicitur de ömnibus hæc Comen.non ergo decem prædicamenta, accipiuntur tantum pro terminis vi vult iste doctor. & quod Arist.intelligit de iftis rebus, patet expresse. f.meth.tex.co. 14.nisi tex. extorqueatur, dicit enim fic, secudum se verò dicutur elle quæcunque fignificant figuras prædicationis, quoties enim dicitur toties esse fignificat quoniam ergo prædicatorum, alia quid fignificant, alia quale, alia quantum, alia ad aliquid, alia facere, alia pari, alia vbi, alia quando, horum vnicuique idem effe fignificatur, hec ille. Vult dicere, quòd ens fecudum se dicuntur esse quæcunque significant diuer-sa prædicamera quoties enim dicitur scilicet aligd effe, toties effe fignificat, id eft tot modis fignificatar ens; quoniam prædicamentorum alia quid est fignificant id est substantiam, & quod dicit horum vnicuique idem esse significat, id est quod horum. vnicuique fignificat idem esse, quod est dictu de-nominatiue de ente, & ibi Comen. intendit inquit Aristo.per figuras, genera prædicamentorum, dicit enim ens secundum numerum, secundum que dicuntur prædicamenta, & hoc nomen ensdicitur de omnibus, de quibus dicuntur prædicamenta, quia quod fignificat hoc nomen ens, idem videtur cum co quod fignificat dictiones prædicamentorum, & tacuit predicamentum fitus, & habitus, propter abbreuiationem fermonis, aut quia latent, hæc ille, &

Que pradi- Aristo.specialem tractatum facir de relativis, vt pa camen: i ad tet. 5. meth. c. de ad aliquid. tex. com. 20. in quo offealignid fir dit quod predicamentum ad aliquid fit distinctum distinctie ab ab alijs prædicamentis secundum esse, & multe alie alijs (econ- auctoritates adduci possent, quas breuitatis causa-dum esse. omitto, ex quibus patere posset quomodo predicamentum relationis, dicat aliam rem a prædicamen-

tisabsolutis. Et ex ijs patet quomodo hic doctor ma le interpretatur mentem Arist. Et cum dicit, quod philosophus in prædicamentis principaliter tra-chat de terminus propositionu. Dico primo, quod & fi hoc verum fit, tamen fignificata terminorum funt verè res, quæ à methaphifico cosiderantur, dico secundo, quòd etiam in prædicamentis tractat de ipsis rebus, vt patet per exempla ibi posita, vnde & Comen in prædicameto ad aliquid fic dicit, differentia prima, quæ ex descriptione rerum, relationis &c. res inquit relative funt, quarum guidditas, & effe dicitur in comparatione ad aliud, fiuè per fe, siue per coniunctionem est proportionis ficut idem, & similia, verbi gratia maioris enim quidditas dicitur in comparatione ad aliud, ipfum nam-què est maius alio, & similiter duplum est duplum ad aliquid, omnium namque horum quidditas dicitur in comparatione ad cem aliam, exista littera Pradicamen patet manifeste quomodo prædicamentum rela- tum relatio tionis estaliud à prædicamento absoluto, quia fi tu nis est aline dicis, quod album est ad aliud album, quæro aut à predica-hoc est secundum esse absolutum, aut secundum mento absorelationem fibi additam, fi primo, ergo quidditas late. albi effet adaliud, & illud, quod eft de quidditate alicuius eft inseparabile, & per consequens destru-Co alio albo, adhuc effet effentialiter ad illud. Si fecundo modo habetur intentum, & fic patet quomo do nec Aristo. nec Com. intendunt tantum de terminis propolitionis.

IIII. & V.

Ad aliam responsionem auctoritatis philoso-phi in prædicamencis, eorum quæ secundum nullam complexionem dicuntur, fingulum aut fignificat substantiam, aut quantitatem, aut qualitatem, aut ad aliquid &c. Et certum est, quod ista significat veras res extra animam, & cum dicit quòd nomina relatiua non proprie fignificant ad aliquid, nifi accipiendo ad aliquid fecundum quod poteft ftare pro ipfis rebus extra, hoc'eft, ad aliquid fignificat diuerfas res, quarum vna eft fimilis, vel æqualis alteri.

Jico, quòd hoc no est ad mentem Aristotelis, nec sui Comentatoris, quia coiungendo dicta Ariftotelis, scilicet diffinitionem ad aliquid, & exempla ibi posita in capitulo quinto in ante predicamentis, & in prædicamento ad aliquid, patet quod fi ad aliquid fignificat tantum ipfas res absolutas, statim fequitur, quòd abfolutum fit effentialiter ad aliud, qd eft manifeste falsum. Et quod Aristoteles accipiatadaliquid non pro secundis intentionibus, nec pro absolutis, expresse patet quinto methaphysica capitulo de ad aliquid tex.comento vigefimo, qui fic ait ad aliquid dicuntur alia per se, vt duplum ad dimi-dium, & vide textum, & Comentatorem ibi.Et certum eft, quòd in quinto metaphyficæ non loquitur de secundis intentionibus, vt patet per totum li brum. nec de relativis prout idem funt cum abfolutis, cum illa distinguantur ab absolutis, vt pater vbi fupra tex. com. 14. & tex.com. 20. & in fexto libro tex. comen. 4.

¶ Ad illam responsionem de contrarijs, patet ex-presse, quòd hæc non est mens philosophi, & patet per verba Comen. in prædicamento adaliquid qui fic ait, iam sequitur res relatiuas, quòd sint contrariæ, & exemplum illius funt virtus, & vitium, funt enim relationes ambo, quæ contraria, & fimiliter scientia, & ignorantia vnumquodque amborum eft ex relacione, suntquè contraria ambæ, nisi quia non inuenitur hoc omnibus relatiuis, duplum namque Relatina co non habet contrarium, neque triplum, hæcille,ex traria non hac littera patet expresse, quod relativa contraria. funt fecun-non sunt secunda intentiones, quia illa non dicun- da intentiotur contrariari nec sunt præcise absolutæ ex dictis ner.

Digitized by Google

Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. D 3 eius,

eius, cum ista contrarietas in relatiuis expresse diffe rat à contrarieta in qualitate

¶Ad aliam responsionem de magis,& minus,pa tet expresse quod hæc non est intentio Aristotelis, nec sui Comenta.quod magis, & minus in relatiuis sit tantum præcise penes sundamenta absolute, vt scilicet quod vnum album magis dicatur simile, quàm aliud, accipiendo ly fimile tantum pro albo, nec similiter accipitur magis, & minus in relatiuis prædicatione rantum, & secundo intentionaliter, vnde Aristo.sic ait videntur autem magis, & minus relatiua suscipere, simile enim magis, & minus dicitur, & inæquale magis, & minus, cum vtrunque fit relatiuum, fimile enim alicui fimile dicitur, & in æquale alicui in æquale hæc ille, & hoc idem Com. fi enim similitudo no esset aliqua resadueniens albo,fed effet præcise ipfum album,fequeretur, quod album effet simile alteri albo iam destructo, patet quia prius erat fimile alteri albo præexittenti, & per destructionem illius albi nihil corrumpitur in illo albo,ergo erit verè fimile. Si dicatur, quód corrumpitur relatio, quie est secunda intentio, contra, quia album.a.erit fimile albo.b.existenti, nullo intellectu confiderante, & album b. poteft deftrui, ergo ipfo destructo adhuc album.a. erit simile, quia in co nihil corrumpitur, nec secunda intentio cum prius non fuerit, necalia tes, cum simile præcise dicat ipíum.a.

¶ Præterea lequeretur, quòd polito vno albo,& ftante quidditate ipfius, si ipsum est simile alteri, o in sua rone quidditatiua includit esse actu ad aliud, cum eius esse quidditatiuum sit esse ad aliud vt supra dixi per Commen.& fic nullo alio albo existente præter hoc actu erit ad aliud, quod eft manifeste falfum, eft enim impossibile quòd posita paternitatequin fit ad aliud ita quod in fua ratione quidditatiua includit effe ad aliud , & ideo destructo termino paternitas, præter omne opus intellectus statim desinit paternitas, & sic sialbum esset ad aliud album. illo alio albo destructo statim destruct retur aliud album, cuius oppofitum experimur.

Ad aliam responsionem de sinul natura. dico, quod aljud eft loqui ad libitum fuum, & aljud eft lo qui secundum philosophi opinionem. mens enim Aristo. expressa est quòd præter omne opus intelle-Aus relativa fint fimul natura, ita quòd pro quocuque instanti vnum ponitur, de necessitate naturæ aliud ponitur. Et sic si simile esset præcise album. a. ipfo posito de necessitate poneretur illud album.b. quod eft falfum, & fimiliter destructo vno & reliquum destrueretur, cuius oppositum experimur, necoportet fugere ad secundas intentiones, quia nullo intellectu confiderante adhuc album.a.erit fimile albo.b.ergo fi duo fimilia\_ ponuntur fimul natura, de neceffitate, ita quòd pofito vno de neceffi tate ponitut, & reliquum, statim seguitur, quod ista si multas non erit præcise album.a.& album.b,quia destructo vno, adhuc remanet reliquum, ergo erit penes relationes reales additas ipfis albis, respectu quarum statim seguitur, quòd vna destructa alia destruitur, &hæcest mens expresse Arist. vt patet in prædicamento ad aliquid, qui fic ait videntur autem ad aliquid fimul effe natura, & in alijsqui-dem pluribus verum eft, fimul enim duplum eft & dimidium, & cum sit duplum dimidium est, & cum sit seruus, dominus est, similiter autem his, & alia, fimul enim inferunt sele inuicem. fi enim non fit duplum, non eft dimidium, & fi non eft dimidium non est duplum, similiter autem, & in alijs quæcunque talia sunt, hæc ille, & Comen.ibi sic dicit iamque putatur quod ex proprijs relatiuorum. eft, quòd inueniantur fimul per naturam, & hoc eft

# Juxítio

euidens plurimis ipforum, duplum namque & dimidium inueniuntur simul, quia cum inuenitur vnum amborum.inuenitur & aliud, & cum aufertur vnum ipsorum tollitur aliud, hæcille, patetqd etiam relatiua no fint præcise ipfa absoluta, quia certum est apud omnes, quòd cognito vno relati-uo statim cognoscieur, & reliquum, sed potest cognosci distincte vnum album, alio albo etiam actu existente non cognito, vt patet intuenti, ergo sequitur, quod relativa erunt aliz res ab absolutis, & hæc est mens expresse Aristo. in prædicamento ad aliquid.ex his inquit manifestum est quòd si aliquis aliquid eorum, quæ funt ad aliquid diffinite sciet, & illud ad quod dicitur diffinite feiturus eft, quoniam eorum elle, quæ sunt ad aliquid quodammodo se habere. si enim non nouerit omnino ad quod hæc quodammodo fe haber, nec fi aliquid ad quod hæc quodammodo se habet sciturus est, sed in singulis palam hæc eft.vt hæc fi quis nouit diffinite, quod eft duplum,& cuius eft duplum mox diffinite nouit, fi vero nihil diffinite nouit ipfum cuius duplum sit, neque fi est omnino nouit, hæcille, & Comen.ibidem sicait, & manifestum ex hac diffinitione vera in relatiuis, quòd ex proprie proprijs eft, quòd cum scitur vnum duorum secundum complementum, scitur aliud necessario, quoniam homo cum sit per hoc eft relatiuum , & eft quidditas vnius duorū relatiuorum quidem habens effe in proportione ad relatum secundum; manifestum est, quòd cum sit quidditas vnius duorū relatiuorū iam scit quidditatem alterius, & si non est scientia eius in qui dditate vnius duorum relatiuorum, non est scientia illius, quod est super ip la sed putatiue, & sophistice, hacille

Ad aliam responsionem cum dicit, quòd malè exponitur philosophus quando exponitur, quòd in tertio modo non est relatio in viroque extremo, sed in primis modis est relatio in viroque extremo, sed certe expositio istius non est ad mentem Arist tum quia communiter exponitur Aristo. quod in tettio Communis modo relativorum non fit telatio mutua, in alijs expesitio qt verò modis erit relatio mutua. Vnde in 5.metha. in tertio mo tex.com. 20. fecundum aliam translationem ficha- do relativobetur, omnia igitur relatiua, quæ dicuntur modo rum non fif numeri,& potentiæ funt relatiua, quia estentia co- relatso murum dicuntur ad aliquid, & non quia illud aliud di- tua. citur ad illa mensuratum autem, & intellectum, & scitum, dicitur relatiuu, quia ad illud dicitur aliud aliquid, intellectum enim fignificat habere intellectum, & intellectus non est relativus ad illud, guod est intellectus, quoniam si hoc dicatur, tunc idem di cetur bis.ver bi gtatia fi vifus est vifus ad aliquid non eft vifus illius quod eft &c.hçc ille, vult dicere Arift. in ista littera quòd relatiua secundum duo, scilicet. primos modos, scilicet secundum numerum, & secundum potentiam, referentur mutuo, non exeo, quòd aliud im referatur & pp hoc, aliud dicatur ad ipfum referri. multiplex enim refertur ad fubmultiplex,& econuer fo, & calefactiuum ad calefactibile, & econuerfo. Sed in tertio modo relatiuorum non vult, quod sit mutua relatio, quia cum subdit mensurabile &c.dicuntur ad aliquid supple non ad fe, sed quod alterum dicitur ad ipsum. nam intellectuale, id est obiectu intellectuale significat; quia ipfius est intellectio: fimiliter est defensibili respectu sensus, hæc enim quantum est de se non referuntur, nistquatenus alia referuntur ad ipfa puta fensus, & fenfibile intellectus, & intelligibile, conftat ergo in hoc elle differetiam, quia in tertio modo relatiuorum non est mutua relatio, ficut est in primis duobus modis, & cum fubdit. Et intellectus non eft relatiuus ad illud, quod est intellectus, quonia si hæc \_dicatut

dicatur tunc idem bis diceretur, in ista littera re-

fe primo ad iplum scibile, ita per se primo referatur

ad ipfum scientem, vel intelligentem, & hoc exclu-

Primæ

Remoustur mouet quendam errorem, quia posset aliquis creguidam er- dere, quod ficut scientia, vel intellectus refertur per r 01

dit cum dicit, quòd intellectus, id est actus intelligendi,&c.non supple dicitur ad hoc cuius est intellectus nam supple cu iam referatur ad ipfum intelligibile sequitur, quod idem bis vrique erit dictum, & per consequens quod idem haberet duplex este, cum effe relatiui fit ad aliud fe habere, fimiliter autem non est alicuius visus, id est videnus, &c. Ex hac Differentia igitur littera Arift. non patet expresse differetia tertering medi tij modi relatiuorum ad primum, & fecundum relatinora modum, & non intelligit ficut iste doctor exponit, ad primum. & quod fic non intelligat expresse patet per Com. 👉 fecundă, vbi fupra fic dicentem, omnia igitur relativa relata, quæ funt in numeris, & potentijs funt relatiua, quia effentiavtriusq; corum collocatur in relatione codem ordine, non quia alterum intrat in relationem per se, & alterum non in relationem per se, sed quoniam alterum accidit ei, fcilicet illud quod eft relatiuum per se, & accidens alterius propter quod fuit relatiuum.d.d. mensuratum autem, & intellectum, &c.id eft quod autem eft de modo relatiuorum, ficut intellectum, & scitum, & sensatum dicitur esse relatiuum, quia illud, quod est relatiuum per suam substantiam accidit ei, scilicet, quia intellectus est in fua substantia relativus, tamen accidit ei quod fuit relatiuum\_intellecti, accidit intellecto, quod fuit relatiuum, non quia relatio eft in fubitantia intellecti, ficut. est in substantia intellectus, sed quia relatio accidit ei, hoc igitur intendit, cum dicit talia esse relatiua, scilicet, quia aliud relatiuum. per fuam substătiam prædicatur de illis, quali dicat, quia relatio est duobus modis, scilicet aut relatio in substantia vtriusque relatius, aut relatio in substantia alterius tantum, & in altero propter istud hæc ille.verba enim ista funtita expressa, quòd nisi retorqueantur ad alium senfum, aliter exponi non posfunt, nili vt fupra expoluimus.

Quarto me-Ad aliam responsionem de 4 metha quòd tunc tha. contex. omnia effent ad aliquid cum dicit, quod nihil eft in 25. 0 26. re, quinfibi possii competere aliquod nomen relatiuum, nec efthoc contra philosophum fed intentio philosophi est, quòd non omnia nomina sunt relatiua, sed quòd sintaliqua, quæ non sint relatiua &c.Sed ifta expositio nullo modo est ad mentem. philosophi, vi patet.4 metha.tex.com.26.vbi fic ha-betur.Si autem non omnia funt ad aliquid, fed quedam funt, & ipfa fecundum fe, non vtique est omne quod apparet alicui apparer, quare qui dicit omnia, que apparent elle vera omnia que funt facit ad aliquid &c. vide textum sequente vult dicere fi non omnia funt ad aliquid, sed quædam secundum se sunt absoluta, nam quod apparet, alicui apparet, & ideo hoc, quod est apparere includit relationem quandam, quia qui dicit omnia, qnæ apparent effe Omnia en-vera facit omnia, quæ sunt id eft omnia enria essead tia funt ad aliquid, id est relativa, scilicet i respectu ad sensum, ais juid de vel opinionem., quod fupple est falfum, scilicet-nomina tine, omnia formaliter este relativa, & nihil este formalinon qui a di tariuè, de ua effent tantum abfoluta, cum omnia dicantur ad formaliter. aliquid, vt patet de creaturis, statim sequeretur, g omnia entia estent formaliter, & quidditatiue ad ali quid, quod habetur pro maximo inconuenienti apud Arift.& apud Com.vbi supra, & hoc idem in tex. com. 27. & de hoc vide doct. in primo diftin-Etione 3. quæst. 5. contra Henri. qui dicebat quod

quidditas cuiuslibet rei est tantum respectus vesti-

IIII.&V.

28

Ad aliam responsionem ad illud philosophi de 12.metha.qui vult, quòd ficut principiara funt alia, 12.meth.edita principia &c.patet quòd expositio istius non est 10x.19. ad men tem philosophi, non enim vult ibi, quòd sicut in substantia estaliquid, quod primo respicit formam, postea caruit ea, ita de relatione quod aliquid denominatur ab illa, & prius non denominabatur &c.fi enim intelligit, quòd ficut album prius non fuit simile, & nunc est fimile per relationem. realem sibi aduenientem habetur propositum, quod qualia sunt principia, talia & principiata, si verò intelligit, quòd album dicatur fimile, & non per aliquid sibi additum, sed tantum absolutum. albi dicatur fimile, tunc principiatum non effet rela tiuum, vt patet quia ibi nullum eft principium pertinens ad relationem, nifi cicatur quòd ficut princi piatum relatiuum, dicitur fic principiatum quantum ad intellectum fic confiderantem, & non in re, fed hoc nihil est, quia nullo intellectu considerante, adhuc album effet fimile, & relatiuum. Et quod Arist.intelligat de principiato præter opus intellectus, quòd verè dicatur relatiuum patet per litteram iplius vbi fupra tex. com. 19. fecundum aliam. traflationem, & principia inquit funt rerum diuerfatum,& caufæ,& funt, ficut homo debet dici vniuerfaliter omnia eadem proportionaliter, & debet homo dubitare, vtrum materia, & elementa fubstátiarum, & relationum, & omnium prædicamentorum fint fimiliter eadem, fed eft incoueniens fi prin cipia fint eadem, substantia autem, & relatio erunt ex eisdem ex eo quòd hoc non erit ens, hæcille, & vult dicere Arift.in ista littera, quòd fi funt eadem. Interio Ariprincipia substantiæ, & aliorum, aut erunt extra ge- fo. nus, aut in aliquo genere, non primum, quia cum. principium sit prius principiato tunc aliquid effet, prius prædicamentis, puta illa principia quæ ponuntur eadem, & extra genus, & per confequens ali quid effet prius prædicamentis quod est inconue. niens, quia illud quod eft, prins, reperstur quandoque communius, vt animal homine, & hoc maximè sequitur secundum Platonicos, qui vniuersalia ponunt principia nihil autem videtur comunius prædicamétis, nec secundum potest esse, quia principia videntur esse eiusdem rationis cum principiatis, sed impoffibile videtur, quòd substantia sit principium eorum,quæ funt ad aliquid, aut econuer fo, & fimiliter est de alijs generibus, vnde & comentator (vbi fupra) fic dicit ista quæstio iam inducta est in princi pio istius artis, & modo iterat eam. ad disoluendum eam.&eft quæftio virum principia,& elemen An princita-10 prædicamentorum fint eadem, aut diuerfa., & primo ponit fecundum quem funt eadem, & un meteralicacit quòd causa, & principia prædicamentorum, eadem, quamuis sint rerum diuersarum bene potest homo ponere ea eadem fecundum proportionalitatem, & quia hoc non apparet, nisi cum fuerit declaratum quòd no funt cadem simpliciter, neque diuersa sim pliciter, incipit declarare hoc, & dicit, & debet homo dubitare &c.id eft & funt eadem secudum proportionalitatem non fecundum diffinitionem, qua nomo deber dubitare vtrum, elementa substantiæ fint elementa relationis, & aliorum, aut non? fed eft inconueniens vt fint cadem, tunc enim fubstantia, & relatio erunt sub codem genere, & dicit propriè relationem, quia est debilioris esse alijs prædicamé, tis, ita quòd quidam reputauerunt ipfam effe ex fecundis intellectis, & parum infra. manifestum, est enim quòd elementa substantiæ sunt substantiæ, & elementa relationis relatio. & si substantia esset elementum relationis, & aliorum contingeret vt omnia effent substantia. omne enim cuius elementum eft fubftantia, eft fubftantia, & fimiliter eft impoffi-Franc.Lych.in fec.Sen.Scoti. D 4 bile

gialis.

Digitized by Google

bile ponere vnum aliorum effe elèmétum onniu,

verbi gratia relationem. contingeret enim omnia

effe telatiua, & contingeret vt in aliqua hora diffolueretur substantia in relationem, aut relatio in substatia, & hoc contingit in genere, quod est materia,

non in co quòd forma, hæc Commétator. Et quòd prædicamenta fint adinuicem diuerfa, ita quod res.

menti est principium intrinsecum rei alterius præ-

dicamenti expresse, patet ab Aristo. 12.metha.text. com. 21. & à Com. ibidem. vnde Arist. ibi secun-

dum aliam translationem. Et etiam quomodo est

poffibile, vt omnia elementa fint eadem. nullum.

enim elementorum possibile est, vt fit, & illud quod

eft compofitum ex elementis vnum verbigratia vt a.fit b.quoddam.hecille,& Comme.ibi, manifestu

est inquit ex isto sermone, quòd elementa. 10.præ-

dicamentorum impossibile est, quòd sint eadem,

contingit enim vt elementa, & compositum ex ele-

contra doctorem concludunt, nec fimiliter respon-

fiones datæ ad rationes doctoris euacuant illas, Si-

liter manifestum erit qualiter responsiones eius ad

rationes doctoris minime foluant eas. Nec fimiliter

inftantiæ aliquæ factæ contra aliquas responsiones

doctoris aliquid contra eas concludunt. Et ideo bre uitatis caufa no recito opinionem Gregorij, nec ra-

tiones eius cotra doctorem, nec responsiones, cum

quasi in omnibus coincidant cum rationibus,& re-

sponsionibus Ocham. Et similiter transco multas

alias opiniones de materia relationum quo ad iden titatem cum fundamentis, vel alietatem. à funda-

mentis. Et fimiliter an fint res extra animam, an tantum in anima, quia ex dictis superius erit facilis

folurio ad omnesatias opiniones, pro nuncenim

fufficit mihi fic declarare intentionem Doctoris, vt excius manifesta declaratione manifeste pateat

quid tenendum, fit de alijs opinionibuscontra,

tionem quastionis principalis, in qua quaritur an

relatio creaturæad Deum fit eadem tealiter, & re+

spondendo ad quæftionem dicit doct quòd est ide

HIS præmissis eft aggrediendum ad declara.

Argumenta Mento fint idem, vide ibi Com. diffuse & opinione

Distin.

# Quaftio

effe existens, & vult dicere quod sicut. a. potest vere existere fine.b. sic realiter distinguitur.a.b. quia aliquod esse simpliciter competit. a quod repugnat.b. ergo.a. realiter distinguitur à b. sic simpliciter poteft concludi identitas realis aliquorum, quæ sic se habent, quòd aliquod verum esse existentiæ si competit vni impossibile est, quòd illud idem non competat alteri, & probatio huius maioris prolixe eft declarata supra, in prima ratione contra opinionem Henri. & in principio corporis quæstionis, & addit in littera, & hoc vbi non est depédentia essentialis, quæ requirit distinctionem manifestam patet quia totum essentiale non potest esse fine partibus essentialibus, & tamen illæ partes realiter diftinguntur ab illo. Sequitur ibi quod declaro fic quia impollibilitas quod a sit sine.b. aut est propter idétitatem.b.ad a.aut eft propter prioritatem, aur fimultatem in natura si primum habetur intentu, secudum dari non poteft, nec similiter tertium, quia illud quod fic ineft de necessitate, est posterius, & patetlittera, víque ibi, contra rationem istam insto.

SED contra istam rationem instat Ocham, vt Instaria Opatet ab Ocham in 1. dift. 30. qui dicit, quòd duo al- cham. ba posita sunt priora similitudine, & est impossibile illa duo alba esse sine similitudine, & tamen diftinguntur realiter à similitudine, vt patet per do.

Ad hanc inftantiam respondent aliqui Scotifiç Resposio aliquod fæpe contigit, quod in codem antecedente quorum Sco fint plures rationes, propter quas consequens sequi- tistarum. tur ad antecedens, fic est in proposito, quia Sortem effe, & Deum effe de neceffitate sequitur dependentia actualis, ex ratione relationis intrinfecus aduenientis, sed non præcise, quia etiam vbi dependentia talis non effet relatio sed passio aliqua absoluta, que confequeretur ens finitum, adhuc ad politionem Sortis fequeretur illud absolutum, & fio tener consequentia hæc, non tantum per locum à relationibus intrinfecus aduenientibus, sed per locum à subjecto ad passionem . Sed hæc responsio Ifte response iudicio meo non foluit rationem Ocham fundata fie non folfuper propositionem doct quia stantibus duobus nit ratione albiside necessitate nature oritur fimilitudo, que Ocham. est relatio, & fi per impossibile talis relatio estet entitas abfoluta, fecundum quam illa alba dicerentur fimilia, adhucilia, entitas ex natura rei oriretur, nec videtur maior ratio de fimilitudine intrinfecus adueniente, quàmide dependentia, videtur ergo aliter respondendum ad rationem istius, qua refpontio data eff fupra refpondendo ad argumenta Ocham fasta contra politionem doctoris, quam vide

f Ibi contra rationem istam infto, hiedoct.inftat contra masorem rationis probando, quòd ifta non Optima refit vera fi a. ineft.b.& impoffibile eft b. effe fine.a.fe. [ponfio anquitir quod a. & b. funtidem realiter. Contra, quia thorw. tune fequerotur, quod effentia diuina; & relatio rationis causata ab'intellectu diuino esset idem realiter, quia est imposfibile estentiam diuinam este sine tali relatione, & probat quia talis relatio non poteft este ab intellectu diuino de nouo, nifi per nouu actu intellectus diuini, vt doct. probatin primo dift. 30.

Ibi respodeo composibilitas separationis, &c. hic doct respondet ad hanc primam instantiam , & tenet, quòd talis relatio, fiue comparatio in effentia dittina non fit idem realiter cum illa, nec tamen ex hoc sequitur quod diffinguatur realiter , loquédo proprie de diffinctione reali, que est inter rem, Aliquid esse & rem, sed potest dici distingui realiter ex hoc, ab alio in quod non repugnet effe effentiæ diuinæ finetali re- inseparabilatione,& cum probatur, quod non poffit elle &c. le posejt undicit quod aliquid este inseparabile ab alio potest pluciter undupliciter intelligi, aut ex caufa intrinfeca, aut ex relligi.

caufa

Anpredica- 10. prædicamentorum fint præter omne opus inmenta sint tellectus adinuicem distincta, ita quod res vnius adinnice di prædicamenti non est formaliter res alterius 8187 f.A. prædicamenti, nec fimiliter res vnius prædica-

Ocham ni- Alexandri, & Themistij. Ex his ergo patet improba bil conclu- tio huius opinionis, & quod argumenta sua nihil dunt.

militer ex ijs, quæ declaraui in exponendo men-Rationes O. tem doctoris, & in foluendo opinionem Ocham. shā, & Gre- erit facilis resposio ad omnes rationes Gregorij de gorij coinci- arimino in fecundo fententiarum di. 28.q. 2. Et fimi-duns. liter manifestum erit qualiter refoonfiones eiusad

doctorem.

realiter fundamento, & probat duabus rationibus, Relatio ef prima eftibi, illud, quod proprie dicitur ineffe alieadem rea- cui, fine quo illud cui ineft non poteft effe fine conliter funda- tradictione, est idem sibi realiter, sed relatio ad Deu meto, diftin- bronzis intel logi di selatione de la constante de la const guieur verd proprie ineft lapidi, & fine ea non potest esse lapis formaliter. fine contradictione ergo. Et nota in maiori cum dicit illud, quod ineft alicui quia per hoc excluditur ratio, quam facit Ocham in primo dift. 30. ad probandum per rationem docto quod vnum fimile realiter non diftinguatur ab alio fimile, quia vnum non potest effe fine altero, quod bene sequeretur si aliud simile ineffet formaliter, & ideo doctor se limitat, cum dicit illud, quod ineft alicui, suple formaliter, & denominatione intrinseca, & probat doctor istam maiorem ibis probatio maioris, quia fi. cut contradictio dicta de aliquibus est via concludendi distinctionem inter illa, ita imposiibilitas recipiendi prædicationem contradictoriorum pertinentium ad esse, est via cocludendi identitate in esfe, & accipit hic esse per esse simpliciter, qd est veru

#### Secundi Primæ

#### IIII. & V. 20

caula extrinseca, quod est inseparabile secudo modo, non sequitur quòd sit idem, quia licet motus insit cœlo inseparabiliter secundum opinionem. philosophorum, quæ tamen est falta, inest tamen à causa extrinseca, quia ab intelligentia necessariò causante motum in cœlo, & non à causa intrinseca ipfius cæli, quia cælum eft tantum in potentia paffiua ad motum, & quantum est ex parte sua in potentia contradictionis, ficest in proposito de relatione in essentia diuina, quæ tantum inest sibi, quia ab actu intellectus diuini necessariò causantis talem relationem, & non ineft effentix diuinæ ab aliqua. caufa intrinseca ipsius essentia diuina, & fic non fequitur quod sit idem realiter.

Difficulta-Dea.

SED in ista litera Doct. occurrunt alique diftes circa ficultates, prima quia videtur, quòd talis relatio inbane litera sit essentia divina à causa intrioseca, tum quia ab actu intellectus diuini, qui est idem quod essentia, tum quia essentia diuina est causa talis relationis, faltem remota, & hoc ex ratione fua, ficut etiam. fupra patuit in primo, diftinct 3.quæft.4.vbi declaratum est quomodo obiecta secundaria virtualiter continentur in essentia, vt in causa remota, tum. quia intellectus divinus non tantum de necessitate comparat effentiam, fed seipsum comparat, & fic talis relatio erit formaliter in intellectu diuino, & fic erit à causa intrinseca, quia ab eodem intellectu .

Secunda difficultas eft in hoc, g dicit de caufa-Secunds dif intrinfeca, quia quæro quid intelligit per caufam. ficultas. intrinfecam, aut intelligit causam formalem, autmaterialem, aut efficientem, non primo, quia non videtur, quod essentia diuina sit ratio formalis, & quidditatua, quare sapientia sit idem realiter sibi, quia tunc estentia, & sapietia dicerent candem formalitatem, cuius oppolitum probauit fupra in primo, diftinct. 8. questio penult. non fecundo, quia materia, vel quali materia, vt fic confiderata, quantum est exparte sua, est in potentia. contradictionis, vt dicit Doctor in pluribus locis: non tertio, quia efficiens, vt efficient nonidentificat fibi effectum fuum i oporiei ergo aliter affignare caufam. intrinfocum. Respondeo ad primam difficultatem, præmit-

Refpőfie ad primum,

Vnde dica ratione fibi intrinseca producit aliquid, sed dicitur tur merm- caufa intrinfeca exhoc, quad intrinfece aliquo mo feca.

do producitaliquid in feiplo, ita quòd impossibile est absolute ipsum esse, & non producere, vel quasi

producere a in feipso, ita quod à nullo potest impedier. Hoc præsupposito, dico quod quamuis actus intelligendi diulinus de necessitate causet talo Its quod à respectum, siue comparationem. Hoc non est ex unlle porest ratione intrinfeea intellectionis, quali effet impoffiimpediri bile ip fam intellectionen effe, nifi producar talem. comparationeins accidit ergo libisquod comparet effentiam, vel scipsam objectis secundarijs. Si enim obrecta fecundaria non effent, non caufaret talem. comparationem, caufa cains intrinfecu & necellaria, de qua Doct.intelligitan proposito, sic simpliter, cabiolute fe habet ad a quod circumscripto quocunquealio extrinseco, adhuc suo modo des necellitate natura produceret a. in fe, & fic patet. folutio ad primam difficultatem.

tendo, quod caula intrinteca in proposito non di-

citur illa, que ex sua ratione formali, siue que ex

Ad fecundam difficultatem.

Ad lecudam difficultatem dico, quod Doctor accipit causam intrinsecam, causam effectiuam, öc fic de necessitate se habentem ad a quod simpliciter impossibile est non producere ipsum a. & cum dicitur, quòd effectiuum producit diftinctum, &c. Dico, quòd in proposito duz cause simul concurrunt, vna eft, que habet rationem quali receptiui,

. **1**.,

& alia est, quæ habet rationem quasi effectiui, pro quanto ergo esfentia diuina de necessitate absoluta eft quali originatiua perfectionis attributalis, & formaliter illam habet in se. sequitur realis ideutas inter illa, ficut etiam Doctor dicit in primo, diftinctio.3.quest.7. quod ideo passio prædicatur per le Subiettum de subiecto, & est idem realiter subiecto, quia subie est caussa Aum est caufa necessaria talis passionis, & talis pal- passionis im fio in nullo alio poteft recipi, eft ergo talis infepa- proprie. rabilitas a. ad b. ex caufa intrinseca ipsius a. necessariò se habente ad b. Et ex hoc, quòd b. sic de neceffitate ineft a. quòd est simpliciter impossibile alij ineste ab a.

Sed tunc oritur difficultas de relatione creatu- Difficulta. ræ ad Deu, quæ ponitur realiter effe idem ipficreaturæ, quero a quo est talis inseparabilitas: aut enim eft à caufa intrinseca illius creaturæ, quod non videtur, quia relatio dependet guantum ad suum efse, ita à termino, sicut etiam à fundamento.

Respondeo, & prius recito responsionem quo- Responsio rundam Scotistarum, qui dicunt, quod talis depen- quorundam dentia, fiue relatio creatura non tantum realiter Scotifiară . identificatur, exhoc, quod est relatio intrinsecus adueniens, sed etiam ex hoc, quia oritur vt passio creatura, quia ex hoc, quòd eft finita de necessitate naturæ consequitur hoc, quòd patet, quia si talis relatio effet entitas absoluta, de necessitate effet à tali fundamento cadem fibi, vt à causa intrinseca. Sed hæc responsio non videtur multum efficax, 1sta responquia etiam multæaliæ relationes realiter identifi-fio non eft cantur fundamento suo, vi patet de illis, quorum multum eff fundamentis repugnat polle elle fine termino, vt fu. 64x. pra expositum est de distinctione, & idétitate, quia & fiidentitas Sortis ad Platonem fit alia res à Sorte, identitas tamen fundata in identitate Sortis ad Secuda alie Platonem non distinguitur realiter. Et similiter li- 14. cet alieras, qua Sortes est alius à Platone, sit alia res à Sorte, tamen alietas, qua prima alietas estalia res à Sorte, eft eadem realiter cum illa, in qua fundatur, & tota ratio eft, quia primæ alietati fimpliciter, repugnat esse fine termino secundæ alietatis. Tum etiam, quia posito per possibile, vel impossibile, o Deus non effet, & lapis prius creatus effet, tunc no effet ibi relatio dependentiæ ad Deum, quia nec ter minus, vt patet intuenti, & tamen fi ponatur eadem fibi, de necessitate naturæ, stante lapide, estet depen dens, Dico ergo (saluo semper meliori iudicio) g. Medestia, talis relatio oritur à fundamento, vt à caula intrin- authorie, feca, fic intelligendo, quòd in quocunque instanti O fue reponitur lapis de necessitate natura in co, consequi-fonfio. tur relatio passiua, qua dependet à termino. Et. fi lapis posset habere esse, permanens per aliquod tempus, in quo per impossibile, terminus no esset, talis dependentia nullo modo effet in lapide, nec vt idem, nec vt realiter diftincta, quia ad fui effe de necessitate requirit terminum, nam esse cuiuscunque relationis sic est ad aliud in ratione termini, q est de quidditate illius, vt patet per philosophum. in prædicamento ad aliquid, & per Com ibidem. & in quinto metaph.cap.de ad aliquid.tex.com.20. Et cum dicitur, quòd talis inseparabilitas non est à causa intrinseca fundameti, quia etiam talis relatio dependet à termino. Dico, quòd & si dependet à termino in ratione termini, tamen sic à fundameto de necessitate oritur, vt simpliciter eadem sibi, & fic oritur à fundamento secundum totum suum effe, vt tale effe de necessitate fit ad aliud, & quia creatura pro quocunque instanti ponitur inesse à Deo, vt infra patebit dift.2. ideo pro quocunque instanti de necessitate nature dependet à Deo, & si in secun do instantiactu non poneretur à Deo in eodem instanti delineret elle, vt patet à Doct.vbi fupra, & in.

quolib.



#### quolib.q.12. Et fic pro quocuque inftanti ipía creatura actu dependet à Deo, quæ dependentia oritur à tali fundamento, vt à causa intrinseca, ita quòd est fimpliciter repugnantia, tale fundamentum poni inesse pro quocunque instanti, sine actuali dependentia ad Deum.

Secunda ra rio Dottoris.

nonvidetur

efficax.

Secundò principaliter arguit Doct.ibi, secunda ratio principalisad primum membrum folutionis est ista, quod vniformiter dicitur de omn'alioà Deo, nulli dicto ad eum accidit, sed talis relatio communis omni creaturæ, vniformiter dicitur de omnialio à Deo, ergo nulliaccidit, & ita est idem fundamento, quia fi alicui accideret, pari ratione & alteri, hic Doctor in ista ratione deducit ad manifestum inconueniens, si negaretur relatione creaturæ ad Deum esse andem realiter ipsi creaturæ, quia si talis relatio esser alia res, ergo esser creata ab ipfo Deo, & per confequens includeret relationem ad ipsum Deum, & tunc quæritur de illa alia, an fit eadem res, vel alia, si primò, ergo, & prima relatio erit eadem, cum çquè fit ad Deum ficut ista, fi fecundo, ergo processus in infinitum, sed hæc ra-Ratio qua tio aliquibus non videtur multum efficax, quia no videtur sequi, quòd si talis relatio sit alia res, quòd çque sit ad Deum, & quòd possit creari, quia nulla relatio intrinsecus adueniens porestesse terminus immediatus alicuius productionis, quia tunc, destructo termino, & fundamento posset immediate produci, no enim similitudo inter duo alba potest immediate produci, ita quod fit immediatus terminusalicuius productionis, sed tantum dicitur oriri à fundamento posito termino, vt diffuse exposui super tertio Doct.dift.1.q.1. Sic dicendum effet in proposito, quòd si relatio creaturz ad Deu sit alia res à creatura, non tamen sequitnr, quòd immediate possit causari ab aliquo.

Respondeo, quòd si talis relatio est alia res à fun damento, quòd est vere causara, vel à fundamento, vel termino, & omne caufatum necessariò dependet à sua causa, si ergo fundamentum est causa immediata talis dependentiæ, & Deus caufa mediata, fiue remota, quia immediata causat fundamétum, sequitur, quòd talis dependentia immediate depen det à fundamento, & mediate à Deo, & tunc aut depender alia dependentia, aut tantum feip fa realiter, fi secundo habetur propositum, scilicet quod Illa fecunda dependentia, qua prima dependentia formaliter depédet erit eadem realiter illi primæ, quia repugnat illi primæ posse este sine lapide, & fic aliqua dependentia erit realiter idem fundaméto, eodem modo fequitur de dependentia, qua lapis dependet à Deo, quia est impossibile lapidem. effe finc Deo, vttermino, fi primo, quòd sit alia à prima,& sic realiter distinguatur à prima, ergo im-mediate causatur ab illa prima, & sic immediate dependet ab illa, ergo dependet alia dependentia, quæ ern tertia in ordine, & tunc quæro de illa tertia, vt prius, & fic vel stabitur, quòd aliqua relatio erit realiter idem fundamento, vel erit procedere in infinitum, hoc idem concluditur comparando illam dependentiam ad Deum, vt ad causam. remotam.

¶Præterea fi fimilitudo fit- caufata à duobus albis, scilicet ab vno, vt à fundamento, & ab alio vtà termino, fequit, quòd realiter dependet ab vtroque albo, & tunc quæro de illa dependentia fimilitudinis, aut eit idem realiter ipfi fimilitudini, & habetur propositum, aut distincta realiter, ergo illa erit verè causara, s'à fimilitudine, vr à fundamento, & à termino dependentiæ, & tunc erit procederein infinitum, fic similiter si dependentia lapidis ad Deum fit alia realiter à lapide, erir realiter cau-

#### fata à lapide, vt à fundamento, & à Deo, vt à termino, & fic realiter dependet à lapide, & à Deo, & tunc quæro de illa fecunda dependentia, aut est alia à prima aut eadem, fi fecudò habetur propofitum, si primo erit processus in infinitum.

Duxítio

Ibi. Contra istam rationem insto', hic Doct.instat contra secundam rationem principalem, vt magis declaretur, quia non videtur inconueniens procedere in infinitum in relationibus, quia vna. Poffumu relatio potest fundari in alia in infinitum, & pro-procederem bat per exemplu, quia si Sortes est ide Platoni, ergo infinitumin idetitas Sortis est eade idetitati Platonis, & pari ra- relationitione illa identitas est eade identitati, & prima identitas erit alia ab identitate fundamenti, quia fundametum poterat elle fine eo: ergo pari ratione quælibet erit alia ab illa identitate illius, cuius eft, & ita. erunt infinitæ relationes reales.

SRespondet Doctor, & dicit, quòd status, est in. fecundo, videlicet, quòd & stidentitas Sor.ad Platonem fit alia res à Sor.quia non repugnat Sorti effe fine Platone, tamen secunda identitas, que fundatur in prima identitate Sortis ad Platonem, non estalia res ab ipfa, quia primæ identitati repugnatesse fine Platone ad qué terminaf, & patet in litera, que est fatis clara, & fupra diffuse exposita est, respondendo ad rationes Ocham, tamen pro clariori intelligentia ponatur tale exemplum, accipio Sor Exemplum tem, & Platonem vt duo, fundamenta identitatis, ita quòd Sortes est idem Platoni, & econtra, & idétitas Sortis ad Platonem fundatur in Sorte, & identitas Platonis ad Sortem fundatur in Platone, identitas Sortis ad Platonem est alia res à Sorte, quia non repugnat Sorti effe fine Platone, & fic Platone destructo, vt termino, destruatur identitas fundata in Sorte, Sorte manente. Hocidem dico de identitațe fundata in Platone, Deinde pono,quòd iden titas Sortis ad Platonem fit eadem idétitati fundate in Platone, certum eft, quòd erit eadem identitate, quæro modo de illa identitate, qua primaidentitas oft idem , aut est eadem res cum primas identitate aut alia, dicendum quod eadem, quia. identitati primæ, quæimmediate fundatur in Sorte repugnat esse fine Platone, & hoc est quod dicitin ifta litera.

Ibi,& fiquæras qua identitate eft idem c.ipfia. De ferm quia dictum est supra, quod secunda identitas fun- do articulo data in identitate Sortis ad Platonem esteadem illi questionis. primæ. Quæritur modo quaidentitate eft eadem, dicit Doct. ipfa eft eadem fibi , ideft quod prima identitas, de lecunda funt cadem ses. Sequitur, q erit eadem fibi, non sdentitate reali diftincta, fed identitatel quæ eft ipfamer; & identitas ad feipfum est tantum rationis, cum nullo modo fit inter extrema realizer distincta.

Ibi, secundum articulum, &c. primus articulus fuit, quòd relatio creaturze ad Detum; effet realiter idem ipficreature, & probauioduabus rationibus. Et secundus articulus, quid non idem formaliter, nec præcise idem; neciden fibiidentitate adæquata, ita quod fundamentum firtantum relatio formaliter. Isti termini non idem formaliter, & non idem præcise, & non idem adæquate possunt multipliciter intelligi, nam non idem formaliter, poteft exponi affirmatiue , & negatiue, vt supra declaraui exponendo identitatem, & diftinctionem formalem. Non idem præcise, poteft exponi diuerfimode, secundum diuer sas distinctiones, puta ex natura rei, formalis, &c. Adaquate potest dupliciter Adaquaid exponi. Vno modo conuertibiliter, ficut dicimus, poreft duquod diffinitio, & diffinitum funt idem adæquate. pliciter ex-Alio modo, idem adæquate potest intelligi fic, g poni. nulla sit ibi penitus distinctio præter opus intelleđus,

Eus, ficut dicimus, quòd humanitas est idem fibi

adæquate. Doctor autem in proposito intendit

probare, quod relatio creaturæ ad Deumvere di-

ftinguatur formaliter à creatura, & non tantum for

maliter negatiue, qualis distinctio est inter illa, que non dicunt distinctas formalitates, vt supra expo-

Primæ

IIII. & V. 30

tur existentiæ fundameti, & quia sunt idem realiter in fundamento existente vno, & eodem numero, inter se sunt eadem realiter per illa propositionem. Quæcunque vni, & eidem simpliciter sunt eadem, simpliciter inter se sunt eade simpliciter, quæ prius exposita est in præsenti quæstione,& diffuse exposita eft in primo, dift.2.par.2.q.1. respondendo ad pri mum argumentum principale. His declaratis patet quomodo creatura, & relatio sunt vna res, & Creatura. vna existêtia præcise realiter, licet non vna res præ- & relatio via existeria præcise realiter, sicet non via its præ-cisè, & via existentia formaliter, cum relatio dicat suit via distinctam formalitatem, & realitaté, & sicin his res reali-construct cauté respondere oportet caute respondere

Secunda difficultas eft in hoc, quod dicit, g maliter. continens vnitiue est ex perfectione ipsius continé-tis, quia si sic sequeretur, quod idem estes, prius, & posterius scipso: na apud Scotistas tenetur, & apud Docto.dift. 2.& 5.& 8.primi. & alibi, q infinitum. intensiue idetificat fibi realiter quidquid dicitur de eo, ex natura rei ex hoc infero, quod ex quo ista est vera in Deo: bonitas infinita est realiter fapientia infinita, & econtra: ergo bonitas infinita, vt continet vaittue fapientiam infinitam est prior ipfa, & quod fic contineat est præcise ex perfectione bonitatis, & quia sapientia infinita continet vnitiue bonitatem infinitam, sequitur, o bonitas infinita erit posterior sapientia infinita, & sic idem continens vnitiue, & contentum respectu eiusdem, & ide erit prius, & posterius respectu eiusdem, & idem eritperfectius, & imperfectius seipso, que amnia sunt abfurda, Si dicas, o bonitas infinita non continet vnitiue fapientiam infinitam, nec è conuerfo. Con- Refféder ad tra, & accipio verba Docto.bonitas infinita est la-fermdam. pientia infinita idétice, & non est præcise fapientia infinita : quæro ergo vnde habet, quòd fit identice fapientia infinita : non poteft dari aliud, nifi quia bonitas infinita propter sui infinitatem vnitiue cotinet fapientiam infinitam, & econtra.

Respondeo, gista propositio bonitas infinitaest identice fapientia infinita, non est primo veraex ratione formali terminorum, & fi detur bonitas infinita, non sequitur quòd illa sit sapientia infinita fi per poffibile, vel impoffibile poffet dari talis. Si enim hæcellet primo vera, sequeretur de necessitate, quòd vna cotineret aliam vnitiue, & econuerlo. Sed ista propositio dependet à duabus alijs. f. quòd essentia diuina continet vnitiue per perfectam iden titatem fapientiam, & bonitatem infinitam. Alia\_ Terris difpropositio est ista, o quæ vni, & eidem simpliciter ficultas. sunt eadem realiter simpliciter inter se fic sunt eadern, propter ergo identitatem realem, quam perfecte habent in essentia diuina;coceditur ista,q bonitas infinita est identice fapientia infinita : fed vt dixi, no est primo vera: & sic non sequitur vna continet aliam vnitiue, sed vtraque continetur in tertio vnitiue, & fic patet ad instantiam..

Si dicatur, 9 hoc videtur contradicere Doct.in primo diftin.8.q.3 respondendo ad vltimum argumetum principale, vbi habet, quòd bonitas etiam abstracta per intellectum identificat sibi fapičtiam. ratione sue infinitatis, ergo non ratione estentiç diunæ, vide ibi diffuse.

¶ Dico quòd hoc debet fanè intelligi, quia hoc non habet fic continere, nisi virtute estentiæ diuing cui sic realiter identificatur. Nec volo, quòd sola identitas cu essentia diuina sit ratio sic realiter continendi. Sed volo, quòd ideo bonitas cotinet pet identitatem, fapientiam, & econuerfo, quia vtraque habent infinitatem ab essentia diuina, & realiter sunt idem illi, prima ergo ratio continendi per realem identitatem est sola essentia diuina, vt expresse patera Doc.in quolib.q.5.circa finem quæst. & stiam

80.

IT CALINTA

formaliter

diftingui-

INT AD IT SA.

Difficultazi.

fui. Sed etiam distinguatur formaliter positiue, quia relatio creaturæ ad Deum, dicit distinctam. formalitatem à formalitate creatura, & hoc probat Doct.quia si essent idem formaliter sequeretur de necessitate, quòd vnum includeret aliud in suo conceptu quidditatiuo, vt supra patuit in primo, dift.2. par.2.q.1.& in præfenti quæftione. Probat-Relatio in ergo Doct. o relatio in creatura formaliter diftinguatur ab ipla, & probatio stat in hoc, quæcunque includunt aliam, & aliam rationem quidditatiuam diftingutur formaliter, sed relatio, & creatura sunt huiusmodi:ergo &c.maior est nota ex superius declaratis de idetitate, & distinctione formali, minor patet, quia quidditas relationis est esse aliud, fun damentum verò est ens ad se:ergo &c. potest etiam probari ex multis alijs medijs, guæ Doctor breuitatis causa omittit, nec est necesse adducere illa, ga ratio relationis, & ratio absoluti funt manifeste diuerfa, g vna formaliter non includitur in alia, uec e contra. Et quomodo in vna re possint esse plures realitates formaliter distincta, fatis notum est ex su perius declaratis in primo, distin.8,q.pen. & dicit Doctor in ista litera, quod ipsa creatura non est. præcise ipfarelatio, sed vltra ipsam relationem dicit aliquam entitatem verè absolutam, in qua fundatur illa relatio, ita quòd si per impossibile talis dependentia non eslet, adhuc diceret entitatem abfolutam, & addit modum quomodo continet illa Continere relationem vnitiue realiter, & quod fic contineat,... vaitine est perfectionis est in continente, & præcise in cotine-perfectionis re est ex perfectione iplius continentis, & addit or in continen continens fic voitiue, fi per poffibile, vel impoffibir le effet separatum à contento, sic separatum adhuc ellet tante perfectionis, quante est cum contento; ita quòd contentum vnitiuè nullam addit perfectionem ipfi continenti, & hac est sententia istius litterz. 18 1.5.

In ista tamen littera Dochor.occurrunt alique ses occur- difficultates. Prima eft, quia dicit, quod lapis non rentes circe est præcise ipla relatio ad Deum creantem, quia litteramSco videtur fibimet repugnare : vult enim, quod talis relatio, & creatura ipfa fint vna ros, & vna existentia numero, quia identitas realis fundatur super identitate existentia, ve supra exposui : & vult etia, quod fint præcise vna res, quia vna extitentia : ergo videtur lequi,quòd creatura fit preciscipla relatio, & è contra

> " Respondeo concedendo, quad sunt præcise vna res, & præcise vna existentia, & quod præcise vna est alia, & econtra, & tamen stat, quòd creatura non fit præcise ipfa relatio, nec econtra aliter, & aliter intelligendo vnam rem præcise. Nam in vna re, etiam fimpliciffima poffunt fundati plures realitates, plures formalitates, & similiter in vna re existente euam simplicissima possunt fundari plures realitates existentes propria existentia, ita gexisten tia voius realitatis non est præcise existetia alterius, nec est præcise existentia sui fundamenti, & similiter possunt fundari plures formalitates existentes propria existentia distincta ab existeria alterius formalitatis, & ab existentia sui fundamenti. Et addo, quod illæ existentiæ adinuicem sic se habent, quod omnes dicunt vnam existentiam tantum realiter, ita quòd repugnat ex caufa intrinfeca vnam exiftenuam posse este fine alia, sic quòd omnes insunt fundamento existenti, & sic omnes realiter identifican-

#### & etiam hoc patet q. 1. quolib. nullum ergo attributum formaliter infinitum continet primo aliud attributum per realem identitatem : sed sola esten-

tia fic continet primò. TERTIA difficultas est de continentia vnitiua, quia quæritur quid importat continentia vnitiua, aut importat tatum entitatem abfolutam continentis fic intelligendo, quia talis entitas in fe, ideo continet vnitiue, aut quia vltra entitatem illam dicit causalitatem respectu contenti, aut quia se habet vt materia, vel quasi materia respectu contenti. di-Refponfiond co breuiter, gomne cotinens vnitiue aliud femper respectu illius contenti, dicit duo. Vnum, quòd contentum infit formaliter continenti, vel faltem. Continent suo modo insit. Aliud quod de necessitate naturæ respectu con ipsum contentum suo modo pullulat, siue originat, sine quali producitur, & vbi non ester talis quali productio effet impossibile cotentum realiter idetificari sic cotinenti: & sic pater quomodo essentia diuina fibi realiter identificat quidquid ibi potest effe, quia omne quod est in effentia, fiuè absolutu, fine relatiuum, de necessitate naturæ, & ex infinitaperfectione effentiæ diuinæ fuo modo quafi originaf ab illa, de perfectionibus abfolutis patet à Doc. in primo dift.8.q. pen.& 1.q.quolib.de relatiuis aute pater, quia prima proprietas relatiua immedia-Omnis ori- te est ab estentia, & est in estentia, vt patet à Docto. ginantur ab in primo dist.28.8 filiatio, & spiratio funt etiam ab effentia, vt à primo formali productiuo. & sic omnia suo modo de necessitate naturæ originantur ab **effentia** 

Quarta dif ficmitas.

e∬entiA.

tertiam

tenti duo

dicit.

QVARTA difficultas eft in hoc, quòd dicit, quod continens vnitiue fic continet per entitatem. propriam, & perfectam, gli ellet separatum per impossibile à contento, ita esset perfectum, ficut & quando habet contentum vnitiue. Dubitatur in hoc, quia anima intellectiua continet vnitiue intellectum, & voluntatem, vt hic dicit infra dift. 16. & tamé fi per impossibile esset separata ab intellectu, & voluntate non effet ita perfecta, quia vt fic non posset essentiatum principium propriæ ope-rationis, qualis est intelligere, & velle, vt infra patet à Doct. dift. 16. Præterea essentia diuina, quæ continet vnitiue omnes perfectiones attributales, si per impossibile esset since eis non esset ita perfecta, quia non haberet omnem perfectionem simpliciter.

Responsiond cultatem.

Refpondeo, o facilis eft ifta refponíto, & dico, quarta diffi quod dato isto cafu de anima intellectiua, ita effet. perfecta separata, loquendo de perfectione vltimata, & pertinente ad elle ipfius animæ, nec ex hoc, o eft formaliter intellectus, & voluntas eft perfectior, quia vt est talis eniitas, quæ ex ratione sua formali nata eft fic continere intellectum, & voluntatem dicitur perfecta entitas, &ita perfecta, ac fi formaliter contineret, & gvnitiue contineat actu hoc eft ex perfecta entitate ipfius anime, que ex fe, & ex neceflitate naturæ originat huiusmodi perfectiones, vt easdem sibi realiter, & est simile, sicut etia Doct. dicit in primo, dift.2. par.1.q.1. 9 perfectius eft ineffentia diuina virtualiter causalitates secundarum causarum, quàm in se formaliter habere illas. Et cũ dr,g fi anima esset separata per impossibile à poten tijs, non eslet immediatum principium intelligendi, & volédi, quia ista operationes requirunt distin-Cta principia, vt patet à Doc.in primo, dift.2.par.2. q. 3. & 4. dift. 6. & 8. q. pen. & alibi fæpe. Dico, quod adhuc effet ita perfecta, quia continere caufalitates fuo modo virtualiter, vel originaliter est quodammodo maioris perfectionis, quàm habere illas formaliter, vt patuit supra, & g modo habeat illas formaliter, hoc non eft propter perfectionem addendam, fed magis econtra, ideft quòd ex magna fuz.

# Quxítio

perfectione de necessitate natura sua modo originat illas in se formaliter. Et per hoc patere potest, quid dicendum de essentia diuina respectu perfectionum attributalium, concedo enim, quòd fi per impossibile estet sine illis adhuc estet ita perfecta sicut & modo; quia vt fic adhuc fuo modo faltem.

originaliter perfectiffime contineret. NVNC foluenda funt argumenta principalia huius quæftionis.& primò fic arguit, quia fi relatio omnis creature ad Deum sit eade realiter ipsi creaturæ, fequitur quòd omnis creatura erit ad aliquid non tantum accidentaliter (eo modo quo pater eft ad aliquid, quia per paternitatem fibi de nouo aduenientem) sed etiam per identitatem. consequens eft impossibile, vt patet per Arist.4.metaph. tex.comen.25.vbi expresse improbat opinionem eorum, qui dicebant omnia apparentia effe vera, & inducit Arift.ad hoc inconueniens, quia cum apparere fit ad aliquid, flatim sequitur, quòd omnia erunt ad aliquid per fe, & quidditatine.

Refpondet Doct.primo inducendo refponfionem aliorum, qui dicunt, quod Arift.infert omnia effe ad aliquid ad opinionem, & fenfum, Et Doct. improbat hanc responsione per hoc, g consequens debet differre ab antecedente improbato. & in isto casu non differret, nam hoc antecedens: omnia apparentia funt vera quo ad fenfum, & opinionem est idem cum isto cosequente. somnia apparentia sunt ad aliquid ad fenfum, & opinionem : patet quia effe apparens eft ad aliquid, Si ergo confequens debet differre ab antecedente, oportet g consequens inferatur absolute non tantum quo ad fenfum, & opinionem, sed etiam quoad intellectum, vnde Doct.in 1. dist. 3. q.2. contra Henricum de illa ratitudine, fiuè respectu vestigiali, ibi dicit exponendo Arift.in isto passu ; q in argumento ducente ad impossibile, consequens debet esse magis, vel equè impossibile, Et quando est equè impossibile, debet. differre ab antecedente impossibili, quia si esset penitus idem nihil probaret, fed quando eft aliud ab antecedente, licet in se esset çque impossibile, tamen multis videtur magis inconueniens, ficut etiam de negantibus primum principium deducit Arift. nó ad magis impossibile in fe, fed ad impossibile magis manifestum eis, vt patet 4.metaph.tex.com.49.sicut etiam infert Arift.contra cos,quod omnia furura\_ Prime pereueniebant de necessitate, intulit, ergo non expedit hier. set. 2. confiliari, nec negociari, quod non eft magis in conueniens in fe, quam quod omnia futura eueniant de necessitate, sed estinconveniens magis manifestum, ficest in proposito. Ideo Doct dat alia respó- Ad aliquid fionem, quæftat in hoc, effe ad aliquid cotingit tri- contingit pliciter, primò denominatiue per relationem rea- tripliciter. liter diftin cham, fient dicimus, galbum eft fimile alterialbo. secundo denominative per relationem. eandem fibi realiter, que tamen est extra rationem formalem, & quidditatitiam fui fundamenti.tertio formaliter, & quidditatiue, ideft quod entitas illa. in se sit essentialiter, & quidditatiue ad aliud, & hoc vltimo modo est inconueniens, quòd omnis creatura fit ad aliquid, quia tunc nullum ens creatum. esset formaliter, & quidditatiue ens absolutum, primo tamen & fecundo modo effe ad aliquid nullum eft inconucniens, & fic patet litera.

Secundo principaliter arguit probando, quòd talis relatio verè distinguatur, quia prædicamenta funt primo diuería, & fimpliciter diuería entia, ga ens fecundum fe diuiditur in illa, ergo relatio quæ est in prædicamento relationis est alia resab omni creatura, antecedés est manifestum ex quinto meta. tex. com. 14. qui fic incipit, Em fe verò (ideft entia. per se, vt ly per se distinguitur contra per accidens, de

Primæ

de quo ente per accidens patet supra tex. com.13.) dicuntur esse quæcunque lignificant figuras predicationis, idest genera predicamentorum per Com. ibide, sequitur, quoniam ergo prædicametoru alia fignificant quale, alia quantum, alia ad aliquid,&c. hæc ille. Hoc idem patet 2.metaph.tex.com.13.fecundum aliam translationem, vbi habetur, illa inquit, quæ differunt secundu genus impossibile est, vt fint adinuicem, sed distant magis, & non conuemunt, idest secundum Com.ibidem, illa, quæ differunt in genere non agunt in se inuicem, neque sunt contraria, sed distant ab inuicem, & in rei veritate non funt differentia, hæc ille, & fic patet guomodo prædicamenta sunt diuersa.

Prime 78-Quemedo predicamen ia fut pri-

¶Respondet Doct.& dat duas responsiones. Prinfo Sco- ma eft, o no eft necesse omnia prædicameta este sim pliciter prima diuerfa, accipiendo prima diuerfa. pro reali distinctione, quæ est inter alia, & aliam re, sed possunt dici prima diuersa formaliter, quia nime diverfa. mali & anid diversit potest esse de ratione formali, & quidditatiua alterius, nec econtra, & sic ois relatio quantum cunque perfecte idem substantiæ, quatitati, vel qualitati identitas fupple reali: femper tamen formaliter diffinguitur, ita o dicit aliam for malitatem, & hæc resposio satis placet. Et quod dicit, licet per identitatem in existendo vnum contineat alterum, vult dicere, 9 & fi relatio creatura ad Deu, & ipfa creatura in fuis rationibus formalibus non fint idem, nec vnum contineat aliud per identitatem formalem, tamen vt actu existunt vnű continet aliud per identitatem, quod debet fanè intelligi, quia dictum est supra, quòd illa relatio sicut di-cit propriam formalitate, ita & propriam existentiam aliam ab existentia fundamenti, tamen vtraq; existentia est eadem realiter, quia est impossibile fundamentum actu existere fine relatione tali, sibi inexistente in existendo: ergo vnum continet aliud, per realem identitatem, que fundatur super identitate existentiæ reali, vt supra exposui. Secundo Doct.dat aliam responsione, que stat

tis; tamen relatio transcendens non videtur, q fem-

per sit alia res à suo fundamento, cuiusmodi est relatio creaturæ ad Deum, & hoc probat, quia quod

conuenit enti, antequam diuidatur in decem genera est transcendes, patet quia ficut ens finitum, o di-

uiditur in dece genera, vt patet ab Arist.5.metaph.

tex. com. 14.eft transcendens, ita g conuenit fibi an-

tequàm intelligatur diuisum in dece prædicameta erit transcendens, modo relatio creature ad Deuin,

ex quo est simpliciter communis omni creatura,

puta substantia qualitati, & quantitati, sequitur o erit transcendes. Aduerte th, p Doct. no vult, g ois

relatio, quæ realiter identificat fundamento fit tra-

scendes, nec similiter vult, q ois relatio transcendes

sit realiter ide suo fundamento.primum patet, quia

vna relatio prædicamentalis poteft per identitatem

fundari in alia, vt supra expositum est de similitudi-

ne,quæ licet fit alia à fundaméto,tñ alietas fundata

in fimilitudine identificat realiter fimilitudini,quia

tali fimilitudini repugnat esse fine termino illius alietatis, vt fupra exposui. fecundum patet, quia alie-

tas poteít effe relatio transcendens, tamen non que-

libet realiter identificat fuo fundamento, quia alie-

tas, qua substantia est alia à qualitate, realiter differt

à substantia, quia no repugnat substantiæ posse esse

sine qualitate, & alietas fundata in illa prima alietate identificatur realiter illi primæ alietati, quia fibi repugnat elle fine termino secundæ alietatis funda-

tæ. Non vult ergo Doćt.quòd relatio creaturæ ad

Deum ex hoc dicatur cade creatura, quia transcen-

Secundarefonfio Sco- in hoc, polito & relatio prædicamentalis fit alia res à prædicamento substantiæ, quantitatis, & qualitadens, sed dicitur esse adem proptet rationem superius factam, videlicet, quia fibi repugnat effe fine tali relatione. Sed ad euitandum hoc inconuenies, quia prædicamenta videntur diuería, dicit quòd talis relatio non est relatio prædicamentalis, & sic patet responsio ad argumenta principalia.

IIII. & V.

NVNC Doct.exponit auctoritatem Aug.ad- Expositio and ductam pro opin. Henr. quolib. 9. q. 3. Que ponitur ttoritatis paulo ante ad responsionem quest. principalis ibi Augustini. aliter ponitur, quifta relatio angeli ad Deum differt realiter ab essentia angeli, q confirmatur per Aug. 5.de Trin.c.4.vbi dicit, 9 in creatura quicquid non Em substatiam dicitur, restat vt Em accides dicatur. Et respondet Doct.cocedendo,quod relationes in creaturis sunt accidentia loquendo de relationibus creaturarum ad illa, ad quæ non dependet effentialiter, ad quæcunque autem dependet effentialiter a. ipfa eius dependentia effentialis non est fibi accides. Hae litter a hocest non est aliud realiter, Hæc litera debet sand debet sand intelligi. primo, quia non vi, ghoc fit fimpliciter *debet fane* verum, g quando aliquod fundamentum, puta a. effentializer dependet a h a ralacia desidurit. essentialiter dependet a.b.g. relatio depédentiæ fun data in a.sit idem realiter ipsi a.patet, quia multi effectus essentialiter dependent à causis secudis, & tra relatio dependentiæ non realiter identificatur, non debet ergo intelligi ista littera de quacunque depédentia essentiali, sed debet intelligi de speciali depedentia, qua videlicet aliquid estentialiter dependet ad aliud, ita o fimpliciter est impossibile, & repugnat ipfum posse elle pro-quocunque instanti fine illo, à quo fic dependet, & talis dependentia essent tialis, loquendo de dependentia causati ad causam tia multiest tantum respectu causa prime, patet, quia causa plex. prima potest supplere causalitatem omnis causa fecundæ. Eit etia alia dependentia essentialis, qua aliquid dependet ad aliud non vt ad causam, fed vt ad terminu, sic quod est simpliciter impossibile ip sum posse esse, nisi præcise sit ad alium terminu, & hoc modo omnis relatio de necessitate depedetad terminum, & fic dependentia, qua talis relatio dependet ad terminum erit realiter eadem tali relationi, quæ tamen realis identitas est à causa intrinseca relationis fundantis, vt supra exposui.

Poteit etiam esse alia depedentia essentialis, qua accidens essentialiter dependet ad subiectum, ita q. eft fimpliciter impoffibile effe tale accidens per aliquod inftas fine tali fubiecto, & fic depedentia fundata in tali accidente est realiter cadem tali accidenti, & non ex hoc folo, quòd accidenti repngnat effe fine subiecto, sed à causa intrinseca illius accidetis, quæ no eft nobis naturaliter nota, sed quodamodo innotescir nobis à posteriori. per hoc quòd experimur taleaccidens sic de necessitate dependere ad ta le subiectu, quod est simpliciter impossibile ipsum posse esse fine tali subiecto, nec per consequens fine tali dependetia, ideo bene nota litteram Doct. Nota etiam hoc, quod dicit, grelationes in creaturis Relationes funt accidentia, loquendo de relationibus creatura- in creaturis rum, ad illa, ad quæ non depedent effentialiter, fup- quomo do ple fundamenta talium relationum. Nam quando Junt accidefundamenta non depédent essentialiter (loquendo tia. de depédentia simpliciter necessaria) ad terminos, ad quos tales relationes terminan tur, semper tales relationes in creaturis sunt accidetia realiter distincta à talibus fundamentis. Ad auctoritatem Aug. quòd in rebus creatis illud, quod non Em substantiam dicitur, reftat &c. Dicit, quod ad hoc, quod fm Dua condiaccidés dicatur, dux requiruntur conditiones. pri- tiones inte-ma, quòd tatum prædicetur in quale, & no in quid, grant ratiofecuda quillud prædicatu non fit fimpliciter immu- nem praditabile, fed oportet of fit mutabile, non th manente cari per acfundameto, ista dua conditiones integrant ratio- cidens. nem

**3**I

# Luxítio

nem prædicati per accidens. Er dicit, quòd in illis relationibus, prima coditio inuenit, patet de paternitate, quæ non prædicatur in quid de Deo, sed secunda conditio deficit ibi, quia paternitas est de c necesse esse, hoc tamen habet ab essentia diuina, vtpatet à Doct in primo dist 2 par. 2.q. 1. in resposione ad vltimum argumentum principale; in creaturis verò, etiam loquedo de prædicatis essentialibus fecunda conditio inest eis, quia sunt verè mutabilia: in proposito autem relatio creaturæad Deum est prædicatum per accidens, quia habet illas coditiones. prima quia non prædicatur in quid de numero fundamento, fecunda quia est mutabilis patet; quia fundamentum eius est vere mutabile, non tamen est accidens amilibile, quia non potest amitti manente fundamento, & fic patet ista littera

IBI ad primam quæstionem de creatione hic

angelo,& Doct.tria dicit, & pro clariori intelligen-

tia, exemplum pono de homine creato. Primò ho-

mo dicit relationem realem ad ipsum Deum crean-

tantum habere este in primo instanti, quod esse in

primo instanti immediate sequitur ipsum non esse,

& fic in homine habente effe in primo inftanti fun-

Prima guafio proposi- Doct respondet ad illam quastione, qua est quarta ta en quar-in ordine, voi quæritur, an creatio angeli fit idem #6.

tem, & illa relatio est idem realiter ipsi homini, vt-Homo poteft supra patuit. Secundo homo potest comparari ad comparari non esse immediate precedens aliqua duratione ipad tria. fum esse hominis, vt quando homo consideratur

datur relatio, quæ terminaf ad non effeimmediate præcedes: & talis relatio non eft idem ipfi homini, patet quia tantum fundatur in homine, vt confideratur habere esse in primo instanti, & terminatur ad non esse immediate præcedens, sed patet quod non solum homo habet esse in primo instanti. Sed etiam in inftantibus sequentibus; & sic homo in se-cundo instanti, non habet illam relationem ad non esse immediate precedens. Illa etiam relatio est tantum enstrationis, quia relatio, quæ terminatur ad nihil, licet habeat fundametum reale, dicitur respe-Etus rationis, vt infra patebit à Doct. in isto secudo, dift.44. fiue vltima, & per consequens non identificatur alicui realiter. Tertiò homo potest comparari ad non esle indistincte, non considerando non effemediate, vel immediate, & tunc dico duo. Primum, quòd fi de ratione creatura est, quòd habeat effe post non effe, vt dixit Henr. tunc talis relatio ho minis ad non effe indiftincte præcedens erit eadem cum homine, nisi dicatur, quòd relatio, qua identificatur cum creatura est tantum relatio dependétiz ad aliquod, fine quo impossibile est ipsum este; modo relatio hominis ad non esse, suè mediate, siuè immediate præcedens non eft huiufmodi : quia homo effentialiter non dependet ad non effe:& etia vt fupra dixi, talis relatio eft tatum ens rationis, fecundo dico, quòd si potest esse pterno, ita quòd non est necesse simpliciter habere esse post non esse, eunc relatio ipsius ad non esse potest separari, quia potest elle sine termino relationis, quia si potest elfe ab eterno, iplum non elle non præcedit elle de necessitate, & sic potest este homo sine tali respectu, & ex ijs patet tota ista litera. Et sic possunt suftineri duæ opiniones, vna quòd relatio creaturæ, quæ ter-Quomedo minatur ad non elle indiffincte eft idem fundamerelatio fit to, accipiendo idem fic, geft impoffibile fundaméaadem funum effe fine tali respectu, & similiter relatio creadamento. turæ ad Deum creantem eft simpliciter idem.secuda opinio eft, quòd ipfa creatio paffitm eft ide creature tantum, fecundum quod est respectus ipfius

creaturæ ad Deum creantem. NVNC Doct.foluit argumenta facta contraistam quastione, qua est quarta in ordine, & primo arguit, quòd creatio passiua, siuè relatio creatura ad Deum, quòd idem est, non sit idem realiter ipsi creatura, fiue ipfi angelos, quia Em Auicen. 5. meta. Quineo me-Equinitas est tantum equinitas, nec vna, nec plures, taple. cop. 1. ergo pari ratione angelus est tantum angelus, &vt fic non includit aliquem respectum.

Respondet Doct. of Auicena loquitur tantum de ijs, quæ præcise per se includuntur in quidditate rei, vnde quidditas eft, ideft quòd confiderando equinitatem in illo primo figno, in quo tantum. quidditas eft, folum prædicata effentialia includir, & hoc modo relatio non includitur in tali quidditate, licet in fecundo figno includat prædicata fecudi modi vnitiuè, & realiter. & de hoc etiam dictum eft fatis in primo dist.3.q.s.

Secundo principaliter arguit fic. Illa relatio di-funguitur realiter à fundameto, quæ deftruitur fun damento manente, sed angelus potest manere creatione passiua non manente; patet quia illa creatio est tantum ipsi instanti, in quo accipit esse. & tamen angelus manet etiam in secundo instanti.

Respondetur à Doct.quòd creatio passiua,que terminatur ad Deu creantem semper manet quandiu angelus manet, vt infra patebit dift.2.q.2. huius, & in quolib.q. 12. ibi oftenditur, quòd creatio, Creatio, d & conferuatio funt penitus idem ex natura rei, tan- confernatio tum enim differunt ratione, talis ergo creatio passi- non difinua, vt terminatur ad Deum semper manet creatura gunt ur formanente, licet accipiendo respectum creationis maliter, sed passiux vt terminatur ad non elle immediate præ- sunt eiusse cedens, tantum maneat in primo inftăti creationis, rationis, că & non in fecundo, și funța patuir & non in secundo, vt supra patuit.

Tertiò principaliter arguit per argumentu du- eius de cens ad impossibile, quia si talis creatio esset idem damenti. realiter angelo, sequeretur, quod Deus non posserangelum anihilatum eundem reparare, quod est manifeste falsum, & quod sequatur pater, quia non potest eandem creationem reparare, quia nec eundem motum numero secundum aliquos, quia interruptio prohibet illum effe eundem numero.

Respondetur, g concesso forte de motu pp interruptionem, licet in quarto, dift.55. videatur sufti nere, q etiam eundem motum numero anihilatum Deus posser reparare, fed gdquid sit de motu aliàs pertractabitur, loquendo tamen de creatione passiua pro quanto dicit respectum ad causam eandem numero eadem maternitas potest reparari, licet. forte, non possit reparari, ve dicit ordine immediatum ad non elle, quod autem primo modo pollit. Creatio, o reparari, probat per fimile, quia fuit in matre Chri confernatio stiad ipsum post resurrectionem, quæ ante fuit. de non diftinhac tainen materia an eadem relatio anihilata pof guntur re-fit reparati, magis patebit in guarto, dift.az. sit reparati, magis patebit in quarto, dist. 43.

Juarto principaliter arguit, & ratio stat in hoc identificant supponedo vnum, o quodlibet ens aliud à Deo dicitur creatu, loquedo de creatura generali nomine. Creatio pas non autem loquendo de creatura proprie, & specia- sina, o conliter, quia vt fic nulla fecunda caufa concurrit ad ea, fernario divt supra patuit in quæstione secunda, hoc præsup- singuntur posito arguitur sic, ignis generatur ab igne, & per te ab innicem ignis etiani di creatus, & creatio paffiua est realiter permeides: idem quod ignis genitus, ergo creatio passiua erit- nam conferab igne generante, & fic ignis genitus erit creatus uario eft ciab igne generante, quod est falfum, quia creatura tinnatio eftantum dicit respectum ad Deum creantem.

SRefponde: Doct.concededo, gignis genitus di pus, creatio Aciponde: Doct.concededo, o ignis genitus di piis, treaite etiam creatus, fic intelligendo, o creatio paffiua, eff acquifi-ineft igni ab igne generante, illa f.creatione, qua om tio effe rei, nealiud à Deo dictur creari, fiuè creetur, fiuè ge-neretur, que creatio generali nomine accipitur, fed difficitur vitra non fecutur, creatio pelfiua ineft igni contro. vitra non fequitur, creatio palliua inelt igni genito per mitas o ab igne generante, ergo talis creatio terminatur ad per scompus, ignem

∫erei per tê

janam generantem, fiuè ergo ignis genitus creetur abigne generante & patet per fimile, quia fimilitudo meft parieti à generante album in pariete, crgo talis fimilitudo terminatur ad generantem album, Siceft in proposito, ista tamen materia quomodo ignis dicatur genitus ab alio igne, & quòd fit creaeura, & vt fic tantum dicat respectum ad Deum requirit prolixiorem tractatum & diffuse expolui lu per terrio Doct.dift.to.vide ibi quæ notabi.

Quinto, & vlumo arguit Dock. probando, q

creatio fr alia res à creatura, & arguit fic, ois muja-

tio differt à termino ad quem est, creatio est inuta-

tio: eigo.dufertià creatura, ad quá terminatur, pro-

Tum etia quia mutatio est in genere passionis quia

& morus &m Com, 5 phylic, c. 9. 10. vnde in com. 9.

fic dicit. Dixerunt quidam, gemotus præcise eft in

Cremio, 👉 Confermatio diftingusur ab muicem 1451Hm TAnone fecun. batur maior, Tum quia mu aus præcedit terminu dim loanne patesquie eft via in terminum, ficut etja dicimus, de Baffolis ; oggeneratio dicitur nausalis, quia eft via in forma, o fecudum de qua posedicatur nausa, ye pater 2. phylio. t. co. 14. Lychesum.

sabilibsus. ٠.

listers

Expolitio

sphyf.com tez.7.

predicamento passionis, & g. Arist. attribuit illum iftis prædicamentis, videlicet prædicamento quantitatis qualitatis, & vbi. & infra circa finem commenti dicit fic commentator, motus igitur habetduplicem confiderationem, quoniam secundum. fuam natura est in genere eius, ad quod est motus. feçundum autem formam, ideft secundum quàd transmutatio comuncta cum tempore est in prædicamento palionis, hecille, hecidem in comm. 10, & 18. Si ergo mutatio est in genere passionis, quia, & motus fequitur, quod forma ad quam est mutatio, yel motus non eft de genere passionis, vt patet. Determinis ex quinto physicorum. vbí supra. ergo sicut motus 🕁 refrecti- differt à termino ad quem effita & mutatio qualiimme- bet differt azermino.ad quem eft, & fic patermaio, ris probatio, minor probatur, videlicet, quod creatio fit mutatio, quia nouarelatio non aduenit alicui fine mutationealserius extremi, ficur eriam paterab Arist: qui ponit, quòd no est possibile aliquid aliter fe habere ad alterum, nift aliter fe habeat ad fe, vt fupta, expolui, modo per creationem elt nona relatio creaturæ ad Deu, quia aliquid nouum dicitur de creatore : & non nili propter nouam relationem in co primo, ad quod dicitur vt supra patuit in 1. dift.30. ergo ipla creatio differt à creatura. ¶Respondetur à Docto. & primò præmittit aliqua, deínde declarat intentum, quomodo creatio non fit proprie mutatio, &vt clarius ista litera intelligatur, expono illam de propositione in propofitionem. ibi, dico quòd in mutatione naturali, vbi eft materia, & forma, & agens, & compositú ex ma, teria, & forma, quia proprie mutatio terminatur ad vere genitum. & generatio eft ad fibstantiam, vt pater quinto physic.dicit ergo Doctor, quod initali mutatione naturali funt multi respectus, scilicet respectus agentis ad compositú productum, & econnerfo, respectus materiæ ad formam.f.temporis, & econuer fo, & respectu materiæ ad formam dicitur respectus informati ad formam informantems sue respectus perfectibilis ad formam perficientem. respectus verò formæ partis ad materiam dicitur respectus for mæinformantis, siuc perficientis ad materiam. fequitur, gytriusque respectus ad totum, & econuer so, idelt quod materia, & forma habet respectum ad totum compositum, & est respe-Ous caufz intrinsecz ad caufatum intrinsece, & econuerfo, respectus totius ad materiam, & forma. & refpectus caufæ intrinfecæ ad materiam, & for-, mam, quæ funt caufæ intrinfecæ, fuie refpectus maserie & formæ ad totum.dicitur respectus partium

componentium ad tetum compolitum. & ecouer-

so dicitur respectus copositi ad partes componen-

tes fequitur, & respectus compositi, & formæ præ sentis ad oppositum præcedens, idest quod compo Compositum situm producitur de non esse ad esse, & sic dicitur quomodo respectus este compositi ad non esse compositi, & producatur. similiter respectus formæ præsentis ad oppolitum, est respectus ipsius formæ partis ad non este præcedens, licet isti duo respectus vitimi dicantur magis respectus rationis, quia terminantur ad non ens, vt dixi suprassequitur. & non solum ista absolutass,co. politums& forma, præcellerunt fus oppolita, finon effe compoliu, & no effe forme, fed euam illos respectus materiæ ad formam, & ecouerso. & forme ad compolitum, & econuerlo præcellerunt oppofita sua, patet de respect u materiæ ad formam, qui est informati ad formam informantem, quia prius no informabatur, puta forma ignis, & nunc informatur. & fic materia habet respectum informatiad Nota & benon elle informatum præcedens.& fimiliter paters ne. de forma, quia respectum formæ informantis ad materiam informata præcedit alius respectus, qui est ad. appositum, videlicet ipsius formæ informatis ad non informare, quod est oppositum præcedens. & fimiliter respectum formæ ad compositu, qui est partis componentis ad compositum præce-dit alius respectus, videlicet esse ipslius forme ad no elle immediate præcedens, & similiter respectume compositi ad partes componétes præcedit alius respectus.f.respectus esse compositi ad non esse ipsius compositi immediate præcedens, sequitur . & ideo potest effe respectus omnium istorum respectuum ad opposita sua, idest quòd omnes respectus supradictos procedunt respectus ad opposita, ve exposui prius. Sequitur nec hoc tantum, fed etiam omnes ifti respoctus funt ab agente, pater quia respectus materiæ informatæ eft ab agente inducente forma in materiam. & respectus formæ informatis, estab agente ex hoc, quòd inducit talem formam in materiam, & fimiliter refpectus materiæ, & formæ ad totum compositum eft ab agente pquia nunquàm. materia pollet caufare intrinsece, nili prius agés incipiat caufare, vt fupra patuit à Doct.in primo di-ftin-2. par. I. q. I. & dift. 8. q. I. prius enim materia. mouetur, quàm ipfa causet intrinsece; idest quòd prius recipit formam partis ab agente, quàm dicarur causa intrinseca copositi, & sic patet quomodo talis respectus est ab agence, tam materiæ, quàm for mærespectu compositi.& similiter respectus compoliti ad partes componentes est ab agente, quia. compositum habet effe per agens ex hoc, quod in- Compositie ducit formam in materiam, & fic forma, & materia quo djcuntur caufare intrinseces & fimiliter omnes re- effe. spectusad opposita suntab agente, patet, quia refpectus materiæ informatæad non elle præcedens, & respectus formæinformantis ad non esse præcedens est ab agente, qui nunc inducit formam in materia, quæ prius non erat inducta, & fic de alijs. Sequitur, & ideo potest esse respectus istorum respectuum ad agens, nam respectus materiæ informate includit respectum ad agens inducens formam, & non debet hic intelligi, quòd isti respectus sint formaliter ad agens tanquam ad terminum, quia tunc idem respectus posset habere duos terminos, quod eft falfum, fed dicuntur respectus ad agens, ex hoc, quòd omnes ifti respectus includunt respectum ad agens, ita quòd respectus formæinformantis inclu dit respectum ipsius formæ inductæ ad agens indu cens, & fic de alijs. Sequitur, ita q de istis multis respectibus, accipiendo illos, qui sunt ad proposi- Quemo do tum, materia habet respectum ad formam, ficut, materiam perfectibile, & illud quod perficitur ad perfectio- babeat re nem, & ifta cozua funt existentia compositi, idest Bestum ad 9 quamdiu compolitum existis, tam diu materia, formam. perfi-

IIII. & V.



22

Distin.

# Juxítio

perficitur à forma, & econtra. forma perficit materiam, & in illo instanti, in quo forma non perficit materiam, definit esse compositum. Sequitur. iste etiam respectus, scilicet perfecti ad perfectionem, est ab agente effectiua inducente formam, id eft quòd iste respectus consequitur forma pro quato ipfa forma inducitur ab agente in materiam.Sequitur, ita quòd in respectu ifto, qui est materia ad formam, vt receptiuæ ad perfectione est respectus passiui ad agens: nam materiam pati formaliter eft recipere formam, & pati ab agente, est ipsam recipere ab agente. Sequitur. iste etiam respectus succedit suo opposito, quia materia non prius fuit for mata, vt supra exposii . Sequitur , istos tres respe--Aus videt dicere mutatio passiua, qua aliquid mutatur scilicet respectum materiæ ad formam, vt receptiui ad perfectionem, & respectum passiui, siue producti ad agens. & respectum posterioris ad oppolitu præcedens, & addit quòd primus respectus, scilicet receptiui ad formam receptam & tertius respectus, scilicet este posterioris ad no este prius immediate præcedens, videntur vniuerfaliter concur-Quinto phy rere ad mutationem absolute non comparando ea fre.contex. 7. ad agens, patet, quia mutari ex quinto physicorum & 12 mete. est aliquid aliter se habere nunc, quam prius, & sic contex. 38. materia mutatur propriè, quia nunc recipit aliqua formam, quàm prius non habebat. Et fi addatur, quòd mutari est aliquid aliter se habere nuc, quàm prius ab aliquo mutante, tunc est tertius respectus, qui in ordine est secundus, qui scilicet est respectus passiui ad agens. Sequitur, ad propositum ergo po test dici . Hic Doctor applicat que supra dixit, & Quomode oftendit quomodo mutatio proprie non est eadem mutano pro formæ, nec materiæ, quia tunc femper maneret, dú prie non est manet compositum, nam fi estet eadem formæ,tuc eadem for sequeretur, g manente forma semper talis mutama, nec ma- tio maneret, quod est falsum, patet quia formamanet in materia in este quieto. Et similiter si estet cadem materiæ quandiu maneret materia ipfa maneret, gest falsum, quia materia non tantum præ-cedit mutationem, sed remanet sub forma in esse quieto, & vt fic manés non dicitur mutari, & quandiu compositum manet tamdiu materia, & forma non dicunt mutari, quia vt fic manet fub elle quieto. Sequitur, sed est ordo materiæ ad formam, vt nouus, idest immediatus ad talem ordinem, idest quòd talis respectus materiæ ad formam, qui dicitur nouus, secundum quem materia dicitur mutari, ex hoc dicitur mutari, quia est immediatus ad talem ordine, quia iste respectus mutationis habet respectum ad non esse immediate præcedens, & fic talis mutatio etit tantum in primo instanti, in. quo materia nunc est sub vna forma, sub qua prius non fuit. Sequitur, & neuter istorum ordinum est dependentia estentialis ad aliquid, ad quod dependeat habes illum ordinem, & ideo neuter est idem absoluto. vult dicere, quòd respectus materia, vt. receptiuæ ad formam receptam, & econtra, & fimiliter respectus receptiui ad non este præcedens, & fimiliter respectus formæ informantis ad non efter præcedens non sunt idem, neque materiæ, neque formæ, patet de respectu receptiui ad forma : quia non repugnat receptiuo posse esse fine tali forma. vt termino, fimiliter respectus formæ perficientis non est idem tali formæ, quia non repugnat formæ posse este fine tali receptiuo, & ideo nec materia fic essentialiter dependet à forma, quin per diuina potentiam possit esse sine omni forma, vt infra pate-bit in isto secundo, dist. 12.9.2. nec forma sic depédet à materia, quin possit este sine omni materia, vt infra patebit loco vbi fupra. Et fimiliter patet de sespectu ad non este immediate præcedens, qui no

₫ 63.

teria

eft ide realiter nec formz, nec materiz, 'patet, quia ille respectus, qui est ad esse informati ad non este informatum immediate præcedens ineft materiæ tantum proprimo instăti, in quo recipit formam, modo materia poteft manere pro tempore fub for ma, in quo non erit talis respectus, hoc idem dico de respectu formæ ad non esse immediate præcedens, quia ille respectus tantum habet effe pro primo instanti, in quo forma est in materia, & tamen postillud instans adhuc forma manet in materia, & fic patet littera Doctoris. Sequitur. Sic ergo conceditur maior huius rationis, videlicet, quod mutatio differt à termino, & quomodo differat pa- Mutatio rum, supra expositum est. Sequitur. Et ad mino- quem differem dico. Hic Doctor intendit oftendere quomo- rat à termi. do creatio non est mutatio, quia quado alígua pro- no. ductio est mutatio propriè sumpta semper includit aliquid, q vere mutetur, ficut dicimus, quòd generatio in creaturis est mutatio, quia quando compo fitum generatur aliqua pars compositi verè mutatur, quia materia transit de non-este talis formæ ad ipfam formam, quam recipit, fed fi totum compofrüm fimul produceretur, ita q nihil illius compo fiei præcederet, fed o totum fimul produceretur tam cathegorematice, quàm fincathegorematice, nulla effet ibi mutatio, quia, nulla effet ibi pars, quæ trafiret de priuatione formæ ad formam, fed in eodem instanti, in quo haberet esse the forma. Dicitergo Doct. quòd creatio propriè fumpta Creatio pro non est mutatio, quia est pi oductio totius creati in prid fumpia effe non præfuppofita aliqua parte eius, Ita quòd non eft mulicet cieatum habeat duas partes, quarum altera, tatio. naturaliter possit præcedere alteram, & cam recipere, tamen vt totu creatur primus terminus creationis non estaliqua pars, fed totale esfe, & fic pater, quòd creatio non est mutatio propriè fumpta, Quemede Sequitur, Si autem mutatio dicatur noua actuatio; creatio no Doctor dicit tres conclusiones breues. Prima, g fit mutatio. mutatio præsupponit aliquod potentiale prius habere effe in fe, quod transeat de privatione ad actu, & eius mutatio nullo modo est creatio. Secunda, quòd fitaliquod potentiale, quod nullo modo precedar actum, fed eodem inftanti, quo habet effe eft sub actu, vt si nunc crearetur homo quantum ad corpus, & animam, ibi posset esse mutatio, accipiendo mutationem pro actuatione, quia tunctale corpus in eodem instanti, quo haber esse actuatur, sine perficiturabanima, & hoc modo creatio potest dici mutatio. Tertia, quòd quando creatur Quomodo aliquod fimplex non habens partem, & partem. creatio pofcuiufmodi estangelus, tunc creatto ipfius non est fir dicima mutatio nec primo, nec fecundo modo, & hoc est ratio. quod dicit. Sequitur. Et videtur, quod in diffinitione mutationis illud aliter se habere nunc, quàm prius non oportet, quòd accipiatur positiue, quia planum eft fi non refertur ad fubiectum; fed ad terminum à quo; terminus autem à quo mutationis proprie non est aliquid positiuum, sed priuatio secundum philosophum quinto physic. tex. com. 8. qui textus incipit. Si igitur quod non est, dicitur multipliciter vide textum, & hoc eft magis clarum in textu feptimo, qui fic incipit, quoniam aute om-nis mutatio in a quodam, &c. Dicit ergo Doct.q. Quemede accipiendo mutationem proprie, cuius terminus à nulla creaquo est privatio, quòd nulla creatio est mutatio. "" fit mu-Etaddit Doct. quod licet creatio paffio fit ide rea- tatio proliter creaturæ, prout dicit respectum ad Deum. Prid. creantem, vt vero dicit respectum ad non este immediate præcedens, non eft idem realiter cum fundamento, fi talis respectus tantum fit in primo instanti, & fic finis huius quastionis.

Digitized by Google

Print of the State

Quaftio

#### Quastio Sexta. Dift. I.

Vtrum Angelus, & anima differant specie.

Scraphicus Bonauentura 2.fent.difl.1.q.1.artic.3. Scotus 2. sent. dist. 1. q.6.

D. Thomas prima parte summe.q. 58. artic. 3. Franciscus de Mayronis 2. sent. dist. 3. q. 1.

Quastio se XIA

EXTO, & vltimo circa hanc di-functionem quæritur, vtrum ange-lus, & anima differant specie.

Ibi. Contra, quanto forma crea-ta est nobilior, tanto distinguitur in\_ plures g.auus nobilitatis, & hic non attenditur maior, & minor nobilitas penes gradus perfectionales, consequentes naturam individui eo modo, quo dicimus, quòd albedo, vt octo est nobilior albedine, vt quatuor. Sed attenditur penes gradus perfectionales specificos, qui nati sunt constituere aliam, & aliam speciem, nam alius, & alius gradus perfectionalis, & specificus de necessitate constituit aliam, & aliam speciem, & in hoc gradus specifici differunt à gradibus perfectionalibus consequentibus naturam individui, quia plures gradus perfectionales possunt esse formaliter in. vno indiuiduo, patet de albedine intenfa vt octo. Sed plures gradus specifici non possunt esfe in eadem specie. Et notanter dixi de gradibus consequentibus naturam individui, quia hæcheitates possunt etiam esse gradus perfectionales aduenientes natura, & perficientes eam, vt patet à Doctore in primo, distinctione prima, quæstio. secunda. Et de iftis loquendo alius, & alius gradus de necef-Gradm fpefitate constituit aliud, & aliud individuum: in procificase eft posito ergo intendit tantum de gradibus specificis, & vult, quòd quanto forma creata est nobilior iato diftinguitur in plures gradus nobilitatis specificos, & accipitur hic forma creata pro forma generica, quæ quanto est nobilior, tanto sub ea plures continentur species, sicut patet, quia forma mixti generica in plures diuiditur species, quàin forma. elementaris generica, & fimiliter forma generica animati in plures dividitur species, quam formagenerica inanimati. Cum ergo forma generica intellectiva fit valde nobiliot non intellectiva, plures species sub ea continebuntur, quàm sub non intellectiua, & per consequens, sequitur, quòd anima, & angelus differant specie. Et credo hanc ratio-Ratio Dini nem esse veram, quain etiam Thomas facit contra Thoma ve- Gentil.in libro secundo, licet per hanc intendatconcludere, quòd quilibet angelus faciat vnam speciem; quia aliter videretur, quod essent angeli in. maximo numero, fi plures effent in eadem specie, quia tune oporteret, quòd numerus specierum. angelorum excederet numerum specierum animalium, & cum hoc angeli in indiuiduo excederent

numerum omnium animalium, quod non vide-

tur concedendum. Sed fi fit tantum vnus angelus

in vna specie non videtur numerus angelorum esse ita magnus, fed quicquid fit non eft præfentis fpeculationis, quia conclusio istius quastionis est cer-

ta faltem arguendo à posteriori, videlicet, quòd anima, & angelus differat specie, quia formæ eiuf-

dem rationis, fiue eiufdem fpeciei fpecialiffimæ ha-

bent eandem rationem perficiendi, & non perficiendi; fed anima naturaliter est perfectiva corpo-

ris organici, vt forma filtem informans, angelus verò nullo modo perficit materiam, vt subtiliter

deducit Doctor in nona questione quolibetorum. funt enim omnino extra materiam, vi patet per

indusidua-

lis .

7.8

Arift.duodecimo metaphyficorum.tex.comm.30. fecundum aliam translationem. Oportet, inquit, vt ista substantia fint existentes extra materiam, cum necesse eft vt fint çternæ. Si etiam aliud fuerit eternum actio eft, & ibi Commétator.1.& quia istæ fubstanttæ sunt mouentes sine aliqua potentia, necesse eft vt fint fine omni materia, cum necesse eft, vt fint cternæ, omne enim cternum eft actio pu ra, & omne quod estactio pura non habet potentiam, hæcille.

Ibi. Sed quid fit prima ratio huius diftinctio- Bonauenen. nis specifica. Hic recitatur opinio Bonauentura ra in fecunlibro fecundo, & dift.prima. Qui vult, quòd anima do, dift.r. intellectiua per hoc diftinguitur specie ab angelo, quia est vnibilis ad materiam : & angelus non est vnibilis, ita quòd vnibilitas,&non v.ibilitas eft ratio distinguendi specie.

Hic Doctor hanc opinionem improbat ex hoc, quod distinctio materiæ est propter distinctionem formæ, & non econtra, ideft mate-ria ordinatur ad formam, & non econtra & per consequens alia: & alia forma aliam, & aliam requitit materiam, & fic forma in illo priori erit in fe diftincta ab alia : ergo non erit diftincta per posterius, puta per vnibilitatem ad materiam, loqué- Materia eft do femper de distinctione specifica, & quod mate- propter forria fit propter formam, &c. patet per Aristotel fe mam quecundo phyficorum . tex. cominen. vigefimofecun- modo. do, & vigefimotertio. vide ibi. Et quòd alia, & alia forma aliam, & aliam requirat materiam, patet, quia membra leonis non differunt à membris cerui, nisi quia anima différt ab'anima, vt patet per commen.primo de anima, commento quinquage-fimofecundo, qui ficait. Si igiur ars carpentaria habet propria fubiceta, & propria inftrumenta, quibus vtatur, necesse est, vt ita fit de anima cum corpose, corpus enim est instrumentum anima, & ideo corpora animalium conuenientia funt animabus corum, hæcille, & fic pater, quòd alia, & alia anima aliud, & aliud requirit corpus, & commento quinquagefimotertio fuper illo textu quinquagefimotertio, fecundum aliam translationem, videndum enim, quòd quidlibet habet formam, & creaturam propriam, dicit fic commentator. 1. habet animam propriam, & corpus animalis proprium. Et parum infra, membra enim leonis non differunt à membris cerui nifi propter diuerfitatem cerui ab anima leonis, hæc ille Ex his ergo pater, quòd cum alia, & alia anima requirat aliud, & aliud corpus organicum prius erit entitas talis in fe, qua comparetur ad materiam, cui nata est sic, vel sic vniri, quæ vnibilitas confequitur talem, & talem formam, & per confequens non poteft effe rario diftinguendi specie.

Ibi, aliter dicitur. Hic recitatur opinio Ale- Alexan prixandri de Ales. prima secundæ collatione de sub- ma secunda stantia àngeli. quæst. 5. Qui dicit, quòd gradus in- collar. de telligendi maior, vel minor in ang lo, & anima eft J. witantia primum diftinctioum vous ab alio, & ideo loque- angeli .g. s. do de intellectu naturali, hoc est relicto suis puris Er D. The. naturalibus, angelus per hoc diftinguitur specie ab parte sam-anima: quia angelus intelligit sine discursu, & ani-ma.q.s.ar.3. ma cum discursu.

Ibi. Contra. anima non discurrit circa principia, fed circa conclusiones. Hie Doct. per aliquas rationes fatis faciles improbat politionem Alexandri. primo, quia fi intelligere cum discursu, & sine discursu suaralterius, & alterius intellectualitatis specie distincta. Sequitur, quòd in anima erunt duz intellectualitates specie distinctz, pater quia anima circa principia no discurrit, & circa concluliones discurrit.

Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. E

33



Ibi,

Ibi. Præterea anima beata in obiecto beatifico CAIATANNA prima parte no discurrit, & discurrit circa obiecum cognitum summe.q.ss naturaliter. Et sic in beato essent duz intellectua-Ar 3. Arguit litates specie diftincta. contra Sco- (Thi Iranania

Ibi. Ité tertio, per hanc rationem Doc.intendit in Angelis probare, opintellectus angeli, & intellectus animæ non reperis- no differant specie, cuius oppositum tenet Alexannon reperia-tur difcur- der. Nam Doct infra præfenti quæft.videtur tenefue, ditir e- re, g& li natura angeli,& natura animæ specie difnim, 9 Sco. ferant, potentia tamen intellectiua vnius, & alterius sus supponie est eiusdem speciei, & ideo hic specialiter arguit intellectam contra Alexan. o ifiæ duæ intellectualitates no dif-Angelicum, ferant specie, & tota ratio stat in hoc, quia si specie & Beatum differunt, ergo visio beatifica angeli, & visio beatieffe paffiui fica anima intellectiua, qua effentialiter dependet a re visa in ab illis potentijs, faltem partialiter differunt specie, alio, sed hoc quod videtur falsum; quia omnes species diuerse eft faifum, habent determinatum, quia onnies ipecies unter tum intel- thing & imperfecting is a modilibet individual lettus An- Ctius & imperfectius, ita 9 quodlibet individuum gelicue non perfectioris speciei excedit quodlibet individuum fie mobilis imperfectioris, quia sicut species est essentialiter fit mobilis perfectior alia, sequitur, g cum ipsa dicat totam ab obietto ext rinfeco . effentiam individui, 9 quodlibet individuum per-Respondetur fectioris sit essentialiter perfectius quodlibet imquod duplex perfectioris, nam ficut eft ordo effentialis inter fpeeft discursus cies, ita est ordo essentialis inter individua alterius, semporis, & & alterius speciei, vt patere possetin 10.metaph tex. natura, An- comm. 27. & tunc vltra, si ista visiones beatifice difgeius non ferunt specie, alterum inconvenientium sequitur, aijcurrit #1 vel & quælibet beatitudo curuslibet angeli excedeporis, fed na ret quamlibet beatitudinem cuiuslibet animæ, vel eura, intelli econtra, quorum vtruque est falsum, quia se habent gis enim hoe ficut excedentia, & exceffa in beatitudine. In ifta taper hoc, non men littera funt aliquæ difficultates pertinentes ad autem boc materiam beatitudinis, quæ in locis fuis foluentur. poft hec , O Ibi. Item quæritur quid intelligitur. Hic Dock. idee intelle- improbat modum dicendi Alexandri de tali discur Em separa- fu,& hoc per arg.diuisiuu,quia si angelus in cognotus non eff fcendo no discurrit, aut hoc ideo est, quia no habet mobilis ab mobilis ab potentiam, vt cognitis principijs positi cognosce-obiesto ex- re conclusiones, fi non estent sibi prius note actu vel Thomifta co guntur po. Chio est in intellectu nostro supplementari por sette quia perfenere difcur- 9 possit ex quibusdam cognitis virtualiter includefum in An. tibus alia illorum aliorum cognitionem acquirere, gelis, D.Th. & g dicit perfectio supplens imperfectionem, hoc in fecundo dicit pp intellectum divinum, qui nullo modo cofente.dift 8. gnoscit vnum exalio, vt supra patuit in prolo.q.pe. q s dicit. 9 & licet cognoscat quiditates, & multa principia, Angeli co- in quibus virtualiter multe continentur conclusiognofcunt nes, virtute tamen illorum principiorum nihil co-quid homi- molcir fed folo effersie di internationali di coguia homi-nes faciunt composendi le Brene dil in diuina est simpliciter ratio nes faciune cognoscendi se, & quodlibet aliud respectu intelle-per que dam cus diuini, vt notat Doct. în primo, di. 30 in creatis signa, & per tamé perfectio est supplemente di quosta mo- tamé perfectio est supplens imperfectione cognotus, fed ta- scens a in quo includitur virtualiter b.poste cogno le cognoser- scere b. virtute ipsius a. aut intelligitur, gidco anre non eft fi- gelus non potest discurrere, quia omnes conclusione discursu. nes sunt sibi actualiter notæ à principio, & hoc est fallum, quia non omnia nouit à principio, aut ideo eft, quia omnia fibi funt habitualiter nota à principio, puta per species impressas, & hoc no ponit differentiam specificam intellectualitatis angeli à no-AnimaChri bis, patet, quia etiam anima Christi habitualiter om omnia nia nouit, vt habet videri in tertio, dift.14.

fti habithaliter nouit. quastionem.

IDico tunc ad quæftionem. Hic Doctor respon dendo ad quastionem duas conclusiones principa-Refponsional les innuere videtur. Prima, quod distinctio specifica accipitur à natura, vt est prior potétia productiua, fiuè operatiua. Secunda, o ista stant fimul, o due natura specie

distinctæ ad inuicem habeant potentias eiusdim.

# Quaîtio

speciei, vel faltem non distinctas specie. Et prima conclusio prius declaratur, cuius declaratio, & si fit fatisaperta, tamen pro iunioribus declaro eam de propositione in propositionem. Ibi, quicquid est potens agere, est aliquod ens habens actu primum, & prior eft ibi fecundum naturam, ratio actus primi fecundum fe, quàm in comparatione ad actum fecundum, cuius potest esse principium, ita quòd li cet illud, quo tale ensest principium actus secundi non sit aliud à natura sua, non tamen prima entitas fua est natura sua, ve est principium talis actus secudi, fed natura fua, vt in fe eft hæc. Pro intelligentia huius litterænota, quòd actus primus aliquan- Duplex ado accipitur pro entitate dante esse formaliter ali- thus primus. cui, sicut dicimus, ganima est actus corporis, &c. & fecudas. & de isto non loquitur hic Doct.aliquando accipitur actus primus pro principio productiuo, siuc pro potentia productiua, siue actiua, qua potentia Potentia da adhuc est duplex, scilicet absolute sumpta, de qua plex est. Arist.loquitur 5.metaph.t.c.27.Et 9.metaphisic.tex. comm. lecundi. & aliquando accipitur pro potetia propinqua, que includit omnia necessaria ad actionem, & excludit omnia impedimenta, de qua Ariftot.loquitur 9.metaph.c.4.t.com.10. quoniam inquit aliquid poffibile, & quando, & quomodo, & quæcunque alia necesse est adesse in diffinitione, & fubdit, tales potentias scilicet irrationales, necesse elt, vt pollint quando palliuum, & actiuum appropinquantur hoc quidem facere, illud verò pati, vide ibi, & Commen actus ergo primus isto secundo modo accipitur in comparatione ad actum fecundum, ita o potentia operandi est actus primus, & Altus & po operatio est actus secudus. & de isto intelligit Doc. tentia ma

SNota fecundò, quòd potentia operandi. siuè ra- sipliciser ac tio formalis agendi aliquando nominat potentiam cipiunter. aliquo modo distinctam à natura cuius eft, vt patet de intellectu, & voluntate in anima nostra, aliquando nominat tantum natura, quia natura vt talis natura est ratio formalis agendi, sicut dicimus, quòd humanitas in sorte est ratio formalis generandi in iplo forte, & vtraque potétia dicitur actus primus, Doctor autem hic intendit de principio productiuo aliquo modo diftincto à natura, cuius eft, & quia tale principium est posterius natura, cuius est: fequitur, quòd non erit prima ratio diftinguendi naturam, sed natura in se est, vt est talis entitas, est diffincta ab alia: & fic anima intellectiua, vt talis natura est distincta a natura angeli, non vt est porétia intellectiua, vel volitiua, quia licet ille potentiæ fint ipfa anima realiter, tamen fecundum rationem sunt posteriores, & aliquo modo ex natula reidiftinct ab ipfa, vt infra patebit in ifto fecnndo, di- Poffunt constinctio. 26. Si etiam accipitur potentia fecundo ciliari fie modo pronatura, que est immediate totaratio quatmor viformalis agendi, adhuc poteft diftingui in natu- ri, nam priram absolute sumptam, & in naturam sub illa ra- me rationes tione, qua est principium agendi. Primo modo borum triñ eft ratio diftinguendi specifice, & no secundo mo- Dofferum do, quia primo modo confiderata est prior feipfa\_ funt à poste fecundo modo confiderata, se vierque fenfus est ad viori, ratio propositum Doct. & ex his declaratis satis pater est a priori. Intera Doct. pro ista prima conclusione. Et addit vnum, gquia a. est talis natura, ideo est sic, vel sic principium operandi, ita o principium fic, vel fic operandi dicitur tale, quia est talis nature, & per cósequens prior est ratio nature in se, quam sit ratio principij, & in tali priori habet vnde specifice distin guatur à quoliber alio. Secunda coclusio est ibi, po- secunda cotest etiam addi, licet no fit necessarium pro solutio- clusio. ne quæstionis, quintellectualitas angeli inquantum intellectualitas no differt specie ab intellectualitate anime inquacum intellectuualitas, vult dicere Doc. quòd

#### Secundi Primz

quòd potéria intellectiva angeli, quæ eft immedia-

tum principium intelligendi, & potentia intellectiua aniunæ non differunt specie, licet angelus,& ani-

ma in se differant specie, & ista littera potest habere duplicem sensum. Primus, quòd potentia intelle-

etiua sit aliquo modo distincta ab angelo, odanima.

Secundus, quod ipfa anima formaliter, & realiter

fit ipfa potentia intellectiua, & fimiliter angelus, in

Sexta.

Quemodo intellectus angeli, 🕁

primo sensu sic debet accipi, quòd intellectus angeli, & animæ ppflunt elle eiufdem fpeciei, licet angelus, & anima differant specie, in fecundo sensu fic snima po/- debetaccipi, quòd angelus, & anima fub illa ratio-firt effe eius ne aus fur internet di terretter de la companya d dem peciei ne, qua funt immediatum principium intelligendi non diftinguatur specie, licet angelus, & aninia, ve absolute confiderantur, inquantum feilicet funt taiesjvel tales naturay ochic fpecie diftinguantur. Probat modo Doct. quòd tales potentia non differant specie, quia potentiz, quiz funt circa obiecta eiusdem rationis, & determinantur ad objecta eiuldem rationis videntur effectuidem rationis; fed potéria intellectiua angeli, sc potentia intellectiua animæ sunt circa obiecha ciusdem rationis, patety quia est Ef ide obie- adem obiectam penitus intellectus angeli, & anime tum intelle loquendo ex natura intellectus, vo fatis paret à Do-Bus angeli, Cto.in ptimo, diftin. 3: quaftio. 3. & in quiolib. q. 14: ( mine. potentiæ enim videntur fimpliciter diftingui per hoc, quòd eis affignantur diffincta obiecta, quia ficutacius distinguntur persobiecta, & potentie per actus sequiturivitimate, quod ille potentie, que habenvidem obiectum finteiusdem rationis. Erin toraista listera intendit probare, quod fat aliquas naturas specie diftingui, quarum potentiæ funt. ciusde speciei, & sic quamus anima bouis, & aquilæ differant specie, ramea vis vifius in veraque non differt specie: Probat ettiam ex hoc, quod ficut in codem specie, & numero indiffincto possint con-tineri per identitation plura specie distincta, vt patet in anima intellectina, in qua corinerur per identitatem intellectus, sevoluntas, se virtus vifina, se auditiua, que videntur specie distingui, ergo stat ctiam, quòd in aliquibus specie diftinctis per identitatem aliqua contincatur, quæ millo modo fpecie distinguantur ab invicem. Etista littera eft fa-

Dubis mita.

tis clara. SVSTINENDO que dicit Doct in ista lit-Prime diffi- tera no nulla occurrent dubia. Primo in hoc; guod dicit, quòd intellectus anima, & intellectus angeli non videntur specie differre: quia sunt circa obiedum eiusdem rationis, fed fi hoc est vernm, statim videtur segui contradictio in dictis eius: Supponédo aliqua dicta Doctogiain diuersis locis, primu, intellectus, & volumas, ctiam in diminis funt alterius, & alterius rationis, ve patetin primo udiftinctio.2.parte 2.quælt 2 & diftin & & 13. & in quolibe.quait.z.& alibi : Secundo iuppono, quod dicit Doctor in primo, diffinchig: quartis: 80 in quarto, dift.49. quod intellectus, & voluntas habent idem. objectum fimpliciter sub eadem ratione formali; & funt circaidem objectum fub eadem ratione for mali. & fic videtur, quòd intellectus, & voluntas fint eusdem speciei, Sarationis, si illa ratio valer de intellectu angeli, & intellectu anima, qui dicuntur ciusdem rationis, quia circa obiectum eiusdem racionis. Ex ista eriam litrera videtur sequi, quòd fruitio in via, & in patria fint penitus eiusdem rationis, quia simpliciter sunt circa idem obiectum fub eadem ratione colideratum, quia circa Deum fub ratione destatis, & tamen iple vult expresse, 9 fruitio in patria, & fruitio in via specie differant, vt patet ab ipfo in tortio, diftinct. 31. & in quarto, di-ftinctio. 49. videtur etiam lequi, quòd cognitio deiratis in via, loquendo de cognitione distincta ipsius . . . .

qualem habuerunt angeli in sua creatione, vt notat Doct. in secundo, dist. 3. & cognitio in patria: non differant specie: quia sunt circa idem obsectum sub eadem ratione formali, videlicet circa Deum sub ratione deitaris, & tamen ifte due cognitiones differunt specie, quia vna est abstractiua, & alia intuitiua, & quod tales differant specie, patet à Doct.in ifto secundo, dift.25.

Secundo principaliter dubitatur in hoc, quod Difficultur dicit, quod intellectus angeli, & intellectus animæ focunda. funt eiusdem speciei, licerangelus, & anima differant specie, quia si hoc est verum, videtur sibi contradicere, quia in ista quæstione reprobando opinionem Alexadri dicit, quòd fi ifti duo intellectus differrent specie, tunc visio angeli beatifica, & visio anime beatifica differrent specie : quia essent immediate à distinctis specie saltem partialiter. Pariformiter arguo hic præsupponendo propositionem Doctor.in protogo. questione penultima; & questione prima quolibetorum, quod qualis est ordo inter atiqua, voi realiter diffinguntur, talis est, vbi tantumi ratione distinguntur, modo si mtellectus angeli, & intellectus animæ effent verè cau fati ab angelo, & anima, vt à diftinctis specie adinuicem specie distinguerentur, patet quia supra dixit,quòd visio angeli, & animæ beatifica differrent specie, si essentab intellectu angeli, & intellectu animæ, vt à specie distinctis, sequitur ergo, quòd vbi intellectus fola ratione differt ab angelo, vel anima quòd fecundum rationem differrent fpecie quia & secundum rationem effent causati à diffinctis specie, patet quia ab ipso Doctore ponitur hic; &infra distinctione decimasexta, quod intellectus est perfectio pullulans suo modo à natura, cuius est intellectus, & vult, quod anima ex fua perfectione Quomodo contineat vnitiue intellectum, vt supra passit in. anima con-quastione immediate pracedenti & infra diftin- timent intel Stione 16. que continentia non tantum dicit ratio- lettum. nem materia, sed etiam quandam originationem, vt ibi expolui

Secundo, fi intellectus angeli, & intellectus animæsunt eiusdem speciei, & sunt idem realiter suis fundamentis, stanm videtur sequi simpliciter maior distinctio, & essentialis distinctio inter angelu, & animam, qualis non erit unter perfectiones per realem identitatem in eis contentas, quod non videtur verum, quia, & apud Doctor. quæ realiter Que realidiftinguntur, etiam effentialiter diftinguntur, cum ter diftingu ergo angelus, & eius intellectus fint penitus vna res tur, etiam ef realiter, & intellectus anima, & ipia anima fint fentialiter vna res penitus realiter, sequitur, quod inter duas diftingutur. res realiter esfet diftinctio essentialis, & specifica, & rantum effet diftinctio realis, & numeralis, & nullo modo specifica.

Tertiò principaliter occurrit dubium in hoc, Difficultat quod dicit, quod in codem possunt contineri per certin. identitatem illam, quorum est distinctio formalis quali fpecifica; quia fi hoc eft verum, ftarim videfur sibi contradicere. Supponendo aliqua dicta. ipfius. Primum, quòd ideo visio beatifica angeli, & visio beatifica animæ non differunt specie; quia. partialiter sunt causatæ ab intellectu angeli, & animæ, quæ non differunt specie. Secundo præsuppono illam propolitionem fupradictam , videliceo qualis est ordo inter aliqua, vbi distinguntur realiter, &c. Iftis præfuppolitis arguo fic, fi a. & b. inter se formaliter distincta, essent vere causata aic. quod rautum est vnum, specie essent eiusdem speciei,patet per primam propositionem de visione beatifica, loquendo femper de causis præcifis, fiuè totae libus, fiue partialibus, ergo talem ordinem habe-> bunt, vbi funt caufara tantum fecundum rationem, Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. E 2 quòd

and arunt einfdem speciei, si ergo potetia intellefina , & fentitiua effent immediate caufatz ab anima intellectiua, effent ciuldem rationis, ergo & modo vbi tarum funt caufatæ fecundum rationem. Si dicatur, quòd si essent realiter diftincte, & verè causarz ab intellectiua, & tamen essent specie diffin te, quia ab vno spocie indistincto possunt este plura specie distincta, sed si hoc est verum: sunc argumensum Docte.non concludit, vbi arguit, quòd fi visio heatifica angeli, & wilio beatifica anima effent partialiter ab alio, & alio intellectu specie diftincto de necessitate specie distinguerentur, & quod mode specie non distinguantur, hocest, quia sunt ab slio, & alio intellectu tantum numeraliter diftin-Qto. Si hocargumentum Dactoris concludit, & anzumentum de potentiis supradictum concludere videtur.

Quarta dif ficultas.

Quarto principaliter dubitat in hoc, quod dicit, quòd ficut in cedem anima includuntur perfefiones intellectiuz, & sensitiuz, que ita sunt difineta formaliver, sicut si estent duz res, ita & è couerfo potest aliquid indifinctum formaliter contineri in diftinctis, nam fi hoc eft verum flatim fibi viderur contradicere, quia illa indiftincta formaliter, que ponútur per identitatem in distinctis specie, non passent poni cotineri per identitatem, nisi de necessitatenatura, saltem secundum rationem. originarctur, vt fupra expolui in questione immediate præcedente, & fi effent reater originate, efsent alterius speciei, quia immediate ellent à distin-Ris specie, ergo & modo vbi secundum rationem. originantur, diftinguntur specie, pater confequentis per illam propositionem., qualis eft ordo, &c. Deinde non videtur fequi, quod salique specie diffincta continctur per identitatem in aliquo vno specie indistincte, quòd alique solo numero differentia contineantur in aliquibus per identitatem. specie diffinctis: quia in primo casu videtur, quod plura alterius rationis poffint faltem fecundum. rationem causari ab vno penitus indistincto, ve pa-ter de nultis perfectionibus, que sunt ab estentia diuina, sed non sic sequitur, quod à specie distin-Eis poffint effe plura per identitatem folo numero differentia R ESPONDEO: fingillatim ad omnesdif-

Responsio prima diffificultates, & primo ad primam, sustinendo, quod cultatis. intellectus angeli, deintellectus anime fint einfdem

riori.

speciei, licet anima, & angelus differant specie, quòd inftantia facta contra non concludit, nifi inifto cafu, videlicet, quòd fi identitas obiecti effitpræcifacaufa identitatis potentiarum, sunc benè fequeretur, quòd intellectus, & voluntas, quæ refpiciunt omnino idem obiectum effent eiufdem fpeciei, nec secundum veritatem, nec secundum Doctoris intentionem, hac eft pracifa caufa. Nam-Quomodo Doctor hicarguit quali à posteriori, & per locum ratio Scoti extrinsecum, quia communiter potentiæ respicie-fit à poste- tes idem obieceum fint eiusdem rationis, & nr. n. loquitur absolute, de quibuscunque potentiis, sed tantum loquitur de potetiis eiusdem generis, videlicet cognitiuis, nec de omnibus fimpliciter cognitiuis: quia de non subordinatis, quarum differentia fumitur aliunde, qu'ain ab obiectis : nam potentia viliua, & fantafia differunt specie, & tame veraque poteft effe eiufdem obiechi etiam fecundum numerum, vt pater, & hmiliter intellectus, & fantafia. differunt specie, &tamen intellectus veintellectus poteft cognoscere idem obiectum, & sub omni ratione, sub qua cognoscitur à fantasia, vi pater à Do-Gto.in primo, diffin. 3. quaft. 3. & fic identitas obie-Ginon eft præcifa caufa identitatis potentianum., loquendo de quibuscuque potentiis. Sed si haber-2 4 1 . .

### Diftin.

# Juxitio

veritatem hoc erit verum de potentiis, quarum no fubordinatur alteri,& quarum vna non præfupponit de neceffitate actionem alterius, ficut voluntas præsupponit de necessitate actionem intellectus, & ideo suitinendo positionem habemus dicere, quòd duæ potentiæ viliuæ quan ú cunque in diuerfis speciebus erunt eiusdem speciei, quia tales potentiç sic fe habent, 9 vna non fubordinatur alteri, nec vna de necessitate, vt possitagere præsupponitactione alterius, ideo judicamus elle eiusdem speciei, quia ille funt einsdem obieon, & sub eadem ratione considerati. Et è contrario dicimus, o potentia visiua, & potentia auditiua, etiam vt funt in eodem fuppofito differunt specie, nec tamen vna subordinatur alteri, cum fint disperatæ, nec vna de necessitate, vtpoffit habere operationen propriam, prefupponit operationem alterius. Dictions orgo ipfas specie diftingui: quia eftimpoffibile, ppoffint effe eiufde obiecti, nec fub eadem, nec fub alia ratione confiderati.intelligitur ergo propolitio Doct.de potentiis non fubordinatis, neoquarumyna in operando prælupponat operationem alternis, & quainuis potentie disperate differant specie fuis rationibus formalibus : quia tamen de neo flitate funr diftin-corum objectorum, propter talem diffinctionem arguinus ipfas specie diftingui, & fic debet intelligi Atift.2. de anima voi supra. de similiter due potetiar 2. de Anim. non disperata, nec vna subordinata alteri in opera- contex.33. do, vt due potentie vilige funt eiufdem fpeciei fins rationibus formalibus, que namé identitas propier obiecti idéntitagent quati à polteriori cognoscuur, &fic debetintelligi Arith ybi fimia.

JEt q dicitir de fruitione in patria, & fruitione Quomode in via, grune non differret specie cum fint ciusdem fraisio in pa object. Dico, q verum effer, frideth object wellet, tria, & in codem modo prælens. Sedalia, & alia præfentia vin differit obiofti potent caufare faltein partialiter fruitionem alterius, & calverius rationis. Er fielfruitio in patria; quia est ab obiecto in se presente, vel ab aliquo perfecte fupplente vicem objecti in fe præfentis differt specie à fruitione in via, que respicit idem obiectu non in fo prælens, fed tantum in aliquo repræfentatino, vrpma maliqua fpecie intelligibili, vt dicita Doctor de Angelis infra diftin.3.9.10. qui habent. Deum présieurem incratione objects intelligibilis per spociem intelligibilem, viatoribus tamen des communillege iple Deus eft præsens per reuelatio. Quomodo nem, sue per sidem infusam findarquisitam, & se Deus fit pro fruitio in via, & in patria differut specie, & hoc mo fens vintedo intelligit Doc.in terrio, di.gr. & in quarto, d. 49. ribus . Dico fecundo, o fruitio in patria, & fruitio in via funt fimpliciter caufatæ à diuerfis spocie diffinctis; fustinendozo obiectum, vel cognitio obiecti fit can la faitem partialis fruitionis, de quo infra parbiti dift.23. & sunc functio in via tentum partialiter caufat à cognitione abstraction ipsius Dei, & in patria im ab ipio Deo in fe prafente, vel à suppleme, &c. vel forte à visione deitatis, & tamen cognitio in via differt specie ab ipso Deo, velà supplente vicem, & à visione Dei in fe.

Ad alind de cognitione intuitiua, & abstractie ua eiusdem obiecht, patet tesponfio ex hiis, quæ dit xidefruitione in via, & in patria, nam propret eafde cunfas cognitio in mitiua, & abstractina objecti eiusdem specie differunt-.

Ad fecundam difficultatem principalem, que Resposio seest minoris ponderis. Respondeo sustinendo illam cunde diffiopinionen, q intellectus angeli, & anima non dife cultatuprin ferunt specie. Et antequam respondeam ad inftan- cipalu. tias pro obriori intelligentia aliqua præmitto. Primò, g hæc propositio no eft vniuerfaliter vera caus tata à diuerfis specie distinctis de necessitate disferunt

runt specie, sue fint causata totaliter, fiue partialiter, patet quia calor caufatus à fole, & calor caufatus ab igne funt eiusdem speciei, & tamen caufæ differunt specie', & similiter mus causatus per propagationem, fiue vniuoce, & mus caufatus per putrefactionem, siue çquiuoce sunt emsdem speciei, & tamen vt fie de necessitate sunt à causis specie distinctis, vt clarè patet à Doctore in primo, distin.2. parte 2. quæft. 2. in responsione ad primum argumentum principale. Secundo præmitto, quod ista propositio non est vniuersaliter vera, causata siue partialiter, siuè totaliter ab eadem causa, & sub eadem ratione formali, & specifica funt eiuidem speciei, nam patet per instantiam : quia idem sub eadem ratione formali poteft caufare immediate spe-cie distincta, & quanto caufa est vniuer faliter, & illimitatior tanto eadem omnino ex natura rei indistincta, potest plura specie distincta causare. Tertiò præmitto, quòd sunt aliquæ entitates, quæ ex rationibus fuis formalibus fic fe habent, quod femper specie differunt à quibuscunque causis causentur, fiue à causis eiusdem rationis, siue à causis alterius rationis, vt patet de mure, siue per propagationem, sue per putrefactionem causato, & de vespa, siue per propagationem, siue per putrefactionem causata, & similiter funt alique entitates, que ex fuis rationibus formalibus fic funt eiusdem speciei, quòd quantum cunque à diuersis specie caufentur, adhuc erunt eiusdem speciei, vr patet de mure causato ab alio mure, & causato à sole. Quartò premitto, quòd funt aliquæ caufæ quantum cunque diuería, qua tantum funt nata caulare immediatealiquas perfectiones eiusdem speciei specialiffimæ, vt patet de sole, & homine, quæ sunt causæ bonitatis entitatiuz, quz bonitates tam in homine, quàm in sole sunt simpliciter eiusdem speciei, & aliquæ funt causa, sine naturæ, quæ quantumcunque indistinct etiam numero sunt de necessitate causa, vel quasi causa aliquarum perfectionum. fpecie diftinctarum, vel faltem alterius rationis fpecificæ, vt patet de anima intellectiua, quæ est quafi causa originatiua intellectus, & voluntatis, poten tiæ visiuæ, auditiuæ,&c. quæ de necessitate sunt alterius, & alterius rationis. Quintò præmitto, quòd aliquæ sunt potentiæ, quæ comparantnr ad operationes proprias, quibus operationibus nullum productum correspondet extra, & alique comparantur ad actiones, quibus producta correspon-

Exemplum, dent extra. Exemplum primi. intellectus respe-Au suz intellectionis. Exemplum secundi. potentia calefactiua in igne respectu ligni calefactibilis. Potentiæ primo modo fi non funt subordinatæ, nec vna in operando præsupponit de necessitate operationem alterius, & respiciunt idem obiectum fub eadem ratione confideratum, funt productiuz operationum eiusdem rationis, & tales poten-tiz, quz fic respiciunt idem obiectum sub eadem ratione, & non funt subordinate, &c. funt communiter eiusdem speciei, & sic intellectus angeli, & intellectus animæ, quia funt potentiæ non fubordinatæ, nec vna in operando de necessitate præsupponitalterius operationem, & possunt este tespectu vnius, & eiusdem obiecti simpliciter sub eadem ratione confiderati erunt eiusdem speciei, & operationes earum proprie erunt eiusdem speciei, quarum operationum identitas, propter duo iudicatur, siudarguitur, videlicet propter identitatem objecti; & quia funt à talibus potentijs mereactinis, fiue operatiuis, (quod dico propter potentias factiuas) quæ sic se habent, quòd nec vna fubordinatur alteri, nec operatio vnius præsupponit denecessitate operationem alterius. Sed si ta-

Primæ

les operationes essent à potentijs specie diftuctis de neceffitate effent specie distincta, vt patet de actu F tellectus, & actu voluntaris, etiam circa omnino idem obiectum, & fimiliter patet de actu potentie vifiuz, & de actu fantafiz etiam respectu eiusdem obiecti sub eadem ratione considerati, & si potentia visiua, & auditiua, qua sunt potentia disperatæ, possint operari circa idem obiectum, adhuc tales operationes effent specie distincta, quia communiter hæc eft vera, operationes propriæ, quæ funt à potentiis operatiuis specie distinctis specie diftinguntur, & quæ sunt à potentiis operatiuis indifinctis (pecie funt eiusdem specielis operations dependent ab illis potentijs. (Quod dico propter objecta difincta specie, quia quando tales opera-tiones eliciuntur à potentiis specie indistinctis partialiter, & ab obiectis specie distinctis partialiter ex parte obiectorum habent distinctionem specificam, & ex parte potentiarum haber identitatem specificam faltem secundum quid.) Et hoc arguimus à posteriori, & ab experimento. Sed quare à potentiis operatius tantum, fi specie distinguntur, & operationes earum specie distinguntur, & fi specie non distinguntur, nec similiter operationes. Et tamen à diuersis naturis specie distinctis possunt esse producta eiusdem speciei, & ab eadem natura numero possunt esse plura producta specie distincta, nulla causa assignari potest, nisi quia sunt tales entitates. Sicut etiam Doctor dicit, quòd aliquæ Quant formæ imperfectiores funt actiuæ, vt elementares, ma imperfe-& alique perfectiores non sunt actiue, vt alique diores, & formæmixti, vt patet de mixtis inanimatis, & fi- per/ettiomiliter funt aliquæ formæ perfectæ, quæ funt ge- "". neratiuz, vt patet de homine, & aliquæ multo perfectiores, que nullo modo possunt generare sibi simile in natura, vt patet de intelligentiis, nulla à nobis poteft fignari caufa, nisi quia funt tales, & tales entitates, vi notat Doct in primo, diftin.7. respondendo ad secundum argumentum principale, sic dico in proposito de potentiis operatiuis, & naturis productiuis.

His præmiffis patet facilis folutio ad inftantias. Et dico breuiter concedendo propositionem Doctoris sancti. Qualis est ordo inter aliqua distincta realiter, &c. o si intellectus animæ, & intellectus angeli estent realiter distincti, vere estent realiter causati, & modo vbi sunt sola ratione distincti funt ; fecundum rationem causati, & cum infertur, freffent realiter caufati, effent alterius, & alterius speciei, negatur. Et cum probatur per hoc, quod effent à naturis specie distinctis. Dico, ve supra, qu hæc non eft præcifa caufa, quòd specie diftinguantur, fi funt à distinctis specie, quia & à specie distinctis possunt esse aliqua eiusdem speciei, vt dixi des mure, &c. effent ergo intellectus, & intellectus ciufdem speciei, quia sunt à tali, & tali natura, quæ non funt natæ producere huiufinodi perfectiones, vt specie distinctas. Et cum vltra infertur de visione beatifica angeli, & de visione beatifica animæ, quòd si essent à potentiis specie distinctis specie distinguerentur : ergo hocidem erit in propolito. Dico, quòd illa non est præcisa causa, o specie diftinguantur, quia plura eiusdem speciei poffunt effe à diuer fis non tantum specie, fed etiam genere distinctis, vi supra patuit de mure ab alio mure causaro, & de mure causaro à sole, & aliqua specie diuersa possunt este ab eadem causaenam. numero: causa ergo quare huiusmodi visiones specie diffinguerentur, nulla alia assignari poteft; nisi quia suntà talibus potentiis operatiuis, quæ vt specie distinguntur, non sunt natæ habere operationes proprias, nisi vt specie distinctas. Fran.Lych.in sec. Sent. Scoti. E 3 Et

errit

# Duxítio

Er cocedo; g fi huiufmodi operationes, quz vt realiter diftincte à potentijs ab inuice specie differunt, fi tantum ratione differrent ab illis potentiis, adhuc fecundúm rationem effent causatæ vt specie distindra, ficut etiam intellectus angeli, & intellectus animæ, fi effent realiter diftincti ab angelo, & anima essent simpliciter causati, vt idé specie propter caufam superius dictam, & vbi sola ratione differunt, funt fecundum rationem causati vt idem specie, & fic patet folutio ad istam difficultatem, & ad omnes instantias, quas bene nota...

Ad tertiam

Ad tertiam difficultatem patet resposio ex his, difficultate quæ dixi ad secundam difficultatem principalem. Concedo enim propositionem Doct qualis eft ordo, &c. Concedo etiam, 9 fi visio beaufica anima, & angeli estent à potentiis specifice distinctis, quod distinguerentur specie, non quia vt sunt præcise à causis distinctis specie, sed quia sunt à talibus potétiis operatiuis, que vt specie distincte nate sunt tan tum habére operationes specie distinctas. Et concedo, g a. & b. quæ funt a.c. diftinguntur specie, & si effent realiter distincta a.c. effent realiter causata a.c. vt fpecie diftincta, & modo vbi rantum ratione diflinguntur; concedo, quòd secundum ratione sunt caulata, vt specie distincta. Et cum arguitur per locum ab oppolitis, quòd quæ funt caulata è fpecie distinctis specie distinguntur, ergo quæ sunt causa. ta à causa eadem specie sunt idem specie. dico quòd

cifu .

Locus ab op locus ab oppositis in proposito tenet in causis prepositie tenet cifis, vt patet primo posteriorum de causa respirain caufis pra tionis, &c. Sed hic non arguitur à caufis præcifis, quia distinctio causarum specifica no est causa præcifa, quare aliqui effectus specie distinguantur, patet quia caufa eiusdem speciei, immo eadem numero est causativa plurium specie distinctorum, vtpatet per experimentum, nec fimiliter idétitas fpecifica caulæ est præcifa causa, quare plures effectus sunt eiusdem speciei, quia effectus eiusdem speciei possunt esse à causis specie distinctis, ve supra dixi. Ex quo ergo nó arguitur à causis præcisis : ideo nó fequitur, quòd fi a.&b. funta. c. non diftinguntur specie. Sed quare a.&b.fic producuntur vi fic fpecie diffincta & d.& e.vt folo numero diffincta producuntur ab f. & g. vt specie distinctis causa est assignata supra, respondendo ad secundam difficultarem principalem.

Ad quartă

Ad quartam, & vltimam difficultatem, patet. difficultates responsio ex dictis supra. Et applica quæ dixi, quia non oportet ea amplius replicare. Et cum dicitur circa vltimum, quòd non videtur fimile, g fi aliqua distincta specie possint contineri per identitatem in aliquo vno specie indistincto, quòdaliqua duo solo numero differentia possint etiam contineri per identitatem in aliquibus specie distinctis. Dico, g hæc ratio bene concluderet, fi illa duo folo numero differentia per identitatem continerentur in diuersis specie, sic intelligendo, quòda.& b, solo numero differentia fimul contineantur per identitate in c & finul contineantur in d. quæ c. & d. specie diffiguntur, quia tunc effet fimpliciter impoffibile, sed quòd a. cotineatur per identitatem in c.& b. fimiliter contineatur identice in d. tunc no tantum est verisimile, quòd si specie distincta continentur per identitatem. in aliquo vno specie indistincto, ga. & b. folo numero differentia contineantur per identitatem in c.& d. modo præexpolito, fed etiam est argumentum à fortiori, fine à minori ad maius, quia minus videtur ineffe, quòd dux formalitates specie distinctæ vnitiue contineantur in aliquo vno numero indiffuncto, quàm quòd duo fele numero differentia vnitiue contineantur in duobus specie distinctis, reddendo fingula fingulis,& hoc patet,

quia magna fit altercatio de attributis diulnis, g ad inuicem formaliter distinguantur, & quod fint ex natura rei in ellentia diuina, vt supra patuit in. primo, diftin 8.q.pen. & fic patet folutio ad omnes difficultates supradicas', quàm bene nota, & pondera, quia ad multa valet.

AD argumenta principalia. Primo Doc.arguit probando, ganima, & angelus non differat specie, quia fi estentiz differunt specie, ergo & potétie, que fundantur in eis, & fi potétiæ, ergo, & operationes, ergo, & obiecta, vt patet 2. de anima. tex. comm. 33. vbi fic habetur fecundum aliam translationem. Et indiget inquit necessario, qui vult perscrutari, de istis, supple anime potentijs scire vnamquamq; ista-rū, quæ sit, deinde post persorutet de contingétibus in ijs, & fi neceffe eft dicere vnamquamq; iHarum, quæ sit, verbigratia, intellectus quid sit, & sentiens quid sit, nutritiuu quid sit, oportet etiam predicere intelligere quid fit, actiones enim, & operationes precedunt in intellectu virtutes, & fi ita fit, & confiderare de alus rebus oppositus istus debet præcedere confiderationem, de iftis oportet nos, vt intédamus ad diffiniendum istas. primo pp istam causam, verbi gratia cibum, & sensatum, & intellectu, hzcille, Quomedo vult dicere, o potentiæ animæ non cognoscuntur cognoscatur nobisinesse, nisi per operationes, nec operationes à nobis pocognoscuntur diftincta, nifi quia funt circa talia, & tensia asi talia obiecta, & ideo primò cognoscuntur obiecta me. diftincta, & secundo operationes circa illa obiecta, & tertiò potentiæ, quarum funt tales operationes, vnde & Commentator ibi ficait. Et fi oportet fcire que est vnaqueque istarum virtutum necesse est præscire actiones proprias vnicuique istarum virtutum, quæ funt, verbi gratia, quid eft intelliger per intelligens, & sentire per sentiens, & nutrire per nutriens, cognitio enim actionum istarum virtutum, prior effapud nos in nostra prima cognitione, quam cognitio istarum virtutum, & caufa narrauit, quòd cognitio actionum debet præcedere cognitionem virtutum, narrauit etiam, quòd cognitio pa tientium, videlicet obiectorum illas actiones debet precedere cognitionem illarum actionum, propter eandem caufam, propter quam debet præcedere cognitio actionum cognitionem virtuium, hec ille. patet ergo, oper distinctionem obiectorum concludimus diftinctionem actuum, & per diftinctionem actuum concludimus distinctionem poteriarum, fecundo per diftinctas potentias cócludimus diftinctas effentias, cum ergo intellectus angeli, & intellectus animæ habeant fimpliciter idem obieétum, sequitur', quod erunt potentiæ eiusdem rationis,& fi hoc, ergo, & effentiæ.

Respondet Doctor, & dat duas responsiones. Respesso De Prima, quòd tales potentie funt eiusdem rationis, ctoris. & operationes illarum fimiliter, quia circa idem obiectum, & hoc quantum ad litteram Ariflot. & Commen. Sed vltra non sequitur, quòd si potètie funt eiusdem rationis, quòd & essentia, in quibus fundantur fint eiusdem rationis, nec hoc habetur ab Arift. tantum enim habetur, quòd obiecti eiufdem rationis funt operationes eiufdem rationis, & istarum funt potentiæ eiusdem rationis. Secunda Szeundo de responsioest, quod ista potentia pro quanto fun- anuna condantur in effentijs specie distinctis distingutur spe- rex 33. cie, & li arguatur contra, quia actus carum no differunt specie, quia sunt respectu vnius, & eiusde obiecii, ergo necipfæ potentiæ differunt specie per philosephum, vbi supra. Dicit Doct, quòd isti actus posiunt dupliciter considerari, vel inquantu depen- Alim pofdent à potentiis, vel inquantum dependent ab obie sunt duplicto. Primo modo actus distinguntur specie, quia, citer confi-& fundameta illorum. spotentuæ distinguntur spe-

CIC,



eie, & illæ potentiæ dicuntur specie distingui pro

quanto sunt fundatæin essentijs specie distinctis.

DNomodo insellectio

Secudo modo actus funt eiusdem speciei, quia vt fic dependent ab objecto eiusdem rationis, & tuc conceditur, quòd intellectio angeli, & hominis de eodem intelligibili ex parte obiecti, est eadem spe angeli,et ho cie, ex parte auté sundamenti inquantum fundaments fit ca- mentum elt potentiæ ratio agendi (puta quia anidem specie. ma dat intellectui, vt sit talis ratio agendi, non p ipla anima fit immediate ro agendi) sunt alia specie, & tunc oporteret concedere, & operationes simpliciter differut specie, quia illa idétitas secundum quid ex parte obiecti fimpliciter no est identitas in specie, sed alia diuersitas simpliciter est diuersitas, & identitas secundum quid, vult dicere, 9 operationes, quæ funt à potentijs specie distin-dis sunt simpliciter diversæ in specie, licet dicatur eiusdem speciei, vt comparantur ad obiectu eiusde rationis, sed talis identitas specifica est tantum fecundum quid, quia tatum ratione tertij, cui coparantur. Sequitur in littera, quæcung; enim dif-ferentia sufficit ad distinguendum. Sed non quæ-cung; identitas sufficit ad perfectam identitatem aliquorum, vult dicere doct. q ad concludendum aliqua esfe alterius rationis, sufficit etiam minima Sapieria in. differentia alterius, & alterius rationis, sicut patet finica, de la fapientia intinita, & bonitate infinita, que forniras offici- maliter differut in divinis. Sed ad concludendum ta differunt perfectam identitatem aliquoru non sufficit qua-formaliter liscung; identitas. Sequitur, & tunc videtur sequi illud inconueniens, quod illatum est cotra secundam opinionem de actibus beatificis, vult dicere, g si istæ potentiæ differunt specie, & per consequens operationes earum simpliciter differut specie, sequitur, q visio beatinea intellectus angeli & visio beatifica intellectus animæ simpliciter differant fpecie, & fi fic, fequitur vel quod quælibet viho angeli excederet quamlibet visionem animæ, vel econtra, quod estinconueniens, tamen ad euitandum hoc inconueniens oportet forte dicere, quòd tota causa actus beatifici est obiectum, & quòd potentiæ fe habeant ibi respectu illius actus

Lib.3.

in diminis.

vt tantum receptiuæ,& pasiuæ, Secundo principaliter arguit doctor per Auguft.3. de lib. arbi. angelus, & anima funt natura pares fed officio impares &c.

Refpondet doctor ibi.Ad fecundú, & ad omnes auctoritates confimiles, patet per ista auctoritaté Augustini, anima sola veritate prima forma-Nibil fupe- tur, propter hoc quidem nihil fuperius estanima, rius f ani quod verum est in ratione obiecti, in quo quiescit, ma verü es vt supra patuit in primo dist.prima, q. 1. respoden-io retion do'ad argumenta principalia, & quo ad hoc par est obiecti, in angelo, quia nulla natura intellectualis pot quiequoquie feit. tari, nifi in obecto infinito, vt fupra probatum eft,

in primo dift. 1. quæft prima.& quæft.vlt.& dift. 2. parte prima.quæft.prima, in illa via quæ eft ex parte eminentiæ.

Tertio arguit doctor, & ratio flat in hoc, quia si angelus, & anima sunt alterius rationis, sequiar, o quodlibet individuum vnius erit nobilius quolibet individuo alterius, vel econtra, quod no est verum, quia si quilibet angelus esset persectior qualibet anima sequereur quod esset capacior maiori beatitudine, quia capacitas sequitur entitatem, & cum beatitudo requirat totam capacitatem faciari, fequitur quòd maior perfectio necelfario erit in quolibet angelo ad hoc vt fit beatus, quàin fit in qualibet anima, vel è conuerso, quod eft inconueniens.

Selpondet doct. primo remittendo se ad tertium libru. dist. 13. vbi habet videri quis sit persectior angelus an anima comparando anima Chri-Quid fit per fti ad naturam angelicam. Secundo dicit, quod ca- fellior Anpacitas beati faciatur fecudum proportionem ad gelas, an ani merita, fed de ista capacitate felicitatis prolixius ma. habet videri.in quarto dift.49.8 50.

CIRCA responsiones ad argumenta principalia aliqua insurgunt dubia, primum est de hoc Dubia circa quod dicit, quod potentiæ diftinguuntur specie solutionem stante vnitate objecti, circa quod funt rales poté- argumento-tiæ, quia in hoc videtur expresse contradicere dictis philosophi, & Auerrois, in secundo de anima tex.com. 33. qui volunt quod ex cognitione obiecti cognoscitur qualis sit operatio, & ex cognitione operationis cognoscatur qualis sit potentia;, sicut ergo propter diuersitatem obiectorum diuerfas arguimus operationes, & propter diuerfas operationes arguimus diuerfas potetias, fic econtra propter vnitatem objecti arguimus vnitatem operationis, & ex consequenti arguimus vnitatem potentiæ.

Secundo dubitatur in hoc, quod dicit, quòd operationes differunt specie vt coparantur ad potentias specie distinctas, à quibus depedent, vt verò comparantur ad idem obiectum sunt eiusdem rationis, quia quæro aut sunt eiusdem rationis ex natura rei, & diftinctæ specie ex natura rei, aut ex natura rei differut specie, & sola ratione sunt eiusdem rationis, puta ex fola comparatione ad obioctum. primò modo est simpliciter impossibile ouod a.& b.præter omne opus intellectus differat specie, & sint eiusdem speciei. secundo modo non videtur elle ad propositum, quia vt fic quasi omcie per opus intellectus, vt patet, quia homo ex na tura rei elt fimpliciter idem, & tamen idem homo. ve conuenit fibi intentio subiecti, & intentio prædicati differt specie à feipso, & runcidem femiendo de operationibus nullam includit difficultatem. Tum etiam, quia non est intentio Aristo. vbi supra, qui arguit vnitatem operationis propter vnitatem obiecti.

Preterea quero si tales operationes sunt effecti ue ab obiecto, & effectiue à potentijs, & certu est, o fic vt iple fubtiliter probat in primo dift. 3. q.7. & in quolibetis.q.1 f. hoc stante sint illæ operatio-nes a.& b. tunc sica. & b. vt immediate causantur partialiter à potentijs specie distingutur, & vt im-, mediate causant ab obiecto partialiter, aut specie diftinguntur, aut sunt idem specie. s primo hoc est contra Aristo.vbi supra & cotra ipsum doctorem, qui vult, quod fint eiusdem rationis, vi coparantur ad idem obiectu.fi fecundo ergo.a. & b.ex natura rei erut specie diftincta . & simpliciter eadem specie, quod est impossi bile. Tum etia quia alia, 80 alia causatio no variat entitatem in se, prius enim. est res talis in se, quàm alteri coparetur voparet à doct in pluribus locis, & tunc quæro aut.a. & h.ox. fua ratione formali funt diffincta specie, aut funteadem specie. fi primo ergo non eadem erunt specie, vr comparantur ad obietum. si secundo ergo non erunt diftincta specie, vt comparantur ad potentias specie distinctas.

Secundo dubitatur in hoc quod dicit ; g quæ- Secundum cure; differetia lufticitad hoc vtaliqua limplici- dubium. ter diftinguantur, fed non quecunq; identitas fufncit ad perfectam idéritatem aliquorum hoc nonvidetur posse stare, quia ex quo idem, & diuersum diuidunt of ens, quot modis dicitur ide tat modis dicitur, & diuersum, sicut dicimus ide numero diuerfum numero.ide fpocie, & diuorfum fpecie, ficut ergo differétia nata est fic facere differre, ita identitas opposita nata est sic facere idem.sicue Franc. Lych. in fec. Sen. Scoti.

E 4 ergo

ergo aliqua faciunt differre fimpliciter, ita, & iden titas opposita facit aliqua esse idem simpliciter, & fic aliqua faciunt differre tantum Im quid, ita, & identitas opposita facit aliqua esse idem tantum fecundum quid.

Terrium du . .

STerrio dubitatur in hoc quod dicit, quòd ope rationes, vt dependent à potentijs distinctis specie simpliciter specie distinguntur, vt verò compa rantur ad obiectum sunt idem specie tantum fin quid, hoc videtur repugnare dictis eius, quia ipse in primo dist. 3.q.7. in corpore quæftionis vult, op actus capiat distinctionem ab obiectis, dicit enim fic. Si actus non effent ab obiecto no diftingueren tur essentialiter propter distinctione obiecti, quia effentialis distinctio no est ab eo quod no est caufa, nec esset simpliciter perfectior intellectio perfe Atioris intelligibilis, posito æquali conatu hinc inde ex parte intellectus, & infra sic dicit, similiter no videretur quomodo aliqua tota fcientia conti-netur virtualiter in obiecto fi fola anima haberet caufalitaté respectu habitus, & actus. Ex ijs ego ar guo. ficut actus à solo obiecto habét distinctioné, ita g actus distinctorum obiectorum specifiee distinguantur, ita, & vnitas actus erit simpliciter ab vnitate objecti, cum actus semper specificetur ab objecto, videtur ergo magis dicedum, q actus, vt comparantur ad idem objectum, à quo essentialiter dependent, & à quo simpliciter specificantur fint simpliciter idem specie, & vt comparantur ad potentias à quibus licet dependeant partialiter no tamen communiter ab eis specificantur dicantur differre specie tantum secundum quid. RESPONDEO ad has difficultates. Et primò

Respose ad prima diffi- ad primum tenendo hac opinionem, q intellectus eultatem. angeli, & intellectus anime specifice distinguatur,

> cet hæc non fit pręcifa caufa, vt fupra dixi) cum dicitur o hoc est contra Arist. negatur, & cum probatur, per hoc q identitas obiecti arguit identita-tem potentiæ, dico primo, q in illo textu, & commento tantum habetur, o distinctio obiectorum quasi à posteriori arguit potentias distinctas, sed non habetur, q identitas obiecti arguat identita-tem potentiz, & fi arguatur per locum ab oppositis quicut distinctio obiectorum est causa distin-

ga sunt à caufis, sine naturis specie distinctis. (Li-

ctionis potentiz, ergo identitas est causa identita-Nota, & be- tis, non sequitur nisi forte in causis præcisis, & patet instantia, quia respectu eiusdem obiecti, & sub eadem ratione confiderati, possunt effe potentiæ specie distincta, vt patet de intellectu, & voluntate, & similiter de visiua fantasia, & intellectu, nec similiter est ista vera absolute, o distincta obiecta specie arguant distinctas potentias, patet quia eadem potentia visiua est respectu albedinis, nigredinis, & rubedinis, quæ specie differunt, necsic Aristo. loquitur de obiectis distinctis, sed accipit ibi obiecta distincta adæquate fic, quod obiectum adæquatum vnius potentiæ non poteft effe obie-Aum neque adæquatum, neque in adæquatum al-terius potentiæ, nec etiam loquitur de obiectis adæquatis respectu cuiuscunque potentiæ absolute sumptæ, sed loquitur tantum de obiectis adequatis, quæ respiciunt tales potentias, quarum vna non subordinatur alteri, neque vna in operando necessariò præexigit operationem alterius, loquitur ergo tantum de potentijs disperatis. Si etiam intelligatur de potentijs subordinatis debet sic exponi, & non econuerio, id est, quod quamuis sit idem obiectum potentiæ visiuæ, & fantafiæ, quia in quod visiua potest, & fantasia, sed non econuerso, quia obiectum adaquatum fantaliz non est objectum adæquatum viliuæ,

fed alia expositio est melior, & sic patet ad difficultatem.

)uxítio

Ad secundam difficultatem, cum quæritur, Ad secunan illæ duæ intellectiones causatæ à potentijs spe da difficulcie distinctis circa idem obiectum sint idem spe- tatem. cie ex natura rei, & distinctæ specie ex natura rei, an tantum distinctæ specie ex natura rei, & idem fpecie tantum per intellectum. Dico, quòd potest dari vtrunque membrum. Et cum arguitur contra primum, quòd hoc videtur impossibile Dico, quòd si illa intellectiones in se absolute confideratæ dicerentur ex natura rei eædem specie, & distinctæ specie, quòd esset inconueniens. Sed quòd ex natura rei differant specie, vt comparantur ad potentias specie distinctas, à quibus essentialiter dependent, & quòd fint ex natura. rei eadem specie, vt comparantur ad idem obie-Aum, à quo similiter essentialiter dependent, hoe non habeo pro inconuenienti, quia si illæ due potentiæ specie distinctæ essent totales causæ illarum intellectionum, illæ absolute different specie, vt fupradixi, quia non essent natæ producere operationes proprias, nifi vt specie distinctas, fimiliter si idem obiectum esset totalis causa illarum intellectionum illæ effent fimpliciter eadem specie, quia tale obiectum non effet natum caufare intellectiones sui, nisi vt eiusdem rationis, & fic intelligendo possunt dici eadem specie, & diuersa specie ex natura rei. De secundo membro etiam patet, quia non est inconueniens, quòd aliquæ duæ intellectiones fint specie distincte ex natura rei,& quòd fint eadem specie tantum per intellectum, ex hoc folo 9 comparantur ad vnitate obiecti. Posset tame faciliter responderi ad vtrun- vnitas (peque membruin, quòd vnitas specifica potest dupli sifica pot du citer accipi vno modo denominatione intrinseca, pliciter ac-ita, quòd a.& b. dicantur vnum specie quia quid-cipi. ditaiiue includunt eandem quidditatem specificam.alio modo denominatione extrinseca, ex hoc folo, q terminantur ad idem obiectum specie indistinctum, sicut aliquado dicimus, o vnitas scien tiæ dicitur ab vnitate obiecti.i.quòd qualis vnitas est in obiecto, talis est, & scientiz, quod tantum eft verum denominatione extrinseca. Dico ergo, quòd illæ duæ intellectiones denominatione intrinseca specie differunt, quia essentialiter inclu-dunt differentias, quibus specie distinguntur, dicuntur etiam specie differre denominatione extrinseca pro quanto dependent essentialiter à po-tentijs specie distinctis. Sed dicuntur eadem specie tantum denominatione extrinseca pro quanto funt alicuius obiecti.i.vnitatem specificam haben tis,& fic patet folutio ad difficultatem.

Ad aliam difficultatem de illo, quod dicit do- Ad terrik. ctor in diftin. 3.q.7. primi quod intellectio depen- Intellectio det ab intellectu, & ab obiecto, quomodo est pos- deredet ab fibile, quòd magis dicatur distingui specie à po- intellectu.et tentia, quàm ab obiecto? Dico præsupponendo ab obietto. aliqua. Primò, q aliud est loqui de identitate spe-cisica intellectionum, & aliud de diuersitate specifica comparando ad potentias, & ad obiectum, nam quando funt duz intellectiones, quz funt partialiter causatz à duobus obiectis specie distin ctis sic necessario specie distinguntur, quod est impossibile esse a natura rei eius de speciei, quia Que intelle talia obiecta non possunt causare, nec totaliter, diones denec partialiter cognitiones sui, nisi vt specie distin pendeās ab nec partialiter cognitiones sui, nisi vt specie distin penales. Ctas.& fic distinctio specifica actuum sumitur, & *intellectin*. specificatur ab objectis specie distinctis, vt vult *isaliter* of Doctor in primo vbi supra. Et si dicatur non- vt à causa ne tales intellectiones dependent ab intellectu magis prin-essentialiter. Dico quèd sic. & plus dico. quèd sicel essentialiter. Dico quod sic, & plus dico, quod cipali.

etiam

Primæ

etiam dependent ab ipfo vt à causa magis principali, vt patet à doct.in primo distinctione 3. quest. prima. Sic ex hoc, à quo aliquid habet entitate ab eodem habet & vnitatem, quia vnitas consequitur entitatem. Cum ergo istæ intellectiones sint prin-cipaliter ab intellectu secundum entitatem, sequitur, quòd erunt secundum vnitatem, & fic talis diffinctio specifica erit principaliter ab intellectu. Dico, quod hoc non sequitur, quia vnitas specifi-ca, vel distinctio erit magis à causis proximis, quá à remotis, vnde homo productus habet magis vni tatem specificam ab homine producente (qui tantu natus est producere sibi simile in specie) quàm habet à sole, vel alia causa remota, & sic asinus pro ductus ab asino, & homo productus ab homine magis habent distinctionem specificam ab asino, & homine producentibus, quàm à causis remotis, & vniuersalioribus. Si dicatur, quòd distinctio specifica, vel vnitas specifica magis sumitur à caufa vniuerfaliori, & à remotiori, quia doctor in pr-i mo distinctione tertia, quæst. 8. dicit quòd causa perfectior magis assimilat effectum ei, cui est assimilabilis, quam inferior, magis enim causat effe-Aum qualis est causabilis, & assimilabilis, assimila bilis autem est effectus formaliter cause propinquæ, ideo ipfa caufa remotior magis affimilat effediue iplum effectum caulæ proximæ, quàm iplamet caufa proxima fibi, quòd enim formaliter filius eft fimilis patri, hoc magis eft à caufa remota\_ affimilante filium patri effectiue, quàm ab ista cau fa propinqua, quia quæ plus dat formam, qua affimilatur plus dat effective affimilationem, hæc ille. Respondeo concedendo quod dicit doctor, & Homo proconcedo absolute, quod homo productus ab alio alie homine homine magis habet vnitatem specificam ab ipfo magis habet Deo, quàm ab homine, quia & magis entitatem, & unis ate fpe- hoc eft fimpliciter verum in caufis effentialiter oreificano ip/o dinaris, quarum inferior agit in virtute superioris Des, quàm licet forte homo productus ab homine posset dici ab homine. magis habere vnitatem specificam pro quanto est ab agente fimpliciter eiusdem speciei specialissimæ. Sed hæc ratio parum valet. Dico ergo, quòd in proposito distinctio specifica, & etiam vnitas specifica intellectionis accipitur ab obiecto, quia tale objectum vt tale concurrit cum quocunque intellectu ad fui cognitionem natum est producere talem, vel talem cognitione, & fic fi idem obie-Etum comparetur ad duos intellectus erit produ-Atium partialiter duarum cognitionum eiusdem speciei,& si fint duo obiecta specie distincta comparata ad eundem intellectum producent partia-liter duas cognitiones specie distinctas, & sic speci ficatio actus sumetur ab obiectis . Et cum dicitur, quòd intellectus est causa magisprincipalis, quàm obiectum conceditur. Et cum vltrainfertur, ergo entitas intellectionis principalius est ab intellectu, quàm ab obiecto, concedo, & cum vitra infertur,

ergo & vnitas specifica erit magis ab intellectu, negatur ista consequentia. Et ratio negationis est, quod quando vna causa partialis, & principalis concurrit cum alia partiali, & minus principali fic, quòd ett imposibile continere causalitatem minus principalis, vel posse supplere vicem illius, vnitas fpecifica magis erit à minus principali, qua à principali (præfertim quando effectus produ-An bomo ettus non eft à caufis partialibus eiufdem speciei, fir magit ho ficut homo eft à masculo & à sœmina, quia forte,

mo à mafeu vt fic erit magis homo talis à masculo) & sic est in no a majcu vi ne crie inaglico etiam, quòd quando vna caufa lo, quàm à proposito. Dico etiam, quòd quando vna caufa famina. partialis, & principalis concurrit cum pluribus causis partialibus, quarum qualibet sic concurrit. ad effectum proprium, quod non poteft effe, nifi

à tali causa partiali, tunc vnitas, vel distinctio specifica effectus erit ab illis partialibus minus principalibus, & fic est in proposito, quia idem intelle-ctus numero concurrit esfectiue partialiter cum. omnibus alijs objectis, quæ funt caufæ partiales, fi ergo vnitas, vel distinctio specifica esser ab eodem intellectu, sequeretur quòd ita cognitio Francisci, & Ioannis diffinguerentur specie, sicut, cognitio hominis, & afini, vel sequeretur, quod ficut cogni tio Ioannis, & Francisci sunt eiusdem speciei, sic & cognitio hominis, & afini, patet ergo quòd tales cognitiones habent ab obiectis, vel quod fint specie distincte, vel quod sint eiusdem speciei, etia posito quod sint principalius ab intellectu. Si dicatur, quod hæc responsio contradicit dictis doctoris, quia dixit, quòd distinctio specifica intel-lectionum est simpliciter à potentijs specie distinctis &c. Dico, quod nulla est contradictio, quia vt dixi fupra quando duz intellectiones circa idem. obiectum specie distingutut, hoc erit precise, quia funt à potentijs specie distinctis, sicut etiam quando sunt duz intellectiones ab eodem intellectu, & ab objectis specie distinctis habent præcise ab illis obiectis quòd specie distinguantur, & non ab illo intellectu.

Ad aliam difficultatem, circa hoc quod dicit Doct.quod illæ intellectiones, vt comparantur ad potentias specie distinctas simpliciter distingutur pecie, vt verò comparantur ad idem obiectum. funt idem specie tantum secundum quid. Cum. ergo dicitur, quòd magis videntur idem simpliciter, negatur. Cum probatur, quia actus specifican tur ab obiectis. Dico, quòd ista propositio potest habere multiplicem sensur. Primò, quòd si den nadere multiplicem lemain. Frinit, quod in den tur duo actus, qui comparentur ad eundem intel-lectum, vt ad causam partialem., & fint à duobus is fa propes-obiectis specie distinctis huiufmodi actus habent tie stres præcise distinctionem specificam ab obiectis, & ficantur ab fic actus specie distinguntur ab obiectis. Secundo. ebiettis. Si dentur duo actus, qui fint à duabus potentijs specie distinctis, & à duobus objectis specie distin ctis, isti actus habent à potentijs, & ab obiectis, quòd specie distinguantur, sed hoc magis habent à potentijs. Tertiò. Si duo actus fint à duabus potentijs specie distinctis, vt à causis partialibus, & ab vno obiecto, vel à duobus eiusdem speciei, habent simpliciter a potentijs vt specie distinguan tur. Quarto. Si dentur duo actus à duabus potentijs lolo numero differentibus, & ab vno obiecto habente vnitatem numeralem erunt distincti numero à potentijs. Si etiam fint à duobus obie-Ais numero differentibus, & à duabus potentijs solo numero differentibus erunt magis distincti numero ab illis potentijs. Si verò duo actus fint à duobus obiectis solo numero differentibus, & ab vna potentia fingulari, magis erunt numero di ftincti ab obiectis. Et ex his patet quid dicédum, hæc enim propositio non est simpliciter & absolurè vera scilicet actus ptæcisè specificantur ab obiectis, semper tamen est vera quando eadem potentia comparatur ad plura obiecta, quòd semper distinctio actuum sumitur penes distinctiones obie-Aorum. Sed quando plures potentiæ specie distinctæ comparantur ad idem obiectum. actus dicuntur simpliciter specie distincti à potentijs, & non ab obiecto, sic ergo doctor debet intelligi, quòd Illi actus simpliciter debent distingui à potentijs, & funt idem specie tantum secundum. quid quia comparantur ad idem obiectum. Sicut etiam cognitio hominis, & afini fimpliciter distinguntur specie, quia ab obiectis specie distinctis, & vt sunt ab codem intellectu sunt idem **fpecie** 

famina.

ductins ab

Distin.

#### specie tantum secundum quid, & sic patet ad difficultatem.

JAd vltimam. Dico, quòd minima differentia præter intellectum sufficit ad distinctionem simpliciter, non tamen quælibet identitas sufficit ad Intellettus, identitatem simpliciter, pater quia intellectus, & & voluntas voluntas funt formaliter diffincte potentie, itaquod minima distinctio inter illas prærer distinformalicer diftingun-Aionem ex natura rei in ert iplas specie distingui, non ramen qualibet identitas infert fimpliciter idem specie, patet quia vt comparantur ad anima funt idem, & numero, & specie, & tamen non sequitur, quod fint idem simpliciter specie, & sie do ctor intelligit, non enim intelligit, quòd fi a. & b. diftinguantur specie, ita quòd talis diffinctio simpliciter dicatur simpliciter distinctio specifica, quod identitas opposita non dicatur simpliciter identitas specifica, & sic patet solutio harum difficultatum.

#### Dift. II. Qualtio prima.

Vtrum inexistentia angeli sit aliqua succeffio formaliter.

Seraphicus Bonau.2. sent.difl.2.art.1.9.3. Scotus 2. scnt. dist. 2.9.2.

Varro 2 fent. dift. 2. 9. 1. 6 2.

Henricus qualibet. 5. a. 13. 5 quolibet. 9.7.



VÆRITVR primò vtrum in existentia actualiangeli fit aliqua successio formaliter. Titulus quæ stionis sic intelligitur, an existentia actualis angeli menfuretur ali qua mensura propria sibi, sicut di cimus quod existentia Dei men-

furatur æternitate vt mensura intrinseca, & propria fibi, & temporale mensuratur tempore tanquam mensura propria, & intrinseca motus in exi stentis tali temporali.

Opinie Boart.i.

Declaratio

epinionis.

SWT.

CIRCA mensuram angeli tres sunt opinio-, nauen. li.2 mes diuerfæ prima eft S.Bonauen.lib.2.dift.2.ar.1. dift a. g. 3. q.3. Ibi hic dicitur quod in existentia angeli est suc ceffio iormaliter, & flat in hoc quod existentia angeli, puta durantis tanta duratione, puta infinita à parte post mensuratur mensura successiua sibi propria, sic intelligendo, quòd mensura angeli ex hoc dicitur successua, quia vnum nunc æui imme diate sequitur aliud nunc æui, puta si existentia an geli duret per 20. instantia dicit S. Bonauentura, guod talis existentia angeli in primo instanti men suratur nunc, siue instanti aui quod est indiuisibile, & in fecundo instanti mensuratur alio núc æui indiuisibili quod immediate sequitur primum-nunc, & in tertio instanti mensuratur alio nunc æui, ita quòd cuiuscunque instantis existentiæ angeli correspondet proprium nunc, & sic totum. æuum angeli durantis per 20. instantia vocatur suc cessiuum cum sint 1bi 20. instantia æui sibi inuicem succedentia, & sic totum æuum angeli quod sempiternaliter durat à parte post includit infinita instantia æui à parte post fibi inuicem succedétia, & sic patet opinio S. Bonauenturæ, quam multis rationibus probat, quarum prima est ibi. Pro ista opinione arguitur quadrupliciter. Qua primaratio stat in hoc supponendo, quòd existentia an-geli conservetur, & quòd continue stat, sic tamen intelligendo, quòd angelus in primo infanti habet totum suum esse perfectum, & in secundo infanti quantum est ex parte sua defineret este, nisi

à prima caula iterum poneretur ineffe, & fimiliter in tertio inflanti quantum ex fe-eft non effet nifi à prima caula poneretur ineffe pro tertio inflanti,& fic deinceps,& hoc modo debet intelligi continue tieri, ita quòd pro quoliber inftanti habet perfectu elle, & nui pro quolioet inflanti poneretur ineffe ex parte sua semper haberet non esse, cum ergo existentia creatura ponatur inesse in alio, & alio instanti, vel actione, puta creatione passiua, siue cor tinua, liue alia, & alia, fequitur quòd illa creatio patliua per 100. juttantia dicitur fuccessiua, quia. creatio patliua, vel eadem continuatur, vel quòd vna in vno initanti fuccedat alteri in alio initanti, igitur æuum menturans huiutmodi creationem. pathuam, fecundum quam existentia angeli ponitur in alio, & alio inftanti dicitur fuccessiuum mo do præexposito in declarando opinionem Sanchi Bonauenturz.

Quxítio

(Ibi, confirmatur ista confirmatione probat Bo Cifirmario nauentura, quòd conferuare dicat aliquam actio- opinionis nem fic, quod fi Deus creat angelum in primo in- D Bona. ftanti,& pfum conferuat in fecundo inftanti illud conferuare eft agere, qu'od miliil aliud eft nisi iterum producere angelum in secundo instanti, & fic deinceps, & ficut conferuare dicit actionem, ita & conferuari in fecundo initanti dicit pailionem fuo modo idest, quod sicut conservare angelum. Quid fit riin fecundo inftanti est ipfum ponere in esse exi- fernare Amftentiæ pro illo fecundo instanti, ita & angelum gelam. coferuari in secundo initanti est ipsum poni actio ne agentis in actuali exifientia in illo fecundo inftanti, & fic patet quomodo conferuare lumen., qui non claudit feneltram . certum est enim, quod lumen conferuatur à corpore luminofo quando intrat aliquam domum, quia continue multiplica: lumen, & fi per instans defineret multiplicare iplum continuando, statim lumen defineret eile, non conservatur ergo à non claudente fenestram, fed à corpore luminoto ipfum lumen, vel eadem actione continuando, vel alia, & alia actione pro alio, & alio inftanti ipfum in effe ponendo .

Ibi . Similiter tunc annihilare effet actio positiua, quod falium est. Hic Bonauentura probat per locum ab oppositis, quod conservare sit vere Confernare agere, & ratio ftat in boc, quia cum conferuare, & est vere age anililare adinuicem opponantur, si conservare " non dicat aliquam actionem politiuam. ergo anihilare dicit aliquam actionem positiuam, quod fal fum est, quia anihilare nihil aliud est, nisi non agere, quod etiam apparet ex hoc supplè, quòd coferuare lit agere, quia nulla creatura cit in esfe fuo independens, quia nec actus purus, igitur cotinuè in cliendo dependet à caula nam ficut aliquid fim pliciter, & estentialiter depedet ab alio in estendo, loquendo temper de causis essentialiter ordinatis, ita & quantum ad fui permanentiam dependet, & sic continue in estendo depender à causa, & non tantum a caula, quæ dedit elle, & modo non dat, quia tunc confernare nihil effet nifi prius egiffe, & modo non destruere.

Ibi. Si concedantur omnia ista, quòd Deus con feruando agat effectiue. Hæc littera stat in hoc. fi quis concederet, quòd conservare esset positiue agere, & tamen diceret, quod Deus eadem actione, quaproduxit angelum in primo instanti, conferuat pro quolibet inftanti sequenti, ita quòd illa actio non poteit dici continua, patet quia non est ibi forma fecundum quam continuetur. Vnde pro claviori intelligentia nota, quòd aliquando actio dicitur continua non ex sua actione, sed ex hoc, quod forma, quæ acquiritur per talem actionem acquiritur successive, sicut calor vt 10. causatur in igne

aio quomo-

Aligua a- igne successive, ita quòd vna pars post illam. Aliquando dicitur continua, non quod forma, quæ do poreft di acquiritur per talem actionem fit in fe continua, & diufibilis, fed ex hoc, quòd eadem forma, vel existenția illius continuatur in alio, & alio instanti, ipfam producendo in alio, & alio inftanti, vt fi Deus vna actione positiua produceret angelum inalio, & alio instanti continuando ipsum, & tali actioni continue correspondeat forma continua, & diuisibilis, non diuisibilis in suo esse, sed ex hoc diuisibilis; quia illud effe femper habetur, ce femper producitur in alio. & alio instanti. Aliquando actio dicitur no continua, sue indivisibilis, & est quando forma, quæ acquiritur per ipfam eft indiuisibilis, & tantum pro primo instanti acquiritur. Negaret ergo illa opinio conferuare effe actionem primo, vel fecundo modo, & diceret, quòd angelus in primo instanti accipit esse actione diuma indiussibili, & quòd etiam habet esle in secundo, & tertio instanti, & fic fucceffiue illa actione indivisibili, & nullo mo do continuata.

Contra. hac actione non habetur formaliter. Argumentum hoc Bonauenturæ cótra hanc respófionem stat in hoc. Tu dicis, quòd angelus in secundo instanti habet esse illa actione indivisibili, quia ipfe angelus habet effe in primo inftăti. Contra. Nă angelus in fecundo inftanti de fe habet no este, quero tunc aut ergo in secundo inftanti producitur in esse illa actione prima, & sic illa actio continuatur, aut alia actione producitur in effe, ergo non habe-bit effe in fecundo inftanti per illam actionem primam, & hoc eft quod dicit ibi hac actione, scilicet prima non haberetur formaliter, & vltimate illud effe, quod poteft non habere, puta in fecundo, vel tertio instanti posita hac actione, & hoc probat, quia caufa caufans hac caufatione est caufa vitimate applicata ad producendum effectum in effe, igitur fi cum hoc supple stante tali applicatione cause pol fit stare effectum non effe, no videtur, quòd hac caufatione habeatur effe vltimatum, patet quia si causa est perfecte, & vltimate applicata ad effectum producendum caufatione.a.proinstanti.b.fi pro illo instanti.b. effectus potest non esse. sequitur quod illa causatione a non ponitur in esse, quia si causatione. a.poneretur in este pro instanti. b. esset impossibile ipfum effectum posse non esse pro instanti. b. fed in proposito hac causatione posita, qua angelus producebatur in essein primo instanti, potestangelus non habere effe cras, & fi habet effe cras, non habet illud elle formaliter, & vltimate illa caufatione, qua ponebatur in esse pro primo instanti. oportet ergo dicere, quòd si habet esse pro alio, & alio instanti, q habeat effe, vel cadé caufatione cótinuata pro quocunque instanti, in que habet effe, vel quod habeat effe alia, & alia caufatione pro alio, & alio in ftanti, quo ponitur in este.

Refponfio Henrici.

¶ Ibi.Si dicas diceret fortè Henricus (fustinendo quod tantum habeat este pro quocunque instanti actione indiu:sibili) quod angelus non habeat este, puta crastina die, scilicet quod non diceretur habere este crattina die, nui pro quanto coassisteret tempori crattino.prima ergo actione non posset coexiftere tempori craftino, nifi alia actione ponatur tepus crastinum, cui assistat, sed posito tali tempore diceret Héricus, quòd angelus eadem actione, qua habuit effe in primo inftanti coaffisteret illi tempore craftino.namipse Henricus vult, quòd sit impossi bile zuum separari à tempore, vt infra patebit, & sic creatura dicitur existere pro alio, & alio instanti pro quanto iple existens in nunc æui, ipsum nunc zui indiuifibile comparatur ad aliud, & aliud initas remporis, & hoc est quod dicit.

### Prima.

Jibi contra. ita est de æternitate. Hæc instantia contra Henricum est satis clara in littera, nam tunc sequeretur, quod instans æui non differrret ab instanti æternitatis. nam ex quo vult Hanricus, quod iplum æuum angeli quantum cuuque durantis lit indiuisibile, vt supra dixi, & similiter æternitas eft verè indiuisibilis, & tota simul secundum omnes si ergo dicatur nunc æui angeli non esse cras nisi pro quanto tempus coexista sibi, ita nunc æternitatis, fiue existentia ipfius nunc, non poterit esse rifi pro quanto tempus fibi coexistat, & sic æuum, non differret ab æternitate, quod est incontieniens. & hoc eft quod dicit.

J Ibi. Similiter non tantum posita causatione angelus potest no habere esse cu futuro &c. Hic Bo nauentura vult dicere ex quo ipse angelus crastina die non tantum potest habere non coexistentiam tempori, quæ fundatur in esse absoluto angeli, fed etiam illud effe absolutum angeli poteft non. habere pro crastina die. Quæritur ergo à quo ponitur illud esse absolutum crastina die, si prima actione qua habuit esse in primo instanti ergo continuatur illa actio, quod est intentum, si alia, & alia actione fimiliter habetur intentum, vt fupra patuit non enim esse absolutum angeli dependet essentialiter à coexistentia temporis, & sic stat prima ratio Bonauenturx.

J Ibi. Item fecundo. Si effe eius eft fimplex & immutabile. ergo ficut Deus non potest facere angelum non fuise.ita nec non fore, vult dicere, quòd fi esse aui est simplex, & immutabile. ergo sicut Deus non poteft facere angelum non fuisse, ita nec non fore. consequentia patet. quia si æuum est omnino indiuisibile, tunc idem esset fuisse & fore.& sic, se-quitur quod Deus non potuit facere angelum non fore

Ibi.confirmatur ratio, quia in æternitate non An emi sie sunt contradictoria vera de voluntate diuina, & in dinisióiconfirmatio stat in hoc, quòd si æuum esset omni- le. no indiuisibile, tunc Deus posset creare angelum in instanti. a. & in eodem posset anihilare, quod patet, quia certum est quod in æternitate non verificantur contradictoria de voluntate diuina, nec ip fa est respectu contradictoriorum, sed in æternitate potuit creare angelum, & eundem annihilare, pa tet, quia æternitas eft tota fimul, & non habens prin cipium, neque finem. Pono nunc casum possibile, quod Deus in æternitate velit angelum creare & Quid fi aeundem anihilare. Ista sunt duo contradictoria, & ternitas. vt non fint duo contradictoria, oportet inuenire aliam causam,& ista est, quòd vult angelum creare pro instanti.a. & vult ipsum anihilare pro instanti. b.ergo oporter ponere in angelo aliud inftans, in quo velit eundem annihilare, & fic erit mensura fuccessiua, nec oportet fugere ad tempus, cui coexistit, quia Deus potuit velle creare, & velle anihilare pro alto, & alto inftanti absque respectuad tepus, & hoc est quod dicit ista littera.

Tertia via arguit de infinitate, quia cum angelus durabit in infinitum cum toto tempore futuro, fi nunchabet totam suam durationem, quam habebit semper, igitur nune formaliter habet durationem infinitam, & fic æuum angeli non differretabæternitate, quia habet totam suam durationem fimul.

J Ibi.hoc confirmatur, quiaillud nunc quod eft ex le tale, quod potest coexistere infinito est formaliter infinitum, ficut si angelus nunc haberet in se, vnde posset coexistere omni loco esset infinitus secundum locum. fi tamen loca essent infinita.

Ibi.& fi dicatur, quòd hoc non est verum, nifi habeat ex fe vnde possific coexistere, vult dicere quòd

Quid sit inlocum

quòd & fi angelus possit este præsens omni loco, no ex sua virtute, sed tantum per potentiam diuinam, finitum effe non diceretur esse infinitus secundum locum; quia fecundum este infinitum secundum locum est posse este simul in infinitis locis virtute propria.

¶Ibi contra, quia argumétum stat, quia si potest esse in omni loco participatiue diceretur infinitus participatiue. Et sic licet liec immensitas non çquaretur immensitati diuinæ intesiue, equaretur tame extensiue, hoc idem dico de æuo, quòd si angelus, etiam participatiue possit coassistere infinito tempori per nunc æui instiuisibile, illud nunc æui estet infinitum extensiue, quod effet inconueniens.

Declaratio littera D. Bonauen.

ta.

QHATTATA-

\$10.

q.vi.1.

JIbi.& confirmatur ista ratio', quia negatio negationis est affirmatio politionis. vult dicere in ista littera Bonauentura, & probare, quòd actu habeat infinitas existentias, & sic illud æuum fiest indiuisibile fit in infinitu, quod dicit negatio negationis, cft affirmatio politionis. Hoc est norum in logica, quia dux negationes efficient vnam affirmationem & quod dicit de negationibus nagatis, negationes ne-gatæ in proposito sunt istæ, scilicet non coexistit zuum huic instanti temporis, & non coexistit altegatio nega- tiinftanti,&ficin infinitum, & fic funt infinitæ negationes negatæ, & hoc modo negantur, nego scilicet, gæuuum non affiftat, huic inftanti temporis, & nego similiter, quòd non assistat alteri instanti temporis, & sic in infinitum. ergo infinitæ negationes infinitarum negationum coexistendo ponunt infinitas affirmationes, vel vnam continétem infinitas, & fic æuum erit actu infinitum, vel actu habebit infinitas coexistentias infinitis partibus temporis, & hoc est quod dicit in ista littera.

Ibi.quarta via est ex ordine corum, que possunt esse in zuo. Et sententia litter a stat in hoc. pono quòd angelus in primo inftanti, in quo habuit esse, potuit habere innocentiam, & postea peccare & obligari ad pænam æternam. ergo ibi prius & posterius, & sic successio etiam circunscripto omni tempor

Jibi.Similiter potest vnus angelus prius creari, & postea statim anihilari, & postea alius creari, ille primus nunquam fuit illo secundo existenti.ergo nec in eodem nunc cum illo, fic vnus prius, & alius posterius, & fic fuccessio.

Ibi.Pro ista politione secundu auctoritates, quæ funt clara in littera, nec alia indigent expositione. IBI. Contra istam politionem quòd includit contradictionem arguitur ab Henrico quolibe.5. q.13.& quoli.9.q.7.Nam Henricus vult, quòd exi-Opinio He- ftentia angeli quantumcunque duret, mensuretur rici quolib. aliquonunc aui indiuisibili, ita quòd tantum vnum s. q. 13. & nunc æui indivisibile mensuret intrinsece existenriam totam angeli quantum cunque durantem, & fic menfura angeli intrinfeca eft indiuifibilis, & nullo modo successiua, & dinisibilis. vult tamen, quòd ipfum xuum angeli indivisibile de necessitare coaffistat tempori, & fic illud nunc zui potest dici succelliuum, non in se, vt dicit, sed prout coassistitalij, & alij nunc temporis. Arguit ergo Henricus contra opinionem Bonauenturæ aliquibus argumentis, qua postea patebunt in soluendo illa pro opinione

fancti Bonauenturæ. HANC Conclusionem Negatiuam tenendo dupliciter ponitur d'fferétia æui ad tempus, & eternitatem.Henricus enim ponit duo. Primum, quod mensuta angeli, sue æuum angeli nullo modo est fuccessium, & sic in æuiternum nullum est succesfiuum.Secundum ponit,scilicet quòd ipsium guiter num, fiuè angelus menfuratus auo in quolibet infanti habet non effe, & similiter æuum habet effe terminatum in quolibet inftanti, ideft quod in quo-

#### libet instanti habet de se non esse.

Ibi.contra istum modum ponendi arguo.Sco tus arguit contra Henricum deducendo iplum ad srousste da contradictionem. & ratio Scoti flat in hoc, quia po no, quòd angelus habeat existentiam in nunc.a.& difficiente fecundo quòd habeat existentiam innunc b. Tertio pono,quòd ipfum nunc pofitum per Henricum in quolibet instanti habebit de se terminari, siuè non effe, & fimiliter existentia angeli, tunc quæro quomodo angelus, qui prius est in nunc.a.fiat in nunc. b.Si dicis quòd ex feeft ibi. Contra quia in nunc a. habet ex se terminari, siue non esse & similiter quaro denunc posito ab ipso, quod est in nunc.a. quomodo fiat in núc.b.no ex fe, quia per ipfinin in núc. b.habet de se non esse, ergo si tam existentia angeli, quàm iplum nunc æui fiant in nunc. b.aut hoc erit quia vtruque de nouo producitur, aut quia vtrumque sit iterum positum, & si sic, tuc erit successio, ga ipfum nunc in inftanti b.vel iterum pofitum, vel de nouo causatum, succedit sibi ipsi existenti in nuc.a. ergo contradicit fibi dicendo menfuram angeli nõ este succession and the second term of the second s æuum pro quolibet inftanti habet de se terminari, fine non effe, & hoc eft qued dicit.

uxítio

9 Præterea quod dicit, quia Bonauentura dicit, fi æuum angeli fit penitus indiuifibile, fequintint multa incomposibilia, quæ patent in politione Bonauentuiæ. Dicit Henricus, quòd imposfibilia posita à Bonauentura non fe quuntur ex hoc, quòd çui ponatur indiuisibile, fed'ex hoc.quod ponatur æuñ possit separari à tempore, quod tamen est impossibile,& fic non eft incoueniens, quod ex vno impoffibili fequantur multa impoffibilia. Ad hoc ergo antecedens impossibile, vel incompossibile, scilicet æuum indivisibile potest separari à tempore. Se-quuntur multa incompossibilia posita à Bonauentura, fed si æuum indivisibile de necessitate coassistat tempori, nulla impossibilia sequuntur, & hec est quod dicit contra hoc.

Joctor ibi.hoc non videtur. Hic probat dotor quod non repugnat auo posse este sine tempo-re, quia, secudum Henricum ipsum auum est prius natura tempore, quia vult, quòd tempus de necefitate concernitetur æuum tanquam imperfectum perfectum, & vult etiam, quod illud, quod eft prius natura alio non repugnet fibi poste esfe fine illo ergo in priori quo zunm potest este fine tempore, etiam æuiternum, quod eft menfuratum ipfo æuo posit este line tempore, patet, quia æuum existentiç angeli fundatur in ipfa exiftentia.ergo fi illud cuum eft indiuisibile, & ex se potest præcedere tempus, tuc inillo priori sequerentur imposiibilia illa illata à Bonauentura.

fEt quod probat etia dicit Héricus of tempus de neceffitate concomitatur æuum tanquam imperfe Aius perfectum, quod de necessitate continetur.

Ibi dicit doctor. Hoc non concluderet ficut dicimus, quod corpus continet fuperficiem, & linea, perficiem or quia non potest esle fine illis, cum fint priora ipio lineane. corpore, & fibrinuicem intrinseca, modo çuum nö fic continet tempus tanquam prius, & intrinsecum fibi, cum tempus secundum ipsum sit posterias æuo.fi ergo æuum continet, tempuserit continentia quiditatiua, & hoc non. Si vis dicere, quod ænu continet quidditatiue tempus, ita quòd tempus fit de quiditate avi, & tunc tempus quod est posterius, erit de quiditate prioris, aut de quiditate potentiali, ideit quod contineat ipfum æuum tempus potentialiter, ficut quiditas animalis continet quiditatem hominis tanquam fuperius fuum inferius, & hoc non concludit necessitatem æui ad tem pus, quia ficut non repugnat animali effe fine ho. mine,

cit Henrici

nine, ita non repugnat quo effe fine tempore, & fic fat intentum. QVI vult tenere primam opinionem. Hic

citergo fic. Quivult tenere primam opinionem,

quæ videtur probabilis, & habet per se rationes

probabiles, poteft dicere secundum intentionem.

ponentis, quòd çuum proprie est quantitas, & per

confequens habet propriam diuisibilitatem. quia

diuisibilitas in partes quantitatiuas, de necessitato concomitatur quantitatem, & talis quantitas nonhabet divisibilitatem permanentem, ita quod omnes partes limulfint, quod est de ratione permané-tis, sed successionen, sic quòd vna pars semper suc-

cedat alteri: non enim talis quantitas potest habere

omnes partes simul, cum de ratione successiul sit-

ex partibus diuisibilibus, ita quòd vna pars semper dividbilis in infinitas partes fuccedat alteri parti.&

fic tempus, & motus dicuntur fucceffiua, quia que libet pars temporis, & quælibet pars motus eft di-

uisibilis in partes infinitas proportionales. Aliud

vnum indivisibile cum definit esle, succedit aliud,

& cum aliud definit elle, fucceditaliud, & hoc mo-

do potest poni guum quantitas successiva, quia co-

fat et alio, & alio nunc fibi inuicem succederibus,

& ita nunc çui quantum eft ex fe raptim transit, ita cum vnum nunc definit, aliud fuccedit. Et effe çuiterni, quòd eft ens menfuratum quo, vt politum.

eft in illo nunc, scilicet indiuisibili, & instantaneo,

ex positione çui, in illo nunc, supple præcise habet

effe in ilto nunc, & ftatim non effe ilto nunc tranfacto, nificadein caufalia caufatione poneret idem

effe in alio nunc, idest quod quado angelus creatur

in inftanti a præcise haber efferantum pro illo in-

Ranti, & in instanti immediate sequenti quantum.

est ex se etiam non estet, nisi prima causa, que po-

nit angelum in primo instanti, eadem causatione, vel alia ponat illud idem esse in secundo instanti, &

fic fucceffiue de alijs inftantibus : & ita conferuat

politiue caulando non aliud elle, ficut elt in fuccel-fiuo, fed idem elle infinities. Vuit dicere, o ideo

prima caufa confernatangelum : quia in fecundo

Instanti, siue nunc, in quo angelus quantum est ex

parte suz, definit elle, ponit cundem angelum inesse

in ipfo nunc, & fimiliter conferuat in tertio nunc,

quía idem angelus in illo nunc quantum eft ex fe defineret effe: nifi idem angelus eadem caufatione, qua ponitur in primo nunc, ponatur in nune fuc-

cedétibus, siuè alia, & alia causatione. ita quòd vna rausatione ponatur in primo nunc, que dicitur

creatto, & alia causatione ponatur in secundo

nunc. & fic deinceps, & fic çuum, fiue nunć çui dicitur raptim transire, quia semper alind, & aliud

nunc succedit. Sequitur in littera, ita quòd prima

causario dicitur creatio, &c. Sensus huius litteræ eft, cum dicit, quod caulatio angeli in primo infta-

ti dicitur creatio, qua immediate fequitur ipfum.

non effe, & caufatio eiufdem angelt in fecundo in-

ftanti dicitur confernatio, vt fequitur ipfum non ef-

se, & causatio eiusdem angeli in secundo instanti dicitur conferuatio, vt fequitur ipfum non effe po-

sterius duratione, ipfum non effe dico, quod præ-

cedit creationem angeli, & sequitur non esse pasterius natura, quod non effe eft posterius creation

angeli, non quòd tale no este insit, sed in illo secun-

Dodtoftendit modum quo quis potest tenere pri-Opin. D.Bo- mam opinionem, que est fancti Bonauenture, dena. videiur clarando quomodo menfura angelorum poffit diprobabilia. ci mere fucceffiua, quæ menfnra dicitur çuum. Di-

Successium non Habere onnes partes simul. Et quia successiu porest effe poteft effe duplex . aliquod quod eft compofitum. duplex .

Quomodo eft fucceffiuum costans ex partibus indivisibilibus, eft successio ita quod vnum indivisibile succedit alteri, ita quod ano , O aniterno.

Declaratio litters.

do instanti, in quo ponitur angelus in esse, fi no poneretur in elle, ipfum non elle ineffet eo modo, quo expositum est supra dist. 1. q.2. & ipsum este angeli politum in fecundo inftanti eft postecius duratione ipfo effe angeli pofito in primo inftanti, patet, quia esse angeli in primo instanti mensuratur primo núc çui. & idem effe politum in secundo instanti menfuratur alio nunc çui.quod fuccedit priori nunc, & hoc modo est continuatio & conferuatio eiustlem existentiæ angeli positæ in primo instanti, & iterum politæ in secundo instanti, & sterum positæ in tertio, & fic deinceps, & folum in primo instanti, in. quo ponitur dicitur creatio. & in omnibus alijs fe-quentibus primum instans, in quibus ponitur dicitur conservatio, & fic pater ista littera. Doctoris.

Prima.

Ibi exemplum huius eft, quia fi angelus habet Quantitas aliquam quantitatem virtualem. (quantitas enim. virtualis at virtualis atteditur penes perfectionem intrinsecam tonditur pe sicut dicimus, quod Deus eft infinitæ quantitatis in mes perfe-virtute, idest quod est infiniti vigoris, & virtutis, & fionem intalis quantitas diftinguitur à quantitate molis, voi trinsecam. tantiin attéditur extensio quantitatiua (per quam potest esse plens alicui loco diffinitiue.) locus enim diffinitious pro nunc, ve diftinguitur cotra locum. circumfcriptum.dicitur locus præfentialis, quo aliquid dicitur fic effe hic, quòd pro illo inftanti non eft alibi, vel ita effe præfens huic, o pro illo inftanti non eft præfens : alteri ficut fi vnus angelus effet in. vno loco, & pro illo inftări non effet in alio loco, di+ ceretur proprie in loco effe diffinitiue, fiue pratentialiter) its per cam supple quantitatem virtualem eft præfens huic loco, quòd nó poteft præfens effe fimul alij loco, nec abfolute poteft effe præfens alij loco, mili aliqua mutarione facta circa ipfam, feili cet quaritatem wirtualem per respectum ad aliums locum, vel quod ipfa fuit maior formaliter, vel q ipfa transferatur de loco ad locum, vel quòd per potentiam diuinam fit in alio loco, non derelin+ quendo priorem locum, quod potoft facere, vt parebit infra, & prolixe in quarto distinctio. 10. & 49. Sequitur. ita est in proposito, quod illud este quod habet angelus vnica causatione, limitatum est ad hoc, nunc, ita quòd quantum eft ex parte sua habet tantum effe in illo nunc, ita quòd in fecundo nunc ex parte fua nullum haberet effe, nifi eadem caufatione, qua ponebatur in primo, nunc ponatur in. effe in fecundo nunc, vel alia caufatione à priori ponatur in este in isto secundo nunc. & sic pater littera huius exempli.

IBI. Adargumeta cotra illam ppositionem. Magie decli Hic Doctor respondet ad argumenta Henrici fa- nat Scotue Cha cotra opinionem fanchi bonaueturz. ad quam ad opinione opinionem videtur Doctor declinare. Primo D.Bonanen enim arguit fic Henricus probando, quòd includat quam Hencontradictionem, scilicet euum esse successiunm, vici. quia vbi effuccessio, ibi eft prius & posterius, que non funt fimul, fed adueniente posteriori prius decidit, & per consequens prins veterascit, & posterius nouum est, & sic sequeretur, quod in existetia angeli posset este innouatio, quod est inconuenies. Si dicatur, quòd in méfura est tantum successio, & innouatio, sed non immensurato. Contra hanc responsionem arguit Henricus, probando, quòd non poteft effe nouitas in menfura, quin etiam fitin menfurato, & probat per Philosophum in quarto physicorum tex.commen.99. vbi habetur, quod prius, & posterius sunt in tempore propter prius, & posterius in moru, necesse est inquit in motu este prius, & posterius proportionalia his, quæ sunt ibi, puta magnitudini, at verò in tempore est prius, & posterius propter id, quod sequitur semper alteri ipforum,

Distin.

ipforum, estautem prius, & posterius ipforum in motu. Hæcille, & Commentator ibi, quia inquit prius, & posterius inueniuntur in mensura, in qua fit motus primo, & est ille, quæ est in situ necesse eft, etiam, & in motu inueniantur prius, & posterius, & parum infra ex hoc inquit, quòd prius, & posterius inueniuntur in partibus motus. sequitur, vt inueniantur in ipfo tempore hæcille. Hoc idem patet vbi supra tex. commen 100. vbi sic habetur. At verò rempus cognoscimus, cum diffinimus mo tum prius, & posterius determinantes, & tunc dieimus fieri tempus, quando prioris, & posterioris in motu sensu percipimus. hæc ille. Et commencator ibi ipfius inquit, fentiunt primò, & effentialiter, cum senserimus motum, in quo sentimus nos transmutari, idest esse in esse transmutabili. hæc ille. Et hoc idem patet in textu 101. & inde. Ex his

Menfara,

ergo, & aliis auctoritatibus apparet expresse, quo-Non poteft modo non posit effe nouitas in mensura, quin site effe nouitas in menfurato, vt patet de motu menfurato tempoin menfura, re. Sic dico in proposito, quod si non sitaliqua quin fit in existentia noua in cuiterno, sequitur quec aliqua. menfurate. nouitas erit in çuo. & fic finon fit prius, & posterius in mensurato, non erit aliqua distinctio inter prius, & posterius id mensiora.

Ibi. Hoc etiam confirmatur per philosophum, qui vult, quòd menfura fit vnigenea menfurato, vt patet decimo metaphysicorum tex.commen.4. vbi fic habetur. Semper inquit cognatum est metrum. magnitudo, non quidem enim magnitudo, & fecundum vnumquodque longitudinis longitudo latitudinis latitudo . vocis vox , grauitatis grauitas, vnitatis vnitas.fic enim oportet accipere. hæcille. Vult dicere, quod tertia proprietas mensuræ est, o fit vniformis, & vnigenea mensurato, idest quod sit vnius generis cum mensurato. Et hoc est quod dicit, quod semper metrum est cognatum, supple vnius generis commensurato. & hoc patet per exopla ibi pofita: nam menfura magnitudiniseft ouxdam magnitudo, & fecundum vnumquodque méfuratum, vt quòd latitudinis fit fupple menfura lo-gitudo, & longitudinis menfura fit longitudo, &c. Hocidem vult Commen ibidem. fequitur ergo ex ista auctoritate, quòd fi mensura sit diuisibilis, & fucceffiua, & menfuratum fimiliter erit diuifibile, & fucceffiuum, quod etiam probatur per hoc, quia indiuisibile inquantum indiuisibile non potest mefurari diuisibili.

¶ Ad hoc argumentum Henr. contra Bonauent. Respondet Doct. suftinendo opinio. Bonauent. & responsio stat in hoc, quòd licet tempus, quod-est diuisibile fit mensura motus, qui est diuisibilis', & mensu- o diuisio temporis præsupponat diuisionem moratum quo- ius, quia divisio partium motus est causa divisionis medo fe con partium temporis, & per confequens non potest lequantur. effe nouitas, & fucceffio in tempore, quin fit in motu menfurato, no tamensfic fequitur de euo respechu existentiæ angeli, quia potest esse diuisio mesuræ absque diuisione mensurati, præcipuè cu menfuratum non sit causa mésuræ, & etiam si sic potest esse, quòd aliqua mésura sit successiva illi, ita quòd vnum nunc fuccedat alteri, & tamen menfuratum non fit fuccessium, sed sufficit, quod illud mensuratum actione continua agentis primi, vel alia, & alia actione ponatur in alio, & alio instanti, Et si dicatur menfura, & menfuratum funt vnigenea : fi ergo çuum eft diuifibile in alia, & alia instantia fibiinuicem succedentia: ergo, & existentia angele erit diuisibilis.

Dico primò, g Arift no posuit hanc mensuram ME/NYA LHÌ no eft pelita çui luccelliuam , fed tempus effe menfuram fuccelnb Arift. Suam poluit, & vnigencam menfirato, vult enim

### ) uxítio

iple subRantias leparatas este necesse este se cernas. Secundò dico, q licet exiftentia angeli non fit in 🕑 divisibilis, tamen vt confideratur habere esfe in alio &alio instanti, & hoc vel actione continua primi agentis, vel alia, & alia actione erit diuisibilis. Addie enim Doctor, quicet mensura successiva qualis est tempus vt comparatur ad motum, est vnigenea illi: quia ficut in tempore alia, se alia parsfuccedit alteri parti, ita q adueniente vna parte, altera definit effe. Sic similiter eft in motu, in quo vna pars fuccedit alteri, fic gadueniente fecunda definit prima, & sic adueniente tertia definit secunda, & sic successive, loquendo tamen de re permanente, quæ est subiecta motui, quæ mensuratur etiam tempore, pro quanto motui subijcitur, non ener vnigenea temporis, quia res permanens habet omnes partes simul, ita quòd vaa non succedit'alteri, sicut è contrario est in tempore, & in motu, vbi partes non funt fimul, fed femper vna alteri fuccedit

Secundo principaliter arguit Henricus, quia fi nunc qui raptim transit, ita q vnim fuccedit alteri, & adueniente fecundo nunc, primum definit elle, aliten; çuum non esser successiuum, quiasi omnia nunc qui limul effent, iplum quum effet permanés, quia haberet omnes parces fimul. Ad hoc ergo vtdicatur fuccessium, oporter fic vnum nunc fuccedere alteri, quòd adueniente vno definat aliud; sed non est possibile nunc eui definere effe, quod paret, quia si definit elle, hoc maime ent propter defedum fubiesti, puta ipfius quitern i, fed çuiternum manet idem, nec porest affignari alia causa, qua definat elle, quia no viderur affignari posse causa corruptionistergo nunc qui non deficit : aliter tamen est de núc temporis, quia deficit proptor defectum subiecti proximi, quod est mutatio.

Respondet Doctor ad hoc fecundum argumétum, & dicit, quod illud nunc definit in fe, quia ex fe habet tantum raptim transire, definere tamen. potest exponi dupliciter ... Vno modo per positionem præfentis, & negationem futuri, vel per pofitionem præteriti, & negationem prælentis. Et vt ista littera intelligatur, declaro aliqua : nam differentia est inter permanentia, & inter, Successiua diuisibiliain partes diuisibiles, &inter indiuisibilia, fiue instantanca.

I Depetmanentibus fit ista prima conclusio's op Prima compermanens haber primum fui effe. Et pono exem- clufio. plum, q genereur ignis ex ligno, & tune dicitur Quomodo ignis generari, quando forma fubstantialis ignis in- permanent, ducitur in materialigni, quod declarat Doctor in & Incceffiprima difin.quarti quaft.I. & tunc dico; quod for uum habent ma ignisgeniti habet primum fui elle, loquendo de funm elle forma completiue, ident of datur aliquod instans in *quätum ad* quo habet fuum elle perfectum: &:cum dicitur, il- vitimum, or la forma incipit elle: fic debet exponi & dicaur illa forma incipit este: sic debet exponi, & dicatur illa forma a. a. incipit effe:fic exponitur a. nunc eft;& immediate ante hocinftans non fuit, ergoa. incipit elle, & q dicitur, g immediate ante hocinftans non fuit, non debet intelligi, gimmediare no fuit in aliquo inftanti immediato illi inftanti in quo eft, quia tunc duo instantia essent immediate, quod est contra Aristot. 4. & 6. phylicorum. Sed sic debet. intelligi immediate ante hoc inftans non fuit, ideft in tempore immediate præcedenti. hoc inftans in. quo est : ergo incipit este . fic intelligendoa. in hoc instantiest, & in tempore immediato ante hoc inftans non fuit: ergo a. incipit effe. & hoc modo inpermanentibus incipit, exponitur per politionem. de præfenti, & negationem de præterito . & fic patet quomodo in permanentibus datur primum. fui ele.

Secunda

40

Sernada 10elusio.

Secunda conclusio est, gin permanentibus no dator vleimum sui non esse, idest gnon datur aliquod inftans, in quo non fit, & alind inftans, in quo immediate fit, quia tunc duo inftantia effent fimul immediata, nec tempus immediatum ad illud instans: quia tunc generaretur in tempore, & non in inftanti, vt fi dicatur a. in ifto inftanti non eft, & immediate post hoc instanserit. Si intelligatur ly immediate pro inftanti immediato, tunc dantur duo inftantia fibi immediata. Si intelligatur immediatè, idest in tempore immediate habito, tunc generatur in tempore, & non in inftanti, quod eft contra philofophum & fic patet quomodo rei permanentis datur primum inftans fui effe, & non datur

Exemplam charmes.

vltimum instans fui non esfe. Exemplum clarum. ponitur vtriusque supponendo, o quando acquiritur aliquod permanens vt permanens, tantum ininstanti acquiritur. Et licer aliqua qualitas, vel quátitas, & forte multæ formæ fubftantiales fecundum Scotum in 9. metaphylicæ. acquirantur fucceffiuè, & tamen funt de numero permanentium, cum om nes partes habeant fimul, vt ergo fuccessive acqui-suntur, & per motum fimilis datur regula de eis, quæ & de fuccessiuis. Sed regula ista de permanentibus intelligitur de permanentibus, quæ vt permanentia totum simul habent esse in vitimo instanti temporis, in quo tempore successive requiruntur, & in vltimo inftanti tătum indiuifibiliter, & fic nul-lo modo per motum. . Sed per mutationem hoc præmilio pono exemplū, & fit forma permanes a. quæ fimul tota acquiritur, tunc datur primum fut effe, ideft datur aliquod inftans temporis præcede-tis, in quo eft verum dicere a.eft, & per totum tempus præteritum immediatum illi inftanti verum eft dicere a. nó fuit ergo a incipit elle, & lic incipit exponitur per politionem de præsenti, supple affirmando a. effeinaliquo vltimo inftatialicuius temporis, & per negationem de præterito, supple negado ipfum fuisie pro toto tempore immediate præcedenti illud vltimum inftans

Item non datur vltimum fui non effe, ideft non datur aliquod instans immediate sequens aliquod tempus in quo a. non fit, & immediate post illud inftans fit, quia fi in aliquo inftanti non eft, & immediate poit illud eft, aut erit in tempore, aut ininstanti non in tempore immediato ad illud instas in quo non eft, quia dictum eft, gpermanens ve permanens acquiritur in inftanti, nec etiam eft in. instanti immediate sequenti instans in quo no fuit, quia tunc datentur duo inftantia fibi immediata.

cinfio.

Tertia com-Tertia conclusio. Permanens habet primum. instans sui non esse, idest quòd si aliquod permanés duret per horam, & in vltimo instanti illius horæ definit esse, & sic exponitur per negatione de præsenti, & per positionem de præterito, supple a. in. vltimo inftanti horæ non eft, & in tempore immediato ante illud inftans fuit, ergo a.definit esfe. Et Differentia fic patet differentia inter vltimum instans sui non inter viti- effe, & primum inftās fui non effe, quia cum dico a. mum inflas habet vlumum inftans fui non effe, femper exponi-(minon effe, tur per negationem de præsenti, & positionem de & primum futuro, idest a. in isto instanti non est, & immedia-instans fui te post hoc instans erit. Cum verò datur primum. mne∬e. inftans fui non effe, femper fic exponitur per negationem de præsenti, & positione de præterito. supplea. in ifto inftanti non eft, & in tempore immediato ad hoc instans fuit: ergo a. definit esse. Et sic ad vitimum inftans fui non effe fequitur incipere effe.ad primum verò inftans fui non effe, fequitur definere effe.

Quarta conclusio. Comuniter, quod est pri-QUATES CON clusio . mum inftans non este alicuius formæ permanentis,

est primum instans esse alterius formæ permanetis. Exemplum.Pono cafum, quòd materia ligni fit fub forma ligni tantum per horam, & in vitimo instanstanti illius horæ fit sub forma ignis, tunc in vltimo instanti illius horæ, verum est dicere, forma ligni in hoc instanti non est, & in tempore immediato ante hoc inftans fuit : ergo definit effe. & fic datur primum instans sui non esse. Similiter verum est dicere forma ignis in vltimo instăti illius horz est, & in tempore immediato ad illud inftans non fuit: ergo incipit esse, & sic patet quomodo respectu vnius formæ, illud inftans quod eft primum inftas fui non esse, est etiam primum instans esse alterius formæ

Aduerte tamen primò, o quando datur primu instans sui esse, semper incipit, exponitur per positionem de præsenti, & negationem de præterito. Exemplum a. nnnc eft, & immediat è ante hoc non fuit: ergo a. incipit effe.

Secundo. Quando datur vltimum inftans sui non esle; incipit semper exponitur per negationem de præsenti, & per positionem de futuro. Exempluma. in ifto inftanti non eft, & immediate post hoc inftans erit: crgo a. incipit effe. Tertio, quando datur primum instans sui non esse, tunc non po telt exponi per incipit, sed per definit, & definit sem per fic exponitur per negationem de præsenti, & positionem de præterito. Exemplum a. in isto instanti non est, & in tempore immediato ante hoc instans fuit: ergo a. definit esse. Quarto, vbi datur primum, & vltimum inftans fui effe, vt in indiu: fibilibus potest exponi per incipit, & definit, & ly incipit exponitur per politionem de prælenti, & negationem de futuro, & hoc fatis patet per philofophum. Exemplum primia in isto instanti est, & immediate ante hoc non fuit : ergo a. incipit elle Exemplum secundi a in isto instanti est, & immediate post hoc non erit: ergo a.desinit esse.

Juinta conclusio, in permanentibus no datur Quinta con vitimum instans sui este, & hoc satis expositi insta. clusio. in isto secundo. Et vt clarius intelligatur, pono o aliquod permanés duret per horam, & tale perma-nens dicatur a. Tunc fic si a habet vltimum instans fui effe, quod eft vltimum inftans vnius horæ, tunc exponitur per politionem de præsenti, & negationem de futuro, fic dicendo a in isto instanti est, & in tempore immediato post hoc instans no erit: ergo definit esfe. Secunda pars est falsa, quia tunc haberet non effe in tempore, & defineret effe in tempore, quod est contra rationem permanentis, quia permanens, quod fimul definit esle, tantum definit esse in instanti. Permanés tamen de potentia Dei, potest habere vitimum instans sui effe. Nam Deus posset conservare lapidem per vnam diem, & per vltimum instans illius diei, & in tempore immediato ad illud inftans poffet eundem lapidem anihilare, & fic haberet vitimum inftans fui effe. &

hoc fatis patet à Doct. quæft. 1 2. quolibetorum. Sexta conclusio est de succession, voi plura co- sexta sontinentur, successiva enim sunt illa, quæ non habent elusio omnes partes fimul, sed vna succedit alteri, ita quòd Alique rovna adueniente, alia definit esse, vt patet de motu, gule de sue-& tempore. Et de istis loquendo dantur aliquæ cessimie. regulæ. Quarum prima eft ista, quòd in successiuis datur primum sui non este. Et pono exemplum de motu, qui duret per horam, & tuncista est vera, motus in vltimo instanti horæ non est, patet, quia motus non est in instanti, & in tempore immediato ad illud instans fuit, & sic definit esse. Secunda regula, in fucceffiuis datur vltimum inftans fui no effe, ideft datur vltimum inftans alicuius temporis in quo non eft, quia motus nunquam eft in inftăti, vt dixi,

#### vt dixi,& in tempore immediato post illud inftans erit, & fic incipit effe motus. Et exponitur incipit per negationem de præsenti, & positionem de futu ro, quia ista est vera, motus in isto instanti non est, & in tempore immediato post hoc instans erit : ergo motus incipit esse. Tertia regula, in successiuis non datur primum instans sui esse, patet, quia tunc motus posset esse in instanti, & tunc ista esset vera, motus in isto instanti est, quod repugnat. f. motum esse in instanti. Quarta regula, in succession datur vltimum instans sui esse. Hoc est en im contra rationem successionum, quòd possint haber elle in aliquo instanti, tantum enim habent elle intempor

Septima coelusso.

Septima conclusio est de indivisibilibus, & inftantaneis, in qua dantur aliquæ regulæ,& non loquor hic de indiuisibilibus, & instantaneis aliquo modo permanentibus, sicut dicimus, quòd puctus in linea permanet, sed tantum loquor de illis, quæ habent esse, & permanentiam per instans, vt funtmutationes, siuè mutatum esse in motu, & instans in tempore, quo intellecto fit ista prima regula instantanea habent primum sui este, patet, quia istaeft veraa. in ifto inftanti eft, & immediate ante illud instans non fuit: ergo a incipit effe, & fic incipit exponitur per politionem de præsenti, & negationem de præterito. Secunda regula est, q instantanea habent vltimum fui effe : nam hæc eft vera. instantaneum est in isto instanti, & immediate post hoc inftans non erit ergo definit effe, & definit exponitur per positionem de præsenti, & negationem de futuro. Tertia regula instantanea, non habent primum inftans sui non esse, patet quia ista est falfa a. inftantaneum in ifto inftanti non eft, & in tempore immediato ante hocinftans fuit. hæcfecunda pars eft falfa : quia inftantaneum habet tantum effe per instans. Quarta regula instantanea non habent vltimum inftans fui non esse, patet, quia ista est falfa a. inftantaneum in isto instanti non est,& in tem pore immediato post hoc instans erit. Hæc eft falfa, cum nullo modo habeat effe in tempore.

Recapitulatio omnium supradicto-THIM.

Breuiter ergo dico, quòd permanentia habent primum inftans sui esse, & primum instans sui non effe, & non habent vltimum inftans fui effe, nec vltimum instans sui non esse. Successiua autem habent primum inftans fui non effe, & vltimum inftas fui non este, sed non habent primum instans sui esfe, nec vltimum instans sui esse. Instantanca verd habent primum inftans fui effe, & vltimum inftans fui effe, fed non habent primum instans sui non effe, nec vltimum instans sui no effe . & sic patet quid dicendum de istis.

Iltis præmissis declaro litteram Docto.respondendo ad argumentum Henrici ibi. Ad aliud argumentum dico, quòd nunc potest deficere, quia ex se habet tantum raptim transire, licet subiectum eius maneat idem. Hic loquitur specialiter de núc çui, quod raptim transit, quia vnum nunc çui immediate fuccedit alteri nunc, ita quod adueniente vno nunc, aliud definit esfe, & hoc est raptim tranfire. Et licet çuiternum maneat, tamen nunc çui in se definit esse, nec aliquod agens corrumpit ipsum, vt patet . Sequitur, & quod nunc temporis defi-ciat, &c. Dicit Doctor, quod nunc temporis eodem modo definit este sicur, & nunc eui, quia sicut nunc qui definit esse in se, ita & nunc temporis. Et addit, quòd l cer nunc temporis deficiat deficiente subiecto immediato. Hoc tamen sibi accidit, subiectum immediatum nunc temporis est mutatio, fine mutatum effe, quod est instantaneum; ficut & motus qui est successions, est subiectum temporis successiui. Dicit ergo Doct. quod licet deficiente

subiecto nunc, puta aliquo mutato esse, deficiat ipsum nunc, hoc tamen non est præcisa causa, quia si ipsum subjectum haberet permanentiam per aliquod tempus, adhuc ip fum nunc definerer effe in. fe. Et cum quæritur illud nunc, à quo corrumpitur. dicit Doctor, quòd à nullo immediate corrum pitur, sed mediate tantum; quia agens producens aliud nunc incompossibile priori, corrumpit illud prius, & fic non primo corrumpit, fed ex confequenti.

Juxítio

Sequitur. Et fi quæras tunc, in quo deficiat istud nunc, aut in se, aut in alio, ficut arguit philosophus quarto physicorum. tex.commen. 90. Dicit Doctor, quod deficere, sine definere potest ex- Definere po poni dupliciter. Vno modo per positionem præ- 1eft expanse sentis, & negationem futuri, & hoc modo debet duplicit er. exponi in indiuisibilibus, & in his quæ habent vlrimum fui effe, & fic exponitur, hoc indivifibile in isto instanti est, & immediate post hoc non erit: ergo definit effe: illa enim indiuifibilia non habent primum fui non effe, quia fic exponerentur per negationem de præsenti, & positionem de preterito, vt supra patuit, & sic talia indivisibilia deficiút cum funt, quia ilta est vera, hoc indiuisibile est in hoc instanti, & immediate post hoc non erit. & sic tale indiuisibile definet effe.

Sequitur. Et si quæras primum sui non este nullum eft, quia si haberent primum sui non esse, vt dixi supra, tunc desinerc exponeretur per negationem præsentis, & positionem præteriti, vt supra patuit-

Sequitur. Sicut nec alicuius habentis vltimum esse, vult dicere Doct quod sicut illa, que habent vltimum sui esse, non habent primum sui non esse, ita indiuisibilia non habent primum sui non esse, quia indiuisibilia habent vltimum sui esse, que omnia supra exposita sunt.

ALIO modo conclusio fustineri posset, licet non ad intentionem ponentis illam positionem principalem. Hac videtur opinio Varronis, qui Hac opi.Var videtur dicere, quòd est eadem existentia angeli ab- ronis. solute sumpta, & vt absolute sumpta nullo modo succedit sibilpsi. Sed si ponitur aliqua successio, hocerit secundum alium, & alium respectum ad causam, supple ista tota existentia angeli sub isto respectu, vt coparatur ad Deum, vt ad causam creantem, & sub alio respectu vt comparatur ad Deum, vt ad caufam conferuantem dicit fibipfi fuccedere, ita quòd fucceffio non eft in aliquo abfoluto nature, sed tantum in alio, & alio respectu, secundum quòd vnus respectus succedit alteri. Et additur, 9 ista via estet facilior ad tenendum successione quam prior, que ponit quantitatem, que est opinio fan- Opin. D Brcti Bonauenturæ, licet esser ex alia parte multum, nauenture. difficile suffinere, quomodo esset hic vera successio ablque omni diffinctione in absoluto quocunque, finè in fundamento, fiuè in termino, fundamétum est existentia angeli, in qua fundatur talis relatio, puta ad Deum creantem, & ad Deum conservantem. & terminus eft ipfe Deus, ad quem terminatur tam relatio creationis, quam confernationis paffiuæ

IBI. Alio modo posset conclusio sustineri, licet non ad intentionem ponentis illam politionem principalem. Hic Doctor dat alium modum fu- Dottor fubftinendi politionem Bonauenturæ quo ad menfurā tilis dat afuccessiuam, & dicit duo. Primum, quod tota exi- lium moda ftentia angeli manet, fccundum quod abfoluta est / «finendi per quatamcunque durationem duret, & vt fic exi- <sup>opinionem</sup> ftentia angeli non mensuratur aliqua mensura fuc-D.Bonauen. ceffiua, cum fit simpliciter indivisibilis. Secundum quòd eadem existentia angeli potest considerari ve habet

#### habet nouum, & nouum respectum ad ipfam caufam, ita quòd ipfa tota existentia, vt confiderata sub vno respectu terminato ad causam creantem succeditfibiipfi, vt fub alio respectu terminato ad causam conferuantem. Et quia in talibus respectibus ponitur fuccellio, cum continue vnus fuccedat alteri ipfa tota existentia angeli, vt sic considerata sub alio, & alio respectu potest mensurari mensura successiua, licet vi absolute sumpta, nulla successiva mensura mensurari possi.

IBI. Sed contra conclusionem dictæ opinionis in fe, suè primo, siuè secundo suftineatur.

Hic Doct. improbathanc politionem fiue primo modo, fiuè fecundo modo fustineatur. primus modus Bonauencuræ eft ilke, quod existentia angeli absolute sumpta mensuratur mensura successiua. Et Doct. arguit contra, probando tantum, quòd non fit necesse mensurari mensura successiua, sed fufficit, quòd menfuretur instanti zui indiuisibili, Aua aut nunc zui ponitur idem cum tali existetia, & lic lequitur, quod sicut existentia actualis manet cadem, quod eriam illud nunc zui maneat idem, aut ponitur aliud, & adhuc fequitur, quòd ficut exiftentia angeli poreit infinities poni in effe, ita videtur, quòd illud idem nunc absolutum possit eodem modo poni in effe, & na conferuari ficut, & existentia angeli conferuatur.

**JI**bi, fi dicatur, **q**uòd fi illud núc ponatur in effe frequenter ponitur in diuersis nunc. Dicit Doct.c. etiam hoc polito, quòd etiam adhuc illud nunc poserit conferuari in alio, & alio nunc, & tunc vel erit procellus in infinitum in iplis nuc, patet, quia quaro deillo alionunc, in quo confernatur primum. nunc, certum eft, o poteft poni frequenter in effe, ergo in diverlis nunc, & quæro de illis aliis, & fic in infinitum, vel erit fatus in hoc primo nunc, o ficut existentia angeli consernarur eadem, ita quodcunque absolutum in angelo potest conservari idem.

Ibi, fimiliter in fequenti quaftione, &c. Hachittera clara eft. Secundum improbatur ibi, fiue fic, fiuc fic, impossibile est enim manentibus fundamento:codem & termino, respectus sibiinaicem succedere posse, & hetera clara eft.

(.A.D. argumenta pro prima opinione. Hic Do-Solauntur ctor videtur foluere rationes Bonaucturz pro opiargumenta nione Hentici.

Bonasien.

hefAd primum dixerat Henricus, gilla actio, qua angelus incepit este diceretur, & creatio, & conferuario: creatio inquantum affiftit primo inftăti temporis, quo accipit elle, & diceretur confernatio, inquantum coaffistit secundo instanti temporis, in quo habet elle, & fic tantum vna actio, & non continua, & hoceft quod dicit in ista littera.

Jibi. Sed præter intentionem Aug. ratio ibi adducta. LBonauenturæ viderur habere difficultatem L quòd aliqua causatione res habeat esse cum vno nunc, & cum alio, quia illud non habetur comple- - teritum, & futurum, fiue fuiffe, & fore proprie, & tiue aliqua causatione, cuius oppositum videtur sta

re posita tali causatione. ¶Respondet Henricus ibi.respondeo ista propofitio eft diftinguenda fecundum compositionem,& diuisionem. ista enim propositio.f.ilud non habetur aliqua caulatione completiue, cuius oppolitum fat stante tali caulatione eft vera in sensu compositionis. Et vt clarius intelligatur, pono exemplum, quod angelus habeat effe, & in primo inflanti, & in fecundo, & in tertio: nam in primo instanti accipit effe caulatione a de qua supra : existentia ergo angehin primoinstanti non habetur completiue ista caufatione in fecundo inftanti, quia in fecundo instanti appositum stat, supplè quia in tali secundo. instanti potuit non este. Si intelligatur in sensu"

6 ....

Prima.

composito, sensus est verus, quiz stante causatione illa non poteft stare non esse ipfius angeli, & fic in tali fensu, quòd sit causatio terminata ad angelum, & quod fimul angelus non fit, implicat. Eftergo vera ista in sensu composito, angelus no haber com pletiue elle causatione aliqua, cuius oppositum stat ftante tali causatione. Sed in sensu diuiso est falsa, & est sensus, quod angelus habet esse in primo insta ti, & tamen potest non esse, quia & talis causatio poteft non effe in fecundo instanti. Sic ergo in fenfu diuiso, hac est falfa, angelus no habet esse completiue causatione, supple a. cuius oppositum star, quia certum eft, quod angelus potest habere este completiue causatione a. & vere potest non esse quia illa causatio potest non stare, & est simile illud non est vere album, cuius oppositum stat contrarie, fi intelligatur in fensu composito, hæc est vera, quia stante nigredine non potest esse album, in senfu verò diuiso est falsa, quia illud quod est nigrum. nunc, poterit perfecte esse album cras. & fic patet responsio. Et quod dicit infra ibi, ita etiam licet. posita sit creatio angeli, potest tamen diuisim hac pofita stare, quangelus non fit, licet non counctim. Sententia huius litteræ est, scilicet quòd in senfu Sententia composito, gstante creatione angeli, angelns non huim litte eft: & hic fenfus eft falfus, & hoc eft quod dicit co- "". iunctimalio modo, quòd habita creatione angeli post ipsam potest non esse, & hic fensus dinis eft verus.

Ibi,& per hoc patet ad fimileargumentu. Hoc argumento probare videtur, quòd creatio non fit conferuatio, quia quando conferuatur angelus potestanihilari, & quando creatur non potest : ergo differunt conservatio, & creatio.

Ibi, respondeo ficut no stant simul, &c. Ad hoc argumentum respondetur , quod conservari , & Qnomodo anihilari in fenfu compositionis non potest este, confernari quia sensus est, quod in codem instanti, quo res ; si anibila-idest conservatur anihiletur, sensus tamen diussus ri. eft verus, & eft fenfus illud, quod conferuarur núc; potest in alio instanti anihilari. Similiter dico de creari, & conservari: non enim eadem res creat tur, & conferuatur in fenfu compositionis; quia fenfus eft, quòd in eodem inftanti, quo res creatur, in eodem etiam conferuatur, & hic fenfus eft falfus, quia creatio dicit respectum esse rei ad nó esse immediate præcedens, conferuatio verò dicit respectum esse rei ad esse ipsius rei creatz in primo instanti, & ad non esse mediate præcedens. Sed in fensu diuisionis potest elle vera, & est fensus, res quæ nunc creatur, postea conservatur, & hoc eft quod dicit.

Ibi, ad fecundum. Nunc respondetur ad fecun- Ad fecundu dum argumentum principale Bonauć. vbi diceba- argumenui. tur de esse aui, si est simplex, & mutabile,occ.

Responsio ad hoc argumentum star, quia præformaliter sunt partes alicuius vere succession, cuius vna pars transit, & alia aduenir, quado ergo aliqua mensura est omninò indiuisibilis, cuiusmodi estæuum angeli secundum Henricum nuncin re, & formaliter non sunt ibi fuisse, & fore, quia fuisse effet vna pars pertranfita, & fore effet pars non pertrasita, & fi dicatur in codem indivisibili est fuisse, & fore, hoc non erit ratione sui, sed quia coaffistit tempori præterito, vel futuro.

Ibi, & cum dicatur in argumento, &c. Dicit. Doct.quod fi fuisse accipiatur formaliter pro eo,o dico fuisse verum est, si verò accipiatur fuisse pro re fignificata, puta pro angelo, de quo dicitur fuisse, dicit no este verum, quia angelus haber illud idem esse, quod prius habuit.

F ¶lbi, Fran Lych.infec.Sent.Scoti.

**4**.I

## Qualtio

Ibi, & fi dicatur ad argumentum, &c. Argumentum fat in hoc.præteritum non poteft no fuiffe, angelus eft præteritus, ergo non poteft no fuisse

9 Respondet negando minorem sic intelligedo, præteritum poteft capi dupliciter. Vno modo for malicer pro hoc, quod dico præteritum. Alio modo pro re, de qua prædicatur præteritum denominatione extrinseca, quia præteritum dicitur prædicari de angelo pro quanto zuu ipsius angeli coassiftit præteruo temporis: negatur ergo, quod angelus in fe, fue quo ad menfuram fibi intrinfecam dicatur præteritus, immo femper idem eft, & immutabilis, & fic patet littera.

Ibi, Et fiarguatur præteritum non poteft non

Que sit faldiationis.

fore.

coaftirisse is a stud non potest non fuisse. Respondeo, quòd est fallacia figuræ dictionis, lacia figura cominutando quando in quid, patet quia non sequitur præteritum no poteft non coaftitife ifti,puta angelo: ergo angelus non poteft non fuisfe, non sequitur quia præteritum, vt præteritum dicit quádo, & angelus dicit quid, & fic commutatur quando in quid .

Ibi, ad confirmationem illius fecundæ rationis de contradictoriis volitis in aternitate. Primò dicit Doct. quòd ficut Deus potest velle angelu creare, & ipfun anihilare, ficut ipfa obiecta cognita, puta angelum creari, & angelu anihilari funt priora, quàm ipli nunc temporis menfurantia : inillo ergo priori oportet quærere, quare non est contradictio orceri, & anihilari, & ex hoc improbat Henricum, vt etiam superius patet, qui dicebat, q hoc impofibile, puta angelum creati, & anihilatit fequitur axalio impollibili, scilicet quod zuum poffit elle fine tempore, & non est inconuenies vnum. imposibile formaliter fequi ex alio imposibili, & fic begando æum posse separari à tempore, noninuenteur ratio ed verificandum, quod aliquid po-teftereari, & anibilari . Sed fi sunm non potest feparari à tempore, tunc possine verificari, quia tunc vult Deus angelum creare pto a. inftanti temporis, coi ausun affiftat, & anihilari pro b.inftanti temporis, cui æuum affistat. Sed supra probatum est con An guam un Henricum, quod æuum poteft feparari a temreffit Sepa- pore, ideo non potettaffignati, quòd itta non con-rari à tem- tradicant proalio, & alio inflantitemporis; cumfint priora tempore. Respondet ergo Doctor ad confirmationem Bonanenturæ ibi.primo guærenda est possibilitas, quomodo velit angelum este, & non effe, supple vt non cotradicant & dicitprimo (ponondo, quod æuumangeli fit menfura inftanianea, & propria ipsius, & dicatur nunc) & Deus potest velle angelum esle, & vult in isto nunc positiue, quia vult ipfum angelum effe, & vult ipfum no elle in ilto nunc negatiue, quia vult ipfum, cu nunc fibi proprio deficere, & ista non contradicunt, sed bene contradiceret, si vellet ipsum esse, & non esse in nune positiue, sieut si dicamus, quòd instans a temporis fit proprium Francisco, & intrinsecum sibi, Deus vult Franciscum elle in isto instanti positiuo, & vult ipsum non este in ipso instanti negative,

> instanti. JEt quod addit ibi, & tunc fi aliud æuiternum. fit, &c. pro clariori intelligentia huius litteræ pono, quòd fit vnus angelus, qui dicatur a habés proprium æuum, & alius angelus, qui dicatur b.habeat este in auo ipsius a. & habeat nou este in tali auo, quia hoc potest este, ponendo, quòd a. durct in çternum, & qaod b. fi dici potest duret per horam: nam in aliquo inftanti habuit effe, & in alio inftanti illius hore habeat non eile : ergo eile & non eile funt in

& non est contradictio, quia cum vult ipsum non.

elle in inftanti negative, vultiplum deficere cum.

eodem nunc zui ipliusa. & in codem nunc pofitiuè, cum illud nunc maneat in æternum. Dicie Doch quòd b.elle,& non elle in zuo ipfius a. fiuè in nunc temporis zui, accidit fibi illud nunc, cum fit menfura extrinfeca iplius effe, & non effe b! ficut etiam de æternitate : nam b. in inftanti æternitatis potest elle, & non elle, & tamen non contradicunt, cum æternitas fit menfura extrinfeca illius, effet tamen contradictio, quòd haberet elle, & non elle in nunc fibi proprio, & pofitiuo.

Ibi, aut fi non ponatur in aliquo zuiterno aliquod nunc aliud ab existentia actuali ipsius angeli. Doctor in ista littera adhuc faluat Deum velle creare angelum, & velle ipfum anihilare, non effe contradictoria, quia fi vult ipfum in cternitate, fed no fecundum romm præfentialitatem ipfius, fed fecua dum aliqua prasentialitatem, & fit a. & velit ipfum anihilare in æternitate fecundum aliam præfentialitatem, & dicatur b. tunc velle creare, & velle anihilare non contradicunt, fed bene effet cotradictio, fi vellet huiufmodi ipfum angelum creare, & anihilare pro cadem fimpliciter prefentialitate eternitatis, & fic pater littera.

Ibi.Ad tertium dico.Hic respondet ad argume Ad tertis tum Bona factum in tertia via, & dicit, 9 coexiste argumetum re infinitis partibus temporis virtualiter, poteft dus pro tertis pliciter intelligi vno modo, 9 de necessitate natu- via Bonas. ra, & ex fua propria ratione coexistat, & tale eff infinitum actualio modo, quo necessario, fed à canfa extrinseca faciente illud coexistere, & tale non est infinitum. primo modo șternitas coexistit.seciido modo plum auum : nam ex quo auiternum, fiué menfuratum ab ipfo zuo habetur effe contingenter, & per confequens ipfum zuum, & in quolibet inftanti poteft non effe: coexistit ergo omnibus partibus temponis: quia illa actio & ipfum cuum continue cockistunt rations agentis extrinfeci.

Ibi. Ad aliud fimile de immenfitate. Dicit, 9 no eft simile, & ratio eft, quisper quod formaliter eft in omni loco, puta angelus effet in omni loco for-maliter, & totum fimul effet in angelo, & fic angelus efferinamenflis, non fic eft de zuo, quia zuum non habet in se formaliter, & torum simul, g coe nistat infinitie partibus temporis, quia illud zuum coexistit alijocalij parti cantum per actionem caufæ extrinfecæ, & hoc eft quod dicit.

Ibi.Contra finitum von poreft coexistere fimul toti infinito, &c. quia Henricus dicit, quòd zuum poteft coexistere infinitis partibus temporis, arguit quòd non, quia xuum eff finitum,& fic non poteft soexistere infinito.

Ibi, respodeo &c. Dicit Doct. o finitum formas liter habes, g femper eadem actione haber, ita g fi+ ne tali non potest coexistere infinito in fuccessione, & pater, quia & Deus actione a.creat Franciscum, & eadem actione, qua Franciscus haber este, ipse Francifcus coexistat infinitis partibus ipis, quia actione diuina potest durare in infinitum: non lequitur ipfum Fraciscum esteinfinitum actu. fic dico de auo angeli, fi verò haberet hoc actione propria, 8cn tillo modo aliunde effet infinitum actu.

Ad aliud de negatione negationis, pater responfio ex supradictis, quia non est inconuenies aliquod finitum in se habero coexistentias infinitas actione diuina, non tamen fimul.

[Ibi, ad quartum conceditur. Nunc respondet Ad quarte ad argumentum quarte vie, concedendo, o vnum pro quarte æuum fuccedit alteri æuo, & existentia æuiterni suc via. cedit fuo opposito, & vnum est post alterum, sed ex hoc non concluditur aliqua fuccessio in aliqua vna exificita aliculus æuiterni, & hoc totum exponatur, ficut prius expositum est.

¶lbi,

Ibi, & per hoc patet ad omnia alia argumenta concedendo, o quamuis vnus angelus habeat effe priús, & alius habeat esse posterius, ita tamen, o ly prius acciperetur per coexiltentiam ad prius in tem pore, & fi tertius angelus coexisteret illis duob' angelis, in ipio tertio angelo effet tantum prius, & po-fterius, comparado idem effe angeli ad prius, & posterius in tempore, non aute effet prius, & posterius in existentia ipsius angeli, & hoceft quod dicit.

Ibi, similiter conceditur. Hec littera stat in hoc, g quamuis in angelo possit esse prius, & posterius Em ex: feitam alterius, & alterius actus fibiinuicem succedentis, ita gexistentia vnius actus potest verè succedere existénæ alterius actus, non th fequitur, p in existeria ipfius angeli in se sit successio prioris, & posterioris, & hoc est quod dicit. Hác tamé litteram aliqualiter expono, cum dicit, o prius est natura angeli, quàm ipfius culpa, ita o ipfa existentia fub innocentia effet cum opposito illius existentize & ex illa secunda existentia sequeretur oppositum. fui, & oppolitum primi. vult dicere, o existentia-angeli sub innocentia effet cum oppolito illius existentiæ.f.culpæ, patet, quia cum innocentia stat non elle culpz: & ita innocétia est cum opposito culpz, supple cum non esse culpæ, quod opponitur esse culpa, & addit, gewilla secunda existentia. s. culpa. fequitur oppolitum fui i.g effe ipfius culpæ immediate lequitur ipfum non effe culpæ. Et addit, g ex ea supple culpa sequitur oppositum primi. s.no este innocentiæ: nam primum, fub quo ponitur angelus est innocentia, & oppositum eius est non inno-centia, & secudum sub quo ponitur angelus est culpa, & oppositum eius eft non culpa, & fic ex illa fecunda existentia.s.culpæ sequitur oppositum sui, o eft non elle culpz, & oppofitum primi, geft no innocentia, que opponitur innocentie, littera fequés clara est víque ad argumenta principalia. NVNC solueda sunt argumenta principalia.

Quibus probatur menfura angeli effe verè fucceffi. uam,&licet magis declinet ad opinionem Bonaue turæ, quòd mensura angelorum fit quantitas successiua eo modo, quo expositú est in corpore quastionis, camen si quis vellet tenere oppositum, respondendo ad argumenta ista, dat modum sustinedi illud.primum argumentum stat in hoc, vnus angelus poteft effe prior alio, & poteft fimul exiftere cum alio : ergo esse ipsius angeli mensuratur mēsura fuccessiua, antecedens pater, quia potuit vnus angelus creari alio non creato, & post potuit alius creari,& fic ille primus coexisteret secundo. confequentia pater, quia existentia angeli, vt est prior exi-stentia alterius angeli, mensuratur aliquo nunc, & vt post est simul mensuratur alio nunc succedente priori, nunc ergo existentia talisangeli mensuratur mensura successiva

Respondet Duct. concedendo antecedens, negando confequentiam, & refpólio stat in hoc, quòd Quemedo quamuis vnus angelus fit prior alio fecundum entivans Ange- tatem, & postea sit simul cum illo alio secundu propriam entitatem, nó tamen illud prius, & illud po-Rerius ponitur aliqua menfura fuccessiua menfuras existentiam ipsius angeli, sed tantú ponitur existentia, quæ vt prius creatur fecundum fuum effe tantū præcedit,& vt eft fimul'cum alio angelo,& per con-fequens pofierior feipfa dicitur tantum pofierior, non secundum aliquam mensuram sibi additam.

> Ibi, præterea angelus potest anihilari circüscripto tempore, & argumentum stat in hoc. Si existétia angeli non menfuratur menfura fuccelliua: ergo contradictoria possunt verificari de codem, patetconsequentia ponendo talem casum, angelus nunc habet effe, & poft anihiletur:quæro tunc effe iplius

angeli, & non effe iphus angeli, aut funt in alio, & in alio nunc çui, & fic erit menfura fucceffiua, aut funt in alio, & alio nunc temporis, & hoc non, quia non ponitur menfurari tempore, aut funt in eodem nunc temporis, vel çui no primo, nec fecundo, quia tunc contradictoria verificarentur de eodem.videlicet, q effe angeli, & non effe iplius verificarentur de angelo, pro eodem nunc, nec est dicendum de nunc çternitatis, quia angelus non menfuratur çter- Angelus no nitate, nec ficut creatur proprie in nunc eternitatis, menfuratur ita non anihilatur proprie in nunc eternitatis: opor fernitate. tet ergo dicere, q in alio nunc eui habeat este, & in alio anthilatur, & fic guum erit menfura fucceffina.

Prima.

Respondet Doct.ibi, ad secundum similiter po test dici, & dat duas resposiones. Prima fi ponatur, quod in existentia angeli sit nunc zui indiuisibile tantum vnum, & differens ab existentia angeli. concedit Doct. q anihilatur in illo nuncnegatiue, non Quid fie autem politiue. Anihilari in nuc negatiue eft limul anibilari deficere cum ipfo nunc, ita quod talis anihilatio no Quid fo mensuratur aliquo nunc positiuo. Angelum verò anihilari in nunc positiue, est ponere aliquod nunc positine. positiuum mensurans illam anihilationem.tenedo ergo, 9 tantum fit vnumnunc in existentia angeli, angelus tahtum anihilaretur in illo nunc negatiue modo præexposito. Secunda responsio est, si ponat nunc eui non differre ab existentia angeli, tunc anihilatur cum æternitate, & eft cum æternitate, ita g quando existit, cum æternitate existit, & quando no existit, cum æternitate no existit. Et hoc cocedamus angelum existere cum æternitate, & anihilari cum eadem, non tamen dicimus existere cu tota præsentialitate æternitatis, & fimiliter anihilari cum tota præsentialitate eiusdem, cum hoc sit impossibile.

¶Tertiò arguitur ibi. Item aliquis angelus poteft effe creatus, & post anihilari, & iterum reparari, &c. argumentum stat in hoc. pono,quòd angelus a.nūc creetur, existentia a. mensuratur hunc zui. Secundò anihiletur, certú eft,quòd nunc menfurans exifentiam illam anihilatur. Tertio reparetur, quzro tunc existentia angeli reparata, menfuratur nuc zui, aut eodem núc, quo mensurabatur existentia prius creata, autalia. si secundo, ergo successio, non primo, quia aliter ita effet aliquod interruptum, ficut non interruptum: fequitur ergo, quòd alio, & alio nunc, & si sic, sequitur, quòd si existentia illius angeli nullo modo effet interrupta, quòd alio, & alio nunc men furaretur.

Respondet Doctor ibi ad vltimum. Dico quòd esse reparati, sequitur non esse anihilati. Pro maiori intelligentia huius litteræ ponit Dod. multa per ordinem. Primdeft non effe angeli creabilis. Secun dò est este ipsius creatum. Tertio est non este sequés ipfum effe creatum, quod non effe eft effe anihilatum. Quarto est ipsum idem esse de nouo creatum, & fic reparatum, & vult Doct. quòd idem effe anihilatum sit illud idem reparatum. Et cum infertur in argumento, ficut prius est non esle angeli creabilis, & posterius est esse creatum ipsius, & post est effe eius anihilatum, & postremò est esse ipsius reparatum. & fic videtur ibi mensura diuisibilis fecudum prius, & postetius: ergo seipsum esseangell creati existeret per totum illud spacium, in quo est anihilatio, & reparatio, videtur quòd illa exiltentia menfuraretur menfura divifibili. Dicit Doct quòd fi effe angeli existeret per illud totum spacium in. existentia ipsius non effet aliqua successio, quia oppolitum succedit alteri, quia no possunt esse simul: nam effe creatum ipfius angeli, fuccedit non effe ipsius, cui opponitur, & esse anihilatum ipsius fuccedit effe creato angeli tanquam oppofito, & esse reparatu angeli, succedit ipsi angelo anihilato, Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. 2 tan-

n•gatine. Anibilari

**-.**) .

Ex; oficio

listera.

# Juxítio

ranquam oppofito, in existentia autem angeli quantumcunque durantis, non ficut ibi huiusmodi opposita sibi inuicem succedentia.

flbi. Contra ergo ita fimul est existentia inter-

rupta cum feipla reparata, ficut non in interrupta. Respondet Doctor concedendo, quòd esset tanta timultas ipfius angeli creati, & reparati, ficut creati, & non reparati, & fi non est tanta simultas, hoc est tantum propter oppositi successionem., quia si non mediaret oppositum esse reparati, & etiain oppolitum ipfius creati, quod eft effe anihilatum, tanta simpliciter esset simultas inter ese creatum, & effe reparatum.

#### Qualtio Secunda, Dist, II.

#### Vtrum in existentia actuali angeli sit aliqua successio formaliter.

Scotus 2. sentent. quest. 2. dist. secunda. D.Bonauentura 2. sent. dist. 2. q. 3. art. 1. Guillermus Vorrillong.2 fent.dift.2.q.2. Egidius Romanus 2 Jent. dift. 2. q. 1. art. 3. Ioan, Bacconitanus. dift. 2. q. 2. art. 2. 4.5. Durandus 2. sent. dist. 2. q. 2. Henricus Gand. quolib. 5.q. 13.

TRVM in angelo actualiter existence necesse fit ponere aliquod mensurans eius existentiam, vel durationem existéux eius, realiter aliud ab ipla exiftentia. Tirulus quæftionis eft ifte, an menfura angeli, quæ à Ronauentura ponitur quantitas abfoluta, & succelliua, & ab Henrico ponitur quantitas absoluta. indivisibilis, que tamen ve supra patuit questio.1. huius dutinctionis realiter dutinguitur ab existentia angeli.

Scorse poopinsones.

IBI. respondeo. Hic Doct. primò recitat duas nit bie duas ppin.videlicet Henr. & Bonaudtura. Et dicit, o prima opinio debuit concedere partem affirmatiuam f.g. euum, quod ponitur menfura angeli, & quantitas successiva debet differre ab existentia angeli, pater, quia exilteria angeli est simpliciter indiuisibilis, epum autem est diuisibile in plura nunc, quorum. ynum succedit alteri, & sic indiusibile non identificatur realiter divisibili, tum etiam, quia existentia àngeli, vielt in primo nunc, actu poiest effe fine fecundo nuc, & per confequens realiter diftinguitur ab illo, & vt fit fub feçundo nunc çui, anihilatur pri mum nunc, & hoc eft quod dicit Doct.ibi fimpliciter in illa existentia fuccedunt fibiinuicem nunç çui ahud, & alind, ergo vtrunque differt ab ipfa exi-stentia angeli, ficu quoddam absolutum secudum illam politionem fanchi Bonauenturæ, quia funt. indiusfibilia de genere quantitatis,

Ibi, similiter aliqui tenentes secundam opinio. in præcedenti quæftio.f. de indiuisibilitare çui. Hig Doct. dicit duo Im opin. Henr. Primum, g. toti existentiæ vnius angeli tantum ponitur vnum núc çui indiuisibile mensurans totam eius existentiam,ita. o eft impossibile in eadem existentia angeli ponere plura nuc fibiinuicem fuccedentia, fed im ponitur vnum menfurans existentia eius pro quantacunque duratione, & definente existentia illius definit illud nunc, & posita illa, ponitur illud idem nunc, vt supra pacuit in 1.q.huius dift. Secundò dicit Em istam opin. o plura nunc mensurantia plures existentias angelorum funt eiusdem rationis, & eiusde speciei, & exillis pluribus nunc poteft componi quantitas difereta, que fir numerus, & menfura cuiternorum, vult dicere ista opin.posito, g sint mille angeli, po-

nuntur mille nunc correspodentia illis, ita g quilibet angelus habet proprium nunc menfurans eius totam existentiam pro quacuque duratione eius,& ex illis mille núc componitur vna quantitas difereta actu includens mille nũc, & talis quantitas discre ta menfurat mille existentias angelorum, non q tota illa quantitas menfuret vnam existetiam angeli, fed fic intelligendo, q vnum nunc, q est pars illus quantitatis discrete mensurat indivisibiliter existetiam vnius angeli, & aliud nunc, o fimiliter eft pars illius quantitatis, mensurat existentiam alterius angeli,& fic de aliis, & fic pater ista positio. Et dicit- De identiilta opi. onunc menfurans existentiam angeli reali- tato reali ter diftinguitur ab ipla existentia, & ex alia parie queda praconcedit, quod est impossibile existentiam angeli supposed.

effe nunc pon existente,& econtra, Ibi, cotra istud arguitur, sicut prius argutum est in q. 5. primæ dif.huus. Hic Doc, arguit cotra iftam opi, lecunda, no improbado realem identitate inter existentia angeli, & ipsum nunc eui. Sed specialiter arguit cotra hoc, odicit illa op.secunda.s. gimpossibile est existentia angeli este fine propria mensura indiuifibili,& econtra, & th existentia angeli, & illa mensura realiter distinguntur. Dicit Doc.q hocvf impossibile ponere aliqua duo omnino inseparabilia, quorum vnum sit in alio, & non este idem rea-Iner, & hoc probat Doct supponendo taméaliqua. Primò, qui a & b.sint adinuicé inseparabilia, quo-

rum vnu eft prius, & aliud eft posterius (g dico pp correlatua, quæ funt adinuicem realiter diftincta, Quemodo fo & th voum no potest elle finealtero, fed hoc est pp voum corre Simultatem naturale illorum) funtidem realiter, fi latini non tn polterius fundetur in fuo priori , vt fupra expo- poffir effe fifui in isto secundo, dist. 1.9.5. contra opin. Ocham. m altero. Secudo præmitto, g. fi a. & b. funt inseparabilia,

&a.eft prius b.& b.fundatur in a.& hoc per intrinfecum ipfiusa. funt fimpliciter idé realiter dixi per intrinfecu, quia fi b ineffet a infeparabiliter. à caufa extrinseca necessario producente b.in 2. non sequeretur realis identitas inter a. & b. vt diffuse exposui dift. 1.9.5. hnius fecundi.

Terus præmitto, pexistentia angeli est simpliciver prior sua mensura indivisibili, patet, quia talis mentura fundatur in ipfa existentia angeli, & estera fundatum in alio est posterius co.

Quarto suppont Doctor, quad fi talis mensura eft mieparabilis ab existentia angeli, quòd hoc eft à caufa intrinseca ipsius existenze, pater, quia ista opinio habet dicere, quòd talis mensura indiuisibilis ex natura rei oritur à caufa intrinseca existentiæ angeli, & per confèquens non inhæret fibi à caufa extrinsecat his præmiss statim patet ratio Doct.quia li existentia angeli, & mensura ipsius sunt ad inuicem infeparabilia , & existentia angeli est prior 2 & ipfa menfura ineft illi à caufa intrinfeca ipfius angeli videtur simpliciter repugnătia, quòd realiter diftinguatur. & fic pater quomodo ista rario Docto. concludit, quæ vi concludat intentum præfupponit omnia supradicta prins'à Doct. dicta in ilto secundo, dift. 1.q. 9, Declaro tamen literam huius ra- Declarerie tionis, cum dicit illud, quod fi effet diftinctum ab hirrere, aliquo, estet posteriuseo naturaliter, necessariò est idem illi, fi incompossibile eft illud aliud esfe fines co, patet ista littera, quia fi b.esfet naturaliter posterius a. & fit incomposfibile a. este fine b.sequitur, p ipfum a. eft ide realiter cum ipfo b. dicit ergo Doctor, o fib. puta menfura indiuifibilis, quod ponitur diftinctu ab a, si naturaliter est posterius ipso a. & fi incompossibile sit ipsum a. puta existentia angeli este fine b. necessario a. erit realiter idem b. & per confequens repugnat dicere, o b, fit naturaliter diftinctu ab a. quod eft posterius ipso a, & quod sit incom-

incompositibile a.effe fine b.& fic patet ista propositio Doct. Sequitur, igitur fi impossibile est esse angelum fine aliquo extrinfeco, offit menfura actuahs existentia, cum illud supple extrinsecum si effet aliud, videlicet ab ipfa existentia angeli effet postetius naturaliter ipfa actuali existentia angeli, lequitur, onon est aliud ab existena eius, supple si ponatur talem existentiam non posse elle fine tali mensu-ra. Sequitur, aut si est aliud supple ipsa mensura, & per consequens posterius poterit actualis existen-, tia angeli ablque contradictione effe fine eo.f.fine talimensura, quæ ponitur çuum, & ita non est neceffarium ponere illud, vult dicere Doct.gifipfamensura est alia ab existentia, sequitur, q talis existetia, cum sit prior, poterit esse fine tali mensura, pater per illam propositionem Doct.in primo, dift.1. q.4.& in fecundo, dift. 12.q.2.& alibi fæpe, abfolutu prius alio, & realiter diffinctum ab illo poteft effe fine illo, & fic existentia angeli poterit esse fine tali mensura, & per consequens non est necesse ponere talem menfuram.

Ibi. Cofirmarur ratio ista, cofirmatio hac probat, gillud, g eft prius, & impoffibile eft effe fine po steriori sit realiter idem cum co, & no est idem realiter potest separari abista. Ista distinctio realis cocluditur ex aliquo istorum trium, quorum duo patent in littera dist-primæ.q. 5. huius secundi, & hic. Primum est actualis separatio aliquorum. Secundu eft possibilis separatio. Tertiu sic declaratur in littera, vel nisi sint talia, quæ sic se habeant ad inuicem, ficut aliqua alia, quoru vnum est separabile ab alio: posito enim, g a.& b.non possint separati ab inuicem, tamen fic.&d.fimiliter fe habeant, ficut a.&b. & fi probatur, g. c. & d. realiter diftinguntur, hoc idem concluditur de a & b. fic arguendo, ficut fe habet rifibile ad homine, ita inhibile ad equu, fed fi probatur, o rifibile diftinguatur ab homine, statim concluditur de inhibili, & ponit exemplum de feptimo metaph.c.de partibus diffinitionis.tex.co-ParabelaSo men.39.vbi fic habetur. Et parabola inquit de anieratis imaio mali, quam consueuit Socrates iunior dicere non rusideft Pla bene fe habet, abducit enim à veritate, & facit fuspicari, quasi contingens sit homine esse sine partibus, ficut fine çre circulum, &c. Videibi tex.cum commento, & vocat Socrat Iuniorem Plat. ex eo; quòd fuit discipulus Socratis. Ex ista littera dicit Doct.in sententia, g si volo probare, o carnes non sint de diffinitione hominis, quauis non poffint ab homine feparari, probabo per fimile, supponendo, q circulus tantum sit in ere, & non possit separari ab ipso, arguédo fic, ficut se habet es respectu circuli, ita caro respectu hominis, sed es non est de diffinition circuli: ergo nec carnes de diffinitione hominis. & dicit Doc. q dato, q esset incompossibilis separatio istoru ab inuicem, puta hominis, & carnis, si tamen ista fic fe habeant ad inuicem ficut aliqua alia,quorum cft possibilis separatio concluditur ista esse diftincta, puta fi ex ratione propria circuli, & triangu-li, carnis, & ligni concluditur circulum fic fe haberead lignum, ficut triägulum ad carnem, & probatur separabilitas ex vna parte, cocluditur distinctio ex alia parte, vt puta fi volo probare, o circulus, & li gnum realiter diftinguatur probabo per fimile fic, ficut se habet triangulus ad carnem, ita circulus ad lignum, fed triangulus poteft feparari à carne, ergo & circulus à ligno, & posito, o circulus non possitfeparari à ligno, se quitur tamé, o realiter distingua-tur à ligno, ex eo o similiter se habet ad lignum, sicut triangulus ad carnem, & talis inseparabilitas no est ex propria ratione, & ab intrinseco, sed ex aliquo extrinseco. His præsuppositis oftendit Doct. principale intentum, videlicer, gifta non ftant fimul, g

Secunda.

existentia angeli, & eius mensura sint inseparabilia, & q realiter diftinguantur, quia si realiter diftingutur erit aliquo tvium modorum precedentium, fed non est aliquo istorum trium modorum. de primo patet, & fimiliter de secundo, quia secundum istam opinionent existentia angeli, & eius mensura, nec actu, nec potetia separantur. de terrio similiter patet, quia non se habent ad inuicem, ficut aliqua diftincta separabilia, quia nihil diftinctum ab alio realiter, fine quo non potest este fine contradiction est prius co, sed vel est posterius co naturaliter , vel finul natura cum eo, istud autem quod ponitur aliud ab angelo fi effet, effet posterius naturaliter, & hoc fatis fupra patuit in isto fecundo, dist.1.q.5.

Ibi, inftatur contra iftud fic. Hic Doctor vult\_ Probatio De probare inseparabilitate ipsius nunc eui ab existen- foris. tia angeli simul, & distinctionem realem ad inuice, primum videlicet inseparabilitatem supponit, vtverum secundum opinionem prius positam. Secudum vero.f.realem diftinctionem. prohat per illud tertium membrum positum supra ex septimo metaph.tex.comm.39.& arguit fic, ficut fe habet nunc temporis ad substantia mobilis, ita nunc qui ad quiternum, sed nunc temporis distinguitur realiter à fubstantia mobilis, ergo & nunc çui realiter diftin, guitur ab existentia çuiterni. Et addit in littera, g tantum fit vnum nunc in toto tempore idem fecudum fubstantiam, & diuer fum fecundum effe, vt pa tet per Arist.4.physic.tex.com.103.fm aliam tranflationem. Ipfius inquit effe in fimul eft idem, quoniam inftans est idem cum fuerit, secundum autem esse diuersificatur, & ibi Commen.tempus inquitest idem illis, quæ sunt in tempore infimul, & caufa in hoc, of tempus eft idem, quoniam inftas, quod est agens tempus est idem in omni motu, cum fue- Tempus es rit demonstratum, sed effe eius diversificatur. f.per idem illis, prioritatem, & posterioritatem, hæcille. Et quo- que funt in modo diversificatur fecundum prins & posterius, tempore. patet vbi supra tex. commé. 104. secundum aliam. translationem. Et inftans inquit mensurat tempus, fecundum of terminat illud per prius, & posterius, & potest dicere, quinftans quodammodo est idem, & quodammodo non, quoniam im peft vnű poft aliud eft diuerfum. & hæc ratio inftantis, fecudum vero q inftans est in aliqua hora est ide.hæcille. Et ibi Commentator, instans inquit, quodammodo est idem, & quodammodo est diversum, & paulo infra, quoniam inftans fecundum quòd accidit eis vt fit idem in rebus diuerfis, vt vnum indiuiduum, quod inuenitur in pluribus locis eft diuersum, vtforté esse in foro aliud est ab ipso esse in domo, &c. Ex his pater, quomodo fit vnum inftans tantum fe- Eft uni incundum substantiam, diuer sum tamen secundum. finns secunesse, idest quod illudinstans secundum substantiam dum substasuam, quod est idem in toto tempore potest confi- tiam diverderari, vt est prius tempore, & vt fic dicitur princi- fum, tamen pium temporis, & illud idem, vt eft finis alicuius secundum temporis, puta vnius horæ fic dicitur terminus il- effe. lius temporis.

Ibi,istam instătiam excludendo. Hic Doct.primo intendit offedere, g nunc temporis fit aliud, & aliud fecundum substantiam, siue q in tempore sit aliud, & aliud inftans fecundum fubstantiam, & hoc intendit oftendere fecundum mentem philosophi. 4.phiyfic.tex.comm.104. Eo (inquit) o fertur, cognoscimus prius, & posterius in motu, secundum. autem q numerabile est prius, & posterius ip sum. nunc est: quare in his, q idem ens nunc est idem est. prius autem & posterius est, quod in motu est, sed in ipfo effe alterum: fecundum enim, gnumerabile prius, & posterius est ipsum núc, hæc ille. Et Cométator vbi fupra, comm. 104. sic dicit translatum, quod

Digitized by Google

Fran.Lych.in fec.Sent.Scott. F 3

tonis.

quod habet motum eft caufa ineffe inftăti, o fupple

Distin.

### F Quemede inflas agit tempus, quemamodum tempus lequitur "" fe- motum. f.quia motus eft caufa eius, quia eft fubie-

Träslatum tienem.

morus futu ri, 👉 finis preseriti.

um me- Aum illius, quemadmodum magnitudo est causa motus.quoniam eft subiectum motus, & parum infra, ex cognitione traslati fupple localiter moti prio ris, & posterioris cognoscitur prius & posterius inmotu, & per hoc, g translatum prius, & posterius eft numeratum erit instans numeratu, & esse tranflati est causa inesse instantis, & mutatio eius. f. translati est causa in numeratione istus. f.instatis. Et parum infra, & iam poluimus, o translatum est vnum eft vaum /e- fecundum fubiectum, & plura fecudum diffinitiocundum /n- nem fupple, vt confideratur fecundum prius, & po biedum, & fterius in ipfo; ita etiam debet effein inflanti, quoplura fecun niam fecundum, geft in vno fubiecto femper eft dum defini- idem quoniam infum eft prius.& posterius in moidem, quoniam iplum eft prius, & posterius in motu.i.quoniam inftans prius, & pofterius in motu eft idem, quia translatum eft idem, & eft numeratum, quia translatum numeratur. Hac ille. Dicit ergo Doct. fupponedo, q nunc temporis fequatur illud, quod fertur per hoc, quia eo quod tertur, cogno-fcimus prius, & posterius in motu, & ipso nuc cognoscimus prius, & posterius in tempore, vult dicere, gad cognoscendum prius, & posterius in motu requiritur alia, & alia mutatio, fiue aliud, & aliud mutatum elle, quæ lemper fiunt in instanti : nam. per aliud, & aliud mutatum effeipfius mobilis cognoscitur prius, & posterius in motu, & hoc pater, quia fi lapis actu existat, & immobiliter nó cognoscitur in eo, neque prius, neque posterius, sed cum lapis incipit moueri in tempore, vt eft fub tali mu-Mutatio of tatione in aliquo inftanti acquirit mutationem,qua principium habet mutatum effe, que mutatio est principium. motus futuri, & finis præteriti, & moueatur primo per spacium vnius horæ, tunc terminus illius motus eft mutatum effe, & fic per aliud, & aliud mutatum effe cognoscitur in ipso prius, & posterius in-motu: ita oper aliud, & aliud mutatum effe cognoscitur prius, & posterius in moru: fimiliter dico de tempore : nam q in tempore fit prius, & posterius non cognoscitur, nifi per aliud, & aliud initas: quia instans, quod est principium temporis est prius, & instans, quod terminat tempus est posterius, & sic alud initans est principium temporis sequentis, & fic prius, & aliud inftans fequens, & terminans illud tempus eft posterius; & fic fucceffiue, ex iftis ergo inftantibus cognoscitur prius, & posterius in tempore,& y vna pars temporis est prior alia. Cum ergo ipfum inftans temporis fequatur illud, quod fertur. Lipfum mobile, puta lapidem, non absolute, sed vt eft sub mutatione, fiue fub mutato effe, quod mutatum esse mensuratur instanti temporis, sicut & motus mésuratur tempore, & vitra cum lapis per motum, quo mouetur habeat aliud, & aliud mutatum elle, sequitur, o tempus mensurans ipsum motum habebit aliud, & aliud instans, cum instans in tepore sequatur mutatum esse, scut ergo in motu sunt plu ra mutata effe, ita & in tempore menfurante motu erunt plura inftantia secundum substantiam mésurantia ipfa mutata effe,& fic patet ratio Doct.

Ibi. Similiter philosophus in tertia proprietate de nunc, hic Doct. intendit idem probare per philosophum 4.phylic.tex commé.105. Manifestum eft, inquit, q nisitempus sit ipsum nunc non erit, vtique siguidem ipsum nunc non erit, tempus non erit, fimul enim funt ficut id quod fert, & loci mutatio, fic numerus qui est eius, quod fertur, & qui est loci mutationis, tempus quidem enim est loci mutationis numerus, ideft mensura, ipsum autem nunc eft, ficut quod fertur, & vnitas eft numeri, & cotinuum autem tempus est ipsi nunc, & dividitur

# Juxítio

fecundum iplum nuc, vide ibi Commé. & per hunc tex. vult concludere Doct. effe diuería infrantia fecundum fubstantiam in ipso tempore, & arguitur fic, ficut fe habet motus ad mutatum effe, fiuè ad mobile fub mutatione, ita tempus ad nunc, fiue ad inftans: cum ergo tempus fit numerus. & menfura ipfius motus, ita & inftans temporis erit numerus, fiue menfura ipfius mutati effe, patet confequentia auctoritate philosophi vbi supra, quia ex quo dicimus, o tempus non est fine nunc, nec e contra: quia Tempus +8 motus non eft fine mobili, fiue mutato effe, ficut. qª fine nanc ergo cempus dependet à motu, ita & nunc tempo- quia motus ris à mutato effe: nam prius, & posterius in rempo- non off fice re caufatur à priori, & posteriori in motu, vt patet mebili. 4.phylic. tex.comm.104. cum ergo mobile fit alterum', & alterum in toto motu, fupple fecundum. aliud, & aliud mutatum effe: ergo & nunc temporis fibi correspondens eritaliud, & alind.

Ibi. Præterea quomodo posset ipsum nuncindiuisibile fluere. Hic Doct. probat eandem conclufionem per argumentum ducens ad impossibile, quia fi in toto tempore effet tantum vnum nunc fecundum fubstantiam, diuersum autem fecundum. effe totum illud tempus effet copolitum ex indiuifibilibus, quod eft contra intentionem philosophi. tex.com.88.& o hoc lequatur. Probat, quia ex quo ipfum nunc, fiue inftans fluxu fuo fecundum aliud, & aliud effe. ( prius, & posterius efficit tempus, tunc totum illud tempus, geft compositum ex alio, & alto effe ipfius nuc effet compolitum ex indiuifibilibus, pater, quia illa effe effent in diuisibilia: na prin Principium cipium temporis eft indiuifibile, & fimilitet termi- temporis eff nus, vr fupra patuit, & probat Doct. in fimili, geffet indinsfibile. compositum ex indiuisibilibus auctoritate philofophi.6.phyfic.tex.commen 88 de indiuifibili, qui ficait, quare non contingit impartibile moueri, noque omnino mutari, hæc ille. Et rationem affignat, quia tune motus eius componeretur ex indiuifibilibus, vt dicit in illo tex. & quod componeretur ex indiuifibilibus, probat vbi fupra tex.com.89. Am- Nullau in plius autem ex his manifestum est, cum neque pun- dinifibile co ctum, neque aliud indivisibile, nullum conneit mo ringie moueri, omne enim o mouetur impossibile prius ma- neri. ius moueri iplius, quàm aut equale, aut minus: fi igitur hoc manifeltum eft, o & puctum minus, aut çquale mouebitur primum, quoniam auté indiuifibile est imposfibile est minus moueri prius, çquale ergo ipfi, quare crit linea ex punctis. Si autem. hoc impossibile eft,& moueri indiuisibile impossibile eft, hæcille, vt clarius intelligatur ifta littera, pono, quòd indivisibile dicatur a. & moueatur super aliquod spacium, quod dicatur b. certű eft, ga, quando incipit moueri, aut pertranfit totum (pacium, quod eft falfum, aut minus spacium, aut maius, aut çquale, patet, quòd non est dandum, nifi equale, cum ergo a fit indiuisibile & spaciu, quod pertrafit prius erit indiuisibile. & sic motus pfius a. erit compositus ex indiuisibilibus, & similiter spacium quod pertransit.

Ibi. Ad hoc etiam funt duz rationes philofophi, quarum vna est talis, &c. per quam deducit ad impossibile : quia si tantum esset vnum instans in toto tempore, tuncomnia, quæ menfuranturillo tempore effent præfentia, patet, quia illa dicuntur effe fimul, quæ funt in eodem indiuifibili, patet quarto phylicorum. tex.commen.92. Amplius inquit, si simul esse fecundum tempus, & neque prius, neque posterius in codem esse, & ipso nunc est, & fi qua prius, aut posterius in ipso nunc sunt simul erunt, quæin millesimo fuerunt anno cum his qua funt hodie, hac ille. Vnde Commentator ibi, commento 92. fic ait illa, quæ funt infimul funt

funt in eodem instanti, & sua conuertens, illa. quæ sunt in eodem instanti sunt simul, hanc propolitionem, scilicer quod idem instans est omnium entium, de quibus dicimus quædam effeante, & quædam elle polt, sequitur vbi illud, quod fuit tráfacto millesimo, & illud, quod est hodie sunt insimul, quod est inopinabile, & fyllogifinus cathegoricus concludens inconueniens in hoc fermone componitur, sic in prima figura omnes res inue-niuntur in eodem instanti, comnia sunt simul, ergo omnia quz funt fimul, quod eft impossibile, hacille

Ibi. Alia ratio eft, quia cuiuslibet continui funt duo termini diffincti, vt ista ratio clarius intelligatur : suppono, quòd cuiuslibet continui sunt duo termini, scilicet terminus à quo, & terminus ad Duo pantis quem: nam in linea funt duo puncta, quæ funt terfunt termi- mini linea, in motu verò, puta vnius hora funtduo mutata este, & in tempore, puta vnius horæ funt duo instantia, quorum vnum est principium. illius temporis, & aliud finis, siue terminus. Secundo suppono, quod terminus continui per se, ideft ex fua ratione formali terminat continuum. Istis suppositis, accipio tempus vnius horæ certum eft, quòd principium illius temporis est aliquod inftans, & similiter terminus illius est aliquod instans, sed impossibile est, quòd vnum instans respe-Au vnius horæ fit principium, & terminus illius, vt patet intuenti, ergo eritaliud, & aliud inftans. Et dicit Doctor in ista littera, quòd fi ipfum nunc fit tantum ipfa substantia mobilis non est contendere, nisi de verbis, quia prius factum fuir argumentum. Ibi inftatur contra istud sic, quia nunc fecundum fubftantiam fe habet ad fubftantiam mo bilis, &c. vbi fut fic argumentatum, ficut fe haber nunc temporis ad fubstantiam mobilis, itanunc quiad ipsum quiternum, modo dicit Dock. Si tu concedis, quòd nunc temporis sit ipía substatia mobilis, tunc contentio ista est tantum in verbis, & non in re, quia in re magis ex hoc probatur intentum, scilicet quod núc çui sit simpliciter idem **eum çuiterno** 

¶Ibi. Et fi dicas, q terminat fecundum diuerfa. effe, ideft quod ipfum inftans temporis, fecundum. quod est prius, & incipit fluere est principium-temporis, puta vnius horæ, & secundum quod eft posterius, vel finis illius horæ dicitur terminus. Ibi. Contra, hic Doctor improbathanc reprobat have sponsionem, & dicitista duo esse acciduntipsi inresponsione. fanti, patet, quia cum illud inftans dicitur prius non eft fub effe posterioris, & fimiliter cum eft fub effe posterioris non eft fub effe prioris: & fic huiufmodi prius, & posterius accidunt fibi. Dicere ergo, q eft principium fub illa ratione, qua eft prius, & incipit fluere, & finis, fiue terminus fub illa ratione, qua posterius, ergo no terminat per se, quod eft falfum, quia omne indiuisibile de genere quantitatis, vel per se terminat quan: itatem, vel est pars alicuius discreti.

JIbi. Præterea ista esse quæro, cuius generis sunt. Et ratio ifta clara eft: nam fi ifta effe fint indiuifibilia de genere quantitatis, ergo sufficiunt ad terminandum proprium continuum absque illo nunc, secundum substantiam, quod est inconueniens, puta quòd illa ratio, qua nunc dicitur posterius, fitterminus ipfius continui : nam illa ratio, qua dicitur posterius non est ex natura rei, & sicaliquid, o non est ex na ura rei esser per se terminus alicuius cotinui habentis verum esse natura rei. Si autens illa effe fint alterius generis, puta qualitatis fequitur inconueniens, videlicet, o qualitas erit per se ratio terminandi continuum in genere quantitatis.

÷ ...

Ibi. Et præterea quomodo non mutaretur ipfum nunc fecundum fubstantiam, fi mutatur fecun dum diuersa esse, & tunc oportet eius, & suoru esse quærere menfuram,& fic in infinitum, vult dicere Doct of fi iplum nunc fit fub alio, & alio effe: ergo tunc mutatur, fed cuicunque mutato este correspodet nunc temporis pro mensura, & tunc quero de illo nunc correspondente, aur potest esse aliud, & aliud fecundum fubstantiam, fecundu g correspon det alij, & alij mutato esse, & tunc habetur intentu, aut eft tantum aliud, & aliud secudum diuersa este, quibus correspondet alij, & alij mutato esfe, ergo ipfum nunc, vt fub alio, & alio effe mutatur, & fic erit processus in infinitum.

Secunda.

Ibi.Præterea aut istud nunc secundum substantham idem eft in quoliber mobili, aut præcise in. vno, non primo, quia tunc idem accidens numero effet in plutibus subiectis: non secundo, patet, quia tune non mensuraret aliud mobile, vt actu est sub aliqua mutatione, fiue fub aliquo mutato esse. Et. ista littera potest sic exponi, ponendo casum, scili- Expositio lie cet quod mobile a moueatur per horam, in quo tera motu sunt centum mutata esse, ita quòd mobile a. potest dici aliud, & aliud mobile pro quato est sub alio, & alio mutato esfe, hoc casu posito, quero aut nunc temporis est totum simul in centum mutatis este, ergoidem accidens erit fimul in pluribus subiectis, patet, quia inftans temporis subiectatur in mutato effe, ficut & ipfum tempus immediate fubiectatur in motu, aut idem nunc numero est tantum in vno mutato effe, ergo tantum vnum mutatum effe men furatur nunc temporis, & non alia. mutata esse, quod est impossible. Et ex his patet-improbatio illius, quod tantum sit vnum nunc secundum substantiam in toto tempore

Ibi. Ad philosophum dico, dicit Doct. respon- Quemede dendo ad illud philosophi 4. physic. text.com. 103. st idem näc (videlicet 9 in toto tempore fit tantum vnum nuc secundum secundum substantiam differens secundum esse) 9 substantiam philosophus intelligit de quocuque nunc, squia da-diner sum to quocunque nuncillud em suam substantiam est fecundum fimpliciter idem, ita gin substantia illius nuc nulla elle. est diuersitas ex natura rei, dici ur diuersum em esse pro quanto aliter, & aliter confideratur:quia vt có-fideratur fub illa ratione, qua est principium futuri temporis, & vt eft finis præteriti dicitur elle differes Im effe. Et si dicatur, p datur aliquod nunc, quod est principium alicuius temporis, & non finis alterius, ficut expositum est supra, o quando mobile mouetur prius incipit esfe sub mutato esse, cui correspondet proprium nunc, & tale mutatum esse, licet fit principiu motus, non th eft finis alterius. Et similiter postet dici, g datur aliquod nunc, g tatum eft finis præteriti temporis, & nullo modo principium alterius, patet, quia finis alicuius motus, fiuè terminus eft aliquod mutatum effe, cui correspondet proprium nune mensurans tale mutatum esse. Respondeo breuiter, o ficut omne moueri præce-dit mutatum esse in infinitum, & e conuerso. somne niutatum elle præcedit moueri in infinitum, vt patet 6.phyli.tex.comm.52. Sic omne tempus præcedit nunc, & omne nunc præcedit tempus, ita o ficut non potest dari aliqua prima pars temporis, antequam non fitalia, necaliquod nunc tpis ante, g non fit aliud, ita non potest dari aliqua pars temporis, quam non præcedat aliquod núc, nec poteft affignari aliquod nunc, quod non præcedat aliqua pars temporis, & fic fequitur, & dato quocunque, nuc illud erit principium alicuius partis temporis, & finis alterius. Idem dico de nunc menfurate mutatum esle, quod est terminus alicuius temporis. Sed de hoc infra patebit præfenti diftinctione

Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. F 4 **JIbi** 

Digitized by Google

ni linea.

Scotm im-

Libri -Diftin. -JIbi, & ad hoc declarandum. Hic Doctor inrendit declarate per simile ad mobile, quomodo idem nunc humero dicatur idem secundum subftantiam, & diuerfum fecundum effe, & fententia huius litteræstat in hoc, scilicet quòd mobile potest dupliciter considerari. Primo in se, & absolute, & non vt eft fub aliquo motu, vel mutatione. Secundo vt eft fub motu, vel mutatione.primo mo do non menfuratur tempore, nec nunc temporis, patet, quia tempus est primò mensura motus, & nnnc tempus eft menfura mutati effe, & fi aliquando dicitur menfura alicuius mobilis, ex hoc folo di citur menfura pro guato iplum mobile est sub motu, vel mutatione, & vt fic substantia mobilis mensuratur tempore tantum per accidens. Et si quæratur, qua ergo menfura menfuratur fubitantia mobills, vt præcedit motum, & mutationem, dico, g mensuratur çuo, vt infra patebit præsenti quæstione. Secundo modo vt mobile eft fub motu, vel mutatione, & tunc confiderando ipfum, vt eft fub vna mutatione, fiue fub vno mutato effe erit idem fecundum substantiam, & diuersum secundum esse, patet, quia vna mutatio numero, fitte vnum mutatum effe, est tantum vnum, & idem secundum substantiam, veverò est principium vnius partis motus pura futuræ, & finis alterius, scilicet præteritæ dicitur diuersum secundum esse, quia secundum aliam, & aliam rationem dicitur principium, & finis, yt supra exposuj, pariformiter dicendum est de. quocunque nunc temporis, SExpono tamen aliqualiter istam litteram ibi no

Expofitio iit tere .

quidem mobile, vt absolute præcedit mutationem, quia hoc modo nunc non est mensura eius, no debet intelligi, quod mobile prius fiat fub mutatione, quàm sub motu, quia data quacunque mutatione aliqua pars motus præcedit, & econtra data quaçuque parte motus aliqua mutatio præcedit, ve fupra diri, fequitur, fed mobile, yt eft fub vna mutatione eft idem secundum substantiam, cum dicit Doctor de mobili sub vna mutatione, non debemus intelligere, quod præcise fit fub yna mutatione, quia impoffibil: eft mobile moueri, quin fir fub infinitis mutationibus, pater, quia dato quocunque motu ille eft diuisibilis in infinitas partes motus, loquende de diuisione secundum proportionem, & data quacinque parte morus illa erit inter duo mutata. effe, quorum vnum est principium illius partis, & Quomodo aliud finis eiufdem, debet ergo fic intelligi Doctor, fit intellige. quòd quando mobile incipit moueri, confideratur dus Doctor . subaliqua vna mutatione, quæ est principiù vnius partis motus, & finis alterius, & fic talis mutatio fecundum fe couliderata erit tantum vna fecudum fubftantiam, vt verò confideratur fub alia, & alia. ratione, qua dicitur principium, & finis dicitur diuerfa fecundum effe, ideft dicitur alia, & alia fecundum aliam, & aliam rationem. Sequitur ibi, & fecnndum hoc dicitur alibi, & alibi elle, non quidem actu, fed in illo vbi medio inter extrema, dicit Doctor, quòd quado aliquod mobile localiter monetur actu eft in vno vbi medio, & fub excremis non actu, exempli gratia, fi a. mouetur super aliquas magnitudine in quocunque instanti semper est inalio, & in alio vbi, & quando actu cít in aliquo vbi præsenti illud, vbi præsens dicitur medium inter duo extrema, quæ extrema funt vbi præteritum, & vbi futurum, & fic illud vbi medium dicitur principium vbi futuri, & finis vbi præteriti, pro quanto ergo vnum mobile eft in aliquo vbi medio, dicitur alibi, & alibi ese: quia vt eft in tali vbi medio est inter extrema inquantum illud vbi medium terminat motum secundum prius vbi, & inchoat fecundum posterius vbi, & rationem assignate:

### Quastio

quia mutari estaliquid veriusque extremi, vt patet Quid fit mu per philosophum sexto physicorum . tex. com. 32. tari vbi fic ait fecundum aliam translationem. Sequitur necessario, st transmutatum secundum quandam partem fit in hoc, & fecundum alia fit in hoc, quoniam impossibile est, vt in vtroque sit, aut ve fit in neutro, & intelligo per hoc, quòd dico in quo transmutatur primum in transmutatione, verbi gratia, ex albo in palidum no in nigrum, quoniam non eft neceffarium vt transmutatum sit, aut in hoc extremo, aut in hoc, ergo manifestum est, quòd illud, quod transinutatur est diuisibile. Et ibi vide Commentatore diffuse exponetem, vult ergo Philosophus, quòd quamuisaliquid sitin vno medio; tamen illud eft aliud fecundum vtrunque extremu, vt puta quando mobile localiter mouetur, & actu fit in aliquo medio, puta in aliqua mutatione, quæ eft finis motus præteriti, & principium futuri, illud mobile cstaliud secundum vtrunque extremum, quia vt fic sub alia, & alia ratione confideratur.

9 Ibi. Sed quomodo ex hoc soluatur illa quæftio philosophi, quam mouet quarto physicorum. tex.comment.go. vbi quærit, an idem nunc secundum substantiam maneat in toto rempore, vel no, vbi ficait. Amplius autem ipsum nunc, quod videtur determinare præteritum,& futurum, vtrum vnum, & idem semper permanet, aut aliud, & aliud non facile est scire, siquidem semper alterum, & alterum est, &c.

"Ibi. Dico, quòd sicu: quæstionem illam, virū tempus fit nunquam, foluit expresse, quæ habetur quarto phylicorum, tex.commen.87. Conueniens inquit est aliquid de tempore, primum autem bene se haber opponere de ipso, & per extraneas rationes. Vtrum fit eorum, quæ funt & tex.com.88. quòd igitut inquit, omnino non fit, aut vix, & obfcure, ex hoc aliquis concipiet, &c. Dicit Doctor, Opinio Doquod hanc quastionem non foluit expresse, sed ali- toris. qua dicit, ex quibus poteft colligi eius folutio, itau & in ifto, videlicet, an in toto tempore fit tantum vnum nunc secundum substantiam, diuersum verò fecudum este. & ostendit Doct.quomodo fitaliud, &alind nunc fecundum fubstantiam per comparationem ad mobile existens sub motu, vel mutatione, & vult dicere Doct. quod ficut idem mobile, Idem mobifue idem mutatum effe eft vnum, & idem fecundu le, fine idem fubitantiain, fed diuerfum fecundum aliam, & aha mut aiŭ effe comparationem: quia vt comparatur ad partem. e? vnum. O prateritam motus dicitur finis, vt verò compara-tur ad partem futuram dicitur principium, fic pari-formiter, dicendum est de nunc temporis, quòd merfism fe-dato quocunque punc esit idem fecundum fubliz. dato quocunque nunc erit idem fecundum substa- cundum atiam, fed diverfum fecundum aliam, & aliam com- 114m, 0 4parationem, w fupra exposui. Et tamen in illo to- liam cointa to tempore funt plura nunc alia, & alia fecundum, rationem. fubitantiam, ficut & in aliquo motu funt plura mu tata effe feaundum fubstantian, vt fupra patuit. Et hoc patet etiam per litterain sequentem, cum dicit, & non est tanta identitas instantis in toto rempores quanta est vnius instantis respectu substantie mobilis, igitur inftans in toto tempore est aliud, & aliud fecundum substantiam, vult dicere Doctor; quòd accipiendo inftantia in aliquo tempore, puta vinus horæin quo mouetur a quod inftans accipitur in. confuso, non dicit tantam identitatem, quantam. dicit vnum inftans mensurans tantum vnam mutationem, patet, quia instans in toto illo tempore includit plura, & plura inftantia, inftans autem vnum respectu substantiæ mobili, idest mensurans vnam. mutationem, per quam mobile tantum habet vnű mutatum effe, eft tantum voum numero. Ex his arguo fic, quecunque funt vnu numero fecundam fubstan-

substantiam, dicupt eandem identitatem, sed inflas temporis confuse acceptum, & vnum inftans numero, non dicunt eadem identitatem, ergo no funt Nora, & be- vnum numero fecundum fubstantiam. Aduerte ramen, quòd Doctor præsupponit pluralitatem. instantium in toto tempore, vt supra probatur, sic quòd in toto tempore possi accipi instas in confufo, quod vere est commune pluribus instantibus.

IEA etiam aduertendum pro iunioribus, 9 cum dicitur instans idem secundum substantiam dinerfum fecundum effe accipitur ibi fecundum fubitantiam, ytablolute in se consideratur, & accipitur secundum effe, vt dicit aliam, & aliam comparationem, ficut dicimus, quòd mobile poteft confiderari fecundum fubstantiam, fupple in fe, vt in fe absolute confideratur, & secundum effe, secundu quod confideratur secundum aliam, & aliam comparationem, vt cum fit sub alia, & alia parte motus, vel fub alia, & alia mutation

Ibi, dico tunc ad instantiam. Nunc Doctor responder ad instantiam superius factam, in qua probabitur, quòd sicut instans mensurans substantiam mobilis realiter diftinguitur ab ipfa: ita, & nūc çui realiter diffinguitur ab ipfo euiterno,& dicit,quod fi aliquod nunc, fimiliter fe habeat ad fubstantiam mobilis, sicut núc eui se habet ad euiternum, quod est idem realiter substantiæ mobilis. Et addit Doc. quòd tale nunc mensurans substantiam mobilis no erit aliud, & aliud, fed tantum vnum, & erit indiuisibile non degenere quantitatis, quia si estet de genere quantitatis effet realiter diftinctum à substatia mobilis, vt alias pertractabitur. Et aduerte, g cum dicit Doct.nunc mensurare substantiam mobilis non accipitur hic fubstantia mobilis pro mytatione, fiue pro mutato effe, vt fupra dixi, nec proprie yr eft sub mutatione, sed accipitur substantia. mobilis pro substantia in se considerata, sine actu fit sub motu, vel quiete, quia vt ipsa consideratur, sub motu faltem per accidens mésuratur tempore, vt verò confideratur sub mutatione per accidens Deffor ma- menfuratur instanti temporis. Doctor tamen magis declinat gis viderar declinare, quòd quælibet fubftantia, vel ad opinione menfuretur quo dicente quantitatem fuccessiuam.

D.Bonanen tenendo politionem Bonauen, vel dicente tantum. nunç indiuisibile secundum positionem Henri. & hoc infra patebit. Et addit Doctor in littera, quod fifingatur tale inftans menfurans fubitantiam mobilis portinere ad genus quantitatis tale inftans nonest in actuali existentia angeli, & hocintendo, quòd menfura existentiæ angeli fir tantum ynum nuc indiuisibile, & realiter idem existentie angeli, vr supra patuit. Si verò teneretur positio Bonauenturæ ta-lia instantia fibi ad inuicem succedentia essent de genere quantitatis, vt supra patuit prælenti diftinc. qualt, prima.

(Ibi. Sed contra istud arguitur fic. Hic Dock. intendit probare, quòd fubitantiæ mobilis correspodeat tantum nunc secundum substantiam, & illud nuc erit realiter distinctum à substantia mobilis, & probat, quod taie nunc fie menfuta propria fubstantia mobilis, quia substantia mobilis, vel co. fideratur fub medio mutationum, idelt inter terminos mutationum, & fic correspondent fibi diverfanūc fecudum effe, paret, quia vt eft fub alia, & alia mutatione, fiue sub alio, & alio mutato esfe mensuratur alio, & alio nunc temporis, quia proprie mu tatio méluratur nunc temporis. Er cum dicir, vt eft fub vno medio mutationu, fic debet intelligi, quia mutatio est inter duos motus, quia est finis motus præteriti, & principium motus futuri, vt fupra exposui, qui motus dicuntur termini talis mutationis, videlicet terminus à quo, & terminus ad quem:

nam cum mobile fit fub aliquo mutato effe trenfit, à motu præterito ad motum futurum, vt ergo mo, bile actu est sub aliqua transinutatione, tunc est in. medio inter terminos talis mutationis, vel confideratur mobile, vt eft fub terminis mutationum, puta sub distinctis partibus motus, quæ sunt termini mutationis, quia pars precedens mutationem dicitur terminus à quo, & pars 'equens dicitur termi-nus ad quem, tunc tale mobile mensuratur tempore, patet, quia motus sub quo consideratur tempore mensuratur. Aduerte tamen, quod vt est sub mutatione mensuratur instanti temporis, non ratione sui, sed ratione mutationis, & vt est sub motu, dicitur menfurari tempore tantum ratione motus, qui per se mensuratur tempore, vel cosideratur ip-sum mobile, vt est prius motu, & mutatione, posfibile tamen recipere ipfa, tunc menfuratur al qua. propria mensura alia à supradictis, & illa videtur effe instans, fiue nunc secundum substantiam, idest nunc absolute in se consideratum, & hoc patet, quia vt tunc menfurat mutationem, quæ ponitur mediu inter terminos videtur effe aliud, & aliud tantum. fecundum esse, quia sicut talis mutatio est finis motus præteriti, & principium motus futuri, ita & nunc mensurans talem mutationem eft finis temporis præteriti, & principium temporis futuri, & fic erit aliud, & aliud fecundum effe : ergo vr menlurat lubitantiam mobilis in le, & absolute confideratam crit tantum idem nunc fecundum substantiam, sue illud nunc perrineat ad genus quautatis, fiue non. Hiis declaratis formatur fic ratio, ficut. fe habet nuc mensurans mutationen ad ipfam mu tationem, & tempus menfurans motum ad ipfum. motum; ita fehabet nunc melurans fubstautia mor bilisin lead ipfam fubstantiam; ergo ficut nuc realiter diffinguitur à mutatione, & tempus à motuita & nunc menfurans fubitantiam mobilis in fe realiter diftinguitur.

Ibi, respondeo, si oporter tempus differre à mo tu, & per consequens instans à mutatione, &c. Doctor dubitatiue loquitur, an tempus realiter diffe-. An tempu rat à motu, & instans à inutatione, quia in ista ma-realiter diteria funt diuersæ opi, videtur tamen probabiliter. finguatur dici per rationem Doct quod realiter diftinguan- a motu. tur, quæratio est satis clara in littera. Et addit Do ctor, quòd polito, quòd tempus realiter diftinguatur à motu, & inftans à mutatione, non est simile de nunç mensurante substantiam mobilis in se, quia illud poterit elle idem realiter, & boc eit quod intendit in ista littera, quam tamen propter iuniores declaro de particula in particulam, quod dicit ibi de partibus eus dem quantitatis, proportionis. Con Conrinuum tinuum enim poteft diuidi lemper in partes ciulde por ft dubliproportionis, vel in partes einschem quantitatis, cu citer dinidiuiditur in partes eiusdem proportions, semper di. diuiditur per medietates, puta quanutas pedalis di-uiditur in duas partes equales, se illa medietas diuis ditur in partes, equales, & illa alta medietas in partes equales, & fic in infinitum, quia data quacuque parte femper est diussibilis in duas medietates, & fic continuum est diuisibile in infinitas partes, semper loquendo de partibus ciuídem proportionis, quia Differentia ficut aliquod continuum est in proportione dupla inter partes ad quamlibet medietatem seorium fumpta, ita & einfdem pro illa medietas, vt diuiditur in duas partes equales eft portionis. O in proportione dupla ad vnam medietatem, & fic eiufdem\_ in infinitum. Sed partes eiusdem quantitatis aliter quantitatie. confiderantur, quia si dividitur, puta linea cubitalis per partes digitales, ita quò d primò auferat vna pars digitalis, & secundo alia, & sic deinceps in tatum poterit diuidi, quòd amplius non poterit diuidi in partes digitales, & tales partes dicuntur partes

÷ .

quentu.

Qualtio

eiusdem quantitatis, & loquédo de huiusmodi partibus cotinuum no est divisibile in infinitas partes. Sequitur ibi nulla quantitas est eadem alteri quanntati,nisi partes eiusdem proportionis, & quantitatis in ea fint equales partibus eiusdem proportio-nis & quantitatis in reliqua, & hoc equales tam in numero, quàm in magnitudine. Hæc propositio est fatis euidens, quia quando duo continua funt simpliciter idem realiter, dicunt præcise easde partes, tam in numero, quàm in magnitudine, aliter no essent idem realiter, dicit tam in numero, quam in magnitudine: quia fiin continuo a. funt infinite partes fecundum proportionem tot erunt in continuo b, & si sunt centum partes eiusdem quantitatis, pura pedalis tot erunt in continuo b.& fi in cotinuo b. effent centum partes digitales tantum, & in continuo a. centum partes pedales, licet continuum a. non excederet continuum b. in numero excederet, tamen in quantitate, fiuè in magnitudine, quia vna pars effet maior alia. Sequitur ibi, loquendo autem de quantitate, que est in motu, quam habet ex parte magnitudinis, siue formæ, secundu quam est motus, possunt aliquæ partes mous, puta decem integrantes totum motum effe cu decem partibus temporis, sed non sunt eedem eis, quia cum eisdem partibus temporis possunt ese plures partes motus equales prioribus partibus mo tus, vel tot inæquales, & exemplum sequens est satis clarum in littera, pono enim casum, quòd a.mo neatur super magnitudine bicubitali à virtute vt quatuor, & motus super tali magnitudine habeat centum partes digitales, loquendo de partibus mo tus respectu magnitudinis, tali motui correspondebit tempus habens tantum centum partes digitales. Deinde pono, quod fit virtus vt octo, quæ moueat idem mobile super magnitudine quatri-cubitali ille motus habebit ducentas partes digitales, & tamen mouebit in equalt tempore, & lic tale tempus habebit tantum centum partes digitales, & ex hoc sequitur, quod realiter distinguitur à tali motu habente ducetas partes. Sequitur etiam, quòd inftantia talis temporis realiter diffinguantur à mutationibus in tali motu existentibus, patet, quia ve confideratur tempus habere centum partes digitales, confiderantur quinquaginta instantia, quia vnum inftans erit principium vnius partis, & finis alterius, & fic de aliis. Sed in motu habere ducentos partes crunt centum mutationes, patet, quia inter duas partes motus est mutatio media, quæ est finis partis præteritæ, & principium partis futuræ, & fic patet quomodo inftans temporis realiter distinguitur à mutatione. Et hoc est quod dicit ibi, ex hoc concluderetur, quòd indiuisibile vnius quáritatis, puta alicuius motus non est indivisibile alterius quantitatis, puta temporis, idest quòd mutatio non est realiter idem, quòd instans temporis. Sequitur in littera ibi, sed ex hoc no sequitur, quòd in aliquo permanéte habéte semper esse vniforme, oporteat ponere aliquid aliud a se pro mensura, quia &c. Dicit Doctor, quod non est simile de permanenti, & de successivo, quia successiva posfunt habere méluram aliam propter difformitatem partium meníuræ, & meníurati, vt fupra patuit, fed in permanenti, & mensura eius non apparet talis Que st fal- difformitas. Ideo est fallacia consequentis, arguélacia confe- do per locum à maiori ad minus affirmatiue, quia non fequitur, Rex poteft debellare caftrum, ergo & miles, fic in proposito motus, & mutatio realiter diftinguntur à mensura, ergo & substantia mobilis, est fallacia consequentis, quia apparet maior ratio, a motus, & mutatio realiter diffinguantur à menfura propter causam superius dicta, quàm de per-

manenti. Sequitur ibi, si tamen placeat dare ali-Quomo de quam aliam menfuram fubstantiæ mobilis, Doct. videtur tenere, quòd substatia mobilis mensuretur subst antia mobilis men çuo, vt patebit infra q.4.

JIbi. Et fi quæras aliam menfuram eius, inquan-furatur an tum eft in se, & inquantum est susceptiuum motus, & mutationis. Dico, quòd non est aliud, quia subiectum fecundum illud, quod eft in fe fusceptiuum fuz propriz passionis. Est intelligendum, o substatia mobilis, vt tatum in fe confideratur tantum mésuratur euo, vt infra patebit. Si etiam confideretur sub ista passione, qua dicitur apra nata suscipere motum, & mutationem adhuc tatum mensuratur euo. Si tertio confideretur, vt actu est sub motu, & mutatione tantum per accidens mèfuratur tem-porevt est fub motu, & instanti temporis vt est sub mutatione, per se tamen mensuratur euo etiam vt actu eft fub motu, & mutatione.

IBI, ad fecundam partem quæstionis, qua queritur, an debeat poni in angelo existente aliquid mensurans eius existentiam. Hic Doctor multadicit de ista mensura, quæ sunt satis clara in littera, tamen propter imperitiores in via Doct.fub breuitate hanc litteram declaro de particula in particulam. Primò dico, quòd menfurare est quantitatem Menfurare ignotam certificare per quantitatem magis notam. quid fir. & hæc certificatio aut fit in imaginatione, vt pater de artifice menfurate altitudinem turris per aliqua quantitatem, quam habet in imaginatione, aut fit Declaratio in re, puta per quantitatem existentem in re, & hoc littera. tripliciter. Primo per quantitatem excedentem, & fic intellectus certificatur de minori quantitate per accessum eius ad maiorem quantit atem, vel per recessur ab ea, & hoc modo mesura ponitur in quiditatibus rerum. Et de ista mensura perfectionali, & quiditatiua, pater per Aristot. decimo metaphyficorum.tex.commen.27.vbi habetur, quòd in omni genere est vnum, quod est merrum & mésuraomnium illius generis, & vide expositione quam feci de ista mensura infra dist. 3.q. 1. huius secundi. Et addit Doct. quod Deus dicitur prima mensura Quomodo omnium, quæ funt in quocuque genere, & dicitur De me dice mensura tantum extrinseca omnium generum, & tur mensura contentorum in eis. vt patet à Doct.in primo, di.8. extrinsica q.2. in responsione ad argumenta pro opinione, & omnium. nullo modo est mensura intrinseca: quia tunc contineretur in genere, cuius oppolitum subtiliter probatum est à Doctore in primo, dist.8.quast.2.quicquid alijdicant, vt Ioan. Ang. Bacon. & Gregor. de Arimino, & vide quæ prolixe exposui ibi cotra has opiniones. Secundo modo aliquid méluratur per quantitatem excession, quia quantitas nota minor eft, & pars quantitatis maioris, quæ magis ignota-eft, & tunc illa quátitas minor super sui replicationem mensurat ipsum totum maius. Et hoc modo minor motus potest esse mésura maioris motus ex natura rei, ficut per motum vnius mensis per replicationem talis motus. Terrio modo menfuratur quantitas ignota per aliam quantitatem notam, & diftincta,& equalem fibi,&hoc fit per applicationi fiue super positione, & quia illud quod sit mensure ex natura rei debet elle notius naturaliter ipfo mei furato,&ideo in isto modo tertio vnum çqualium no est mensura aliorum, nisi illa equalitas nota fuerit ex natura rei, & hoc modo tepus, fi est alia quantitas ex natura rei, & notior motu potest esse mensu ra motus ex natura rei, alicui tamen intellectui potest illud esse mensura, quod ex natura rei non est menfura, puta fi alicui fit nota quantitas vlnz, & quantitas panni, ignota poteft tunc quantitas vinæ esse mensura quâtitatis pâni, licet ex natura rei n**eu**tra quantitas habeat maiorem certitudinem alia.

Ibi.

Jbi . Ad propositum applicando, Doct in ista littera ponitaliquas conclusiones.

Prima con Prima, in existentia angeli non oportet ponere aliquam menfuram intrinsecam aliam à natura rei mensuratæ, quia mensura ex natura rei estaliud à mensurato, ibiautem nihil aliud-est intrinsecum realiter distinctum à natura rei mensuratæ, vesupra probatum eft, & patet quia talis mensura non poneretur, nisi tertio modo, scilicet çqualis menfurato.

Socumda co-Secunda, existentia angeli non potest esse menfura fui ipfius ficut in aliis, quantitas enim vt diftin ctè cognita potest esse mensura sui ipsius secundum partes suas confuse cognitas, existentia verò angeli est omnino indiuisibilis, non potens continere partes confuse in fe.

Tertia. Non folum autem non est necessarium Tertia conponere aliquod absolutum pro mésura, sed necrelationem aliquam, quia non eft necefie hic aliam relationem ponere, quàm illam, quæ est ad causam efficientem, vel conferuantem: & illa non est aliud

à fundamento, vt fupra patet diff.1.q.5. A D primum principale. Nunc Doctor foluit argumenta principalia. Et primò arguit fic, ficut se habet tempus ad motum, ita çuum ad existentiam angeli, patet, quia ficut tempus ponitur menfura motus, ita euum mensura existentiæ angeli, sed tempus differt realiter à motu : ergo, & æuum eft mensura alia ab existentia angeli, patet minor per philosophum quarto physicorum . tex. commento 96. vbi probat, quòd tempus differt à motu per sempus dif- hoc, quòd tempus non est velox, nec tardum: mo ferat à mo. tus autem dicitut velox, vel tardus, ergo differt

Dubia .

à motu.

Quemodo

Sefponder Doctor, negando fimilitudinem de tempore, & motu, & de existentia angeli, & ratio patuit supra, quare ponitur tempus esse menfuram realiter distinctam à motu, quæ ratio nullo modo militat respectu existentiz angeli, vt fatis patuit.

Secundò principaliter arguit. Quæ fic fe habent, quod sunt eiusdem generis: si vnum realiter differt ab aliquibus alterius generis, & reliquum. differt. Sed quantitas permanens, & successiva sunt eius dem generis quantitatis. Cum ergo quantitas permanes realiter differat à suo subiecto, præfertim si tale subiectum sit de genere substantiæ, er-30, & quantitas fuccessia realiter differt à suo subiecto, immò existentia angeli est de genere substátiæ,& mefuratur quantitate fuccessiua, vt supra patuit tenendo opinionem Bonauenturæ

Sefponder Doctor, quòd in existentia angeli non est proprie quantitas, nec indiuisibile de genere quantitatis, quia sola existentia angeli videtur posse nosci absque aliquo alio addito. Et aduerte, quòd Doct.magis videtur tenere hanc opinionem, videlicet, o existentia angeli non mensuretur aliqua mensura alia ab existentia angeli, nec diuisibili, & successiva secundum opinionem Bonauetura, nec indiuisibili, secundum opinionem Henrici. Nec feipfa, vt fupra patuit, fufficit enim, quòd talis existentia possit cognosci absque omni alio addito,&c.

CIRCA primam, & fecundam qualifonem diftin. 2. occurrunt aliqua dubia, & primò circatres conclusiones primæ quæstionis, quarum primaeft.

Impossibile est angelum habere esse in fecundo instanti, nisi alia causatione, vel eadem continuata

Secunda conclusio, nihil habet este aliqua caufatione complete, cuius oppositum potest stare pofita prima causatione.

¶Tertia coclusio, conservare rem dicit aliquam actionem positiuam.

Secunda.

CONTRA primam, quia si alia actione producitur in secundo instanti à prima, cum illa sit realis, vt patet, quia terminatur ad terminum realem, aut eft eadem realiter cum prima (loquendo femper de actione passina) aut alia realiter. Primo modo non, quia tunc non essent duz actiones. Tu etiam, quia posita prima non est necesse ponere secundam, quia Deus in secundo instanti çui potest ipsum anihilare. Non secundo modo, patet, qnia tunc idem angelus differret à seipso realiter, patet, quia dependentia passiua, qua dependet in. fecundo inftanti effetidem realiter ipfiangelo, vt patet à Doctore in secundo, distin. 1. quast. 5. dist.2. quæft. 1. fed illa fecunda dependentia realiter differt à prima, ergo idem angelus realiter diftinguitur à feipso, modo per aliam, & aliam actionem habet aliam, & aliam dependentiam ad Deum, cum per illam accipiat effe.

Secundò, quia alia, & alia actio completa neceffariò est ad alium terminum completum, pater, quia per vnam actionem completam est vnus terminus complete, ergo idem angelus qui habet ese in alio, & alio instanti çui alia, & alia actione erit realiter aliud, & aliud productum, non idem. Tum quia tunc idem bis realiter produceretur, quod eft impoffibile

CONTRA secundam, & volo probare, 9 detur completa causatio angeli in aliquo instanti, & tamen quòd possit non esse in illo instanti. Et fuppono dictum Doct.in fecundo, dift.1. quaft.2. & g causa quando causat effectum adhuc est prior Causa of effectu, etiam quando complete causat, hoc idem. prior effedistinct. 25. vbi dicit, quòd voluntas, vt actu elicit du. actum adhuc eft prior actu, hocidem in primo, diftinct. 39. quòd quando volutas diuina vult aliquid, vt actu vult, adhuc est prior natura ipfa volitione, quando ergo creat angelum perfecta creatione intelligitur prior ipfo angelo, ergo in illo priori potest oppositum, vt expresse patet à Doct.in primo, dift.39. Sed in illo priori habetur actio completa, quia in illo priori perfectè creat angelū, & vt creat eft prior angelo creato.

Item fi in fecundo inftanti, in quo potest non effe non habet complete effe prima caufatione pofita in primo inftanti, ergo habebit este alia actio-ne, & quæro an illa actio ex parte angeli sit realis, aut tantum rationis, fi primo ergo idem habebitesse pluribus actionibus realibus, quarum quælibet est per se sufficiés dare esse absolute, sed vnius actionis per se tantum est vnus terminus per se, vt patet, & vltra aliquid dependeret duabus actionibus totalibus, patet, quia quælibet ponitur totalis, fed idem est este angeli in vtraque, ergo &c.

Tertiò quæro, cum ponitur habere effe in fecundo inflanti alia actione passiua, illa actio prima aut manet, aut transit. Si primo ergo duz actiones totales manent simul respectu eiusdem causati, immo & mille si haberet esse per mille instantia. Si fecundo ergo idem esse non manet, patet, quia ponitur fecundum illam actionem realiter dependere à causa prima, & dependêtia talis est idem realiter, & fic idem realiter fuccedit fibi, ita quòd idem effe transit in nihilum, dum ponitur in secundo instanti, & fic nunquam conferuaretur.

I tem tertid contra primam conclusionem ar- Filime Dei guo, quia i dem fequeretur de filio Dei, qui conti- continuè ge-nuè generatur, quia fi in fecundo inftanti nó habet ner atur, ideffe prima generatione, ergo habebit effe alia, & eff natiuiilla necessario erit realis, quia ad terminum realem, tas eius fem ergo plures faltem ex natura rei diftincta, quod eft piterne eft. incon-

Digitized by Google

einfo.

clafio.

ilufio.

#### inconueniens. Tum quia prima non effec si mpliciter necessaria, quia per secundam haberet esse. Tum quia dicit Doct.in quolib.quæst.2.quod si illa generatio numero non effet, per imposfibile nulla simpliciter effet

RESPONDEO ad primum, & concedo, quòd est realis illa dependentia correspondens secundæactioni, & eft çadem realiter, & ex natura rei cum prima dependentia correspondente prime actioni, & si differt tatum ratione differt, sicut exiftentia angeli, vt ponitur in secundo instanti differt à sevt posita in primo instanti, licet in se nullo modo differat, & sic non sunt duz dependentiæ reales. Nec valet sunt dux actiones, ergo dux dependentiæ, quia hoc effet verum, fi termini illarum effent alij realiter, fed est tantum idem terminus productus, qui in primo inftanti vna actione producitur, & vi ponitur idem in secundo instanti dicitur produci alia actione.

Ad fecundum de alia, & alia actione, &c. Dico quòd alla, & alia actio, quæ eft à non esse termini simpliciter ad esse eius necessario est alterius, & alterius termini, si tamen idem terminus non reparetur : quia si angelus anihilatus reparetur, idem. est simpliciter ibi alia & alia actio, que procedit à non este immediate ad este ipsius producti, quia tamen idem fimpliciter anihilatum reparatur idem. eit idem terminus, sed bis positus, multo fortius erit idem terminus, vbi idé pro alio & alio inftanti ponitur fine interuptione, vt est in proposito, & duz actiones coplete possunt este eiusdem termini multotiens positi, sed q fint duz actiones completæ respectu eiusdem producti semel positi est impossibile, quia fimul dependeret duabus actionibus totalibus, quarum vna est sufficiens sine altera.

Ad tertium de filio Dei. Dico primò, quòd fi per poffibile. vel impoffibile poneretur habere effe in aliquo primo inftanti, ita quòd in fecundo inftăti produceretur, necessario effet, quia quicquid eft ibi est in vitima actualitate, & simpliciter necesse effe, haberet enim effentiam diuinam, quæ eft fimpliciter ratio necessàriò essendi, & sic dico de quo-Essentia di libetalio necessariò producto, quia haberet entita-nina essendi fim tem formaliter necessariam, sed non sicesset de copliciter ra- tingenter producto, quia illud haberet ex le termi-tio effeadi, pari Dico lecundo, quòd filius Dei tantum eadem nari. Dico secundo, quòd filius Dei tantum eadem generatione ex natura rei producitur, cum sit necoffe eife : Et fi ponatur alia, & alia erit tantum fecundum alium, & alium respectum, vt puta pater generat filium fic, q talis generatio coexistit instanit temporis nostri, & vt etiam coexistens tempori immediato illi inftanti dicitur generari, & fic dicitur alia, & alia prout comparatur alij, vel alij inftanti temporis, velalij, & alij tempori.

A D instantias contra secundam conclusionem. Ad primam concedo omnes propolítiones Doct. & non funt contra conclusionem, quia illa dicta. concludunt, quòd quando producit, ideft poniteffectum in elle, tunc est prius natura effectu, & fic potest non ponere, nam in illo instanti temporis, in quo ponit effectum in'effe non eft in agente aliqua. actio respectus: quia est posterior effectu, sed est tatum absolutum cause, vt patet à Doctore in primo distinct. 3 quast. 5. & in secundo, distinctio prima, quæstio. secunda. quando ergo ponit effectum est prius natura effectu, vt polito. Sed conclusio intelligitur pro effectu posito in esse alia : completa actione (quia tunc intelligitur  $e^{A^*}$ -iloq altus) tunc in illo instanti oppositum 1 on potest ineste, quia tunc idem in codem instanti haberer este, & non effe.

Ad secundam, patet per exposicionem ad pri-

#### mam instantiam contra primam conclusionem, & cum dicitur, quod tunc haberet bis este. Dico, Idem potest quod poteit dupliciter intelligi, aut quod in codem babere bis instanti bis producatur secundum se, aut quod in elle, no quod alio, & alio instati idem ponatur in esse primo mo- bis in code do est impossibile, sed non secundo modo. potest instante pro-etiam intelligi aliquid habere bis esse, scilicet quod ducitur. sed ettam intelligialiquid habere bis elle, icilicet quod fecundum totum fuum elle prius producatur, & o o in alio fecundo producatur fecundum totum fuu elle nul-infanti ide lo modo prius positum, & hoc est impossibile, fed ponatur in gidem producatur fecundum tornm fuum effe., effe. prius tamen politum, fiue immediate prius politu, fiue mediate, idest cum interruptione media, hoc eft bene poffibile.

Luxítio

Ad tertiam. Dico quòd prima actio, & manet Aftio quo-& transit, si enim accipiatur actio pro reacta, siuè modo effecta eadem simpliciter manet, si etiam accipia- neat, tur pro relatione reali; quam dicit ad Deum effi- transear. cientem manet eadem absolute . Si verò accipiatur primo modo, & secundo modo, ve in primo instati, & vt in fecundo, ille respectus rationis, vt in primo instanti transit, quia vt est in secundo instanti, non eft sub illo respectu, scilicet esse sub primo instanti, & sic patet quomodo manet, & quomodo transit, &c.

CONTRA tertiam conclusionem. Et pono, quòd creetur angelus in aliquo primo inftanti, & quòd Deus nihil agat positiue circa ipsum, quæro aut angelus habebit effe in secundo instanti, aut non. Si primo, ergo non conservatur per actionem positiuam stante ipothesi. Si secundo quaro, quomodo angelus definat este non à se, cum sihil corrumpat se, ergo per aliquid aliud. Contra., quia omne quod potest non este, potest non este. per aliquod fibi incompossibile politiue, vel priuatiue, vt dicit Doctor in primo, diftinct.2. quæft 1.. fed nihil ponitur incompossibile angelo in illo fecundo inftanti, patet, quia vnus angelus non fuccedit alteri ficut instans instăti, aut destruitur, siuc ani hilatur à Deo, quæro quomodo, non enim ignis immediate corrumpit formain aquæ, immo nullo modoattingit illam, fed ideo corrumpit, quia producit aliam formam incopollibilem formæ aquæ, Quomodo fic fi Deus an chilat angelum non videtur ipfum im ignis corrumediate anihilare, sed producendo aliquid incom- fat forma possibile ipsi angelo pro illo secundo instanti, quod "4744. incompossibile non videtur posse assignari, vt patet intelligentibus.

Confirmatur ista ratio per Doct.in quarto, diftinctio.prima, quaft.prima, diftinct. 16. quaftio.2. vbi vult, quòd fi peccatum opponeretur gratiæ for Peccatum maliter, tunc creatura posset anihilare gratia, quia non opponiproduceret aliquid incomposibile gratia, & vult- tur gratia ibi, quod potens anihilare, potest creare, quia tan- formaliter. ta virtus requiritur in anihilando, quanta in creando, quæro tunc quæ fit illa virtus, quæ anihilat, aut est agere aliquid incompossibile creature, & fic refpectu angeli oportet affignare illud, aut quia nihil agit circa angelum in secundo instanti, sed hoc nullam dicit virtutem, quia nec actionem. aliquam

RESPONDEO, quòd fi in fecundo inftanti no ponitur in esse à prima causa aliqua causatione politiua statim definit este, & cum dicitur, quod definit per incompossibile. Dico, quòd propositio Doct.in illo loco concludit', quia supponit ibi, quòd si estent duo necesse este vnum non posset deftrui ab alio, quia supponit, quòd vnum necesse esse non conseruatur, nec dependet ab alio, nec in effendo, nec in conferuando, & fic vnum non dicerctur definere esse per aliud no habens actionem circa ipfum, fi ergo destruitur, tantum destruitur per

Ó

aliquid pofisman,

per aliquod fibi incompossibile, vt patet ibi, sed no dicit absolute, quòd omne, quod destruitur destruatur per suum incompossibile, immà vultina Quemodo quarto, diffinctio. 43. contra Thom. quòd vnum. trarium por composibile positiue. Dico ergo, quòd quia createst à Dee tura ex le tantum habet esse pro illo instanti, quo defrui, productur, immò natutæ suæ simpliciter repugnat poffe elle in fecundo inftanti i nifi ponatur à Deo iu illo inftanti, & quare hoc, quia est talis enutas ex se defectibilis, & fic Deus non agendo desinic conservare, nec sequitur, quod amhiletur à se, immo anihilatur à Deo non ponente illam in fecudo inftanti, cui foli competit fic ponere, benè verul eft, quòd creatura mhit destruit, nisi producendo aliquod incompossibile, vt patet in confirmatione illa, & cum dicitut de virtute anihilandi. Dico, 9 Anibilare efitanta anihilandi quanta creandi, non quòd aninon dicit hilare dicat aliquid positinum, immo tantum ne-

gationem actionis pro secundo instati, sed ideo dicitur tanta virtus, quia per desitionem agendi in. quacunque creatura, nunquam sequitur în se desitio rotalis effectus, fed per folam defitionem volun tatis divinæ statim angelus tendit in nihilum simpliciter, & licet fol quando definit illuminare medium definat tale lumen in medio, non tamen anihilatur, fed corrumpitur in materiam, cum præfup ponat subiectum.

Conclusio quarta, impossibile est in æternitate affignare contradictoria.

JConclusio quinta. Angelum habere esfe in instanti qui proprio positiute, & fion habere este inationis.

¶ Conclusio sexta, instans çui menstarans exi-Rentiam angeli, non potest virtute propria coexiftere infinitis partibus temporis noftri fucceffiue.

Conclusio septima, in existentia angeli simpliciter indivisibili ponere monfuram fuccessină nullum sequitur impossibile

- Conclusio octaua. Manentibus eadem exiftentia abfoluta angeli, & Deo producente, & conferuante, & refpectus angeli ad Deum fibi fuccede re est impossibile.

Dubia circa duas conclusiones in q.2.

Conclusio prima, asserens existentiam angeli este inseparabilem à nunc qui, & realiter diftingui ab illo afterit impossibile.

Conclusio fecunda, ponere tempus realiter difingui à motu nullum apparet impossibile

CONTRA quartain arguo fic, hoc principium verificatur de Deo, f.de quoliber dicitur effe, vel non elle; vt patet per Doct.in q.1. ptologi, ergo & contradictoria, ve tenet iple ibi, & tamen hoć fit przcise in çternitate.

Secundo ista funt contradictoria, pater genet rat, pater non generatigergo funt respectu aliculus instantis, & non est aliud, nifi instans eternitatis, ergo, & une verificantur duo contradictoria, pater quia filius in primo instanti originis non eft genitus, & in secundo est genitus, que tamen. instantia sunt in codem instanti sternitatis, & ctiam'temporis.

Tertio, eternites eft ite menfura indivisibilis fia curinftans temporis, & tamen in codem inftanti temporis computatur contradictoria, ergo in codem inftanti cternitatis.

SRefpondeo ad primum, quod aliud eft dicere contradictoria posse allignari in cternitate fecundum sliam, & allam prefentialitatem, vel fecundum eandem præcise præfentialitatem, vel secundum sotam præsentialitatem . primo modo no aslignatur ratio contradictionis, quia fecundum vna pre-fentialitatem poteft a. este, & secundum aliam a. no este. Secundo modo comparantur contradictoria, quia accipiendo vnam præsentjalitatem, putaper respectum ad vnum initans temporis nostria. fimul non poteft effe, & non effe. Si etiam accipiatur illa præsentialitas, vt comparatur ad diem, adhuc a.fimul fecundum totam illam præfentialitate non poteft elle, & non elle : eft enim impossibile a. effe per totam illam præfentialitatem, & non effe per totam illam eandem. Tertio modo fit contradictio, quia est impossibile a. este secundum toram præsentialitatem eternitatis, & simul non esse lecudum illam totam, Conclusio ergo intelligitur tantum primo modo, scilicet secudum aliam & aliam præsentialitatem.

Secunda.

Ad secundum de parre generante patet responfio, quia fecundum vnam præfentialitatem præcise non eft fimul generans, & non generans, nam accipiendo eternitatem secundum præsentialitatem ad primum instans originis, in quo pater eft, non posiunt istæ este veræ, pater generat, pater non ge-nerat, licet secundum aliam, & aliam præsentialitatem pater sit generans, & sit non generans, hoc idem dico de filio, fimiliter est contradictio dicendo pater generat secudum totam præsentialitatem eternitatis, & pater non generat fecundum totam illam'

Ad aliud de instanti temporis, &c. Dico,quod non est simile, quia illud instans nullam duratione Imber, nifi instantaneam, ideo est impossibile a. este, Senon effe in eodem instanti temporis, sed non est sic de instanti cternitatis, quia illud habet permanetem durationem, &necessariam, ita gest simpliciter impossibile illud deficete, ideo in eo potest con fiderari alia, & alia præfentialitas.

CONTRA quintam conclusionem arguo. Primo, quia fi a. habet effe in instanti temporis posituo, & habeat non esse in codem instanti positiuo, puta quòd Deus destruat a. & conservet ipsigm instans, erita. habens esse in codem instanti positivo, & non elle, fic in propolito, fi Deus conferuaret instans çui, anihilando çuiternum, tunchaberet effe, & non effe in eodem instanti çui positiuo, & tamen non erit implicatio contradictionis, & præciptie ponendo instans çui distingui realiter ab çuiterno.

Secundo pono, quod a habeat effe in aliquo instanti çui; quod instans correspondeat tempori no ftro vnius hora, quaro an Deus possir anihilarea. in medietate horæ, aut non, fi non: contra, quia in quolibet inftanti temporis poteft anihilare, fi fic,& instans qui duret per totam horam : ergo potest idem angelus in codem instanti qui elle, & non-elle? Necvalet dicere, quòd tale instans; ex quo fundatusini çuiterno, quòd fimul anthiletur, quia illud inftans ponitur ens absolutum realiter di Ainclum,

Tertia quero, quomado accipitur contradi- Quamede Qio, cum dicitur, angelus eft, & non eft, aut acci- accipiatur pitur penes instans qui positiuum fic, ofit contra- corradictio. dictio effe, & non effe in codem instanti positivo, aut penes inflans negatium, scilicet quòd sit cotra-dictio idem effe in instanti positiuo, & non effe in instantinegatiuo. i.quod quando definit effe timul definat effeipfum instans. Si primo, ergo fi ideanelus comparatur ad inftans temporis, puta o poflit elle, & non effe, nulla erit contradictio, quía tantum accipitur penes instans çui. Si secundo hoc est contra Doct. qui concedit eundem angelum posse esse in instanti eui positiuo, & non esse in eodem. negatiuo modo præexpolito.

Quartà

Atternited eft menfura indinifibilia .

Digitized by Google

#### Quarto videretur sequi, quòd si nulla detur mé sura propria nulla esset contradictio, patet, quia si angelus a, non habeat propriam mensuram, tunc ip sum esse, non esse nulla esser contradictio, & sic si per poffibile Deus faceret angelum elle pro inftanti aliquo temporis, & in eodem instanti no esse per impossibile, tuc nulla esfet contradictio, quia illud instans temporis non esset propria mensura angeli,

quod videtur valde absurdum. Quinto sequeretur, q hic nulla esset contradiétio, puta inftans temporis nunc est, & immediate non eft, quia licet definat esse, no tamen in illo púcto, quo eff definit effe, fed immediate post definit effe, vi pater, quia definit in indivisibilibus exponitur per posicionem de præsenti, & negationem de fururo, idelt inftas nunc eft, & immediate poft non

erit, ergo definit elle. ILESPONDEO ad primum, quòd calus eft impoffibilis, fiquòd anihiletur menfuratum per fe, & confermetur inftans mensurans præcise il ud, ga dum definit muratio necessario definit proprium. inftans meofurans illam. Sic dico de inftanti qui , quia ista instantia si poneresur dependere à mensuratis, quod effet simpliciter impossibile mensurantig elle, menfuratis non existentibus. Dico secundo, quod non haberem pro inconuenienti, fi inftas, eui correspondeat alicui parti temporis nostri pu-ta vni horæ, quin angelus in eodem instanti æui,licet no pollitelle, & non elle fecundum totam præ-Entialitatem ipsius, vt dixi de cternitate, nec similiter fecudum vnam, & cadem præfentialitate, potek-tamenelle, & non effe fecundum aliam, & aliam. piæsentialitatem, vi dixi de instanti ciernitatis.

Ad secundum dico pariformiter, primo, quod si anihilatur in aliquo instări temporis, quòd etiam inftans eur anihilatur. Secundo, quèd poteftin. vno instanti temporis este, & in alio non este stante eodem inftanti çui, & tunc erit fecundum aliam, & aliam præfentiam ipfius.

Ad tertium per idem respondeo.

Ad quartum dico, quòd fi contradictio habeat accipi respectu aliculus mensura indivisibilis, g.f., nulla talis mensura estet, quod nulla estet contradictio, & siça fie, & non effe nulla effet contradictio, pater, quia a. potest este in aliquo tepore, & in alio. non cff-, sed est contradictio ipsum este in eodem. inftanti, vel tempore, & fimul non effe, ergo circunfcripta omni menfura tam intrinfeca,quam extrinfeca nulli effet contradictio formaliter, quod conccdo, fietiam teneatur, quod contradictio fumatur præcise penes meluram propriam, & intrinsecam, tune fi in existentia angeli nulla ponatur mensura., propria nulla erit contradictio, & tunc angelum. elle, & non elle non contradiceren, quia angelum. finul elle, & non elle fumitur ista fimultas per comparationem ad méluram intrinsecam, que ex ypo-

contra fextam conclusionem arguitur primò, inftans qui potest ex natura sua simul coexisiere infinitis partibus temporis, ergo à fortiori suc, ceffine, pater antecedens, quia fi per possibile ellent infinite partes temporis timut actu coexisteret illis: probatur consequentia à simili, quia maioris, virtutis est simul posse ferre decem, quam successiuc, & fimiliter posseesse finul præsens pluribus locis, quam succelline, ergo sic erit in proposito.

Secundo, quia si ex natura suanon potest succeflind elle profens infinitis partibus temporis hoc erit (vt dicit Dod) quia effet infinite virtutis.contia, quia hoc magis videtur, si coexisteret infinitis fimul, pater, quia corpus fimul elle in infinitis locis. est mainix virtutis, vi patet à Doctore in quarto,

્રંગ

diftinctio. 10, & præfenti, & tamen posse elle succelliue in infinitis locis non est virtutis infinita, vt patet

Tertiò arguitur, quia li non potett elle prælens infinitis partibus temporis successive, hocerit, quia non durat in infinitum, quia fi duraret posset coe. xistere. Contra, quia vt fic no ponitur magis perfectum, quia doratio maior no facit maiorem per- Durario non fectionem, vt etiam paret à Scoto in primo, dift. 2. ser non fa-'cis maiorem quaft.prima.

valtio

Respondeo ad primum concedendo antecedes perfetione. polito tali calu, led nego confequentiam, quia polse coexistere infinitis partibus successive virtue propria est virtute propria posse habere este proalio, & alio inftanti, & fic poperet se virtute propria in esse, & virtue propria conservarét se in infinitum, &fic effet viriutis infinitz. Neceft modo simile deferente successive centum pondera, & ferente fimul, quia in fecundo cafu requiritur maior virtus in ferendo : in primo sufficit eadem virtus, qua fufficit ad ferendum ynum. Sed in inftanti çui coexificie infinitis partibus temporis fucceffine requiritur virtus conferuans illud inftans per tempus infinitum, quæ virtus erit infinita,

JAd fecundum patet per idem, & cum probatut per fimile de corpore, & c. Dico, quòd non eft fimile de aliguo fimul coexistente, infinitis partibus temporis, & de corpore existente in infinitis locis quia in primo cafu ex coexistente tali non sequitur maior perfeccio, pater, quia sialbedo esser præsens. toto tempore præterito, fiillud effet in fe non effet in fe perfectior, vr. paret, li tamen virtute fua pollet effe in pluribus subiectis effer majoris virtues, se dico de existente in pluribus locis simul, vt patet à Doctin quarto, diff. 10.

Ad tertium dico, quòd ideo eft, quia non durat in infinitum, & cum dicitur, g maior durario, &cc. Diso, galiquid magis durare contingit dupliciter. Aliquid ma Primo virtute propria, lecundo abfolute, & no vir-, gu durare tute propria. primo modo est maioris virtutis, & coringis da? sic dicinius, Deum esse infinitæ virtutis, quia ex na- pliciter. tura fua durat in infinitum, & de necessitate natures fecudo modo nullam in fe formaliter includit per-

fectionem, & lic patet. CONTRA septiman coclusionem arguitur primo "Si talis mensura ponitur successiva, aut ponitur continua, aut discontinua, non primò, quia. non eft ibi aliquo nunc copulans, cum tantum vnu, nunc immediate fuccedat alterismon fecundo, quia quaro de nunc succedente primo nunc, aut immediate oritur à principils intrinsects ipsius angeli, aut immediate causatur à Deo. Si primo videur; inconueniens, quia tunc in quolibet instanti causaret aliud, & aliud nunc, & tunc quero, fi in primo inftanti fit angelus correspondente alicui instanti. temporis, & post fiat in alio instanti cui, tunc quzro aut causat illud in instanti temporis, aut in tem-: pore immediate sequente primum instans, tempo-: ris. Si primo, ergo inftans temporis fuccedit immediate inflanti temporis. Si freundo contra., quia tale inftans cum fit indivisibile tantum causa. Jaffans cum tur in inftantizes maxime à caufa porfecte agente fit idmifili per modum natura. Praterea in quolibet inftanti le, quemode tempogis, pouisur cadesa existentia angeli, ergo in calfetur in quolibet instati remporis causatur ab angelo alud, in? anti, & aliud nunc çui : ergo illa nunc correspondebunt aliis, & aliis inftantibus temporis fibi immediatis ... Non est dicendum, gehuiusipode nunc immediate cauletur à Deo, quia tunc posset causare & no caufare, & fic effe quiternum fine quo, & fic non effet. necesse mensurari çuo.

Secundo nunquam permanens perfecte, vr permanens

61 9411. 6 1<sup>'</sup>

manens mediuratur meniura fucceffiua, pater, quia per illa non cognosceretur permanens mésuratum, & tamen menfura ex natura rei elt notior menfurato, sod existentia angeli est persecte permanens, & tota fimul, ergo.

Tcrtiò menfura, & menfuratum funt vnigenea Decimo mo- ex decimo metaphylicorum, ergo fi menfura aninc. a. & 3. geli fit fucceffina, & existentia ipsius angeli erit simi liter fuccessiua, quod est impossibile, cum sit simpliciter individibilis.

SRefpondeo ad primum, quòd illud fecundum nunc oritur à fubitantia angeli, & cum quæritur an in inftanti, an in tempore. Dico, quòd fi primum nunc correspondebat tempori nostro, quod secundum potest oriri in instanti immediate sequenti illud tempus. Si verò primum nunc correspondebat instanti temporis, tunc secudum nunc erit tem pori nostro immediate sequenti illud instans correfpondens,& concedo,quòd in eodem inftanti,quo ponitur substantia angeli, ponitur & illud nunc. Et cum probatur, quòd in quolibet inftanti, quia existentia angeli ponitur à Deo in effe in quolibet instanti temporis, negatur, quia vt ponitur in primo instanti temporis, & in nunc correspondente tali instanti temporis, tunc secundo ponitur tantum. in nunc correspondente tempori immediate sequé ti, & tertio ponitur in nunc correspondente instati immediate sequenti illud tepus, & vt quanto ponitur, ponitur in nunc cui correspondente tempori immediate sequenti illud instas, & sic successive. Si dicatur existentia angeli habent ese in nunc correspondente instăti temporis nostri, & Deus potest ipfum anihilare in instanti, ergo & potest ponere in eodem instanti. Dico, quod non potest anihilare miss in tempore immediate sequenti. Si dicarur anihilatio fit in instanti temporis, siuè in nunc zui correspondente instanti temporis. Dico hoc esse verum, si ponitur existentia angeli coexistere tempori nostro, quòd tunc anihilatur in vltimo instanti illius temporis, si verò coexistat ramum vni infantinon anihilat, nifi in tempore immediate fei quenti. Et cum dicitur, quòd res in quocunque instanti temporis potest à Deo anihilari, si intellige. tur de inflatibus immediatis est simpliciter imposfibile, quia talia non poffunt effe. Si verò inteltigatur, quod in quolibet inftanti terminante aliquam partem temporis conceditur, & sic de bet intelligi.

Ad secundum dido, quòd permanens porest menfurari non in le absolute, sed secundum duras tiuam existentiam sic intelligendo, quòd dom ipsum permanens frequenter ponitur à Deo in esse fic ponitur fub alio, & alio nunc cui, & fic ipfum. permanens quamuis indivisibile dicitur successiva pro quanto idem qualiinfinities ponitur.

Ad tertium patet per idem; 9 dicitur hoc modo successium, licet non proprie, quia semper ma net idem, tamen dicitur faccessium pro quanto idem multotiens ponitur, & hoc fufficit, licet aucto ritas philosophi aliter posit exponi.

CONTRA octauam arguitur. Primo, quia manet eadem existentia angeli, & ipse Deus in se, & tamé videtur sequi alia, & alia relatio faltem rationis, patet, quia in alio, & alio inftanti ponitur fimpliciter eadem existentia angeli secudum esse, quod præcise prius habuit: ergo idem manens dicitalifi, &alium respectum ad ipsum Deum, vr producentem, & conferuantem.

Secundo, quia manentibus ijídem absolutis po test caufari noua relatio, patet de relationibus extrinsecus aduenientibus, & patet de vnione naturæ ad verbum.

9 Responsion pater ex superius dictis. Et vitra. dico, quòd licet tales respectus pollint sic esse noui An respettus faltem rationis comparando Deum, vt ponentem poffint effe in effe angelum pro alio, & alio instanti, tamen no nomi. possant este noui, accipiendo existentiam angeli in elle absoluto, ita quod simpliciter habeat idem elle quod habuit in primo instanti, fic quòd in alio in-stanti non intelligatur poni in esse. Dico etiam, g nullo modo pofint elle noui, quia femper manent

Secunda.

idem fundamentum, & terminus. Ad secundum conceditur de relatione extrinsecus admeniente, quòd possit este noua relatio sine noustate fundamenti, & termini.

CONTRA primam conclusionem secundæ quæstionis distinctionis secundæ arguitur sic. primo, aut quia sunt inseparabilia, ideo sunt idem realiter, & fic motus cœli effet idem tealiter ipfi, cum Cælum non mobile tale non posit separari à tali motu, vt patet potest effe sià Doctore in secundo, dist. 1.q.5. autquia respectu ne moin, & illius dicit causam intrinsecam, & necessariam, & tamen non tunc sequitur, quia relatio rationis causata ab intel- es ide rea-lectu diuino comparante se, vt intelligêtem ad rem liter cum intellectam (à qua non poteft feparari, & eft necef- motu, que fario caulatain feiplo, vi patet a Doct.in primo, di-infeparabiftin. 30. & in fecundo, diftinct. 1. q.5.) ericidem rea- licas proueliter illi, quod est contra Doct in isto secundo, vbi nis ab exfupra

Secundo, quia si producens aliquid necessario in feipfo eft idem realiter illi, fequitur, quòd substantia, que necessario producir accidens reale in. seipso, (vt patet de forma ignis, que necessario producit in sealiquem gradum caliditatis, vt patet à Doc.in quartos dift. 12.) erit idom realiter illi, quod eft falfum.

Responder, vt notaui in isto fecundo Doct.diftin. 1.q. 5. vide ibi multa fingularia. CONTRA fecundam argunur fic, quia est

impoffibile aliquem moture particulare effe,quin detur tempus particulare menfilmans iplum præcise, & talis motus est causa necessaria talis temporis, patet quarto physicorum, engo eftidens realiter. Nec valer dicere, quia in tempore vnius hora contingit transire spacium bipedale à tanta virtute, St à vistute maiori in duplo; ita quòd in vna horatransfruit spacium quadrupedale : ergo tale tempus includit plurespartes, quâm tempus mensuras mo tum virtatis minoris, & fic tempus vaius hare diftinguitur realicer, quia illud rempus à virtute maiori, &fi ditinguatur realiter à motu virtutis minotis, no tamen diftinguieur reabter à motu virtutismaioris, & fic dico de alto tempore menfurante morum minorem.

SRefpondeo, quia & fi tompus iffud particulare non pollit feparari, & caufetur à tali motu neceffarid, non tamen fequitur ipfum elle idem realiter, paret, quia tempus horz si efforidem realizer, haberet præcise tor partes, quot motus haberet in. numero, & magnitudine, & effet impossibile habere nec plures, nec pauciores, quia ergo tempus vnius horæ poreft plures includere, ideo realiter diftinguitur.

Si dicatur, quòd spacium bipedale potest tranfiri in medietare hora à virtute maiori in duplo, & fic tempus vnius horæ diftinguitur à mli motu. Die co, quod effet rale tempus idem quod prius, quo ad numerum partium, & magnitudinem carum, licet motus ille fit velocior, tamen erit idem qui prius : nisi dicatur, quòd tanto spacio respondet. fibi tantus motus fecundum numerum, & magnitudinem partium, & maiori spacio maior motus, & per confequens maius tempus fecundum numerum partium in numero, de magnitudine, & se tempus

trinfece.

### Distin.

# Duxítio

tempus mensurans motum, quod præcise fit in tali spacio, habebit præcise tot partes quot, & motus, & fic erit idem realiter, fic motus velociffimus, & motus tardus, qui fiunt simpliciter super eodem. spacio funt equales quo ad numerum partium, & magnitudine: ergo & tempus menfurans illos motus, licet minus tempus mensuret motum velociorem, & maius motum tardiorem.

. Libri 2

6) () []\_

Deinde instaur contra aliud dictum quasi in. principio quastionis, vbi habet illud, quod fi effet diftinctum ab aliquo, effet posterius eo naturaliter: ergo necessario est idem illi, si incompossibile est illud aliud effe fine eo: vbi vult in has propositione quòd fi eft impossibile a effe fine b.& a.eft prius natura b. & b. ineft a. a. necellario eft idem realiter b. & econtra. Contra hoc dictum sic intellectum in-Ratur fic, primò, quia omne prius duratione diftin guitur realiter à posteriori duratione, hoc pater, fed illud quod affignatur à Doctore effe idem realiver ex hoc, quod estimpossibile esse fine alio, & est prins naturaliter illo est prius duratione: ergo &c. Prius natu- patei minor quia prius natura alio est etia prius du ra alio est ratione, vtexpresse patet à Doctin terrio, distin.3. etiam prins q. 1. & in isto fecundo distinctione præfenti q. 4. & duratione. etiam ex intentione patere potest in primo, dist. 8. q.vlr. & inifto fecundo, dift.1.q.2. Ex hoc fequitur, g fubiectum, quod ponitur prius natura (euam loquédo de priori natura politiue) propria pallione, quod etiam fit prius duratione. Similiter fequitur, gestentia diuina, que ponitu. à Doct.prior natura attributis, & etiam proprietatibus hypoftaticis, quòd etiam fit prior, duratione illis, & per confequeos ram subjectum à propria passione, quàm effentia ab attributis, & proprietatibus diftinguntur realiter ab illis, & tainen eft incompositibile subiectum elle fine paffione, vt patet ab ip fo in pluribus focis; & fimiliter est incompossibile essentiam esse finearriburis, & fine proprietatibus: ergo propoftro Doct.nonvideturabsolute vera. Secundo inflatur, quia funt multa adinuicem.

realiter diftincta ; quorum vnum ineft formaliter alteri, quæramen ficfe habent, quod eft incompof-Abile vnum poffecelle fine alio, nec ecótra, & vnum est prius natura aliorargo propositio non est ablofurè vera. Antecedens patet primo de primo niobili 5 & motu eius : eft enim incomposibile primu mobile elle fine motu; tenendo opinionem philofophorum, scilicet quod primum mobile necessario moucatur ab intelligentia applicata fibi, vt fur pra patuit dift. 129.5. & mobile est prius natura mo ra fuo, & tamen diffinguttar realiter ab illo, vt patet supra dist.1.9.5. hoc idem patet de ente rationis eaufato ab intellectu diuino in effentia diuina, vt fupra patet dift.1.q.5.

trepositio ratione.

Quomodo . Respondeo ad primum , quòd illa propolitio, valent illa feilicet prius natura politive est prius duratione, est cantum vera de priori natura, quod opponitur popriss natu- fteriori natura, & lic quando vnum oppolisu ineft ra politine prius natura politice alio oppolito, ineft etia prius sit prime du- duratione, aliter duo opposita possent simul duratione inesse idem, & sic duo opposita possent inesse alicuian codem instanti temporis, cum in codem. instanti temporis possint ese plura instatia natura, vt fupra patet q.1. diftin.1. Et hoc modo loquitur Doctor quattione quarta præsentis distinctionis, vbi loquitur de privatione, & habitu, quia si privatio materiæ, sue substantiæ prius natura positiue inefty etiam prius duratione ineffet, aliter priuatio, & habitus polient elle fimul in codem instanti temporis. Et similiter hoc modo loquitur in tertio modo, & in primo, &c. Sed quando prius natura non eft incompolibile posteriori natura, st patet. 6.510

de subiecto, & passione, & de essentia, & attributis tunc non sequitur, quòd tale prius natura sit prius duratione, immo necessario est simul duratione. Benè tamen verum eft, quòd priori natura quatum eft ex fe non repugnat effe prius duratione, & fi repugnar, est ex hoc, quòd necessario est causa, vel quafi caufa talis posterioris, & de hoc fatis dixi supres diftinct. 1. quæft. 2. & in prologo primi Doctoris, vide ibi.

Ad aliud patet responsio ex dictis supra dist.1. q.5. vide, quæ ibi notant-.

### Qualtio Tertia. Dist. II.

Vtrum omnium suiternorum fit tantum vnum suum.

Sevaphicus Bonauentura 2. fentent. diftinctio. 2. quaflio.2.artic.1.

Scotus 2 fenten.dif. 2.q. z.

Diuus Thomas prima parte summe, quest. 10. artic,quinto.

Riccardus 2. sent. difl. z.q.2.

Durandus 2. sentent. dift. 2.q. 5.

TRVM omnium æuiternorum fit.

Hic dicitur ab Henrico in quolibe. 24 NG. quælt.2. quod tot funt æua, quot euiterna, sta quòd in quolibet zuiterno est aliquod indiuisibile proprium pertinens ad genus quantitatis, &ex multis talibus potest constitui vnus numerus, vt fupra patur

Sed ista positio videtur ponere pluralitatem fine necessitate, ideo videtur dicendum contraeam, ficut in præcedenti quæstione dictum est, quia aut zuum vocatur actualis existentia euiterni, & hoc modo quot funt angeli tot funt çua, aut dicitur aliquidintrinfecum alicui actualiter existenti mensuransiplisn existentiam, & hoc modo æuum nihil eft, fieut probatum eft in præcedenti quæftione : Autæuum dicitur aliquid extrinfecum aliud ab actuali existentia zuiterni, quod ramen extrinsecum ex natura sui natum est mensurareactualena existenciam ipsius æuiterni. Et tunc potest poni

tripliciter. Primò potell negat i omnis menfura extrinfeca. ponodo omnia æuterna habere existentiam æque inuariabilem, non enim vna eft inuariabilior alia.; cum ibi nulla sit successio.

Secundò dico, quòd loquendo de menfura-quiditatiua, vna existentia potest esse mensura alterius, pum perfectior respectu imperfectioris, de qua mensura loquitur philosophus decimo meraphysicex.commen.27.

Sed loquendo de menfuratione duratiua diceretur, quòd cum æuum ponatur mensura alicuius, inquantum durans invariabiliter, & illud fic extrin fecum oporteret elle notius ex natura rei fecudum rationen inuariabilitatis, & cum non sit talis differentia inter existentias æuiternorum nihil fic eritæuum.

Ibi. Velalio modo potest dici. Doctor datalium modum, quo vna existentia angeli possit dici mensurari. Et dicit primo, o queliber superior quia perfectior, & fimplicior poteft dici menfura inferioris, qua ratione fux fimplicitatis poteft certificare de existentia inferioris, & sic existentia su-perior potest dici auum respectu inferioris. Secudò dicit, quòd hoc modo loquendo quot funt euiterna tot funt xua, fic tamen intelligendo, quòd no dentur



dentur plures existentiæ angelorum æquè simplices, & zquè perfecte, quia fi in eadem specie posfint elle plures angeli, vt infra patebit dift.3.tunc existentia speciei superioris posset esse aum respectu omnium speciei inferioris, & sic non essent tot æua, quot æuiterna. Sed tenédo, o quilibet differat specie ab alio est facilis responsio, quia infimus angelus mensuratur existentia angeli propinquioris, & angelus menfurans menfuratur existentia angeli fibi superioris, & propinquioris, & fic ascendendo. Tertio dicit, o supremus angelus no potest habere aliquod æuum, vt mensuram, patet, quia non datur existentia superior creata, quæ sit perfectior, & simplicior, & percosequens quæ ex natura rei nata sit certificare de existentia inferiori. Et sic existentia supremi angeli est tantum æuu respectu aliorum inferiorum, quia existentia eius inuariabiliter mensurat omnes alios.

Ibi. Vel potest dici tertio modo, g si æuum no dicatur quæcunq; existentia superioris simplicior elia, & notior nata certificare de ea, fed illa fim-pliciffima, quæ ex ratione fua formali, & in fe eft certissima, & primo nota nata certificate de alijs hoc modo potest concedi tantum vnum æuum.f. existentia primi angeli respectu aliorum omnium Vide Them, zuiternorum. Nota cum dicit, o existentia supe-

quelie.s. & rioris angeli menfurat existentiam inferioris, quia Varrene q. fimplicior, & certior fic debet intelligi, of ficut aliqua esfentia perfecta, pura homo in genere animalis mensurat quidditatiue alia animalia, puta pro quanto vnum animal magis appropinquat qui-ditati hominis, tanto eius quiditas apparet perfectior, & nobilior. Sic cum existentia superioris angeli sit perfectior, & simplicior, & per consequés vt existentia inferioris pto quacung; duratione ei comparetur, redditur certior. Et sic cum existentia superior ratione sux perfectionis videtur sibi cópetere certior duratio & perfectior, & fic patet effe mensura inferioris.

Ibi.Contra istud arguitur. Hic Doc.arguit cotra secundum, & tertium modum, vbi ponitur, o prima existentia angeli non mésuratur æuo, & deducit ad hoc inconueniens, quia a sic videtur sequi, q nec etiam primus motus possir mensurari tempore, videtur enim similis comparatio hinc & inde

Ibi. Conceditur confequens ab aliquibus propter istam rationem, quia secundum philosoph.4. physic.tex.com.107. omne quod est in tepore exceditur à tempore, & corrumpitur, & tabescit in tempore, & ideo necessaria, & impossibilia no sunt in tempore. primus igitur motus, qui non corrúpitur in tempore, nec exceditur ab eo, vt patet 4. phyfic.tex.com.120. non erit in tempore, nec men furabitur tempore.

Ibi.Sed ista ratio non valet. Hic Doctor intendit saluare quod dixit de prima existentia angeli, & g non mensuretur alia mensura, & g dicatur mensura respectu inferiorum, & tamen q motus Declaratio primus mensuretur. Et littera satis est clara, tamen pro iunioribus aliqualiter declaro ipsam. Ibi ali-Quid fit ef- quid este in tempore, est aliquid este in numero, fe in tipore. patet quarto physic.tex.comm.120. vbi habetur, o tempus est numerus, & mésura motus, sicut enim per numerum certificantur res numeratæ, ita per tempus certificatur quantitas motus. Sequitur. Non est autem de ratione existentis in numero, o excedatur à numero, immò fi accipiatur primum numeratu, hoc est adæquatum numeratum, illud adæquatur ipsi numero. Sed de ratione numerati eft, 9 pars eius excedatur à numero, quia ipfum.f. numeratum adaquatu numero est maius sua par-

te,& iplum totum. f. numeratu primu est adæquatum numero. igitur pars eius.f.numerati adæquati, exceditur à numero, qui adæquatur numerato adæquato. Sequitur. Ita dico de ente in tempore, o ex quo omne tale ens est de necessitate variabile se cundum aliud, & aliud effe necesse eft fm aliquid fui, puta fm aliquam dispositionem, quam habet ex parte temporis, q excedatur à tempore. quia aliter se habebit in alia parte temporis.

Tertia.

40

Hic nota, q duplex est tempus. f. particulare, & Duplex eft vniuersale. particulare estillud, quod intrinsece compus. mensurat motum particulare, & hoc per se, & rem fubiectam tali motui per accides, ve exposui supra dist-præsente.q.2.vniuersale eft illud quod mensurat intrinsece motum vniuersalem, vt motum primi mobilis extrinsece omnes alios motus particulanes. Et ficut per accidens menfurat subiectú mo? tus vniuerfalis, ita per accidens, & extrinsece men furat subiecta aliorum motuum particularium. Et ideò subiecta motuum particularium mensurantur tempore, quia aliter se habere possunt in alia, & alia parte temporis, & ideo exceduntur à tépo-re, fupple vniuerfali. Sequirur. Impoffibilia, & necessaria non sunt in tempore, quia non est alia di-spositio in eis, vt possit excedi à tempore ena vni-uersali. Sequitur. Primus autem motus licet fm se non excedatur à tempore, tamen exceditur à tempore fm quamlibet eius partem, & hoc sufficisad hoc vt verè dicatur mensurari tempore. & videtur inconueniens, cum tempus dicatur menfura vniformis, quin habeat aliquod primum méfuratum vniforme,& tale videtur primus motus.

Ibi.Tunc ad argumentum, quia non est similis ratio hic & ibi, quia existentia primi angeli no habet menfuram aliquam, quæ faltem excedat menfuratum, secundum aliquam eius partem, cum om nino fit indivisibilis, nec habet existentiam superiorem, & fimpliciorem &c. Motus th primus, & fi non excedatur fm se totum à tpe, exceditur th fm quamlibet eius partem, & ideo non est simile.

Ibi fimiliter etiam primus motus.Hic Doc.affignat aliam caufam diffimilitudinis, quia primus motus fm se totum mensuratur. Si.n.ponitur tem pus aliud à primo motu per illam ronem philosophi 4.phyfic.tex.com.96.f.quia tempus non eft ye-lox, &c. Vel fi ponitur tépus effe idé, & motus, adhuc primus motus mensuratur, quia motus ille po test mensurare se, no quidem primo, sed em parte, que nota est, & nata mensurare totu, vt supra dictu eft in pfenti dif.q.2. Sicut et dicit phil.4.phyfi.tex. com.114.Tépus mensurat ipsum motu in determi nando quenda motum, qui postea mensurabit totum motum, ficut longitudinem cubitus in determinado aliqua magnitudinem que metietur totu. Neutra tn ratio potest este in proposito, quia non est aliquid in æuiterno primo aliud ab existentia sua, nec ipsa existentia sua est quanta, vt mensurare possit seipsam secudum aliquam partem nota sibi.

AD argumeta principalia.Primò arguit fic probando, o nó omniú æuiternorú fit vnum æuum, quia tune illud effet in vno fubiecto, patet, quia illud æuum, fiue ponatur accidens, fiue fubstatia no posset esse in plurib' subiectis. Si ergo esset in vno subiecto, tunc ipio destructo, vel mutato, mutaren tur omnia alia æuiterna, & similiter destructis, vel mutatis alijs quiternis mutaretur illud fubiectum, quæ videntur abfurda.

Contra. Hic arguit ad oppositum probando, quod tantum sit vnum æuum. & arguit à simili, quia sicut est vnum tempus omnium temporaliu, vt patet 4.phyficor.tex.comm.91. & 110. fic vide- . tur quòd vnum fit æuum omnium æuiternorum.

Fran.Lych.in fec.fent.Scoti. G ¶Ad

liter s

prafensi.

٠.

Quo depen-

-

JAd primum respondet Doct. Ad primum, of a deant aui- zuiterna dependerent ab zuo in esse & conseruaterna ab 4- ri, quod destructo primo destruerentur zuiterna, sed quia tantum dependent in mensurati, ideo no sequitur, o destructo primo ipsa destrucretur. Nec eriam fequitur ipfa mutari ad fe, fiuè quò ad abfolutum, fed tantum quo ad aliquam relationem rea lem, quia mensuratum ex natura rei realiter refertur ad mésuram ex natura:rei. & sic ad destructionem termini, siuè mensure, sequitur destructio re-lationis sundatæ in mensurato. Similiter quod dicitur, quòd illud mutabitur destructis æuiternis. Dicit Doctor quod non sequitur, quia talismensu ra no refertur relatione reali ad æuiterna, fiuè men furata, vt etiam patet 5 metaphy.c.ad aliquid.tex. com. 20. & de hoc magis patebit in quolib.q. 13. Et fialiqua relatione refertur, illa erit tantum telatio rationis, fe habet enim ad illa ficut excedens ad exceffa; quia prima intelligentia creata eft perfectior & fimplicior.

SAd arg.in oppositum. Hic Doct. dat modum fistendi, op non sit tale æuum extrinsecum, & hoc suffinendo primum modum in corpore.q. Dat ét modum suftinendi, quòd tantum sit vnum æuum omnium æuiternorum, & hoc tenendo tertiú mo dum in corpore questionis positum, vel & sint plu-ra æua tenendo secundum modum.

Ibi.Et tunc fi arguas, p tantum est vnum tempus omnium temporalium ergo tantum vnum æuum omnium æniternorum.Respondet Doet.su finendo secundum modum de zuo, quod consequentia non valet, quia non omnis motus supetior habet rationem mensuræ ex natura rei respe-Etu inferioris, nec habet conditiones mensuræ ex natura rei, quia non omnis motus superior ex narura rei est simplicior, & persectior, nec habet illas conditiones mensuræ, que ponuntur in distinctio-ne præsenti: q. 2. siouthabet quælibet existentia superior respectu inferioris ratione maioris perfectionis, & fimplicitatis, loquendo tamen de existentijs invariabilibus angelorum. & ideo non est fimilis, ratio hie & ibi.f.quod ficut ibi tantum eft vltimum tempus omnium temporalium, & ita fit hic tantum vnum zuum omnium zuiternorum, vt patet ex supradictis.

#### Qualtio Quarta. Dift. II.

V trum operatio angeli mensuretur euo.

Seraphicus Bonauentura 2. sentent. distinctio. 2. queftio. 3.

Scotus 2. fent en. dift. 2. q.4.

Diuus Thomas prima parte summa, quast. 10. artic.fexto.

Frant.de Mayronis 2. sent.dift. 2. q.4. Dionyfius Carthusianus 2. sentent. dist. 2. q. 2.

VARTO & vltimo. Circa hanc materiam querit Doctor. Vtrum operatio angeli mensuretur æuo. Titulus quæftionis eft, an operatio intrinseca angeli, scilicet intelligere, & velle mensuretur zuo, & non loquitur hic de aliqua operatione merè supernaturali, sed de intellectione, & volitione, quæ naturaliter causantur ab intellectu, & voluntate Henrie.quo- angeli, vel vt à causa totali vel partiali.

116.13.97. Hic dicitur ab Henrico quolib. 12. quæstio. 8.

### Qualtio

Et hæc opinio est satis clara in litera, reduco tamen iplam opinionem per aliqua dicta, vt clarius intelligatur. Primo dicit, quòd vna intellectio angeli quantumcunque duret menfuratur aliquo nunc; ita quòd illud nunc poterit coassistere tempori nostro, puta vnius diei, vel vnius anni, fi illa intellectio tantum continuetur, & alia intellectio (prima transeunte) mensuratut alio nunc, quod quidem nunc tanto tempori nostro affiftir, quanto illa intellectio continuatur, & fic de alijs intellectionibus. Et ex istis nunc reddirur tempus discretum constans alijs, & alijs nunc fibiinuicem succedentibus. Tempus ergo discretum menfurat omnes operationes intrinsecas angeli. Et dicitur tempus discretum ad different tiam tempotis continui, & fucceffiui. Nam illud dicituir tempus continuum, & successiuum quando vna pars succedit alteri, & continuatur illi parti, quod fit quando est ibi instans continuans partes, & dicitur tunc continuare guando est principium vnius, puta futuræ, & finis alterius, scilicet præterite, vt supra patuit præsenti distin. quæstio. 2. Sed non est sic in tempore di fcreto, quia vnum nunc non est principium nunc futuri, nec finis nunc præteriti. Secundo dicit, quòd talis intellectio angeli est simpliciter indiujfibilis, & nullo modo continua, & fuccessiua, & fic mensura illius erit indivisibilis, quæ est nunc temporis difereti. Tertio dicit, vt etiam patet fupra præfenti distinctione, quæstio.prima, in additionibus, que ponuntur in fine huius fecundi, quòd ficut aliquod est in re, ita habet mensuram fibi correspondentem, & sic cum essentia diuina fit indiuisibilis, & indefectibilis, habet æternitatem indiuisibilem, & indefectibilem pro mensura. Et ficut angelus est indiuisibilis, & defectibilis habet æuum indiuisibile, & desectibile. Et si-cut res temporalis est diuisibilis, & desectibilis, ita habet tempus diuisibile, & desectibile pro méfura. Et multa babet in littera, quia ibi clara funt relinquo intuenti litteram. & fimiliter omitto quasdam rationes, quas ipse facit pro sua positione, & similiter omitto multa in suo modo

ponendi, que omnia vide, quia ibi clara funt. CONTRA CONCLVSIONEM hu- scorus imo ius politionis. Doctor primo improbat conclu- probat opifionem Henrici in se. Secundo improbat mo- nionë Hen-dum ponendi ipsius. Conclusio Henrici est, 9 rici. operatio angeli intrinfeca tantum menfuratur nuncæui. Et Doctor hic probat, quòd talis operatio menfuretur fimili menfura, qua menfuratur existentia angeli, quæ probatio est satis clara in littera, & breuiter stat in hoc, quòd sicut existentia intellectionis angeli habet eundem modum manendi dum manet, qualem habet existentia angeli, dum manet.i.qu'od ficut angelus habet existen-tiam omnino indiuisibilem, & intellectio simili-ter habet, vt patet per ipsum Henricum, vbi supra. fequitur g.ipfa intellectio habebit similem mensuram, sed existentia angeli secundum Henricum mensuratur nunc æui. ergo & intellecto ipsius. Nec valet dicere, quod existétia angeli manet diutius; quia fi angelus statim foret anihilandus, adhuc menfuraretur nunc eui, vt fupra patuit pre-fenti difunctione, quæftione prima. Si dicatur, quòd secundum Doctorem videtur, quòd intellectio non habet esse permanens, sed in continuo fieri, vt patet respondendo ad vltimum argumentum, distinctio.3.quiæstionis vltimæ primi.& per consequens videtur posse mensurari alia mensura à mensura æui. Dico quòd hoc nihil est ad propositum, quia Doctor arguit ad hominem,

#### nem, quia Henricus ponit illam intellectionem habere esse omnino indiuisibile, vt supra patuit. Intellectio Dico secundo, o etiam secudum doctorem habet # de gente esse permanens. vt patet per ipsum , cum sit de gerepermane. nere qualitatis, vt iple aliqualiter innuit, vbi fupra, & clare probat in quolibet.quæst.13.

Ibi.Præterea secundo omnes cócedunt actum beatificum angeli mensurari æuo, patet per Auguftinum de fide ad Petrum. 18. Ille autem actus necessario includit actum naturalem, idest q idem actus beatificus est pariter productus ab angelo, & quo ad hoc dicitur actus naturalis talis productio partialis non est necessario ab agente supernatura-li, & vt idem actus principaliter producitur (licet partialiter) ab agente merè supernaturali dicitur supernaturalis. Tunc arguitur fic idem actus vna tantum mensura mensuratur, sed actus beatificus, & vt producitur ab agente supernaturali, & ab agente naturali in re est simpliciter idem, licet varietur secundum diuersos respectus, quia vt comparatur ad agens naturale dicitur naturalis, & vt ad agens supernaturale dicitur supernaturalis. ergo cum actus beatificus mensuretur æuo, sequitur quòd vt producitur partialiter ab agente naturali mensuretur æuo. non enim isti respectus alij, & alij faciunt diuersam mensuram in fundameto.

Addit doctor vnam probationem ibi, Impoffibile est autem æuiternum necessario includere, vel præsupponere aliquid posterius æuiterno, p mensuratur mensura posteriori, patet, quia sicut æuiternű necessarió est prius tpali, ita çuű necessario est prius tpe, & hoc et patuit, vbi supra presenti diftinct.quæft. prima fm Henricum. Cum ergo actus beatificus menfuretur æuo, & ille idem partialiter producitur naturaliter ab ipfo angelo, fequitur quòd tantum mensuretur euo, & non tempore, nec continuo, nec discreto, cum necessario fit posterius zuo etiain secundum Henricum.

Henric.quo-Jibi. Contra modu ponendi . Hic Doctor im-lib. 9. 9. 93 probat modum ponendi . Henricus poluit enim, quòd vna intellectio angeli quantumcunque durans mensuretur nunc temporis discreti, quod nunc de necessitate tanto tempori nostro coassistit quantum illa intellectio durat. hoc Doctor impro bat, quia ponit multiplicitatem temporis fine necessitate. Et vitra sequetetur, quòd vnus angelus habebit quatuor instantia temporis discreti, & alius tantum vnum inftans respectu vnius tempo ris nostri. Nam si vnus angelus intelligat lapidem, & continuet illam intellectionem per vnam diem, & alius ange us habeat intellectionem lapidis, & contionet eam per horam, & habeat cognitionem, puta hominis, & continuet per aliam horam, & habeat aliam cognitionem æque per ho-ram continuatam, & fic deinceps statim sequitur intentum, scilicet quòd vnus angelus per totam diem habebit tantum vnum instans temporis discreti, & alius per eundem diem habebit non tantum quatuor, sed & mille instantia temporis difcreti, quod videtur absurdum, immò videtur, p in vno angelo respectu vnius diei possint habere duo tempora discreta : quia si continuet intellectionem per horam, habebit vnum tempus difcretum, fiue vnum nunc temporis discreti, & post habeat aliam intellectionem per aliam horam cotinuatam, tunc habebit vnum tempus discretum constans ex duobus instantibus temporis discreti. Et fimiliter fi per medietatem horæ continuet intellectionem lapidis, & per aliam medietatem continuet aliam intellectionem, habebit aliud tépus discretum, & sic vnus angelus in vna die poterit habere plura tempora discreta, & alius in ea-

dem die tantum habebit vnum tempus, immo for tè tantum vnum nunc temporis discreti, fi continuet vnam intellectionem per totam illam diem, quod eft'inconueniens.

uarta.

٢Q

Ibi. Præterea æua &c.Hic Doctor deducit Héricum ad hoc inconueniens, videlicet, quod tempus discretum operationis angeli esset constitut um ex nuc alterius rationis, patet. quia ipse vult, quòd nunc æui diftinguatur ab alio nunc eo modo, quo æuiterna distinguntur. Et sicut angelus Hie Herrie. interior specie distinguitur ab angelo superiore, ducitur ad Ita nunc mensurans existentiam inferioris distin- incouenies. guitur specie à nunc mensurante existentiam su-Ouomode perioris. Pono modo, 9 angelus intelligat lapi- Quomodo dem, lignum hominem, & huiufmodi, ista intelle-Ctiones diftinguntur specie, quia specificantur ab nes diftinobiectis specie distinctis, vt probat Doctor in pri-mo distinctione. 3. quæssio.7. ergo & ipsa nunc téoris difereti menfurantia has intellectiones distinguntur specie, & sic tempus illud, quod eft mensura componitur ex nunc distinctis specie, p eft absurdum, vt patet de aliquo. Nam linea componitur tatum ex lineis, & corpus ex corporibus, & superficies ex superficiebus, & motus vnius speciei ex motibus tantum vnius speciei.

Ibi. Præterea & ponitur vnum nunc illius tem poris necessario coassistere pluribus instantibus nostri temporis &c. Henricus enim ex hoc dixit, g vnum nunc menfurans intellectionem angeli, neceffario coaffistit alicui tempori nostro, & non vni instanti, quia deduceretur ad hoc inconueniens, scilicet quod tempus nostrum esset discretum, quod eft contra omnes philotophos, quòd autem fequeretur, patet quia fi nunc menfurans vnam intellectionem, coexistit vni instanti temporis noftri ita aliud nunc méfurans aliam intellectionem immediate sequentem primam coexistit alij inftanti temporis nostri, & sic de alijs, & per confequens videretur tempus noitrum esse discretum. Et tamen Doctor probat, q no potest euadere hoc Probatio De Aoris cotra inconueniens, quia fi ego in inftanti.a.possum cognoscere lapidem, & in tempore immediato illi instanti possum cognoscere hominem, à fortiori hoc videretur de angelo, cum fit perfectior, & fic nunc mensurans intellectionem angeli poterit coaffistere vni instanti temporis nostri, & per confequens non est necesse intellectum angeli, fi intel ligat.a.cum aliquo inftanti nostro sistere in intellectione ipfius.a.per aliquod tempus, & per inftan tia illius temporis, in quorum aliquo posset intellectus meus habere aliam intellectionem.

Ibi.Si enim dicat, quòd intellectus meus post instans non potest intelligere immediate &c. Diceret forte Henricus, quod ego non possem habere intellectionem durantem tantum per instans, quia intellectio sequens non posset haberi in tempore immediato illi instanti, patet, quia intelle-ctioni secundæ non posset dari primum instans fui este, quod probat, quia sicut non est medium inter instans, & tempus (quia inter quæcunque duo instantia semper datur tempus medium. ergo inter inftans primum, & ipsum tempus non mediat aliquod instans) ita nec inter intellectionem meam, quæ eft in inftanti, & illam, quæ eft in tempore immediate habito est aliquod mediu, & fic intellectionis secundæ non daretur primum instans sui esse, patet, quia inter primu instans in quo est intellectio prima, ex tempus immediate seqnens, in quo est seounda intellectio no datur aliquod inftans medium, & fic nec primu inftans intellectionis fecude. Et fic poneret, g itellectio poffit mesurari instanti, & tpe,ita o prima intellectio Fran.Lych.in sec.sent.Scoti. G 2 has

quere Ocha alios noizales.



Distin.

# Quæstio

habeat rantum esse per inftas, & fic habet primum instans sui esse, quia ista est vera, hæc intellectio nunc eft, & immediate ante hoc instans non fuit. ergo incipit ese. Secunda verò intellectio, quæ est in tempore immediato illi instanti, non habebit primum instans sui este, patet, quia hæc est salsa, ista intellectio in isto instanti est, cum sit tantum in tempore.si ergo secunda intellectio sit tantum in tempore immediato instanti, tunc argumentum non concludit, scilicet & detur tempus nostrum discretum, quia non datur instans immediatum instanti.

Response Scati.

Ibi. Sed incoueniens videtur. Dicit doctor, g est valde inconueniens, quod intellectiones eiusdem rationis non habeant præcise fimiles menfuras, vr patet in alijs mensuratis eiusdem rationis. Et vult Doctor, quod si aliqua intellectio nostra mensuratur æuo, sive instanti æui, & alia similiter menfurabitur inftanti æui, ficut & primum inflans æui poterit correspondere instanti temporis nostri; ita secundum instans æui poterit correspondere tempori immediato illi instanti , & sicut prima intellectio habet primum instans sui ef-se, quia in instanti æui ita & secunda habebit primum sui esse in instanti zui, cum habeat mensuram indiuifibilem. Sed tamen nihil temporis noftri coexistit illi secundæ intellectioni, vult dicere doctor, quòd illa secunda intellectio non habet primum instans sui esse in aliquo instanti primo temporis nostri, sed in instanti zui. Et si tempus nostrum fibi coassistat, non tamen adæquate fibi coexistit, ita quòd dicatur, quòd si habet esse in tempore immediato post instans primæ intelectionis, quòd primum fui effe fit in inftanti primo illius temporis immediati, non meníuratur tempore, led primum fui effe eft in nunc æui, quod po test coexistere toti illi tempori, idem dicendum de intellectionibus angeli, quia fi angelus aliquid intelligat cum inflanti nostro non oportet illam intellectionem manere pet tempus habitum, sed si flatim habeat aliam intellectionera, illa coexistit tempori immediate habito instanti, cum quo inftanti fuit prima intellectio, & tunc nihil erit temporis primum coexistens illi secundæ intelle-**G**tioni

Ibi. Præterea videtur, quòd istæ deberet dicete consequenter, & intellectiones nostre mensuren tur tempore discreto, quia intellectiones nostræ videntur totæ simul secundum philosophum.10. 1 p. ethicor. EAP.4 O S. ethicor. cum fint perfecte transeuntes, & ordine quodam se habentes,

Si dicatur, ficut ipse Henricus videtur dicere, g habent connexionem, quia intelligimus discurrendo. angelus non fic.

An in intellectionibus nostris sit fuccesto.

Ibi. Contra hoc non facit per se continuationem. Dicit doctor, quòd in huiufmodi intellectionibus nostris etiam discursiuis non est successio & continuatio, ficut est quando vna pars alicuius entis acquiritur post aliam partem, vt patet in alteratione & augumentatione, non enim intellectio habet huiusmodi partes. intellectio ergo conclu-Gonis eft ita fimplex, fi habeatur post cognitionem principij, ficut fi non habeatur post talem cognitionem

Ibi. Similiter possumus habere intellectiones diffinctas fuccedentes fibi abiq; difcurfu,& fic illæ sint totæ simul. igitur illæ essent non continuatæ quali in tempore discreto, quod est contra philoso-

In libro de phum in de me.& remi.quia intelligimus cum comemoria de Linuo tempores

reminiscen- Ibi. Quod dicitur de differentia numeri, & tia cap. 1. Orationis &c. vide.

IBI concedo cóclusionem duarum primarum rationum, p intellectiones angeli mésurantur quo. Et breuiter quecunque existentia actualis inuariabilis, hoc est cui repugnat, vt secundum ipsam sit variatio, siuè fluxus, vel acquisitio partis post partem, nec enim perpetuitas aliquorum, vel corruptio, vel annihilatio aliquorum variat menfuram formaliter, dummodo existentia sit eiusdem rationis dum manet.

Ibi.Sed contra hoc.Hic Doctor arguit proban Scotus ardo, 9 fi existentia permanens dum manet, mensu- guit contre ratur æuo, getiam quodlibet permanens mensu- Henricum. rabitur æuo, & fic qualitas, & quatitas, & huiuscemodi dum actu permanent in esse quieto mensurantur æuo. Sed hoc videtur inconuenies propter duo. Primo quia secundum philosophum.4.phyficor. tex.commen. 1 18. quies mensuratur tempore. Secundo, quia generationes, & corruptiones omnium generabilium, & corruptibilium menfurantur instanti temporis, cuius autem primum else mensuratur instanti temporis eius esse permanens menfuratur tempore.

Ibi. Ad primum dico. Hic doct. primo declarat aliqua. Secundo foluit primam rationem. Primo ergo dicit, o fluxus alicuius formæ, puta quan do acquiritur calor vt 10.mensuratur de necessitate tempore, dum successive acquiritur. nam fluxus ille est quædam successio prioris, & posterioris, & talis succession dicitur motus formaliter, & motus propriè mensuratur tempore, & forma secundum quam est fluxus, vtputa, calor, qui continuè acquiritur dicitur, forma secundum quam est talis fucceffio, & talis forma vt eft fub tali actu, vel successione dicitur actu motus, & forma secudum quam poteft effe talis successio, vel fluxus, non p actu fit fluxus, puta iple calor vt 10. actu permanens dicitur actu quies, quia nata acquiri per mo-tum. Declaro tamen iltam literam primo fluxus Notabilis formæ, talis fluxus eft fucoeffioiformaliter feaun- declaration dum prius, & posterius, ita q vnum succedir alteri, & talis successio formaliter dicitur formaliter motus, qui estentialiter, siuè per se mensuratur topore, vt supra expositum oft in præsente dis.2. Secundo formam secundum quam est actualiter fluxus, vt calor, vt 10. pro quanto acquiritur fuccessiuè, prout vna pars actu acquiritur post aliam, talis calor dicitur forma, secundum quam actu fluxus forma, vel successio formaliter. Tertio, forma secundum quam potest esse fluxus, vel successio, & est omnis forma, quæ est partibiliter acquisibilis, vt quantitas, & qualitas corporalis, & licet habeat aliquando esse permanens, tamen sibi non repugnat acquiri partibiliter, cum sit diuisibilis in plures partes . Hoc fecundum , & tertium est eadem forma, licet secundum diversam dispositioners accepta. Nam secundum pest forma secundum quam est actu fluxus formæ dicitur motus actu, fed fecundum g eft actu accepta, & habet effe permanens, dicitur quies actu. Forte tamen forma fecundo modo non dicitur motus formaliter, cú talis motus fit formaliter successio, quæ vna pars dicitur alteri succedere, sed erit motus materialiter, pro quanto est id secundum quod actu fit succesho, & fimiliter forma . Tertio non erit quies for- Que quies maliter, cu quies formaliter opponatur motui for- opponatur maliter, sed poterit dici quies quasi materialiter, motni. quia est forma, in qua nata est fundari quies. Quar to est permanens, in quo non est natus esse fluxus partium, tamen necessario habet formam consequentem, in qua natus est esse fluxus. Istud quartu forma substantialis corporalis, tenendum secundum aliquos, q indivisibiliter acquiratur, in qua tamen

Digitized by Google

#### Secundi Secundæ

tamen est subiectiue forma, in qua natus est fluxus, puta quantitas, vel qualitas corporalis. Hoc quartum non mensuratur tempore per se, nec per se secundum ipfum propriè est quies, cum non sit natum moueri, quiescit tamen per accidens, quia quies est secundum aliquam formam necessario co fequentem ipsum, quæ supple forma nata est acquiri per motum, & per consequens nata est pro-prie quiescere. Quinto est illud in quo non potest effe fluxus, nec in aliquo consequente ipsum naturaliter, vt funt substantiæ separatæ, & abstractæ. Et hoc quintum omninò inuariabiliter manet dum. manet, & ideo nullo modo menfuratur tempore, nec secundum se totum, nec secundum parte eius, nec per accidens, cum in eo non fit aliquid natum. partibiliter, & fuccessive acquiri, tale verò mensuratur zuo, & etiam illa quz in eo fubiectátur, cum fint omninò inuariabilia dum manent, cuiufinodi funt intellectiones, & volitiones, vt fupra patuit.

Ibi. De ista forma potest dici &c. Dicit Do&. quòd loquendo de forma secudo, & terrio modo, ideft fecundum quam actu eft fluxus formæ, & fecundum quam poteft esse fluxus formæ, talis forma mensuratur tempore, quia licet ipsa forma tertio modo fumpta actu non habeat effe variatum, habet tamen esse variabile, & ideo non mensuratur Quid requi æuo, quia æuum requirit in suo mensurato este ratanam. invariabile, cui repugnat successio partis post partem

Ibi. Si tamen dicatur omne effe non variatum mensurari zuo. Item potest concedi quòd ista forma quando fecundum eam non est actu motus, potest dici mensurari zuo. Sed ista parsvidetur minus probabilis, quàm prima, quia ipía forma. actualiter existens mensuratur instanti temporis, non autem nunc zui, quod tamen oportet ponere, ponendo ipsam inquantum est actualiter sub motu mensurari nunc téporis, & vt est sub quiete men furari nuncæui, nam vt eft actualiter fub motu, fiuè sub mutato esse necessariò mensuratur núc temporis, quia cuicunque mutato esse correspondet pro mensura instans temporis, & sic eadem existen tia nunc mensuraretur nunc temporis, & nunc mésuraretur nunc æui, quod videtur inconueniés.

Ibi. Si tamen aliquis velit concedere calorem. inquantum habet effe non variatum mesurari æuo, Sententia li potest dici &c. Sententia huius literæ est, og quamuis quies ipfius caloris menfuretur tempore, nontamen existentia caloris mensuratur tempore, sed æuo. Nam quies ex hoc dicitur menfurari tempore, quia opponitur formaliter motui, qui per se menfuratur tempore. Sicut ergo motus vnius horæ menfuratur tanto tempore, ita quies oppolita. tanto tempore menfuratur; quia fi talis motus calori non ineffet per tantum tempus, & natus effet in esse, quies sibi opposita actu inesset per illud tempus, pater, quia quies formaliter non est nisi priuatio alicuius fuccessionis partis post partem, vt vult philosophus quinto physic. tex. commen. 52. & 53.vbi tractat de contrarierate motus, & quietis, quòd quies est priuatio motus. Et addit Docto.q Quemodo licet Aristor. dicat, quod quies non mensuretur nis mi es men- per accidens, potest tamen dici hoc modo, g menfuratur per fe eo modo quo.f.priuatio menfuratur Imretur. per se, quia hoc conuenit privationi per se, quod co uenit ei inquantum est talis natura, hoc autem o ipfa fit tanta, vel tanta conuenit ei inquantum eft Quomodo tanti, vel tanti politiui, quod. ftanto, vel tanto temsubjlaria ge pore natum est acquiri, & per consequens tanto vel tanto motu. Et parum infra concedendum eft innerabiles mensuretur quit substantias generabiles, & corruptibiles per se menfurari zuo. licet per accidens, hoc est secundu

\$474

L 11 0

quantitatem naturalem consequentem eas mensitrarentur tempore.

Juarta.

Et tunc ad fecundam inftantiam, quæ eft de generalibus & corruptibilibus. Dicendum 9 accipie do &c. Hanc litteram declaro cu dicit, paccipien- Declaratio do istarum substantiarum mutationem, secundum litera. g loquitur philosophus de ea illa est indiuifibilis.i. o mutatio substantiæ est indiuisibilis. Sequitur tale, vel est mutatio, vel indiuisibile. Pro clariori coguitione pono exemplum . Ignis cum agit in lignu Exemplum . primò expellit dispositiones contrarias, puta frigiditatem, & humiditatem, & inducit per motum, puta caliditatem, & ficcitatem facientes pro generatione ignis, vltimus gradus caliditatis, cum lit indiuisibilis indiuisibiliter acquiritur, est tale indiuifibile terminat motum, fiuè fuccessionem, forma er go ignis, qui acquiritur, in inftanti concomitatur ipfum vltimum gradum caloris. Et hoc eft quod di cit, tale vel est mutatio, vel est indiuisibile, idest talis forma substatialis, vel acquiritur per mutationem, vel est indiuisibilis necessariò concomitans indiuifibile. f.vltimum gradum caloris terminantem mo tum. Sequitur in textu, ita o mutari est aliter fe ha- Quid fit mu bere núc quàm prius. Notat hic Doctor rationem tari, propriæ mutationis, & dicit altter se habere, nunc accipitur pro indiuifibili, & quàm prius pro diuifi li.i cum dicimus, o fubiectum mutatur, puta.a.non calido ad calidum vt 8. tūc illud fubiectum dicitur mutari propriè, quia nunc aliter se habet. s. quando eft fub vltimo gradu caloris, quia tunc vltimum gra dum indiuisibiliter habet, & totum calorem in esse quieto,& permanenti. & cum dicit quam prius,nã prius illud subiectum erat, sub cotinuo fluxu, quia continue acquirebatur calor in ipfo.ideo quado ha bet vltimum gradum caloris.aliter nunc fe habet, g prius se habuit. Sequitur. Primu igitur esse formæ per se terminās fluxum.i. o vltimus gradus caloris, qui per se terminat, illum motum (vt dixi supra) mê furatur instăti. Sequitur, & ad illud proprie eft mutatio, patet per diffinitionem mutationis prius dictam, quia subiectum existens nunc sub tali gradu proprie mutatur, quia aliter se habet nunc, quam prius se habuerit. Sequitur, si ad primu esse formæ, (ideft o quado fubiectum, puta materia ipfius ligni eft sub forma substantiali ignis, quæ forma non ter minat per se fluxum, siuè motum, patet quia ipsa ac quiritur subito, & indiuisibiliter per se primo) se ha bet subiectum non mutatur, quia vt est sub tali forma non aliter se habet nunc, quàm prius se habuit, eo modo quo exposui de subiecto propriæ mutationis. Sequitur, sed quasi secundario inquantum il lud primum.i.q illa forma fubstantialis potest dici mutatio secundario, quia concomitatur forma accidétalem, cuius vltimum esse est proprie mutatio, & hoc modo fubiectum respectu formæ fubstantialis potest dici mutari, quia in ipso forma substan subiettu ditialis concomitatur mutationem primo, & per fe, citur mutaputa accidentis facientis pro generatione talis for-ri. mæ substantialis. Sequitur. Concedo igitur, q. primum esse substantiæ generabilis inquantum conco mitatur mutationem proprie dictam mensuratur inftanti. vult dicere quòd primum effe formæ fubstantialis in se absolute non mésuratur instanti temporis, sed tantum dicitur mensurari instanti temporis quodammodo de nominatione extrinseca, fupple inquantum concomitatur vltimum effe for mæ accidentalis requifitæ ad hanc generatione for mæ fubstantialis, & quia tale vltimum esse mensuratur instanti temporis. ideodicitur q primum esfe formæ substantialis mesuratur instanti tpis. Sequitur. Sed nó fequitur vltra.ergo effe habitů postillud instans mensuratur ipe, quia primo in instanti illud Fran.Lych.in fec Sent.Scoti. effe G 3

٢I

Quomodo

effe comparatur ad caufam particularem generantem, à qua est, & post illud instans non habet dependentiam ad illam causam particularem generantem, fed tantum ad primam caufam conferuantem., & runc habet beatitudinem vniformem ad illam caufam conferuantem, ficut effe angeli, quia conferuatur in identitate perfecte absque varietate. Et hoc magis patebit in tertio diftinct. 10. de creatura proprie dicta, & generaliter dicta..vide ibi.

Quemodo tembore .

92.

Ibi.Et ex hoc patet ad argumentum quod pofno ois forma set fieri de successione in zuo. Dicit Doctor, quod mensuretur non omnis forma secundum quam est variatio, vel mutatio mensuratur tempore, vel instanti temporis, vt patet de intellectione. Nam intellectus tranfijt de priuatione illius intellectionis ad illam, & fic dicitur mutatio, non tamen menfuratur inftanti temporis, vt patet supra de intellectione angeli. Sed sola ista mutatio mensuratur instanti temporis, secundum quam mutabilealiter sehabuit succeffiue quam nunc fe habet indivisibiliter, vt declaraui supra de mutari propriè dicto · Vultergo dicere Doctor, quòd licet aliqua forma acquiratur post non esse ipsius, & sic subiectum eius tranfeat de non esse illius formæ ad esse, quia tamen illa forma non acquiritur successive, & partibiliter, fed tota fimul, ideo non mensuratur tempore, nec Qua nam fit instanti temporis. Sola verò illa forma que acquiilla forma ritur partibiliter menfuratur tempore,effe veroilgue menju-tius vltimum menfuratur inftanti temporis. Sequitur hocest cuius termino ad quem indivisibiliter. habito necessariò praslupponitur terminus à quo diuisibiliter, & in termino habitus est indiuisibi-liter. Exemplum. Nam calor ve. 8. sic se habet, quod vitimus gradus, ad quem terminatur totus motus caloris dicitur terminus ad quem, & totus calor, qui præcedit ipfum terminum ad quem, qui semper est sub moru, dicitur terminus à quo, & merito dicitur, quod subiectum respectu caloris vt8.habito vltimo gradu fe haber aluer, fupple in\_ termino ad quem, quàm se haberet in successione caloris, siuè in termino à quo. Sequitur & in termino habitus eft indiuisibiliter, ideit quòd calor vt 8.vt eft in vltimo gradu dicitur indiuisibiliter, quia ille gradus vltimus acquiritur indiuisibiliter. Sequitur, & hoc vel secundum quem fuit motus men furatus tempore, ideft quòd illa forma fecundum. quam motus mensuratur tempore, terminus illius formæ instanti temporis, vt exemplificaui prius de calore. Sequitur, vel in necessario concomitans motum menfuratum tempore, vt fupra patuit.

AD argumenta principalia. Primo arguitur fic, probando quòd operatio angeli non mensuretur zuo per auctorem de causis propositione penultima. Inter rem., cuius substantia, & actio menfuratur tempore, & rem cuius fubstantia, & actio mensuratur æternitate, est res media, cuius substantia mensuratur æternitate, vel æuo, & actio mensuratur tempore cuiusmodi est angelus.

Quid sit ope gentia.

gentia .

ergo &c. ¶Respondet Doct.& responsio stat in hoc. Nam ratio intrin Auicen.voluit, quod operatio intrinfeca intelligenfeca intelli. tiæ, fit intellectio, & volitio, & fic eadem fubstantia cum ipfa. hoc idem voluit Aristor.3. de anima, vel 3. de anima, faltem imponitur fibi, Et cum dicitur in argumencom. tex. 13. to operatio, cuius substantia mensuratur æternitaidem 12.me te, vel zuo, ipfa menfuratur tempore, fi intelligat taph 19. O de operatione intrinseca non tenetur, si de extrinseca (vt ipse potius) posset concedi, que operatio Quid fit ope extrineca est monere celum, qui motus mensurafeca intelli. tur tempore, fed que fio tacum intelligitur de operatione intrinseca,

# Quxítio

(Secundo principaliter arguit. 8. phylitex. com. 39. nihil generatur, vt statim non sit. ergo omnis operatio angeli durat per tempus, & fic præcise no eft in inftanti, fi autem effet in auo,effet præcise in. aliquo instanti.

Respondet Doct.& responsio est clara ex dictis Quomode fupra. Concedit enim, quòd intellectio angeli poteft durari, & tamen menfurari zuo . quod potek intellettio correspondere tempori nostro. potest etiam ali- Angeli pofqua intellectio correspondere tantum instanti tem fit durari. poris nostri, & alia immediate sequens correspondere tempore immediato, vt supra dictum. eft. Et huius finis sic materiæ de mensuris angelorum

SED quidam Nouus expositor prima partis. S. Tho.q. 10.ar. 5. di. quod folutiones, quas facit Thomas de Doct.tenendo, quod potest esse fuccessio in men- vio Caietasuraaliqua, puta in æuo absque noustate, & succes- nus. fione in menfurato non euacuant rationes prædictas, & improbat specialiter exemplum Doct. qui sic dicit. Si poneretur caro non habens partem, & partem sub quantitate, tunc in mensura ellent par+ tes, & non in eo cuius effent, & fic in propofito effe angeli est absque innouatione, & tamen mensura est succession . Vnde ad rationem factam directe contra huius responder, negando in senseria, quòd transinutabilitas mensurati, licut præcise caula succeffionis in menfura.

Sed contra hoc resposio, facile conuincitur fal- Resposio Ca fatum ad hominem, tum simpliciter. Ad homi- ietani facinem quidem, quia fi successio in mensura stat cum le consuscimutatione, & immutatione partis fublecti feu men tur. furati . ergo arguere à fucceffione menfuræ ad trafmutationem subjecti non valer, sed est sophisma consequentis. Sed ipse Scotus ibidem fatetur ". quòd ille processus et bonus, & ab effectu ad cau+ fam, ergo &c. Et confirmatur, quia Arifto víus eft illo, nec procefius litterz est alius ab illo, fienim. fucceffio est in mensura, dicimus ergo in mensurato, quia variatio menfurati est causa successionis in mensura. mirum valde est de hoc homine cum eandemmet rationem, quam Aristot.approbat, Sanctus Thomas improbat. Et propterea necel-Lycherus de fe eft, vt aut approbationem, aut improbationem. Caietane proptiam neget . Simpliciter autem, quoniam miratur. induisibile impossibile est, quod certificetur ex proprijs per diuisibile. ergo impossibile, gmenfuretur per illud, & tenet fequela, quia mensura est certificatio menfurati. antecedens vero patet in. Que fir men exemplo suo. Nunquamenim sciretur quanta ef- jura. fet caro indiuisibilis per quantitatem diusibilem., fi eius esset . vnde de facto per quantitatem specierum in eucharitha non menfuratur corpus Chri-Ai, quia non est sub ea diuisibiliter, & idem est iudi non mensucium in quantitate durationis, si enim ipsa eft ex- retur cortus tensa nunquam mensurabitur indiuisibili, & inex- Christi in tenfo secundum durationem. Quomodo enima eucharijua. fcierur fic illius duratio naturalisetiam fingi non potest, oportet igitur menfuræ extensæ respondere menfuratum extenfum, & indiutibili in diuifibile, velittera ex Arist.deduxit.

IN responsione ad primum aduerte, quòd Sco. arguit contra quatuor propositiones. Prima est arguit corra affirmatina. operationes angeli mensurantur tem- quatuor pro pore. Secunda est negativa virtualiter inclusa in positiones. præcedenti, operationes non mensurantur auo. Tertia est affirmatiuam visio beata in angelis mensuratur æternitate participata. Et hæ omnes habentur in hac responsione ad primum, vt patet in littera. Quarta verò ctiam affirmativa eft. Este rerum generabilium menfuratur tempore . hoc enim in responsione ad vltimu articuli præcedetis, & in

Quomode

Scotus hic

, & in corpore huiufmodi posita est, cum dictüest, quòd tamid, quod in transmutatione cossistit, idest motus quàm id quod mutationi subiicitur, 9 expetimur elle nostrum elle substantiale mensuratur tepore. Arguit ergo primo in fecundo fent.di.2 q.4. contra secundam propositionem probando illius Operationes contradictoriam, quàm tenet vi veram. f.operatioange li men- nes angeli mensurantur quo tripliciter. Primo sic fur ansur 4- effe,& operatio angeli habent vniformem modum no triplicci- manendi dum manent : ergo habent menfurá eu ( dem rationis: antecedens pater, quia vtrunque est indiuisbile, & tamen desectibile probatur, quia mensuræ proportionantur diuersis modis manendi, vt patet de fucceffiuis, & permanentibus, Secundò fic, actus beatificus menfuratur quo, vt per Aug. patet de fide ad Petrum.c. 18.ergo &c. Tertio, opiratio angeli non menfuratur eternitate, nec tempore: ergo çuo.

Ad euidentiam huius difficultatis aduerte, o Tres fune Scotus ibidem tres mensuras durationis ponit tem menfure du pus, æuum, & cternitatem, ita quod tempus rem. rationis fe- fuccefliuam, æuum permanentem defectibilem taand um Sco mé. Æternitas autem rem omnino indefectibilem mensurat. Et propterea tenet esse substantiale reru, ad quas impossibile est esse motum, & operationes angelicas, &c. secundum se mensurari zuo, & tota radix eius est illa maxima, quæcunque vniformem habent modum manendi, dum manenthabent. mensuram eiusdem rationis. In præsenti autem, littera diffinguitur mensura durationis penes nutabilitatem, & immutabilitatem rerum. Et verè fic eft, quoniam mensura durationis est corrificativa naturalis durationis rei fecundum fe. Alioquin fru stra estet, naturalis autem duratio ex rei mutabilitate, aut immutabilitate nascitur, loquor de mutabili, vel immutabili propriè, ideft ex intrinseco, quoniam ex tali mutabilitate tantum pendet natu-

Refpössones Caierani co ralis duratio rei, nihilenim refert ad naturalem du

tum.

tra Scotum. rationem rei, an in alio fit potentia destructiua eius an non, sed solum an in ipsa sit, vnde posset deficere, an non, & in hoc errauit manifeste Sco.dicens, nec aliquando non esfe, nec posse non esfe per propriam potentiam, variat mensuram rei, & fundamentum eius eft valde debile, scilicet quia si angelus anihila dus esser, nihilominus mésuraretur quo. liquet enim, quòd naturaliter no formatur aliquado, & fimiliter posse naturaliter non elle, variant naturam rei, quia corruptibile, & incorruptibile, Decimome- vt dicitut decimo metaphys.iunt substantia, aut in. 8A.SEX.26. obiecta variant inquam naturam generice, adeò vt nihil fit eis vniuocum: ergo necpropria menfura est eadem. Et ex hoc prouenit, quod anihilandus angelus mensuratur quo, quia scilicet anihilatio no prouenit ex natura eius, sed ab extraneo, ipse enim quantum est de se semper esset: dicinus ergo rem. omnino immutabilem eternitate, immutabilem au tem simpliciter, & mutabilem secundum quid quū; mutabilem autem fimpliciter tempore. Et propterea cum angelus sit immutabilis substatialiter, mutabilis tamen accidentaliter æuo menfuratur, operationes verò eius naturales, quia naturaliter funt mutabiles zuo mensurari nequeunt. zuo nanque menfuratum çuiternum eft: æuiternum autem naturaliter perpetuum eft, nullum autem naturaliter mutabile, est naturaliter perpetuum.

Ad fundamentum autem Scoti, cum distinguenda eft primo propositio illa, quoniam si fir. in fenfu composito est falsissima, quoniam vt dici-Primo Pe- eur primo Perhierme: vnumquodque necesse est esse dum est. Et sic omnia manentia dum manent habent vniformem modum effendi, quia funt-

necessario, & tamen non habent eandem mensu-

ram. Nec ad hunc fenfum arguens facit illam, fed absolute, seu in sensu diuiso: & tunc dicitur, quòd modus manendi est multipliciter distinguibilis, scilicet vel penes necessarium, & possibile, vel penes permanens, & successium, vel penes defectibile, & indefectibile, & quocunque modo fumatur, semper est falsa, quoniam nec omne necessarium conuenit in mensura, sed alia est mensura. necessarij omnino vt Dei, & alia necessarij simpliciter, possibilis autem secundum quid, ve reliqua. funt incorruptibilia, & fimiliter omnia possibilia non menfurantur vna menfura, quoniam quædam tempore continuo, & quadam tempore discreto; vt dicetur, similiter non omne permanens conucnit in mensura, vt patet de superioribus, & inferioribus, nec omnia successiva, quoniam alia est menfura fucceffiuorum fucceffione continua, & alia fuccedentium fuccessione discreta, vt dicetur. De defectibili autem, & indefectibili iam pater. Defectibilitatem non esse modum r ei, vt ab eis sumitur, sed dicere potentiam extraneam, & propterea no est ad propositum, & esset nihilominus falfa ex eo, quod non omne defectibile vnica menfura certificatur. Ex his autem fimplicibus patet responsio ad modos compositos, puta permanens, defectibile, & fimiles. Ad formam ergo propofitionis dicendum est, quod habere vniformem modum manendi intrinsecum rei, vt per se respicientem talem durationem rei est ratio vniformis, siue eiusdem mensuræ durationis, & non absolute vniformem modum manendi, & ideo falfum eft antecedens illius consequencia, & iam exclusa est eius probatio.

Juarta.

٢2

Ad fecundum negatur antecedens, vt patenin littera, nec est verum, quòd Augustinus dicat illuda nifi in sensu inferius manifestando, accipiendo scilicet æuym pro eternitate participata.

Ad tertium negatur antecedens pro fecunda parte, quia operatio angeli mensuratur nunc temporis non continui, sed discreti.

CONTRA secundam propositionem, scilicet operationes angeli mensurantur tempore. Arguit Scotus ibidem. Sed quoniam argumenta fua militant contra tenentes eas menfurari tempore discreto, quòd sit species quantitatis, & hac propositio non est sancti Thomæ, quoniam apud nos tempus discretum nihil aliud est, quam numes Quid sit tê-rus prioris, & posterioris in motu discreto, qui pus discrenihil aliud eft, quàm successio operationis spiri- tum apud tualis ad aliam operationem. spiritualem, quales Thomistas. funt duz intellectiones fine fantasmatum vitio. Numerus autem de prædicamento quantitatis fequitur diuisionem continui, oportet vt tempus hoc fit numerus transcendens compositus ex vnitatibus transcendentibus, quia inquantum sic est vnum tantum ex Scoto motiuum afferendum cenfui, scilicet quia ponuntur multa tempora fine neceffitate, oportet etiain multiplicari tempora, non folum in pluribus, sed in eodem respectu actus. intellectus, & voluntatis, &c. hæc autem videntur inconuenientia: igitur.

Ad hoc breuiter dicitur, g necessitas magna est multiplicandi tempus incontinuum, & discretum propter spirituales operationes substantiarum spiritualium, carerent enim altter proportionatis méfuris. Illæ enim cum fint immediate fibiinuicem. fuccedentes, & inftantanez Em fe, quia qualibet est tota fimul elevantur manifeste supra tempus corinuum, & eius instantia : ad çui autem excellentiam non attingunt, quia corruptibiles naturaliter funt. Oportet ergo, aut fine propria mensura remaneant tam nobilia entia, ant tempus discretum ponere, Fran.Lych.in fec.Sent,Scoti. G 4 CU-

Digitized by Google

ter

rbjer.c.6.

# Duæstio

cuius inftantibus operationes iple in le mensurantur: hæc enim funt ipfe motus spiritualis angeloru, cuius numerus est tempus, per quod dicit Augu-

intellectus quomodo fint priores operationi-

theris.

Opinio an- ftinus mouere Deum spiritualem creaturam. Nultiplicatio autem temporis discreti in pluribus angelis, aut in eodem, iudicio meo non est necessaria, nisi materialiter, quemadmodum etiam continuu, quo nostra mensurărur, materialiter multiplicatur in omnibus mobilibus, & æuum in omnibus æuiternis, confonum nanque rationi videtur, vt ficutomnia zuiterna fimplicisfimo zuo mensurantur, quod folum est vnum formaliter, ita omnis operatio huiusmodi simplicissima operatione, seu simpli ciffimo nunc illius menfuretur. Et fimiliter omnis fucceffio operationum fimplicifima fucceffione. Tulit autem operatio, & successio est ea, quæ in primo operante temporale inuenitur, quem constat\_ esse supremum angelum, in quo (vt dicetur) est etia

Operationes æuum. Et quia operationes intellectus sunt maturaliter priores, & simpliciores operationibus volúratis, erit vnum tempus, obiectum huiufmodi tenporalium, quod est primo mensura operationum fuccedentium in intellectu primi angeli, & ex conbus volun- fequenti, & extrinsece mensura cæterarum operationum tam suorum, quàm aliorum spiritualium, cum his tamen dictum eft, flat quòd quali materialiter multiplicetur huiufmodi tempus iuxta numerum menfuratorum operum, eo q vnum, & multa, quæ consequentur ens, multiplicantur cum rebus istis. Dixi autom quasi materialiter, quia non oporter, quòd omnino vniuocè faluetur proportio temporum nostrorum ad tempus, cuius obiectum eft primus motus, & proportio temporum. ad simplicissimum tempus eorum, sed sat est si est quafi talis .

CONTRA tertiam verò propositionem, scilicet operatio beata mensuratur eternitate participata. Arguit idem in quarto, diftin.49.quæft.6. Operatio beata non est immutabilior euiterno: ergo non menfuratur çternitate, fed zuo. confequévia nota, & antecedens probatur, tum quia operatio beata eft fimpliciter minus nobilis, quàm obie-Septimo me da beati angeli, quoniam substatia est nobilior acsaph cont.4. cidente, tum quia perfectio ipfius operationis beasæ, no est immurabilior obiecta eiusdem operationis, quoniam id ginestalicui per accidens non est immutabilius eo, quod ineft per se. Costat autem,

o substantia operationis mensuratur euo:ergo &c. Præterea çternum, vt diftinguitur cotra çuiternum non folum eft totum fimul, fed eft indefectibile carens potentiam ad non effe, sed nullum creatum est haiulmod: ergo &c.

AUHT).

Ad euidendum huiufmodi difficultates scito, Quid fit qu'quamuis çuum nihil aliud fit, qu'am evernitatis participatio, distinguitur tamen à sancto Tho.hoc in terrio contra Gentiles. c. 16. & in 4. sente. dist. 49. quæft.1.artic.2.quæftio.3.Aeternitas participata ab æuo non ficut perfectum à minus perfecto in eade specie, sed ficur perfectius à minus perfecto diuerforum ordinum. Aeternitas quippe cum fit propria menfura diuini effe, participata eternitas consequenter est propria mensura esse diuini ordinis. Effe autem divini ordinis. Dico, quod impossibile est naturale este cuicunque creature facte, autfactibili, de quo in questione duodecima latior erit fermo. Acuum autem eft mensura este, immutabilis quidem, sed naturalis ordinis, & hoc est per se primo. Differentia inter eternitatem participată, & euum. Ex hac enim, & alia differentia fluunt, vt omnes difficultates foluuntur, quia enim operatio beata diuini est ordinis : ideo eternitate dicitur mensurari participatiue.

.....

Nunc etiam vis conclusionis impugnate à Scoto.fintellectus creatus no potest ex se in operationem beatam: ergo menfuratur eternitate ex primo siquidem antecedente : sequitur ergo diuini est ordinis. & primus ergo mensuratur eternitate.

**SVndead** primam rationem Scoti negatur an- Caietazu tecedens, quoniam operatio beata, dato quòdipla refroder ad in le non ellet immutabilior çuiterno, est tamé im- prima m ramutabiliori ordinis, quia diuini, & propterea di- tione Scoti. citur, & eft immutabilior fecundum fuum genus. Dixi autem, dato quòd nó fir, &c. quia minor mutatio sufficit ad non esse operationis beata, quam. obiecta angeli, quia hoc exiit ad anihilationem, illa no eft & rurfus immutabilior, quia plura immutabilia immutabilius continetur vna figuidem vifio beata abique omni immutatione continet viliones omnium spectantium ad vniuersum eminerer. Nullum autem quiternum ad hanc immutabilitatem ascendere potest .

Ad probandum autem primum dicitur, quod Nono meta. sicut actus est simpliciter nobilior potentia, & ta- contex 13. men substantia est simpliciter nobilior accidente, & ratione primi actus intelligendi eft nobilior materia prima. Rationes fecundi econtra ira in propolito: & hac eft vera, quod substantia eft nobilior accidente. Et similiter hoc quod esse dinini ordi-nis est nobilior esse naturali, & propterea vtrunque eft verum in diuersis ordinibus. Substantia quippe angeli cit nobilior focundum effe nature, operatio autem beata fecundum excellentiam deitatis, & fi proprie loqui volumus equiuoce comparari videtur.

Ad fecundam antem probationem negatur, g substantia operationis beate mensuretur quo. Obiecta enim operationis, & imperfectio vna res numero funt, & eadem menfurantur menfura: vnde non folum beatitudo operationis, fed ipfa operatio beata menfuratur șternitate participatiua. Falfum quoque eft, quod perfectio non fit immutabilior substantia operationis co modo quo distin guitur, quoniam substantia operationis, si fine operatione beatitudinis effet in inflăti temporis diferetimensuraretur. Perfectio autem deitatis mensuram deitatis adducit, non eo modo, quo accidens superinducitur, sed eo pouus modo, quo differentia generi adueniens naturam affert specificam. Et proptereanon valet probatio in oppositum de cos quod ineft peraccidens: constat enim, quòd namra generica, aut quasi generica secundum se no ralis, aut tante perfectionis ex perfectione differetiæ aduenientis, quæ tamen generi accidere conceditur perfectionem tantum, vt talem allequitur, ira. g vnum ens perfectum fit. & fic eft in propofito.

Ad fecudam autem probationem principalem dicitur, quòd propriè loquendo beatus, vt fic caret Caelum gie potentia ad non effe beatum, ficut cœlum caret po carear potentia ad non effe rotundum: quemadmodu enim tentia. materia prima, fi reciperet formam vnam equiualentem omnibus formis generabilium, & corruptibilium, careret potentia ad non esse illius forma; ita intellectus habens actum beatum, caret potentia non elle illius actus. Actus enim ille ch omniu bnnorum non aggregatione, fed elevatione perfectus, & ideo beatitudo, ac immutabile beatu reddit, extenfo autem vocabulo, vt arguensvtitur vocando potentiam non esse potentiam logicam, vel obiectiuam dicitur, quòd eternum per essentiam. oportet carere omnipotentia ad non elle, no autem pèr participationem, fi fat est, vt distinguitur con-tra çuiternum diuersitate ordinis, quia illud scilicet est ordinis șterni per essentiam, istud vero naturz.

CON-

Digitized by Google

Secundæ

CONTR A quartam propositionem arguit-Scot.in fecundo vbi fupra, no aliter quam primain, f.elle substantiale habet eundem manendi modum quadiu est, quem habet euiternum, quia successio-ne caret: ergo, &c. sed ad hoc non oportet respondere aliter, quàm superius. Non enim penes habere elle modo succession, vel permaneti distinguitur mensura, sed penes mutabile, & immutabile, vt dictum est. Sed aduerte hic, o Sco. ibidem nivitur soluere rationem fancti Tho. ad hoc in resposione ad fecundum in prefenti articulo f. ctam.f.quia moius eft menfura, non tantum motus, fed etiam quietis: ait enim, glubstantia bours absolute mensuratur çuo, quies autem eius tpe, nec aliud ex illa fequitur ratione.Sed hæc responsio non eft sufficiens evalio, quoniam tempus comprobatur in littera menfurate, don folum quietern, fed rem quielcentem quoniam omne quiescens est mobile: omné autem ind tabile, secundum q mutabile mensuratur tempore. Conftat autern, o fecudum substantiam nos sumus mutabiles: ergo secudum substantiam temporales, & ftat vis rationis in hoc. Motus, & quies fubstantialiter accepti.i.mutatio fubstantialis, & quies fub effe fabstantiali non folum in actu, sed in potentia menfurantur temporé: ergo esse substantiale nostru mensuratur tempore: antecedens pater ex eo, quòd actus, & potentia ad eiusdem ordinis mensura spedat, vt ex primo cœli.& 4.phyfic habetur. Confequentia autem tenet ex co, quòd potentia talis fubstantialisest, vt decimo metaph.dicitur.

Quomodo CALLATHS pörectè ab-Solmas ra-

RESPONDEO oftendendo, quòd rationes quas facit ilte nouus expolitor non euacuét rationes Doct. Et primò ad illa, quæ dicit de fuccesfione in menfura, & non in menfurato. Dico, quòd tiones Scoti. fi recte intelligeret Doct. non oporteret citca hoc laborare. Vnde pro maiori intelligentia. Nota o Doct.primo non widetur tenere expresse hanc opinionem fiquòd ponatur menfura fucceffina, fed fuftinet vtranque opiniohem. f.quod fit menfura fucceffiua, vt dicet S.Bonauen.& quod fit menfura indiuisibilis, vt tener H m. suffinendo tamen opinio. S. Bonauen. dicit reipondendo ad rationes Henr. q æuum eft mensura successiva mensurans existétiam angels, licet existentiaangelt sit indivisibilis, & nullo modo successiva.

Triplex me-INTA.

Secundò nota, q triplex est mensura, pro nunc, scilicet permanés, & intrinseca, & sic quantitas permanens dicitur menfura alicuius quanti. Secunda est fuccessiva secudum partem & partem, ita quòd coponitur ex pluribus partibus diuisibilibus, qua-rum vna succedit alteri, & sic tempus est mensuramotus, vel vna pars motus per replicationem pòteft menfurare vnunr totum motum, vt pater infra dist.præsenti.q.2. Tertia dicitur mensura successiva constituta ex partibus tantum indiusfibilibus, siue inftantibus zui, ita g non dantur pluta inftantia fimul, sed semper voum succedit alteri, & talis menfura dicitur mensurare durationem existentiæ angeli, ita quòd dicimus exifentia tantum durauit,& durat: ficut etiam dicimus, quòd tempus menfurat motum, ita quòd per tatum tempus cognofcimus · motum tantum durasse. Et fic mensura isto tertio modo por mensurare indivisibile quantum ad eius existentiam tantum duraturam, ita quòd primum inftans æui menfurat exificitaen angeli politani pro illo primo instanti, & fecundum instans æui fuccedens primo instanti ipsius œui, mensurat eandem. existentiam infius angeli posita pro illo secundo in-Quare di- stanti, & sic deinceps. Dicitur ergo æuum mensucarr men- raindiuifibilis pro quato menfurat indiuifibiliter, sic intelligendo, qu'à dillud, quod actu mésurat est tantum instans çui, & transeunte illo succedit aliud

menfurans indiuisibiliter existentiam angeli. Dicitur etiam auum mensura dinisibilis, & succeffina accipiendo pro quodam toto constituto ex pluribus inftantibus fibi adinuicem fuccedentibus, & fic eft mensura diuisibilis mensuras existenciam angeli diuifibiliter, fic quòd tota existentia angeli posita in primo inftanti tatum menfuratur alio, & pofita eadem in fecundo inftanti méfuratur alio fuccedeti, & fic patet quomodo non eft inconueniens eft menfuram aliquam diuisibilem, & succession, & menfuratum in fe effe omnino indiuisibile, licet tamen eodem semper ponatur in esse pro alio, & alio instanti zui. Effet bene inconueniens dare vnam. menfuram fuccessiuam constituta ex partibus diuifibilibus, & per consequens successivis adinuicem mélurare indivisibile, & rullo modo successivam, quia fi menfurat intripfece fecudum vnam partem, quæ necessario est diuisibilis, corresponder mensurato diuifibili, vt patet de tempore, quia fi vna pars hore, puta centelima, menfurat vnam partem motus, necessario illa pars erit diuisibilis, & quia totus vnus motus constat ex partibus diuisibilibus, ideo habet menfuram diuisibilem, & successiuam, & econuerfo.

SEt cum dicit, quod Doct adducit Arift. 4. phyl. Fuie opei tex.commen.90.& 100. quòd prius, & posterius in mus Scorifia tempore, funt propter prius, & posterius in motul? Lychetme, cu Dico, quòd benè in hoc concedit Arift. de tempo- refte abota re,& motu, quia est impossibile mésuratum, quod sat omnés est causa mentiones causa divisiones causa est causa mensuræ este successioner, & diuisibile, rationer quin mensura sit successioner, diuisibilis: nam cullibet parti motus correspondet aliqua pars tempo ris, & vtraque pars est diuisibilis, & sic vna pars teporis non potelt fuccurrere alteri parti fine fuccel-fione partis posterioris motus ad partem priorem, cum prius, & posterius in motu fint causa prioris, & posterioris in tempore. Et forte non est simpliciter neneflarium elle tantam fucceffionem in mefura, quanta est in mensurato: pater, quia si daretur fucceffigum habens centum partes fecundum difatitatem, & non fecudum proportionem, & daretur aliquod tempus habens fantum quatuor partes fecundum quantitatem, & posset mensurare totum illum motum, & hoc per replicationem, & tamen non effet tanta fuccessio in tempore quanta in motu. Et similiter si daretur motus habens centum. partes fecudum quantitatem, vna pars illius per replicationem menfuraret totum illum motum, & tamen effet maior fucceffio in menfurato, quàm. in mensura.

9Et cum arguit ad hominem dicens. Si fuccelfio in menfura ftat cum immutatione in méfurato: ergo arguere a fucceffionemenfuræ ad tranfmutationem mélurati non valet, elt fophisma consequéris. & ipfe Sco.ibidem fatetur, quod ifte proceffus eft bonus, & ab effectu ad caufam. Dico concedendo esse sontequentis, quia bene valet, si menfuratum eft fuccefsiuum, & menfura erit fuci cessiua, sed non econtra: ideo arguitur à positione consequentis ad positionem antecedentis. Et cum' dicit. Sco.concedit hunc processum esse bonum. Iste vir quie Dico, quòd fi totam litteram Doct.vidiffet, non fic quid fomfaciliter dicerer, quæ dicit. Nam ibi tantum con-niabar in cedit de motu, & tempore, vnde fic dicit. Dico in- nofte, cotra quit, quod bene fequitur, si partes temporis sune Scotum fere aliz, partes motus erut aliz, fi eft ab effectu ad cau- bebas i die. fam, sed non est necesse, quòd in quibuscuque partes durationis funt alie, quod aliqua diftinctio par-tium priorum fit caufa huius diftinctionis, quia il-13, quæ alicui eft fecunda, poteft in alio effe prima exemplum, &c. hæc ille. Alia verba, quæ dicit ifte nouus expositor, quia sunt minus honeste contrastantum

Digitized by Google

fiera indinifibilis.

#### Libri Distin.

tantum Doct.filentio trafeo, nec recurrere ad limilia est soluere rationes. Et cum vlrimò dicit, quòd impossibile eft indiuisibile certificari per diuisibile, & hoc ex propriis ipfius indiuisibilis. Dico vt supra, q non est inconueniens : indiuisibile enim. in fe quantum ad fuum effe existentiæ no certificatur per diuisibile, sed bene indiuisibile tale pot certificari quantum ad eius duratione: quia per aliud, & aliud instans qui certificatur, q talis existentia indiuisibilis durat per tot instatia, que constituunt. menfuram fuccessiuam, & diuisibilem in illa instatia. Sicut fi per possibile, vel impossibile coseruaretur yna muratio per diem, vel vnus púctus, & daretur tempus costitutum ex instantibus sibi inuice immediate succedétibus, mensuraretur mésura diuifibili modo exposito . Errat enim iste credendo. 🖕 zuum méfuret intrinleca angeli : nam menfurat tatum exificitiam eius quo ad suam durationem, ficut nec șternitas dicitur melurare existentiam diuinam in fe,& fimpliciter, fed mefurat eius infinitam durationem. Et cum vitra dicit, o nuquain scitetur quanta effet caro indiuifibilis pet quatitatem indiuisibilem, si eius esfet. Dico, o non est simile, quia aliúd est loqui de mésura mensurante aliquid quaum ad eius durationem, vt dixi supra, quia forte indiuitibile in se non posset certificari per aliquod diuisibile, sicut nec diuisibile per indiuisibile. Et hoc exemplum Doct. de carne, & quantitate debet Delleris de fant intelligi: non enim dicit, q tunc talis quanutas perinahens menfuraret carnem non habentem par tem, & partem, fed tantu dicit fic. Si poneretur caronon habens partem, & partem fub eadem quantitate permanente, tunc effet ibi alietas partium in ipfa extensione, que quantitas est absque extésione, vel diuifibilitate partium eius cui accidit talis exten fio. hzcille. Et per hzc, quz dixi, patet quid dicendum eft de corpore Christi in eucharistia, & fic pater improbatio, &c. RESPONDEO oftendedo, o folutiones huius

noui expositoris no euacuent rationes Doc. Et præ-

mitto, g imponat Doct. q non dicit, imponit enim

Doct. o iple ponat tres menluras em vniformitate,

vel difformitatem mensuratorum, &c. Sed ilte non

bene forte vidit Doct.originaliter. Doct. enim ad-

ducit hæc contra Henri.qui posuit hanc triplicem.

menfuram correspondentem, &c. Secudo imponit

Doct.gefle fubitaciz rerum, & operationes intrin-

fecz angelorum menfurentur çuo.Sed hoc non di-

cit Doct. fic fimpliciter, & abfolute, vt ifte imponit,

immo forte tenet, g nulla mensura mensurentur, vt patet 9.3.dift.2. fecudi. vbi tandem videtur tene-

re, gexistentia superior angeli, &c. & sic diceretur

de existentia superioris intellectionis, immò in ista

materia semper dubie loquitur, vt patet. Dicit ergo

Doct. o polito, o operatio angeli mesuretur aliqua

alia meníura, de qua íupra in q.3. & polito, q exi-

ftentia angeli mensuratur çuo, dicit o operatio in-

trinseca, & substantia etiam corruptibilis mensuia

tur çuo, cum huiufmodi existentiz habeant fimile modum, &c. Non dicit ergo absolute, q mensuren-

tur zuo: oportet enim diligentius videre Doctore

fubtilem. Tamen polito, q lic menfuretur çuo, adhuc oftendo, o non recte improbat rationes Doct.

Cum ergo dicit, o Scotus errauit manifeste dicens

liter non variant modum mensura, vt clarius intelligatur præmitto aliqua. Primò, o gradus intrinfe-

Znemplam het (and in solligi.

Quemede Caistana non bene vi dit Scotum.

nec aliguando non elle, nec posse non elle per propriam potentiam variat mensuram cius, & funda-- mentum eius eft valde debile, quia fi angelus effet Funda Caie- anihilatus, nihilominus mensuraretur zuo. Dico, sani valde ghoc eft verum, g menfuraretur zuo, & g no effe debile . aliquando naturaliter, & non polle non elle natura-

# Luxítio

cus tei non variat rationem formalem rei, vt patet Gradm inà Doct.in primo, dift.8. q.2. in responsione ad pri- trinsecus mum argumentum principale, cum talis gradus, & rei non vefi fit intrinfecus rei, eft tamen posterior re cuius eft. nine ratio-&fic ponendo, o necessitas & contingentia, finitas nem ferma-& infinitas lint gradus intrinseci, non variabunt ra- kem rei. tionem formalem rei, cuius erunt. Secundò præmitto, q nullus modus rei quicuque fit ille, fiue intrinsecus, siue non (cum semper intelligatur posterior re, cuius cit, patet quia presupponit eam) potest variare formalem rationem illius, & fic primò res est talis in se, quàm intelligatur esse sub aliquo modo. Sicut etiam dicit Doct.in primo, dist. 3.9.5. & in fecundo, dift.j.q 2.& 5. 9 ad abfolutum in cau fa,fequitut abfolutum in effectu,ita 9 effectus prius intelligitur talis entitas in fe, quàm intelligatur fub ifto modo, fiue respectu quo formaliter dependet. Et per colequens nullus respectus ad causani variat Nullus rerationem formalem illius, vi dieit Docin pluribus fedur ad locis allegando pro fe Augu. e fie quod Francifcus canfam : afit à Ioanne, vel à sole immediate, ralis respectus no riat ratione vatiat elle formale iplius, fiue fit magis ab vno pa- formalem tre, quam ab alio, vi notat Doct.in secundo, di.20. q.2 Tertio præmitto, q ficut eft entitas in fe, tra ad talem entitatem nati sunt consequitales, vel tales modi: patet quia homo formaliter est talis entitas: ideo lequitur concomitanter elle finitum,& elle rifibilem, & non inhibilem. Similiter quia talis entitas : ideo seguitur concomitater habere talem gradum intrinse um. Sicut quia Deus formaliter, & quiditatue eft in se talis entitas, ideo haber tale mo dum puta infinitatem, necessitatem, & fic de alus. Et quia lapis est formaliter entitas, ideo repugnant fibi isti modi. (infinitas, & necessitas, & conveniunt ei contingentia, & poffibilitas: & fimiliter diceretphilosophus, quia colum est talis natura, ideo concomitanter conuenit ei incorruptibilitas, quia pre: cisè talis entitas, & fic huiusmodi entitates non dicutur variari per huiusmodi modos, licet tales mo di de necessitate cocomitentur. Quarto præmitto, quod contingit dupliciter cognoscere res, vel con- Convingir uenire ad inucem, puta specie, genere, & huiufino- duplicater di, vel differre : puta specie, genere, &c. vel per in- cegno/cere trinseca & rationes formales, vel per aliqua, qua res. necellario cocomitantur rationes formales, primo modo cognoscimus, o homo, & asinus conueniut genere, quia talis entitas in fe, & differunt specie, quia tales enritates secundo modo, quia homo est rifibilis, & afinus inhibilis: & fimiliter per huiufino di pattiones quati à posteriori argumento, o distinguntur specie. Sie dico in propolito, o corruptibi-Quemede le, & incorruptibile differunt plusquam genere, sci- fie mielligelicet phylico, licet non logico, vt patet 10. metaph. da ifta ; roidest quod illa entuas, ad qua seguitur incorrupti- pojitio Arij. bilitas differt genere ab illa entitate, ad guam con- secundum comitatur corruptibilitas, non enim corruptibili- Scoti corru tas, & incorruptibilitas funt rationes formales di- tribile. Ainguendi genere physico cçlum à lapide, immo fi b.le diferăt per impossibile estent separata ab eis, adhuc genere ble aifer physico distinguerentur, sicut si ritibilitas, & inhibilitas estent separata ab homine, & equo adhuc scorum in diftinguerentur specie, & sic intelligitur philoso- 4. fent. diff, phus. Similiter ese ens per se, & ese ens in alto, no 6.9.10. variant rationem formalem, cu non fint de intrin- Decime meseca formali ratione, vt alias patebit. bene tamen. 18.cotex.26. cu cocomitantur de necessitate, puta este in alio cocomitatur accidens, & esse ens per se concomitatur fubstantiam, & per esse ens per se, & ens in alio cognoscuntur huiusinodi entia tantum à posteriori. Si dicatur, si isti modi no variant rationem formalem rei, ergo si lapidi adueniret incorruptibilitas, adhuc effet lapis, & fimiliter fi effet neceste effe, effet lapis.

allins.

cenere.vide

#### Secundi

lapis. Dico, gifti cafus funt fimpliciter impossibi-

Secundæ

les. Et si dicatur ponatur hoc per impossibile, di-Ex une im- co quod ex vno impossibili possunt plura impossifeffibile pof bilia fequi . Sicut fi ponatur per impossibile, quod junt plura- Deus fit rifibilis fequentur multa impoffibilia, & mpofibilia fic posset concedi hocimpossibile, videlicet, quod jequi .

doris ma-TOUTE\_

, bilis ,

Deus effet in fe, & tamen effet rifibilis, & fimiliter lapis effet in fe, & tamen effet incorruptibilis, & necesse este neueretur etiam, quòd non estet lapis. non primo, sed tantum concomitanter, sicut si ponatur, quòd homo fit rudibilis primò, & per se sequeretur hominem esse, stante rudibilitate, & concomitanter sequeretur hominem non elle, quia rudibilitas non eft nata in effe homini, fed tantum afno. Ex his patet improbatio dicti illius noui expo-Quemode sitoris: & quomodo dictum Doctoris stat in suo duum Do- robore, videlicet, quòd angelum aliquando effe tantum, & iplum no polle no elle no variat existenareat in fre tiam formalem ipfius angeli, quia aliquando effe., & semper effe à parte post, siue à parte ante præsup ponunt ipsum elle existentiæ, & sic per huinsmodi posteriora non variatur, & sic sequitur, quòd si exiftentia angeli tantum duraret per horam, ita mensuraretur zuo, sicut si perpetud duraret, immò si ab çterno fuisset. Si etiam naturaliter tantum effet pro aliquando adhuc menfuraretur æuo, ficutetiam fi est natura sua non posset non esse, quia nuquam talis existentia variatur, cum posse este naturaliter pro aliquando tantum, & naturaliter nonposse non elle colequatur talem entitatem, que forte prius intelligitur esse talis in se, quam intelligatur sub illis modis: Nisi dicatur, quòd alius, & alius modus ipsius rei requiritaliam, & aliam méfuram. Sed hoc non est ad propolitum, immò est totaliter recedere à proposito, vt pater . Tumetiz, quia ponitur mensuram mensurare existeriam rei; ve fupra panuit, nec dicitur eam menfurare, quia fub tali, vel tali modo. Dicimus enim, quod çternitas mensurat absolute existentiam Dei, & no fub illa ratione, qua est indefectibilis, ita quòd indefe-Eibilitas sit ratio formalis, quare existentiz diuinæ conueniar talis mensura, sed talis existentia est talis in se, quòd sibi necessariò competit indefectibilitas. Exhisetiam apparet quomodo non fit ve rum, quod dicit, scilicet quòd ideo angelus mensuratur euo, quia anihilatio non competit angelo ex natura fua, fed tantum ab extrinseco: ipfe enim. quantum eft de se semper esset, quia ista semper elfe, & non semper esse tantum cocomitantur talem entitatem angeli, nec, vt dixi, variant rationem formalemipfius, vt patuit. Tum etiam quia falsum. Quemodo affumit, videlicet, quod angelus ex natura fua fem-Angelus ex per effe, quia ex natura fua eft defectibilis, & anihinatura fua labilis, & nisi conservaretur à Deo statim amhilafit defectiretur', vt patuit supra præsenti distinctione : omnis creatura subiecta est varietati, (vt inquit Paulus) & de hocaliàs erit sermo. Nec similiter verum est, quod dicitista opinio, scilicet quod omne mensuratum zuo est naturaliter zuiternum, & zuiternű naturaliter est perpetuum, nullum autem naturaliter mutabile est perpetuum. Hoc enim non probat. Tum etiam, quia quæro aut naturalis perpetuitas est ratio formalis, quare conueniat angelo talis menfura, aut talis existentia angeli, non primo quia tunc mésura illa conveniret naturæ angeli per rationem alicuius posterioris. Tum etiam, quia illa perpetuitas, aut eft ipfum zuum, aut aliquid aliud. Si primò, tunc fequitur, quòd idem fit ratio formalis inhærendi, & quòd fit ip fum inherens respectu eiusdem, quod est impossibile. Si secundò, quæro de illo alio, aut est existentia angeli præcise, & tunc habetur propositum, quia talis existen-

uarta. ۶4 tia, cum fit ratio formalis, quare conuenit talis mensura, na mensuratur æuo, fi tantum duret pro instanti, ficut fi perpetuò. Sicut fi rationale fit-18tio formalis, quòd rifibile conueniat homini, ita. erit ratio formalis inhærendi, fi homo duraret per horam, ficut si perpetuo. Si est aliud ab existentia angeli, affignetur : non videtur poste assignari, & quodcunque affignetur, tunc talis menfura inent. angelo tantum per aliquid posterius ipso angelo, quia illud allignabile crittatum posterius, vt supra patuit: tum etiam quia oporteret ipsum probare omne æuiternum elle naturaliter perpetuumecum Nihil eft, nihil fit naturaliter, & ex natura fua perpetuum fe- ( excepto cundum veram fidem, cum omnia alia à Deo fint Deo) natumere contingentia, & possibilia ex natura propria, raliter per-& repugnar Deum poste facere aliquid ex natura pernum, fe fua perpetuum, & necessarium. & de hoc faus pa-tuit in primo, distinct.2. parte prima, quæst. prima. ligar. distinctio.8.quastio.vluma. & specialiter distin.39 vbi improbaui opinionem Thomæ: & oftendi quomodo responsiones istius noui expositoris non euacuant rationes Doctoris. Cum respondet ad rationem Doctoris, (scilicet quæcunque habent. vniformem modum manendi, dum manent habét mensuram eiusdem rationis) quòd in sensu com-polito est manifeste fals. Dico, quòd forte non vidit diligenter que Doctor dicit : vult enim Do- Caietanne ctor, quod illa, que habent eundem modum exi- non vidie ftendi, scilicet permanenter, vel successive habeant diligenter mensuram eiusdem rationis, pater quia successive Scorum. per fe, vt omnes motus tantum menfurantur tempore, cum tempus fit mensura motus secundum. prius, & posterius, vt patet quarto physicorum, Quarto phy Et omnia permanentia habent eundem modum, fic. cot 101. existendi, & generalem, quia omnia sunt entia, quorum existentiæ fecundum fe totas verè permanent, ita quòd vna pars non succedit altèri. Aliqua verò habent excitentiam permanentem, ad quam ex necessitate nature concomitatur indefectibilitas. & talis tantum ex natura menfuratur çternitate, vt existentia divina, quæ est eatto formalis, quare talis indefectibilitas conueniat ei, & fimiliter quare, talis mensura conucniatei. Aliqua verò habent. existentiam, ad quam ex natura fua necessario concomitatur defectibilitas, & flatim definerent effers nifi conferuarentur à caufa extrinseca, & sic omnia permanentia quæcunque funt illa, vel faltem illa, qua non per motum acquiruntur, vt funt omnes substantiz habent hunc eundem modum speciale, scilicet quod sunt existentiæ permanentes defectibiles, & lic mensura ciusdem rationis mensurarentur: dico ergo, quòd li etiam propositio accipiatur in senfu composito, quòd est vera, & est senfus: quæcunque habent fimilem modum existedi, dum existunt mensurantur mesura eiusde rationis, quia vt fic habent eandem tationem formalem, propter quam conuenis eis talis mensura. Et quod dicit de primo Perhier.conceditur propolitio in fensie com posito eo modo, quo exposita est in primo, dist.39. & sic omnia entia, dum sunt necessario sunt, loque. do de necessitate secundum quid tantum, & no abfoluta, vt ibi diffuse expositum est. Sic dico in proposito de ista propositione. Sicut etiam dicimus de ista propositione, homo dum est, necessario est risibilis, quia du est, habet rationem formalem quare rifibilitas infit. Sic quæ habet fimilem modum exiftendi, dum actu exiftunt tali mensura mensuratur, Et cum dicit, o Doct.non loquitur, nec ponit ca ad hunc fenlum. 1. compolitum negatur, immo paret, quòd ponit cam absolute tam in sensu composito, quàm diuifo, immo magis in fenfu compolito, vr patet intuenti. Et cum infert, ginec etiam eft vere-

in

# ibri

in sensu diuiso distinguendo de modo manendi, vel penes necessarium, co possibile, &c. patet respondedo ex supradictis. s.quòd mésura talis conuenit enti ratione suz entitatis existentis, & non rone necessarij, nec poffibilis, nec ratione defectibilis, vel indefectibilis, ita g talia fint rationes formales, quare talis mensura competat eis. Sed bene dicimus, quod -cternitas conuenit diuinæ existétie ratione talis entitatis, ad quam necessario concomitatur ex natura rei indefectibilitas. & sic paret quomodo non percipit recte mentem Doct. Et sic intelligit Doct.apparet ex supradictis, quomodo eius impugnatio nihil sit contra Doct. Et ex his patet, quomodo re-RationesCa sponsio huius ad rationes Doct. nihil concludant,

Ad illa, quæ dicit respondendo ad rationem fa-

Ctam contra fecundam propositionem. Ista opinio

ierani con- necoportet aliter eas impugnare. tra Scotum nibil concludunt. istani.

\$8X 4.

multa dicit quæ non videntur vera.Primò cu dicit, nionem Ca Gtale tempus diferetum fm Tho.non eft de predicamento quantitaris, sed transcendens, hoc vf omninò irrationabile. Tum quia menfurata, vt operationes angelorum non funt transcendetes, cum fint de prædicamento qualitatis, ergo nec mensura earum, cum mélura, & menluratum lint vnigenea ex Decimome- decimo metaph. Tum quia ipla expresse dicit, ideo raphys. con- tempus tale est discretum, & transcendens, quia & motus menfuratus est transcendens, qui motus est fucceffio operationis spiritualis ad alia: quia quero quomodo accipiat iste motum illum discretu : aut accipit tantum pro illa successione,qua vna operatio succedit alteri, sicut posterius succedit priori, & sic talis succession discreta mensuretur per se tépore discreto, aut accipit illum motu proillis operationibus fibi inuicem fuccedentibus, alius modus non vī posse dari. Non primo. Tú quia illa successio aut nihil eft, aut fi eft aliquid eft tantum ens rationis, cu cũ ibi nổ fit aliquid ex natura rei continuans ip fam, modo fi menfuratum eft vnigeneum mefure, fequitur, 9 cum mensura fit realis, & mensuratú fit reale. Si dicatur, o talis fuccessio est relatio prioris ad pofterius fuccedens priori, & fic eft realis. Sed hoc nihil eft, quia talis relatio eodem modo méfuraretur, Relatio rea- quo, & alix relationes. Tum etiá quia relatio realis lis femper actualis semper est inter extrema realia actu existeeft inter ex" tia, vt patet, fed talia extrema actu fimul dari non trema rea- possini, patet, quia posterius succedit priori, sic quia vide Sco quando posterius est, prius non est, aliter vnum no tum in 6.9. propriè fuccederet alteri. Tum fecudò, fi accipitur quolib.ar.1. fuccessio formaliter, quæ est inter prioré operationem, & posteriorem mensurari tempore discreto, quæro qua mélura méluraretur existétia operationis in fe, cum vere fit mensurabilis, aut quo, aut tpe discreto. Si primò, habetur propositum. Si secudo, ergo erút duo tempora discreta alterius, & alterius rationis, patet, quia operationis existeria habet este permanés, & fucceffio illa habet tm effe fucceffiuu, modò permanétis formaliter, & fuccessiui formaliter est mensura alterius, & alterius rationis. Si accipitur fecundo. s fuccessio talis pro operationibus fpiritualibus, fic o vna méluretur vno inftăti tois difcreti, & alia alio instăti ciusdem temporis, ex quibus instantibus constituitur tempus discretú. Contra. Tum quiaille operationes no funt transcendétes: ergo nec mensura earum, vt dixi supra. Tu quia si tales operationes mésurarentur tpe discreto, quia vna fuccedit alteri, ita vr, o visiones nostræ (cum ha

beant fimilem existeriam, vt patet: no enim fiút suc ceffiue, fed funt fimul tote, cu fint indiuifibiles) me-

surétur tpe discreto, quia vna succedit alteri. Et idé

dico de aliis operationibus nostris. Si vis dicere, o

operationes angelorum spirituales sint alterius ra-

cionis. Hoc parum valet. Tum quia alterius, & alto-

**L**uxítio istin.

> rius obiecti specie distincti est alia, & alia intellectio specie distincta, & sic alterius rationis, ergo daretur menfuræ alterius rationis, geft abfurdum. Tū quia visiones nostræhabent similem modum existendi, & vna immediate fuccedit alteri,& funt æque indiuifibiles, nec acquiruntur per motum continuum, cum non fint formæ acquifibiles per motum, quia nec quantæ, sed spirituales, vt alias patebit. Item arguo contra hunc modum,quia huiufmodi operationes mésurantur tpe discreto, quia vna immediate succedit alteri, & habent esse permanés, & indiui-sibile, & quero de formis substantialibus, quarum vna immediate fuccedit alteri in eadem materia, vt patet, quia in codem instâti, quo corrumpitur vna forma in materia fuccedit alia, & funt formæ pmanentes, non habétes partem, & partem in fe, cum no fint nec compolitæ, nec quatæ, nec acquiruntur per motú, vt patet, qua igitur menfurabuntur. Non tpe continuo, quia illud menfurat per se continua succeffiue, vt patet 4.phvf. Si tpe difereto, hoc eft cotra te, qui negas substantiam defectibile mensurari tpe discreto: oportet ergo assignare aliam rationé,quare videlicet operationes spirituales angelorum mefurentur tpe discreto. Et cum dicit, q quia ille operationes fint inftantanez Em fe, quia qualibet eft to ta fimul, & vna immediate fuccedit alteri. Hoc ide patet de intellectionibus nostris. Nec valet recurrere ad fantasimata, ga si no possunt haberi immediate, nisi prius fantasia habuerit actū suum, tn habet à specie intelligibili in intellectu possibili virtute intellectus agentis, & fantafinatis, vt patuit in primo Doct.dift.3.q.pen.tuc intellectio indiuisibiliter cau fatur no concurrente fantasmate, vt supra probatú eft in primo Doct.dift.3.q.7. & alibi. Tum etia pofito, g tales operationes haberent virtute fantalmatum: adhuc sequitur, q eadem mensura, vel simut mensurentur, & patet, quia in se, & Em suu esse sunt indiuisibiles, & ex natura sua instantance, & totæ simul,& fibi fuccedentes:ergo fequitur propofitum, no valet dicere, o habeantur ministerio fantasmatu, quia refpectus ad aliud, & aliud ages, siue respe-Aus ad aliud, & ad aliud, abfolute non variant natu ram rei. Etiam multæintellectionesangelorű caufantur partialiter ab istis in ferioribus, vt patet infra in ifto fecundo, dift. 3. q. 11. fiuè vluima, & tamen nõ negaretur illas mensurari zuo, secundum Doctorem,&ipfi haberent concedere, quòd adhuc menfurarentur tempore discreto.

Item cum dicit, quòd tales operationes habent ex natura fua tantum effe inftantaneum: hoc parum valet ad propositum sum, quia etiam omnia per- Omnia per-manentia quæcunque sint illa, ex sua natura habent manentia effe instantaneum, & statim definerent effe, nifi po- definerent tenti manu Dei conferuarentur pro quoliberinită- effe, mifi petenti manu Dei conferuarentur pro quonoccinua-ti, vt alias patebit. Et multa alia possent adduci, que tenti manu Dei conferbreuitatis causa omitto.

SEr quod addit, g quia operationes intellectus "areneur. funt naturaliter priores, & fimpliciores operationibus voluntatis erit vnum tempus omnium huiufmodi temporalium, quod est primò mensura operationum succedentium in intellectu primi angeli, & ex confequenti, & extrinfecè erit menfura aliarũ operationum tam suarum, quàm aliorum spiritualium, &c. Certe miror, quod iste dicat huiusmodi Lychetur ad mentem Thoma, cum Thomas talia non dicat, valde mivt patet intuéti Thomam. Tum etiam oporteret cu rasur de probare, q operationes intellectus angelici fint fim- 140 viro. pliciores operationibus voluntatis, cum fint æque indiuisibiles,& nullo modo composite.Nec iste respectus prioritatis facit ad propositum eius, quia. quæritur tantum de operationibus in fe absolute. Tum etiam mirum eft; qu'od iste dicat, op operationes

#### Secundz Secundi

nes voluntatis angeli mensurentut extrinsecè mésura, qua intrinsece mensurantur operationes intellectus angelici, cum fint in se formaliter ita indiuisibiles, & adinuicem succedetes & ita spiritua les, & forte, & fine forte perfectiores, vt probabitur dño duce in 4. distinctione quadragemanona. Mirum etiam est, quòd non habeant formaliter, & intrinsece mensuram, tum etiam omnes motus particulares, & si mensurentur tempore vniuersa-li extrinsece, mensurantur tamen suo tempore par riculari, & intrinsece, vt patet . multo fortius ista operationes mensurabutur tempore discreto formaliter, & intrinsice. Et vltra si mensura perfectior mensurat alia imperfectiora extrinsece manis erit dicendum, quòd mensura operationum voluntaris erit mensura extrinseca respectu operationum intellectus, quia si mensuratum persetius, & mensura erit persectior, & simplicior etia fecundum istum nouum expositorem, vt supra pa wit.Cum ergo voluntas angeli fit valde nobilior, & excellentior intellectu ipfius angeli, vt probabitur in quarto distinctione quadragesimanona, sequitur quòd eius operationes fint etia perfectiores, & fic patet intentum.

SAd illa quæ dicit respondendo ad rationes do Multa dicit ifta vir ante ctoris contra tertium articulum. Dico primo, quam foluar quod multa dicit antequam foluat rationes docto raciones do- ris, quæ non videntur vera. Primo de illa æternitare participata, que ponitur mensura operationis beate, que operatio pertinet ad esse dimini ordinis non videtur verum. Tum quia funt multa alia, que hoc modo pertinent adesse diuini ordinis patet de cognitione Dei, quam habuerunt angeli fub ratione propria deitatis, & hoc ante corum. beatitudinem, & tamen talis cognitio non menfu rabatur æternitate participata, patet quia ipfi vo+ lunt, quòd operatio intrinseca angeli non beata. mensuretur tempore discreto, vt supra patuit, & quàd talis cognitio fit fiuè pertineat ad effe diuis ni ordinis patet, quia tale effe non est connaturale creature facte, vel factibili (vt ipfe exponiteffe di uini ordinis) patet, quia talis cognitio non poteft haberi via naturali. Similiter quarendum effet de cognitione, quam habuerunt, vel habere porue runt ante beatitudinem de futuris cotingentibus, quæ tantum cognosci potuerunt per diuinam. reuelationem quomodo menfurabatur: non æternitate patet, quia talis cognitio ante beatitudinem non fuit beata, etiam posito, quòd illam habeant in beatitudine, adhùc talis non potest dicit beata, vt patet à Doct. in quarto distinctione decima, & quadragefimaquinta, quæftione vltima. nec mensurabatur tempore discreto, patet quia talis cogni tio nulli creaturæ est connaturalis. Secundo dicit, quod æuum eft mensfura esse immutabilis, fcilicet naturalis ordinis, hoc improbatum est supra vt patuit. Item videtur fimpliciter, quod opera-Caietanus tio beata ita mensuretur æuo, ficut & non beata, non enacuat & pollent adduct rationes factæ supra pro operarationes Sco tione intrinseca angeli. Sed quidquid fit de istis ifte tamen expositor non euacuat rationes Doct.

Beris .

ti.

contra Thom. Cum primo dicit, q talis visio est immutabilior æuiterno, quia minor mutatio sufficit ad non effe operationis beatæ, quam ad non esse substantiæ angeli, quia hæc exigit anihilatio. nem, illa non. hoc non videtur quia ita illa est Michaelis, ficut & substantia angeli, quia ex quo dicit esse diuini ordinis non definit esse, nisi per ani hilationem. Et etiam posito hoc.adhuc non se-Quomodo ef quitur, quod fit immutabilior, quia hic immuta-

Je Angeli sit bile accipitur pro eo quod ex natura tali est magis immusbile. duratiuum, & sic ponitur ab istis esse angeli im-

### uarta.

55

mutabile, quia ex natura fua habet effe perpetuu quale esse non habent alia inferiora, & sic similiter esse participatum diuini ordinis dicetur magis immutabile ex hoc, q ex natura talis esse habet durare.quæro modo à te quod est magis durabile an esse angeli, an esse talis operationis ? Si dicis op esse talis operationis, quæro à quo het, vt possit sic immutabiliter inesse, aut ex natura fua, aut à Deo tantum. Si primo, ergo similiter, & esse angeli, quia ex natura sua habet esse immutabile, & perpetuum secundum te. Si secundo ergo sicut angelus voluntate diuina potest habere tale esse immutabile, lequitur, g mensuretur æternitate participata ille, enim respectus of scilicet dicatur beata, siuè quòd terminetur ad obiectum beatificum, non videtur Caufa, quare magis mensuretur æternitate, quasi non terminaretur ad tale obiectum in se, quia talis respectus non varat existentiam ip fius. cum prius fit talis in se, quam terminetur ad obiectum, vt patet à doctore in quolibe. quastione quartadecima. Similiter non videtur multum ad propositu quod dicit, q ideo est immutabilion, quia plura immutabilia continet eminenter &c. & per consequens debeat mensurari æternitate participata, quia si sic tuc sequeretur, quòd supremus angelus effet immutabilior ex natura sua, quod ip fi non concederent, vel fi concederent, oportere in eo ponere aliam mensuram à mensura zui, quod est omnino inconveniens eriam secundum cos. Et plura essent hic dicenda, qua transeo breuitatis caufa.

Et cum dicit ad probationen, qu actus est sim- Attus est no liciter nobilior potentia, & tamen substantia est bilior poten fimpliciter nobilior accidente, & ratione primi, tia, verŭ est actus inzelligendi est nobilior materia prima, & de aliquo aratione secundi econtra ita in proposito ecc. Iste sta, ve ani-propositio non videtur simpliciter vera scilicet, o ma es porfe actus sit simpliciter nobilior potentia loquendo rede potentia subiectiua, quia tunc albedo esser nobilior obisceo, cum sit eius actus accidentalis. Et hactus fit nobilior crit tantum fecundu quid pro quanto aliqualiter perficit, & fi ponatur, quod fir fimpliciter nobilior potentia debet intelligi de po tentia obiectiua. Et quomodo actus dicatur prior potentia diffinitione tempore & perfectione vide nono methaphifice. tex.com.13. víque ad tex. comen.19. inclusiue. Et cum concedit, quod subftantia est nobilior accidete, & esse diuini ordinis nobilius esse naturali, hoc nihil est, quia substantia est simpliciter, & absolute nobilior omni accidente, vt patet septimo metaphifice tex.comen.quarti. accidens autem non poteft dici fimpliciter, & absolute perfectius aliqua substantia, sed tantum. secundum quid, puta quia aliqualiter perficit, vel quia vnit obiecto perfectisimo, ficut visio beata, Et ideo stat ratio Doctoris, quòd cum esse æulterni vt effe angeli fit fimpliciter perfectius ipla operatione beata, 9 si ipia mensuratur æternitate, 9 magis effe ipfius angeli, vel fi effe angeli menfure-

tur æuo, opetiam operatio beata. SAd ilkud, quod dicit negando substantiam ope rationis beatæ mensurariæuo, o substantia op rationis, & eius perfectio vna res numero funt, & eadem menfurantur menfura: quæro quid accipit pro substantia operationis ? aut accipit ipsam operationem absolute, aut ipsam cum illo respectu, quo dicitur beata. Si primo illa secundumo te mensuratur instanti temporis discreti. Si secundo tunc erit vnum ens per accidens, & sic non erit eius per se aliqua mensura. Deinde quæro de illa perfectione, qua dicitur beata, aut est aliquid intrinsecum, & de effentia illius, aut extra estentiam

Distin.

# Quaftio

tiam ilhus, & tantum accidens ei . Non primum Quomodo patet, quia operatio ex hoc dicitur beata, quia teroperatio di minatur ad obiectum beatificum, & vt fic inclucatur bea- dit relationem ad illud, & relatio non est de estentia abfoluti, vt patet, operatio autem est qualitas abfoluta, vt probat Doctor in quoli.q.13. Si fecun do ergo stat argumentu Doctoris, q talis substan-'tia operationis erit immutabilior tali accidente, fine tali perfectione adueniente fibi. Nec valet dicere, quòd talis perfectio non fit ei accidens, sed quæritur differentia adueniens generi . hoc eft.n. manifeste falsum, quia quæro cui generi aduenit ? Si operationi tali. ergo fub illa operatione conftituitur aliqua species perfectior tali operatione, & fic operatio beata erit vna per se species, quod non videtur, tum etiam quia (vt dixi) talis perfectio, qua operatio dicitur actu beata est relatio (vt dixi) ralis non aduenit generi de genere absolutorum, vt differentia contrahens. Ex his patet ad alia, que sequentur, & præcipue ad illa, quæ dicit responde do ad rationes contra quartam propositionem pa tet ex his, quæ dixi respondendo ad illa, quæ ipse dicit ad fecundam propofitionem, & ad primam .

t# .

Caistanus Q VIDAM nouus expositor primæ partis nouus expo- Sancti Thomæ in prima parte.quæstione decima, ftor D.The articulo fexto, fiue vltimo, reprehendit Scotum. me. reprebe ponentem primum æuiternú non menfurari æuo. die Scornen. vnde fic dicit Ad euidentiam igitur huius, scito 9 æuiternum non menfuratur æuo fiue intrinfece

fiue extrinsece per modu quatitatis continuz, aut fuccessiuz, aut etiá discretz, sed per modú vnitaris, quonia æuum estindruisibile, & totum simul. cum enim æuum fit vnitas immutabilis vitæ immutabilitati coniunctæ, quanto aliquod immutabile minus est immutabilitati coniunctum, tanto eft immutabilius, & minus copositum, ac per hoc fimplicius, ac consequenter magis vnum : supponimus autem nunc, quòd æuiternum quanto infe rius tanto pluralitati maiori coniunctius eft: vnde & habet species vnius vniuersales, & operationes minus ambientes locorum, aut corporum, & propterea supremum æuiternum tanquam maxime immutabile inter immutabilia fic, idest immutasioni iuncta, est maxime vnum & consequenter ex natura fua habet vnde per accessum, & recessum ab eo cætera æuiterna, vt sic mensurantur ex--trinfece .

¶Ad Scotum ergo negatur minor scilicet nihil est notius ex natura rei primo zuiterno. Dico nanque, quòd çuum existens in primo æuiterno fiue fit eius substantia, aut existentia, siue non, est notius in ratione menfuræ ipfaæuiterni fubstan-Acuit nibil tia, vt immutabilis, quoniam æuu nihil aliud eft, aliud eft, quam vnitas, per modum menfuræ talis immutaquàm vni- bilitatis, ac per hoc ipsum euum est ipsa vnitas for dum mensu ret quarto, & decimo metaphisica. Substantia ra talis im-

matabilita. autem fic immutabilis est denominatiue vna, & tu. hanc denominationem importat ly æuiternum, constat autem vniuersaliter, quòd id, quod est formaliter tale, est notius, & certius ex natura rei eo, quod est denominatiue tale. quamuis igitur subfatia angeli fit fimpliciter notiffimum omnium, quæ in eo funt, æuum tamen in genere, seu in ratione mensuræ est notius illius substantia. ficut quamuis substantia corporea sit notior secundum se quantitate, in genere tamen mensuræ quantitas est notior secundum se, hæc ille nouus expositor.

Iste vir non Respondeo, & dico primo, quod no bene per-beneper fern ferutaus est verba Doctoris subtilis. primo enim tatus estver dicit distinctione secunda, quæstione secunda, articulo vltimo, quod non apparet necessitas ponedi bascott.

aliquam menfuram intrinsecam aliam realiter ab existentia angeli, quia talis mensura esset posterior existentia angeli, vt patet, & fic fi angelus non pofset esse fine tali mensura intrinseca, tuc esset idem realiter, vt probat vbi fupra articulo primo contra Henri. Si verò potest este sine tali mensura, ergo non est necesse ponere talem mensuram in existen tia angeli.

Nec valet dicere, quòd talis méfura fit eadern realiter cum existentia angeli quia mensura est rea liter aliud à mensurato, cum sit certior ipso menfurato, vt dicit Doct. in quæstione tertia, & fic non apparet talis necessitas ponendi æuum mensuram. intrinfecam existentiæ angeli, vt dicit Doct.in que ftione fecunda, & tertia, & fic negatur æuum, vr mensura non tantum à primo angelo, sed etiam ab omni angelo.

Et fi iste nouus expositor intendit improbare Doct. de huius modi mensura quasi Docto.neget eam à primo angelo tantum, & non ab alijs angelis, patet quomodo non percipit nec verba, nec mentem Doct.cum ipfe Doct.neget cam ab omni Caietanae existentia angelorum. non percipis

Si verò iste expositor intendat probare æuum mentem De effe menfuram intrinsecam respectu existentiæ an doris. gelorum fic, quòd talis menfura necessariò conueniat existentiæ angelorum tunc habet soluere rationes Doct. quia aut ponitur eadem realiter, aut distincta realiter, & posterior existentia angeli. Non primo quia omnis menfura realiter destinguitur à mensurato. Non secundo quia tunc exi-Itentia angeli posset este fine 19sa , & fic non esset fimpliciter necessaria.

Si verò iste expositor intendat loqui de æuo prout Doct. loquitur distinctione secunda, quzítione tertia, fecundum fecundum, & tertium mo dum scilicet, quòd æuum secundum secundumodum accipiatur, pro qualibet existentia superiori, & fimpliciori, & fic quælibet existentia superior, cum sit persectior, vi nata certificare de existentia inferiori, erit mensura extrinseca existentiæ inferioris. Vel tertio modo scilicet, quòd æuum dicatur illa existentia simplicissima, que ex ratione sua formali, & in se est certissima, & primo nota, nata certificare de alijs, & fic prima existentia supremi angeli poteft dici æuum respectu aliarum existentiarum inferiorum angelorum. Et fic vtrog; modo accipit Doct. zuum pro existentia simpliciori angelorum.

Et fic patet, quod loquendo de zuo istis mo- Quomodo dis, quod in supremo angelo nullum sit æuum, in supreme patet, quia nulla existentia alterius angeli est supe- Angelo nul rior, & fimplicior, quia tunc existentia supremi an la fis auna. geli non effet simpliciter suprema.

Set fic patet quomodo ifte in vanum laboret inexponendo quæ dicit, & in respondendo rationi Doct.quam certè non percipit, cum ignoret ad quem sensum faciat illam. Illa enim ratio ponitur à Doct. vbi supra quæstione secunda, & probat o non apparet necessitas ponendi æuum, vt mensuram intrinsecam respectu cuiuscunque angeli, & non facit præcise de supremo angelo, vt patet intuenti literam.

Aduerte etia quòd ifte nouus expolitor multa dicit, quæ in se videntur omnino falsa.

¶Quod dicit de æuo, œ est vnitas indiuisibilis habet probare, & respondere ad rationes factas in prima quæstione pro opinione Bonauetura, quas non soluit, nec memoriam de eis facit.

¶Et fimiliter habet probare, quòd æuum fit tan tum vnitas indivisibilis, & no aliquod ens de quo verificetur vnitas talis.

¶Et

#### I o motaph. cap.3.

¶Et quod dicit secundum philosophum decimo metaphilice, quòd mensura est tantum vnitas. legat diligentius tex. philosophi, & inueniet ibi quomodo non ponitur ipía mensura tantum vnitas, sed aliquid, cui conuenit vnitas. Et vide quæ expolui in primo Doc. distinctione octaua, quæftione secunda, vbi osteditur, & secundum verba, & intentionem Aristot. & mensura non accipitur tantum pro vnitate.

IN ista quæstione quarta occurrunt aliqua dubia principaliter circa istas quatuor conclusiones.

Conclusio prima. Necesse est eundem actum beatificum eadem mensura mensurari, & vt habet esse supernaturale ab agente primo, & naturale à fecunda caufa.

¶Conclusio secunda. Operationes intrinsece an gelorum nullo modo mensurantur tempore, sed tantum mensurantur æuo, posito quòd mensuientur.

Conclusio tertia. Solum illa forma dicitur mefurari tempore, secundum quam nata est fieri propriè fuccessio.

†Conclusio quarta. Substantia generabilis, & corruptibilis tantum pro primo instanti sui esse essentialiter dependet à generante, & per tempus

fequens à Deo conferuante. CONTRA primam conclusionem arguitur primo aut ponitur æuum menfurare actum illum, vt absolute sumptum, aut sub illis respectibus, sub quibus confideratur, vt estab agente naturali, 1 vel fupernaturali. Non primo, quia vt sic non dicitur fupernaturalis, quia supernaturalitas sumitur per comparationem ad agens supernaturale, vt pater à Doc.in q.1, prologi. Non secundo tum quisant sis est tantum vnum per accidens, cuius non potest assignari mensura per se. Tum quia talis respectus primo mensuraretur zuo. patet, quia non dicitur beatificus, nifi vt supernaturalis.

Secundo arguitur quia actus beatificus dicitut fimpliciter supernaturalis quia primo, & principa liter ab agente supernaturali. ergo & sic primo, & principaliter menfuratur æuo non autem vt eft ab agente naturali.

Respondeo, gactus ille dicitur beatificus ex hoc, q terminatur ad obiectum beatificum no autem ex hoc, q est ab agente supernaturali, vt patet à Doc.in primo distin.prima, & vt sic mensuratur zuo; quòd modo ille actus fit ab agente fupernatu rali fiuè naturali non refert, quia mensuratur æuo, vt præcise est talis actus, cui accidit sic, vel sic produci. quia tamen in eodem instanti habet esse tam ab agente supernaturali, quam naturali, ideo sequitur, q ita erit mensuratus æuo vt est ab agente naturali, ficut à supernaturali, & sic respectus na turalitatis no tollit à rali actu quin mésuretur çuo.

Intellettio CONTRA, fecundam arguitur fic primo, in-Angeli por tellectio angeli potestintendi, & remitti vt patet à seff intendi, Doc.in primo, dist. 3. q. j. in 2. dist. 42. ergo potest ac-Gremitti. quiri continuè fecundum intensionem, ergo talis acquifitio intensiuè mensurabitur tempore.

Secundo omnis forma mensuratur tempore continuo, quæ continue, & successive acquiritur, fed intellectio angeli, que intensiue acquiritur est huiusmodi, quia ipsa producta in aliquo instanti per tempus immediate sequés potest intendi successine ergo.

Tertio pono, g intellectio lapidis fiat ab angelo in instanti zui correspondente instanti temporis nostri, quod dicatur. a. & in alio instanti zui fiat intellectio ligni. quero cui respondebit in tempore nostro aut instanti, cui correspondet primu instans æui, aut instanti immediato, aut instanti tem

poris noftri mediato. Non primo, quia duo instantia æui quorum vnum succedit alteri non possunt correspondere vni instanti temporis nostri. No secundo, quia tunc darentur duo instantia immedia te in tempore nostro. Non tertio, quia tunc oporte ret angelum quiescere per aliquod tempus in intel lectione lapidis, quod videtur inconveniens. ergo correspondebit tempori immediato instanti temporis, cui correspondebat primum instans zui. ergo intellectio ligni acquiritur fucceffiuè,& per cófeguens in tempore. Respondeo ad primum, ofi gradus intentionis formæ fint diuisibiles in semper diuisibilia, vt quidam tenet, q talis intellectio poterit acquiri per mota, & fucceffiue,& fic menfurari tempore, nifi dicatur fupple, q motus ille, quo intensiue acquiritur sit vere successions, & sic mensuretur tépore, licet intellectio acquisita menfuretur æuo, cum habeat eundem modum existen di, ficut existentia angeli.

uarta.

٢0

Dico tamen, q motus propriè secundum phi- A quo eanlosophu fit, siue causatur ex divisibilitate, vel subie ferur motus. cti mobilis, vel spacij alicuius, vt patet à Doc.inf, q.9.& in quol.q.11.ita q partes talis diuisibilis ver re continuantur alio, & alio indiuisibili, modo for ma, & præcise accepta secundum intensionem, & fi habet gradus; non tamen partes & posito etiam, 9 quilibet gradus sit diussibilis in infinitum, non tamen constat, q vnus continuetur alteri per aliquod indiuisibile, quia tale non videtur posse assignari,& quomodo dicatur motus intensionis patebit infra. Si verò dicatur, o quilibet gradus intensionis sit indiuisibilis intensiue, si acquiritur in subjecto indivisibili, acquisitio secundum vnum gradum mensurabitur instanti æui, vel correspondente vni instanti temporis nostri, vel alicui parti cemporis nostri. Exemplum primi, si intellectus Exemplum angeli quiescat per horam sub privatione inteller primi. ctionis lapidis poterit in instanti zui correspondente vltimo instanti illius horæ effe fub intelle-Stione lapidis. Exemplum secundi si quiescat etia Exemplum in vltimo instanti illius horæ, tunc in instanti zui fecundi. correspondente tempori immediato ad vltimum instans horz poterit esse sub intellectione lapidis vnius gradus intensionis , & si post intendatur secundum alium gradum, adhuc in instanti zui correspondente instanti temporis nostri, vel alicui per ti tpis nostri poterit esfe sub secundo gradu. Exem plum primi. Si primus gradus acquiratur in inftan ti temporis nostri, secundus gradus no acquiritur in instanti immediato, sed vel in tempore immediato, vel in instăti mediato, & si acquiritur in instanti mediato oportet quiescere per tempus inter medium. Si verò primus gradus acquiratur in instanti correspondente tempori nostro, secundus gradus poterit acquiri in vltimo instanti illius temporis, & tertius gradus poterit acquiri in tem-pore immediato, vel in inftanti vltimo illius temporis, & tunc oportet quiescere per illud tempus medium, & fic de alijs gradibus, fi fucceffiue acqui rantur, sed nunquid potest continue intendi, puta víq; ad octo gradus, ita q nulla quies media, vel quasi quies interponatur? Dico of si acquirantur octo gradus in 8. inftantibus æui fibiinuicem fuccedentibus, tunc oportet fic ponere, op primum instans æui correspodeat alicui instanti temporis no stri, & secundum instans zui alicui parti temporis immediate sequentis, & tertium vltimo instanti illius partis temporis, & quartum instans alij parti temporis immediate sequentis vltimum instas alterius partis, & fic deinceps. Si verò primu instans æui correspondeat alicui parti temporis.Secundu inftas æui correspodebit vltimo instati illius temporis,

#### Libri poris, & tertium instans æui correspondebit tem-

to pracisè

tampore.

# Quxítio

poti immediate sequéti, & fic deinceps. Et hoc mo do æuum continuatur cum aliquo toto tempore nostro, non enim quando instantia æui continuan tur tempori nostro, puta vnius horæ correspondet præcise diuersis instantibus illius horæ, quia non immediatis, vt patet, nec mediatis; quia tunc in tempore medio esset quies; & fic inter duo instantia æui esset quies media correspondens tempori nostro medio inter illa instantia, quibus correspondent instantia æui, vnum ergo instans æui correspondet præcise vni instanti temporis, & secundum instans xui tempori immediato. Nec valet dicere, quòd quiliber gradus est acquisibilis in instanti, ergo non potest acquiri in tempore; quia, vt dicit Doct.in tertio distin.3 anima virginis po-Anims Vir tuit esse in peccato præcise per instans, & in tem-pore immediato sub gratia, quæ tamen est indiuiginis potuit e∬e in pecca fibilis, aliter daretur instans immediatum instati. per inftans. Et quamuis quilibet gradus sit producibilis in in-ftanti, ita quòd agens circa passum dispositum po test in instanti producere gradum. Si tamen producit plures gradus, & non in eodem instanti; si in tali productione nulla mediet quies necessario habet producere primum in instanti, & fecundum in tempore immediato, vel fi primum in tempore, secundum producet in vltimo instanti illius téporis, & tertium in tempore immediato, vt dixi fu pra. Et hoc non est ex defectu agentis, neque passi, quia ficut agens potest producere vnum in instan-ti, ita alium in alio instanti. & similiter sicut passum potest recipere vnum in vno instanti, ita aliŭ in alio inftanti, fiuè mediato, fiuè immediato, fed repugnantia est, quia vnum instans temporis noftri nullo modo potest esse immediatum alteri instanti. Si loquamur de intellectione nostra, & po namus, quòd acquiratur intenfiuè in tempore, pariformiter est dicendum, videlicet, vel quia oportebit quiescere per aliquod tempus, puta si in inftanti acquiratur primus gradus indiuisibiliter, & in tempore immediato acquireretur secundus gra dus indiuisibiliter, in vltimo instanti illius temporis acquireretur tertius gradus indiuisibiliter, & fic continuatur talis successio, non tamen per motum aliquem, cum ibi nihil acquiratur partibiliter, nec ex parte subjecti est diuisibilitas, nec ex par te formæ, cum non sit partium diussio, propter quam sit successio in motu, quia continuum diuifibile habet partes copulatas per aliud, & aliud indiuisibile, vt patet de quanto moli. Modo gradus formæ si ponantur indiuisibiles non continuantur adinuicem, quia non continuatur indiuisibile continuans cos, vt patet. Si ibi non est proprie mo tus, cum continue acquiritur intensiue intellectio fecundum alium & alium gradum, quomodo talis acquisitio continua mensuratur tempore, cum tempus sit mensura motus? Dico, quòd propriè non mensuratur tempore intrinseco, licet fiat in tempore vniuersali, sicut ponendo, quòd Deus in instanti. 2. creet vnam animá, & immediate post ipfam anihilet, talis anihilatio fit in tempore immediato ad instans creationis, & tamen non menfuratur tempore, licet correspondeat tempori noftro. Sic in proposito multa enim fiunt in tempore, idest non in instanti, quæ tamen non mensuran Solus motus tur tempore. Solus enim motus propriè mensura-mesuratur tur tempore. Si dicatur, si gradus secundus non mensuratur tempore proprie, ergo nec primus gra dus, siue productio illius non mensuratur instanti temporis. Concedo, quòd non per se mensuratur inftanti temporis, quia omne tale est aliquod mutatum esse, quod vel est principium vnius par-

tis motus, & finis alterius, vel est tantum finis, sicut est vltimum mutatum esse alicuius motus.

Ad fecundum patet ex supradictis. Ad tertium fimiliter patet. Dico.n.p tale inftans æui correspo-det tempori immediate sequenti, posset etiam cor respondere instanti mediate sequenti, si quiesceret per tempus inter modium, quæ omnia benè. nota & pondera...

CONTRA tertiam conclusionem arguitur sic, primo fm qualitatem, puta fm qualitatem, quæ & caliditas nata est fieri alteratio in tempore, & tamen ipfa caliditas non mensuratur tempore. probatur, & pono, o puctus de genere quatitatis posfit in tempore alterari fm caliditatem, vt patet à Doc. in fecudo dis.2.q.9, & tamen ista alteratio no mensurabitur tempore, nec per consequens ipsa ca liditas acquisita in puncto. Nam omnisalteratio, quæ temporé mensuratur est successio continua. Quæro vnde fit ista successio? Non à puncto, cum fit simpliciter indivisibilis, ideo no potest prius secundum vná partem alterari, & posterius fm aliá, non ratione caliditatis, quia vt acquiritur in puncto non habet partes, & partes, quæ continuentur adinuicem, cum hoc fit tantum ratione quantitatis continuz, & in puncto nullo modo est quantitas, ergo successio erit præcise, quia nata est acquiri intensiue in puncto, & gradualiter. Et tunc qua-ro an illi gradus sint diuisibiles, aut indiuisibiles: non primò, quia fi vnus gradus caliditatis intéfionis sit divisibilis in infinitum, tuc quilibet gradus esset infinitus intensiue, quia includeret infinitas perfectiones, cum quilibet, in quos diuiditur dicat perfectionem aliquam . Nec valet dicere, (vt Refpensie aliqui decunt) gesi divideretue in infinitum, quo- aliorum. rum quilibet estet æqualis perfectionis estet infini tus intensiuè, sed quilibet minor est minoris perse ctionis, & patet exemplum de quanto continuo, quod est divisibile in infinitas partes, quarti quelibet dicit aliquam perfectionem, & m non est infinitum intensiue. Dico o non est simile de quanto extensiuo, quia si ponatur intesum, vt duo, ita erit in toto ficut in qualibet parte, fi ergo fit diuisibile in infinitas partes extensiue, tamen omnes ille par tes præcise includunt vnum gradum perfectionis: ficut etiam patet de albedine extensa quæ intensiuè est ita perfecta in minima parte, ficut in tota. Sed non effet fic de gradu perfectionali, quia fi el-fet diuifibilis fecundum intensionem in infinitum maior perfectio effet in eo intenfiuè, quàm in alio, in quo diuiditur. Et sic non videtur, 9 quilibet gra dus caliditatis fit intensiue diuisibilis in infinitu, fed quilibet sit indivisibilis, & si hoc concedatur, ergo caliditas illa non est nata acquiri in puncto successione cotinua. patet quia illi gradus sunt Corinna sue indiuisibiles, & non cotinuantur adinuicem, quia Ila, quorum continua funt, quorum vitima funt fimul. indivisi- virima fime bile non habet vltimu, vt patet, & vltra oporteret simul. inuenire aliud indiuisibile cotinuans, qu sit princi più vnius gradus & finis alterius.ergo calor in pucto nó potest acquiri motu cótinuo, & successio. & si acquiritur eodé modo acquiritur sicut intelle ctio intéliue acquirit, vt dixi supra, & th est forma fm Doc.fm qua nata est esse successio, & mensura tur me, vt in puncto acquiritur. Nec valet dicere, of fi punctus effet separatus à quantitate no posset fic alterari, qa indiuifibilis. patet quia nec angelus pót calefieri, quia hmói qualitates natæ funt recipi in quato.Dico o nó est simile, qa angelo repugnat, quia spiritus. ois forma corporalis, cuiusmodi est ois forma, cui no repugnat extélio quatitatiua, no fic repugnat puncto de genere quantitatis, o falte in iplo acquiratur intenfiuè, licet non extenfiuè. **Secundo** 

### Secundæ

Secundo arguitur, quia quàtitas est forma, fecundum quam potest fieri successio, vt patet. quia diuisibiliter potest acquiri, & tamen non mensuratur tempore, nec instanti temporis. primum patet, quia talis ab agente perfecto potest in instanti, induci in passum. ergo ficut inductio non mensuratur tempore, multominus nec eius esse, & tn po nitur à Doc.mensurari tpe, quia in passo potest suc cessiue acquiri Secundum patet, quia quod mensu ratur per se instanti temporis, ponitur per se termi nus, & hoc, vel vltimus, vel intermedius alicuius fuccessionis. exemplum de vltimo mutato esse. de mutatis esse intermedijs hoc patet à Doc. vbi fupra. sed talis acquisitio non oft per se terminus motus, vt patet, ergo non mensuratur instanti tem poris. nec fimiliter quantitas acquifita fubitò men furatur inftanti temporis, quia non acquiritur per aliquod mutatu effe, qd fit per se terminus motus.

Secundi

Respodeo ad primum, o si teneatur, o gradus formæ intensibilis sit indiussibilis intensiue, & o punctus posit alterari fm aliquam qualitatem, g talis alteratio continua fm aliŭ, & alium gradum non mensurabitur tpe propriè, nec per consequens Quomodo qualitas acquisita. Et tune dico, o conclusio Doct. fis intellige debet intelligi de forma, quæ per motum acquirida conclusio tur, quod fit qu qualitas producitur ab agente naturali in aliquo quato divisibili secundum partes, quia illud quantum prius fm vnam partem alteratur, & posterius fm aliam; acquiritur.n.extensiuè in illo quanto, & fic per motum. quia ergo eius motus mensuratur tempore, ita potest concedi, gi etiam talis qualitas mensuretur tempore, præcise .n.dicitur mensurari tempore, quia motus, quo ipla acquiritur mensuratur tempore per se, quia verò in puncto non acquiritur per motum, ideo non

menfuratur tempore proprié. ¶Dico lecundo, quòd omnis forma, quæ quantum est ex parte sua nata est acquiri per motum, licet actu non acquiratur per motum, menfuratur tempore, faltem potentiali, quia tanto motu nata ssiet acquiri in aliquo quanto.

¶Si yolumus etiam dicere, o per se mensuratur tempore actuali, saltem extrinseco, potest concedi absolute, pomnis forma, que nata est acquiri per motum, licet etiam in instanti acquiratur, mensure tur tempore, quia fortè non videtur alia menfura posse assignari. Ex his patet responsio ad secundum argumentum.

CONTRA quartam conclusionem instatur. Primò. ignis generat ignem, ergo potest ipsim có-

seruare.antecedens patet, consequentia probatur, Non maior quia non maior virtus requiritur in conservado, virius regri quàm in generando. patet quia conferuare rem est sur in con- eandem producere, vel eadem productione contifernande, # nuata, qua in primo inftanti fuit producta, vel alia in generan-productione, vt fupra patuit quæft. I. præfentis di-ftinctionis.

Secundò, quia minus videtur, 9 ignis producat ignem de non esse ad esse, qua q eundem igné politum in esse in aliquo instanti ponat in tempore immediate sequenti.patet hoc, quia in generando ipfum requiritur maior virtus, cum transeat de non esse fimpliciter ad esse fimpliciter, sed in conseruando non sic transit vt patet. Tum etiam, quia transire à non esse simpliciter prius natura positiuè, est maioris virtutis, qu'am transire à non esse tantum negatiue. hoc patet, sed generando rem transitur à non esse simpliciter prius natura positiue, & conservando tm transitur à non esse prius natura tantum negatiue, quia talis negatio actu non inest, sed nisi præueniretur a causa ponendo ipfam rem in effe, tunc actu ineffet, ergo.

Tertio instatur, & pono, g Deus in tempore.a. creet ignem, ita 9 præcise creet ipfum in tempore immediato ad alíquod inftans, & in inftanti imme diate fequenti ipfum conferuet. Certum eft, g in tempore illo dicitur tantum creari, quia vt fic tran fit immediate à non esse ad esse, & in instanti immediate sequenti dicitur conservari, vt pater. Hoc casu posito arguo sic. sit ignis approximatus perfe ctè igni creato, potest illum eundem ponere in illo instanti sequente immediate illud tempus, ergo, & conservare. consequentia patet, antecedens probatur, quia si in illo instanti ignis ille non esset, & ignis generans effet perfecte approximatus mate-riæ posset illum generare, ergo, & nunc coseruare,

'uarta.

57

Quarto instatur sic aliquod agens creatum po test aliquem effectum corrumpere in illo instanti, vel tempore, in quo conservatur, ergo præcise in illo instanti, vel tempore potest ipsum conservare. consequentia cum antecedente videntur nota.

Quinto instatur, quia conservare rem est ip- Quid fir co-fam post primum instans, in quo primo accipit es feruare re. fe ponere in effe. & hoc vel actione continuata, vel alia, & alia actione, vt patet supra præsenti dist.q.1. & q.12.quolib.fed funt multa agentia, quæ fic fe he bent, patet de intellectu, qui continuat intellectionem circa obiectum per horam, ita quilla posita in aliquo instanti continuatur per tempus immediate sequens. Hoc idem pater de voluntare, quæ con tinuat volitionem. Hoc ide de fole, qui continuat lumen, ergo ista non tantum dependent ab agente naturali tantum pro illo instanti, in quo primo accipiunt effe

Sexto inflatur probando, q non tantum poft primum instans, in quo res generatur dependeat à Deo, & conservatur ab ipso. patet quia agens natu rale in illo tempore, quo dicitur immediate coseruari à Deo potest illam destruere. Et pono casum, gignis in instanti.a.generetur, & in tempore immediate fequenti fit aqua (vt inconcupifcibilis fal-tem virtualiter) perfecte præfens igni genito, ergo in illo tempore poterit aqua ipfum immediate cor rumpere. si sic ergo non immediate conservatur à Deo

Septimo patet per Doc. in 4. dift. 12. vbi vult, op ignis non tantum causat in se aliquos gradus caloris, sed etiam conservat eos, vide ibi.

Respondeo ad omnes istas instantias præmittendo aliqua. Primò, g aliud est loqui de substátia genita, quæ habet esse per se existens extra suam causam, & aliud est loqui de re genita non habente per se esse existens, vt accidens. quia primo modo talis res nata est præcise dependere à causaparticu lari pro illo instanti, quo accipit esse, ve patet de Francisco genito à Ioanne, qui precise dependet à Ioanne pro illo inftanti, in quo generatur à Ioane. Sed secundo modo sunt aliqua accidéria, quæ precisè habent esse quandiu cotinuantur in esse à cau fa particulari, vt patet de illuminatione, & intellectione, & volitione, que dum caufantur à caufa particulari sunt, dum non caufantur non sunt. Et loquor de communi lege, quia benè Deus posset conservare aliquam intellectionem causaram à par ticulari, puta ab aliquo intellectu creato, ipía caufa particulari amplius non concaufante.

Secundò præmitto, quòd conclusio Doc. tantum intelligitur de substantia perfecta habente esfe per se existens, quia talis tantum dependet à can sa particulari pro illo instanti, quo generatur à tali causa. Vnde sic dicit. Concedo igitur, quòd primum este substantiæ generabilis inquantu concomitatur mutatione proprie dicta mensural instan ti, fed no fequitur vltra ergo esse habitu post illud

Fran.Lych.in fec.fent.Scoti. Η inftans

Scoti.

# Diftin.

#### inftans menfaratur tempore, quia in primo inftan ti comparatur illud effe ad caufam particulare generantem à qua est, & post illud instans non habet dependentiam ad illam caufam particularem gemerantem, sed tim ad primam causam conservantem, & tunc habet habitudinem vniformem ad illam causam coseruantem ficut esse angeli. hec ille.

SEx his patet responsio ad instantias. Ad primain negatur cosequentia, ad probationem dico, pin conservando substantiam requiritur maior virms, quàm in generando trí , patet quia in conféruando est simpliciter maior dependentia ipsius conservati ad causam conservantem. Et licet causa particularis pro quocunq; inftanti posset eandem substantiam generare, si esset approximata eidem pallo, & oi impedimento ammoto, tri poliqui genita est no potest eadem prius genitam ponere in effe, nec actione continuata, nec alia, & alia actione. Et licet etiam possit eam corrumpere in aliquo instanti, non th sequitur vitra, o possit costruare, sed si aliquid sequitur forte tim sequitur, o potest eam generare, sed postqua genita est non habet vltra influentiam aliqua circa eam quantum ad suu effe. Et per hæc patet responsio ad quatuor primas instantias, & similiter ad sextam.

Ad alias de intellectione, volitione, illuminatione, & de calore ignis, concedo quòd conferuan tur à causa particulari, eo tamen modo, quo causa secunda nata est conservare suum effectum continuc.f.caufando illum.

#### Quxílio Quinta. Dift. II.

#### Vtrum Angelus fit in loco.

Seraphicus Bonauent. 2 Senten. diftinct. 2.q. 1. Art. 2.

Scotus 2. Sent. dift. 2. q. 5. D. Thom. prima parte summa q.5 2. art. 1.

Franc. de Mayronis 2. fent. dist. 1. q.6.

Joannes Bacconitamus 2. fent. dift. 2. q. 2.



VINTO circa fecudam partem huius distinctionis, vbi tractar Magister vbiangels suerunt creati. Dao principaliter querutur à Doc. primo vtrum angelus sit in loco. Et hic non quaritur de loco circunscriptiuo, quia angelus cum sit spiritualis, & indiussibilis non potest circunscribi, sed de loeo diffinitiuo, siue presentiali, & est sensus an esfentia angeli sit præsens alicui loco, puta, an fecundum se possit esse præsens soli, vel lunæ, vel monti, vel lapidi. Secundo verum angelus requirat determinatum locum, ita q nec in maiori, nec in

minori possit este, sed præcise in tanto loco. Et in-cludit vtrum possit este in loco puctuali, & vtru in quátocunq; magno loco, & in quátocunq; paruo.

Ad primam questionem dicitur. Hic Doc.primo recitat duas opiniones, quas improbat. Secundò principaliter respondet ad quæstionem prima. Opinio Dini prima opinio est S. Tho.pri.par. fum.q. 52.art. 1.& 2. qui dicit, o angelus præcise est in loco per ope-rationem, & hullo modo per essentiam propriam, & probat per auctoritates Damasceni, que postea

nus lib.g. foluentur-

Thoma.

CAP.13.

Damajce-

Contra hanc politionem est articulus damnatus, & excommunicatus ab episcopo Parisiensi. Nec valet dicere, quòd excommunicatio non tran feat mare, nec diocefin. Si tamen fuit articulus condemnatus ficut hæreticus vbique eft condemnatus, ficut hæreticus non auctotitate diæcesani mntum, sed etiam auctoritate Papæ. Extra de hæ-

# Qualtio

reticis, capirulo ad abolendam. vel faltem fententia est suspecta quido in aliqua vniuersitate solemiter est damnata

Ibl autem nolentes verbo fuspecto vti videlieet angelum effe in loco per operationem &c.HeG eft opinio Goth.quolib.8.q. 13. lita opinio dicit, o Opinio Goangelus est in loco, pnta in aliquo monte tantum thfreds. per applicationem, & non per præsentiam sui. Sed hæc opinio dicit idem, quod prima opinio, vt pæ-tet, quia aut applicatio illa est actus primus, aut secundus. Non primus, vt patet. Nec fecundus immanens cuiufmodi eft intellectio, & volitio angeli , quia ficut exiftentia angeli abstrahit à loco ita, & operatio intrinfeca, aut talis applicatio est actio transiens, & sic dicit idem , quod prima opinio, 9 eft in loco, puta in monte per actionem transeuntem circa montem.

Ibi. Contra conclusionem huius opinionis. Hic Doct. probat, quòd angelus non dicatur effe in loco per operationem, puta, quod non dicatur ex hoc effe in monte tanquam in loco diffinitiuo, quia ibi operatur operatione transeunte. Et in pro batione, quam facit Doct. reducit Thom. ad con- D The mitradictionem, quia Thom. in q. illa, An Deus fit ma par. gd. vbique, probat, quod fic pet hoc quia secundum .... philosophum septimo physic.tex.com.46. mouens eft fimul cum moto, & poteft mouere omne mobile, ergo est in omnibus, & præsens omnibus, quæro quid intendit per hoc concludere aut este præfentem omnibus.i.mouentem omnia, & tunc eft petitio principij, patet, quia idem eft principiu, & conclusio. Nam principium per quod intendit ptobare Deum este præsentem omnibus, est quía mouet omnia, & hac est conclusio. Et vitra nihil est ad propositum, quia intendir probare immensitatem Dei, secundum qua Deus est præsens omnibus, aut intendit concludere illam prasentiam, quæ competit Deo inquantum immensus, & tunc ex operatione alicubi fectindum ipfum fequitur prefenti#illa, que pertinet ad immenfitatem diuinam, quæ est Dei inquantum Dei, ita 9 prius natu rainer erit præfens inquantum immenfus ; quàm inquantum operans, qula'immenfitas illa competit Deo inquantum Deus, & concluditur, q sit in omnibus per operationem tantum à posteriori. igitut à fimili in proposito prius naturaliter angelus est præsens alicui loco secundum essentiam, quàm fit præsens secundum operationem. Jibi. Confirmatur ratio quia minus videtut de

Deo &c.Hæc ratio concludit contra Tho.quia ponit Deum elle præfentem in fe vbi operatur. Et ratio stat in hoc. si Deus, cum sit virtutis infinite no agit circa aliquod pallum, nisi sit sibi presens, à for tiori angelus non poterit operari circa aliquod, fi non fit præfens fecundum effentiam. Sed an Deus possit operari circa aliquod passum vbi non eslet præsens, est alia quæstio. Et de hoc vide Doc.in pri mo dif.37. fed de facto fic eft, quod non operatur circa aliquod, cui perfecte non fit præsens, cum sit in omni re per suam præsentiam

JIbi. Cofirmatur etiam, quia fi actio aliqua &c. Hæc ratio concludit contra Tho.quia ponit, quod mouens est simul cum moto, & ideo si mouet immediate est præsens, siue simul cum moto. Pro clariori notitia pono talem cafum, quangelus moueat lapidem. quæro tunc aut motio illa, quæ recipitur in lapide, recipitur immediate ab ipfo angelo, & fic erit angelus præsens ipsi lapidi, aut recipitur mediate ita quod prius recipitur in alio corpore immediate à virtuie angeli, & tunc ipse angelus erit præsens secundum essentiam illi alij corpori, aut crit procellus in infinitum.

¶lbi

# Juinta.

Ibi, fecundo sequitur, hic Doct. deducit Tho. Scotns dedu nr D. The ad manifestum inconveniens, videlicet quod angemun ad mo lus aliquando, immò frequenter nusquam erit, pamiefium in- tet quia in cœlo empyreo non operatur operatioconceniens, ne transeunte, cum tale corpus sit simpliciter imf A geius mobile, & per confequens, dum eft in cœlo empy-ef in loco reo non eft in aliquo loco, quia tantum eft in loco tienem, ve per te per operationem, immo angelus nunquam Eicir D Th. erit in cœlo empireo, quia ibi non potest esse, nis ergo guando fit in loco, & tainen ad placitum suum est in cœlo eft in caelo illo.

Ibi. Item si transeat de coolo ad terram, &c. entrreo no miratur y Supponendo, quòd angelus, du transit de cœlo emco, qa illad pyreo ad rerram, no operetur in locis inter mediis: ralia est im- ergo transeundo illa media, & ibi non operando, mebile:ergo erit præsens illis locis per suam essentiam, & non\_

*con effet in* per operationem, cum ibi non operetur. *loco*, griod *f falfum. R. fpondet Casetanus effetin toto corlo taquam in loco, patet quia fimul* frima farte effet in toto cœlo, taquam in loco, patet quia fimul fumme que mouet totum cœlum: primo enim totum mouet: fis. sz.ar.1. cœlum enim est ita proportionatum Illi, o siaddegned Ange- retur vna stella moueret cum labore, & pæna seli in calo cundum philosophum.2.celi,& mundi,t. com.71. empyreo ofe Si dicas, quòd primò mouet aliquam vnam par

rantur, fed tem, & ibieft, & per motum illius partis mouet nes lates aliam partem, quali impellendo, vel trahendo.

qualis eft Ibi. Contra hoc licet philosophus imaginetur operatio il- illum rufticum habere caput, & pedes in polis, & Cotra, què brachia extensa ab oriente víque in occidentem, vt patet fecundo cœli,& mundi.tex.comm.14.fecunadmodum catersru An dum veritatem, tamen fi cælum primum ponatur gelor# opo- mobile,& non quielcens, nullus punctus eft in celo rationes, ve magis oriens, quàm alius, sed quilibet est ories sucfuse monere ceffine, &c. Hic Doctor intedit probare, quod ancalefia cor gelus, qui mouet calum aliquod non est primo in ' pora nos no aliqua parte, ita quòd primò monéat adequate vna lacent, ite partem, vt puta quod fit in oriente, vel occidente, *illa mo-* quia cum cœlum semper moueatur, sequitur, quod tio cæliem- quælibet pars successive potest este oriens, & occi-pyrei, si da- dens. Exemplum. Nam pars primi mobilis, quæ in retur nos la-tere non de-vespere occidit, mane oritur nobis ; ergo non mo-Secundo eq- uet primò, ideftadæquate aliquam partem. Et fi dili cotex.13. ceretur, quòd quando mouet partem orientalem. 👉 inde.

primo: mouet etiam eandem primo quando occidit, & fic fequeretur, quòd angelus moueretur per accidens, patet quia moucretiir ab oriente in occidens ad motum illius partis, cui effer applicatus per operationem. Si etiam diceretur, quòd primò mouet partem dextram ipfius cæli; hoc patet effe falfum, quia ibi non est dextrum, neque finistrum; nifi fecundum imaginationem philofophi, vbi fupra de illo ruftico athlante. In nulla ergo parte poteft poni argelus : primò ex hoc, quòd primo illam. partem moueat.

Hoc etiam confirmatur, quia si esset in aliqua. parte quali quiefcens per fe; morus tamen per accidens, ficut nauta in fraui per accidens mouetur ad motum nauis, ita quod angeltistlempet circumfer-1 retur cum illo motu, videretut incoueniens talem motum attribui angelo moueli brbem. Nec etiam! poteft poni quali quiesces per se pater, quittemper mouet partem fibi præsentern, & fie non quiescitibi, neque affignatur alius locus, in quo que feat-, quia angelus lemper existit în aliquo, inquantum illud eft motum ab ipfo angelo, nec per confequés poteft dici per se quiescens.

Ibi, prærerea illud, quod eft ratio angelo exifiedi in loco, eft in co formaliter, alioquin angelus nul lo modo crit formaliter in loco; patet ista propdil-

tio, quia ficut ratio formalis locandi aliquid eft in. loco formaliter, fiuè in locante, ficut superficies est formaliter in corpore locante, que est ratio formalis fudamentalis, ramen locandi ipfi corpori, fic pariformiter erit de ratione formali, qua passiuè aliquid locatur, ficut superficies in corpore locato. Sed operatio angeli transiens in corpus non est in. angelo formaliter, paret quia eft in illud corpus, puta quod mouet, fiuè circa quod operatur.

Ibí, præterea illa operatio est commensuratiue in loco per accidens:ignur fi per eam angelus eft in " loco, & nullo alio modo est ibi commensuratiue, quod est falfum. Aduerte, quod cum dicit de ope- Aduertehie ratione, quæ eft in loco commésuratiue, &c. sic de de operatiobet intelligi, quòd cum angelus mouet lapidem de ne . loco ad locum, talis lapis mouetur circunfcriptiuè de loco ad locum, quia acquirit locum circumferi, ptiuu, & motio angeli, quæ est transiens in talem. lapidem, & sic sicut lapis est circus foriptiue in loco per fe, ita omne quod est subiectiue in lapide erit circumscriptiue in loco per accidens: ergo fi angelus est in loco per talem motionem, sequitur quòd, erit in loco per accidens circumscriptiue.

Ibi, præterea Dam. hic probat auctoritatibus Dama.& Greg.& Auguit. of angelus fit in loco per ' effentiam, & non per operationem, quæ auctoritates funt claræ in littera.

AD quæst.igitur soluendam. Primd videndum Quinque to eft de loco corporis: cuilibet enim corpori, præter Meniunt cuivitimum, cuius non est aliud extra continens, quin- liber corpo-que conueniunt. Primo esse in loco actuali, & est ri. quando actu facit distare latera continentis. Secun Primo. dò in loco determinato, quia equali. Là quo no er Secundo. dò in loco determinato, quia çquali. sà quo nó excedatur, nec ip fum excedat, loquendo semper de lo co proprio. Tertiò est esse in loco commensurari- Tertio. uè, quod eff; quando locatum correspondet toti lo-3 co, & pars locati parti determinatæ ipfius loci, vt exponit Dochin quarto, dift. 10. q. 1. art. 2. Quarto, Quarto. quòd fit in loco determinato. f. hoc vel illo, quod est verum naturaliter, quia corpus est sic in loco commensuratiue, quod simul non potest essein. alio, supernaturaliter simul posset esse in pluribus locis commensuratiue, vt ostendit Doct.in quarto, dist. 10.q.2. Quinto este in loco naturaliter, vel vio- Quinto. lencer, & hoc non ratione loci simpliciter, fed ratione qualitatis, vel aliculus inexistentis ipfiloco. Et ideo Doct in quarto, dift:44 q 2. dicit, o nullu, vt locans est locato discoueniens, nisi quia illud corpus eft fibi conueniens, hæcille, & hoc non eft ra-f tione superficiei, sed quia coseruatiuum, vel discoueniens naturæ locati propter qualitates cotrarias. Ideo dicit Doct quòd hoc quintum conuenit locato, inquantum est corpus naturale, quod inclinatur? naturaliter ad talem locum confernatini, &c. Alite quatuor conditiones coueniunt locato, fiue corporl, inquantilin præcise eft quantum, non inquatum quale. Et probat, quia licet omne corpus existes fit quale, tamen prius est quantum, quain quale, & in tali priori condeniunt illæ quatuor conditiones: & probat per phylofophum 4.phyfic.tex.commč.76. qua probatio clara eft.

Ibi, exponédo autem ista per ordiné. Hic Doct. primo exponit primain conditionem locati, & pri- Que fit defimo quid fit locus corporis, & affignat diffinitione micio loci. Arifi.4. phy frex. com 41. f.g. corpus eft vitimű cor. poris comentis immobile primu.i.ponendo gallit quod vas fit locus vini adarquate, qn eft perfecte ple hū:tūc vltimum valis livluma luperficies valis, que eft indiuisibilis Em profiinditate, vas verò eft diuisibile Em profunditaté, eft in ipfa fuperficies in partes su pficiei diuisibilis, que plutes sunt superficies, & in /meastanquim in terniliios. Erhoc eft quod

Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. H 2 dicit

58

1.14

Distin.

#### dicit Doct. quòd præcifum continet alicuius eft indiuisibile in diuisione, qua diuidit, pura ipsum vas, quod diuiditur in aliam, & aliam profunditatem, vltimum ergo. l'uperficies corporis cotinentis, pu ta iplius valis continentis vinum, taquam primum locatum fibi adæquatum df locus. Et quod dicita infra, gifta vitimitas no eft de ratione loci, ficut eft de ratione continentis præcise. i.g ad hoc, g fuperficies contineat, non est de ratione ipsius, o sit vitimum alicuius corporis, quad patet, quia si esfet feparata à corpore, adhuc contineret, & th non effet vltimum alicuius, fed ipfamet immediate, & precise continet. Tamé pro iunioribus expono, cum dicit, diuisibile enim Em illam diuisionem, Em quam est diuisibile, no potest esse immediate applicatum alicui, ve continens ipfum.i.q corpus locans, &m q est diuisibile in profunditates, no potest immediate, &c. Sequitur, sed præcisim continens immediate est indiuisibile. s. vltima superficies corinétis corparis, quz est indivisibilis divisione. squa corpus diniditur. Sequitur, nihil autem indiuisibile de genere quantitatis per se existit, sed in aliquo divisibili: patet de littera, quæ est idiuisibilis diuisione, qua diuiditur superficies, & corpus, & superficies est indiuisibilis diuisione, qua diuiditur corpus, que no. poffunt per fe stare, fed necessario funt in corpore diuifibili. littera fequens clara eft, vfque ibi. Vltra autem istam continentia præcisam addit locus immobilitate, qua diftinguisur à vale em philosophu. 4.phyl.tex.comm.41. Hæc immobilitas allignatur ab aliquibus ipli loco per respectum ad polum ar-, ticum, & antarticum, & per respectum ad centrum, terre, que omnia funt immobilia.

Centră torr.e eft immo bile .

Ibi. Sed breuiter dico. Hic Doc.primò improbat illam opinionem, videlicet, q locus dicatur im-, mobilis per huiulmodi respectum, quia variato tali respectu non erit immobilis simpliciter, pater, ga Em illum respectum logus de immobilis, Sed talis respectus potest variari, ve patet. Na si manus mea actu sit in aere actu faciens distare latera ipsius, tunc illa vltima superficies aeris per te dicit respectum. ad polos, & ad centrum mundi, sed illa superficies poteft variari: ergo, & respectus fundatus in ea, & qu pollit variari, patet quia fi manus recedit ab illa par te aeris, tunc ille aer non est amplius locus, nec ficilla superficies actualis, cuius latera distát: ergo deftructa illa deftruitur & respectus fundatus, & vltra si destruitur illezer, destruitur omne fundatum in illo. Et hoc eft, quod dicit Doct. Et cum dicit, fiuè locus ponatur absolutum, siue respectiuum, absolutum pro illa superficie distante, que habet respecum ad polos, & c. & illa poreft dettrui, quia & subfantia, cuius eft, respectus pro aliquo respectu, puta continentis, & ad polos, & ille fimiliter poreft destrui, vt probauir.

Ibi. Et fi dicatur, g cft vkimum totius vniuerfi: & licet vt est vltimum continentis varietur, tamen vt est vltimum vniuerfi non variatur. Diceret ista Quare lo- opinio, quòd locus ideo dicitur immobilis, quia est ens dicatur vitimum, siuè vitima superficies corporis locantis immobilis. respectu vniuersi, & sic vt habet respectum ad vniuerfum est immobilis, vt verò habet respectum ad corpus, in quo est formaliter, puta ad acrem, in quo eft non eft immobilis.

Ibi.Nechoc faluat.Hic Doctor improbat hanc secudam opinionem, & probat, quòd ille respectus variatur, siuè illa superficies, quia variata parte vniuerfisvariatur, & ipfa: non enim habet respectum ad yniuerfum, nifi per partem in qua est.

Hbi.Dico igitur, quòd locus habet immobilitatem oppolitam motui locali omninà, & incorrupubilitatem secundum equivalentiam per compan

# Qualtio

rationem ad motum localem. Hic Doctor ponit\_ opinionem propria. Et primò probat, quòd locus Opinio prohabet immobilitatem opposită motui locali, idest pria Scoti. quòd non potest moueri localiter. Et quòd nonmoueatur per se localiter probatur, quia si locus, qui dicatur a. mouetur localiter, recedit ab vno loco, & accedit ad alium; ergo fia.recedit à loco:ergo a. erat in loco, quæro de illo alio loco, an moueatur localiter, aut non, si non, ergo nec a. quia non est maior ratio de vno loco, quàm de alio. Si fic ergo erat in loco, & fic proceffus in infinitum. Hocidem dico quando accedit ad alium locum quia fi a. accedit ad alium locum, & non erit fimul cum illo alio loco, quod habet expellere, ficut corpus expellit aliud corpus, &c. Quod nec etiam. moueatur per accidens, quia similiter esset procesfus in infinitum, quia fi dico, quòd a. mouetur per accidens localiter recedendo ab alio loco: ergo fuit in illo loco per accides, quæro de illo alio, ve prius. Et quòd locus, qui mouetur per accidens sit in loco per accidens, probat per simile de similitudine, puta fundata in lapide, quia non dicimus, similitudo talis mouetur localiter per accidensad motum lapidis : ergo ficut lapis est in loco per se. s. alio, & alio, fimilitudo per accides erit in alio, & alio loco, hoc idem dicendum est de loco, si mouetur per accidens. Et addit Doct.quod filocus posset moueri localiter, quòd runc quiescens posset moueri loca-liter : nam quod haberalium, & alium locum succeffine localiter moueur, fixum autem posset haberealium, & alium locum continentem, si moueretur locus per accidens. Si dicatur posito, quòd vltima superficies cœli sit locus istorum inferioru, S. cii do To-& cœlum semper mouetur: ergo & superficies exi- picorum c.3. stens per accidens in en mouetur, quia moris nobis mouentur omnia que in nobis sunt, sicut etia conceditur de similitudine, quòd mouetur per accidés ad motum subjecti. Dico breuiter, quod hoc est inconveniens de loco, siuè loquendo de loco materiali, scilicet superficie, siuè de loco formali, scilicet de ipfo respectu locantis ad locatum, quia est incoueniens dicere locum esse in loco, siue per se, siue per accidens, fed non est sic inconueniens, quod fimilitudo fit in loco per accidens, & hoc patet, quia. si esset in loco per accidens, tunc quiescens posset moueri localiter, quia omne, quod est in loco, potest localiter moueri de loco ad locum, sed locus inquantum locat, siue vt habet rationem loci est fi-. xus, siuè quiescit, non enim locus, vt locus mouetur ad locabile, sed benè locabile mouetur ad locu acquirendo aliam, & aliam pártem loci, quia locabile facit actu latera continentis distare, licet enim aqua continue modeatur circa palum fixu in aqua, non tamen in aqua coceditur, o locus qui locat palu, moueatur localiter, fed tm palus mouetur localiter per se, & cotenta in illo per accidés mouentur.

Ibi, fecundum probo. Hic Doctor probat, quomodo locus est incorruptibilis, & dicit duo. Quomodo Primum, quòd in seest corruptibilis. Secundutn, locas fir inquod est incorruptibilis per equivalentiam. Et ad corruptibihoc videndum supponit primo, quòd locus potes us. accipitripliciter. Primo per corpore locante, vt acre. Secundo pro superficie vltima corporis locatis, Tertiò pro respectu fundato in superficie locantis & terminato ad ipsum locatum, qui respectus est quædam relatio locantis ad locatum:& talis respectus dicitur locus formalis, fiuè vbi formale, vr patet à Doctore in quarto, distinct.49. & in tertio. Similiter locatum potest accipi tripliciter . Primo Locutum po pro ipsa re locata. Secundo pro vltima superficie test accipi rei locatæ. Tertiò pro relatione paísiua ipfius loca, tribus meti passiue ad locans actine. Hoc supposito dico, g dis . locus

fi locatum recedit, similiter, & talis respectns corru pitur. Similiter locus fecundo modo.f.pro vltima fuperficie locantis actuali corrumpitur, quia recedente corpore ab aere amplius non est illa vitima. superficies actualis, cuius actu latera diftent, & fic corrumpitur.

Scirca hanc litteram occurrit aliquod dublum specialiter circa hoc, quad dicit Doct.g locus formaliter acceptus. f. pro respectu locatis ad locatum est simpliciter corruptibilis : contra hoc instarur, quia omne per se corruptibile est per se generabile, fed locus acceptus pro tali respectu non est per fe generabilis, ergo non est per se corruptibilis, maior patet primo de generationo, minor probat primo Auctor.phylofophi.5.phy. tex.com.10.vbi fic habe ur, neq; (inquit) in relatione etia eft motus, quonia possibile eft, vt alterum relatiuorum transmutetut absqueeo, quòd alterum transmutatur hæcibi fecundum aliam translationem : cum ergo locus vt~ fic formaliter acceptus fit relatio, sequitur q pullo mòdo fit per se generabilis.

Secundo probatur cadem minor ratione, quia fi talis locus formaliter acceptus effet per se generabilis, sequeretur of actu fimul generarentur infinite relationes actu, & fic actu darentur infinite relationes numero: colequens est fallum, & contra philoede sophum, & Com.qui expresse negant infinitate numeralen,& de hoc fatis dixi super 2.metaph.Dock. eie questie- in questionibus de infinito colequentis probatur, mes m meta & pono calum, q corpus pedale acquirat locu, puta subintrando superficiem aeris continentem corpus pedale, ftatim sequitur, q ficut in superficie edtinente sunt infinitæ partes inexistentes, & infinitæ puncta its infinitarum partium superficiei ad infini tas partes corporis pedalis erunt infiniti respectus. & fimiliter infinitoru punctoru fuperficiei materia hter locatis ad infinita pucha corporis pedalis eruc infiniti respectns, & è contrainfinitarum partium, & infinitorum punctorum corporis pedalis ad infi nitas partes, &ad infinita puncta superficiei contino tis erunt actu infiniti respectus. Ista consequeua vltima satis patet à Doct in quarto, dift. 10. vbi vult, glocus circunscriptive, & formaliter acceptus, & hoc loquendo de loco paísiuo, siuè circunscriptione paísiua est formaliter correspondentia totius locati toti superficiei cotinentis, & omnium partium iplius locati ad oes partes superficiei iplius locatis, ita 9 ficut totum lignatum correspondet tori, itapars fignata correspondet parti fignatz, & puctum fignatum correspondet pucto fignato, & fic qualibet pars, & quodlibet puctu dicitactu respectu ad partes, & ad puctagous correspodet, & cu talia fint actu infinita, lequitur gactu erut infiniti respectus.

eerruptibi-١ċ.

Lycherns fe

pbyfscam.

1

SRespondeo concedendo locum formaliter acceptum este per se generabilé, & cum probatur, o An locus fis non,aucto.philofdphi.Dico,q philofophus loquitur tantum de relatione intripsecus adueniente, vt clare patet à Doc.in tertio, dist. 1. q. 1. fed locus formaliter acceptus, fiuè actiue, fiue passine est tantum relatio extrinsecus adueniens, vt patet à Doctore in quarto, dift. 10.

Ad secudum dico, o ficut in locato sunt infinitæ partes inexistentes, ita funt infiniti respectus, sed quia tamen non possent actu fignari infinite partes cum quælibet fit in infinitum diuisibilis, vt infra pa tebit q. 9. ita nec illi respectus fundati in illis partibus sunt actu signabiles. Er vltra non habeo pro inconuenienti posse este infinitos respectus, etiam. reales, sed de hocalias erit sermo.

Secundo principaliter dico, go locus fecundo, & tertiomodis est incorruptibilis per equiualetiam,

59 locus pro respectu est corruptibilis in fe, vt pater, qa patet, quia in code infatiguo corpus a recedit ab acre fubintrat aliud corpus faciens latera continentis diftare, & fic in ipfo acre cotinente est alia superficies à prima modo præexpofito, & alia relatio ad locatum fubintrans, & fic talis locus de incorruptibilis per æquiualentiam, quia in eodem instati, quo locus fecundo, & tertio modis in fe definit per fubintrationem alterius corporisin ipfo aere fit locus fecundo, & tertio modis fimilis primo. Quia tamó hæc littera eftaliqualiter difficilis declaro iplam . Declaratio Cum dicit ibi. Nec eadem ratio loci potest manere littere. in aqua fuccedente, quia idem accidens numero nõ potest manere in duobus subiectis. Hoc pater, quia fiaccipiatur locus pro vltima fuperficie aeris, cuius latera acu distant, talis superficies, que subiectiue est in acresnon potest postea este in alio locate, fiue priore, fiue in fuccedente ipfi priori, quia tuc idem accidens numero migraret de fubiecto in fubiectu. Siuè etiam accipiatur locus pro respectu locătis ad locatum fundato in vitima superficie ipfius continentis, patet, gnon potest elle in alio locante, quia tunc idem accides numero migraret de subiccio in: fubiectum. Sequitur, tamen illa ratio loci fuccedes, quæ est alia à ratione præcedenti, fm veritatem eft eadem præcedenti per equivalentiam, quantum ad motum localem.vult dicere Doc. gquando in eode instanti corpus recedit à loco, écaliud subintrat. gà priori vbi, in quo erat primum locatum ad Em vbi fuccedes, in quo fit Em locatum fuccedes priori non en motus localis, patet quia illa duo vbi, siue illi duo respectus tantum numero differunt, vt patebit. Tum etia quia motus localis fit in tempore, hic Moins loca autem in eodem instăti, quo locatum prius recedit lis fie in tom à loco, aliud locatum subintrat, & sic in eodem in-pore. ftanti, quo corrumpitur primus respectus, qui erat ad prius locatum succedit alius ad em locatum. tu etiam quia inter primum lòcatum recedens à loco, & Em locarum fuccedens, non est aliquod spacium interceptum; pp quod possic este motus localis. Sequicur. Namita incopossibile est localem motum effe fub hoc loco in hunc locum, ficut fi effent omnino idem locus numero. is ficut ab eodem loco numero ad eundem numero no potest esse motus localis, vt pater, ita à loco recedente ad locu immediate succedentem non potest esse motus localis : vterque enim respectus locantis ad locatum potest esse simpliciter in eadé superficie, o non cotingit de locis, inter que est motus localis, & hoc pp spacium interceptum necessariò requifitum. Sequitur. Nullus autem idem motus localis potest esse ab vno vbi ad aliud vbi, quæ duo vbi no correspondeant duobus locis differétibus specie pp spacium interceptu, quia habentibus alium respectum no tri numero, fed etiam specie ad totum vniuersum. Vult dicere Doct gilla duo vbi, inter quæ eft motus localis, de necessitate correspondent duobus locis specie diftinctis, loca specie distincta respectu vniuersi sunt furfum, deorfum, dextrum, finistrum, ante, & retro, quæ sunt species loci positæ ab Arist. Aduerte tn., gista loca vt specie differentia, formaliter tantum dicunt respectus specie distinctos, & fundamentaliter dicunt ipfam fuperficiem, que non differt fpccie ab alia superficie, puta superficies, sursum, 80 deor fum non differunt specie, vt patet. Dicit ergo Doctor, quòd quando a. localiter monetur de neceflitate recedit, puta ab vbi furfum, & accedit ad vbi deorfum, vi patet de graui respectu centri, vel mouetur à loco dextro ad locum inistrum.Ista ergo vbi, inter que est motus localis semper differunt specie, quia talia voi correspondent locis specie distinctis, puta quando mouetur ab vbi sur sum ad vbi deorlum, vbi fur fum correspodet loco fur fum,

unta.

5.3

H 3 Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti.

### Diltin.

St vbi deorfum correspondet loco deorfum, & ralia loca funt loca communia, que forte non corru-Exemplum . puntur, sed bene loca propria. Exemplum, vt cum lapis mouetur à loco furfum corrumpitur propriú vbi correspondens tantum ipsi lapidi ... Et dicit. Doctor, quad sals diftinctio specifica inter illa loca contingit propter spacium interceptum, pater, quia fi non effet spacium interceptum inter a. & b. no poller allignarines furfum, nec deorfum refpechu a. & b. Sed quando vnuslocos fuccedit alteri lo-..... Go selpectu siufdem contenti, non poten intercipt sliquod spacium inter illa duo loca! Ideo meritor dicht Doch g tantum differunt numero, Sequitur; Ex hocilli respectus, qui funo tantum numero ali vidensur vous numero, quia ita funt indiffincti respectu motus localis, ficit fi tantum effet vnus refpectus. Vult dicere, quòd illa duo vbi, fiuè refpectus fibi inuicem fuccedentia ; ex que rantum' numero differunt (vt fupra exposui) vielieur vnus numero : & hac non absolute, sed respectiumorus tocalis ideft quòd'illa duo vbi respectu motus localis fic fehabent, ac fi tantum effent vnum vbi numero: & hoc quantum ad impoffibilitatem morus localis: quia ita impossibile est motum localent este inur illa duo voi, ficut impossibile est motum locale effe ab vno, vbi numéro ad idem fimpliciter. Sequitur, exemplum huios patet aliqualiter in nominibus fignificatiuis, & intera huius excinple parervíque ibi: fed nunquid omne corpus, &co Ibi. Sed nunquid omnecorpusalind à primo

conpore necessario estin loco, quia quantum. Hic Sconne ma- Doctor incidentaliter mouet vnam difficultatem.

net unam decorpore quanta, fiue, vt præcise confideratur. difficultate . inquantum quantum , prout ly quantum diffinguitur contra corpus naturales querit ergo, an om-

ne corpus quantum aliud à primo cœlo neceffario fit in loco.

SRefponder primò quatum ad opinionem philosophorum, secundo quantum ad opinionem fidehum.

Primo modo diceret philosophus, quòd omne corpus aliud à primo cœlo, fiue aliud à corpore corlefti de necellitate est in sfera achivorum, & pafstuorum, congacifario continetur subaliquo præcisè continente. Nam quodlibet tale, vhra q poffit este in loco cômuni, est esiam necessario in aliquo fibi proprio præcise continente ipfum.

11 Sed fecundo modo diceret Theologus, quòd Non omne non hecessario omne corpus aliud à corpore colecorpus est in frieft in loco, quia Deus posset facere lapidem exloco fecun- tra vniuer fum , & per confequens lapis non effet. dum Theo in locos logos.

SErdicitiduo. Primum, quòd poffet facere lapidem attra vniuersum non existente aliquo año corpore, patet quiz poffet destruere totum vninerfum folo lapide remanente; & fic lapis non necessaviò eft in loco.

Secundum, quòd etiam existente alio corpore apto nato locare lapidem, tamen posset facere lapidem non effe actu przientem tali corpori, & per confequens non locari.

Addit Doc.g. per nihil, abfolutum in fe corpus quantum necessario requirit esse in loco, pater, quia fiper aliquod absolutum in corpore necessariò requireverence in loco, tunc Deus nullo modo pollet facere lapidem fine loco. Sed tatum habet noceffariò potentiam passiuam, qua possit este in loco, quia vleimam superficiem, propter quam natum est circunfcribi, vel propter quam natum eft effe in potetia ad ciacufcribi paísiue, & hoc pofito loco in exi-Rentia actuali, & pofita pra fentia eius respectu alicuius corporis locantis. 3. g corpus, cum fit in poto

### Ouzítio

tia palsina ad circunforibi, necessario acto est in to--coiftis duobus politis (loco in exiftentia actuali, & prælentia eius respectu corporis locātis. i.g vlima superficies corporis locatis actu fit præfens corpori apto nato locari. Sed de ista materia, an Deus posit facere lapidem fine loco vtroq; modo, prolixius tractatur à Doct.in quolib.q.11.

Jbi, de coundo dicos Secundum declarandum erat. f.effe in loco actuali. Dicit Doct. o fuppofito primo, (geft effe in loco) corpus quantum eft in-loco actu, quia in præcifo continento actualiter, no enim work elle in loco, quin ikud vleimum, geft proximum continens, faciat illud effe in actu, quia facit hatera corporis continentis distare. Et deber fic intelligi littera, g corpus non potoft elfo in loco, quin tale corpus faciat vitimum continens, i.vicima fuperficiem corporis continentis effe in actu, qua superficies intelligitur elletunc in actu, quado cor+ pus contentum actu facit distare latora eius.

Addit, secus est de parte in totot nam pars in to to non facit per le diffare latora continentis, vt patet de materia, & forma, & etiam de partibus inte: Nota de ma grabbus, que non funt in toto quantitatiuo, vt lo- teria . O catumin loco, fed ficut pars in fuo toto, vt patet forma. guarto phylic.tex.comm:23.

Ibi, de tertio dico, tertium exponendum erati effe in loco determinato, quia equali dicit Doct.g corpus locatum propter eandem quantitatem eriflentem in tali corpore necessariò exigit corpusion cum fibi cozqualem.i.gexigit superficiem in corpore locante cozqualent superficiei corporis loças ti, & loquitur de loco proprio, & non communi.

Ibi. De quarto dico. quarpum dechrandu erac elle in laco commensiurative, dicit Doch. g corpus Suomode locatuni propter vleimain fuperficiem qua haber, corpse locaeft in loco commensurative, itaq pars superficiei tum fit in corporis locati correspondet parti fuperficiei cor- loco. poris locantie, & tora fuperficies iphus corporis locati correspondet toti superficiei ipsius locantis. De qua correspondentia patebit à Doct.in quarto, diftira.q.1.

This Quintum competit corpori ex determinato loco locante. Quintum declarandum erat effe in loco determinate hoc, vel illo. Dicit Doc. 9 corpus effein loco determinaro, na ficeffe in ifto loco, qu noninalio competit tali corpori ex determinato loco ipfum locante, quia locus adequat fibi lo catú, & commenturat, & fic eft præfens illi locaro commensuratiue, quod non alteri. Loquendo femper de toco ciccunfcriptivo formaliter, qui dicit refpectum corporis circunfcribentisad corpus circunfcriptum, fed non fic est de loco fundamentali, siud naturali, qui dicit vluman superficiem continétis, quia ve fic idem locus poteft elle refpectu duorum, vel mum corporum, vt habet videri in 4. dift. 19.

gibi, fextum competic fibi inquatum cft corpus naturale. Sextum declarandum erat effe in loco naturaliter, vel violenter, & dicit Doct. op effe in loco Effe in loca naturaliter competie corpori inquantum tale cor- naturaliter pus naturale, exhoc figinquantum habet forman competit cor substantialem determinatam, & qualitates determi pors. natas natum est aliquo locante conservari, & faluari, & abaliquo corrumpi, & quando continetur ab vltimo illius, quod natum est ipsum saluare dicitur effe in loco naturali, licet naturalitas multum accidat rationi loci, pater, quia ratio loci, vel est vitima fuperficies corporis continentis, vel respectus fundatus in tali superficie, de quo supra dixi : modo naturalitas ifta fumitur penes qualitates inexistentes corpori locanti, propter quas vnum corpus di-citur conferuari, & faluari, & aliud corrumpi. Et fic patet ilta littera ...

**J**Aliqui



### Secundi 🗇

Aliqui tamen expositores Doctor. in isto loco An aliquid mouent hac difficultatem, videlicet, vtrum aliquid dicatur mo- dicatur moueri localiter, per hoc quod locus conseri locali- tinue, 80 continue variatur circa locatum, fic quod ter. continue fit inalio, & alio loco. Respondet ginon, quia fi fit plata in campis, & flet ventus circa ipfam continue aer mouebirur circa ipfam, & non erit idem locus, numero tamen erit vnas per æquiualentiam ad motum localem, fic quod in ipfis dimerfis locis numero non potest esse motus localis. Sed ad hoc, quò dit motus localis oportet locatú exire locum in quo eft, & deferto illo, acquirere nouum locum, non fic faci r planta, quia non deserit locum, cum semper sit in eadem distantia ad polos mundi, & ad centrum, & ad alias arbores circunstantes, & ideo non deferit locum, fed magis locus deserit planctam. Licet hoc sit sais bene dictum, tamen non videtur multum effe ad mentem Doct. qui vult expresse, quòd idem dicatur moueri localiter, vt habet alium, & alium locum fucceffiue: vnde fic dicit respondendo ad primam quastionemi præsentis diftinctionis, quod habet alium, & alium locum successive localiter mouetur, fixum autem posset habere alum, & alum locum continentem, fimoueretur locus per accidens, hæc ilte. Tamen quicquid sit de hoc forte, th alias pertractabrur.

Ibi ad propositu. Nuc Doc.rndet ad principale Quemodo qualitu.f.an angelus fit in loco, & respodendo dicit Angelus no primò, quangelus no necessariò est in loco, & poat meceffario fit per argumétua minori, quia minus ví corpus pol-in loco. fe este fine loco, quam angelus, & sin potest este, ve

supra patuit, ergo & angelus. Pro nuncaduerte, o no quærit Doctor de loco circuscriptivo respectu angeli, com nullo modo possi circunscribi, sed de loco diffinitiuo, quo si præsensalicui corpori. Et dicit, quòd non necessariò angelus est in aliquo loco diffinitiuo, quia Deus posser facere angelú nullo corpore existente, etiam polito corpore polletfacere angelum non esse præsentem tali corpori, sicut etiam dictum est supra de corpore also à corpore cœlesti. Et addit in littera, quòd in angelo tamen est potentia passina, qua posset este in loco diffinitiuo tantum, & non circunscriptiuo. Sequitur. Et ista potentia, supple passiua, vel fundatur immediate in eius substantia, supple absolute, vel in ipla inquantum eft natura limitata actualiter exi stens, vel in aliquo extrinseco ipsi angelo, quicquid fit illud, & ideo non oportet quærere aliquam intrinfecam rationem effendiangelum in loco necelfario, supple actu, quia ibi nulla est: fed tatummodo est in ipfo potentialitas passiua, quia potest este in loco, quia non repugnat fibi.

Qpinio Pedia.

Hic tamen aliqui expositores Doct.adducentes rri de Can- opinionem Petri de Candia pro se dicunt; queum Deus sit in loco, quia voique, & omnia alia emia. fint in loco, hoc fiquidem non eft negandum ab ipfo angelo, & ita angelus eft in loco, & poteft effe in loco, ita quòd, & fi effe in loco contingenter in-fit angelo, polle tñ effe in loco fibi neceflariò ineft.

Opinio Gre-Set quæ est ratio intrinseca necessario concludés Erri Na lia angelum posse este in loco dicunt secundum Petru ? ni dicen- de Candia, quod oftratio entis; quia enim essen tis, q abusis loco praticatur de omnibus, etiam de Deo, sequi-Re arcimus eur; giftud confequitur rationem transcenderem, in loco, que- quiz quando aliquod prædicatum eft omnibus coniam debe- mume convenit illis ratione alicuius comunis omremus dice. nibus, tale commune eft ens: quia igitur angelus eft re. g opera ens sideo potest este in loco, nec el repugnat ratio sur in lece. loci suo modo.f. diffiuitine, hæc illi. :

Ifta tamé politio non vi multum ad propolit Doct: nec forte videtur vera quantum ad aliqua... Prinum patet, quia Doctor (loquendo de potentia passina, qua angelus possit este in loco) pro ratione talis potentiæ a fsignat, vel substantia ipfius angeli, vel natura limitată, vel aligd extrinfecu, &c: non autem affignat ens comune Deo, & creature.

V. & VI.

60

Secundum pater, primò, quia fi angelum posse esse in loco; ex hoc concluderetur, quia Deus est in loco, magis videretur posse concludi angeluma necessario elle in loco , quia fi Deus necessario est in loco: eigo & angelus, confequens eft falfum, vr supra patun: oportet enim assignare alia rationem.

Secundo ista ratio non concludit, videficètesse in loco prædicatur de omnibus, ergo & de angelor antecedens est manifeste falsum, quia si este in loco prædicareur do omnibus entibus, tunc locus effet in loco, & effet proceffus in infinitum, vt fupra patuit probando, quòd locus non est in loco. Tumo quia fi esse in loco predicatur de omnibus, aut pre-dicatur equaliter de omnibus, aut inæqualiter. Si primo, unc ficut este in loco de necessitate prædicatur de Deo, ergo & de angelo, consequens est falfum. Si inæqualiter, ita quòd effeln loco con-ueniat naceffariò alicui, & contingenter alteri; tunc oporter allignare aliam, & aliam rationem, quia fecundum vnam aliquod ens de necessitate est inloco, & aliud fecundum aliam contingenter : fi enim tantum effet vna ratio, illa effet ratio, vel necessario tantum esfendi in loco, vel tin contingerer.

Tertiò non videtur verum fl.g. ideo angelus po- Opinio Petest esse in loco, quia ens. Quia aut accipitut ens tri ad Cantranscendenter, vt est commune omni enti, & tunc dia no amit fequeretur, gomne ens posset esse in loco, cuius op titur. gelo est tantum de loco diffinitiuo, & locus diffinirisus non convenit angelo ratione entis transcendenter fampti, quia talis locus posset competeres cuilibet enti, & fic Deo. Oportet ergo assignare alia rationem, per quam angelus possit este in loco dif-finitive; & forte non videtur alia ratio, nifi quia est talis natura fic limitata, &c.

Ibi.Suppofito igitur ilto primo, videlicet, gan- Dubium, gelus possit este iloco, no oportet, o sit iloco actus videlicet in loco circunscriptiuo, quia non oportet, g fit in aliquo continente indiuifibili actualiter exis stenre, idest in aliqua superficie indiuisibili eo modo, quo dividit corpus, vi fupra patuit, actualiter existére.i.cuius latera distat, patet ga angelus, cu fit indiuisibilis, non facit latera cotinentis distare, neo per confequens facit superficié continenté in actu :

Ibi de tertio est dubiú seffe in loco determinato libi equali, & de hoc mota est questio secunda.

#### Qualtio Sexta. Dist. 11.

Vtrum angelus requirat determinatum locum, - ita quòd nec in maiori, nec in minori possit effe, sed pracise in tanto loco.

Seraphicus Bonauen.2. fent.dift.2.q.3.artic.2. Scotus 2. fent.dift.2.9.6.

Franciscus de Mayronis 2. sent. dist. 2.9. 12. T nó debet hie aceipi in loco circun-fcriptiue, fiue commé furatine co mo-do, quo dictú eft de loco circuf fcribé-te corpus, fed debet hicaccipi comé-furatiue. Ladequate. Et eft qû. An Angelas lic libi adæquate determinet vnű locurdiffinitiue, fiue patialiter, quon possit elle in maiori, vel minori loco, Respondet Doc dicens, o comuniter conceditur, o non poteft effe in loco quantamena que magno, quia hoc est proprium Dei. Et ex hoc infert Doct. o fi fic effet, quod tuncangelus pollet effe (ve videtur) in loco quantum cunque paruo. Fran. Lych.in fec. Sent. Scoti. H 4 In-

### Diftin.

#### Intenditenim Dockor probare, quòd fi angelus non potest effe in ioco quantumcunque magno, g nee etiam poterir esse in loco quantumeunque parue, & probat ex 37. propositione primi Eucli.vbi vult, quod quicquid potest elle in vno equalium, & in reliquo, si sibi figuratio non repugnet. Ectatio stat in hoc, si enim a potest esse in maximoloso. ergo, & in minimo, cum non fit maior ratio de vno, quàm de alio, si enim non potest este in laco quantum cunque minimo, hoc non erit ex ratione Exemplum. loci, led ex ratione figuræs Exemplum. Nam aliquod corpus perfecte quadratum potest effe in loco perfecte quadrato, & tamen illud idem non poverit effe in loco habente figuram tantum quidragulam, vt patet, maxime fiillud quadrangulum fit Differentia cante quantitatis, quante quadrasum. Differeninter qua- tia enim inter quadratum, &cquadrangulum hac drainm, & eft, quia quadratum habet quattuor latera adinuiguadrangu- cem equalia, quadrangulum verò perfectum ha-lum. ber duo latera adimnicem coualia, puta longiora. ber duo latera adinuicem equalis, puta longiora., Scalia duo adinuicem equalia, sed inequalia lateribus longioribus. Et hoceft quod dicit Doct. de aqua respectu loci quadrati, & loci quadranguli : figuratio ergo illa impedit, vt non possit este in loco equali fecundum quantitatem. Cum ergo inangelo nulla sit figuratio obstans, oportet concludere, quod si potest elle in loco quantumcunque magno,quod etiam pollicelle in loco quantum cuque paruo; fed primum non conceditur: ergo nec secundum, & hoc est quod dicit in istalittera., quàm tamen aliqualiter declaro. Cum dicit quicquid poteft elle in vno æquali, puta secundu quantitatem, poreft elle in altero æquali secundu quantutatem, fi fibi non repugnat figuratio aliqua, secun

Tibri

dum quam figuracionem vnu existensia vno çquali secundum quatitatem necessario diftinguitur ab alio existence in alio secondum quantitatem, que distinctio prohiber axistens in vno equali non poste esse in alio çquali.

Sequinir fed angelo nulla figuratio loci, in quo estrepugnat, patet quia figuratio loci tantum repugnat habenti partes quantitativas, quas angelus non habet,

Sequitur igitur fi potest estein vno equali, & , in altero, & per consequens potest elle in quadrato quantum cunque paruo, vel fricto, quod oportet ponere dicendo, quòd non repugnat sibi esse inquantum cunque loco, quia si potest esse in quantumcunque loco paruo, oportet dicere, quòd poffir effe in quadrato quantum cunque paruo, vel ftricto, & fic fequitur, quod non repugnet fibi effe in. loco quantum cunque longo : patet quia quadran-gulus est equalis isti quadrato paruo in quo potest effe, fi enim detur quadrangulus æqualis quadrato paruifimo, talis quadrangulus erit logifimus propter strictitudinem trianguli, patet quia quadrangulus constat ex quattuor lateribus, quorum duo funt longiora adinuicem equalia, & alia duo breuiora adinuicem equalia. Et sic quadrangulus æqualis quadrato paruifimo habebit latera lógiorafrictillima. & fic per propositionem Enclidis, angelus posset este in loco quautum cunque partio posset este autor partis de la constante de postet este in quadrangulo equali quadrato strictife finio, & per confequens longillimo, quod viderur inconueniens, & quod poffit fic effe, patet quia nulla figuratio repugnat angelo. Sequitur. Isud declaratur per oppolitum de

corpore naturali. Hic Doctor declarat quomodo fequeretur angelum polle elle in loco quantumcuque longo, si posser este in loco quadrato paruissimas & hoc declarar per oppolitum de aqua, quia.

siaqua possit effe in quadrato paruissimo, vt in lo- Exemplum co, non tamen sequitur, quod possit esse in quadra- de aqua. gulo æquali illi quadrato: & hoceft, quia figuratio talis repugnat aqua, & fi fibi non repugnaret, si posset este in quadrato paruissimo, posset este in quadrangulo æquali: cum ergo angelo nulla repugnet figuratio, sequitur, q, si posset esse in quadrato aruillimo etiam pollet effe in quadrangulo çquali quadrato, & hoceft quod intendit Doct.hic.

JIbi. Præterea fi quátitas aliqua virtutis eft in angelo. Doc per hanc rationem deducit ad hoc incóueniens, gliangelus haberer quantitatem virtualé, fecudum quam posset se facere præsentem cuilibet loco quantum cunque minimo in infiaitum, esset virtutis infinitæ. Patet in fimili, quia ficut poste facere so præsentem virtute propria loco quantúcunque magno in infinitu est virtutis infinita, ita posse le facere prefentem loco quantum cunque minimo in infinitum erit virtucis infinite.

Ibi. Si tamen posset esse in puncto, vel non. Hic Doctor non determinat fe, nec ad hanc partem, q angelus possit este in puncto sanquam in loco, nec An angelus ad partem oppolitam, scilicet quod non possit este possit este in in puncto, & dicit, q non apparet ratio necessaria, puncto. nec ad vnam partem, nec ad aliam. Qui enim vellet tenere angelum posse esse in puncto tanquam in lo co, haberet pro se hanc rationem, quòd licet angelus fit indiusfibilis, non habet tamen indiusfibilitatem limitatam, ficut punctus, puta fecudum genus quantitatis: punctus enim est indivisibilis de genere quantitatis, modo posse este in puncto tanquam in loco oportet effe indiuisibile, limitatum secundum genus quantitatis.

Qui etiam vellet tenere partem oppositam, scilicet quod possit este in puncto, vt in loco, posse habere per se hanc rationem : illud est possibile, ad quod nullum lequinir inconveniens: fed ad angelum polle effe in pucto, ve in loco nullum fequitur inconveniens: fi enim aliquod poffit inferri inconveniens hoc precipue posser inferri, quod tune angelus non posset moueri localiter super aliquod fpacium, nili tale fpacium effet compolitum expuchis, quod eft fallum.

Dicit tamen Doct. o tale inconveniens non videtur lequi, quia angelus posset immediate ex loco punctuali ferre le continuum, cuius continui punctus oft terminus, puta li angelus effet in aliquo pucomagnitudinis cubitalis recedendo à tali pucto localiter moueretur fuper tali magnitudine continue. Et sic non apparet, ratio pecessaria, nec pro vna parte, nec pro alia.

Ibi, de ifto igitur arriculo. Hic Dock respondet Propria inad fecundam qualisonem fecundum propriamin- tentio score tentionem, pangelus habet locum determinatum, indeterminate tamen hoc modorquiz aliquis locus elt, quo maiorem non posser habere, & aliquis, quo minorem habere non posser, loquendo de loco cos tinue, licet forte posset estein pucto, quia & li forte angelus posset essen puncto, vt in loco, non ra+ men pollet elle in aliquo minimo continuo, vt in. loco propter ratione superius factam, quia si posset este in loco quantum cunque paruo, posset este in quadrato paruifimo, & fic in quadrangulo longif limo, quod eft manifeste fallum, sed ista non fegiratur li ponatur polle elle puctualiter in aliquo loco.

Ibi. Vtrum autem determinatum locum requirat, & determinate, ita quòd habens tatum virtutem, si est præsens loco de necessitate est præsens tanto loco, nec in potestate fua est, quod fit præfens maiori, & minori luco, :

Hic Doctor ponit duas partes oppositas, &\_\_\_ probabiles,

Prima,

# Qualtio?

Digitized by Google

Declaratio lietera.

S Prima, quòd & fifit in potestate angeli poli fe facere præfentem tali, vel tali loco, tamen vt eft in loco, fic de necessitate est in tanto loco, qu potestate fua no potest este in maiori, nec in minori loco, nec fimul, nec fucceffiue.

SEt probat per simile de corporibus, quia & si corpus possit esse in illo, vel in illo, tamen dum est in loco fic adzquate eft in illo, quòd non potest effenec in matori, nec in minori, quia vitima fuperficies corporis locati adæquate fibi determinat tantum locum. Sicvidetur quod, quantitas angeli virtualis fic adæquate determinet fibi tantum locum, vt non pollit effe neq; in maiori, neq; in mino ri loco, licet possit esse in æquali successive

Secunda pars eft, quòd & si angelus determinet fibi tantum locum, quòd non maiorem, putalocum tricubitalem, ita quòd non poffir elle potestate sua in maiori loco, & similiter determinet sibi locum ita paruum, quòd non minorem, puta locú digitalem, ita quod potestate sua non possitelle in minori loco, tamen le potest facere præsentem ma iori,& minori loco accipiendo maius,& minus infra spacium digitale, & tricubitale, ita quòd potest esse potestate sua in spacio bicubitali, & in spacio cubitali. Et fi non possit esse in maiori loco tricubi tali nec in minori loco digitali. accipiendo tamén totum illud spacium potest esse in maiori, & in minoti loco respectu illus spacij

Angelus nö

Ibi. De quarto pater, quòd non est in loco com ef in loco co mensurative, quia non habet partem, & partem cu nenfurati- Partibus loci, vt fupra exposui

Ibi de quinto dico, quòd est in hoc loco, vel illo supple determinate, quia non est vbique. Et hic det clarat Doct. quomodo angehis potest seipsum reducere ad talem, vel talem locum, & hoc magis pazebit quaftione vitima prasentis distinctionis, vbi Doct quærit: An angelus possit mouere fe, Dicit ergo Dochic, quòd quando aliquid eft in potentia pafina ad aliquod genus, & per confequent in potentia paffina ad aliquam speciem; & ad aliquod individuum est cadom porencia activa, que reducit potentiam passiuam ad genus, & ad speciem, & ad individuum, patet quia fi aliquod corpus eft in potentia passiua ad colorem, erit in potentia passiua ad albedinem, & nigredinem, potentia ergo acti ua reducens tale corpus ad colorem, reducit ad aliquem colorem, non enim poteft reducere ad colorem in communi, nifi prius reducat ad aliquem. colorem in particulari, quia actiones funt fingulatium primo metaphilica in prohamio. Siedico in propolito, quòd fi angelus fit in potentia palliua ad locum in communi, eritetiam in potentia paffiua ad hunc, vel hunc locum, & potentia actina, quat reducit angelum ad effendum in loco in communi eft cadem, que reducit ip fum ad effendum in hoc, vel hoc loco.imo non potett reducere ad effendum in loco in communi, neli prius reducat ad effendu in loco in particulari. Er infra patebit quomodo idem Angelus fit in potentia passiua ad locum, & in potentia activa faciendi fe in loco.

Angelus nö eft in alituraliter.

Ibi. De fexto dico, quòd non est in aliquo los co naturaliter, quia tunc effer in aliquo loco vioque loco na lenter , paret quia fi effet in loco furfum naturalis ter, tunc effet in loco deorfum violenter, vt pater de leui, quod est in loco sursium naturaliter, quia se cundum naturalem inclinationem, & per confequens in loco deorfum violenter. Seguitur tune etiam aliquod corpus haberet naturalem aptitudinem ad ipfum conferuandum, in loco & aliquod corpus adiplum corrumpendum. patet quia ideo corpus haber naturalem inclinationem ad aliquem locum, quia propter qualitates naturales in exi-

stentes lo canti, lo catum fahrarur, & coferuatur ibi, vt fupra paruit.

unta.

Ibi. Et confirmatur ratio per Auicen.nonp me g.metaph. taphilicæ. V bi vult, quòd morus celi non fit natur cap. 2. ralis, quia tunc terminaretur ad quietem naturalé, & motus ab illa quiete effet violentus. Nam motus alicuius dicitur proprie naturalis vni termino, ad quem est talis motus, ad quem terminnm mobile naturaliter inclinatur. Ideo enim motus natura- An metus lis ad centrum dicitur naturalis, quia graue natu+ cali fienara raliter inclinatur ad effendum in centro, & natura- ralis, liter inclinatur ad quiescendum in centro, & ideo si lapis moueretur à centro ad alium locum, talis motus effet violentus, quia effet contra eius natura-lem inclinationem. Sic in proposito, si cœlum. moueretur motu naturali ad aliquem locum, tune in tali loco quiesceret & post fi ab illo loco mone-retur ad alium locum talis motus esser violentus: Sic in proposito si motus localis angeli ad aliquem locum, puta furfum effet naturalis, naturaliter quie fceret in illo loco, & fi ab illo loco moueretur ad alium locum pura deorfum talis motus effet violog tus, & quies in illo loco deorfum effet ei fimiliter! violenta, quod est inconueniens.

Ibi.Ex isto fexto patet, pilla potentia passiua, quæ eft in angelo ad ellendum in loco non eft naturalis, nec violenta, sed neutra, quia necistud pasfum inclinatur ex fe naturaliter ad istam formam. nec ad oppofitum. Sed neutro modo fe habet ad ifta, ficut fuperficies ad albedinem, & nigredinem. indifferenter se habet . De ista differentia potentiæ pafliuæ scilicet naturalis, violeniæ, & neutræ vide Doctorem in quastione prima prologi & qua

ibi exposui. VLTIMO loco soluenda sunt principalia... argumenta ad primam quartionem huius partis polita, vbi quærit Docto. Vtrum angelus lit ind loco

¶Et primo arguit auctoritate Boetij de hebdon madibus. Communis (inquit) anima conceptio efs in corporalia non effe in loco.

SEt Augustinus 83. quastionum. q.20. vbi videtur probare, quòd Deus non fit in loco en hoc, quia non eft corpus ergo. Et super genessim dicit de Deo quòd mouer creaturam corporalem per locum, & tempus, fpiritualem per tempus tantum., ergo negat à spirituali motionem per locum, & ita negat locum ab illa.

Responder Doct. ad ownes bas auctoritates o debent exponi de loco circamscriptiuo, vt dictum eft fupra, & fionulla creatura fpiritualis poteft effen in aliquo loco circumscriptiue, & fic Deus non po teft mouere illam per locum circum fcriptiue, quia quod mouetur per locum circumscriptiue, circu-Eriptiue eft in loco. Eft tamen creatura spiritualis in loco diffinitine, fiue præsentialiter, vt supra patuit-.

Item arguit Doct.auctoritate philosophi quarto philicorum tex: com.41. Locus eft vitimum corporis continentis immobile primum. Sed nullum corpus continet angelum, quia continens est actua lius contento.

IR espondet Doct. quod superficies aliqua corports continet angelum. Ifta tamen continentia non eft circum foriptiua, fed tantum diffinitiua, fine prælentialis, quia licut superficies, prout eft continentia circumscriptiua continet corpus circumscui ptiue, fic continentia diffinitiua continet diffiniti+ ue, non tamen ex hoc fequitur, quod talis fuperficies continens angelum fit agens, vel influens refpe Au eius, quia continentia loci est alterius rationis a continentia formæ, & specier, forma enim dicitur continere

61

# Ouxílio

TIAM.

focies con tineat indi nidua. superficies gelum.

Quomodo continere materiam pro quanto perficit cam, & forma conti species dicitur continere individua prout est esie neat mate- quiditatiuum illorum, fed locus, fiue superficies sic continet angelum, vt talis continentia nihil aliud Quomodo fit, nifi contentum elle infra hanc superficiem continentem, & nihil eius effe extra illam superficiem, & hoc verum eft in quocunque contento diffiniti-Quomodo ue,quia nihil eius eft extra locum ambientem: non tamen ex hoc sequitur, quòd contineatur circumcorinear an. scriptiue, quia vitra hoc, q location non sit extra ambitum superficiei continentis requiritur correspondentia partium contenti ad partes continentis, & totius contenti ad totum continens, qualis non eft in angelo, cum non habeat partes.

Vitimo. arguit Doct.quia locatum habet fitu, & fitus tantum convenit quanto ergo.

Refpondet Doct. negando illam propositioné scilicet, quod omne, quod est in loco habet stum., sine accipiatur situs, vel pro differentia quantitatis, qui dicit ordinem pavtium adinuicem in aliquo to to, fiuè vt eft prædicamentum, qui fitus vltra ordinem partium in toto dicitetiam ordinem totius locati ad totum contines, & partium locati ad par-tes continentis, de quo vide Doct. in 4. dift. 10. q. 1. &fic finis huius quæftionis.

Gregorius tamen de Arimino in fecundo , diftinctione fexta, quæftione prima, articulo fecundo ponit duas conclusiones contra Doctorem dicens fic.

Q V A N T V M ad fecundú articulú pono con Gregorius Arimine fis clusiones duas prima est, quod nec angelus, necaliponie duas qua alia res dum mouetur aliquam talem rem accoclusiones. quirit de genere permanentium à se distinctam in loco fibi formaliter inhæretem, qualem multi opinantur, & vbi appellant.

Secundo, quòd vbi non est resalia à loco, &à locaro diftincta, primam conclusionem probo fic, & vt clarior fiat probatio probo cam de corpore, quod localiter moueur, de quo magis videretur etiam fecundum opinantes talias o talem rem des beret acquirere,&arguo fic.

Si corpus localiter motum inquantum fic mouctur acquirir nouum vbi, intelligendo per vbi alis quam rem illt formalitet inhærentem, fiue fit abfoluta, siuè respectus eius ad locatum, vel alia aliqua, vt diuerfimode aliqui putant. igitur perdit etiam. aliquod vbi, ita quòd ab aliquo vbi mouetur ad aliud vbi, ficut ab vno loco ad alium, & ita concedunt, quòd talia poffunt. fi fic vel mouetur de vno vbi ad aliud in tempore, vel in inftanti, neutro modo ergo, &c. quod autem non in tempore probo quia fi fic, igitur partibiliter, & fucceffiue, isprius fe cundum vnam partem, & posterius secundum alia partem, quàm secundum totum. vel igitur secundum partes mobilis, vel fecudum partes ipfius vbi, & hoc vel secudum partes dimensionales, seu quas habet secundum extensionem mobilis, vel secundum partes essentiales intrinsecas secundum intenfionem, quemadinodum ponitur forma, que intoditur habere partes tales non fitu distantes.

Si dicatur primum, scilicet quòd mobile prius fecundum vnam partem sui mouetur ab vbi quod haber, quàm fecundum alium, & quàm fecundum totum. Quæro tunc de alia parte mobilis ipsius; aut enim habet suum adhuc vbi totum, vel partem quàm prius habuerit, & tunc sequitur, quòd ipsa quiescit alia parte mota actualiter, quod est impoffibile supposito ipsum elle continuum totum perfectum continuitate, aut habet aliquam partema vbi primi non tamen illam, quam prius habebat., quod non poteft elle, nifi habendo aliquam quam prius habebat alia pars mobilis, & tung lequiturop illa pars vbi, quam habet migrauit de subiecto in. fubiectum, quod est impossibile naturaliter

Si detur secudum videlicet, quòd mobile ideo partibiliter mouetur ad vbi, quia prius ab vna parte dimenfionali ipfius vbi, quam ab alia. tumo quzro de alia parte voi, in qua parte mobilis remanet fubiective per tempusillud, in quo ab alia moue tur mobiliter? vel siquide in ea primo erat, & per confequens illa pars mobilis quiescit, & parte vna quiescente mouetur torum, quod non conuentrnaturaliter, vel in alia parte mobilis, & ruc fequitur 9 de subiecto in subiccum transierir.

Si detur tertium puta, g totum ipfum mobile fimul prius mouetur ab vna parte effentiale ipfius vbi,quam abalia,contra.

Primo quia voi secundum ipsos tales partes no Cap. s. de habet, alioquin fulciperet magis, & minus, cuius op vbi. politum dicit. Auctor fex principioram

Præterea hoc patet elle fallum ratione. Primo quia nunquam corpus aliquod dicitur magis effe in vno,eodemque primo loco toto, quàm fuit nec minus vno tempose, qu'am alio. S-cundo quia fecundum hoc sequeretur, quòd quælibet pars mobilis haberet aliquam eandem partem primi vbi, quam habuit prius, licet non omnem habeat, nee vbi ita intenfum., & per consequens adhuc est in. eodem loco, in quo prius. non enim mutat vbi, nifi mutando locum etiam fecundum opinionem illa, & exhoc fequitur, g qualibet pars quiefcit.

Sedem modo potest ai gui, quòd non acquiri-tur nouum vbi partibiliter, quia vel hoc effer secun dum partibilitatem mobilis, ita quòd vna pars eius prius acquireret nouum vbi, quam alia, & tunc fequitur, quòd vna mouetur alia non mota, vel secun dum partibilitatem vbi præcise ita quòd totum. mobilesimul prius acquirit vnam partem ellentialem vbi noui, quàm aliam; quia de parte dimensiónali non potest accipi & tune aut fimul cum fecunda parte vbi remanet prima aut non si fic igitur pet tempus habet candem parte vbi, & per confequens totum eft in codem loco primo, in quo prius fuit\_, igitur dum mouetur quielcit. fi non igitur in quolibet instanti habet nonum vbi, & perdit aliud, & per confequens non partibiliter, & successive mouetur ab vbi in vbi, ouius oppositum dabatur. relinquitur igitur quod mobile localiter morum nonmonetur in tempore, seu partibilirer, defuccessid de vbi non in aliud, quèd autem nec in infranti pro bo; & exempli gratia sit.p.aliquod corpus quiesces in aliquo loco determinato, & habens vbi quod fit.a. & incipiat. p. moueri continue fi ergo in aliquo inftanti.p.mouetucab.a.fit illudinftans b.tunc fic aut.p.in inflanti. b.eft in eodem loco prinio ipfum, & omnes partes eius, in quo erar tempore quietis, aut non. fi ficigitur haberidem vbia.in mftanti.b.& per confequens fimul eftimutatum ab.a. & non eft mutatum ab.a. Si non igunr eft mutatu ad aliquid noui loci, vel magnitudinis. aut ergo ad aliquid divisibile, aut ad aliquod indusibile præcisé. non primum quia in motu continuo cuiuslibet partis diuifibilis prius acquiritur pars, & nulla tamen fimul acquiritur, vt patet ex fexto philicorumnec indivisibile quonian tunc fequitur, quod in motu locali continuo fit dare primum magniendinis ad quod mobile eft mutatum, & iuxta consuetum modum loquendi est dare primum mutatum elle, quod nullum moueri, vel mutatum elle præcellit, quæ reprobata funt fexto philiconum. 6. phyfe.com-Secundum hoc etiam tollitur omnis motus conti- tex. s7. tinuus. nam oporret dicere, quòd femper mobile est totum in termina à quo, vel totum in termino ad quem.

**¶Secundo** 

Secundo fiei pongnur quòd.pimoueasus consinuè, de fit.a.vnum vbi, a quo mouerur, feu quod per dit in inflanti. b, tune fic, aut, p, acquirit in inflanti aliquod vbi, aut non, fi non, igitur neç in b, inftanți perdit.a.vbi, fimulenien in moru locali mobile, & perdit terminum à quo, & acquirit terminum ad quem. Siverd in inftanti. b. acquirit aliquod vbi nounm fit illud.c.& tunc etiam quæro vtrum.p.per dit.c.in instanti. b. aut in alio, fi in alio, igitur, p.habet vbi.c.per tempus, & per consequens velille tem pore simul mouetur, & quieseit, vel mouetur, & nullam talem sem perdit, ac per hoc nec estam ac-quirit, quod est propositum. Si verò in instanti.b. ergo in codem inftanti perdis, & acquirit voi, c. & fimul eft mutatum ab ipfo.c.& ad ip (um.,

SEt viterius fequitur, quòd in illo inflanti habet. c.& non habet. c.quod est impossibile. confequentia patet per illam conclusionem demonstratam in 6. phyli con- fexto phylicorum. omne gemutatum eft. quando primo mutatum eft; eft in co., ad quod mutatum. eft. & fimiliter verum eft, quod nullum g mutatum eft quando primo mutatum eft eft in cosà quo enus tatum of.

> Præterea in eodem instanti primò.p.est muta, tum ad vbi. c. & ipfum. c.ex primo genitum, & codem instanti est primo motum a. c. & ipsiun c. est primo corruptum, igitur fi codé inftanti, p.eft motnm a.c.& ad.c.codem inftati.c.eft genitum, & corruptum,& eft,& non eft.

> Præterea fecudum hoc generatio, & corruptio eiusdem reinumero demonstratæ sine medio sibi fuccedunt, & continuantur, quod philosophus reputat impossibile octauo phisicotum, & fimiliter Comen.com.63.

> Prætetea fi in instanti.b. perdit vbi.c. igitur, vt prius in eodem inftantiacquirit aliud vhi puta.d.& vltra arguendo, vt prius fequitur, q. multa, into ora nia vbi acquirit in inftanti b. & per confequens totus motus continuus ipfius p fit in vnico inftanti, quod eft impossibile;...

> Terrio fi à quoliber vbi p.mouerur, vel mutatur non curo pro muncin instanti, & ad quodlibet+ mutatur in inftanti, fequitur, o totus motus contis nuus iplius.p.componatur ex mutatis elle præcife, & tempus mensurans illum ex inftantibus iuxta. communem modum loquendi. antecedens ptobatum eft fexto phificorum, confequentiam probo fi cut in primo distinctione decimasepuina, questione quarta, articulo secundo, & est quarta ratio contra opinionem, que ibi reprobatur.

> Secunda ratio ad conclusionem eft ista cœlum primum secundum philosophum verd mouetur la caliter, & tamen nullum vbi acquirir, cum ipfum. non circumscribatur, neque contineatur à loco, & per confequens fecundum viam illaminon habear in sealiquod vbi, & confirmatur per auctorem fex principiotum, qui expresse dicit vltimam sferam. non habere vbi, eo q nihil contineat ipfam. igitur non omne, quod localizer mouetur talem rem in fe acquirit, ex quo viterius infero, so cum in nullo alio motu experiamur remtalem acquiri, nec auctoritas aliqua digna hoc dicat intationabiliter in aliquo alio fingitur talis res

> Tertio fi quodliber mobile cotinuo mota, ocd. sequeretur, 9 localiter motum simul moueretur duobus moubus distinctis, & esset dare quintum. genus motuum, præter illa quatuor, que posuie. philosophus in quinto physicorum., & qua communiter ponuntur. consequentia ista patet, nam. quod mouetur localiter de loco ad locum acquirit partibiliter locum, & mouetur fecundum locum. A ergo fimul acquirit continue vbi, mouetur etiam

fecuadum voi, & faduabus matibus diffinctis. quod erat primum inferendum, Rurfus fecundum iltos, menis ad vbiperinerad predicaménum vbi, morus autem ad locum, cum locus per istos non fit ubinon per in obit ad idem prædicamentum se confrate on non ad prædicamentum fubitamie s vel qualitatis, nec etiam quantitatis, cim non fit augmentum nec decrementum, nec mobile mutetur fecundum propriam quancitatem igitur oportet. dars quintum prædicamensum, in quo mous ille ponitur, & certe difficile, ne dicam impossibile, erit reperire, faluato communi numero prædicamentorum.

uarta.

62

Quarto fi ficigitur poffibile eftaliquideadema tempore primo moueri conninae fecundum vbi aliculus loci, & quiescare secundum locum illum, & econtra quiescere secundum vbi, & moueri secur dum locusi, hogautem fallum eft, namiquièldere secundum abis or est alind, qu'am iplumis & am quiescere se nes partes eius effe in codem laco, quo prius. fi era cundu vbi. go aliquid quiefceret fecundum voi , quiefceret fes cundum locum, & contra confequentia declaration quia focundum ipfun, vbielt res diftinfta efforitar liter, ac etiam fubiecto, & fitu ab ipfo locos nec alin quam causalitatem habetakerum super reliquums quam Deus non posit plene supplere. potest erga Deus locatum transferre partibiliter de fuo loco ? conferuando totaliter vhi in ip fo locato, & dcontra poterit in locato in nouare continue vbi, se infum in codem loco adaquato, & primo cerinere

Secunda conclusio probati potest ox codemas quoniam fi vbi fit talis res, poffibile erit per potent siam Dei idem locatum effe in loco codempin quo; prius, & non elle vbi prius, & ecotra elle vbi prius, & non in eodem loco, in quo prints que non funt intelligibilia. .000

Proverea fi voi est talis res anihilet Deus voi y Primaratio quod haber Sortes existens in leco ifto demonstra .: ad probantowerbi gratia. a. & nullam mutationem aliam : fa-, dum contra ciat in Sorte, aut in nulla alia re, quod cft bene pole coclusionem fibile fuz omnipotentia, quo facto quero virum. principale. Sortes fit in a vel non ? fi non igitur Sortes eftrous tatus fecundum aliam mutationem, quia priva fuit in:a quod elt contra politum. li lic igitur ad hoc, quòd Sortes fitin.a. non requiritur aliquas alia talis res, & cum nulla experientia de illa ha+. beatur nec Dei reuelatio, nec ratio aliaz, propter: quam deberet poni, sequitur girrationabiliter, ot. in vtiliter ponitur.

Præterea fi eft talis tes aut eft res aliquia abfolu. Qua fint en ta, aut respectus secundum ponentes respectus.non. tia absoluabsoluta, non enim fubstantia, nec quantitas, nec 14,6 refpequalitas, vt patet. non respectus, quia vt videtur no dina . effet, nifi vel respectus lovati ad locum, velè conuer fo loci ad locatum, uel tam hie, quam ille, fecundum non potest dici, neq; tertium secundum viamillam, alioquin locus haberet vbi, & poffet conues nienter quæri vbi eft ifte locus, & vitra etiam loci effet locus quod ipfi no concederent, necprimum potest dici secundum viam suam, quod tamen ipsi dicunt, probo respectus locati ad locatum est de ge 1.10 1.1 nere relationis igitur; & respectus locati ad locum, patet antecedens non enim ad aliud prædicamen tum., vt videtut fecundum doctrinam eorum reduci potett. consequentia probatur nam, vt dicit-Augustinns feptimo de crinitate capitulo primo, & philosophus in prædicamenvisomnia relativa dicuntur ad convertentiam, & per consequens se- Cap de ad cundum viam illorum habent respectus mutuos, aliquid. omnesautem mutui respectus pertinent ad iden. prædicamentum, igitur fi vnuseft de prædicamento relationis, & alter, fed feçundum istos vbi non eft res

Quid fic

s.phys.con tex. 18.

11X.55.

*`*`.

Nôta.

A . . .

• • •

. . . .

.

ficet ubi.

# Distin.

# )uxítio

eft resprædicamenti relationis, igitur vbi non eft talis res à locato, & loca diftincta.

Præterea omnis quæftio facta per interrogatiua pertinentia ad prædicamentum vbi quærit de loco, & omnis responsio data per prædicabilia di-Eti prædicamenti ad huiufmodi quæftionem respondet de loco, igitur vbi est locus, & éconuerso. confequentia patet, & antecedens probatur quo ad primam partem, nam ista interrogationes æqui-Balent in fignificando vbi est Sortes, & in quo loco est Sortes, & ista fimiliter quo init Sortes, &

vnde venit Sortes, & ad quem locu iuit, vel à quo loco venit, nec aliud quis per vnam intelligit, quam per aliam, vt puto quemlibet confiteri. Quo etiam ad partem secundam patet. nam idem penitus respodet qui dicit est hic, & qui dicit est in isto loco, vel qui dicit illuciuit, vel illinc venit.

Confirmatur si quis interrogat de Sorte vbi eft ? & respondeatur in ecclesia, vel in scolis conue-nienter responderetur, & bene si vere. si igitur in ec clesia, & in scolis non sunt termini pertmentes ad vbi prædicamentum aliqui non conuenienter fic responderent, igitur eiusdem eft interrogatiuums hoc aduerbium vbi, quod ista fignificant, fignificar autem loca ipla extrinseca, & non aliquam rem for maliter loco inhærentem, ergo nec vbi de re alique tali interrogat, & per consequens nec aliqua res talis est vbi.hoc patet etiam auctoritate Comen.quin to metaphificæ. c.28. vbi dicit, quòd secundum, qu dicitur locus habet locatum, est prædicamentum. vbi. Item quarto philicorum.cap.24.pluries dicit locum corporis locati ese vbi eius. vnde ait, quòd philosophus intendit distinguere inter locatum. effe in corpore, quod eft vbi eius, & inter partem el fe in toto, & eadem verba repetit in codem comen. igitur secundum eum, in quo est, locatum est vbi eius. Ista etiam intentio est Boetij in libro de trinitate vbi ait Vbi, vel de homine, vel de Deo prædicari poteft, de homine, vt in foro, de Deo vt vbiq;, sed ita vt non quali ipsa res sit id, quod prædicatur de qua dicitur, non homo ita dicitur elle in foro, quemadmodum esse albus, vel longus, nec quasi circumfusis,& determinarus proprietate aliqua qua fignificari fecundum fe poffit, fed tantum q fit iHud alijs informatum rebus per hanc proprie præ dicationem proprie oftenditur.quæ verba fic expo nit comenta. ibidem ideft locus poteft quidem præ dicari &c. & sequitur, sed ita dicitur homo esse in foro, vel Deus vbiq;, vt quamuis in prædicando æ dicatur eft, non tamen ita dicitur, quafi ipfa res, de qua dicitur fit id, idest habeat este eo, quòd prædicatur. & infra fic, igitur per hoc, qd dicitur homo effe in foro nequaquam homini inhærens, qua ipfe fit verè proprietas gramaticorum, vel dialectico-rum proprie fignificatione notatur, sed per hanc prædicationem hoc tantum colequens oftenditur, fed g illud confulum, & determinatum per elle in foro dicitur rebus alijs, quam fit circumfulio, & determinatio verè fit informatum, & hoc quidem sensu locus de homine prædicatur hæc Comen. Ex ijs euidentet apparer secundum intentionem Quid figni-Boetij, o vbi fignificat locum, & o per propriam-pradicationem illius prædicati nulla proprietas, vel res subiecto inherens denotatur, sed tantum extrinfeca, quæ eft locus, fi autem àliquis calumniareur ex hoc, quòd ait informatu alijs rebus, & velit ex hoc inferre, quòd per huiu imodi prædicatione importetur aliquid, quod proprie loquendo infor met locatum, & inhæreat illi. attendat quid subdit infra Boetius, ait enim fimul de actione, habitu, vbi, & quando omnis hæc prædicatio exterioribus da-

tur, omniaque hac quodammodo referuntur ad

aliud. Comenta.hac omnia, ideft habitus, & actiones, de quibus circumloquimur, & loca, & tempora, de quibus prædiximus quodammodo referuntur ad aliud, idest alij, quam ijs quibus subsistens est aliquid, & infra fic, igitur prædicatio alia est, qua verè inhærens inhærere prædicatur : alia, quæ quamuis forma inhærentium fiat, tamen ita exterioribus datur, vt ea, vel alicui inhærere intelligatur.hæcipfe, vbi patet, q non prædicatur per talem prædicationem alia forma inhærens subjecto, sed res extrinfeca tantum.

Contra ista primo potest argui, quia sequi vide tur, gvbi fit species predicamenti quantitatis. & per confequens non fint decem prædicamenta. confequentia paret, quia quantitatis species est locus se. Cap de que cundum philosophum in prædicamentis. tit Ate. Secundo Auctor sex principiorum dicit, o vbi Cap. de vbi.

est circumscriptio loci à loci circumscriptione pro cedens ; conflat autem q locus non eft circumfcriptio corporis procedens à loci circumscriptione alias à loco effet locus infinitum. Præterea ipfe fubdit non autem in codem eft locus, & vbi, fed locus quidem est in eo, quod capit, vbi verò in eo, quod circüscribit, & circumplectitur. ex quibus patet q non folum effentialiter, fed etiam fubiecto diftingu tur locus, & vbi. Ad primu. primo nego consequen tiam, nec probatio valet, quia no fequitur locus eft fpecies quantitatis, vbi eft locus, ergo vbi eft species quantitatis, ficut non sequitur disciplina est species relationis, seu prædicamenti ad aliquid, gramatica est disciplina, ergo gramatica est species relationis, nam secundum philosophum in prædicame tis.cap.de qualitate, & fimiliter in f.metaph.cap.de adaliquid, antecedens eft verum, & confequens falfum . vnde in tali confequentia peccatur per æquiuocationem ex varia suppositione medij. Secundo: Quomodo lo dico, gelto, gelocus fit quantitas, non tamen eft fpe cus non fo cies quantitatis qualitercunq; supponat iste termi- gmantitas. nus locus : sed dico, o est passio quantitatis, & tunc supponit materialiter, vel simpliciter, & ita expressè dicit Comen.5. metha. capsde quantitate, vbi etia dixit, o philosophus in prædicamencis enumerado illas species dicit locus est secundum famositatem. tantum quamuis igitur eadem res fit locus, & quan titas, feù superficies, tamen secundum aliam rationem dicitur superficies, & locus.f.inquantum eft di uisibilisad duo seù secudum duas dimensiones dicitur superficies, inquantu verò est id, in quo aliud eft, tali modo effendi in, dicitur locus; & ideo non obstante identitate rei significatæ per prædicabilias tamen illa propter talem diuersitatem coceptuum ad diuería prædicamenta per fe reducuntur. ea verò magis propriè ad tale prædicamentu pertinent, per que convenienter respondetur ad interrogatio nem factam per vbi, vel ad interrogationem loci, fi uè illa fint aduerbia, fiuè prepositiones, cum casua-libus, velobliquis localiu, & fimilia. Ad fecundum Aufler que dicendum, gille auctor multu improprie loquitur modo logua in illo libello, propter quod multi aspicientes ver- tur improba eius ad proprietatem falluntur in ipfis.dicendu prid. ergo, quon intendit dicere, q vbi fit aliqua res difincta à loco, & locato existensin eo, quam vocetcircumscriptionem, ficut nec per circumscriptione loci, à qua dicitur circuscriptionem corporis procedere intédit aliquam rem à loco diffinctam, qua circumfcribatur locus, vel circumfcribat.non.n.po teft fingi quæ res fit illa, sed per illa verba vult solu dare intelligere que sit propria ratio prædicamentalis ipsius vbi, & quid importatur per tales prædi-cationes. Sortes est in foro, vel in scolis, & similes, quæ formantur ex fubieckis particularibus ad prædicatum vbi & vult dicere, o no alind importatur, quàm

#### Secundi

quàm illud, quod continetur, & circum scribitur lo. co illo, ita g secundum ipsum idem est este alicubi, vel in aliquo loco, quod estillo circumscribi, & Quid fit of Contineris & hoc fatis manifestat exeo, quod immese in loco. diate addit.est ergo in loco quicquid à loco circuscribitur,& complectitur.

¶Ad aliud dicendum, oaccipit effe in, non pro inhærentia, fed pro prædicatione, & actum exercitum pro fignato, & est fenfus o non de eodem præ dicatur locus, & vbi, idest prædicabilia de prædicamento vbi, nam locus dicitur de continente, sed talia prædicabilia de contento, vnde non dicitur forŭ eft in foro, sed bene dicitur de Sortes est in foro,& ratio eft, quæ iam dicta eft, quia effe in foro eft con tineri à foro, & forum non contineur à foro. Sortes autem cotinetur à foro, & ideo bene dicitur est in foro.in foro autem est prædicabile prædicamen u vbi. ècontra bene dicitur, q continens est locus, & non no bene dicitur, 9 Sortes, vel aliud quid con tentum à loco est locus, & hec est intentio eius, vtru tamen verum fit, o de eo prædicetur vbi, feù prædt cabilia dicti prædicamenti quod loco circumferibitur, & complectitur, & q illa fit ratio vbi, vel loci, non curo pro nunc nam mihi, & alij eft communis ifta difficultas

Responsiond Arimino.

RESPONDEO ad omnes rationes Grego-Gregoria de rij, præmittendo primo, quod dicit Doct in quoli. q.11.arti.4.fiue vlumo, vbi fic dicit, fed fi quæratur quomodo poteft acquisitio respectus esse successiua, nisi fuccessio ponatur in aliquo absoluto. respodet 9 corpus successive secundum partem aliam,& aliam fit præsens eidem parti loci, similiter corpus secundu eandem partem fit successive præsensalij, & alij parti loci, ita q tam ex diuifibilitate corpó-ris quam loci lequiturdiuifibilitas circúlcriptionis, corporis à loco, & divisibilitas successiva, quando pers post parsem acquiritur, non est ergo diuisibilitas in respectu fine divisibilitare in absoluto, sed est. fuscellio in respectu, qui est circumscriptio line suc cellione in forma abfoluta corporis, velloci hæc ille, Et pro majori intelligentia dicendorum, præmit to hoc exemplum. Lo quantum bipedale existes in vitima parce aeris circa aquam localiter moueatur in aqua, ita q totum ponatur in vitima superficie aquæ continentis.hoc posito, dico primo o locus il le totalis, sine vbi totale (quod est circumscriptio pafliua fundata in quanto bipedali, & terminata ad vliuman superficiem squæ continentis) est vna relatio realis de nouo acquisita, & insuperficie aquæ circumscribentis est alia relatio realis, quæ dicitur. circumferiptio activa terminata ad vltimam fuperticiem corporis contenti, quæ relationes tandiu ma nent, quamdiu quantum bipedale continetur ab illa vltima superficie aquæ. Secundo præmitto, quod quantum bipedale acquirit illud torum vbi, fiue illam totam circumscripuonem palliuam, secudum quam ipsum totum dicitur elle in loco successive, fic g vna pars fucceditalteri, & adueniente vna alia definit, patet ponendo q tale totum habeat mille partes quantitatiuas, quarum quælibet femper eft dinifibilis in infinitas partes, & incipiat moueri localiter in aqua secundum partes, tunc prima pars in codem instanti, quo continetur in aliqua parte faperficici aque refultat relatio realis, que dicutur circumferiorio paffina fundata in illa parte, & ter minaradillam primam partem fuperficiei aquas & quia illa pars non off ibi ineffe quieto cum toasm quantum concintie motieatur localiter.ideo il la prima pars subintrat aliam partem superficies aquz, Scopium totum fecundum aliam parte zqua-1em prima fir in illa prima parte superficiei aqua, & fic acquirit nonam pratentiam, fiue nonum re-

Juarta. 03 spectum ad illam primam partem superficiei agus & prima relatio acquifita in prima parte totius definit elle, quia, & illa pars definit contineri ab illa prima parte superficiei aqua, sed acquirit aliam relationem, vt fit præsens secundæ parti superficiei. Et sic patet quomodo secuda relatio fundata in secuda parte succedit relationi fundatæ in prima par te. Deinde prima pars definit esse sub secunda parte superficiei, & fit præsens tertiæ parti, & per consequens secunda pars quanti desinit este in prima par te superficiei, & fit præsens secunda parti, & postea. tertia pars ipfius quanti fit prælens primæ parti fuperficiei, & fic dico de alijs. Hoc posito dico duo. primo queadem pars quanti secudum quit præsens alij,&alij parti superficiei aquæ semper habet alia, & aliam relationem terminatam ad aliam, & aliam, partem superficies aquæ ita o semper vna succedit. alteri, fic o prima definente, locunda aduenit, & fe-cunda definente tertia aduenit, & fic de alijs- Et fic totum quantum secundum illam partem potest di-. ci fuccessive moueri, cum secundum illam partem habeat aliam, & aliam presentiam, prout illa pars fit præsensalij, & alij continenti. Et sic successio talis fit præcise ex diuisibilitate cotinentis, quia propter eius diuisibilitatem pars quanti fit præsensalij, & alij parti continentis. Secundò dico, q ipfum quan tum potest successive acquireretotum vbi, quæ suc cessio in respectibus erit secundum divisibilitatem iplius quanti, quia.n. habet plures partes, ideo fecudum primam parte fit præsens primæ parti superficiei aqua,& fecundum fecundam partem fit prafens eidem, & fimiliter fecundum tertiam, & fic de alijs quousq; totum contineatur in tota superficie. aque, secundum ergo o fit præsens eidem parti su-perficiei secundum aliam, & aliam partem quanti, fequitur & fecundum aliam & aliam partem acqui-,

ratalium, & alium respectum terminatum ad candem parté superficiei, quorum vnus semper succe-, dat alteri, & fic erit successio in tali motu locali, si-, uè in tali voi propter diuifibilitatem ipfius mobilis.

Secundo principaliter præmitto, q totum vbi, passinum, quod est relatio realis zotius bipedalis ad fuperficiem continentem ipfum totum, no dicitur integrari ex illis respectibus sibi inuicem succeden tibus, cum definant esse, sed in vitimo instanti motus localis ipfius quanti, quo totum actu est in loco. fibi adæquato, refultat vna relatio, fine vna circumscriptio passina, secundum quam dicitur esse in loco circumscriptiue, & secundum quam totum formaliter dicitur præsens toti superficiei adæquate, cotinenti iplum, & limiliter inelle quieto quot funtpartes in illo toto, tot funt circumfcriptiones paffiua, fiue relationes, fic, g vna pars quanti, fic eft prat. fens vni parti superficiei, gnon alteri, & alia pars alteri, & ficut totum integratur ex omnibus partibus fuis, ita vbi totale ipfius quanti, fiue circumscriptio passiua totalis, siuè totalis præsentia integratur ex. omnibus partialibus præfentijs.

J lertio præmitto, quantum bipedale, & dicatur.a.recedit ab vltima superficie aeris continetis, pariformiter fit fuccessio in rali vbi deperditiuo. ficur etiam in vbi acquisitiuo, quod acquirit in aqua, pater.n.g cum prima pars ipfius. a. fubintrat aqua illa pars perdit respectum vbicalem, quem habebat ad vltimam partem aeris, & acquirit nouum respectum in aqua, & secunda pars ipsius.a.du continue, a recedit à loco aerisfit sub illa vitima parte superficiei aeris, & perdit respectum, quem habebas ad partem priorem aeris, & acquirit nouum respectu, vt eft in vltima parte aeris, & post, illa socunda pars. a.fit in prima parte superficies aque, & sic perdit respectum ad vltimam partem aeris, acquirendo nouum

Digitized by Google

Mirabilis doarina

Distin.

# rc.

nouum ad primam partem superficiei aquæ, & sic Successio po successive de alijs partibus, & sic pater quomodo reft triplici deperdit locum totalem fucceffiue. Et diuisibilitas ter cotinge- talis motus localis, siuè successio triplicater potest contingere. primò secundum diuisibilitatem conti nentis, vt cum.a. secundum eandem partem fit prefens alij. & alij parti continentis, vt patet de indiuisi bili, quod si moueretur super aliquod quantum, illud mobile secundum se totum semper fieret præfensalij,&alij parti spacij, vt patebit in isto secundo dift.2.q.9. Secundò fit successio ex diuisibilitate ipfius mobilis, vt cum mobile fecudum alia, & aliam partem successive fit præsens eidem parti continétis, vt supra exposui, tertiò fit successio ex parte vtriusq;.f.contenti,& continentis,quando vtrumq; eft diuisibile, & sic quando corpus circumscriptiue mouetur talis motus est successions ex diuisibilitate tam contenti, quàm continentis.

Quarto præmitto, o quando mobile, puta a re cedit à loco fibi adæquato, potest dupliciter intelligi, vno modo exeundo localiter à primo loco adæquato, acquirendo nouum locum fibi adæquatú fic, gipfum mobile localiter recedat ab ipfo loco. Alio modo dicitur moueri localiter, quia alius, & alius locus femper fuccedit, ipfo tamen fixè itando, exemplum primi.vt cum quantum bipedale moue tur à loco aeris ad locum aquæ, ita q no stat fixum Pulchrum in eodem respectu ad polos. exemplum secundi vt exemplum. cum palus figitur in aqua, qui semper stat fixus habendo eundem respectum ad polos mundi, sed tamen dicitur localiter moueri, quia nouum, & nouum continens semper succedit, vt pater de aqua. fluente circa ipfum, quia femper fit fub alia, & alia. superficie aqua fluentis, loquendo primo modo, dico, 9 quando mobile fic mouetur recededo à lo co fibi adçquato, ita o torum moucatur, femper ha bet alium, & alium respectum ad continens, patetquia quando adæquate est in continente, sic habetvnum respectum ad ipsnm continens, quod præcise correspondet continenti, & quelibet pars ipsius contenti luz parti determinatz, cum ergo monetur recedendo à continente, amittit illum respectu totius contenti ad totu continens, & respectus partium ad partes continentis perduntur, patet quianon funt amplius fub illis partibus. Aduerte tame, gantequam mobile exeat totu locum fibi adæqua tum, cum perdit primum respectum ad locum adæquatum, acquirit nouum respectum ad alium locum adæquatum, qui locus adæquatus, sue superficies adæquata includit partem superficiei, sub qua prius erat, & parté superficiei, sub qua de nouo fit, & fic acquirédo aliam, & aliam partem superficiei definit elle sub alia, & alia parte superficiei præteritæ, & fic succeffiue acquirit ipfum vbi adæquaru, fucceffiue deperdendo vbi adæquatum, qd prais ha bebat, & sic totum contentum semper fit subalio, & alio respectu, & quælibet pars coseti fit sub alio, & alio respectu. Sed loquendo secundo modo, non femper fequitur, 9 mobile fecundum fe totum mo ueatur, nec per confequens in eodem tempore, quo fecundum vnam partem, tantum fit præcise fub ali qua parce superficiei, sub qua prius non erat, nec fe-•quitur g perdat respectum secundum se totum. quem prius habebat ad totum continens, fed tantum secundum partem, quia illa parsperdit respeaum ad partem superficiei, sub qua prius erat.

Is præmillis, respondeo ad rationes Gregorij, Respondet Lycheths ad cum primo dicit aliquod corpus mouetur localiroaes Gre- ter ad aliquem locum, igitur per dit aliquod vbi, in quo prius erat, hoc conceditur via naturali, via.n.fu 8°'ÿ . pernaturali aliquod corpus acquirere posset nouū vbi,etiam per motum localem, no perdendo prius

# 2uxítio

vhi, vt probat Doctor in 4.di. 10. q.2. & cum arguit iste, quòd si corpus mouetur de vno vbi ad aliud vbi, aut mouetur in tempore, aut in instanti. Dico primo, q in tempore mouetur, & cum arguit ergo partibiliter, & fucceffiue. f prius fecundum vnam partem, & posterius secundum aliam. concedo, & cum infert, vel igitur secundum partes mobiles, vel fecundum partes splius vbi. Dico quòd fi loquitur de successione ipsius vbi adaquati de nouo acquirendi, vel alterius vbi adæquati de nouo deperden di, quod talis fuccessio fit propter diuisibilitatem. tam mobilis contenti, quàm ipfius continentis, non quòd fiat successio in partibus mobilis, vel in parti bus continentis, cu illæ partes fint fimul & in actu, & habeant effe permanens, & cum quærit vltra quòd fi mobile prius fecundum vnam partem fui mouetur ab vbi, quod habet, quàm secundum alia & quàm fecundum totum. quaro tunc de alia parte mobilis ipsius, aut habet adhuc totum suu vbi, vel partem, quam prius habuit, & tunc fequitur q ipla quiefcit, alia parte mota actualiter. Dico quòd quado mobile mouetur de motu locali primo mo do, videlicer quado mobile per motum proprium recedit à loco, quòd quando vna pars mouetur, etiam quælibet mouetur, ita quòd quando illa pars acquirit nonum refpectum etiam quelibet pars ip- Singulares fius mobilis acquirit nouum respectum ad aliam, respesiones. & aliam partem, & fic non fequitur, quòd fecudum vnam partem moueatur localiter,& em aliam quie scat. Dico secundò, quòd si loquamur de motu secundo modo dicto, videlicet gn mobile fit fub alia superficie per nouu accessum continentis ad ipsum vt fupra dixi de palo fixo in aqua, quòd stat mobile fecundum vná partem moueri, & fecundum aliam quiescere, ficut etiam cũ aliqua superficies dealbatur primo fecundum vnam partem mouetur ad albedinem,& fm aliam partem adhic quiescit sub ni gredine, & tamen ex hoc non fequitur, quod quiescat, & non quiescat.licet.n.sequatur mouetur ad albedine, ergo mouetur, & similiter sequatur quiescit fub nigredine, ergo quiescit, non tamé sequitur ergo quiescit, & non quiescit, est.n.ibi ignorantia' elenci, & fallacia Em quid ad fimpliciter, vt infra pa' tebit in isto secundo di præfenti.q.7.in responsione ad quartum argumentum principale. Et fiiste vult inferre, quòd li mobile im vnam partem quielceret,& fm aliam moueretur effet cotra philosophu. 7.phi tex.co. r. vbi vult, quòd nihil mouet feipfunt primo, quia tunc quiesceret ad quiete partis, & non quiesceret ad quiete eins, patet hoc non effe contra Ari.quia Ari.loquitur ibi de corpore, qd mouetur Em se totum, sine prime accipiens ly prima illa du plici primitate, de qua Doctor in præsenti di.q.10: respodendo ad primu argumentum principale.cocedo ergo, quilla pars, quæ mouetur non habet totu vbi, fluetespectum, que preus habuit, nec partem illius respectus, sed habet aliu respectum nouu. & fimiliter concedo, gilla alia pars mobilis haber no ui respectium, loquendo semper de mobili primo modo dictonec forte ion habet loquendo de cor pore mobilifecundo modo dicto.prima forte adhúc eft fub illa parte, fúb qui prius erat, nifi fortedi catur, gi concinens de notro adveniens, expeliendo prius continens, moucet ipfani tota continés, quia tune concederetur, officiation contentum fir fimplicitet fub alio refpettu sita & quelibet pars contenti fit fub alio respectia Broum infert quod il la fecunda pars mobilissaut haber totum vbi prius, aut partem, responsible quectorum, nec partem, loquendo de mobili primo modo, pofico etiam o habeat partem no fequinar, quod præcise habet illa 14 pario, quá prius hebaralia pars mobilis, de o infort . . . . . probando,

#### Secundi

Secundz

probando, quòd mobile non requirat fibiectiue, dum mouetur localizer aliquam partem dimétionalem, hoc totum conceditur, nechoc eft contra Boct. subtilem. Et cum vltimo insert circa illam primam rationem, quòd totum mobile fimul, no prius mouetur ab vna parte effentiali, quàm ab alia ipfius vbi, quia vbi non habet tales partes, aliter susciperet magis, & minus, hoc totum potest concedi. Si tamen adhùc dicatur, quòd fecundùm vnam partem vbi totalis moueatur, & non fecundùm aliam, fortè non effet inconueniens, accipien do totum vbi, pro quodam integrato ex omnibus respectibus, quos habent partes mobilis ad partes continentis. & sic fi mobile secundum vnam parem mouetur, totum mobile perdit vnam partem totalis vbi, quia vnum respectum, quem prius habebat pars mota, nec exhoc sequitur ipsum vbi intendi, vel remitti, quia quod intéditur, & remittitur est forma simplex ; illud autem totum vbi est quoddam integratum ex pluribus vbi partialibus.

Et cum fecundo infert, quòd eodem modo po teft argui, quòd non acquirit nouum vbi partíbiliter, quia vel hoc esser secundum partibilitatem mobilis, ita quòd vna pars eius prius acquireret nouum vbi,quamalia, oc tune sequitur, quòd vna mouetur, alia non mota. Respódeo pariformiter, vt supra dixi de mobili, quod mouetur à priori vbi deperdendo illud. Et quod addit, quòd aut moue nir scundum partibilitatem vbi præcisé, ita 9 to rum mobile fimul, prius acquirat vnam parcem effentialem vbi noui, quàm aliam, paser responsio ex fupradictis, p vbi nouum adæquatum ipfi mobili est vnus respectus resultans in ipso mobili in vitimo instanti motus localis, in quo fit perfecto præsens continenti fibi adæquato; ille tamen respectus non acquiritur motu locali, cum acquiraeur in inftanti, immò est simpliciter terminus motus localis, or vbi totale, quod fucceffine acquiritur per motu localem funt, respectus ad innicem succeffiui, quia habent fuccessionem ad inuicem, vel ex diuisibilitate mobilis, vel cotinentis, stel virius Nibil coch que, ve fupra expositi + Et ex ista responsione, tota die Grego- littera fequens ipfius Gregorij (vt patet) nihil conriss consta tra Doctorem concludit.

f Et cum probat, q non possit moueri ab vno vbi ad aliud in inftanti, conceditur hoc non poffe esse via naturali, loquendo tamen de motu continuo, licet tamen aliquid possit moueri, etiam virtu te naturali in instanti, nó transeundo per medium, quod est aliquid extremorum, videlicet motu con

tinuo, licet ipfum transeat secundum ordinem na Ordo du- turz, ita quod prius natura transit vnam partem, plex. natu- quàm aliam, & non ordine durationis, vt exposui re. O dava- in præsenti dift.q. vltima. Et iste Doct. intendat fic probare, quòd angelus non possit sic transire de lo co ad locum in instanti, non tamen motu continuo, patet quòd ratio fua nihil concludit, cum loquatur semper de motu continuo, si tamen intendit per has rationes simpliciter concludere, quòd nihil naturaliter possit moueri de loco ad locum in inftanti, acquirendo nouum refpectum, non loquendo de motu continuo, ad illas respondeo vni ca responsione: quia angelus existens in aliquo vbi in instanti potest se facere presentem alij vbi, vt infra patebit præsenti diftin.q.vltima. Et cum infert iste, si.p.mouetur ad.c.in instanti. & a.c.mouetur ad.d.in instanti, &.c.dicat respectum, ergo in eodem instanti. idem.c.erit genitum, & corruptum, quod est impossibile; quia dum.p.mouetur ad.c. acquirit nouum vbi, siue nouum respectum, & cu .c.mouerur ad.d.perdit ipfum. c. fiue respectum. Dico primò, quòd forte non effet impossibile an-

gelum in codem instanti temporis moneri ad.o.8e: in eodem inflanti moueri. a.c. ad.d. loquendo de vbi continuis, & non discontinuis, & mon loquendo de motu continuo, & cum infertur, ergo in eodem infiel.c.eft genitum & corruptum. Dico hoc. non esse impossibile absolute; quia etiam Deus in instanti.a.potest creare angelum, & in endem in+! ftanti potest anihilare, vt supra patuit præsenti dis. q.prima, & clarius patebit in quolib.q.12.& sic idé in eodem instanti erit creatum, & anihilatum, Pono ergo, g angelus in aliquo rempore moueatur. ad vbi.c.ita q in vltimo instanti illius temporis ha: beat vbi.c.& in eodem inftanti faciat se presentem alij vbi, tunc idem vbi in eodem instanti erit creatum, & corruptum, nec ista funt impossibilia. Sed quicquid sit de istis pro nunc'succincto sermone,

uarta.

64

transeo, & præsertim cu rones iste, quibus probat, gest impossibile aliquid moueri in instati, probet Est impossitantum de motu continuo, vt fic concedantur, & bile aliquid in hoc non sunt contradictoria, cum expresse te-mouers in neat angelum non posse moueri motu continuo instanti. in instanti de loco ad locum, siue de locis conti-: nuis, fiue discontinuis, vt fatis patet præsenti diftinct.q.12.

Ad fecundam rationem principalem, qua probat quòd celum primum non acquirat nouum respectum, licet verè localiter moueatur, & o no acquirit, patet, quia primum cœlum non circunscribitur. Dico quòd si loquamur de circunscriptione passiva, fecundum quam aliquid dicitur comment furate cotineri ab aliqua superficie corporis continentis; hoc modo primum celum non est in loco secundum viam philosophi, si verò loquamur de. circunscriptione actiua, qua primum celum cir-cunscribit corpora contenta. Dico absolute, quòd. continue dum localiter mouetur acquirit nouum, li semper acquirit alium, & alium respectum, secundum quem fit præfens parti contentz. Et con-Motus loca cedo, p motus localis primi celi est vere cotinuns, lis primi ce & divisibilis, & successions, non quod sit aliqua le eft vere fuccellio in partibus iphus celi, nec in corporibus continuus. contentis, cum habeant esse permanens, sed fit co- & dimis-tinua successio in ipsis respectibus actiuis, ita. p. bilis. semper vnus succedit alteri. Cum enim vna pars primi cœli fit præfens parti corporis contentubabet vnum respectum ad illam partem, que diciturvbi,&cum fit præsensalij parti, acquirit alium refpectum, admittendo illum primum, & fic fit præfens alij, & alij parti, & fic femper alius, & alius re-fpectus succedit alteri.

Ad tertium principale, vbi dicit, quod tunc idem mobile fimul moueretur duobus motibus. distinctis. & esset dare quintum genus motuum preter illa quatuor posita à philosopho quinto phi Quinto phy ficor. f. motus ad fubitantiam, quantitatem, quali- fic. cot. x. 18. tatem, & vbi. Dico breuiter, quòd hæc ratio proce dit ex falsa imaginatione, imaginatur enim iste, p cum mobile mouetur localiter fuper aliquod fpacium, quòd fit vnus motus localis respectu superficiei, super qua mouetur, & alius motus sit ad ipfum vbi, si enim attéderetur motus localis ex hoc folo, quòd effet fuper quantitate, talis motus non effet fuccessiuus, quia in tali motu nulla effet successio in quantitate, super qua mouetur, nec succeffio in partibus ipfius mobilis, cum fint permanentes, ex quo ergo motus localis est vere succesfuus, oportet dicere, quod talis fucceffio fiat in ipfo vbi totali, ita quod continue vnus respectus vbicalis succedit alij modo præexposito & ralis fuccellio in respectibus fit propter duusibilitae

tem,



Scosum.

tiones.

tem, vel continentis, vel contenti, vel vtriulque, vt

Diftin.

#### Singularis doärina.

fupra patuit. Dico secundo, quòd etiam posito, o mobile verd moueatur super magnitudinem sic, quòd talis motus dicatur localis, & etiam moueatur secudum alium, & alium respectum vbicalem fic, quòd talis motus dicatur vbicalis, adhùc nullum sequitur incoueniens. Et concedo quod idem mouetur diftinctis motibus, & cum infertur, g effet dare quintum genus motuu negatur, quia motus vbicalis effet in prædicamento vbi, & motus localis esset in prædicamento quantitatis, quia talis motus diceretur ex hoc, quòd mobile continuè transit aliam, & aliam partem quantitatis, ficut etiam dicimus, quòd motus alterationis eft in prædicamento qualitatis, prima tamen responsio est melior. Et cum dicit, quòd motus localis non pertinet ad prædicamentum quantitatis, quia non eft augmentum, vel decrementum. Dico, quòd fi iste concederet motum localem esse aliquam entitatem realem realiter distinctam à mobili, cuius oppofitum ipfe tenet, haberet dicere, o tairs motus pertineret ad genus quantitatis non ex hoc,  $\phi$ mobile acquirat realiter, & subiective aliqua quan titatem nouam, fed ex hoc quòd pertransit alsam, & aliam partem quantitatis fuccessiue, ita q vnam per prius, & aliam per posterius, & sic succession ef-fet in tali motu, licet non in partibus quantitatis,

Ad quartum voi dicit, quòd fi vbi diceret nouum respectum in ipso mobili, quod tuc esset polfibile aliquid eodem tempore primo moueri continuè secundum vbi alicuius loci, & quiescere secundùm locum illum, & è contra quielcere secundùm vbi,& moueri fecundùm locum.negatur hoc posse sequi, & cum probatur, quia quiescere secundùm vbi non eft aliud, quàm ipfum, & omnes partes eius esse in codem loco, quo prius, si intelligat, quòd esse in aliqua vitima superficie, in qua prius erat non includendo respectum circunscriptionis passiux, quia quiescat secund in chromiteriphonic prinum, hoc patet elle falsium, quia & corpus Chri sti quiescit sub vltima superficie quantitatis panis transubstantiati, & tamen non quiescit secundum vbi circunscriptiuum, patet, quia ibi non circum scribitur, nam circunscribi dicit commensurationem totius contenti ad totum continens, & partium contenti ad partes continentis, quæ cómenfuratio nihil aliud est, nisi quidam respectus, vt patet à Doc.in 4 diftin. ro.non sequitur ergo quiescit secundum locum, accipiendo locum pro vltima superficie continentis, ergo quiescit secundum vbi, licet benè sequatur è conuerso. s. quòd quiesces fecundum vbi, quiescit etiam secundum locu, quia non est imaginabile q.a. habeat circunscriptiuum, & quod simul non sit sub quantitate continentis. Et quod infert iste, quod Deus posser transferre lo catum partibiliter de suo loco. s. de vltima superficie continentis conservando totaliter vbi in ipso Impossibile locato, negatur, quia est simpliciter impossibile po nere aliquem respectu sine termino ad quem est, vt patet à Doct in 4. dist. 11. Cum ergo vbi passiu essentialiter sit respectus terminatus ad vltimam superficiem continentis, secundum quem contentum sit præsens continenti, & partes contenti partibus continentis, si locatum non esset in tali superficie, nullo modo includeret vbi ad talem fuper ficiem. Et cum probatur, quòd locatum possit esfe in tali vbi, & non in superficie, quia ipsum vbi passiuum est res distincta estentialiter ac etia subie to, & fitu ab ipfo loco, nec aliquam canfalitatem habet alterum super reliquum, quam Deus non posset plene supplere. Cocedo hoc totum. Et cum infertur, ergo Deus potest transferre locatum par-

# Quxílio

tibiliter de suo loco, conservando totaliter viriaipfo locato. negatur confequentia, vt patet in in-5 stantia, nam paternitas distinguitur effentialiter, & loco, & subiecto, &c. à re quæ est filius, ergo Deus poteft facere patrem fine filio non sequiturs fimiliter vnio naturæ humanæ ad verbum diftinguitur essentialiter ab ipso verbo, ergo potest facere naturam humanam formaliter vnitam,& quod talis vnio non terminetur ad verbum nor sequitur. Et cum dicit in calce huius rationis, quod sr vbi dicit respectum nouum in ipso locato, p Deus poterit in ipio locato innouare continuè vbi,& ipfum in eodem loco ada quato, & primo retineres dico quòd hæc propositio potest habere duplicem sensum. Primo, quòd existence:a.in aliqua vitima superficie continentis primà, & adæquate inclu-dete respectum ad ipsam superficiem, quod simul poteft habere aliud, & aliud vbi, quia ipfum.a.po-; test adæquate contineri in alia, & alia superficie, & hoc modo concedo propositionem, quia Deus pop teft facere idem corpus finul esse in pluribus loeis adæquatis, loquendo de locis materialiter. (. 26) cipiendo locum pro fuperficie vltima, vt fubtiliter probat Doc.in 4. dist. 10. q. 2. Secundo quòd existen te.a.in b. vt in loco fibi adæquato posset habere aliud, & aliud vbi circum criptinum; non actu exiftente sub alia, & alia superficie hoc est simpliciterimpossibile, quia runc poneretur respectus fine ter. mino ad quem est, vt supra patuit, quia vbi passiuu dicit formaliter respectium ad vitimam superfin ciem continentis, vt actu continentem, & circunfcribentem.

¶Nunt respodeo ad argumenta facta pro fecuda condutione, que talis erat, quòd vornon eft res alia à loco, & à locato distincta, cuius oppositum tenet Doct. vt pater in 4. dift. ro. & in quolib.q. 11. & alibi fape.

Ad primam ergo rationem , quòd fi vbi effet Ad primas resalia, quod tunc esser possibile per potentiam rationen. Dei idem locatu esse in codem loco, in quo prius, & non effe vbi prius, & è contra, effe vbi prius & non in sodem loco.i.in quo prius que non funt intolkgibilia. Refpondeo quod ista litera potest habere multiplicem sensum, primo quòd.a.possit elfe in codem loco:i.in cadé superficie in qua prius, &c non effe vor prius.i.quòd actu fit in vitima fu-perficie, &c quòd non habear vbi quod prius habebar in illa superficie, concedo hoc esse possibile.s. quòd.a.contineatur in aliqua superficie, no tamen circunscriptiue, & quod non habeat vbi circunscriptiuum, vt pater de corpore Christi sub quanti rate panis, & hoc conceditur à Doc.in 4. distin. 10. Secundò quòd.a.contineatur in aliqua fuperficie circunscriptiue, & quod no habeat idem vbi, quod prius habuit. Dico hoa esse impossibile; quia idem respectus semper remanet idem termino, & fundamento eodem modo se habente, sic intelligedo quòd.aponatur comenfurari toti superficiei continentis fic, quòd ipfum.a.correspondeat toti superficiei, & partes determinatæ à partibus determinatis superficiei, & hæc commensuratio est necessariò respectus, non intelligo ergo quòd manen te.a secundum esse absolutum, & superficie secundùm esse absolutum, quòd necessario maneat vbi circunscriptiuum, sed posita commensuratione su pradicta necesse est ipsum vbi manere quamdiu manet talis commensuratio, & sic patet quomodo ista litera potest intelligi, possent etiam dari alij senfur, quos breuitatis causa omitto, & quia non multum faciunt ad propofitum.

Ad fecundam rationem pro fecunda conclu- dam ratiofione cum dicit, si vbi est talis res. s. respectus Deus nem. anihilet

Ad fecum

est ponere respectu stne sermino.



### Secundi

anihilet ipsum vbi quod habet sortes existens in sertem exi- isto loco demonstrato. Dico, quòd sortem existere fore in ali- in aliqua vltima superficie potest dupliciter intelan vltima ligi, videlicet commensuratiue, & diffinitiue tanperficie po tum. primo modo non potest destrui ab aliqua po tef intelligi tentia ipfum vbi, quia est impossibile fortem com daobus mo-mensurari alicui loco, & non dicere respectum ad ipfum locum, cum talis commenfuratio, vel eft for maliter respectus, vel salte necessario includit refpectum.Secundo modo concedo, quòd poteft ani hilare tale vbi circunfcriptuum, licet tunc fit diffi cultas vt est in loco diffinitiue, an necessario dicat respectum, & teneo simpliciter, quod aliquid non potest esse in loco diffinitiue sic, quòd sit perfecte præsens illi loco, quin dicatur respectum præsentialitatis ad locum. Sed de hoc in 4. distin. 10. & in quolib.q.1 1. Et cum infert, o anihilato vbi circun-fcriptiuo in forte, pono quod Deus nullam aliam mutationem faciat in forte, aut in alia re, quod eft bene possibile suz potentiz. Admitto casum, & cum vltra quærit, an sortes sit in illo loco, in quo prius erat.f.in vltima superficie cotinentis, vel no potest dari vtrunque, cum dicit, quòd secundum dari non potest, quia tunc sortes esset in loco secundum aliam mutationem ab illa, qua mutatus fuit fecundum vbi deperdendo ipfum, quod eft contra pofitum, negatur quod mutetur aliqua mu tatione positiua, videlicet acquirendo aliquod pofitiuum, aut aliqua mutatione deperditiua, deperdendo aliquod positiuum, quod prius habuit. Et cum probat, quia fortes prius fuit in loco, & nunc non est in loco, ergo mutatur, negatur consequentia, si in antecedente intelligit sortem esse in loco nihil aliud esse, nisi in aliqua superficie contineri, & non dicere aliquid formaliter in ipfo forte, quia vt sic sorte nec formaliter aliquid acquirit, nec deperdit, & si fortem esse in loco hoc modo, & post non esse diceret mutationem multa inconuenientia cotingerent, quia dicerem etiam Deum fic mutari, quia nunc non est præsens tempori crastino, & cras erit præsens, & similiter heri suit præsens tempori hesterno, & nunc no est præsens, cu vnum extremum præsentialitatis non sit, & tamen non mutatur de hoc vide Doc. in primo.dist.39.contra opin. Tho. Et hoc eft, quia per aliam, & aliam prefentiam non acquirit aliquid in se formaliter, nec fimiliter amittit aliquid, quod erat in.a.formaliter per carentiam præsentiæ. Et multa inconuenientia adduci possent, quæ breuitatis causa pertranfeo. Si verò fortem esse in loco diceret formaliter aliquid positiuum in sorte, concedo quòd túc mutaretur, si defineret esse in loco, & tunc casus primus effet impossibilis, videlicet quòd anihilato vbi in forte, si fortes esset in loco, & ipsum esse in loco dicit aliquid positiuum formaliter in sorte, possit Deus facere sortem formaliter non esse in loco sine mutatione, quia in illo instanti, quo defineret esse in loco amitteret illum respectum, quem prius habebat. Et cum vltra dicit in calce huius rationis, quòd anihilato vbi in forte, aut esset in loco præexistenti, &c. Dico quod non esfet ibi circunschiptiue, quia Deus de potentia sua potest destruere ipsum vbi circunscriptiuum, manentibus corpore, & vltima superficie continentis, vt patet à Doc.in 4. distin. 10. Sed tunc non sequitur, quòd fit in loco, de quo iste intendit.f.in lo co circunscriptiue.

Adtertiam rationem.

Ad tertiam rationem cum dicit, fi vbi est res aliqua distincta à locato aut est absoluta, aut respectiua. Dico quòd est respectus. Et cum probat, quod non per diuisionem, quia aut est respectus locati ad locum, aut loci ad locatum, aut vtriufq; J.

Secundæ

### uarta.

Ö٢

& locati ad locatum, & loci ad locatum. Concedo omnes partes huius divisionis, & cum probat; quòd vbi non dicat respectum loci ad locatum, quia tunc locus, puta vltima superficies continen-tis haberet vbi, & posset conuenienter quæri, vbi est iste locus. Et vltra etiam loci esset locus, quod non concederent. Dico quòd nullum sequitur inconueniens, quia aliud eft loqui de vbi actiuo, & de vbi passion, siuè de circunscriptione actiua, & passiua. Nam secundum vbi passium tantum aliquid dicitur locari, siuè esse in loco, & nullo modo aliquid dicitur esse in loco secundum vbi actiuum, & sic non potest conuenienter quæri de vltima superficie continentis respectu vbi actiui, vbi fit tanquam in loco, cum fecundum illud nullo modo dicatur esse in loco, nec fimiliter sequitur, quòd locus fit in loco, quia fi vbi actiuum effet in vltima superficie, aut in loco circunscriptiuè, tunc circunscriberetur ab vltima superficie, quod est impossibile, & similiter illud vbi habe-ret aliud vbi, secundum quod primum vbi esset in loco, & fic effet processus in infinitum, nec illud inconueniens, quod dicit, quod tunc locus effet in An locus fie loco sequitur apud Scotistas, quia locum esse in lo in loco. co tantum ex hoc sequeretur, si locus posset moue ri localiter, siuè ipsum vbi, & hoc est quod dicit Doct.distin.præsenti.q.6.vbi sic dicit, dico igitur, quòd locus habet immobilitatem oppositani motui locali omninò, & incorruptibilitatem secundùm æquiualentiam per comparationem ad motum localem, primum patet, quia si est aliquomodo mobile localiter, quantum cunque accipiatur, per accidens etiam posset dici esse in loco per ac-dens, & ei assignari alius, & alius locus, hæc ille. Et cum probat, quòd locatum non dicat respectum ad locum, quia respectus loci ad locatum est de genere relationis, igitur & respectus locati ad locum. Dico quòd vterque respectus est de genere vbi quod vbi distinguitur in vbi passium, & actiuum. Nam isti respectus sunt respectus extrinsecus aduenientes, vt patet à Doct. in quarto. diftin.10

Ad quartam rationem, que fundatur in illa Ad quartă interrogatione de loco &c. Dico breuiter, quod rationem. cum communiter quæritur in quo loco fit Franciscus, communiter respondetur de loco materiali, vel communi, vel proprio, cum dicunt, quod eft in ecclesia, vel in domo, vel in alio loco, quia ipfi intelligunt, quòd in tali loco continetur, fi tamen vltra quæreretur fi Franciscus est in tali superficie contentus, ita quod sit ibi commensuratiue, dicit ne respectum ipsius contenti ad ipsum continens, & è contra, periti viri dicerent quod fic, quia videretur eis impossibile aliquod contentum sic persecte esse præsens continenti, quod totum correspondet toti, & pars parti, quin di-cat relationem talis præsentialitatis, quæ dicitur circunscriptio passiua. Et quòd non valet ista consequentia ad interrogationem factam de loco, refpondetur quòd eft in tali, vel tali loco, ergo vbi non dicit aliquem respectum alium à locato, quia vt dixi) communiter fit interrogatio de lodo materiali, ficut etiam hæc consequentia non valet, fi quæratur Franciscus est fimilis Ioanni, per quid ergo est fimilis, siue secundum quid est similis, communiter respondetur, quod secnndùm albedinem, ergo fimilitudo, vel aliud dicit nisi album, & album non sequitur cum dicat relationem fundatam in vtroque albo, fit ergo quæstio communiter de sundamentis similitudinis, & per tale fundamentum communiter respondetur, fic dico in proposito.

Fran.Lych.in sec.sent.Scoti. I ¶Ad

citer.

Qйо locus

habent lo-

CALNIN.

#### Ad illam cofirmationem, cum dicit si quis interrogat de sorte, vbi est, & respondeatur est in ecclesia, vel in scolis conuenienter responderetur, si igitur in ecclefia, & in scolis non funt termini pertinentes ad prædicamentum vbi, aliqui non conue nienter responderent, igitur eiusdem est interroga tuum hoc aduerbium vbi, quod ista fignificant, fignificant autem loca ipía extriníeca, & non aliidem verificabitur de vbi. vbi potest quam rem formaliter loco inhæretem. Dico quod accipi dupli vbi potest accipi dupliciter vno modo pro fignificato, alio modo pro denominato, fiuè pro materiali, primo modo tam vbi actiuum, quam vbi paffiuum fignificat formaliter respectum, secundo mo do vbi actiuum accipitur pro ipío continente, & sic communiter sit interrogatio de continente, sieut etiam dicimus, quòd talis locus est conueniés locato. (.locus materialiter fumptus, vt includit

qualitates couenientes corpori naturali locato, ficutetiam dicimus ille locus sanus est, non accipitur pro respectu locantis ad locatum, sed pro ipso continente includente qualitates facientes pro fanitate

Ad auctoritate Com. 5.metaph. vbi dicit iste, quod Commenta. vult quod locus accipiatur tantum pro ipfa vltima superficie cotinentis, & vt sic talis locus est prædicamentum, vbi. Dico quòd au ctoritas commentatoris in 5.metaphy.com.28.eft ad oppolitum, vult enim ibi, quòd respectus continentis localiter ad contentum fit prædicamenrum vbi. dicit enim fic, & itte fermo ita cecidit in libro, fed exemplum non conuenit exemplificato, vbi loquitur de habitit, dicere enim quod contentum habet continens, est ficut animal habere cuté, & arborem habere cortices, & hoc eft prædicamétum habitus, cyphum autem habere aquam, & ciuitatem habere homines est è conuerso. s. quia continens habet contentum, & secundum hunc modum dicitur quòd locus habet locatum, & hoc est in prædicamento vbi, & vniuersaliter respectus in hoc prædicamento eft conuersus illi, qui eft in prædicamento habitus. & parum infra eft enim re spectus comparationis inter continens, & contentum, si igitur suerit comparatio continentis ad cotentum erit prædicamentum habitus, fed è couerfo de vbi, hec ille, & in calce illius commenti fic di cit, numerus respectuum, qui demostratur per habere ficut fecundum numerum respectuum, qui demonstraur per hanc dictionem.in.fed hic hæc præpositio.in.dignius dicitur de respectu contentiad continens, & recepti ad recipiendum, & hoc verbum habere dignius dicitur de respectu conti+ nentis ad contentuin, & pollidentis ad pollessum. Ex quibus expresse apparet, quod ex quo ip-

fe habitus, qui est prædicamentum vbi, dicit tantum respectium habentis ad rem habitam, fimiliter, voi dicit respectum continentis ad cotentum, non enim res habens, nec res habita dicuntur habitus, qui est prædicamentum, nec similiter superficies vitima continens, & res contenta dicuntur esse de prædicamento vbi, sed vbi, quod est prædicamentum crit tantum respectus continentis ad cotentum, & è contra. Ex hijs etiam apparet quid dicendum sit ad auctoritatem Commentatoris.4. phyfi. com.34. & fimiliter ad auctoritatem Boetij de tri.& sui commentatoris.

¶Vltimo loco respondendum est, quomodo ille responsiones facte contra tres rationes, quas facit contra seipsum non euacuent illas rationes. Cum dicit ad primam, quòd ficarguendo locus est species quantitatis, vbi est locus, ergo vbi est species quantitatis, quòd est fallacia æquinocationis ex va ria suppositione medij. Dico of si iste vult, quod

#### vbi nullum respectum dicat nec re, nec ratione additum loco, fiuè superficiei, quòd in tali argumento non comittitur aliqua fallacia, patet quia quan-do aliqua duo fic fe habent, quòd funt penitus idé, quod verificatur de vno, verificatur de reliquo, cũ ergo vbi, & locus fint penitus idem per te, ergo fi de loco verificatur, quòd fi species quantitatis hoc

Juxítio

¶Præterea quandocuq; medium habet tantum vnum fignificatum non contingit fallacia æquiuo cationis, fed vbi, & locus fignificant penitus idem ex parte rei, quia locus fignificat vltimam superficiem corporis cotinentis, & vbi fignificat eadem, cum nullo modo per te dicat aliam rem, nec abíolutam, nec respectiuam.

Et cum dicit secundo solnendo hanc primam rationem, pesto, plocus sit quantitas, non tamen locus est species quantitatis, sed passio quantitatis. Et probat per Com. 5. metaph.c. de quanto, vbi di- paffio quancit, quòd philosophus in prædicamentis enume- titatis. rando illas species locutus est secundum famositatem tantum &c. Dico quòd hæc responsio minimè valet, quia fiuè locus fit species quantitatis, siuè non, nibil refert ad propolitum, quia ego quaro, an locus pertineat ad prædicamentum quantitatis, ita o pracise fit in tali predicamento aut no, fi fic. Cum vbi fit penitus idem quod locus.Sequi tur q vbi non erit prædicamentum distinctum à prædicamento quantitatis, & tunc motus erit tantum ad tria prædicamenta f.ad fubstantiam, qualitatem, & quantitatem, quod est contra philoso- Quinto mephum quinco metaph. qui ponit motum ad qua- taphysi.con-tuor pradicamenta.l.ad tria supradicta, & ad vbi. tex. 18. Si verò locus non est de prædicamento quantitatis, & alud non poteft aflignari, nifi prædicamentum, vbi, tunc, quæro aut dicit rem absolutam, aut respectiuam, si absolutam nulla alia erit, nisi super ficies continentis, que per le est in prædicamento quantitatis, si respectivam, tunc habetur proposi-tum. s. o locus sit respectus alius ab virima supersicie continentis fundatus in ea, & terminatus ad lo catum, Et cum dicit iste, q quamuis eadem res sit locus, & quantitas, seu superficies, non tamen lecundum candem rationem dicitur superficies, & locus, sed inquantum est divisibilis secundu duas dimensiones, dicitur superficies inquantum verò eft id, in quo aliud eft tali modo elfendi.in.dicitur locus. Sed hæc responsio videtur tantum fuga. Tu quia in re, superficies, ve includie duas dimensiones.f.longimdinem, & latitudinem, & vt continet locatum est simpliciter cadem res, & nullo modo dinersificata. Tum, quia, vt continet locatum, aut præcise est superficies includens duas dimensiones, aut dicit aliquid aliud. Si primo, ergo locus nullo modo differt à superficie. Si secundo quæro de illo alio, aut dicit respectum superficiei continentis ad contentum, aut absolutum, quodcunq; derur erit contra te, si dicit respectum, aut ille refpectus eft ex natura rei, & habetur propositum, g locus vitra fuperficiem dicat rem respectiuam alia à superficie, aut est respectus rationis tatum, & hoc eft faltum. Tum quia locus no effet in aliquo predicamento cum prædicamenta fint præter opus intellectus. Tum, quia nullo intellectu comparante nullus locus effet, que omnia funt abfurda. Dicere ergo locum diffingui à superficie, & ex parte rei non elle aliud ab ipla, nec ex parte rationis videtur implicatio in adiecto.

Ad secundam responsionem, qua nititur solue re auctoritatem Auctoris fex principiorum dicen tis, quòd vbi est circunscriptio corporis à locis circunscriptione procedens, &c. Dico g extorquet, & aucto-

Locus eff

### Secundi

prio.

& auctoritatem, & intentionem Auctoris, cum dicit ipfum vbi non diftingui, ab vltima fuperficie cotinentis, & cum probat per fimile, ficut circum-Cap. s. de scriptio loci, à qua dicit circumscriptionem corvbi. poris procedere, non intelligitur aliqua res à loco Duplex est distincta, qua circumscribatur locus. Dico, quòd circumscrip eirenmferi- hoc vel eft, quia Auctor fex principiorum ponit duplicem circumscriptionem, scilicet actiuan & passiuam, nam in eodem instanti, quo ponitur acti-ua ponitur, & passiua & econtra. Et non dicit-, quòd ipfe locus, fiue circumfcriptio actiua, à qua procedit circumscriptio passiua aliquomodo circumfcribatur. Dico etiam, o quando Auctor 6. princip. dicit, o vbi est circumfcriptio corporis à loci circumfcriptione procedens, idest o ipfum vbi respectus procedit à circumscriptione loci naturalis, vt à termino ad quem, quia vltima superficie continentis ambiente locatum statim in ipso locato oritur circumscriptio passiua, quæ est respectus fundatus in locato, & terminatus ad vltimam superficiem ambientem, & fimiliter in eodem instanti oritur circumscriptio activa, que est respectus fundatus in superficie ambiente, & terminatus ad vltimam superficiem corporis locati, & sic patet quomodo secudum Boet.non fit simpliciter idem circum (cribi formaliter, & elle in aliquo loco, acci-

piendo locum pro vltima superficie Ad vltimam responsionem datam ad auctoriritatem auctoris 6. princi. dicentis, non autem in. eodem eft locus, & vbi, fed locus quidem eft in eo, quod capit, vbi verò in eo, quod circumfcribitur, & complectitur, non videtur iste soluere istam auctoritatem, cum dicit 9 cum auctor accipit esse in, non accipit pro inhæretia, sed per prædicationem, & actum exercitum pro fignato, & eft fenfus q non. de eodem dicitur, feù prædicatur locus, & vbi, hæc enim responsio ex supradictis patet non esse ad intentionem auctoris, cum accipiat ibi effe.in. preter omne opus intellectus, & vt dicit vera inhæretiam.

#### Quastio septima.

Ftrum vnus Angelus possit esse simul in pluribus locis.

Seraphicus Bonau.2. sent. dift. 2.q. 2. art. 2. Scotus 2. sent. dift.2. q.1. D.Thomas prima parte summa q.52.art.2. Franciscus de Mayronis 2. sent. dist. 1. q.8. Ioannes Bacconitanus 2. sent. dist. 3. q.2.



EPTIMO quærit Doc. Vtrum vnus angelus positi fimul effe in pluribus locis diffinitiue. Titulus questionis

poteft habere multiplicem fenfum. Primò, an angelus poffit effe in pluri-bus locis adæquatis, puta, q locus adæquatus ange-li fit fpacium vnius miliaris. An fimul poffit effe in duobus, & Doct. determinabit of non, loquendo de potestate ipsius angeli. Secundo, an possit esse in duobus locis non adzquatis, puta quòd posit este in extremis spacij vnius miliaris, ita q non in medio, quæ extrema dicuntur loca discontinua, & Doct.videtur suftinere partem negatiuam, & affirmatiuam, videlicet quod possit esse simul in talibus locis potestate propria, & non possit esse simul. Videtur enim gotraq; fit probabilis. Et Doct arguit\* pro prima parte ibi.

¶Contra poteft esse in aliquo loco toto, puta pe-dali per hanc rationem Doct.videtur probare 9 fimul poffit effe in locis extremis aliculus spacij pe-

\

Septima. dalis abíque hoc, git in medio, & patet, gli eft in illis extremis, g no oporteat este in medio, quia ex quo angelus non est in illa quantitate pedali, ficut forma in fubiecto, quæ non posset simul este in extremis illius quatitatis, quin fimul informet media inter illa extrema, nec est ibi sicut locatum in loco? circumscriptiue, quia tale locatum non potest esse in extremis alicuius quatitatis, quin fimul lit in medio, cum ergo angelus sit simpliciter indivisibilis, & habeat puta quantitatem pedalem pro loco fibi adæquato, ita o nó in maiori. Sequitur, o ficut potest este in vno extremo, ita possit simul este in alio extremo illius quantitatis ablque hoc, g sit in medio, cum non sit ibi, sicut forma informans, nec circumscriptiue, & fic fimul poteft esfe in duobus locis discontinuis. Et hæc ratio Doct.valer, tenendo, quòd angelus possit esse in maiori, & in minori loco infra locu fibi adæquatum, vt patuit in quæft. immediate præcedenti. Secunda pars oppofita pri-

mæ aliter non probatur à Doctore. IN ifta quæft. hic Doct.tres conclusiones dicit. Prima eft Damasceni. cap. 16. & 33. dicetis, gange- Quomo do lus de facto no est simul in duobus locis, quia cum Ange'as de est in cœlo, non est in terra, nec è conuerso. Secuda facto no posest de possibilitate angeli naturali, & dicit, quòd est sit est in plus probabile, vnum angelum non posse simul esse po-ribus locis. tentia sua naturali in duobus locis, quoru værque fit fibi adzquatus em vltimum potentiz fuz, puta fi em vltimum potetiæ fuæ posset esse in loco vnius miliaris non posset virtute propria esfe in duobus locis talibus, quia tunc iste locus non videretur fibi adæquatus em virtutem fuam naturalem. Er addit, an in duobus locis discontinuis possit esse, quorum nec vnus, nec alius est sibi adæquatus dubium est,

nec videtur ratio necessaria pro, nec contra. SAduerte, o loca cótinua funt illa, quorú vltima Quană fint funt vnum, vr patet 5. phyl. o tunc contingit, quado loca contiinter illa tm cadit aliquod indiuisibile cotinuas il- """ la, q eft finis vnius, & principium alterius, & fic par- 5. phif. con-tes extremæ alicuius continui, puta pedalis non di- tex. 39. cuntur adinuicem cótinuæ, quia nullus púctus immediate cadit inter illas continuans, puta qui fit finis primæ partis extremç, & principiù alterius partis extremæ. Si ergo vnus angelus effet in illis partibus extremis, túc effet in duobus locis discotinuis, sed difficultas est. An simul possit este in duobus lo cis cotinuis, puta in duabus partibus alicuius quatitatis adinuice cotinuis. Doc. aliter non determinat.

STertia conclusio est, quòd loquendo de dinina potentia. Angelus fimul potest este in duobus locis siuè adæquatis, siuè nó adæquatis, cum nulla appareat contradictio. Et de hac materia prolixius tractatur à Doct.in quarto, dist. 10.q.2.

NVNC foluenda funt argumenta principalia,: quibus Doct. videtur probare este simpliciter impossibile per quamcunque potentiam angelum si-mul posse essent pluribus locis, Et arguit. Primo fic, quia tunc angelus differret à se, sicut locus di- Possibile est flat à loco, consequentia probatur, ex opposito co- Deo facere fequentis, quia illa, que funt fimul alicui tertio, idem corpus circxm(crifunt fimul inter se.

Refponder Doctor ibi ad primum, dico, gnon 'frind, ér lofequitur, ficut nec è couerfo, quando illud tertium, uerfis locis, ad quod comparantur extrema, est illimitatum secundum illud, fecundum quod extrema cóparan-. tur ad ipfum, vt patet de anima in manu dextra, &, finistra, quæ anima non distat à se, & tamen manus diftat à manu, & hoc est ratione illimitationis ipfius animæ, fecundum quam eft fimul tota in toto, & in qualibet parte, fed fi effet fic limitata, q tantu informaret vnam partem, puta manum dextra sic simul non posset informare finistra, quin distaret à seip la. Fran.Lych.in sec.Sent.Scoti.

Digitized by Google

66

In proposito autem existens in pluribus locis simul per quamcunque potentiam est aliqualiter illimitatum.ideo no fequitur, q fi fimul eft in duobus locisabinuicem distatibus, o dister à seip so, sicut nec valet, galiqua duo, fint fimul inter fe, fi fint fimul alicui tertio illimitato.patet,quia existens Brixiç,& existens Romæ, sunt simul cum Deo, ergo sunt simulinter se non sequitur, quia comparantur terrio illimitato fecundum immensitatem, fed fi effent fimul Francisco existenti tantum in illo loço propter fui limitationem effent fimul inter fe

'Onomodo Angelus sit limitatus.

s.pbyf.con-

tex.68.

Secundo. Arguit Doct. fic, angelus est natura omnino limitata, ergo erit limitatus secundu quod libet, quod poteft fibi ineffe, & ita fecundum locum erit limitatus, & per consequens non poterit fimul effe in pluribus locis.

Respondet Doct. concedendo, g sit limitatus quo ad naturam sua, & naturales proprietates. Sed er hoc non sequitur ipsum esse limitatum quo ad passionem accidentalem, siuè quo ad respectum, qualem dicit vbi, & fic vt non repugnat eidem albo limitato in le fimul posse habere plures fimilitudines,fic non videtur repugnare naturæ angeli in feli mitatæ, fimul posse habere plura vbi, sluè adæquata fiuè non adæquata

Tertiò arguit Doct. Ibi, præterea duo vbi funtformaliter contraria, quia inter ea potest esse distan tia localis, & per consequens motus localis, & motus est inter duo cotraria, vel à contrario in mediu, vt patet quinto physi.r.c. 52. Si ergo angelus simul posset esse in pluribus locis, tunc duo contraria esfent in eodem

Respondet Doct.ibi.Ad tertium quære, & additur responsio hic in littera, o non est inconuenies Quomodo contraria relativa inesse eidem, vt patet de relatiocëtraria in- nibus mouentis, & moti in eodem, vt patet à Doct. fint eidem. primo.dift.fecunda.parte 2.q.3. dift.5. quæftione 2. & in 2.dift.25.& in quarto.dift.10.q.fecunda.Ad ar gumenta principalia

> Quamuishoc fit fatis bene dictum. Dico tamen ad argumentum, cum dicitur, q motus està cotrario incontrarium.i. 9 terminus à quo contrariatur termino ad quem, g Arift. loquitur de contrarietate large sumpta, que est à privatione termini à quo ad terminum ad quem, sicut etil ipse Arist. dicit pri mo phi.9 forma, & prinatio funt contraria, accipit ibi cotraria large. Dico ergo, o quado aliquid mo-uetur à non.a.ad.a.non poteft fimul effe fub non.a. & fub.a.& fic quando aliquid mouetur à non tall lo co ad talem locum no potest simul este in tali loco, & fub privatione eiusdem. Si aute intelligat, 9 motus semper sit inter terminos contrarios positiue patet esse falsum, vt patet de calido, Se quatuor, qd mouetur ad calidum, vt octo, nam calidum, vt qua tuor est terminus à quo positiuus, & calidu, vt octo est terminus ad quem positiuus, & isti sunt termini fundamentales, & possint simul esse. Sic dico in proposito, g cum.a.mouetur à loco.b.ad locum.c. termini fundamentales funt. b. & c. & isti termini funt compositibiles, quia.a.potest esse fimul sub.b.& c.termini tamé formales sunt incompossibiles qui funt priuatio, & habit<sup>o</sup>, eft.n. impossibile, qa. simul fit fub negatione. c. & fub ipfo.c. Et quod dicit fupra gomnia distincta vbi differunt specie hoc non est verum simpliciter, quia plura vbi possunt tantu differte numero, vt fupra patuit.q.6.de vbi fibi ad-inuicem fuccedentibus, bene verum eft, gilla vbi, inter quæ eft motus localis differunt specie propter spacium interceptum, vt exposui supra in illa. 9.6. Polito etiam & differrent specie, non sequitur & di stincta specie sint semper contraria, vt patet de albe dine & rubedine . Si dicatur, o fi angelus fimul po

teft esse in duobus locis, ergo simul potest esse surfum, & deorfum, quæ videntur contraria. Dico con formiter ad ea, que dicit Doct in 4. dift. 10. q. 2. re- fit effe in dispondendo ad principalia argumenta.

Juxítio

Quarto arguit Doct.ibi. Item fi fic, tunc poffer fimul quiescere, & moueri, quia quiescere secundá vnum vbi,& moueri secudum aliud, sed quiescere, & moueri inferunt quiescere, & non quiescere, mo ueri & non moueri, que sunt incompassibilia in. codem.

SRespondet Doct. Ibi, ad quartum dico, Inista littera plura dicit, g ficut moueri est aliter fe haberonunc, quàm prius i q mutari proprie est nuc in-diuisibiliter aliter se habere nunc, quàm prius se ha buerit diuifibiliter, quia prius erat sub esse diuisi. bili fucceffiuo,& nunc fub effe indivifibili, vt expofitum eft fupra.q.4.prafentis.dift.ibi. Et tunc ad fecundam inftătiam, qua est de generabilibº, & corruptibilibus &c. Sequif in littera, ita quiescere est nunc se habere, sicut prius, nunc quiescens per horam, ita fe habet nunc.f.in vltimo instanti illius ho. ræ, ficut prius fo habuit per totam horam, vt infrapatebit.q.9. præsentis.dist.sequitur. Non est autem inconueniens respectu huius vbi aliquid se habere nunc vt prius, vt cum quiescit in illo vbi per hora, & in vitimo instanti illius hore, ita schabet sicut prius per totam horam, nec similiter est inconue. nies respectu alterius vbi aliter fe habere nuc quam prius, quia in aliquo vltimo instanti est in aliquo vbi, in quo prius non fuir, quando mouebatur localiter in terminum motus, aliter fe habet nűc, quis indiuisibiliter quam prius se habuerit, quia prius se habuit divisibiliter, & fucceffiue dum effet sub moru locali, & ita non est inconveniens in aliquo loco quiescere, & in alio moueri. Sequitur. Et ex hoc concedo absolute, gquiestitsimul, & mouetur, quia prædicata affirmativa fimpliciter fumpta, puta moueri, & quielbere sequentur ex se ipsis fumptis cum determinatione non diminuente, nam bene sequitur Franciscus mouetur in isto loco, ergo fimpliciter mouetur, se quiestit in alto loco, ergo fimpliciter quiescit. Arguitur. n.a parte in modo ad sum totum, non autem sequeretur si argueretur cum determinatione diminuente, non.n.Tequitur Franciscus mouetur secundum imaginationem tátum, ergo simpliciter mouetur. Sequitur ibi. Et çũ infertur igitur quiescit & non quiescit, ibi est igno-rantia elenchi & fallacia seçundum quid ad simpliciter, nam verus elenchus est contradictio ad ide, fecundum idem, fimiliter, & in eodem tempore, vt patet in elenchis, de vbi fit contradictio non habés omnes istas coditiones, dicitur ignorantia elenchi, quia est ignorantia vere commudictionis, in propo-Ato autem cum dicitur, erga quiefcit, & non quiefeit deficit fibi ifta conditio, que eft ad idem, fiue respectu eiusdem, cum enim dico Franciscus in loco.a, quiescit, & in loco: b.non quiescit, quiescere, & non quiescere verificantur de Francisco respectu diuerforum vbi, si verò diceretur Franciscus cospectu.a.vbi quicscir, & respectu ciusdem.a.vbi non quiescit, tunc esset contradictio, & non est ignorantia elenchi. Dicit etiam 9 eff fallacia fecudum quid ad fimpliciter, quia non sequitur. Franciscus nonquiescit respectu.a.vbi, ergo simpliciter non quiescit, sicut nec etiam sequitur Franciscus non est albus fecundum dentes, ergo non est simpliciter albus, argumento.n.à parte in modo non diminuentead totum in modo affirmatiue valer, fed non valet negatiue, vnde bene sequitur Francis. currit velociter, ergo fimpliciter currit, non tamen fequitur negatiue Francisc.non currit velociter, ergo noneurrit simpliciter. Sic in proposito &c. Ibs parums infra.

Quid freve The electrus.

Quemode Angelus poj merfis locis.

Secundæ

infra. Ita quòd in omnibus talibus, in quib us cótrahuntur prædicata, inferunt affirmativas, in quibus eadem prædicata simpliciter includunt, sed non inferunt negatuas, in quibus prædicata inferuntur simpliciter subjectis non conuentre propier causas detas, sic exemplificatur, quando prædicata sunt contracta, vt cum dico, Franciscus currit velociter, currere enim contrahitur per ly velociter, tale prædicatum infert aliam propofisionem affirmatiuam, in qua idem prædicatum fimpliciter includitur, quia bene fequitur, Fracifcus currit velociter, ergo Franciscus absolute currit, & sic cum dicoa est duplum ad b.ergo est duplum absolute, sed non infertur negatiue a. non est duplum ad b. ergo non est duplum absolute, sed committitur fal lacia secundum quid ad simpliciter.

¶Vltimo arguit Doct. 1bí, præterea, aut posser moueri fimul ad illa duo vbi,& hoc non,quia duo motus eiusdem speciei non possunt inesse eidem. 3. phyf.tex.commen.1 j.neque multo magis duo moius contrarij, quales essent, si simul moueretur ad duo vbi, puta ad vbi furfum, & vbi deorfum, aut posset moueri ab vno vbi ad aliud, non amittendo primum vbi, & hoc non, quia termini motus funt incompossibiles, scilicet terminus à quo, & terminus ad quem, vt patet quinto physicorum.tex.comen.26. ergo &c.

Respondet Doctor ibi,ad vltimum dico, quòd vtroquemodo est possibile. Et cum improbatur primus modus, dicit, quòd non eft incomposibilitas motuum, nisi propter incomposibilitate formarum, secundum quas sunt motus, cu ergo duo vbi non fint in composfibiles in codem in este quieto, vt fupra patuit, & specialiter in quarto, dift.10. quæst.2. sequitur, quòd nec vt liabent esse in motu Quemodo erunt incomposibilia. Eit autem dictum philofrinsellige- fophiverum de motibus fecundum formas incom ditti possibiles, quales sunt formæ absolutæ, sed no eiusdem speciei, & de hoc alias. Et cum improbatur fecundus modus, dicit Doctor, quod motus generationis eft diftinctus à motu corruptionis, quiatermini corum distinguntur, nam terminus à quo formalis respectu generationis est non esse formæ, & terminus ad quem formalis est ipsa forma acqui fita, respectu verò corruptionis terminus à quo est forma, & terminus ad quem est non esse ipsius formæ, & dicit, quod generatio, & corruptio frequen ter concurrunt, quia ad generationem vnius fequitur corruptio alterius, & econtra, non tamen eft fimpliciter necessarium, quòd concomitantur, vt Supra patuit in ifto secundo, diftinct. 1. quaft. 3. in responsione adtertium argumentum principale. Et cum dicit, quod tunc funt quattuor termini fupra, quando generatio, & corruptio concurrunt, duo scilicet à quibus vna priuatio, & vna forma, quia terminus à quo corruptionis est vna forma, & terminus à quo generationis est vna priuatio, & duo termini ad quos, scilicet vna priuatio, & vna forma, quia terminus ad quem corruptionts est pri uatio formæ,& terminus ad quem generationis eft forma, Sequitur ibi. Ita in motibus est recessus à termino à quo, & accessus ad terminu ad que, &c. Dicit Doctor in ista littera, quod quamuis communiter in motu locali sint duo motus, & per confequens quattuor termini, vt patet, quando cor-pus a. mouetur à loco b. in locum c. recedédo a. b. Quomodo funt ibi duo motus, scilicet à b.in non b & à non c.

dum

Arif.

in mots lo- ad c. & fic quattuor termini, fi tamen a. postet moeali fini due ueri ad locum c. non deperdendo priorem locum, puta b. tunc tantum ibi effet vnus motus, scilicet à m 05 HS. non c. ad c. & duo tautum termini, fcilicet priuauo loci c. & ipfum c. Et cum dicitur termini mo-

### ctaua.

tus sunt incopositibiles, verum est de proximis terminis eiusdem motus, puta de privatione, & habitu, qui funt termini formales, sed non est verum de terminis, qui possunt esse quorum cunque motui differentium, sicut est de duobusvbi, quæ sunt respectu motunm differentium, vt cum quis mouetur ad vbi furfum ad vbi deorfum, vel econtra, vel ad vbi dextro ad vbi finistrum, vt expositum eft fupra quæst.6. præsentis distinctionis,&c.

#### Quastio Octaua.

Vtrum duo Angeli possint simul esse in eodem loco.

Seraphicus Bonauent.2. sent. dist. 2.q.4.artic.2. Scotus 2. senten.dist.2.quest.8. D.Thomas prima parte summe.q.52.artic.3. Franciscus de Mayronis 2. sent.dist.1.q.7.

> CTAVO quæro. Vtrum duo loco, er fi no angeli possint simul esse in eodem lo- operaretur co. Hæc quæstio est satis facilis, & in loco, non

plura dicit Doctor. Primo, quod in ista quæftione non Sed nota , q est veritas ita certa, & clara de facto, ficut est in prz. fi D Thom. cedenti quaftione, patet, quia in præcedenti qua- loqueretur Rione certum est de facto, eundem angelum fimul quantumad non esse in pluribus locis, vt ibi patuit, sed in istaq. innotesen-no est ita certum de facto, quod plures angeli sint diceret. in codem loco, vel ne: videtur enim de facto plu-fi exepli gra res angelos fuisfein codem loco, & patet auctori-tia vnus An tate Ricar.4. de Trin. vbi arguit dæmones non ha- gelus effet bere corpora per hoc, quòd legio fuit in corpore bic, ego igno vnius obleffi, vt patet Lucæ 8. & Marci 5. No enum rarem, fi an potuisset legio fuisse in aliquo, si illi angeli malsha- tem operabuiffent corpora. Ideo videtur arguere, quòd fi reinr bic g habuissent corpora, fuissent corum corpora fimul operationem in eodem loco; igitur modo quando non haben ego cognosco corpora videtur, quod fimul fuerunt in eode loco. rem, fie co-

Secundo probat hoc idem ibi. Si etiam vnus gnoscimus angelus mouens cœlum sit in meridie, & bonus angelus missus de cœlo ad terram debeat transire per sed si Tho-illum locum.non videtur necessiras, quèd no trans illum locum, non videtur neceffitas, quòd nó tran- mas dicit, feat quali per lineam rectam, vel qualius cedat fibi, eft ratio for fi ergo transeat per lineam rectam, & per eundem. malis, fimlocum in quo est alius angelus, erit fimul cum alio pliciter maangelo in codem loco.

Si etiam omnes angeli fuissent creati ante crea- ietanus prituram corporalem, sicut videtur verum secundum ma par. sum Dama. c. 17. non videtur facile assignare, quomodo me.g. 5 artunc non fuiffent fimul, ergo & modo videur, g de declarat aliquando sint simul in eodem loco.

Ibi, quicquid autem sit de facto. Dicit Doctor opi. D. Tho. hic, quod & fi forte fit dubiu plures angelos fimul a fier aus este de facto in codem loco, vel posse este finul de tuor mo die, potentia corum naturali, de potentia tamen Dei uno modo certum est plures angelos simul posse esse in co- fecundum. dem loco.

NVNC foluenda funt arguméta principalia, do modo fequæ probant effe fimpliciter impossibile plures an- cundum for gelos posse este simul in eodem loco per quamcun- mam, tertio que potentiam. Et arguitur fic primo, & est argu- fecundă con mentum fancti Tho.prima parte fum.q.52.artic.3. tastum main folutione principali, & arguit fic, due caufe tota- thematicit, les non possible respectu eius dem effectus, patet quarto secti ilta, quia tunc idem effectus possible fimul este dum conta-este, vt deducit Dockin primo, dist.2.par.1. q.vt.& lem, sectido althi de apresident in primo loco di toriti cum sectido alibi.fed angelus existens in vno loco est totalis cau- mode dicifa respectu operationis in tali loco, propter quam mui, g ami-Fran.Lych.in sec.Sent.Scoti. I 3 dici-

Opi. D The. eft, q Angelus eft in loco,quin ope= raretur in esset in loco.

lè dicit Ca-

fitum, fecun

ma eft in lodicitur effe ibi, puta mouendo aliquod corpus, túc ro per acciangelus dicitur effe ibi per talem motum fecúdum dens, quia opinionem fancti Thomæ, prima parte fummæ, eft forma quæftione 52. articulo primo. ergo fi alius angelus corporis, Pfimul effet in eodem loco, tunc effet caufa totalis eft in loco primo modo. fic punctus eft in loco fetem in corpus, circa quod operatur, vt fupra patet cundū fitū, à Thoma. Nec videtur habere aliam operationem & rersio, cua fando ibi aliquam formam.

SRefponder Doct.primo negando suppositum do patet.vide in primo, videlicet, quòd angelus tantum fit in loco per opedift. 37. dieit rationem, vt improbatum fuit inpra quait 6. Secuergo, Ange dò dicit, quòd fi etiam illud fuppofitum admitte-lus non est in retur, scilicet quòd angelus tantum sit in loco per loco secudu operationem, adhuc vnus angelus posset operari situm ve pu circa idem corpus vna operatione, & alius alia etus, non se-operatione. & sic vterque esset in eodem loco per cundum for operatione, & fic vterque effet in eodem loco per mam, quia operatione. Et fi dicas, quòd no potest operari cirnon por effe ca corpus, nisi corporaliter mouendo, modo idem forma alte corpus non potest simul moueri à duobus mouenreus, non fe tibus totalibus. Dicit Doctor, quod hoc non obcurdum con uiat, & responsio stat in hoc, non est necesse angelu tactum ma- mouere illud corpus fecundum vlumum potentiæ the matica , fux , immo poteli citra vltimum fux potentix moergo secun- uere, cum sit agens merè liberum, pono ergo, quòd dum virtua vnus moneat libere citra vltimum potentiæ suæ, túc lem, à suffi-alius potest sibere citra vltimum potentiæ suæ, túc cièti enume ratione, sed cut si aliquis haberet virtutem, qua posset ferre quattior lapides secundum vitimum potentiæ fue, TALIO (UA peccas per & poteft citra vltimum potentiæ fuæ tantum porinsufficiente tare duos, & tunc potest habere alium cooperante enumeratio portantem secum alios duos lapides.

nā, quia eft Secundò principaliter arguitur à Gottifredo alius modus quolib.6. quatt. 5 quæ habent eundem modum efaffendi in lo fendi in, non pollunt effe fimul, quod declaratur col puta per de duobus corporibus gloriofis, quæ non poffunt prafentialinaturaliter fimul effe codem loco, licet corpus glotastem suf, riofum fimul possifies en euter posse effe cu de duobus Diis, fiessent pares neuter posse effe cu alio fecundum Dama. commen. 5. Et tamen Deus potest effe fimul cum creatura propter alium movet mouere orbem, desce eundem modum effendi in loco, non poterunt fidere ad nos, mul effe in eodem loco.

ér operari ¶ Respondet Doctor, quòd illa maior, quæ est aliquid cir famosa in multis materijs non est rationabilis. Nam csi nos, prius esse in nullam habitudinem essentialem dicit, patet, essentiale quia esse in loco, non dicit dependentiam essentialiter Ange- lem locati à loco, patet, quia esse in loco non dicit lus prasens, dependentiam essentialem locati à loco, esse tamen quo cosserna ab dicit habitudinem essentialem, quia commutur Mat. 16. niter dicit dependentiam essentialem causati ad causam.

gelus autem Chrifti vemir ad monu mentum, & tialiter dependét ab illo, multo fortius plura pofrenoluit lafunt effe in eodem loco, & codem modo effendi pidem, wi inloco, cum talia locata tantum dicant habitudividetur, & nem accidentalem ad locum, vt patet, ideo itaprimo accef propositio famosa non est multum rationabilis. fit, & posta Similiter habent temporalia eundem respectumrenoluit, erad tempus, ficut locata ad locum : ex hoc ergo vigo pottui ibi detur fequi, quod non possint plura temporaliaaccedere. esti ein codem tempote. De duobus corporibus ab/que, hoc., glorios, & duobus dijs, oportet aliunde probamister lapidem modum essenti in, quia ex hoc non videtur fuister ibi, repuguantia aliqua simultatis.

fai∬et ibi, non per ope\_ rationem.

# Quartio Nona.

Vtrum Angelus possit moueri de loco ad locum.

Scotus 2. senten. dist. 2. quest.9.

D.Thomas prima parte fumina,q.53.artic.1. Ioannes Bacconitanus difl.3.q.2.

ONO quarit Doctor. An Angelus possit moueri de loco ad locum continue stionis est notandum, quòd motus continuus dicitur ille, cuius vnum mutatum effe fic copulat duas partes motus, quod est finis partis præteritæ, & principium partis futuræ, & inter quascunque duas partes semper mediat mutatum effe, ita quod aliud, & aliud mutatum effe eft inter alias, & alias partes, sicut dicimus etiam de tempore continuo, quòd illud est tempus continuum, quando est aliquod instans, continuans duas partes temporis fic, quòd est finis partis præteritæ, & principium partis futuræ, & hæc omnia prolixè exposita sunt quættione 2. præsentis distinctionis. Cum ergo quæritur, an angelus positi moueri de loco ad locum motu continuo, puta quòd moueatur super spacium bicubitale, an talis motus dicatur continuus, fic quòd successive transeat vnam partem post aliam. Ita quòd ficut corpus mouetur localiter super aliquod spacium in quocunque instanti temporis semper est subalio, & alio mutato esse, quæ mutata esse mensurantur alio, & alio inftanti temporis, & continuant illum motum localem. Ita etiam angelus, cum mouetur super aliquod spacium, fiat semper sub alio, & alio mutato effe, que mutata effe menfurantur alio, & alio instanti temporis, & continuant motum localem ipfius angeli, & fic patettitulus questionis.

AD quastionem responder Doctor affirmariuè, scilicet quòdangelus potest moueri de loco ad locum motu continuo. Et primò probat, quòd possit moueri de loco ad locum. Secundo, quòd talis motus localis sit continuus. Primum probaturfic. Omne receptiuum formarum alicuius generis, quod non ex se est determinatum ad aliquam vnam illarum formarum, nec est illimitatum ad illas, potest moueri, siuè mutari ab vnaillarum formarum ad aliam, fed angelus eft receptiuus vbi diffinitiue, &c. Nota quod in maiori dicit de receptiuo, quod non est ex se determinatum ad aliquod illius generis, quia fi fic effet, tunc no poffet esse fub alio illius generis, patet, quia si aliquod receptiuum coloris effet ex fe determinatum ad albedinem - non posser moueri ad alium colorem, & esfe sub alio, patet, quia quod ex se est determinaturn ad aliquid, eft necessario sub illo. Deinde addit, quòd tale receptiuum non fit illimitatum. ad illa plura fic intelligendo, quod est illimitatum. ad aliqua plura, ex natura propria necessariò habet illa plura, vt patet de illimitatione Dei respectu vbi quia Deus ex natura propria, & ex sua propria. entitate est illimitatus ad omnem locum, ideo actu eft in omni loco, & fic non poteft moueri de vno loco ad alium. Et loquitur Doctor de illimitato simpliciter, quia secus est de illimitato secundum quid, nam corpus estillimitatum ad plura vbi, vt supra patuit quæft.7. præfentis distinctio.& tamen potest mouers de vno loco ad alium, sed est illimitatum tantum fecundum quid.

J Dicit ergo, quòd hac maior fic intellecta en vera,

eft vera, quia subiectum includit prædicatum, sicut etia dicimus hac esie veram, homo est animal, quia prædicatum includitur in fubiecto, nam statim po teft inferri, quòd si homo sit, quòd etiam sit animal fic in proposito, hoc subiectum.f.a.est receptiuum plurium vbi, & non est determinatum ad aliquod illorum, nec est simpliciter illimitatum ad illaincludit hoc prædicatum, scilicet quod potest mutari vel moueri de loco ad locum.

Differentia

tex.

mia vbi.

SEt nota differentiam inter mutari propriè loca ter mene- liter, & moueri, quia moueri localiter mensuratur ri & muta- tempore, mutari verò menfuratur inftanti temporis, vt cum.a. mouetur super aliquam magnitudine, pura cubitalem dicitur mutari cum fit sub alio, & alio mutato effe, & fic femper fub alio, & alio vbi, di citur verò moueri, cum successivè transit illam ma gnitudinem, quæ differentia supra patuit. q.2.præ-sentis.dist.patet ergo ista maior. Probatur minor, **q** habet duas partes; prima est, quòd angelus est receptiuus vbi, vt supra probatum est. q. 6. præsentis. diftinnec est determinatus ex se ad aliquod vnum vbi, vt fupra patuit. Secunda eft, quòd non eft ex fe illimitatus fimpliciter ad vbi, quia tunc effet immensus ex natura sua, quæ immensitas soli Deo competit-.

Ibi.Et quòd continue. Hìc Doct.probat secundum principale. f.quòd talis motus localis angeli fit continuus, quia inter duo vbi funt infinita vbi media, quod probatur ex cótinuo motu corporis per omnia illa vbi, gautem inter duo vbi funt infinita vbi patet in fimili, quia ficut inter duo instatia, sunt infinita instantia, patet, quia inter duo instantia ca-4 physi.con- dit tempus medium vt patet 4.phi. & in quocung; tempore funt infinita inftantia, cum illud fit diuifibile in infinitas partes, & sicut inter duo mutata effe funt infinita mutata esse, quia inter duo mutata esse cadit motus medius, qui est diuisibilis in infinitas partes, fic in proposito inter duo vbi in aliquo fpacio funt infinita vbi, quia inter duo vbi cadit-Quemede spacium intermedium, in quo sunt infinita vbi, the fint infi anens fint in finitas partes, & per confequens sunt ibi infinita puncta, & in quocunq; pun-cto spacij potest esse aliquod vbi . Et aduerte quòd quando dicit Doct. quod inter duo vbi funt infinita vbi, debet intelligi fecundum potentiam, & fecun dum inexistentiam, non autem secundum subsisten tiam, de quo alias. Et ad cognoscendum, o sint infinita vbi, pono cafum, g mobile.a.quiescat per horam in aliqua parte spacij pedalis, & sic quiescat in vlumo instanti illius horz, & in tempore immedia to ad illud inftans localiter moueatur fuper illud spacium, ita gille motus localis duret per horam transeundo quantitatem pedalem, cum ergo in ista hora fint infinita instantia, & in moru mensurato à tali hora fint infinita mutata esfe, quæ mutata esfe fumuntur per comparationem ad mobile. vt patet 4.phi. t.c. 103.quod mouetur super tali quantitate, & sic semper fit sub alio, & alio mutato este, & sic si localiter mouetur femper fit subalio, & alio vbi, cu ergo angelus transeundo quantitatem pedalem nõ fit simul in tota, illa quatitate, sequitur gist semper fub alio, & alio vbi, & fic non transit omnia illa vbi, nifi motu continuo, patet, quia vnum vbi est princi piú partis futuræ motus localis,& finis partis præteritæ,& fic inter duo vbi cadit motus localis.

Quomodo RIASUT.

Hocetiam confirmatur. Hic Doct.probat au-Angelus mo Ctoritatibus scripturæ sacræ, gangelus moueatur motu locali, & continuo, quia cum anima beata sit fimilis angelis. Matt, 22. & illa mouetur localiter, pa tet de anima Christi, quæ localiter descendit ad inferos, sicut dicit articulus fidei, patet etia Gen. 18. & Tobiæ per totum, gangeli mittuntur, quadoq; 68

cum corpore assumpto, & per colequens mouebatur motione alia à motione corporis, patet, quia non dicuntur moueri per accidens ad motionem corporis, cum non sit pars, nec forma inherens, fed tantum voluntarie applicatus ibi, & per confequens angelus affumpto corpore, vitra motionem corporis per se habet aliam per se motionem, qua mouetur localiter. Et q non dicatur moueri per ac-cidens ad motionem corporis. Vide Doct. in 4. diftin.10.q.3.

SED occurrunt quædam dubia circa aliqua di &a respondendo ad.q.quæ dicta sunt, conclusiones veræ, vt in littera patet, & funt quatuor per ordine.

Conclusio prima. Omne receptiuum formarū alicuius generis, quod non est ex se determinatum ad aliquam vnam illarum, nec eft illimitatum ad il las poteft mutari ab vna ad aliam.

Secundo. Angelus non eft illimitatus ad omnia vbi, quia non est immensus

Tertia. Inter duo vbi sunt infinita vbi intermedia.

Quarta Angelus, & fi in quolibet vbi spacij sit\_ indiuisibiliter, tamen transit illa vbi motu cotinuo, nec aliter potest transite.

Contra primam primò, quia Deus est illimitatus ad omne vbi, & tamen poteft effe in alio vbi, in quo prius non fuit, patet, quia Deus posset creare nouum locum, & ita fieri ibi vbi prius non fuit, fimiliter potest anihilari aliquis locus vbi prius fuit, & fic definere effe in illo loco.

¶ Respondeo, quòd conclusio intelligitur de vbi actu existentibus, scilicer quod actu non potest esse aliquod vbi, in quo ex necessitate naturæ non sit.

Contra, quia faltem habetur, quòd mutabitur ad vbi de nouo creato, quia non potest ese de nouo præfens vbi, fine noua relatione reali, quia præfentia eft relatio realis fecundum Doct. in primo.dift. 39.contra Tho.& fic fi habebit nouam præfentiam ad vbi, mutabitur ad illud.

Dico, q bene est relatio realis creature ad Deu, relatio reafed non ecotra, & fic Deus dicitur realiter præfens lis. vbi, quia ipsum vbi est præsens Deo relatione reali,quæ terminatur ad ip fum Deum ficut dietum eft etiam de creatura respectu Dei.dist.30 primi.

Secundo arguitur contra conclusionem, quia non sequitur no est illimitatum ad plures formas, ergo potest moueri ab vna in aliam, quia Corpus Chrifti, vt in eucharistia non est illimitatum ad vbi circumscriptiuum, & tamen non potest moueri localiter.

Dico, quòd conclusio loquitur, quòd sit receptiuum talium, modo corpus Christi, vt in euchariftia non eft receptiuum vbi circumfcriptiui, vt pa tet a Doct.in 4, dift. 10.

Dico etiam, quòd illimitatum proprie ad omnia vbi non est receptiuum alicuius vbi,quia tale est infinitæ perfectionis. Et ideo licet Deus nune fit in vno loco, in quo prius non fuit, quia tamen non est receptious iplius vbi, ideo non dicitur mutari ad illud, quia mutari est aliter se habere nunc quàm Quid fit mutari. prius

Dico vltra, quòd posito quòd.a. sit illimitatum ad omne vbi, & fit verè receptioum omnium vbi, quod quamuis recipiat nunc vnum vbi, quod prius non habuit, non tamen dicitur mouerrad illud, quia motus non fit in instanti, & tamen polito illo vbi in eodem inftanti effet ibi de necessitato naturæ aliter non effet fimpliciter illimitatum.

Dico etiam, quòd no proprie inutabitur quia mutari propriè est terminus alicunis motus, vt pa- quid fit mu eari propriè. Dico etiam, quòd no proprie mutabitur quía tet à Doct in secundo. dist. 2 sparte prima q.4

Tertio arguitur, ga videtur repugnare. Coali-Fran. Lych.in fcc. Sent. Scoti. I 4 quid

Quomodo prasentiasit

#### quid fit receptiuum formarum, & quòd fit determinatum ad aliquam vnam, quia quod eft determi nacum ad aliquim formam, necessario habet illam sed nullum receptioum, vt receptiuum necessario se habet ad receptum, paret, quia receptiuum est in potentia contradictionis, vt patet à Doct. in pluribuslocis.

Dico quòd si est determinatum ad aliquam. vnam, quantum in se est necessario habet illam, & tunc respectu illius non est tantum receptiuum., sed etiam necessario productinum, vt patet de igne, qui determinat fibi caliditatem in tanto gradu, qui necessario producit illam in se, vr patet à Doct.in 4. in materra de eucharistia.

Quomodo ad oë ubi.

nè.

¶Contra secundam conclusionem probo quòd Angelus fit angelus fit illimitatus ad omne vbi,primo fic,ange illimitatus lus fimul potestesse in omne vbi,vt pater à Doct.in 2. dift.2. ergo est illimitatus ad omne vbi, patet con sequentia, quia esse illimitatum ad omne voi est u-

mul posse esse in onne vbi.

Respondetur of non potest esse natura propria, & fic intelligiturillimitatio.

Contra primò, quia Doct.in primo.di.2.parte 2.q.3. & in fecundo dift.25 dicit, quòd voluntas eft illimitata, quia fimul poteit habere duas relationes oppolitas, sufficit enim, quòd possit simul illas recipere, & quod agat illas accidit fibi, fic in propolito

Secundo probo, q. competatangelo etiam ex Quemede Angelus pos natura propria, quia non per aliquod fibi aduentifit effein om tium, ficut dicimus non conuenit ligno ex naturani loco . propria calefacere, sod per calorem fibi aduentitiu, modo angelus per fuam estenriam potest este in om ni loco, ita quòd ratio formalis effendi in loco, & per cosequens in omni loco essentia angeli, probat enim Doct. contra Tho.fupra. dift.2.fecundica-

> gelus eft in loco per effentiam. Respondeo ad primum, primò q non est simi-le de relationibus oppositis, et de locis, quia illumitatio ad loca est, quod ex natura ppria, &ex necef-fitate naturæ fit in omini loco, & non fit ibi peraliam causam ponentem ibi, sed illimitatio ad relationes oppositas sufficit quod fit talis natura, cui non repugnant fimul relationes opposite post ineff

Dico secundò quòd voluntas præcisè dicitur il limitata ad relationes oppositas, quia habet victutem mouendi se, vt pater à Doct. vbi supra, & sic esfeillimitatum ad omne vbi est habere virtutem faciendi fe in omne vbi.

Ad fecundum concedo quod angelus per esten Estentia An geli eft ra- tiam poteit elle in omni loco fic intelligendo, quefrio recipien fentia angeli est ratio recipiendi vbi palliue, fed no di vbi paffi- est in omni loco per essentiam active fic, q estentia angeli fit ratto faciendi fe fimul in omni loco, & fic intelligitur Doct.

Secundo arguitur, angelus fimul virture propria potest esse infinitis locis, ergo simul potest elle in omni loco, antecedens patet, tenendo, quod angelus tantum fit in pacho localiter quod eft probabile, vt dicit Doct.in secundo. dist.2. parte 2.q.6. & tenendo, quod in inflanti porest moueri ab vno vbiad aliud, sine mutari, & o simul habeat omnia vhi intermediajvt patet.q. 11.& 12. dift.fecundæ fecundi, & inter duo vbi sunt infinita vbi, vt supra patuit, ergo fimul in codem instanti erit in infinitis vbi, consequentia patet, quia si est illimitatus ad infi nita vbi, sequitur, g etiam erit illimitatus ad omnia vbi,qua funt, cum illa actu fint finita.

Respondeo primo ad antecedens, 9 & si inter duo vbi fint infinita, quia infinita puncta, tamen co modo, quo funt ibi puncta, co modo funt vbi; fed

non funt infinita puncta actu, ergo nec infinita vbi actu fecundum aliquos

Luxítio

Dico fecundo, quòd & fi pertranfear in inftanti infinita vbi, non tamen habet illa fimul ordine natu ræ, sed prius habet vnum quàm aliud, & sic forte non effet inconueniens.

Jico tertiò, quòd est etiam simile de partibus, tenendo quòd fit in magnitudine vt in loco, quia fi transit vnam partem magnitudinis, trasit infinitas, quia non est dabilis prima pars. Dico ergo quod Tranfre pa transire partes infinitas, vel puncta infinita in actu de infinita potest dupliciter intelligi, scilicet vel quod puncta, in actu poinfinita ibi fublistant, vel quòd tantum inexistant, test intelligi & fic concedo, quòd secundo modo simul in eo- dupliciter. dem instanti temporis potest habere infinita vbi inexistentia, & non subsistentia, quia illa non posfent dari, nisietiam darentur simul in actu infinitæ partes subsistentes.

Nunc respondeo ad consequentiam, quòd con ceffo antecedente qualiter cunque, adhuc no fequitur consequentia, quia non sequitur angelus potest in instanti transire de vno vbí ad aliud, inter quæ font infinita vbi, ergo potest esse simul in omni loco non sequitur, quia non potest se facere in instanti in loco quantum cum que distantem, nec fimul esse in loco quantumcumque magno, vel quantumcumque paruo vi supra paret à Docto. diftinct.2.

Terriò arguitur fic, angelus fimul, & æquè perfecte, & virtuie propria poteft effe in duobus locis adæquatis, tenendo, q. punctus fit locus adæqua-tus angelo, ergo potelt elle in omni loco, confequótia videtur concedi à Doct. hic & in 4. diffin. 10. q.2. etiam ab Arift.4.phi.antecedens pater, quia fim infanti mouerur ab vno vbi ad aliud, ergo fimul eft in illis duobus vbi.

Selpondeo ad antecedeno quicquid fit de confequentia, quòd non eft fimul m duobus locis, quia in eodem instanti, quo ficin vno loco definit effe in alio, puta fi angelus quieuit per horam in.a. in vlrimoinfanti illushoræ poteft mutari ad.b.& fic in illo inftanti, quo habetur. b. definit effe in. a. Sic Nota & in étiam dico quòd quando in eodem inftanti pertra-ne. fit infinita vbi,quòd nunquam habet fimul duo vbi adæquata nam in codem instanti, quo fit in secundo voi definit effe in primo voi, fimiliter cum fite in eodem inftanti, in tertio vbi definit in eodem inftanti effein fecundo vbi, its quòd inter talia vbi eft tantum ordo natura, nunquam concedendum eft quod fimul habeat duo vbi adaquata, vr pater à Doct in ifto fecundo. dift. fecunda.q.vndecima.

CONTRA tertiam conclusionem, sellicet quòd inter duo vbi funt infinita vbi arguitur .: Primo, quia tune mobile transiensab vno vbi ad alud tranfiret infinita vbi, fed infinitum, fiue in magnitui dine, fiue in multitudine non potelt pertrantire fecundum philosophum ergo.

Respondetur ab aliquibus quod non funt infi- Responso nita in actu, fed tantum in potentia. alioru

Contra, quia illa voi, quata cquiruntur, loquendo de vbi fundamentalitet præexistunt, vt patet, & posito quòd mfinita puncta no fine in aclussed can-fentut alia, & alia puncta exalia, & alia dinifion continuistamen loquendo de partibus certain eff. quòd inter duo puncta funt actu infinitæ partes co rinuisergo transcundo ab vno puncto ad aliud tran fitur infinitum in actu.

Respondeo onon est inconveniens, o infinita in actu existentia ( sicut funt puncha, & partes in toto homogeneo) poffint pertranfiri, effet tamen. inconveniens de infinitis in actu fubfitentite, & fic intelligit philosophis.

Secundò

#### Secundo principaliter arguitur contra conchafionem, quia si inter duo voi esfent infinita voi pun Aualia, ergo corpus planum, quod transit ab vno in aliud, vbi prius tangeret spacium in pucto, quia non posset este in puncto, vin loco, nisi tangendo, modo corpus planum non tangit in puncto. Sequeretur etiam, quòd no posset transire ab vno vbi in aliud, nisi tangendo omnia vbi, sine puncta intermedia, & fic continuè tangeret spacium in puncto alio, & alio.

Respondeo, quòd est necesse ponere quodirbet mobile prius tangere spacium in puncto, ita quòd mobile etiam planum secundum aliquid sui prius tangit in puncto, ita o mobile secundum aliquod punctum in existens, tangit spacium in aliquo pun-cto, ipsum tamen mobile secundum partem diuifibilem tangit spacium fecundum aliquam partem diuisibilem spacij, & fic planum poteit secundum. aliquid fui tangere spacium in puncto, & secudum aliquid parte divisibile, corpus verò perfecte sphericum non potest tangere nisi in puncto. Ad aliud inconueniens, dico o transit spacium, & diuisibiliter, & indiuisibiliter, ita q in tempore transit parté diuisibilem, & in instanti püctum, & sic in qualibet parte temporis semper transit partem diuisibilem, & in quolibet instanti illius temporis tantum trásit punctum. De hoc magis patebit inferius.

Tertiò principaliter arguitur, quia quæro quado corpus sit in alio, & alio vbi, aut est ibi diffinitive tatum, aut circumscriptiue: no fecundo, patet, quia corpus no poteft circumscribi in puncto, cum circumfcriptio fit commenfurario totius locatiad rotum locum; & partium locati ad partes loci, vt paret à Doct.in quarto, diff.ro. q.t. non primo, quia supponitur, quòd mobile moueatur motu tocali circuscriptiuo, patet, quia mouetur ad locum circumscriptiuum.

¶Refpondeo, primò, quòd quando mobile mo÷ uetur fupet spacium putapedale, viputa cum intrat aerem, vel aquam potest diei moueri circomsforiprine fectuadum partem, quia illa pars, que primo mtrat aerem, circumfcribinir akteri parti aeris, &cu sotum est in aere, tunc secundum totum circuscribitur, & limiliter poteft dici quando tangit in punsto, quia punctum mobilis per fecte commensuraur puncto spacij, & sic suo modo circumscribitur.

Secundo potest dici, quòd non apparet inconueniens, quòd dum eft in puncto, fit in loco tatum Quid fir mo diffinitiue, & fic dicetur moueri diffinitiue, duin fit \* ri defini- in alio, & alio puncto, & dum eft in spacio diussibili, quòd dicatur ibi circumscribi, vel secondum partem, wel fecundum totum, & fic moueri motu locali circumfcriptiuo.

sine.

moucaint

-

130.

CONTRA quantum conclusionem arguitur An angelus probando primò, quòd angelus ex hoc no dicatur moueri moiu cotinuo, quia transit infinita vbi, que sunt media inter duo vbi. Et arguitur sic primo, motu contiquia aut transit ab vbi ad vbi in tempore, aut in infanti non primo, patet, quia tune talis tráfitus effet motus, patet, quia tempus est propria passio motus. Quarco phy 4. phyl.fi in inftanti : ergo no mouetur ab vbi in vbi fico comer. motu continuo, quia ille fit in tempore.

Refpondeo, quòd conclusio debet intelligi, o inter duo vbi datur spacium medium, & g illud dicitur continuum, quod continuatur alio, & alio indiufibili, & ficut linea dicitur continua, quia alio, & alio pucto cotinuatursita spacium locale dicitur continuum, quia alie, & alio vbi, fiue puncto continuniur. Dico ergo, o quando angelus transit ab vno vbi ad alind transitinfinita vbi, quæ continuat aliam, & aliam partem spacij, & fic transit spacium intermedium motu continuo, & in tempore.

# Nona.

60

Secundò arguitur, quia angelus est simpliciter indiuifibilis, ergo non mouerur ab vbi ad vbi motu continuo, patet confequentia, quia quod mouetur mote continuo transit aliam, & aliam partem. pacij, que continuantur per aliud, & ahud indiuifibile, sed non potest transire illas, nifi tangendoillas, hoc autem est impossibile, quod indiuisibile tangat divisibile, cum tangat tantum in puncto. Responsio patebit infra.

Tertiò arguitur, quia no sequitur transit ab vbi in vbi, inter quæ funt infinita vbi, ergo mouet motu continuo, quia potest transire illa media in instăti, licet ordine quodam naturali, vt paret à Doct.in fecundo, diftin.2. q.12. ergo non mouebitur moru continuo. Tum etiam, quia potest trasire ab vbiad vbi in inftanti, non habendo vbi intermedia, vt patet à Doct.vbi fupra q.11. ergo no est necesse, quòd si transit ab vbi ad vbi, inter quæ sunt infinita vbi, quòd moueatur motu continuo.

Respondeo primo, g conclusio Doct.eft certa, Angelus na quod mouetur motu continuo, fed non ita aflerit, poteft mone quod possit moueri in instanti de loco ad locum, vt ri in instanpater intuenti quæft.illas. f. 1 1.8: 12. dift.2. Dico fe- ti de loce cundo,quod fi transit super spacium ab vbi ad vbi, ad locum. inter que sunt infinite voi cotinuantia, quòd potett moueri continue, cum moueat fe libere, potest etia transire in instanti, sufficit enim continuitas spacij ad continuationem motus, vt infra patet à Docto. præfenti dift.q.9. Dico tertiò, quòd & fi poffit moueri ab vbi ad vbi in instanti, non tamen potest mo neri ab vbi ad vbi quantum cunque diftans in inftati, sed motu continuo, vt patet à Docto. sufficita enim Doct oftendere qualiter angelus possit moue rimotu continuo de vno vbi ad aliud vbi, & fic patet intellectus conclutionis.

A D'arguméta principalia. Primò arguitur fic, probando primo, quòd angelus no possit moueri, quia tunc sequeretur, quòd angelus posset perfici à tali motu, parer, quia motus est actus entis in potétia, em quod in potencia ex terrio phys. tex.com & & 10. fed angelus non porest perfici ab aliquo vbi; quia tunctale vbi ester perfectius angelo, quia porficiens aliquod perfectibile of perfections perfectibili inquantum huiufmodi.

Responder Doct.concedendo, quangelus possit berfici, ficut eriam perficitur ab intellectione, qua Angelus pof habei. Er cu infertur, g tale voi eller perfectius an- fis perfici. gelo, dicit Doct. quòd non effet perfectius abfolute natura ipfius angeli, ficut nec intellectio angeli. Et eum dicitur, quod forma perficiens elt perfectior perfectibili, vt etiam ipfe afferit in primo, diftini, 31 q.7.& in quarto, dift.44.q.s. refpondendo ad primu argumétum principale. Dico, quòd aliter eft loqui de perfectione absolute, & de perfectione fecudum quid: concedo enim, gomnis forma perficies per-Quomodo fectibile est perfectior tali perfectibili, & hocabio- forma perfi-lute, vel secundum quid. Si est forma substantialis cies fit pereft communiter perfectior absolute perfectibili , fi fellior perverò accidentalis communiter est perfectior fecu- feilibili. dum quid tatum, puta sub illa ratione, qua perficie & actuar, & perfectibile est imperfectius em quid, puta sub illa ratione, inquantum est perfectibile.

Secundo principaliter arguit Doet probandos quod non poffit moueri metu continuo, & primo probat in communi, quòd nullum fuccessium fit continuum, & probat duplicivia. Secundo primcipaliter probat, quòd supposito successium este continuum, quòd tamen angelus non possit moneri localiter motu cotinuo, sed antequam adducam argumenta, prius declaro rationes Docto. quibus probat elle impossibile continuum, fiue permanens; fiue faccelliuum componi ex indiulfibilibus, quæ

Quomo do

#### quæ rationes ponuntur ibi.

Ad fecundum nego illud, quod assumitur, fcilicet nullum fuccessium este continuum

SEt primò adducit duas rationes philosophi, & duas alias speciales, & geometricas, quibus probat esse simpliciter impossibile cotinnum componiex indiuisibilibus. Et prima ratio philosophi ponitur 6.phylicorum.tex.comm.23.& 29. de proportione fexqui altera. Et prius declaro proportionem sex qui alteram, vt facilius intelligatur ratio philoso-Quid contiphi. Nam proportio fexquialtera continet totum neat propor & medictatem illius. Sicut tria ad duo: nam tria. tio sexqui continet duo, & etiam medietatem dualitatis, quæ est vnitas, & sic ascendedo proportio sexqui tertia continet totum, & tertiam partem, ficut quattuor ad tria, quia quattuor continét tria, & tertiam partem, que est vna vnitas, & sic de proportione sexqui quarta, quæ continet totum, & quartam partem, ficut quinque ad quattuor, & fic de alijs. Dicit ergo Aristor.quod si motus esser compositus ex indiuisibilibus, indivisibile de necessitate esset divisibile. Probatur, quia pono, quòd a. transeat spacium. vnius miliaris in tribus instantibus temporis, deinde pono, quòd b.velocius moueatur in duplo, 9 pa tet, quia dato quocuque motu, adhuc velocior po-Soxto physi. test dari, vt probat Aristot.sexto physicorum:ergo contex. 29. ille motus velocior in duplo menfurabitur minori tempore in duplo: ergo ficut primus motus mensuratur tribus instantibus, secundus motus mensurabitur vno instanti, & dimidio alterius instantis, & fic inftans indiuisibile erit diuisibile, quod eft impossibile.

bus .

Altera.

Ibi. Istud etiam de succession probo per continuitatem motus. Hæc eft fecunda ratio Arift. qua Succeffinum probat, quòd fuccessiuum non fit compositum ex non eft com- indiuisibilibus. Etarguitur fic. Sicut fe habet conpolitum, ex tinuum permanétis ad fuas partes. Ita, & fucceffiuu indinisibili- ad suas, patet, quia partes successivi, puta motus sumuntur à partibus permanentis. Exemplum, sia. transit spacium pedale, non dicimus, g in motu sitprius, & posterius, nisi per respectu prioris, & po-sterioris in spacio, vt patet, & similiter dicimus, g prius, & posterius in tempore sumuntur à priori, & posteriori in motu, vt patet quarto physicorum. tex. commen. 104. Si ergo permanens continuum. non habet partes indiuisibiles, sed diuisibiles, ita & succession Declaro tamen hac litteram. Cum dicit permanés est continuum, igitur etiam successiuum, consequentiam probo, quia si in motu indiuisibilia, puta mutationes, que sunt indiuisibiles, fint fibi inuicem immediata, idest quòd inter duas mutationes, siuè duo mutata esse non cadit mediu. Ldiuisibile, quæro de mobili, & ipsis vbi, quæ habet in ipsis instantibus immediatis, si inter vltimum vnius vbi, & vltimum alterius nihil fit medium, igitur vltimum vnius immediatu est vltimo alterius, vult dicere, quòd cũ mobile mouetur super aliqua magnitudine in quolibet puncto magnitudinis est aliud, & aliud vbi, & cum mobile eft in alio, & alio vbi eft fub alio, & alio mutato esse, quibus mutatis esse correspondet aliud, & aliud instans: accipio er go duo instantia correspondentia duobus mutatis elle, quæ duo mutata elle correspondent duobus, vbi in alia magnitudine, &illa duo vbi correspondent duobus punctis, tunc quæro, aut inter illa duo instantia cadit medium divisibile, aut nullum cadit medium, si secundo, tunc vltimum vnius instantis, quod eft ipsum instans indiuisibile erit immediatū vitimo alterius instantis, siuè quod vnum instans erit immediatum alteri instăti, & cum illa instantia mensurent immediate duo mutata esfet ergo duo mutata effe erunt immediata, & quia illa mutata.

# Quxítio

esse correspondent duobus puctis in magnitudine: ergo duo puncta in magnitudine erunt immediata & sic duo vbi correspondentia duobus púctis erút adinuicem immediata. Si verò detur, quòd inter illa duo vbi fitaliquod medium, tunc quæro de vltimo ipfius mobilis, quando est in ipfo medio, non in altero instanti, quia nec in illis duobus indiuisibilibus, est igitur in medio aliquo inter illa duo instantia, vult dicere, quòd fi detur tale medium, quæritur túc de mobili, quod mouetur ab vno vbi menfurato ab vno inflanti temporis ad alud vbi, fimiliter mensurato ab alio instanti temporis, cum non sit sub illis indivisibilibus, quando recedit ab vno vbi ad aliud, igitur erit in aliquo medio inter vbi, & vbi puta in motu locali, & fimiliter erit in. medio, quod est inter illa duo instantia mensurantia illa duo, vbi & tale medium erit tempus inter illa duo inftantia, & fic patet quomodo fucceffiua non fint composita ex indivisibilibus. Sequitur ergo littera. Et istam consequentiam declarat philofophus 6.phylic.tex.commen.4 confequentia cft ifta. Permanens continuum non eft compositum. ex indiuisibilibus: ergo nec continua fuccessive, patet ista consequentia per Arist. vbi supra, quia eius-dem rationis est motum, & magnitudinem, & tempus componi ex indiuisibilibus, pater, quia succeffio in motu, quæ eft secundum prius, & posterius accipitur à fuccellione in magnitudine secundum prius, & posterius in ipla, etiam successio in tempore accipitur à fuccessione in motu, vt patet ab Arift.quarto physicorum.tex.commen.104. Sicut ergo magnitudo non est composita ex indivisibilibus, ita nec motus, nec tempus. Sequitur. Antecedens probari potest. Dicit Doctor, quòd hoc antecedens, scilicet continuum permanens no est compositum ex indiuisibilibus, potest manifestius pro-bari, quam de continuis successiuis per rationes philosophi sexto physicorum, & primo de generatione.tex.commen.8.& tertio metaphyfi. tex.commen. 16. magis est euidens, quòd indiussibilia permanentia non faciant maius, quàm de indiuisibili-bus sibi inuicem succedentibus, gautem indiuisibile permanens aditu indusifibili non faciat maius, patet, quia talia indiuisibilia aut tangeret se secundum se tota, igitur vnum no distingueretur ab alio. fecundum litum, & ita non caufaret extentionem. aliquam, non possunt autem tangere se secundum partes, cum non habeant illas.

Sed quicquid fit derationibus Aristot. quibus nititur probare continua permanentia, non posse componi ex indivisibilibus. Doctor addit duas ra- cotinus pertiones efficaciores, quibus probat continua perma-manentia. nentia nullo modo posse componi ex indiuisibilibus. Et istæ duæ rationes sunt satis clarz in littera, indinisibilitamen pro iunioribus aliqualiter expono illas ad- im. ducendo litteram Doctoris, declarando illam, vbi obscurior apparebit. Prima ratio est ista, Super centrum quodlibet quantumlibet occupando spacium, contingit circulum designare, patet per secun dam petitionem primi Euclidis, idest quòd dato aliquo centro contingit defignare circulum quan-tumcunque magnum. Sequitur. Super centrum igitur aliquod datum, quod dicatur a. describantur duo circuli, maior qui dicatur b. & minor qui dicatur d. si circumferentia maioris circuli compo natur ex punctis, duo puncta immediata fibi fignentur, que sint b. & c. ducatur linea recta ab a. ad b. & linea recta ab a. ad c. fecundum primam. petitionem primi Euclidis, quæ eft à puncto ad punctum, contingit lineam rectam ducere, vt. pater experimento ista linea recta ducta tranfibunt per circumferentiam minoris circuli. Quaro,

Digitized by Google

Quomode

70

Quæro, aut secabunt eam in eodem puncto, aut in alio, fi in alio; igitur tot puncta crunt in minori circulo, ficut in maiori, hoc patet, quia quot linez ducuntur à centro ad circumferentiam maioris circuli, tot possunt deduci à centro eodem ad circumferentiam minoris circuli. Pono modo, 9 centum lineæ ducantur à centro a. ad centum puncta immediata maioris circuli, aut illæ lineæ tranfibunt per minorem circulu in alio,& in alio puncto, & sic quot puncta erunt in maiori circulo, tot erunt in minori circulo, quod est impossibile. Est enim impossibile duo inæqualia componi ex partibus æqualibus in magnitudine, & multitudine, pun ctus enim non excedit punctum in magnitudine, & puncta minoris circuli tot funt quot maioris cir culi: ergo minor circumferentia est æqualis maiori, & per consequens pars est æqualis toti. Si autem duz rectz linez, scilicet à b. & à c. secent minorem circumferentiam in codem puncto sit ille d. super lineam a. b. erigatur linea recta secans eam in puncto d. que sit d.e. Que sit etiam contingens respectu minoris circuli ex quintadecima propositione tertij Euclidis, vbi habetur, quod linea recta tantum tangit circulum in puncto. Illa. linea recta, scilicet d.e. cum linea a. b. constituit duos rectos angulos æquales duobus rectis ex tertiadecima Euclidis, vbi haberur, quòd quando fuper lineam rectam cadit linea, petpendiculariter efficiuntur ibi duo anguli recti, fi verò non cadat, perpendiculariter efficiuntur duo anguli, vnus acutus, qui est minor, & alius obtusus, qui est maior, tamen isti duo anguli æquiualent duobus rectis. Sequitur igitur angulus a.d.e. & etia angulus b.d.e. valét duos rectos, pates, pari ratione angulus a.d.e. & angulus c.d.e. valent duos rectos, sed quicunque duo anguli recti funt æquales quibuscunque duobus rectis ex tertia petitione primi Euclidis. Igitur dempto communi, scilicer a.d.e. residua erunt æqualía; igitur.angulus b. d. e. erit æqualis angulo c.d.e. & ita pars erit æqualis toti.

Secundi

Quid fit munis,

<u>اين</u>

85

Pro maiori intelligentia nota, quòd angulus angulus co- communis est ille, qui est communis duobus angulis rectis, vt patet hic in exemplo. Nam angulus a. d. e. qui est citra circulum minorem, idest illud spacium, quod est inter a.d.e. est angulus communis angulo c.d.e. & angulo b. d. e. qui anguli funt extra cucumferentiam minoris circuli: ergo dempto illo communi, illi duo anguli erut æquales per vnam petitione Euclidis, quæ sunt æqualia vni tertio, funt equalia inter fe, & tamen vnus angulus erit totum ad alium angulum, igitur pars erit æqualis toti, nam angulus b.d.e. est pars anguli c.d.e. patet, quia spacium inter b. d. e. est pars spacij inter c.d.e. & fic pars eft æqualis toti.

Ad istud diceret aduersarius, &c. Alij tenentes continuum permanens componi ex indivisibilibus, vt Gerar. Odonus, & multi alij dicerent, quod d. b. & d.c. no includunt aliquem angulum, quia posset tunc illi angulo basis superendi à puncto b. ad punctum c. quod est oppositum positi, quia b.c. ponuntur puncta immediata, quando er-

go accipitur, gangulus c.d.e. eit totalis ad angulum b. d. e. negatur, quia angulo b. d. c. nihil aditur in angulo c. d. e. quia inter b. & c. in concursu corum in d. non eft angulus. Quia probauit Doctor iupra, quod angulus c.d.e. est totum ad angulum b. d. c. & angulus b. d. e. est pars ipsius.

Diceret aduersarius, of si spacium inter lineas d. c.

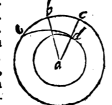
& d.b.effei angulus, quod verum effet, fed negaret. ibi este angulum : si enim ibi este angulus, oporto-rer, q inter b.& c.estet basis. Vult enim ipse aduerfarius, g angulus tantum fit inter tres lineas angulariter vnitas, modo inter b. & c. non potest poni aliqua linea, quæ fit bafis, quia tunc b.& c.non effent puncta immediata.

Ibi.Ista resposio licet videatur absurda, negado angulum, vbi duæ lineæ concurrunt, fiuè coniunguntur in aliquo puncto, quæ expanduntur super fuperficiem, & applicantur non directe, & in hoc contradicat diffinitionianguli data primo Euclid. negando etiam à bin clineam possedari. Negato primam petitionem primi Eucli, quæ eft à puncto in punctum, contingit ducere ductam lineam. Sequitur ibi, tamen quia hæc non reputarentur inconueuientia, quia sequuntar ad propositum aduerfarij.

¶ Contra responsionem aliter arguo. Hic Doctor intendit concludere contra aduerfarium, quòd faltem angulus c. d. e. addit vnum punctum ad angulum b. d. e. quod patet, quia fi angulus accipiatur pro spacio, non includendo lineas, certum est, quòd angulus b. d. e. non includit lineam, nec punctum lineæ c. d. e. & tamen punctus ipfius lineæ eft pars spacij anguli c.d.e. vt patet : si enim angulus (vt dictum eft) fit spacium interceptum. inter lineas, non includendo lineas, tunc punctus primus lineæ b. d. extra circumferentiam minorem nihil erit anguli b. d. e. quia taks angulus eft tantum spacium interceptum inter lineas b. d. c. quod spacium non includit primum punctum. lineæ b.d. cum talis punctus non includatur in fpacio anguli b. d. e. quia nec linea b. d. perpositum, & sic punctus primus lineæ b. d. extra circumferentiam minorem nihil erit anguli b. d. e. & eft aliquid anguli c. d. e. patet, quia spacium interceptum inter lineas anguli c. d. e. includit spacium anguli b. d. e. vt supra patuit: ergo includit primum punctum linez b. d. quæ linea est terminus spacij anguli b. d. e. Et quòd. etiam includat, patet, quia posito, quòd linea. a b. & linea à c. secent circumferentiam minoris, circuli in eodem puncto, non tamen circumferentiam maioris circuli, sed in alio, & alio puncto, tunc patet, quod angulus c. d. e. in cludit angulum b. d. e. & spacium anguli c. d. e. includer spacium b. d. e. si modo angulus b. d. e. accipiatur tantum pro spacio extra circumferentiam. minoris circuli, non includendo lineas, tunc non. includet primum punctum lineæ b.d. fed includetur in spacio anguli c. d. e. & sic angulus c.d.e. addit punctum super angulum b. d. e. & sic est totum respectu anguli b. d.e. pater, quia tunc maius, vt maius habet rationem totius respectu minoris, & per consequens angulus b. d. e. erit pars, vel habebit rationem partis respectu anguli c.d.e. sed angulus b. d. e. eft æqualis angulo c. d. e. vt supra patuit, quia funt æquales angulo communi: ergo inter se erunt æquales, dempto illo communi, vt patuit supra. Sequitur.

Si autem angulus vltra spacium inclusum. includit lineam includentem tale spacium, tunc primus punctus lineæ d.c. extra circumferentiam minorem nihil erit b.d.e. patet, quia angulus b. d. e. tantum includit lineam b. d. quæ includit spacium anguli b. d. e. & fic non includit lineam. c. d. pertinentem ad angulum c. d. e. & talis punctus, scilicet linez c. d. erit aliquid c. d. e. & ita. vtroque modo angulus c.d.e. addit punctum super angulum b. d. e. & fic totum respectu anguli b.d.e. vt supra patuit.

**Sequitur.** 



Sequitur.Nec potest aliquo modo obuiari,&c. Vult dicere, gi aduerfarius vellet dicere, glinea à b.& à c.non diuidantur in circumferentia circuli minoris, nec infra circulum minorem, sed tantum extra, & lic no oportet quærere aut lecabunt in eodem pucto, aut in alio, & alio, cum fint quodamodo eadem linea, vel quasi vna supponitur alteri.Dicit Doct.g hoc nihil eft, quia vbi diuiduntur, circuscrribatur circumferentia minoris circuli, & sic ide quod prius, videlicet, aut fecabunt in eodem punto circumferentiz minoris, circuli, aut in alio, & alio, & arguatur vt prius.

¶ Sequitur. Istam secunda partem f. q minor circumferentia non secetur in vno, & eodem puncto fi secetur à duabus lineis, non oporter probare, nifi propter proteruiam aduersarij, quia satis est manifestum, o eadem linea, si protrahatur in continuu, & directum, nunquam terminabitur ex eadem parte ad duo puncta. Et si istud verum manifestu conceditur, flatim ex deductione in prima parte patet propolitum.

Secuda probatio principalis, qua probatur cotinuum permanens no effe compositum ex indiuifibilibus, & pcedit ex 5.& 17.Eucli. Dicit enim illa 5. pomnium quantitatum commensurabiliú proportio est adinuicem, sicut alicuius numeri ad aliquem numerum, patet, quia inter quatitates commensurabiles, est proportio, vel dupla, vel sexquialtera, vel aliqua alia proportio, de quibus in quinto Euclidis. Sequitur. Et per consequens ficut vult septimal, fi lineæ aliquæ fint comenfurabiles, quadrata illarum fe habebut adinuicem, ficut vnus numerns quadratus ad alium numeru quadratum, quadratum autem diametri nó se habet ad quadratum coftæ, ficut numerus aliquis quadratus ad aliú numerum quadratum, &c. Intedit primò probare in hac ratione, o diameter quadrati fit incommenfurabilis coftç, & tota probatio stat in hoc, quia quado vna linea est comensurabilis alteri, est etia pportionabilis alteri, & est proportio inter illas, sicut pportio alicuius numeri ad numeru, & per colequés inter quadratu vnius, & quadtatu alterius est proportio ficut numeri ad numerum, numerus enim quadratus est ille qui cosurgit ex aliquo numero in merus qua- femultiplicato, ficut 9. est numerus quadratus, qui confurgit ex numero quadrato in se multiplicato, patet, quia ter tria faciunt 9.& numerus ternarius dicif radix numeri quadrati, f.9.& breuiter ois numerus potest esse radix alicuius quadrati, quia in fe multiplicatus semper reddit numeru quadratu,

Quid st nu

dratus.

1074.

non autem omnis numerus est quadratus, quia non habet radicem, vt patet de numero denario. Dico vitra, gnumquam numerus quadratus poteft effe præcise duplus ad alium numerum quadratum, vt patet in omnibus quadratis, quia no 16. est præcise duplú ad 9.nec 25.nec 36. ad 25. nec 49.ad 36. & fic de alijs. In proposito auté quadratum diametri est duplum ad quadratum cofte: ergo non est propor tio inter illa duo quadrata, ficut proportio numeri quadrati ad numerŭ quadratum; igitur nec linea illa. q erat diametri quadrati come furabilis erit costæitius quadrati, & per cosequens diameter est in-Expesitie lit comésurabilis coste quadrati. Expono th ista literá, cum dicit, g omnium quantitatu comensurabiliu, proportio est a diunicem, ficut alicuius numeri ad aliquem numerum, idest of si aliquæ quatitates fint commerurabiles adinuice secundu aliquam pportioné, puta dupla, vel triplam, vel sexquialteram, vel fexquitertiam, vel secundum aliquam aliam ,pportione erit talis pportio inter illas quantitates, qualis erit alicuius numeri ad alium numerum; vt fi in-

ter duas quatitates fit talis commenfuratio, g vna fe

# Juxstio

habeat in proportione dupla ad alia, erit talis proportio qualis erit, puta numeri 8.ad numerum 4.g eft proportio dupla. Sequitur. Et per consequens ficut vult feptima, fi linea alique fint commenfurabiles, quadrata illarum se habebut adinuicem, sicut vnus numerus quadratus ad aliquem aliŭ quadra-tum. Exemplum, nam 16 se habet in proportione dupla ad 8.& quadratu numeri 16.eft & 56. & quadratum numeri 8. est 64. Sic si aliqua linea constet ex 16. punctis, & alia ex 8. quadratum lineæ 16. in tali proportione fe habet ad quadratum lineæ 8. qualis proportio est numeri quadrati refultătis ex numero 16. in se multiplicato ad numerum quadratum refultantem ex numero 8. in fe multiplicato. Sequitur. Igitur nec línea illa, quæ eratdiametri quadrati commésurabilis erit costæ istius quadrati, idest quòd diameter, qui est linea diametraliter transiens ab vno angulo quadrati ad alium angulum eft incommensurabilis coftæ, ideft lineæ laterali, quæ est vna pars quadrati, & dicitur fibi incômenfurabilis, quia in nulla proportione fe habet ad illam, patet, quia si esset aliqua proportio diametri ad coftam, tunc quadratum daimetri ad quadrartum coftæ se haberet in tali proportione in quali se potest habere vnum quadratu alicuius numeti ad alium quadratŭ alterius numeri, Sed nullū quadratum alicuius numeri, nunquam se habet in proportione dupla ad quadratum aliculus alterius numeri', vt supra dixi. Cum ergo quadratum diametri se habeat in proportione dupla ad quadratu coftæ, vt pater, quia quadratum diametri eft æquale quadratis duarum costarum, vt patet in figura, & fic patet quomodo diameter est incommensurabilis cofta.

Sequitur. Si autem linez ista componerciur ex Continuum punctis. Hic Doct.intendit probare principale in- permanens tentum. lig continuum permanens no lit copolitu non el com ex punctis, quia fi ista linea permanentes, puta co- polium ex sta,& diameter offent compositæ ex punctis, túc ef- punctis. sent adinuicem comensurabiles, cuius oppositum probatú est supra, quate essent cómensurabiles, p-bat, quia haberent se puncta vnius ad púcta alterius in aliqua proportione numerali, patet, quia puncta in diametro effent in certo numero, quia cum fit li nea finita, partes eius æquales essent finitæ, & illæ partes funt puncta, igitur illa puncta effent in certo numero, modo omnis numerus alteri numero est commen furabilis, quia fe haber in aliqua proportione, vt pater. Sequitur. Nec folum fequeretur, q no estent incommensurabiles linee, sed eus q estent æquales, geft contra sensur, probatio huius consequentize. Accipiantur duo pücta immediata in cofta, & alia duo oppofita in alia cofta, & ab iftis ad illa ducantur duz linez rectz zque distates ipsi basi, fiue ipfi cofta, ifta fecabut diametrum. Quaro aut in puctis immediatis, aut mediatis. Si primo igitur non plura puncta in diametro funt, quàm in cofta, patet, quia dato quocunque puncto in costa cotingit ducere linea rectam ad punctum oppolitum in alia costa, & fic posito, q in costa estent tm centum puncta immediata, & ducerentur ab illis punctis centum lineç terminantes ad centú puncta alterius costæ, illæ lineæ secabūt diametrū, si secent in centū punotis immediatis:ergo diameter erit æqualis cofiæ, pater, quia im tot partes habebit tā in numero, g in magnitudine quot, & cofta. Sequitur. Si in pū ctis mediatis supple secet diametrum, accipio punctu mediu inter illa duo puncta mediata diametri, à quo trahat linea in continuum, & directu, illa cadet extra vtranq; lineam istă ex datis, & ab illo puncto duco æquè distatem vtrig; lineg datæ ex 31.primi Euclis. Ista çquè distans ducatur in continuum, & dir**e-**

### Secundi

& directum, scilicet à costa in costam (ex secunda parte primæ petitionis primi) fecabit coftum, & in neutro eius puncto dato, pater, quia fi due prime lines ducuntur à duobus punctis costa immedistis, & terminentur ad alia duo puncia immediata alterius cofte, & ille dua linea non fecent dismetrum in duobus punctis immediatis, fad inter illa. duo puncta cadit punctua medius, mado ab illo puncto medio diametri duco lineam zquè distantem illis duabus datis, que secet coltami quæro in quo puncto fecet, fialiquo puncto medio; ergo illa duo puncta coste non crunt immediata, quod est contra positum, si verò secent, vel terminentur ad aliquem punctum istorum duorum, erit terminus duarum linearum, & sie concurreret cum illa alia linea, cum qua ponitur æque distans, quod oft contra diffinitionen æquè diftantium, quæ eft vkima diffinitio polita in primo. Nam lines zquè difantes non possunt concurrere in codem puncto, quia tune constituerent apgelum, quod est contra diffinitionem æque diftantie, que lines eque diftantes dicuntur parallelz: igitur inter illa duo pun cta, quæ ponebantur immediata in cofta, erit pun-Aus medius, quod eft contra politum. Sequitur ibi fequitur ex hoc, quod dicebatur inter dup pun sta diametri elle puctus medius, idest quòd sequitur inter duo puncta immediata in cofta dari pun-Aum medium, exhoc quod conceditur inter duo puncha diametri, in quibus duz linez cofte fecant diametrum dari punctum medium. Sequitur. Igitur ex opposito consequentis, sequitur opposit sum antecedentis, Antecedens eft hoc - Inter illa duo puncta diametri datur punctus medius, & cofequans eft hoc : ergo inter ille due puncha imais diata in costa datur punctus medius. Oppolitum huius confequentis of hac, inter ille duo puncha. in colta non datur punctus medius, quod oppolitum infert oppositum antecedentis, scilicet g intor illa duo puncta diametri, non datur punctus medius: & fic faquitur principale intentum, vide licet, quod diametre erir equalis cofta. Sequitur. Immo generalizer tous decimus Eucli defirsit il-lam compositionem lènez ex punctis, quia nulla, offet omninò linez irrationalis, fiue furda, cum tamen principaliter tractet ibi de irrationabilibus. Que fie li- Linea irrationalis, fine furda dicime illa, que est neairratio- fimpliciter incommensquabilis alteri linen, vt patet ex decimo Eucli.

Ibi. Immò fequitur absurdius. Hic Doctor deducit ad maius inconveniens, videlicet, quod ( ille lines in circumferentia maiore includit illud minimum, quod non all præcise terminens vname lineam, fi ducatur à termino vnius linem ad terminum alierius linea vna linea recta secundum primam perisionem Eucli eris bafis trianguli duorum laterum, qui videlicet, triägulus conftituetur ex linea dib. & da in que b c intercipitur minimum, de tune linea ducha a.b.ad c. erit balisillius trianguli, & tunc illa linea, qua eft bafis, poterit dipidi 11. duo zqualia fecundum decimam primi sogitur il-sud interceptum non fluit minimum, quod tamen danmaft effe minimum : immo fequitur , quòd a ducatur aliqua alia linea aquè distans à basi trianguli: in triangulo tamen illa erit minor ille bafijer si, primi . & ica erit minus minimo . Ibi fequitur : Similiter ifta pofițio fi vao modo, fiue alio modo, iden fiue teneat continuum componi ex diuisibilibus, fiuè teneat cotinuum componi exminimis, fi tamen minimum intelligatur aliquid, quod non habeat partem, & partem in toto, concludit etiam commensiurabilitatem diametri ad coftam, immò concludit equalitatem, ficut ponendo indinifi-

nalis.

billa conftituere consinue.

Ibi. Ex codem ctiam apparet improbatio alterius antegedentis de partibus minimis in principio questio in fecundo argumento ponitur duplex antecedens. Primum, 9 anne continuum compo nitur ex indiuisibilibus. Secundum, 9 anne continuum componitur ex minimis. vide ibi. Dicin. Doct.hic, guad eft impassibile catinuum compo- Gentinuum ni ex partibus minimis, & probat hoc excodem. sen campemedio, quo probauit continuum non polle com- niter ex par poni expuctis. Dicit ergo fic. Autillud minimum tibus minipollet præcise torminare lineam indiuisibilem fim mis. pliciter, aut posset intercipi inter terminos duarū linearum. Si primo modo, tunc minimum ponitur fimpliciter punctus indivisibilis, & unc eft ide ponere ito modo minimum, & fimpliciter indiui-bile pro parte, & fie pars linea, & punctus idem. erunt, & fic erit idem dicere continuum componi ex minimis, ficut ex punctis. Sequitur. Si fecundo modo, videlicer, q tale minimum fit aliquid interceptum inter terminos duarum linearum: fi fic,esgo duz linez pertractiz à centro, puta a. ad terminos talis minimi in circumferentia maiore, & dicantur illi termini b. c. ita quòd includunt præcise tale minimum in illa circumferentia. Tunc quaro, autillæ lineæ includunt aliquod minimum in circumferentia minore, aut præcise nihil includut, sed omnino habent idem indivisibile continuans iplas lineas. Si primo modo, igitur erunt tot mjnima in minori circulo, quot funt in maiori i ergo circulus minor crit aqualis circulo maiori. Si lecundo modo, sequitur, o circumferentia minor secubitur in vno puncto à dusbus rectis lineis exesttibus ab codem puncto, quod est improbatum in primo membro, quia ficut argutum eft ibi, pars effet equalis toti formando ibl angulos, ficut in. primo membro.

GVLIEL. OCHAM in quolibit. q.9, 18 Ocha que citat fub breuitate rationes Docto. mathematicas, lib. 1.9.9. præfertim illas, quæ videntur proseders ex radem medio, quo procedit fecundo retio, & respondery facundum aliquos, quas resposiones nitivir infria-gere, & fic aluare rationes Dash. Et respondesur fic ad locudam rationen, g fi lines protratta à cofa tangoret diametrum directe, tune folum tangeret vnum punctum in diametro, & alia linea alium punchum, & concluderet argumentum. Sed quis diameter longior eft, quàm cofte, idea qualibetite nes protracta à costa in costa m tanget diametrum oblique, & ideo ad minus tagit duo puncta diamer tri, & lic non concludit ratio, g lint tot punchain cofta, quot in diametro, & ponitur exemplu, quia fi vna virga cadat super aliam oblique plus tangir de ca, quam fi caderet super cam indirectum per modum crucis, ficut apparet ad fenfum, & fic eft in propolito.

Contra. Si propter hoc linea protracta à cofta in coftam per diametrum, tangit duo puncta diametri oblique, quia diameter, est longior costa:ere go retonta super candem longitudinem duarum, costavum, fi fiat diameter multo longior poterit, tuno numerus punctoru augere, ficut augerur langitudo diametri, qua linea protracta i colta in. coltam tangeret oblique duo puncta diametri langioris, & focunda linea tria puncta, & tertia linea. quatuor puncta, & in fine aliquis pupctus illius lines protracts per diametrum, tangit diametrum fecundum longitudinem vnius pedis, vel domus, vel leuce, ex quo sequitur primo, q illa linea protracha à costa in diametrum non eru rolla, quia pil-Ctus vnius lineq tangentis diametrum mouetur fur perius, & inferius, quia ex quo ille punctus per te tanget

tanget multa puncha diametri oblique, & aliqua de illis funt superius, aliqua inferius, ergo punctus iste tangens ista mouetur superius, & inferius.

Libri

Pulchrum

ex:mplum

de virga.

Secundò sequitur, o punctus linez tangentis diametrum, erit fimul naturaliter in diuerfis locis, velsitibus, quia ex quo tangit sex puncta diametri, tunc erit naturaliter fimul, & femel in fex fitibus cu illis punctis, quod est impossibile. Exemplum de virga, vel de quocunque alio corpore tangente directe, vel oblique aliquod corpus non est ad propolitum, quia quando virga, velaliud corpus cadit fuper aliud oblique, cunc multæ partes virgæ cadetis tangunt multas partes alterius virgæ, quas prius non tangebant, & funt aliz partes cadentis, & tangentis, quando tangunt oblique, quam quando tagunt recte, ficut manifeste patet ad sensum, & ideo non eft mirum, fi plures partes tangant, quado virga cadit obliquè, quàm quando cadit recté. Nunc autem in proposito semper est idem punctus lineæ tangentis diametrum directe, & oblique, ideo non eft ad propofitum.

Item arguo ad principale, quòd túc essent equa lia puncta in minori circulo, & in maiori, quia à quolibet puncto matoris circuli per circulum minorem ad centrum commune vtriusque circuli po test trahi linea recta, immo ex linea recta posita hypothesi, qua tamen linez non coincidunt circa cen trum. Autergo duz linez protractz, à duobus punctis immediatis circuli maioris transibunt per duo punota circuli minoris, vel per vnum tantum. Si primo modo habetur propositu, quod tot sunt puncta in minori circulo, quot funt in maiori. Si fecundo modo. Contra. Illæ lineæ funt rectæ, &c æque diftantes, fimiliter fi illæ duæ lineæ coincidut in eundem punctum circuli minoris, tunc ille pun Aus minoris circuli, in quo coincidunt coexistet duobus punctis immediatis duarum linearum immediatarum, & cadem ratione potest coexister tribus punctis trium linearum tertij circuli maio+ ris, & lic poteft coexistere mille puctis alicuius cir+ culi magni in tali proportione excedentis illu parnum circulum, & tunc sequitur necessario, quòd ille punctus sic coexistens centum aliis punctis sit longus fine pluralitate puctorum, vel linea circumferentialis fibi correspondens. Si dicas, go idem. argumentum est de lineis corporalibus transeunti+ bus à maiori circulo ad centrum per minorem cir culum, quia ille femper magis, & magis approximantur. Aut ergo illæ lineæ corporales transibunt per aliam, & alia partem circuli minoris, & fic erűt equales partes in vtroque circulo, aut per eandem, & tunc illa pars per maioritatem circulorum cor-

responderet mille partibus, & esset in mille sitibus. Respondeo, quòd non sequitur propter diuerfitatem illarum linearum, & circulorum in infinitum,quia non est aliqua pars in maiori, quin sibi correspondeat aliqua pars in minori circulo, licet multo minor correspondeat, patet hoc ad sensum. si fiant circuli, & ideo non sequitur, g sint zquales partes eiusdem quantitatis, sed si coponatur ex punctis, túc duobus punctis immediatis in maiori circulo, aut correspondent duo puncta immediata in minori, quia minus no potest correspodere in paruo circulo, quia quilibet punctus est indivisibilis, aut idem punctus corresponderet vtrique. Si primo modo equalia erunt puncta viriuíque circuli. Si fecundo modo, tunc crit idem punctus in diuer-

Quid fit di- fis situbus, sicut dictum est. sindio mi- Ibi. Ad ista argumeta hic Doc. recitat opinione nimi fecun- Egidij quolib.4.q.6.& quolib.6.quæft. 17.qui dicit, dum forma, quod ista argumenta Doct. mathematica non coner materia. cludunt contra minimum secundum formam. Et

# uxítio

vult, quòd continuum naturale fit compofitum ex minimis fecundum formam, vt patebit inferius, no autem secundum materiam, & habetur ista distinctio.f.minimi fecudum formam,& fecundum materiam à philosopho primo de gene. c.de augmenratione. vbi vult, quod pars fecundum specie quelibet augeatur, & non fecundum materiam.

Ibi.Istud dictum tripliciter intelligi potest. Hic Doctor primo exponit, quomodo pars possit intelligi secundum formam, vel secundum materiam. Et secundo improbat responsionem Egidij. Dicit Egidius Reergo fic. Primo, quòd pars fecundum speciem di- ma. quoli.4. catur pars fecundum formam, pars autem fecundu 9.6. materiam dicatur parsquanti inquantum quanta eft,& hæcquia quantitas consequitur materiam,& quia formam consequentur qualitates naturales : ideo pars fecundum speciem, vel secundum formã fit pars fecundum naturam. Et vult dicere, q conti- Continuum tinuú potest dupliciter considerari. Vno modo in- potest dupli quantum est quoddam quantu, & sic divisibile in citer confi partes quantitatiuas. Alio modo inquantu natura- derari. le, vt pura inquantu illud quantu est calidum, vel fri gidű, & huiufmodi : & fic fit diuifibile in partes calidas, yel frigidas. Addit, q tunc redit in quoddam antiquum dictu. f. quanta, em q quanta funt diui-fibilia in infinitu, no autem quanta, em q naturalia, quia vt lic non funt diuifibilia in infinitum : puta, g quatum calidum no fit diuisibile in infinitu in partes infinitas calidas, ita q sit dabilisaliqua minima pars calida, quæ fi amplius diuideretur iam no effet calida. Doct sutem inferius probabit, q ét quantu An quäram naturale sit diuisibile in infinitas pattes. Sequitur in naturale sit litera, vel potest intelligi pars fm speciem, que po- diuisibile in test per feelfein actu, & pars im materiam dicatur infinitas pars em potentiam, videlicet pars, vt existit in toros partes. Vult dicere, o pars alicuius quanti, fi poteft per fe actu exiltere, & feparata à toto dicitur pars em speciem, siuè Em formam, ve verò tatum inexistit tori; & nullo modo poffit per fe exiftere feparata à toto, dicirur parsem materiam, accipiendo em materiaj vt est secundum potentiam. Sequitur. Et tuc redit in idem du alio dicto antiques greft dare minimit, quod potest per le existere, sicap si diuideretur iam actu non existeret, no autom est minimum in toto, quo non est minus existens in co in potentia. Vult dicere em istam opin.glicet possit dari minimum actu existens, non tamen potest dari minimum in potentia, quia quocuque dato in toto, adhuc minus potest dati in potetia, pater em ipsum Egi. qui vult vt fupra, o poteft dari minimum Em formam, ita o fi amplius divideretur; non haberet formam naturalem, non autem poteft dari minimum im materia, quía quocunque dato adhúc minus potefi dari. Sequif, aut poteft intelligi tertio modo, difcordan+ do ab istis duobus dictis antiquis, o fit in aliquo vt minima pars formæ, fiue totius, inquantum habet formam, & non minima pars aliqua materiæ, auttotius em materiam. Et dicit hoc elle manifeste falfum, quia nulla pars materiæ in toto eft fine formá in actu, nec etiá fine forma eiuídem rationis in totis homogeneis. Dicit ergo Doot. of fi detur aliquod totum, puta aqua, vel ignis: & dicatur, q posset dari minima pars formæ ipfius ignis (& loquitur hi c de forma partis) non autem possit dari minima pars materiæ, fed data quacunque adhuc minor poteft dari, 9 hoc eft manifeste falsum, tum quia non potest dari aliqua pars materiz fine forma, tum quia in homogeneis co modo, quo est minimum totius est minimum vtriusque partie, & econtra, patet, quia si potest dari minima pars aquæ, datur minima pars materiæ existens sub minima parte formæ aquæ, & fi non poteft dan minima pars aquæ, ita

ita quòd quacunq; data adhùc minor potes dari, fimiliter nec potest dari minima pars materiæ, nec minima pars formæ, & tota ratio stat in hoc, quia no potest dari aliqua pars, supple integralis ipsius aque quin semper sit composita ex materia, & forma, & per consequens non potest dari aliqua pars formæ, quæ actu nó fit in materia, nec aliqua pars materia, quin actu sit sub forma, & hoc est quod dicit. Sequitur.

Somittendo igitur istum tertium intellectum, illos alios duos intellectus excludedo, oftendedo, o no impediunt probationes præcedentes, quæ videlicet probant, quòd non potest dari continuum compositum ex minimis.

Ibi. Primò quidem arguo contra primá viam auctoritate Com.3.physic.com.60. ibi & videmus Pla. propter hoc non ponere infinitum duo, quia existimabat, quòd res potest pertransire secundum augmentum, & procedere in infinitum secundum diminutionem, sed posuit illa duo, & no vtitur eis. in numeris enim non est infinitum, neq; secundu diminutionem, cum vnitas fit minima, neque fecundum augmentum, numerus enim peruenit ad decem. Dicit ibi Com. g cum Aritt. declarauit.f. in tex.60.quòd infinitum inuenitur in diminutione fimpliciter, in additione non fimpliciter &c.vide tex.60.cum com. Hic ergo Doc.contra primam viam arguit, quæ dicit, quòd licet detur minimu fecundum formam, non tamen inquantum quantum.i.quòd licet detur minima caliditas, non tamen minuma quantitas, quæ subijcitur caliditati, & fic in calido huiufmodi datur minimum calidum, sed non datur minimum inquantum quan-Opinio Do- tum. Hic verò Doct. intendit, o etiam non detur minimum lecundum formam, & si datur minimum secundum formam, datur etiam secundum quantitatem. & primo probat per Com. qui vult contra Plaquod non sit procedere in infinitum in magnitudine, ita & quacunque magnitudine data non sit dabilis maior in infinitum, ied bene in diudendo, vel diminuendo est processus in infinitum, & patet com. 60- & patet quòd in tali commento non tantum loquitur de quanto mathematico, sed etiam de quanto naturali.

amis.

Ibi. Secundo Arist. de sen. & sen. in dubitatione illa prima &c. In ista littera multa dicit. primò o qualitates sensibiles sunt determinate secudum species.i.q non possunt esse infinita species. patet, quia infinita no habét extrema, fi enim linea ellet actu infinita, non haberet extrema terminantia, quia tunc esfet actu terminata, & non terminata, qualitates autem scnsibiles habent extrema actu, quia albedo, & nigredo funt extrema inter omnes colores. & vult ipfe Arift. q in omni genere qualitatum fensibilium extrema sunt posita, quia contraria, & per consequens species sensibiles in tali, genere sunt finite. Secundo dicit ibi, sed de quacunque vna qualitate fingulari &c. Dicit Arift. 9 qualitas fensibilis fingularis, puta hæc caliditas ex fe non habet terminabilitatem, ita o non pollumus dicere q fit tanta caliditas in actu, vel tanta, quia hochabet à quantitate in qua est, sicut ergo talis quatitas est diuisibilis in infinitum, ita etiam qualitas fundata in ipfa erit diuifibilis in infinitu, faltem per accidens, quia ad divisionem quantitaris. ergo falfum est dicere, g calidum secundum formam habet minimum, & fecudum materiam, fiuè fecundum quantitatem non.

Ibi. Istud etiam ad quod adductæ funt auctoritates Com. & Arist. probatur per rationes. Hæc ratio prima est singularis que consistir in noc.Si.a. est ro formalis, quare.b.insit alicui subiecto. vbi-

cunq; ergo eft.a.ibi &.b.ficut rationale eft ratio for malis, quare rifibilitas infit homini. ergo vbi est ra tionale, ibi est risibilitas, sed quantitas est ratio di- Quantitas uifibilitatis. ergo vbicunq; reperitur quantitas il- est ratio dilud est diuisibile, vel per se, vel per accidens, per se "ibilita. vt quantitas, per accidens quod fundatur in quan- 115. titate extensibiliter, & subjectum quantitatis. Sicut ergo in maximo naturali est diuisibilitas in plura, ratione quantitatis inexistentis, ita in quocunq; paruo naturali est divisibilitas, cum in tali femper sit quantitas. nam si subiectum est diuisibi le, & fundamentum in illo erit diuisibile, quod intelligatur de fundato ad extensionem subiecti, vel fecundum extensionem ipsius.

Nona.

Ibi.Quòd fi dicatur quòd forma minimi prohibet istud, quod competeret ex quantitate quantum est ex parte quantitatis. Vult dicere, g forte aliquis diceret, quod quantitas sub minimo naturali, ideo est indiuisibilis, quia illud minimum naturale, vt est ibi prohibet huiufmodi diuisionem, & si quantitas illa posset esse fine tali minimo natu rali effet diuisibilis.

Ibi.contra.Hic probat Doc. of tale minimum fi posset dari, non prohiberet huiusmodi diuisibilitatem quantitatis. nam cum quáritas ex fua rarione formali fit diuisibilis, siuè separata, siuè coniun Aa semper erit divisibilis, cum forte divisibilitas fit ratio formalis quantitatis. Expono tamen ali- Expositio li qualiter hanc litteram cum dicit. si per se iconse- sera. quentia aliqua sunt incompossibilia, & illa ad que confequentur illa funt incompossibilia. antecedés eft hoc, quantum minimum, confequens eft hoc. ergo quantum minimum est diuisibile. nam fi ista repugnant. f.p quantum minimum fit divisibile, etiam antegedens repugnat. Lquamm minimum, patet. quia quantum, vi huiufinodi est divisibile, & minimum, vt huiufmodi eft indivisibile, & fic dicere a el quantum minimum est dicere a est di uisibile, & indivisibile. Sequitur . Et multo magis fi illa, que funt de estentiali ratione aliquoru funt incompossibilia, & ipla crunt fimiliter incoposibilia, pater, quia ficut rationale, & irrationale funt incomposibilia, ita species constitute erunt incopossibiles. Sequeur. Sed divisibilitas in tales partes.f.integrales eiusdem rationis, vel effentializer consequitur quantitatem, vel est de per se ratione quantitatis, sicut philosophus assignat rationem eius talem. 5.metaph.tex.com.18. Sequitur igitur cuicunque forme ponitur istud incompositioile ei est quantitas incompossibilis, & im simpliciter no erit illud diuisibile inquantum quantum, quia sim pliciter non est quantum i quòd cuicunque forme ponacur minimum, quod eft incomposibile druifibilitatis, statim ponitur illud non effe quantum, cum quantum semper sit diuisibile.

Ibi. Hoc stiam probatur, quia non eff intelligi bile aliquid este quantum, quin sit ex partibus, nec gifit ex partibus, quin pars sit minor toto, & ita non est intelligibile, q aliquid fit quantum indiuifibile, ita o non sitatiquid in co minus co inexi-Rens, nec etiam potelt poni aliqua caro fimpliciter indivisibilis in tota carne, quia ficut punctus leparatus non faceret quantum separatum, ita nec caro punctualis si esfet cum alia faceret aliquid maius, nec continuum, nec contiguum, vnde ica improbant rationes philosophi.6.phy. indiuisibilitatem partis alicuius rei naturalis, ficut alicuius partis quanti inquantum quantum. Quod dicit ibi, o caro púctualis cu alia no faceret aliquid maius, nec continuum, nec contigui, q non faciat maius, patet, primo de generatex.com.8.Diuisio inquit in duo, vel plura.1. puneta, neque maius, neque minus

2

# Libri

., 7

Distin.

#### nus priore, quapropter & si omnes supple quantitates componantur. s.ex punctis, nulla facient magnitudinem. Et Com.ibi monstratur inquit, quòd puncta neque augent, neque minuunt magnitudinem, hoc quod cum nos diuidimus magnitudinem in duobus punctis, aut tribus, deinde componimus eam, tunc magnitudo neque fiet maior, neque minor, & cum nihil faciút in paruitate, aut in magnitudine, necesse est vt non faciant magnitudinem. hæc ille. Et & non faciat continuum, patet, quia continua sunt (secundum philosophum 5.phyfic.) quorum vltima fint vnum, vnde tex. 16. fic ait. Dico inquit esse continuum cum idem fiat, & vnus vtriusque terminus eorum quæ tanguntur, & fic fignificat rationem continui.hoc autem esse non potest cum duo sint vltima.ibi Com. Continua autem sunt sele.i.quorum vltima adunantur apud contactum, & fiunt vnum secundùm quod fignificat hoc nomen.i.in rebus naturalibus, & artificialibus, in naturalibus verò Que sint co- dicimus quòd continua sunt illa, quorum vleinus in na. tima funt vnum naturaliter, vt in membris con-

tinuis, & in artificialibus quando vltima eorum fiunt vnum per artificium. In mathe-maticis verò dicimus continua, quando vltimum vnius imaginatur esse commune eis, vt punctus qui est commune eis, & linea duabus superficiebus, & ista continuatio non est naturalis. hæc ille. Ex hoc apparet, 9 caro punctualis, cum alia carne punctuali non faciet aliquod cotinuum, quia opor teret allignare vltima effe vnum, & hoc per conti-

tigna .

euralibus.

nuationem alicuius medij, quod fit principium vnius, & finis alterius. Nec faceret contiguum, Quafint con quia contigua funt illa, quorum vltima funt fimul,& se tangunt, ita tamen quòd vltima eorum non fint vnum, ficut est in continuis, vnde philofophus s.physi.tex.com.22. Dico inquit contigua, dum extrema sunt insimul. ibi Commen. contigua sunt corpora, quorum vltima sunt.s.supersicies infimul, ita q inter illas non est corpus extraneum, & hæc eft contiguatio naturalis : contiguatio verò mathematica est in magnitudinibus, quorum vltima supponuntur. Si igitur fuerint corpora, superponuntur supersicies corum contigue, & fi superficies superponuntur lineæ, & si lineæ superponentur puncta, si dicimus quòd punctus superponitur puncto. Sed hic non intendit mathematicam. quoniam in mathematicis duo vltima reuertutur in vnum, & fic affimilantur continuo. In natura verò duo vltima remanent duo demonftrata. hæc ille.

Ibi. Dico igitur, quòd ista responsio de naturali secundum quod quantum, & secundum quod naturale, si potest habere aliquam veritatem debet intelligi affirmando, & negando rationem for malem diuisibilitatis, ita quòd illa, que dicit, o diuiditur in quantum, dicit, q diuiditur per rationé quantitatis, tanquam per rationem formalem diuisibilitatis,& illa, quæ dicit, quòd non diuiditur in quantum naturale, negat naturalitatem effe rationem formalem huius diuisionis, sicut si diceretur q animal inquantum habet oculos videt, non inquantum habet manus, & iste intellectus est verus, sed ex hoc non sequitur, q simpliciter rei non conueniat, quod conuenit ei secundum quantitatem.

Ibi. Secunda responsio non videtur excludere rationes prædictas, quin totum non effet compositum ex indiuisibilibus, vel ex minimis partibus in toto. Hic Doct.dicit, o secunda responsio (quæ fuit q minimum secundum formam potest dari fic intelligendo, galiquod minimum naturale fic

# Quaftio

poteft per se existere, quod si amplius diuideretur non posset per se existere) non excludit illas rationes mathematicas: nam ex ista responsione videtur sequi, quòd potest haberi minima pars motus per se existens, quæ si amplius diuidererur, non effet aliqua pars motus per se existens, & similiter potest haberi minima pars formæ per se existens, vt puta minima pars albedinis, quæ fi amplius diuideretur in partes non effet albedo. hoc idem effet dicendum de minima carne, & de minimo offe. Declaro tamen hanc litteram, cum dicit. Ta- Declaratio men videtur poste poni minimum in motu pro littera. eo, quòd motus per se est, antequam sit aliquid alterius totius, patet, quia si detur motus vnius ho-tæ, primò habetur aliqua pars motus, quàm illa intelligatur pars motus vníus horæ. Sequitur. Et illa pars formæ, fecundum quam eft motus, præcedit omnes alias partes illius formæ, non tantum natura, sed duratione, patet, quia si acquiratur aliqua albedo successive, secundum quam sit motus, prius duratione habetur vna pars, quàm alia, patet, quia si non prius duratione, sequeretur, op omnes partes illius formæ, fecudum qnam eft verus motus, haberentur in inftanti temporis,& fic motus fieret in instanti, quod est impossibile. Sequitur. Et ita tunc videtur esse per se, & non in toto, ideft quod illa pars motus prior, & fimiliter-illa pars formæ prior, prius intelligerentur habere esse per se existens, quàm essent in aliquo toto. Sequitur. Si igitur sit minimum in naturalibus, quod possit per se esse, videtur esse minima pars formæ, quæ possit induci per motum, & per confequens posset dari minimus motus, quod est inconueniens

Ibi. Sed contraistam responsionem arguo. Hic Doctor arguit, quod tale minimum non pol- An minimi fit dari, quia si illud minimum diuideretur in par poffi; dari. tes, qualibet pars effet hoc aliquid, & per confequens illud tale non esset minimum per se existes, & probat, quia ficut essentiale est quanto posse diuidi in partem, ita est ei essentiale, quòd fingulum eorum, in quæ diuiditur, possit esse hoc aliquid : igitur nulli corum repugnat per se esse: cum ergo minima pars formæ naturalis fit quanta, fequitur, gerit diuisibilis in partes, & illa partes, in quas diuiditur essent per se hoc aliquid.

Ibi confirmatur ratio, & ista consequentia. Consequentia est ista, quanto est essentiale, posse diuidi in partes: ergo est ei essentiale, quod singulum eorum, in quæ diuiditur possit esse hoc aliquid : probat modo istam consequentiam, tum quia partes illæ sunt eiusdem rationis, quan tum ad formam, & materiam cum toto, igitur possunt habere per se existentiam. Loquitur hic Doctor de toto homogeneo constituto ex partibus quantitatiuis. & sic si diuidatur : puta caro in decem partes, illæ partes funt eiusdem rationis cum toto, quia quælibet pars eft caro, & funt eiufdem rationis, & quantum ad materiam, & quantum ad formam, patet, quia ficut totum componitur ex tali materia, & tali forma, ita quælibet pars componitur ex fimili materia, & ex fimili forma, vt patet: ergo fi totum potest esse per se aliquid, sequitur, quod quælibet pars possit per se existere, & esse hoc aliquid. Sequitur. Tum quia si essent per se, essent individua eiusdem speciei, sicut, & totum est: hoc patet, quia si caro esset diuisa actu in mille partes, quælibet pars effet per se indiuiduum carnis, accipiendo tamen illas partes, vt abstrahunt ab hic & nunc, & ab actuali existentia, sicut etiam est de tota carne singulari: ergo sicut no repugnat toti carni fingulari posse per se existere,

Digitized by Google

### Secundi

ita nec cuilibet parti. & hoc est quod dicit Doc. ibi. Abfurdum autem videtur, 9 hoc aliquid habeat naturam illam, vnde fit indiuiduum, vel poffit elle indiuiduum alicuius speciei, ita q simpliciter non repugnat fibi polle esse individuum alicuius speciei, & sibi repugnat posse esse simpliciter, hoc est per se existere. Et addit. & hoc saltem Individua de illis, quæ non funt accidentia. Hic Doc. non loaccideralia quitur de indiuiduis accidentalibus, quia illa non ton possunt possunt per se existere cum alijs inhæreant, sed lo-, per fe exifie quirur de indiuiduis substantialibus, & homogeneis. Sequitur. Tum etiam quia partes funt naturaliter priores toto. igitur non repugnat eis contradictoric posse esse duratione ipfo toto. Hoc patet per vnam propositionem Doc.sape adductam, quod est prius natura alio positiue non re pugnat libi posse elle prius duratione, vt supra patuit in isto 2.dif.2.q.4.& in 3.dif.3.& alibi fape.

Ibi.Videtur ergo quo ad hoc dicendum, quòd ficut forma naturalis no tollit à toto naturali, quin ita fit totum semper diuisibile per quantitatem, sicut quantitas effet, si sola esfet. ita etiam no tollit, quin quodlibet diuisum possit per se esse, quantum ex se est, & ex parte sui sicut posset qualibet pars quantitatiua, in quam divideretur quantum,

¶ Ibi. Et fi dicas, quòd ftatim conuerteretur.in continens.i.quòd fi diceretur, quòd fi minima caro diuideretur in duas partes, illæ partes conuerterétur statim in continens, puta in aere, vel in aliquo alio dissoluente, & corrumpente illas partes, & conuertente illas in aerem, vel in aquam,& fic non possent per se stare.

Ibi. Ista responsio non videtur esse ad intelle-Aum quæstionis, quærimus.n.minimum potens per se esse atione intrinseca, hoc est, cui per aliquod intrinfecum repugnat contradictorie minus eo per se esse, nulla autem ratio huius impossibilitatis intrinseca assignatur, si totum corrumpatur. Circunscribamus.n.omne continens, & omne cot ruptiuum,& g aqua fola fit in vniuerlo quæcunq; aqua data diuidatur &c. Littera clara eft.

J Ibi. Arguo etiam contra vtranq; respósionem fimul. Hic Doc.probat 9 ifta opi.non pofiit faluare minimu in motu. Nam hæc opi.vult expresse, g in motu sit dare minimum, & g motus componatur ex minimis, nam ex quo ista opi.vult, o minimum tantum sit fm formam, & motus ( si per possibile, vel impossibile omnis forma naturalis esset lequestrata à quantitate) adhuc esset verè succettiuus, & fic daretur motus no habens minimu. Declaro tamen hanc litteram, licet.n.medium in motu locali non posset cedere mobili, nisi estet naturale, tamen si per impossibile medium mathematicum posset cedere mobili mathematico, verè esset successio in motu tali propter diuisibilitatem medij. Prius.n.pertrantiret mobile priorem partem spacij, quàm posteriorem, medium natutale non tantum est compositum ex materia, & for ma, sed etiam est compositum ex partibus quanti-An media tatem habentibus, quod medium non est fine qua naturale fit litatibus naturalibus confequentibus ipfum. vt pa fine quali-tet de aere, qui inquantum est corpus naturale po-tatibus na-test cedere mobili, vt patet per experientiam, sed fi tale medium ellet tantum corpus mathematicum includens lineam superficialem, & profunditatem non posser cedere mobili. Hoc idem dico'de corpore mobili, o nisi esser corpus naturale non posfet localiter moueri loquendo de motu locali circunscriptiuo, si th per impossibile medium mathe maticum. f. corpus mathematicum posset cedere mobili mathematico, videlicet corpori mathematico, verè esset successio in motu tali propter diui-

fibilitatem medij. Sequitur etiam modo ficut per accidens est in locato ex parte locati inquantum locatum eft, o habeat quantitates naturales, pater hoc, quia locatum inquantum locatum non includit per se qualitates naturales, patet, quia ratio, qu perficies ipfius corporis locati, o modo tale loca-tum fit calidum, vel frigidum, & huiusmodi accidit fibi inquantum locatum, & hoc patet 4.phy.t. c.76.vbi fic habetur. At verò, & cubus habet ma- Doctrina pe gnitudinem tantam quantam continet vacuum, reparetica. quod si calidum est, aut frigidum, aut graue, aut le ue, nihilominus alterum ineffe ab omnibus passio nibus est, & si non diuisibile sit ab illis.i.quod si ponatur corpus esse calidum, vel frigidu &c. illud corpus erit aliud ab illis paffionibus, etiam pofito quòd fit infeparabile ab illis . Sequitur. Quare & fi separetur ab omnibus illis, & neq; leue, neq; gra-ue sit, continebit æquale spacium, & vide ibi Commen. qui prolixè declarat intentum. Sequitur, & per accidens ex parte loci inquantum locus eft, g habeat qualitatem naturalem, patet, quia locus est vltimum corporis ambientis in mobile primum, vt patet 4. phy.t.c.41. illud vltimum eft vltima fuperficies corporis continentis, vt supra patuit.q.1. de loco. accidit ergo corpori locanti, vt locăti qualitas naturalis, patet, quia non locat inquantum ca lidum, vel frigidű, sed ratione vltimæ superficiei. Sequitur, quia licet naturalitas conueniat locanti,

Nona.

73

tamen per accidens conuenit loco. Vult dicere, 9 quamuis aeri, vel aquæ conueniant qualitates naturales, ita quòd aqua determinet fibi de necessita te talem qualitatem naturalem, illa tamen qualitas conuenit loco. s. vltime superficiei aqua tatum per accidens, quia ratio locandi circunscriptiue est tan tum vltima supercies locantis. Sequitur. Ita etiam licer necessario, in oino per accidens conuenit motui fin locum, fiuè motui fm vbi, qd est in locato per se, inquantum respicit per se locum, & quali-tas naturalis sit in ipso motu, vel quist in illo sm g est motus, siuè in magnitudine super quam fit mo tus per se. Vult dicere Doctor in sententia, quod licet naturalitas femper infit motui locali, tamen accidit sibi inquantum est motus localis.

Pro clariori intelligentia huius litteræ declaro aliqua. Primò, q, vbi est in locato per se, inquantu respicit per se locum, non.n.vbi, quod est respectus locati circunscriptiue ad locans circunscriptiue in nullo modo dicedi per se conuenit locato, cum sit accidens omnino inseparabile, sed locatum inquatum respicit locum, siuè sub illa ratione, sub qua respicit locum, includit vbi per se, quia tunc talis respectus sibi necessario inest, sicut dicimus, quòd Francisco sub illa ratione, qua respicit filium, inest per se paternitas, licet absolute no insit per se. Nec accipio hic per se sm aliquem quatuor modorum, sed accipio per se.i.absolute. Et sic cum dicit Doc. Que locari quod locatum per se respicit locum per se &cc.i.q respiciat lofi accipiatur locatum abfolute per fe, & fub illa ra- cum. tione præcise, quia respicit locum, no conuenit sibi naturalitas aliqua. Secundo motus localis præcise confideratur fm quod aliquid mouetur acqui rendo aliud, & aliud vbi, & talis motus localis circunscriptiuus tit ratione magnitudinis, vel ipsius, mobilis, vel spacij, super quod transit mobile. ratione ergo magnitudinis, vel mobilis, vel spacij fit motus localis, quòd modo mobile, vel spacium ha beant qualitates naturales, vt præcise confiderantur inquantum tit ibi motus localis accidit eis, cum ratio fucceilionis fit quantitas, vel in ipfa ma gnitudine, vel in mobili, vel in vtroq; , & fic patet ifta littera.

Fran.Lych.in fec.fent.Scoti.

**¶Ibi.** 

K

Declaratio litters.

turalibus.



# Duxítio

Libri

Distin.

anime.

Ibi. Ex hoc destruitur prima responsio, qnon Pereipe dili faciat pro minimo motu. nam opinio illa habet di genter 4980 cere fin primam responsionem, o possit dari mini ma pars motus, sed hoc patet este falsum, & cotra opionem illam, quia fni eam non est accipere minimum in motu, fm o quatum, & successio est in motu locali per se ratione alicuius inquantum quantum, patet quia talis successio fit ratione quatitatis, vel ipsius mobilis, vel medij, vel vtriusq;, vt dixi supra, & sic in motu locali nullo modo potest esse minimum. Addit Doc. g nec in alijs motibus, puta augumentationis, vel alterationis, quia licet non ita immediate concedatur de alteratione, si ponatur motus, vel successio fm formam, tamen sequitur per locu à maiori negatiue. nullus.n.motus velocior est latione, & ita nullus potest habere partes indiuisibiles, si iste necessario habeat partes diuisibiles, patet, quia si caliditas, quæ acquiritur in aliquo subiecto, siuè in aliqua magnitudine possit acquiri, secundum partes indiuisibiles, tunc talis motus effet velocior quolibet motu locali, pa tet, quia ille motus est velocior, qui mensuratur minori tempore ceteris paribus. Nulla auté pars motus localis, quæcunq; fit illa, poteft acquiri in instanti, sed tantum acquiritur in tempore, cum motus non fiat in instanti, sed aliqua pars alterationis effet indiuisibilis, illa acquireretur in instan ti, patet, quia non posset acquiri successive, & sic patet quomodo in alteratione non datur minimű, nec multo minus in augmentatione.

Ibi.Ex eodem etiam destruitur secunda respófio, 9 non faciat pro minimo motu &c. Secunda responsio suit, q non potest dari minimum per se existens, & sic minimus motus per se existens, & 9 non possit dari minimus motus per se existens, patet, quia motus si est super aliquam quantitate, oportet o fit tráfitus primo alicuius partis, sed in quantitate fm illam opinionem non datur minima pars, ergo nec in motu, qui est super illa quan titatem dabitur minimum, quod est contra illam opinionem.,

Ibi, Secunda etiam responsio quantum ad minimum motum, destruitur etiam per alia. Primò, quia quando mouens est præsens & vincens super motum, non potest poni illa ratio extrinseca, propter quam negatur tale minimum posse per se effe. s. prælentia corruptiui, quia prælentia mouetis, & producentis tale minimum, tunc vincit omne contrarium corruptiuum. Vult dicere Doc. 9 hæc fecunda responsio, que est de minimo per se existenti. primo destruitur quantum ad hoc, quod dixit, quòd fi minimum diuideretur conuerteretur in continens &c. Probat, quòd non conuerteretur, puta in casu, quando mouens est præsens, & vincés

fuper motum, ¶ Ibi. Similiter quodcung; datum minimű &c. Hic Doc. specialiter probat de motu, o si daretur minimus motus per te, qui esset quoddam totum, tunc partes illius diceretur partes inquantu fluut. nam fluendo vna continuatur alteri, quia prima pars fluit, & fecunda aduenit. fic ergo fi minus mo tus divideretur, & partes illæ non per se existeret, non esset in conueniens, cum non sit de ratione partis successivi, quòd actu existat, sed quòd fluat sicut è contrario est de ratione permanentis, quòd partes non fluant, sed quod permaneant in toto, & fic patet quomodo non oportet recurrere ad hoc,

g ille partes conuerterentur in continens. IN LITTERA Doc, quinque conclusiones vi-Dubia nota bilia ex con- dentur prima facie dubiæ, que hic per ordinem po clusionibus nuntur, contra quas multis medijs instatur, vt ma gis earum veritas elucescat.

Doc.

¶ Conclusio prima. Sicut quælibet pars quanti inquantum quantum potest per se esse, ita quælibet pars quanti naturalis inquantum quantum na turale potest per se esse, siuè non repugnat posse per le elle

Conclusio secunda. Omne ens naturale homo geneum est simpliciter diuisibile in semper diuisbilia in infinitum.

Conclusio tertia. Sicut essentiale est quanto posse diuidi in partem, ita est essentiale, quòd singulum eorum, in quæ diuiditur possit esse hoc aliquid .

Conclusio quarta. Si singulum corum, in quæ diuiditur quantum potest esse hoc aliquid, igitur nulli eorum repugnat posse per se esse. ¶Conclusio quinta.Partes sunt naturaliter prio-

res toto, igitur non repugnat eis contradictorie posse essentiate in contradictorie

CONTRA primam arguitur, & accipio ignem pro quanto naturali, qui est vere suppositum. Et primò sic, si quælibet pars ignis potest per se esse. ergo quælibet diuisa erit vere suppositum, patet, quia ficut ignis totus ponitur suppositum, quia po test per se stare. ergo, & quælibet pars ignis potest per se esse auxlibet diuisa erit vere suppositum, patet, quia sicut ignis totus ponitur suppositum, quia potest per se stare. ergo & quælibet pars si potest per se stare, & tunc in eodem igne erunt plura fuppolita, & tunc contradicit fibi, quia in fecundo.dif. 1 5. probat, op elementa non funt in mixto, quia tunc effent plura supposita in codem mixto, quod est inconueniens apud eum.

Secundò lequeretur, q vna pars ignis no polfet communicari igni, vt pars quia hoc est contra rationem suppositi, suppositum enim dicit negationem duplicis dependentiç. s.actualis, & aptitudinalis, vel ergo pars ignis effet in igne violenter, vel nullo modo posset communicari, vt pars, vtrunq; eft inconueniens.

Tertiò sequitur, q ex pluribus partibus ignis non posset constitui vnus ignis totalis, quia si quelibet nata est per se stare, & verè suppositum ex illis non potest fieri vnum, quia ex duobus entibus in actu, faltem vltimato, cuiufmodi est suppolitum non fit vnum ex 7.metaph.

Quarto. Quia illa fimilitudo non valet de quãto in quantum quantum, & de quanto naturali inquantum naturale quia pars quantitatis separata non est suppositum, sicut nec tota quatitas, & ideo non videntur sequi illa inconuenientia de partibus quanti inquantum quantum, quæ sequuntur de quanto naturali inquantum naturale, quia quelibet pars eius si posset per se stare esset suppositum

Quinto sequeretur, quod minima pars ignis posset vere agere, sicut, & totus ignis compositus, patet, quia effet simpliciter eiusdem ra-tionis, & eiusdem speciei specialissime, & talia fic se habent, quod conuenit vni, & alteri conuenit

¶Respondeo ad primum, & Doc.non contradicit fibi, quia fi quatuor elementa essent in mixto, essent quatuor supposita perfecta, quæ non concurrunt ad constituendum tertium, & essent ibi supposita verè distincta, & verè subsistentia, & non tantum inexistentia. Hic autem essent supposita tantum inexistentia, & partes vnius suppositi totalis

SAd secundum dico primo, o nihil est proprie fuppositum, quod est natum esse pars alterius, quia hoc est contra rationem suppositi. Dico secundo, o comunicari alteri potest intelligi multipliciter. Primò



### Secundi

74

multipliciter Accipi.

Primo in ratione suppositi, ita o in so non sit suppolitum, sed tm in akero, sicut natura humana in verbo. Secundo, vt fit fuppositum in se, imperfe-Pers poteft Etum tame, o fit pars integralis alterius: Et tuc dico, q pars in toto no tm subsistit substantia totius; sed etiam propria. Dico tri diffinguédo, q pars porest multipliciter accipi. Primo pro parte integrali. Secundo pro parte estentiali: Secundo modo pars essentialis separata nunquam esset suppositu proprie, & fic di suppositum ratione totius essentialis, primo modo, aut eft pars totius homogenei, qđ non elunatum effe pars alterius compositi etherogenei, aut eft pars homogenei, od eft natú effe pars alterius etherogenei, ficut caro hominis. Prima modo dico, o quelibet pars nata est este suppositus vt pater de partibus ignis, vel lapidis, ôcsic tale fup politum poteft elle pars alterius integralis, & tales partes sunt ibi, quasi em iuxta politionem. ibi.n. non est informatio vnius partis ab alia. Secundo modo dico, g fi pars illius etherogenei nata fiteffe suppositum, quetiam quelibet pars illius partis homogenee nata est esse suppositum.Ex hocetiam apparet clarior responsio ad primum argumentu, quia in mixto elementa non ponerentur vt partes integrales, nec alicuius homogenei, nec etherogenei, sed ponerentur partes essentiales mixti, & tuc eft inconuquiens ponere plura supposita este partes effentiales alicuius, posset etia dici fm aliquos, o pars ignis leparata elt actu fuppolitum, & vnita non est actus uppositum, sicut natura humana vnita actu verbo non est suppositum in se, fed separata fic. Sed hoc non viderur elle verum, quia pars ignis non eftin igne, ficut natura humana in verbo, quia ignis non videtur terminare in cone fuppositi dependentiam sue partis integralis, cum to-tus ignis dependear in estendo, & existendo à suis partibe integralibus, de licer partes vti toto habeat perfectius elle pro quabto participant elle totius; non tamen proprie dependent à toto, vuà juppolito, immo, quod fic terminat dependentiam in ratione suppositiest prius, sed partes, vt constituint totum integrale, funt priores, ergo. videtur ergo alia responsio melior.

Ad tertium dico, q philosophus loquitur do partibus essentialibus, vt patet ibi, & non de part tibus integralibus, que integrant totum quait fm iuxta politionem, cum qualibet pars fir diffincte fignabilis, quia fuppofitum non eft perfectibile effentialiter ab alio, nec potaliud estentialiter perficere, & fic philoso.8. metaph. loquitur, g ex duob entibus in actu non fit tertium essentialiter.

Ad quartum dico, o est simile quanta ad hoc, quod sicut pars quanti separata ab ipso, ita poren existere ficut quantum, licet nullo modo fit suppo fitum, quia nec quantum, fi tamen quantum effet fuppolitum, ita quelibet pars ellet fuppofitum feparata, sed quia quantum naturale, vt ignis est vere suppositum, ita, & quæliber pars homogenea illius crit suppositum separata.

¶ Ad quintum dico, 9 requiritur etiam debita dispositio ad hoc, vt possit agere, qualis non apparet in minima parte ignis, & de hoc dica inferius.

CONTRA secundam arguitur primò, quia si quælibet pars quanti naturalis est divisibilis in infinitum. ergo pars erit æqualis toti, patet, quia ita pars est diuisibilis in infinitas partes sicut toum. ergo. Tum quia infinitum posset excedi, pater, qa totum continet plures partes, quarum qualibet est diuisibilis in infinitum, ergo.

Secundò lic, ergo pollunt elle infinitæ partes in actu, pater, quia fruitra est illa potentia, quæ no poteft reduci ad actum. Tum quia potentiæ passiuæ correspondet aliqua actiua, sed quantum est di uisibile in infinitas partes. ergo aliqua potentia actiua potent illud actu diuidere.

Terriò datur prima, & vltima pars quanti-ergo non est diuisibile in infinitum, pater consequen tia, quia tale non habet nec primum, nec vltimum. antecedens patet, quia quantum terminatur duo-. bus punctis, modo pars cerminatur ad punctum. indiuisibiliter, patet, quia illa immediate rangit; punctum, ita quòd inter puctum, & illam partemimmediate tangentem non est alia pars.

Quarto sequeretur, quòd aliquod quantum. naturale effet intensiue infinitum, pater, accipio ignem intensum, vt duo, si est diussibilis in infinitos ignes, quilibet eorum erit intensus, vt duo, & sic essent in eodem igne actu infinite persectiones, quia quælibet pars ignis in se est perfectionis, vt duo .

Quinto sequeretur, quod quælibet substantia naturalis esset composita ex infinitis substantijs,. patet, quia tales sunt diuisibiles in infinitas substatias, vt patet de igne, aqua, & huiufumodi, sed boc videtur impossibile, tum quia agens non posset ge nerare substantiam, nisi transiret infinitas partes, infinitu aute non pot pertransiri. Tum quia generatio non effet in instanti, quia diuisibile in infinitum ab agente naturali non potest transiri in instanti, maxime si sit substantia generabilis.

Sento sequeretur, quòd intellectus creatus si-mul poset infinita distincte cognoscere, patet, qa angelus diffincte, & perfecte cognolcit igne: ergo diftincte cognoscit omnem partem ipsius ignis, & illæ suntintinitæ. ergo. Illud.n.diftincte cognoscitur, cuius omnes partes actu perfecte cognoscun-

tur, vr pater à Doc.in 1.dif.3.q.2. Septimostequeretur, quod quælibet pars, ignis cum fit ita nata per fe; effet ficut totus ignis, vt patet in prima conclusione, quod posset causare speciem intelligibilem in intellectu, puta angeli) quia etiam de fingularibus habetur species intelligibilis, vt patet à Doc.in 1 disig.q.vlt.& sic infinite par tes ignis possent actu causare in aliquo intellectu creato infinitas species intelligibiles, quod est fimpliciter impossibile.

JOctauo : Si ignis est diuisibilis in infinitos ignes, ergo quilibet eft ita obiectum per fe intelligibile actu, ficut ipfe ignis, patet cofequentia, quia quiliberincludit quiditatiue ens, quod ponitur adequatum obiectum intellectus, ergo erunt actu infinita intelligibilia naturaliter mouentia intelle-Aum, ergo quando ignis mouet actu intellectum ad fui cognitionem, ergo quæliber pars ignis actu mouerad fui cognitionem. Nec valet dicere, quod vt separata mouet, sed non vt pars. Contra, quia præcise eft eadem entitas vnita ficut separata, ergo &cc.Et.vlra lequitur, quòd actu caulantur infinitz intellectiones in intellectu, ga quzlibet pars, ve feparata nara est habere, & caufare propriam intellectionem, ergo & vnita cum fit fimpliciter eadem entitas.

I Nonò sequeretur, p sol cum sit verè quantus esset verè diuilibilis in infinitas partes, quaru que libet effet fol, & fic non repugnaret poste effe plures foles, quod videtur contra philosophum, confe quentia patet, quia omne quantum est divisibile in infinitas partes, ergo.

¶ Decimó arguitur, qa ét passio entis naturalis effet diuisibilis in infinitas passiones, & sic seguere tur, o ficut ignis posset coburere magnú lignů, ita qlibet pars ignis, cũ illa pars fit æque intenfa. Sequeretur etia, o ficut aliquod graue moueret fe ad centrum, ita & quælibet pars posset se mouere Fran. Lych. in sec. section K 2 RE-

Octano metapby.comtex\_1 5.

Infatur co-TTA SECHINdam.



## Libri

Solužiur in fansis. **RESPONDEO** ad primum.Dico primò, quòd & fi pars fit equalis toti fm partes proportionales, non tn eft æqualis fm partes quantitatiuas. Dico fecundò, quòd maius, & minus funt tm paffiones quanti finiti, & non infiniti, vt dicit Doc.in isto 2. dif. 1. q.3. Et cum df, quòd infinitum excederetur, dico quòd pars fm partes portionales est ita infinita ficut totum, nec in toto possint esse plures partes, quia in vtroq; sunt infinite, fi.n.in toto effent plures possent numerari incipiendo à prima parte, quæ non est dabilis, sunt tamen in toto plures fm quantitatem, sed non fm proportionem.

JAd lecundú dico, gæ fi tales potentiç fint reducibiles ad actum, non tñ fimul, sed successive in infinitum, vt patet in corpore.q.9.cum di de potétia actiua, concedo, ge o modo, quo ponitur passiua, pot poni actua correspodens, & sic cocedo, g ficur quantú est successive diussive infinitas par tes, ita potentia actiua pot successive diusidere, mo do repugnat quáto posse fimul diuidi in infinitas partes, vt patet à Doc.q.9.vide ibi.

Ad tertium facilis est responsio. Dico.n.quòd licet pars immedite terminetur ad punctu, & versus punctum immediatu non sit diuisibilis, tri sim pliciter est diuisibilis ex alia parte in infinitum.

Si dicatur ficut in quanto datur primum punetum, vi patet. ergo pars; quæ immediate fequitur punctum erit, prima pars quáci paret, quia illa tan git punctu indiuisibiliter, ga ante illa immediata nó eft prior, quia túc nó, effet immediata puncto.

**GDico, quin pot dari pars aliqua, q fit oino indiuifibilis, quia quacunq; data, ét immediatislima puncto, cum fit quanta est diuisibilis in infinitum, & fi diuisibilis. ergo non primo, immo dico, quòd ipfi puncto vna est immediatior, alia in infinitum, quia quacunque immediata assignata, adhuc alia est in infinitum immediatior.** 

Ad quartum dico, quòd li poneretur albedo intenfa, vt vnum, & estet extenfa fuper magnam fu perficiem. ita eslet intensa in minima parte, sicut in tota superficie, vt patet à Doc.in 1.dis.2.& idem gradus intentionis its perfecte effet in minima par te, ficut in tota superficie. si ergo esset diuisa in infinitum in qualibet parte effet tm vnus gradus intensionis, & a modo sint vnite, ita possunt oes hie proprium gradum intensionis, non in sequitur, o fit infinite intenfa, quia ocs illi gradus funt fimpliciter eiusde ronis. ina quod quilibet est præcise intenfus, vt vnum, sue quælibet pars eft præcise intenfa, vt vnum, & hoc no facit maiorem perfectionem intensiuam, sed maior perfectio intensiua est fm alum, & alium gradum intensionis, ita g intéfa, vt quatuor, eft perfectior intenfa, vt vnum.

Respōsio fingularis Ó nos abilis.

Dico etiam, quòd albedo illa effet infinita tm extensiue, quia ficut in illa sunt infinitæ partes, & quælibet habet proprium gradum intensionis. ita funt ibi infiniti gradus intensionis, & sic infinita tantu extensiue, nec est inconueniens esse aliquod extensive, & hoc tantu fm gradus inexistentes, sicut etiam ignis eft infinitus extenfiuè, quia diuifibilis in infinitas partes, quæ actu fibi inexistunt, & quælibet pars het propriam perfectionem.Effet th inconueniens, quod in igne essent infinite partes actu sublistentes, & diuise, quia tunc daretur infitum in actu fm numerum, quod est contra philofophos. licet forte non effet inconueniens, nec repugnans veritati, de hoc vide Doc.in 3.dif.14. Pofito ergo, quòd in vno quanto fint infinitæ perfeétiones, ita quod quelibet pars habeat propria per-fectionem, & fic infinita perfectiones fm infinitas partes, & fic infinitum extensiue, non th lequitur, in quanto sunt actu infinitæ persectiones inQualtio

existentes. ergo est infinitum intensiué? quia s elfet infinitum intensiué quælibet pars quanti haberet infinitos gradus intensionis. Nam gradus intensionis sic se habent, quòd quando dicimus album est intensium, vt quatuor, omnes illi gradus funt in qualibet parte albi, & s essenti est est dus intensionis. Non sequitur. ergo in albo sunt infiniti gradus intensionis, sed infinite partes inexistentes reddendo singulos gradus singulis partibus. ergo album est infinitum intensiuè non sequitur, sed tátum sequencie est tantum infinitum fecundum quid, quia tantum secundum partes inexistentes.

Si dicatur, quòd bene sequitur est infinitú extensiue, ergo & intensiue, quia plura bona æqualia, puta 10.æquiualent vni bono intensiue, puta si fint 10. alba intensa, vt duo æquiualent vni albo intenso, vt 20. & hoc patet à Doc. in 1. dis.2. & in quolib.q.20. ergo si in vno albo sunt infinitæ partes æquales secundum persectionem, tuncæquiua lent bono infinito intensiue, & sic si essent actu infiniti homines æquiualerét bono infinito intéssue.

Respondeo concedendo, quòd æquiualerent alicui bono infinito intensiuè, & hoc loquendo de gradibus intensionis consequentibus perfectione non specificam, sed individuorum. Si ergo essent infinite albedines actu, quarum quælibet essent intensa, vt vnum, vel vt duo æquiualerent vni albedi nt intensive infinite, licet talis albedo nullo modo esset possibilis, vt patet subtiliter à Doc. in 3. dist. 13. & sic vnum singulare albedinis excederet in infinitum alia singularia albedinis.

Si dicatur, quòd tunc talis albedo intéfiuè in-Norabilis di finita estet Deus, quia infinita perfectionis. *finitio*.

Dico, quòd infinitum intensiue accipitur pro nunc dupliciter, quia quoddam df infinitum in-tenfiue præcise fm gradus confequentes naturam individui, ficut dicimus, quòd vna albedo eft intensior alia, & tale infinitum, puta aliqua albedo, & fi excedat omnem albedinem in infinitum fm gradus intensionis consequentes conditiones individuales, non th excedit aliam fm gradus confequentes naturam specificam, suè fm gradu specificum, quia vt sic etiam minima albedo est ita specifice, siue quiditatiue perfecta, sicut infinita albedo intensiue. Aliud est infinitum intensiue secundum gradus specificos, siue quiditatiuos, siue fecundum gradus consequentes præcise naturam specificam, & tale infinitum æquiualet secundum perfectionem infinitis speciebus, & hoc modo ponitur natura diuina intensiuè infinita, & infinitum primo modo dicitur infinitum secundum quid, quia non diceretur absolute infinitum ens simpliciter, quia adhuc esset ens limitatum. Sed secundo modo diceretur infinitum simpliciter, quia infinitum ens simpliciter excludens omné imperfectionem, & includens omnem perfectionem fimpliciter. Et sic patet quid dicendum ad difficultatem. Sed an tale infinitum fecundum quid fit in genere, vide quæ dixi in primo. diftinctio.octaua. quæstio.2.

¶ Ad quintum concedo, quòd est ex infinitis fubstantijs, & etiam patet responsio ex dictis supra quomodo infinitum non potest pertransiri.Et cum dicitur de generatione. Dico primò, quòd fit in instanti, quia illa primò terminatur ad substantiam, vt priorem quantitate, & sic simul tota inducitur. Dico secundò, quòd non habeo pro inconuenienti, quòd substantia generetur in tempore, vt patet à Doc.9.metaph.

¶Ad

# Nona.

Quemode in:ellectus finita.

JAd fextum dico, o intellectus angeli potest co gnoscere ignem distincte s'm omnes partes essen-Angeli non tiales, & fm omnes partes integrales fm quantitaregaescis in tem, sed non fm proportionem, quia actu non cognoscit infinita, potest bene cognoscere infinita in infinitum semper cognoscendo vnum post aliud. Dico secundo quòd forte non esset inconueniens, quòd cognosceret intinitas partes inexistentes, sed non infinitas subsistentes, sed prima responsio est melior, vt videtur .

¶Ad feptimum dico, quòd fi pars ignis effet feparata,& disposita, possent causare propriam spe-ciem, sed quando est vnita, & pars totius tunc concausat, & sic concedo quòd oes partes ignis æquè dispositæ concurrunt ad causandum tatum vnam fpeciem intelligibilem ipfius ignis, an modo feparata possit, de hoc alias.

Ad octauum concedo, quòd fi quælibet pars ignis effet per fe, effet per fe actu intelligibilis, fi th effet dispolita, & posset causare partialiter sui cognitionem, th vt eft pars alterius, omnes illæ partes æque propinque & disposite concurrunt concausando tm vnam intellectionem, qua cognoscitur totum & pars, non tamen quod fimul omnes partes fm proportionem distincte concipiantur, fed sufficit, quod confuse concipiantur.

An poffint esse plures íoles.

Ad nonum concedo, quòd non repugnat polfe esfe plures soles etiam secundum viam philosophi, vt patet a Doc.in 2.dif.3.& in quolib.q.2.

Ad vltimum concedo, & totum poteft mouere se, quia est dispositum, cum sit debite quantitatis, sed negatur, o quælibet pars, cum non sit in debi-ta quantitate. Et licet Doc.in isto 2.dis.2.q.10.dicat, quòd quælibet pars grauis moueat se, debet in telligi, vt eft in toto graui, quia tunc quælibet concurrit, hoc idem dico de igne & caliditate.

CONTRA tertiam conclusionem, & probo, op no glibet pars esfet indiuidua, puta alicuius ignis. Primo fic, quia fi ignis est vuum fingulare, & diuidatur in plutes partes, quarum quælibet eft fingularis. sequitur quod quælibet habebit propria hæcheitatem, & tunc quæro aut habebit illam prius, aut in diuisione suit causata, non primo, quia tunc vnum fingulare non effet vnű fingulare, quia in eo effent plures fingularitates, immò infinite. no fecudo, quia no vř, pin diuisione cotinui statim cau fetur noua entitas abfoluta, qualis est hæcheitas. ¶Secundò fi hic ignis est diuisibilis in pluries

ignes fingulares ( cum fingularitas fit prior quantitate, loquendo de singularitate substantiæ, vt patet à Doc.in 2. dis. 3. ) sequitur quòd hæc substatia lapidis esset divisibilis in partes infinitas, & sic hçc substantia lapidis necessario includeret infinitas hæcheitates. fi.n.non effet fic diuifibilis, nunquam per quantitatem aduenientem posset actu diuidi, & fic fequeretur quòd nuquam posset esse aliquod fingulare substantiæ, quin semper includeret infinitas singularitates, quod est valde inconueniens.

Terriò arguitur, quia fm Doc.in 2.dif.3.fingu laritas est realiter ide naturæ, cuius est. ergo singularitas ignis erit fimpliciter idem realiter naturæ ignis cotractæ per fingularitate, & fimpliciter rea-· liter idé cu tota natura cotracta. ergo no posset diuidi natura ignis cotracta, quin & eius lingularitas diuideretur, qa vr incoueniens, quia fingularitas eft indiuisibilis, quia est ide quo singulare est indiuisum à se, & diuisum à quolibet alio. Et vitra, fi ponat diuisibilis, túc sequitur, o vna pars singularitatis erit præcise ide cu vna parte naturæ cotrache, & alia pars alteri parti, & fic de alijs, & fic nulla vna fingularitas effet idem toti naturæ contraetz, quod est inconveniens.

• **t** :

JQuarto arguitur, quia plura fingularia eiufdem speciei specialissime non concurrunt ad com positionem alicuius tertij, patet, quia duo homines non faciunt vnum hominem, nec duo lapides vnum lapidem, quia tunc non effent in recta linea prædicamentali, quia pars non est in predicameto, Pare non of vt etiam patet à Doc.in 2. dis.1.q.vlt.

Quinto arguitur, vnum indiuiduum nunquá mento. eft in potétia, vi perficiatur ab alio indiuiduo eiufdem speciei, vt patet, sed si partes ignis essent indiuidua, tunc perficerentur ab ipfo toto igne, patet per Doc. in 3. dif.1. contra opi. quia partes in toto funt in potentia ad formam totius, & perficiuntur à forma totius.

Respondeo ad primum, concedo, quòd quælibet pars habet propriam hæcheitatem, & hoc ante diuisionem, quia partes sunt priores toto, & per confequens in illo priori habet propriam hæcheitatem, sicut propriam entitatem

¶Ad fecundum concedo, quòd fubstantia ignis, vt prior quantitate est diuisibilis in infinitas substantias, & concedo, quòd includit infinitas hæche teitates. Et cum dr in primo argumento, o tunc non effet vnum singulare. Dico, quòd si totum integrale dicit aliam entitatem realiter distincta ab oibus partibus integralibus, & ignis erit vnum sin gulare vna hæcheitate realiter eadem fibi. Si verò non dicat aliam entitatem à partibus, tunc dico, 9 erit vnum fingulare aggregatum ex infinitis partibus singularibus, & sic erit constitutum ex infinitis singularibus. Et vltrà concedo, 9 in fabstantijs homogeneis no poteit dari aliquod fingulare quin illud fit diuisibile in infinita fingularia.

Ad tertium dico, of fi totu integrale dicit alia Totum plyentitatem à partibus, & habet hæcheitatem reali- ficum no poe ter eandem fibi, & ficut illa entitas refultas est in- separari à diuisibilis in plures tales entitates, fic & eius hæ- partibus. cheitas, ficut humanitas est indiuisibilis in plures humanitates, ita & eius hæcheitas. Si verò totum integrale non dicit aliam entitatem à partibus. Di co, o quælibet pars habet propriam hæcheitatem contrahentem illam partem ad esse individuale, quæ eft eadem fibi, fed ex omnibus partibus integratur totum.

Ad quartum dico, quòd intelligitur fic, p non concurrunt ad componendum tertium fic, o vnú fingulare sit potétiale ad aliud, ita quòd vnú informerur ab abio, sed non intelligitur, quòd non pos-fint concurrere ad integrandum aliquod totu, vbi non est informatio vnius ab alio.

I Ad quintum dico, & totum non informat par tes, nec perficit per informationé, vt patet à Doc. in 3.dif.2.sed pars, vt est in toto di perfici pro quáto, df participare perfectione totius, non q ibi fit aliqua informatio. & fic Doc.intelligit.

CONTRA quartam arguitur primò, quia quá- Quo forma tum vt ignis diuiditur in materiam, & formam, & fit vere informa est verè individuum, vt patet à Doc. in 2. dividuum. dif.3.& th forma fm philosophu non potest perife esse, quia tantum habet esse incomposito, vt etia tenet Doc.in 2.dif.17.&in 4.dif.43.q.2.

Secundo arguitur, fi minima pars ignis, g eft indiuiduum pot per se esse, fiue existere, aut est rone quantitatis, aut rone substantiæ ignis, non primò, quia nullu est accidens, që sit alicui ratio subsi ftendi, vt patet, no fecundo, quia ponitur, quòd indiuiduum quanti, vt quantu potest esse per se esse.

Tertiò arguitur, nihil qd habet esse inexistens pot per se esse, sed oes partes quanti existunt ipsi quanto, ergo no possunt sublistere, fi.n.possent per fe stare, cum in quanto sint infinite inexistentes, sequeretur quòd actu possent infinite subsistere.

Fran.Lych.in fec.fent.Scoti. K 3 - 9Re-



# Quastio

Selpondeo ad primum, 9 talis diuisio nó intelligitur in partes essentiales, sed in partes integrales.

¶Ad fecundum dico, op ratio per se standi est du plex negatio, de qua Doc.in 3. dif. 1. q. 1. que duplex negatio tantum nata est inesse substantiæ perfecte, que nata est verè subsistere, sicut substantia coposita reponibilis in prædicamento, vel substantia sim plex, vt angelus, vel alia fubstantia simpliciter immaterialis, de quibus in 3. Doc.& in 1.& in quolib.

Ad tertium negatur ista propositio.s.qnihil inexistes alteri possit per se stare, quia videmus per experientiam, o pars quanti inexistit quanto, & ta men separata per se existit. Et cũ dr, o tunc possent infinite sublistere, concedo successive, sed no simul in actu, vel infinite in infinitum, vt dixi fupra.

CONTRA quintam. Et primo probo, o partes Totu no pot effe fine par non funt naturaliter priores toto, ga aut funt prioribus giter res positiue, aut priuatiue, seu negatiue. Si primo, reale or el- fequitur mactu poffunt existere fine toto, vt patet festiale de- a'Doc.in 2.immò quod est, sic prius natura est, ettà pendetiam: prius duratione, vt patet à Doc. in 2. dift. 1. q. 2. & paries vero in 3. dift. 3. q. 1. Si fecundo, fequitur o fi non prænon poffant uenirenturab aliquo caufando totu, o effent priooffe fine to- res duratione, vt patet à Doc.in 2. vb finen to, propter Secundo arguiter quia hac conclution

Secundò arguitur, quia hæc conclusio non tan tum est vera de partibus integralibus, sed etiam de partibus essentialibus. Tunc sic, si forma substanter ipfas fit tialis ignis est naturaliter prior composito, & cerrealis difin tu elt, o non habet esse à se, ergo ab alio, ergo productio prius terminatur ad formam, quàm ad copositum, ergo no producitur eadem productione, qua & compositum, quod est contra Doc.in 2.dif. 17. & in 4. dist. 43. q. 2. etiam de anima intellectiua fecundum viam philofophi.

¶Tertiò arguitur principaliter, quia sequitur, 9 forma partis haberet esse existentiæ, & no esse præ cise in composito, quod est contra Doc. in 2. dis. 17. o autem haberet elle existentiæ, pavet, quia forma dat effe principaliter copolito, ve ab omnibus conceditur, & per te est prior naturalizer composito, ergo in illo priori habet verum esse reale.

Quarto arguitur cotra illud, quod dicit, o par tibus non repugnat posse esse fine composito, quia priores naturaliter, quia sequitur, o forma ignis & materia possent existere fine composito ignis, qd eft impossibile apud philosophu, quia & si ponuntur separata. f. forma & materia, sequirur, p forma materialis posset existere sine materia, & e contra.

Quinto arguitur, quia forma', & materia, etia vt fimul vnita lunt prius composito, saltem natu raliter, ergo possent este vnita line composito, qd est simpliciter impossibile, & sic anima, & corpus possent simul este vnita, & tamen homo non estet.

Sextò, si pars, vt naturaliter prior toto, potest este fine toto, sequitur, q omnes partes alicuius totius integralis, etiam vnite, poflint effe fine toto in tegrali, patet, ga, vt vnite, funt naturaliter priores, toto, ergo &c.

Septimo. Si omnes partes totius integralis, fiuè alicuius quanti possunt esse sine ipso toto, quia priores natura, ergo infinite partes actu posiunt effe, & non inexistentes toti, patet consequentia, quia totum in actu dependet ab omnibus suis par tibus, ergo oportet o omnes partes prius habeant effe in actu, quàm intelligatur totum, & fic infinita in actu.

Octauo fic, caufa non caufat, nifi fit in actu, vt Quintome- patet 3. phi.& 5 metaph. & caufa etiam quado cau saph.cont.3. fat est prior causato, vt patet a Doc.in 2.dif.1.& ali bi, sed oes partes totius integralis suo modo cau-

fant totum, ergo in illo priori funt in actu, ergo

actu sunt infinitæ partes priores toto, & per te eis non repugnat posse esse toto, ergo possunt esse actu infinitæ partes, & non inexistentes toti.

Nonò principaliter arguitur contra hoc, quod in conclusione innuit.f. p non repugnat priori naturaliter posse esse fine posteriori naturaliter, quia multa videntur sequi inconuenientia. Sequitur pri mò q non repugnat animæ intellectiuç posse exi-stere fine intellectu & voluntate, cum sit naturaliter prior ipsis, vt pot elici à dictis Doc.in 2.dis.16. Nec valet dicere, q non distinguitur realiter, mo-do propositio Doc.debet intelligi de distinctis rea liter. Contra, quia ipse simpliciter loquitur, nam. apud ipfum subiectum, & propria passio realiter non diftinguntur, & tamen conceditur, 9 non repugnat subiecto posse este line passione, quia prius naturaliter, vt patet in 2.dif.2.par.1.q.1.vbi admittit illam conclusionem Henr.

Decimo arguitur, quia sequitur o essentia di- Essentia diuina cu sit naturaliter prior attributis, & proprie- nina è prior tatibas perionalibus posset esse fine illis, patet, ga auribatu. priori naturaliter no repugnat &c. illud autem eft possibile, quod non repugnantiam includit simpli citer, (ed omne possibile in diuinis ad intra est neceflario ibi in actu, vt patet à Doc. in 1.dif.2.& in quoli.q.2.ergo actu crit fine attributis, & perfonis.

Vudecimo. Si fic, fequitur o Deus posset facere punctum fine linea, cum fit prius naturaliter illa, & realiter distinctum. Similiter posset facere inftans aliculus tpis fine tali tpe, à quo et realiter diftinguit. Sequitur et, op posset facere motu fine me. cum fit prior natura tepore, & realiter diffinctus à tempore, vt iple videtur tenere in 2. dift.2.

Duodecimo videtur sequi, 9 non repugnaret rei posse elle fine modo fuo intrinfeco, cum res fit naturaliter prior suo modo, cum sit immediatum fundamentum illius, & sic homo posset effe sine finitate, & deitas fine infinitate, que infinitas est gradus intrinsecus, ve patet à Docin 1 dift. 3 . & in:

quolib. q. 5. RESPONDEO ad primum, concedo verunque membrum, & cocedo, q ex ratione carum formali non repugnat elle prius duratione, sed fi non posfunt, liocell, quia vnitæ, neceffario caufant totum, quam caulahtatem propter eius imperfectionem Deus supplere non potest, & sic patet ad primum & fecundum membrum. Dico vitra, q conclusio: Doc. magis est de partibus integralibus, quia illæ poflunt manere separatæ, no tn adinuicem vnitæ.

Ad fecundum concedoso per diuinam potentiam forma ignis posset esse fine composito, & sine materia, & fic propria productione produci, ve etia patet à Doc.in 2.dis.22.q.2. Dico secundo, 9 Doc.in dif.17.fecundi loquitur de facto, & fm viã philosophi, & veru est, o fi productio terminaretur ad tormá pro aliquo instanti, in quo non termi naretur ad compolitum, tunc forma posset per se stare, si.n. pro aliquo instanti, ergo & pro aliqua du ratione, fed quia agens naturale in nullo instanti pot producere formá, nisi in materia, ad quá vnionem sequitur necessario copositum, ideo dr o forma eade productione producitur, qua & copolitu, quia copolitum proprie per le existit, & forma de Compolită existere, quia copositum existit. Et ex hoc apparet g se existir. responsio ad tertium argumentu, quia non repugnat per diuinam potetiani posse existere fine copolito. De facto & per potentiam creature no exiîtit, nisi quia compositum existit. Ex his etian apparet responsio ad quartum argumentum.

Ad quintu concedo, q ex ratione formali partium etiam vnitarum non repugnat posie existere fine copofito, led quia necessario vaite causant.copolitum

necefariam inclusione quänis in-

aio.

positium vna materialiter, & alia formuliter, ideo non possunt este ime composito, nec Deus potest supplere causalitatem earum, ficut etiam non repugnatalbedinem elle fine albo, tamen albedini inhærenti fubiecto repugnat effe fine albo.

Ad fextum dico primo, o partes integrales ve white non funt naturaliter priores toto, quia totu integrale dicit tra partes vnitas, non. n. dicit tertia. entitatem aliam à partibus. Dico secundo, q si dicereftertiam entitätem; giple vt vnite elfent prio res, & vr fic abfolute loquendo non repugnarer efse line roto, fed est repugnantia, quia necessario vt pates materiales caufarent ipfum totury. Wi

JAd feptimum dico, got vnite non funt prio-res toto, vt dixi fupra do filit priotes vt fupra ad fextum.

Слија сио

JAd octauum dico, q causa est prior effectu qui fie prior effe per ipfam caufatur aliud, vt patet de efficiéte, & ét an. de caufa materiali & formali respectu copoliti, qa elt aliud ab ipfis causis, sed partes integrales homo: gener non caufant aliud à partibus, quia totu integrale nihil aliud est qua partes vnite fimul. Dico se: cundò, o fi teneatur, o caufant aliud à partibus, o. absolute non repugnat &c. sed repugnat aliunde,... ga.f.caufant necessario tale copositu materialiter.

[Ad nonum, & ad alia fequentia respodeo vni+ ca respósione, o tali priori ex sua rone formali no repugnat, sed si repugnat, repugnat pp aliquod con comitans, puta vel quia identificantur realiter posteriori, vel quia necessario est causa intrinseca cópositi, vel ex aliquo alio.

¶Ibi.Sic igitur improbatis illis duab<sup>9</sup> deductionibus antecedentibus, respondendum est ad probationes adductas pro eis. Ad primam dr, g licet possibile fit continuu posse diuidi fm omne signu, non th est possibile diuisum este. Núc Doc.respon det ad probationes secudi argumenti in principio q. facti quo probabatur hoc antecedens. s.g succeffiuu coponitur ex indiuisibilibus, & probatio star in hoc, possibile est successive dividi in ofa illa in que est diuisibile, ergo possibile est ipsum esse dinifum in oibus, in quibus possibile estipsum diuidi,& fic fi est diuisibile i infinitas partes, patet ista consequentia per illud philoso.6.phi.t.c.92. Quod impossibile est fieri, impossibile est factu esse, vbi sichf, quod inquit impossibile est vniuersahter esfe no erit, & qa impossibile est et transmutari non transinutatur ad illudsad qd non pot transmutari, & ita Cómen. Dico inquit, y nunqua diuiditur illud, qu impossibile est diuidi, cu intellectu fuerit ex hoc illud, qd intendimus per indiuisibile, & parũ infra. Oč qđ impofsibile eft generari , impofsibile est ipfum inciperé in generatione, & vniuerfaliter omne, qd impossibile est trasmutari, impossi bile est ipsum incipere in transmutatione, hec ille.

Rogeri. BAC.

tm/71.

**¶Ad** hanc ronein respondet Rogerius Baconis m opere ma in opere maiori ad Clemen. Papa IIII. concededo, iri ad Cle. oppossibile fit continuu dividi fin omne fignu, pu Papa quar- ta fm oein parte fignata; fm qua est diuisibile, negat th possibile effe iplum effe actu diuisum, quia ista diuisio est in potenzia, & in sieri, & nunquam pot este tota in facto este, & tunc ad illas prebationes adductas in oppositu concedit de quacunque potentia ad vnam factione.i.qd pot fieri vna potetia, pot actu elle vna actione, non th hoc lequitur de infinitis actionibus, cu quarum vna adducta ad actum necessariò stat alia non adducta ad actum; ficut fi calor infinitorum graduu esset acquisibilis infinitis actionibus successiue, ita g-vna actione tm acquiratur vnus gradus, & alia actione alius, non fequitur pot acquiri infinitis actionibus, ergo actu possunt este infinite actiones, sic est in propo-

fito, quia in continuo funt infinita potenticad infinita diuidi, cum quarum vna reducta ad actu necessario stat alia non reducta ad actum, pater, quia est vna potentia ad diuidi in duas partes primo, & data vna parte est in potentia ad diuidi in. duas alias primo, & sic in infinitum, licet ergo cocedatur possibilitas ad diuidi in infinitas partes, non tamen coceditur possibilitas ad esse diuisum actu in infinitas partes.

Nona '

76

Confirmatur ista responsio per Auer. super 3. Scotus 5. q. phicom. 69. vbi alsignat rationem illius probatio quelib. abnis philosophi. Quantam contingit magnitudine horres infiesse in potentia tanta contingit esse in actu. Quan mitu in quatum inquit Arist.cotingit potentia esle, & actu co-, titate in atingit tantudem effe. Dicit Commen. q non eft fic, an , boc ide in numeris, propter hoc gomnes illæ potentiæ, ait in 3. dif. quæ funt ad partes magnitudinis funt potentiæ eiuldem potentialitatis, & eiuldem rationis no fic eft in numeris, vide ibi Com. Nam Auer. vult 9 non est simile de potétia ad magnitudinem, & de potentia ad numerum, quia potentia ad magnitudinem, puta, vt octo est eiusdem rationis cum potentijs ad partes magnitudinis, & ideo qn porentia ad magnitudinem, vt octo eft in actu, tunc ocs potentiæad partes magnitudines funt in actu, & fiopatet, o quantum cunq; magnitudinem contingit elle in potentia, tantam contingit elle in actu, fed potentiz ad numerum, puta centum, & potentiæ partis non funt eiufdem rationis, patet, quia ex divisione alicuius continui causatur numerus, ruc dicitur numerus augeri, quando continuum magis ac magis diuiditur, & cum ista potentie ad di-uidi non possint simul esse cum actibus sic intelligendo; o quando continuú diuiditur in duas partes, ita o est actu diuisum, potentia ad diuidi in aliam partem non est simul in actu, & sic de alijs, cum engo ex diuisione continui augeatur numerus, & continuum femper sit diuisibile in infinitum, non sequitur o quantum cunque numerum contingit effe in potentia, tantum cotingit effe in actu, quia illa potentia ad diuidi nunquam polfunt esse in actu, & sic numerus infinitus nunquam erit in actu, & fic ex isto dicto Commen, ha betur quod continuum est diuisibile in infinitum, & nullius continui datur minimum in actu, nec omnes partes simul in actu quamuis sit diuisibile in infinitas partes.

Ibi, contra istud. Hic Doc.arguit probando op cotinuum fimul possit esse diuisum in actu, & pro bat hoc sequi fm responsionem datam à Rogerio, & to stat in hoc, possibile est continuu, puta.a.diuidi fm partem.b. & fm partem.c. & fic in infinitum, fiuè loquendo de partibus determinate, puta de ista signata, & de ista, siuè de partibus indeter minate, puta non actu lignatis, fed aptis lignari, ficut ergo possibile est.a. diuidi in.b. ergo.a. potest actu esse diuisum in.b. & sicut potest diuidi in.c. ita poteft actu esse diuisum in.c. & sic in infinitū, ergo ficut singulares, puta antecedentis.s.a potest diuidi in.b.& in.d. & fic in infinitum funt veræ, ergo & ingulares consequentis erunt veræsf.ergo a.limul potest esse diuisum in.b.& in.c.& sic in in+ finitum

Ibi, 9 fi dicis singularia consequentis repugna re, non autem fingularia antecedentis.i.q & fi ifta non repugnent continuum potest diuidi in istam, & in istam partem, & lic in infinitum, tamen ista repugnant in consequente, videlicet gifte partes fingulares possint finul effe in actu.

Ibi, contra, ex cópofsibilibus nunquá fequun tur impossibilia, patet, quia sicut ex vero no pot sequi falsu ex primo prioru, & ex possibili nuquam

Fran.Lych.in sec.sent.Scoti. K 4 potest

#### poteft fequi impossibile, fie ex compossibilibus no fequuntur incompossibilia, sed ex singularibus il-lis sequutur illa supple singularia, patet, quia si ilta eft vera continuum poteft dividi in.a.& b. orgo.a. & h.poffunt fimul effe in actu,& fimiliter fi poteft dinidi in.c.& di& e.& L& fic de alijs,ergo illa poffunt elle fimul in actu.

Libri

"Ibi, fed respondetur; aliqui respondent ad primam propositionem.f.istam, possibile est contiporest accipi in sensu composito, & tuc sensus est.s. ista propositio est possibilis; videlicet possibile est continuum diuidi secundum quodlibet signum, & est vera, & potett accipi in sensu diuiso, & tunc; est falfa, quia sensus esser, o continuum postet este actu diuisum secundum quodlibet signum.

*Aupliciter* fumitur.

Ibi, vel potest distingui, ista opinio dat alia re-Continuum fponsionem dicens, quod ista propositio, possibile Aupliciter est continuum diuidi secundum quodlibet signus, fiue lecundum quamlibet partem, quod idem eft, potest dupliciter accipi.f.collectiue, & diuisiue, primo modo propositio est falsa, quia sensus est, op posse diuidi secundum quamlibet partem posset messe actu, & sic continuum actu esset diuisum in infinitas partes, secundo modo propositio est vera, & fensus est, q continuum potest diuidi secundum quamlibet partem successiue in infinitum.

Ibi, posset ettam distingui, dicit ista opinio, p fi ly possibile precedat lignum, tunc ista est falfa sic dicendo possibile est continuum diuidi fecundum quodlibet fignum, & sensus est, of simul potest este vna potentia ad continuum respectu prædicati.i. o dinidi fimul secudium quamlibet partem potest competere continuo, sic o fit vna potentia in actu includens, plures potentias, i. 9 fimul positi dari continuum diuisum in infinitas partes, & hic senfus est falfus. Si autem ly possibile sequatur sic di-cendo continuum diui di fm quodlibet signum est poffibile, propositio eft vera, & eft fenfus, & fecundum aliam & aliam potentiam continuum potest diuidi in aliam & aliam partem in infinitum fucceffiue,& hic fensus est verus.

Ibi, iste responsiones non videntur multum lo gice. Tertia non &c.hic Doc.improbat has tres re-iponfiones, & primo improbat tertiam, quia non est logice dictum, patet, quia modus compositionis, puta possibilitas, no videtur posse distribui ad plures possibilitates, siuè impossibilitates pro pluribus instantibus, & non notaretur prædicatu vniri fubiecto pro aliquo vno inftăti, patet, nam cum dico possibile est continuum diuidi fm quodlibet fignuin, ly quodlibet no distribuit partes pro alio & alio inftăti, ita o dicatur possibile est diuidi sm hanc partem in vno instanti, & possibile est diuidi Im aliam partem in alio instanti, quia hoc signum distributiuum iunctum cu possibili debet aliquan do verificari pro omnibus suppositis simul, sicut cum dico possibile est omnem hominem esse album.i.q.aliquando pro aliquo inftanti posset verificari o omnis homo fit albus.

INec fecunda responsio aliquid valet, quia illa non habet locum nifi accepto hoc figno omnis in plurali, ficutibi, omnes Apostoli Dei sunt duode-Improbatio cim. Hic improbat fecundam responsionem non secunda re- in se, quia in re verum est quod dicit, sed quia non fonfionis. eft logice dicta, quia fignum distributiuum fumptum in fingulari non potest accipi de rigore sermonis collectiue, sed quando accipitur collectiue est in numero plurali.

Ibi, nec responsio prima vi valere, quia necesse est accipiedo extrema pro codem tempore, vel pro alio, g possibilitas dicat modum compositionis vnientis extrema. Doc.reprehendendo hanc primam responsioner dicia, o non est logici dicta quia possibile non est modus propositionis, sed est modus compositionis, ita graccipiendo ipsam in. sensu composito sensus est, q ista compositio est possibilis. l. possibile est continuum divid &cc. & hic est manifeste falsus, quia qua denotatur hoc. quod est dividi fm quodlibet fignum actu esse in continuo, & hoc est quod dicit in ista litera.

Quattio

Ibi. Omittendo longas & prolixas cuationes illarum improbationum &c., Hic Doc.negat hang, Note & bet propositionem s. possibile est continuu diuidi fm, ne. quodlibet henu, quia ilta propositio lignificat copositionem prædicati.s.dividi fm quodlibet signú cum subjecto, s. continuum determinatum per ly, possibile, & significat illam vnionem pro aliquo vno muncindeterminato, & eft fenfus o dividi fm quodliber fignum pro aliquo yno nunc indetermi, nate poteft competere continue, & hic fenfus eft, manifeste falfus, & quia hac littera est aliqualiter, obscura, declaro ea incipiendo ibi, & tunçilla propositio esfet vera, si talis ampliatio compositionis posset fieri virtute possibilitatis, non.n.potest fieri ampliatio ad plura nunc, vt non notetur possibilitas compositionis pro aliquo vno nunc, vult dicereghicmodus possibilitatis debet semper coponere prædicatum & subiectum pro aliquo vno instanti, siuè extrema accipianiur pro vno & eodem. instanti, siuè pro alio instanti, exéplum primi possi bile est hommem esse albu, ita o homo & album accipiatur in eodem instanti, exemplum secundi, vt cum accipio album pro vno instanti, & nigrum pro alio instanti, vt cum dico possibile est album. esse nigram, de rigore sermonis modus possibilitatis vnit extrema pro aliquo vno instanti indeterminate. Si ergo hæc effet vera possibile est continuum diuidi fm quodlibet fignum, istum predica, rum.f.diuidi fm quodlibet fignum pro aliquo inftanti posset inesse comnuo, hoc autem est impossibile, quia quandocung; vnitur sibi prædicatu pro aliquo, vel aliquibus singularibus, necessariò sibi repugnat pro alijs, necesse est.n.sicut dicit prima responsio, q cum reductione potentia, non tatum, ad factum effe, sed etiam ad fieri stet alia potentia, non reducta, nec ad actum facti esfe, nec etiam ad fieri, quia necesse est divisione existente in fieri & in facto effe fm.a.aliquod continuum terminari per.a.& ita illa potentia quæ est in illa parte continui, non reduci ad actum.

Ibi, fed fi arguas quælibet fingularis eft vera igi tur & vniuersalis.i.continuum possibile est diuidi fm partem.a.& fm partem.b. & sic in infinitum, tunc quælibet singularis est vera, ergo vniuersalis erit vera.f.ista possibile est continuum diuidi fm omnem partem.

Ibi, posset dici, o singulares sunt vere, non ta-men compossibiles & vtrung; requiritur ad possibilitatem vniuerfalis, vult dicere Doc.g data quacunque singulari illa erit vera, non tamen iste singulares funt fimul compositibiles vt supra patuit, & tamé requiritur ad hoc & vniuerfalis fit vera, g no tm fingulares fint vere, sed etiam copossibiles.

Ibi, contra, fimul hæc eft vera continuum po- Continuum teft diuidi fm.a.& fm.b.&.c.& fic de quolibet alio poreft diuifingulari timul, & fic fequitur 9 non fint incopoffi di. biles. Et si dicas o singulares sunt copossibiles accipiendo potentiam, sed non actum terminantem potentiam pro eodem i. 9 qn dico possibile est simul continuum diuidi 1m.a.& fm.b.fi intelligatur 9 potentia est ad diuidi fm.a.& ad diuidi fm b.concedatur, quia possunt esse plures potentia, puta ad.a.& b. & c. Si auté intelligatur fm actum terminan-

#### terminantem potentiam pro codem fic intelligendo poffibile est cotinuum diuidi fm.a.& Amul dividi Em.b.actu negatur. Sequit in littera, puta eit fimul poffibile dividi continuum fm.a.& fm.b.& e. non tñ eft possibile simul dividi fm.a.& b.& c.i. ploquédo de rigore fermonis, cum dico est fimul poffibile continuum diuidi fm.a. & fm.b. vt ly fimul præcedit possibile est vera, & habet sensum primo modo dictum. Si verò dicatur possibile est continuum simul diuidi Em.a.& b. tunc fenfus eft falius, & habet lenfum fecundo modo dictu, nam cum dico fimul poffibile eft &cc. ly fimul determinar potentiam, siuè possibilitatem, cum verò dico possibile est simul diuidi, ly simul determinat actum

Ibi. Arguo, o non oportet accipere possibilitatem diuidendi pro codem nunc, ad hoc vt vniuerfalis fit vera. Hic Doc.arguit contra illud quod fuperius dixit ibi, omittendo longas & prolixas eua fiones &c. vbi dixit, quita propositio possibile est continuum diuidi fm quodlibet signum est falsa, quia fignificat illam vnionem pro aliquo nunc indeterminato, hic verò vult probare, 9 ad hoc vt hæc vniuersalis sit vera.s.possibile est continuu diuidi fm quodlibet fignum, non fit necesse prædi-catum vniri subiecto pro alquo vno instanti, quia fingulares absolute enunciates predicatum de fingularibus sufficienter enumeratis, inferunt vniuer sale absolute enuncians idem prædicatum.

Ibi Respondeo, o singulares propositiones de possibili absolute sumpta, non inferunt vniuersale formaliter de possibili, sed est fallacia figuræ dictio nis à pluribus determinatis ad vnam. Hic Doc.dicit, o licet aliquando fingulares absolute sumptæ. An fingula- inferant vniuerfalem absolute fumptam , vt Franres determi cifcus currit, & Ioannes, & fic de alijs, ergo omnis mete infe-- homo currit, no th fingulares determinate p polli rane unsuer bile formaliter inferunt vniuerfalem de possibili.i. g talis vniuersalis de possibili non infertur consequentia formali, & fi aliqn inferatur consequétia materiali, qutem non inferatur consequentia for mali, patet in ista, possibile est continuu dividi sm iftam partem, & fm iftam, & fic de alijs, ergo possi bile est absolute diuidi fm omnem partem, est.n. fallacia figuræ dictionis à pluribus determinatis ad vnam, vt patet in tertio modo fallacie figure di ctionis, vt dicendo animal est Francis. animal est Ioannes. & fic de alijs, ergo animal est omnis homo, non sequitur, quia arguitur à pluribus determinatis ad vnam determinatam, quia ex quo animal equaliter se habet ad omnem hominem, cum dico animal est Francis. ly animal tantum supponit pro Francisco, & sic de alijs; cum verò dico ani mal est omnis homo, supponit de facto pro pluri-bus, & sic descendendo sub prædicato, sequeretur, g ifta effet vera, animal eft hic homo, & hic homo, & tic de alijs, quod eft falfum. Sic eft in propofito, arguitur.a. à pluribus inftantibus ad vnum inftás, vt cum dico possibile est cotinuum diuidi Em vna partem pro instanti.a.& possibile est ipsum diuidi Fm alia pro inftanti.b.& fic de fingulis, ergo posibile est absolute ipsum diuidi fm omnem parte, pro aliquo vno instanti indeterminato.

falem.

Ibi. Ista est ratio quare a præmissa de possibili, vt nunc, & alia de polibili pro alio núc, nó fequitur conclusio de possibili simpliciter & absolute, quia præmisiç ille non significant ex forma sua extrema vniri ipsi medio, nam præmisse semper significant ex forma extrema vniri pro aliquo vno instati, vt patet discurréti per omnes iyllogitinos, modo præmissa sumpta pro vno instanti, & alia sumpta pro alio instanti ex forma non significant extrema vniri posse, & sic non sequitur absolute conclutio de possibili.

Nona.

Ibi, & si quæras qualiter fint accipiendæ singu lares de possibili, vt sufficienter inferant vniuersalem, dico o oportet eas accipi in compositione spe cificata pro eodem nuncindeterminato, puta pofsibile est dividi fm.a.pro aliquo nunc, & possibile diuidi fm.b.pro eodem, & fm.c.pro eodem, & fic de fingulis, & túc sequitur vniuersalis, & aliter no.

Ibi, & si arguas, q iste singulares sunt alterius vniuerlalis, hic arguit Doc. 9 cum dico possibile est continuum diuidi fm vnam partem pro instan ti.a. & fm aliam pro instanti.b.sunt singulares huius vniuerfalis.f.ergo possibile est continuum diuidi fin omnem partem pro alio & alio instanti, & ifte fingulares, possibile est cotinuum diuidi fm partem.a.& fm partem.b.& sic de alijs vidétur sin gulares huius vniuerfalis, ergo possibile est continuum diuidi fm omnem partem, & si sic, videtur falfum dicere. f. gifte fingulares primo modo fum ptæ, fint fingulares huius vniuerfalis, fecundo modo sumptæ. l.ergo possibile est continuum diuidi secundum omnem partem

Ibi, respodeo, quòd differunt fm vocem. Dicit Doc.q in re iste fingulares funt idem.f.possibile est continuum diuidi fm partem.a. & fm partem.b. & possibile est fm partem.a. diuidi pro vno instan ti, & pollibile est ipsum diuidi fm partem.b. pro eodé instanti, & si differunt tm, fm vocé differunt,

Ibi, & fi dicas, getiam hoc modo specificando &c.Hic Doc.intendit probare, op etiam fit possi bile continuum diuidi fm omnem partem pro ali quo vno instanti, siuè determinato, siuè indetermi nato, & pono pro exemplo lineam pedalem, & cer An linea pe tum eft, o possibile eft ipsam diuidi pro instanti.a. dalis poffie. quæro tunc an fimul repugnet ipfam diuidi in alia dinidi. partem pro eodem instanti, & sic de alijs, si sichabeo propolitu, quia possibile est ip fam diuidi fm quamlibet partem pro eodem instanti. Si verò repugnat, quæro quæ fit illa pars, que repugnat, aut est illa, quæ accipit punctum immediatum, vt exc-pli gratia, si linea pedalis diuidatur in puncto.a.& limul potest diuidi in puncto.b. si repugnat sibi simul diuidi in puncto.a. & in puncto.b. quia vt est diuisibilis in pucto.a.repugnat sibi simul posse diuidi in puncto.b. & si hoc repugnat, aut ideo est, quia punctum.b.eft immediatum puncto.a.& hoc non eft ponendum cum puncta non fint immedia ta ad inuicem, aut ergo potest diuidi in c. quod est mediatum ipfi.a.ergo fi non repugnat ipfum diuidi in a. nec repugnabit fimul posse diuidi in b. & hoc est quod dicit.

Ibi, refpondeo dico, 🕁 cuilibet fingulari accepte vel acceptabili, nulla fingularis accepta vel acceptabilis repugnat indeterminata compositione pro codem nunc, th cuicunq; accepte repugnant infinite indeterminate, patet, quia fi mille diuisio-nes tierent respectu signorum determinatorum in eodem instanti simul ille mille diuisiones non repugnarent inter se, nec vna vni, nec vna pluribus, th cum hoc flat & fint infinite indeterminate, quæ repugnent istis respectu eiusdem instantis, & ratio allignata est in prima responsione, quia cum vna potentia reducitur ad actum nó fimul omnes poffunt reduci ad actum, qui continuum cum diuiditur, diuiditur in semper diuisibilia, & ideo nunquam poteft compleri tota diuifio, fi verò diuideretur in indiuisibilia, essent omnes potentiæ ad illa indiuisibilia reducibiles ad actum. Sequitur in littera, huius fimile non habetur facilitet in alijs, bene.n.poteft poni exemplum vbi quælibet fingularis est possibilis, & in vniuersalis non est possibilis,

ί٩.



# Libri

bilis, quia aliqua vna fingularis alicui vni fingula-

ri est incompossibilis, sicut possibile est omnem

colorem tibi ineffe, hæc eft impossibilis, quia aliqua vna determinata fingularis, alteri determina-

tè repugnat, sicut te esse album repugnat isti te esfe nigrum. Tn ponamus o iste non posset portare decem lapides, sed nouem tm, & sint illi lapides

decem çquales, ista propositio possibile est omné lapidem portari ab ipfo falla est, no quia aliqua sin

gularis in se sit talsa, necquia aliqua singularis de-

terminata sit alicui alteri determinate incompossi

bilis, sed aliquibus determinatis est aliqua indeter minata incompossibilis, quecunq;.n.nouem fingu

laria funt incompossibilia, & decimum indetermi

nate est incompossibile eis.i.g si ponamus decem

lapides æquales quilibet illoru potest esse octauus vel nonus, vnus ergo illorum indeterminate fum-

ptus potest dici nonus & decimus, positis ergo no uem lapidibus determinatis, decinius indetermi-

nate fumptus, quicunq; fit ille est incompossibilis

posset portare nouem lapides tantum, & non plu-

res, fint decem lapides æquales, tunc ifta vniuerta-lis de possibili erit falsa, & m erunt omnes eius fin

gulares determinate vere, sed ista iste potest porta-re omnem lapidem est falsa, & ista est vera, iste po-

test portare istum lapidem, & istum, & istum vig;

ad nouem, sed si dicas potest portare & situm deci mum, sita ert incopossibilis illis nouem, & m inde

terminata, quia non est lapis signatus quem non

possit portare, th vnum non potest portare, & est decimus, fit quicung; illorum decimus, quia non

magis vnus, quàm alius est decimus, quia si incipis

Distin.

# Qualtio

Aum immediatum, quia nullu est, sed funtilie q. respiciust pucta indeterminata mediata, que sunt in continuo, & non funt diuisiones determinatz respectu eiusidem instantis, vt sunt aliz date & accepte, & hoc elt qa dicie, repugnabit th ifi diuifioni factæ im fignum determinatum, diuiño fm aliud fignum mediatum aliquod. f.quod no eft in continuo determinarum ad hoc indiuilibile, ideft ad hoc inftans, vr funt aliæ datæ

Ibi.Si quæras de ista propositione, possibile est continuum diuidi fm quodcung; fignum, ifta por concedi, quia hoc fignuin quodcunq;, non tm est distributiuum, sed et partitiuum. Tota.n. disficul- 16 fit difftas huius herery est de hoc signo quodcunq;, & descultas bahoc figno quodlibet, & dicit Doc. o ly quodcunq; in litere. non requirit de necessitate prædicatú vniri sublecto pro codem infanti, vr cum dico possibile eft continuum dividi fm quodcunq; fignum, ná cum: dico diuidi &c. pot verificari de alia & alia parte continui pro alio & alio inftanti, fed hoc fignum quodiber, fiue hoc fignú omne, & huiufmodi de rigore fermonis requirit prædicatum vniri fubiecto pro eodem instanti.Ex quo.n.hoc fignú quodcunq; est distributioum quantitatis discrete, & no continue, & ideo simul eit tignum distributinum & partitinum, & ideo non requisit oés fuas fingulares fimul effe veras pro eodem instanti, sed hoc fignú quodhbet & omne, funt figna distributiua, & fic requirunt fuas fingulares copulatiue, & fimul elle veras pro codem inftanti.

Ibi. De hoc aut figno quodhbet eft dubiú, vtrú fignificet idem cum eo quod eftomnis, vel cu eo quodent quicunq;, & quodeunq; horum ponatur, dicedum est de illo, sicut de illo cui æquiualet, vult dicere, o hoc fignum quilibet, fiue confundat ficut ly ois, vel sicut ly quodcung; non est curandum, si tñ confundat vt ly ois.f.distributiue confequenter dicendum eft, ficut de hoc figno ois, fi aut confundat ve ly quodeung; consequenter dicédum est, sicut de hoc figno quodcunq;. Cum.n.dicimus con tinuum est divisibile fm quodlibet signum, si ly quodlibet confundat ficut hoc fignum omne, propositio est falla, quia tuc signatur hoc prædicarum që est dunidi sim oëm partë vniri subsecto peode instanti, si verò confundat, vt hoc signu quodcuq;, tune propositio est vera, quia fignificatur prædicatum vniti fubiecto pro alio & alio initanti. Tamen quicquid fit, cum de intellectu constat nulla est vis factenda in nomine .

Ibi, ad fecundam probatione illius antecedentis. Nunc Doc. respondet ad secundam probatione huius antecedentis.f.fuccefsiuum componitur ex inchuisibilibus, & probatio est ibi circa principiú, q.f. Secundo probo idem, quia fuccetliui nihil ett actu nisi indiuisibile, pro intelligetia huius probationis pono, q motus fuccelliuns lit per spacium vnius hore, certu eit, q ille motus non pot dici in actu, nifi rone aliculus indiulfibilis, fiue mutati efse, qd idem est, quia oes partes vel funt præteritæ, & fic fluxe, vel funt futuræ, & fic fluede, ergo fi ali quis motus eft in actu erit pp aliquod indiuifibile, cuius indiuifibilis datur primū & vltimū fui effe, vt supra patuit q.1. præsentis dif. & probat g. pars motus diuifibilis fi actu effet, effet fuccessiua & no fuccellina, qui patet, quia du actu est no habet este fluens, sed permanens, & cu sit succession no esset permanens, & fic fuccefliua & no fuccefliua, & fic patet quo fuccessiui nihil est in actu, nisi indivisibi le, ergo totu fuccessiui erit copositum ex indiuisibilibus, colequetia probatur, ibi, illo igitur indiuifibili no existente actu, sed raptim transeunte, gro quid succedit sibi &c.Cum dicit de induisibili raptim

Ponitur en- eis, vult dicere Doct. opponendo casum, op fortes ſns.

numerare ab vno, decimus erit incompossibilis alijs, & fi incipias numerum abillo, alius erit deci mus, & ille erit incompossibilis alijs. Et isto modo Refafie Co. debet intelligi responsio Com.super primo de gementatoris. ne.t.c.9.qui dicit, o facta diuisione in vno puncto prohibetur fieri in alio puncto, no quidem in alio determinato fignato, vel fignabili, fed in alio indeterminato, quia oes diuisiones in continuo simul esse est impossibile, vnde sic ait. Et ideo videmus, g cum diuisimus magnitudine super aliquod pun etu, o impossibile est, o diuisio cadat super aliud punctum consequens illud punctum, quod erat possibile antequam diuisio eadem caderet super il lud punctum, ficut erat possibile in illo pucto, sed cum diuisio cecidit super illud primum statim fuit destructa potestas diusionis in secundo. Cum igitur acceperimus aliud punctum possibile erit vt magnitudo diuidatur fuper ipfum quocunque loco volucrimus, sed cum magnitudo fuerit dinisa fuper punctum, & in aliquo loco, tunc impossibile erit, vt diuidatur super secundum punctum in loco,quo voluerimus, cum impossibile est vt diuidatur super punctum consequens primum.hæc ille.

¶Ibi. Et tunc respondetur ad argumentum sa-Aum contra me prius de mediato & immediato, quod enam fit cotra eum supple Com. Dico o no eft dandum diuisionem fieri in aliquo immediato, fed in aliquo mediato, non tamen determinato, fiuè fignato, fiuè fignabili, fed indeterminato, fed quodeung; determinatum mediatum accipiatur posset diuitio stare fm illud signum simul cum diuisione fin istud fignum, repugnabit th divisioni ifti diuifio fm aliud fignű mediatű, fin aliquid.f. quod non est in continuo determinato ad hoc indiuisibile, & vult dicere in sententia, q-licet omnes fingulates fignate, & fignabiles respectu eiusdem instantis sint copossibiles, alique tri sunt illis inco-possibiles pro codem instanti, & illæ sunt indeterminate, & no possunt este illa que respiciunt pun-

Digitized by Google

# Nona.

ptim transeunte debet intelligi, vt supra expositu est de successione æui.q.1.presentis dis. Nam instas raptim transiens fic intelligitur, q. primum inftans menfurans aliquid trasit, & aliud immediate succedit, & illo transeunte aliud immedite succedit, & fic in infinitum. Quærit ergo quid fuccedat in-diuifibili, fi indiuifibile habetur propofitum, quòd continuu est copositu ex indiuisibilibus, si no succedit fibi aliud indiuifibile, ergo continuu no erit in actu, quia indiuisibile eius non est in actu, & sicut assumptum est successium non est in actu, nifi quia aliquid indinifibile eius eft in actu.

charifia.

Ibi. Ad fecundam probationé illius anteceden Ocham in tis. Doc.primo recitat respossi. Ocham in 4. in trac. gnario tra- de Eucharistia, qui dicit, quindiuisibile nihil est, ni dars de Es si carentia cotinui, ita quòd nihil formaliter est infuns, nifi carentia fuccessionis continue, & ita pun ctus est tm carentia longitudinis, & tunc neganda est illa propositio. siquod successivu precise habeat esse, quia suum indiuisibile sit, immo præcise habet elle suum successiuum, quia pars eius fluit.

Ibi. Pro ista positione videntur multa facere. Probat Ochá, g punctus sit tm priuatio, quia posita fola linea, & oircunscripto omni alio à linea ipsa eft terminata, nec ví quod possit separare finitate, fiue terminatione à linea, nec per consequens pun ctum, quod non videtur effe probabile fi punctus effet alia esfentia à linea, quia Deus porest separare vnum abfolutum ab alio.

Ibi. Similiter fi effent dux effentix abfolute, no vf possibile quo fieret aliquod vnú ex eis, nisi vnú akteri accideret, non.n.funt vnum fm identitatem perfectam, quia ponuntur duz esfentiç absolute, nec vnum tertium compositum ex eis, quia neuun respectualterius est actus, aut potentia.

Ibi. Similiter indivisibile haberet esse, & no es fe, abiq; generatione, & corruptione. Hæc ró Ochá fat in hoc, o fi punctus efforquid absolutú politiuum, effet verminus generationis ad qué, & terminus generationis à quo, ita quòd per fe possere rari, oc corrupi, qd ell fallum, oc q no possit per se generari probat, quia si aliqua linea diuidat in púto, ipfa diuifa, statim sunt vbi duo pucta, & sic pu Aus, qui ibi no præfuit, generatur, sed fasum eft, gd dividens linea generet punctu. Similiter de figura incifionis vr per Auctorem fex principioru, quòd non fit aliquid politiue dictum, & tamen ibi eft fu perficies in actu, que prius non fuit in actu.

Pundus of tinnm.

Ibi.Responeo ad has instantias, tenendo, o pú a iquid ; of ctus fit aliquid positiuu de prædicamento quantiratis. Ad prima inflantia dicos o linea effe rermina tam pot dupliciter intelligi. primò politiue, fecundò priuatiue, flue negatiue. Primo modo est terminata per punctu positiuu. Et secundo modo elt tri terminata/negatiue.ita quod ipía linea fine púctis positive non habet aliquem terminum actualem.

¶Ad secunda instantia dico, o si linea est prior puncto, & punctus non identificetur fibr realiter, 9 Deus posset facere ipsam fine pucto, quia omne absolutum prius alio, realiter distinctu ab illo pot este fine posteriori, vt infra patebit in isto secundo dif.12.9 2. Si verò punctus idétificatur realiter ipfi lineg, non posset Deus facere lineam sine puncto.

JAd tertiam initantiam dico; quòd si punctus effet aliud à linea, accideret ipsi linea, nec ex hoc diceretur lineam propriè componi ex linea, & pun-Aossed punctus effet in linea tantum, vt terminas.

¶Ad quartă inflantiam dico, quòd non fequitur quod punctus per le generetur, quia de necessitate cocomitatur ad generatione alterius, puta linee, ficut ét relatio intrinsecus adueniens de necessitate concomitatur ad generatione alterius, puta termini, vel fubiecti, vt patet de similitudine, & similiter hæcheitas de necessitate cocomitatur ad aliquam fubliatiam genira, & fic dico, quòd generas linea, actu concomitanter generat pucta. Si ét diceretur, quòd in tali divisione generetur punctus per fe no effet forte inconueniens, quia ad ip fum generandum sufficeret subita actio. Ad aliud de figura inci fionis, vide in 6. principijs attributis Scotu, vbi qrit an figura causata per incisione, puta in lapide, dicat aliquid positiuum, &ibi subtiliter probatur, quòd fic, & fic falfum eft, quod dicit Ocham. Et qđ dixi de puncto in linea, quòd fit quid positiuum, hoc idem dico de mutato esse in motu, & de inflanti in tempore.

Ibi.Sed contra istud tunc sequitur, quòd generatio substantia, q non est per se terminus cotinui nihil erit, vel faltem in nihilo, quia non est eius ali qua mensura positiua, & ita est de illuminatione, & de oibus mutationib<sup>9</sup> fubitis , q non funt per fe termini motus. Hic Doc. arguit contra Ocham, & probat, quod instans tpissifit aliquid positiuu, & 10 stat in hoc, nam fm Ochá substantia, quæ est termi nus generationis mensuratur instanti tpis, similiter generatio substantie mensuratur instanti tpis, modo li mensuratu est aliquid postiuu, et mensura de necessitate erit aliquid posiciuu, est.n.absurdu dicere priuatione aliquă verc menfurare ens poli-tiuum, quia vt vidimus fupra prefenti dif.q.2.&3. mensura debet este certior mensurato, qu no contingeret si esset privatio, cum privationes tm co-gnofcantur per habitu, tenebra n cognoscitur per luce, licut apparet z.de ani.t.c.103. quod vifus eft tenebre perceptiuus, qn.f. lax non est præfens. Di- Quando f. cit ergo Doc. fic in textu, tunc sequitur qu'od gene- lux non est Quando.f. ratio substantia, q non est per se terminus cotinui presens, the arhil erit, quia fi mensura ipfius nihil est, & mensu sequitur ratum nihil erit, qd estincontieniens. Sequitur vel 9 generatio faltem in nihilo.i.quod generatio substatiæ, vel ip- substantia fa tubftantia genita erit in nibilo tanquam menlu nibil erit, ratupolitiuean mensura, q nihil est, & scipla sub-fura ipsura, q nihil est, & scipla sub-fura ipsura stantia mihil ester, vel generatio ipsins, envia et non nibil est, est est eius aliqua mensura positiva. Securitar, & licet mensuratu mensuratu pollit cuadi de marationio ; que funt termini mo nibil erit , tumn, & huntin inftanti ficut mihil in nihilo, vel guod eft inprinatio continuitatis in prinatione continuitatis. conueniens. Hicd quod duplex est mutatio, quadam est per se terminus motus, scut cum acquiritur caliditas, vt Duplex eft octo vltimus gradus caliditatis acquiritur per mu mutatio. tationem & in infranti, & talis mutatio fic acquifita dr terminus motus ad quem terminatur motus precedentium graduu, tunc dicit quinstantia, quæ menfurant huiufmodi mutationes funt nihil, quia &ipfa mutata efe funt nihil, & lic ipfa mutata effe essent in nihilo unquam menurata, q nihil funt politiue in fuis menfuris, qua fimiliter nihil fune positiue, tu de istis ve absordu, quie no funt per se termini continuitatis alicuius continui, quia nihil funt colinui nec priuatiue, nec politiue, & per con fequens tales mutationes no dicuntur privatio cotinuitatis motus, que privatio fit in inftanti tpis, quod instans est privatio continuitatis temporis.

Ibi: Preterea im philotoph. 1. poster. ratio line primo poff. est ex punctis, loc est in rone effentiali linee cadir contex 9. punctus, que ro dr de linea in primo modo dicédi per le, nulla aut prinatio pertinet per le ad conem ellentialem politiui, ergo púclus no erit priuario,

Ibi.Præterea ex eodeni fequitur, quòd fi pinclus tin est priuatio continui, quia terminat continuu, ét linea tm erit priuatio, quia terminat fuperficie, & superficies similiter, quia terminat corpus, femper.n.terminatú diffinitur per terminú, & pofitiuum non includit ellentialiter priuationem.

¶lbi.

#### ¶Ibi.Similiter fequitur idem pp aliud medium, quia tunc linea tm erit carentia latitudinis, & fuperficies tm carentia profunditatis, fi verum fit o punctus sit im carentia longitudinis, & tunc non erit nisi vnica dimensio, quæ ponetur corpus, cum tn illa dimensio, quæ de profunditas posset alio re spectu dici latitudo, isten. tres dimensiones distinguntur fm imaginationem trium linearum se intersecantium in eodem puncto, & sic sint tres di-mensiones illis tribus lineis, quia fm illas sit longitudo in tali figura, & latitudo, & profunditas, q notatur in illis tribus lineis fieri, & fi corpus componatur illis tribus lineis, cum corpus sit quid posi tiuum, sequitur o linea no sint quid privatiuum, quia tunc positiuum componeretur ex priuatiuis. Ex hoc ét sequirur vlterius incouenies, q li superfi cies est tm priuatio profunditatis, quo erit puctus priuatio priuationis fi punctus fit quid priuatiuu, priuatio.n.priuationis est habitus ei oppositus, si-cut priuatio cecitatis est visus, si igitur punctus est priuatio priuationis, igit puctus crit qd politiuu.

Ibi.Præterea fm superficiem insunt multe qua litates corporales & sensibiles. Hec ratio stat in hoc quia ex quo qualitates sensibiles sunt vera entia po fitiua, & fundantur in superficie, ergo superficies erit ens positiuu. Sequitur, figura et proprijslime sequitur speciem, sue superficiem, nam ipsa figura quæ sequitur ad superficiem per incisionem,& sun datur in ipfa cum sit ens positiuuum, sequitur etia quòd ipsa superficies erit ens pofitiuum.

¶Ibi. Si autem dicatur, o indiuisibile per quod successiuum habet esse est tim in potetia. Hic Doc. recitat responsionem quorudam ad rationem prin cipalem dicentium, q illud indiuisibile, per quod successiuum habet esse no est aliquod ens in actu, fed tm ens in potentia, quia fm istos in linea sunt quodammodo infinita puncta in potencia, & sic in tempore infinita inflantia.

Ibi. Hoc nihil iuuat, quia adhuc argumentum procedit, quia instans eo modo quo est in toto eo modo fluit, qro igitur quid fuccedit inftanti fluen ti, aut fuccedit aliud inftans, & habetur propositu, quia tempus componitur ex indiuisibilibus, aut tempus, & tunc fucceflinum non erit, quia fuccefsiuum no habet esse, nisi quia eius indiuisibile est.

Ibi, respodeo ad argumentum. Hic Doc.soluit argumentum principale, & cocedit & fuccessium dicitur esse in actu per indiuisibile, vt supra declaratur in prefenti dil.q.2.& cum infertur vltra quòd qn indiuisibile raptim transit, vt puta qn definit effe quid fibi fuccedit. d.Doc.q ad illud indivifibi le immediate fuccedit pars continue fluens, & fic qn mutatum esse in motu transit, tunc sibi succedit aliqua pars motus, que est immediata illi. Et cu dí postea, q illa pars motus est successiva, & suc-cessiuum non est in actu, nisi per indiuisibile, dico o illa pars non est in actu, nisi per aliquod indiuisi bile continuans ipfam partem motus. Sed illud indiuisibile non succedit immediate indiuisibili trafeunti,& fie patet ratio ad argumentum.

¶Ibi. Et fi obicis hic arguit Doc. quia fi cotinuu fuccederit, puta ad inftans temporis, tunc tempus non se haberet vniformiter, & aqualiter, & vbiq;, quod patet quando instans positiuum est, tempus eft, & ipfo instanti transeunte tempus non est, quia aliquid eius indiuisibile non est.

.....

Ad hanc obiectionem patet respósio ex supradictis, quia tempus medietatis hore dr esse, quia instans continuas illas partes, & licet vltimum instans illius tpis transeat, ad qd immediate sequitur tos alterius medietatis hora, illud tos fequens dr effe actu, quia est ibi instăs cotinuans partes illius,

# Quastio

& lic æqualiter se habet. Doc.tn declarat ly vniformiter.Ibi.Respondeo sicut linea &c. linea.n.habet esse in partibus lineç, vt in vltimis. Dicimus.n. g illud est continuu cuius vltima sunt simul siuè cuius partes vltime funt fimul, & het esse in punctis tanquá in terminis, puncta.n. terminant lineá. Hoc idem dico de tpe, quia tos vnius horæ habet esse in partibus tpis tanqua in vltimis, dicimus.n. tps horæ este continuum, puta quia vltimu medie tatis horæ, & vltimű alterius medietatis horæ funt fimul, & fic het esse in partibus ficut in vltimis, & in instantibus tanquă in terminis. Si ergo intelligatur fic, o tos habet esse vniformiter in partibus admittitur, quia dato quocunq; tpe het este in par tibus tanqua in vltimis, fi verò intelligatur q equa liter habeat effe in instantibus tanqua in terminis admittatur, quia dato quocunq; tpe æqualiter hét effe in instâti tanquă in termino. Sequit, sed si pro vtrifq; fimul no habet effe vniformiter, patet, quia vt in partibus habet esse vt in vltimis,& in instantibus habet tantum effe, vt in terminis.

Ibi. Ad probationes alterius antecedentis de An cosinui partibus minimis. Nunc Doc.respondet ad proba componatur tiones alterius antecedentis, qd fuit tale continuu ex minimu. componitur ex minimis, & probatio talis antecedentis est circa principium q.ibi. Secunda via est, quia coponitur ex minimis, vbi sic arguit probando 9 fuccessiuum non sit continuum, successiuum componitur ex minimis, igitur non est continuu, cosequentia probatur, quia minimum simpliciter non het partem ex qua sit, quia tunc illa estet minor eo igitur est oino no quantu, quia omne quantum het partem minorem se, sed non quantu non poteit continuari non quanto.i.g indiuisibile non potest continuari indiuisibili, vr supra expositum eft q.1.& 2.huius dif. ergo minimum non pot con tinuari alteri minimo, ergo fi fuccessi uum sit copo fitum ex minimo non erit continuum. Antecedes probatur auctoritatibus & rationes. s.g. successivu componatur ex minimis, prima auctoritas est philofophi 1.phi.t.c.36.vbi rones fuæ videntur contra Anaxagorá initi isti principio , q est accipere minimum naturale, vt minimam carnem, & minimū ignem,& 38.qui textus funt clari cum com.Sequitur, sed Em ipsum 6.phi.t.c.4.& 17. eiusdem ronis est ipfum motum, & magnitudinem, & tps coponi ex indiuisibilibus, & diuidi in eis, igitur oportebit ponere minimum motum, & minimum tempus, licut permanens minimum. In textu.n.4.fic habetur, & ro eadem est in magnitudine, & tpe, & motus. s.qm funt coposita ex indiuisibilibus, & g diuiduntur indiuisibilia, aut o nullum corum est tale, & ibi Commen.ratio inquit eadem est in hoc in tribus speciebus cótinuis.s.in magnitudine & mo tu,& tpe,qm illud, qd cotingit in aliquo eoru con tingit in reliquis. s.g fi vnu fuerit indiuisibile, sequitur o reliqua fint indiuisibilia coposita ex indi uisibilibus, & si suerit vnu copositum ex diuisibilibus, sequitur & reliqua fint talia, hæc ille. Hoc idem hf t.17. Et cum ois inquit magnitudo etiam est continua, quoniam eisdem partibus, & æqualibº diuiditur tps,& magnitudo.Vide ibi Comen.

Sequitur.Idem vf haberi à philosophoin 2.de Secundo de ani.vbi vult o oium natura constantium determi- anima connata est ron agnitudinis & augméti, nó aŭt perma Pafiones onétia naturalia funt solu, sed ét successiva, igitur ha mnes sut di bent determinatam paruitatem, & magnitudine. uisibiles aut

Sequitur. Patet idem et per philosophu de sen- seundu fe fu & fensato in illa prima dubitatione, vbi vr velle ciem, aut fe oppassiones naturales non funt divisibiles in infi- cundu accinitum, quia tunc fenfus videretur posse intendi in dens. infinitu, quia ad percipiendum minimu diuifibile requiritur

Digitized by Google

# Jona.

requiritur acutior fenfus in infinitum. Et hoc claru est facto isto fundamento. s. qad videndum perfecte sensibile in minori quatitate requirit fensum acutiorem, & quanto in minori videt, tanto acutior erit, & fic fi albedo effet diuisibilis in infinitü, cum quælibet pars sit diuisibilis, sensus esset acutior in infinitum, quod est falsum.

Tertio cali CONSEX.7.

Refponder Doc. ibi. Ad probationes alterius antecedétis de partibus minimis &c. Et primò re-Ipondet ad auctoritate Arift.r.phi.dicens, o Arift. non dicit, o detur minima caro. Sed arguit contra Anaxagora, qui dicebat, 9 quodlibet pot fieri ex quolibet, vt ex carne, puta ahcuius hois posset generari ignis, aqua, lapis, & huiusmodi, per extractionem partium ipfius carnis, ergo fi dece res generantur ex carne, dece partes illius carnis extrahuntur, & fic illa caro remanet minor, & per confequens tot res possunt generari ex ipla, o quodamodo parú, vel nihil ipñus carnis remaneret. Stan te ergo illa minima carne, quæritur an quodlibet possit generari ex illa. Si dicit, o fic, ergo oportebit iplam carnem parua habere tot partes quot prius habuit, cu generatio fiat per extractione partium, qd est incoueniens, vel oportebit concedere, q no quodlibet generatur ex illa, & fic falfum eft, quod dicit Anaxagoras. f. quodlibet generatur ex quo-

libet. Et o fic itelligat Arist. patet 1. phi.t.c. 37. & 38. Ibi. Ad aliud philosophi de sensu, & sensato, di cit primò Doc. quòd nunqua quantum pót diuidi, nisi diuisa passione, fiue qualitate sensibili, ve patet de albedine extensa super quantitatem bicubitalé, nam in quot partes dividitur illa quatitas in tot di uidit, & albedo extera, & qa illa quatitas est diuisibilis i infinitu, ita albedo erit diuifibilis i infinitu.

Secundo dicit, gipla quantitas non est divisibilis in infinitu inquantum fensibilis, nam ex quo fensus concurrit actiue, puta fensus visus ad visionem, ot visibile similiter actiue, vr causa parrialis, vt patet in 1. dif. 3. q.7. qualitas vifibilis no pot agere, nifi in tanta, vel tanta quantitate, vt ét patet de igne, qui posset elle in tam parua quantitate, quod non pollet vrere, qualimtes ergo fenfibiles vt lint fufficientes ad mouendum fensum non funt divifibiles in infinitum, sed datur aliqua minima qua-Bras, que est fufficiens mouere partialiter, que si vltra diuidatur non crit sufficiens vltra ad mouen dum fenfum, & hoc eft, quoddicit.

Sequitar ibi, sicut iple vult ibi, g pars quantucunq; minima pot elle sensibilis virtute, licet non actione, fenfus eft, o fi datur ignis in minima quátitate non poterit agere, si modo fiat extensior in maiori quantitate, tunc ignis fic extensus pot vere agere, pars auté minima agit virtute, quia alteri parti vnita coagit fibi, & hoc est qd dicit, qu'd ip-fa in toto pot cooperari aliys partibus ad fensim immutandum, & licet posset fieri diuisio in ea etia per se existente, non tamen immutaret sensum, & tune patet ad argumentum eius, quod sensus crefceret in infinitu &c. veru est si sensibile inquantu actu perceptibile à fensu potest diuidi in infinitu. INSTATVR contra duas conclusiones in ista

littera vitima, quarum prima est. Pars sensibilis quantumcunq; minima potest cooperari alijs par tibus ad sensum immutandum, sed per se existens non poteft sensum immutare.

Secunda conclusio est. Si sensibile inquantum actu perceptibile divideretur in intinitum, fenfos cresceret in minitum.

CONTRA primam primò, quia vna pars con-clusionis ví repugnare alteri, videlicet quòd minima pars poffit coagere alteri, vt vnita fibi, & quod feparata non possit agere immutando sensu, quia a conta

eft fimpliciter eadem entitas separata, que & vnita, & fimpliciter in eadem parte quantitas, ergo.

Secundò arguitur, qnon possit coagere alteri parti, quia fi coagit, puta ad caufandum specié senfibilem, vel sensationem, aut coagit præcise ad eun dem effectu numero, ita q idem lit ab oibus partibus, aut ad alium effectum. Si primò, aut coagit, vt causa partialis, aut vt causa totalis si vt totalis, ergo idem effectus erit à duabus causis totalibus, & eiusde romis, qd eft impossibile apud Doc.in plu ribus locis, si vt causa partialis, ergo infinitæ cause partiales femper cocurrunt ad eundem effectum; quia tale senfibile, vt fupra patuit includit partes fensibiles in infinitum, sed non est possibile, o den tur caufe infinitæ in actu respectu eiusde effectus. Si fecundo.f.aut coagit ad alium & alium effectu, sequitur quòd actu erunt infiniti effectus, quia cu totum sensibile agit ad effectu, quælibet eius pars agit ad alium , & alium effectum , & cum lint ibi infinitæ, ergo actu erunt infiniti effectus, puta infi nitæ viliones, quod est impossibile. Tertio arguitur ad idem, aut vna pars coagit

ad perceptionem alterius partis tm, aut ad perceptionem sui tm, aut ad perceptionem sui, & alterius, non ví alud membrú dandum. Si primo côtra. Tú quia illa alia pars perciperetur, & pars coagens non perciperetur, qn totum sensibile perciperetur. Tum quia ficut coagit vni, ita vr polle oibus coagere, cum non fit maior ratio de vna, qua de alia, & fic posset coagere infinitis partibus, qd vř imposibile. Si secundo, ergo per coactioné huius partis, alia pars no perciperetur, sed præcise illa, que agit perciperetur, & tunc no diceretur coagere alteri. Si tertiò, sequitur quòd illa pars virtualiter contineret aliam, quia illa alia perciperetur per actionem huius.

Quarto arguitur ad idem, quia sequitur quod nunquam sensibile, puta color extensus pot agere ad fui perceptionem, quia omnes partes coagunt vna alteri in infinitum, ergo erunt actu infiniti respectus, & infinite relationes, quia fi.a. 002git.b.di cit respectum ad.b.& fic in infinitum.

Quinto ví quod Doct. contradicat fibi , quia Corradictio vult in 2.dif.2.q.10.'quod quælibet pars grauis mo in scoro. acat leipfam, & non moueat aliam, ergo hocidem hic het dicere. Lquod quelibet pars sensibilis moueat sensium ad fui perceptioné, & non coagat alte ri, cu non fit maior ro de vno, quá de alio, vt patet.

Sextò arguitur, qa fequitur, 9 vifio coloris bipedalis ip fit perfectior visione coloris pedilis sta-te zquali dispositione vtrobiq,, qd est incouenies, probatur cosequentia, quia in colore bipedali sunt plures partes, quá in colore pedali, modo qñ plu-res cause partiales concurrunt ad effectú, sequali conatth & equè perfecte concurrunt ficut paucio res partes semper persectiorem effectum produ-cunt, vt etiam patet à Doc.in 2.dis.11.

Septimo arguitur ad ide, quia si vna pars coagit alteri ad immutandum fenfum, & fic in infinitum de illis partibus, ergo visus actu percipiet imfinitas partes, quod est impossibile.

JOchauò arguitur principaliter contra illud, qd dicit, o minima pars separata non pot immutare sensum, & q possit immutare probatur, quia pot partialiter immutare intellectum, ergo & fenfum, antecedens patet, quia est per se intelligibile, & en citas abfoluta, & de genere actiuorum, ergo partia liter concurrit ad fui cognitionem, vt patet ex di-Ais Docan 1. dif. 3. q. 4. 867. consequentia probatur. Tum quia fi pôt immutare nobiliorem potétiane, ergo & ignobiliorem qn continetur sub obiecto vtriusq; potentiæ. Tum quia si potest producere effectum

Digitized by Google

. . . .

# Quastio

effectum nobiliorem, ergo & ignobiliorem quando habet passum dispositum, sed intellectio ett no bilior visione sensitiua.

Nonò arguitur p roné Doc.in 1.di.2.par.2.q.3. whi eft ro formalis productiva no impedita fequit actio, sed minimus color intensus, puta, vt duo est ro formalis producendi visionosfui, & est in subieto, puta in fittate, ergo pot immutari selus ab eo.

Decimo arguitur, accipio propolitioné Doc. in prologo. q. 3. & in 2. dif. 9. p fi extrema propot-tionis, puta actiui ad passium fine coia si aliquid pot agere in aliquod palliuum quodlibet eiuldem rationis poterit agere in idem passiumi, ergo fi ali quis color potest agere in aliquam potentiam immutando illam, quilibet eiusdem ronis poterit age re, sei minimus color, puta minima pars albedinis est einsdem rationis cum magna parte albedinis, cum fint einsdem speciei specialithine, ergo u ma gna poteft immutare, ergo & minima. Syndecimo, quia hac conclusio prima ví con-

tradicere secunde, quia in secunda hi, pli visibile, vt perceptibile ellet divisibile in infinito, p sensus cresceret in infinitum, ergo sequitur, o li sensus cresceret, o posset percipere, sed visio semper cau-farur ex visibili, & vidente, sm Docin prologo, & dif.3.q.7.primi.

Duodecimò, qu potest magis approximari fm actim potentiæ tachuç est magis tangibile, fed mi nima pars magis approximatur, patet per Doc.q. y.fccundi.dif.2.vbi vulog punchu fit adequatu videnti &c. Et multz aliz rones possent fieri, q caufa breuitatis pro nuc omittantur, fufficiunt.n.ifta

Nulla of to Score.

RESPONDEO ad primá. Dico, o nulla est repu tradidio in gnantia, quia ve vnita coagit cum alijs partibus, quia ille partes, vt vnite tunt in quantitate debita & sufficiente ad agendum, vt vero separata no est in quantitate sufficiento.

Ad fecundum dico, q coagunt ad effectum co munem, puta ad vnicam visionem que totum visibile ví, & qualibet eius pars, non.n.funt distincta visiones torius & partium. Cum dr, q infinite cau fæ partiales concurrement limul, dico o non eft inconueniens, o fint infinite caufe inexistentes, ficut etiam funt infinite partes inexistentes, fed effet incomieniens de infimitis caulis subsisteribus, imo eft necesse, pinfinite inexistentes concurrant, sicut Et patet de graui, quod mouet feipfum, qualibet pars mouet le loquendo de partibus inexistentib.

JAd tertium dico, o qñ Doc.dicit, o vna coagit alijs plattibus, non debet intelligt fic absolute, sed debet intelligi, o partes vt vnite sunt sufficientes ad producendu effectum, puta visione, quia sunt in dispositione debita, & hoc modo vna coagit alteri, & ccontra, leparate verò non sunt sufficiétes, quando funt in minima quantitate, et ocs coagunt ad vilionem totius vilibilis; qd primo vf & ex cosequenti partes videntur in toto, sicut et paret de alijs partibus, puta calidi, q minima pars no pofset calefacete, tñ vt vnita alijs calefacit. Fortè etia postet dici, g quelibet vt vnita mouet visum ad sui perceptione, ita q visio totius sit aggregata ex partialibus visionibus, sicut qui graue mouet fe, quæli bet pars mouet se adæquate, & ex illis partialibus motionib<sup>e</sup> aggregatur vnus motus, qui est motus totius grauis, vt patet à Doc. in 2.dis.2.q.19. & fic visio totius visibilis suo modo estet aggregata ex visionibus partialibus, & tri partes visibilis, vt vni te causant visionem sui, & sic dit coagere, soparasæ verò non possunt qui funt in tam parua quantizate, ficut ét minima pars terræ separata no posset mouste se, que tamen vnita alijs partibus adequatè mouerie.

JAd quartu de respectibus dico, o nullu ví inconuenies, o ficut dantur infinite partes inexisten tes adinuicem vnite, get dentur infinite vniones inter infinitas partes inexistentes. Et sic posito, o vna coagat alij, non vf inconueniens, o dentur tales infiniti respectus, ficur er qu idem graue mouet fe, quælibet pirs mouet fe, & fic funt infiniti refpe cus.f.mouentis ad mobile, & fic infinitaru.partiu mouentiù se crunt infiniti respectus ad seipsas mo tas, & contra, et infinitivespectus infinitarum par tium motarum ad feiplas, vt mouentes, &c.

Ad quintum dico, o nulla est contradictio, vt apparet ex dichis supra quia non ponit, o vna pars monentalium, fed o illanon postet mouere fi ellet feparata, qua tamen vnita mouet fe, & fic vna coagit alteri, fic in proposito partes dicuntur coagere, non quod vna habear actionem per aliam "fed vt vnitæ funt disposite ad agendum.

Ad fextum, ofi essent illa visibilia equaliter difpolita; & aqualiter intenla, ita perfecte videretur vnum, ficut aliud, & tot partes fm proportionem offent in vno, ficut in alio, licet non fm quan titatem, perfectior.n. visio non eft, quia simpliciter est a pluribus causis eiusdem ronis, sed quia est à perfectiore visibilistim intenfronem, fi modo effet vnum visibile perfecte dispositum intensum, vt 8. & haberet 10.partes santum, & aliud visibile inten fum, vt 8.& haberet 20.partes, visio vnius no ellet perfectior visione alterius. Si dicatur, quod motus caufatus à graui habente 30. partes, est perfectior motu causato à graui habente 10. partes, dico quod forte crit perfectior extensive fi lit aggregatus ex partialibus motionibus.

Ad feptimum dico, qubd videret infinitas pat tes trantum confusa, fed non diftinete, vt etiam fuprz dixi de intellectu angeli respectu quanti conti nui diufiblis in infinitas partes.

JAd ochamm dico prino, q non est unile de Rons eff. intellectu, de lenfu, patet, quia color estet separatus milis de in à quantitate posset immediate mouere intellectu, rellean, o & in non pollet mouere fen fum, vt patet à Doc.in /en/u. 4. di li 29. quia obiectu fenfibile approximatur fen-fui localiter, & oportet ipfum effe in dispolitione locali ad sensum, & fic requirit debitam quantitatem, ficidico in proposito de minimo sensibili, q non eft dripolitum ad immutandu fenfum, vt eft actu feparatum, licet fit dispositum ad immutandum intellectum, cu fit victus spiritualis. Dico fecundo, oporteret oftondere, an minimu fenfibile possit mouere intellectum, de hocalias, sed tamen rario videtur certa.

Ad nonñ cócedo, o eftró formalis &c. fed dico, quilla parua gritate, no est disposita ad immutandu fensu, fed requirit, o fit in maiori quatitate.

Ad decimum dico, quòd propolitio Doc. debet intelligi de activo disposito quale non esfet minimum fenfibile.

¶Ad vndecimum, debet ficargui fi vifibile effet perceptibile in infinitu, fenfus crefceret in infinitu, quia quato visibile esfet paruu, tato sensus esfet acutior, si distincte perciperet illud. Et no debet sic argui si sensus cresceret, ergo pciperet visibile quatucunq; minimu, benè veru eft, o fequit quantum effet ex parte fenfus, sed illud visibile, vt perceptibile non effet dabile in proposito, tamen sequitur, visibile, vt perceptibile est dabile in infinitum, ergo fensus est dabilis acutior in infinitum, quia no eft aliqa pceptibile à sésu, quin possit pcipi, sed no ecotra seguitur, est dabilis sensus acutior in infinitu, ergo eft dabile fensibile i infinitu, vt pceptibile.

Ad duodecimű, siuc vltimű, negat 9 minima pars sensibilis sit magis approximata, & hoc in ratione

Digitized by Google

• ć

### Secundi

tione perceptibilis à sensu tactus, licet forte also modo possit esse magis approximata, immo oportet tangibile effe aliqualiter distans, vt possit perci-pi à sésu tact<sup>9</sup>, qa sésibile supra sensu dispositu, &c. CONTRA secundam, quæ talis est. Si sensibile inquantum actus perceptibile diuideretur in infi-nitum, sensus cresceret in infinitum.

Cotra.Primo.Sicut fe hét intellectus ad intelli gibile, ita sensus ad sensibile, sed si intellectus perciperet intelligibile in infinitú, ita o vná partem intelligibilis, puta ignis in infinitu post alia intelligeret, non cresceret in infinitu, patet, quia intelle-ctus pot percipere omne intelligibile, ergo & sensus si perciperet sensibile quantumcunq; minimu in infinitum non cresceret in infinitum, similitudo est bona, quia vtrobiq; est comparatio potetiæ ad obiectum, & vtraq; est perceptiua sui obiecti.

Secundo, sicut se het potentia intellectiua ad sui obiectum adæquatu, ita & sensitiua ad suum, sed intellectiua potest percipere omne intelligibile, aliter non adæquaretur obiecto intelligibili, ergo & sensitiua pot percipere omne sensibile, & tn ex hoc non sequitur, o cresceret in infinitum, sed quodlibet sensibile, puta, quilibet color verè continetur sub adæquato objecto potentiæ visuæ.

Tertiò arguitur, g potentia, puta visiua actu pollit cognoscere minima partem coloris in intini tū, quia ponit dřiam inter maximum colorem, & minimu in infinitu, vt patet, ergo percipit vtruq;, consequentia patet per argumentu philosophi 2. de ani.quod facit ad probandum sensum communem, & th patet of fenfus non crefcit in infinitum.

Juarto. Si sensus no pot percipere minimum sensibile in infinitu, aut hoc est, quia no pot percipere talé lensatione, aut quia no pot producere, no primo, quia visus no esset quiditatiue perfectior, quia reciperet quácung; visione. Non secundo. Tú quia pot producere vilione perfectissimi visibilis, ergo & imperfectissimi, cuiulmodi esset minimu sensibile in infinitu. Tu ét, quia si potest in effectu persectiore poterit ét in effectum impersectiorem eiusdem rationis, vt patet per Doc.in 2.dis.18

JQuinto arguitur, quia potentia est perfectior quato perfectiore estectum nata est producere, patet, sed potetia visina nata est producere perfectiorem visionem circa perfectius visibile, quàm circa imperfectius, cuiufmodi est minimum visibile in infinitum, ergo magis cresceret in causando visio-

nem magis vifibilis, quam minus vifibilis. Sextò, quia nobilitas, & perfectio potentiæ ar-guit ex nobilitate objecti, & pcipuè ex nobilitate perfectissimi obiecti contenti sub adæquato poten tiæ obiecto, ergo magis cresceret percipiendo magis ac magis perfectius febsibile, quàm percipien-do minus, & minus sensibile in infinitum, sed percipiendo maius, & maius sensibile in infinitum non cresceret in infinitum, ergo &c.

Septimo, quia ficut potentia calefactiua ignis non cresceret in infinitum, si calefaceret minimum calefactibile in infinitum, vt patet, ergo nec potentia sensitiua si causaret sensationem minimi sensibilis in infinitum, similitudo videtur nota, quia vtraq; potentia comparantur ad fuum obiectum, & vtraque est activa circa propriu obiectum, ergo.

Octauo. Si potentia viliua perciperet punctu, th no diceretur crescere in infinitu, qa th percipit, quia percipit punctuale colore, ergo nec à fortiori di crescere in infinitum si perciperet minima parte visibilis in infinitu, cosequentia patet, quia pun-Aus cum fit indiuisibilis est minus sensibilis quam pars minima, cum semper sit diuisibilis.

Inonò arguit, potria pcipies plura eiuíde ipe-

ciei specialissime, quoru qdliber est æque pfectu in tésiue no est prectior pcipiédo magis vnu, q aliud, hoc patet, sed si sit albedo vnius palmi intensa, vt duo, & diuidat in infinitas partes, ita pars minima erit intéla, sicut & maior, ergo potentia visiua non erit magis pfecta percipiedo minima, ficut magna.

Nona.

80

Decimo, si esset infinitu visibile intessue, visus posset videre illud, quia maxime visibile, & loque do de visu impassibili (patet et hoc, quia & intellectus posset intelligere infinitu intésiue sub roe infinitatis)& tn fen fus vifus no eet infinit? i virtute, ergo multo min°eet infinit° fi videret minimű vifi bile i infinitu, maior.n. virt? requirit ad vidédu infinitu iteliue, g finitu iteliue, et minimu i infinitu.

JVndecimo, pofito p possibile, vel im possibile, o minimu visibile in infinitu st pris potetie visiue vt actu visibile, & pceptibile, & vt ca partialis visio nis, gro an potétia visua possit partialiter cocurre re cũ illo ad canda visione illi?, aut no, si primò hr intétu, quia ex hoc no fequit, o fit infinita in virtu te, vt patet. Si scao, no vr quare no sit actiua ptiali ter circa illud, cũ circa qcũq; alia fensibilia sit ptiali ter actiua.Sicut.n.ide intellect pot ptialiter cocurrere cu quocuq; obiecto pnte i roe obiecti actu intelligibilis, ita idé sésus poterit cocurrere ptialiter cu oi sensibili pnte in rone obiecti actu sensibilis.

¶Duodecimo. Sicut minima pars intelligibilis in infinitu fe het ad minima parte in infinitu alicuius fenfibilis, ita intellectus ad fenfum, ergo à trafmutata proportione, ficut primu ad tertiu, ita fecu du ad quartu. Sed minimu intelligibile in infinitu pot intelligi ab intellectu abiq; infinitate intelle-**Aus, ergo & minima pars fentibilis in infinitú pót** percipi à sensu absque infinitate sensus in virtute.

RESPONDEO ad primu, o no est fimile de in- Diffimilieuintellectu, & sensu, quia intellectus intelligit re, pu do inter sen ta qualitate, vt in se, & no est necesse ipsam este in sum, & inaliquo quato, sed sesus no pot videre, nisi vt i quá- telletum. titate existete, vt patet a Doc.ī 4.d.1 1.& quato est ī

minori gtitate, táto vis<sup>o</sup> erit acutior, vt p3 intuéti. Ad fecudu dico, 9 vera é fimilitudo, fi vtrobiq; obiectu est in debita dispone, sed in proposito intellectus het oe cotentu sub suo obiecto, vt obiectu in se absolute, nec requirit ipsum esse extésum, ita .n.perfecte intelligeret colorem inextensium, ficut extensum, quia non ligatur istis coditionibus, sed non eft fic de quolibet sensibili respectu sensus.

¶Ad tertium negatur, 9 potetia viliua pollit fa-cere differentiam diftincte inter minimam parte coloris in infinitum, & maximam, quia nec percipit minima parte distincte, sed tm confuse, qn est vnita alijs partibus, fed quando eft feparata minima in infinitum nullo modo potest percipere.

Ad quartú dico, 9 hoc ideo eft, quia concurrit active partialiter, & oporteret ipfum, vt fic crefcere in infinitu, qa quantu eft ex parte fenfus no pol-fet producere acutiore vilione, nifi effectior, & ideo fi causaret partialiter visione partiu sensibi lis in infinitu oporteret pducere visione acutiore in infinitu, & fic fenfus crefceret in infinitu. Et cu dr de visione perfectissimi visibilis. Dico, q no est simile, quia visio perfectior intesiue est ab obiecto, nó à potétia, vt aliàs exposui in 2.dis.3.q.10. Si.n. obiectu perfectissimu sit pns intellectui quantu est ex parte intellectus, ita perfectă intellectione caufabit de obiecto imperfecto, ficut de pfectiflimo, vt patet aliàs. Sir fenfus ex parte sua, ita perfecta visioné causabit partialiter de impersecto colore, ficut de perfectisimo, qn objecta sunt æque appro ximata. Sed non est sic de visione acutiori, que no eft ex parte obiecti, sed ex parte potentia, & sic fequitur, 9 quanto color est in minori quantitate in infinitum,

Digitized by Google

Cliva fecun

#### infinitum, q visio coloris erit acutior in infinitu, li cet illud obie ftum sit in se impersectius, & ideo be ne concedo, o visio, q terminatur ad obiectu perfectius, intensiue est persectior illa, q terminat ad minimă parte visibilis impersectioris in se, & hoc loquendo de perfectione, q est ab obiecto, & cocedo, g si visibile esset formaliter infinitu posset cocurrere ad visione infinita, & th potetia videndo illud esset simple finita. Sed in pposito loquimur de visione, q est ex parte potetiæ salte partialiter, q visio tato de subtilior, & acutior, quato præcise est à perfectiore potétia, & visio, q est aliculus coloris existetis in minima quatitate est acutior. Patet et ad illud, q fi pot in visione perfectiore, ergo & in impersectiore concedo de persectiore, & impersectiore, q funt ex parte potentiæ, & sic cocedo, o si pốt in visioné accutissima, quòd etia pốt in minus accutam. Et ideo bene cócedo, quòd si potest vide re minimam partem in infinitum, quòd etiam poterit videre maiorem partem ipfius vifibilis.

Ad quintum patet ex supradictis, concludit.n. de perfectione, quæ est ex parte obiecti, non de illa, quæ ex parte potentiæ fimpliciter.

Ad sextu dico primo, o veru est de nobilitate potétiæ extrinseca, q sumitur à nobilitate obiecti. Dico secudo, q qn potetia vna het simper nobilius ens pobiecto est in se simplir persectior illa, q het pro obiecto ignobilius ens, vt patet de sensitiua, & intellectiua. Sed qñ eadó potétia cóparat ad obieetu nobilius, & ignobili?, no fequit, o qui percipit nobilius, quod sit nobilior in se, sed tin de notatio ne extrinseca, eo o terminetur ad obiectú nobili?, immo pót cóparari ad infimű, puta ad coloré inté fum tm, vt vnű exiftenté in minima quantitate, & vt fic talis potétia in fe erit valde pfectior, qa vt fic het pducere effectin pfectiore, & acutiore visione. Ad septimu no est simile, vt patet, ga vt calor

coparat ad minimu calefactibile, si fit pris & dispo situ pot causare in illo ita intensum colore, sicut in magno calefactibile equè disposito, quia ibi ex par te caloris no requirit maior virtus calefaciédi, bñ argm cocluderet si calor hret sp intensiore calore caufando i minori, & minori calefactibili. Sed fen fus, puta visus, quanto coparatur ad minus visibile, tanto acutiorem visione semper het producere.

¶Ad octauű dico primò, o li púctus esser separa tus no posset pcipi à visu, & si pcipitur, pcipitur vt est in quato, & tm cofuse percipitut. Et hoc patet à Doc.in 4.d.10.q.vlt vbi fic dicit, & lume punctuale no multiplicaret fe ad organu corporale, ita o effet visibile fin coem opi.q dicit, q no est possibile indiuisibile moueri. hæc ille, & multa alia ibi dicit re ſpōdēdo ad argumēta principalia. Dico ſecūdò, o no est fimile de pucto visibili, & de minima parte in infinitu vilibili, ficut et no fequit de angelo, qui pot esse in pucto, vt in loco, & th no pot esse in loco quantúcunq; paruo in infinitú loquédo de loco diuisibili, quia si virtute sua posset sic esse, esset vir tutis infinite, vt probat Doc.in phti d.q.7.fic diceré in proposito, quia si perciperet minima partem visibilis in infinitum cresceret sensus in infinitum, quia semper requiritur maior virtus actiua.

Ad nonu dico, qa argm cocludit de pfectione, f fumit ex pte obiecti, & fic cocedo, gd effet æque perfecta extrinsece percipiendo albedine palmi, sicut minimam parté. Sed loquendo de perfectione ex parte potentiæ, dico quòd requiritur maior perfectio in percipiendo distincte albedine in minima quantitate, quàm in magna, vt fupra patuit.

Ad decimum dico, quòd concludit de perfectione, quæ eft ex parte obiecti, vt supra patuit.

JAd vndecimu dico primò, quòd cafus est im-

## Quastio

possibilis, quia non pot dari minima pars in infini tum. Secundo posito, quòd possit dari, adhuc non fequitur, quòd possit dari, vt perceptibilis, vt supra patuit. Dico tertiò, quòd posito tali casu impossibili, o fi potentia visiua no esset in infinitu actiuior, siue virtuolior, quòd no posset percipere illud, qa fi pciperet, oporteret causare visioné acutissima in infinitu, qa no posset este, nisi cresceret in infinitu.

¶Ad duodecimu paret ex supra dictis, & qd df de trasmutata, pportione, patet quòd hic no het lo cũ.Et de hoc vide, q expolui in 1.dif.36.respodendo ad rationes Henrici. vide ibi multa bona

Ibi. Ad aliud de secundo de anima. Dicit Doc. Sequieur ex quod claru eft, quod Arift. loquitur tm de quanti- poficio litte. tate naturali entis augmentabilis, vel diminuibi- 12. lis. Et vult dicere, quod ens naturale augmentabile pôt augeri fm tantam quantitatem, & non plus, & fimiliter ad hoc, vt fit tale ens naturale, puta homo, vel alinus, oportet quòd ad minus sit tate quatitatis,& no vult ibi, quod detur simpliciter minimű.Sequitur.Philosophus tñ non loquitur ibi, nisi de termino magnitudinis, & augmenti, na in hoc loco intendit philosophus probare, quòd ignis no eft principiú augmétans in aliqua generatione, ve aliqui dicebat, quia ex quo genitu naturale est determinate quantitatis fin augmentum, & ignis no est determinatus ad quantitate determinata in ali qua specie, quia quantu est de se produceret maius quantu, quia creicit in infinitum, fi apponătur cóbustibilia, & sic si ignis effet principium augméti, puta hominis, quantum sibi adderetur de nutrimento, tantum posset augeri de homine.

Jibi. Et cu probatur illud antecedens de miniino p hoc, quòd couenit accipere primu in motu. Hic Doc.respondet ad probationé illius antecedétis, qd eft fuccessiu coponitur ex minimis, q probatio est ibi in argumétis principalibus, rone auté probatur secundo idé antecedens. primo ergo declaro rone, & fecudo rafione ad rone, & ro, qua pbat illud ans stat in hoc, est dabilis prima pars motus, ergo & minima.colequétia patet, quia fi qlibet pars hfet minoré parté se, hfet et aliquid fui prius aliquo sui in infinitu, ans probat.videlicet quòd sit dabilis prima pars motus, & pbatur primo aucto ritate philoso.1.phy.& 8.t.c.23. vbi dicit philosibi in 8.nő.n.li partibile in infinitű eft, qð alteratur pp hoc, & alteratio, sed velox fit ficut multotiens den fatio, vbi het Comen.fubito, & exponit, hoc est in instanti,& no in tpe.Exeplum, licet.n.cera, q eft al- Pulchrum terabilis, puta ad rarefactione fit partibilis in infi- exemplum. nitum, ipla tamen rarefactio non est partibilis in infinitum, & patet, quia aliquotiens fit subito.i.in instanti secundum Commen.si sic. ergo datur prima pars ipfiº alterationis, & fic prima pars motus.

¶lbi.Et quafi obijcit cotta fe, videlicet, quòd no detur prima pars motus, quia fi datetur videretur repugnare illi, që df in 6. physt.c. 52. quòd ante of moueri sit mutatu esse, & ante oe mutatu esse est moueri. Responder soluendo, quòd illud ibi intelligitur de motu inquantum continuus est & diuifibilis. Istud auté intelligitur hic de motu inquantum est generatus, siuè productus ad actum.

Ibi. Ad iftă intetione vr philoso. pmisise qadă exeplu a guttis. Exeplu hoc p3, qa remotio lapidis Exemplum p vltimā guttā aquę fit quoddāmodo in inftāti, & de guttis. fic talis motus quo pars lapidis remouet p vlrima gutta aque fit subito, & dat prima pars sui, & quod fiat subito, p3 qa pcedetes gutte no remouet parte lapidis, fed tin vltima, & fic patet exéplú illud, ga fi alteratio illa, vel motus ille fimul fiat, sequitur 9 datur prima pars, & exempla clara funt in littera, q viir phare, quòd qiq; det vna tota altero fimul. ¶Ibi.



**JIbi.Et cum probatur illud antecedens de mini**mo per hoc, q couenit accipere primum in mow, posset consequentia negari, quia illi qui dixerune. primum in motu, dixerunt mutationem primam. partem effe motus. Tamen negando primu vtroq; modo, & primum motum, & mutationem prima, quia omne moueri præcedit mutatum essein infinitum, & econuerío. Aliqui dixerunt, q in motu potest dari prima mutatio, siue aliquod mutatum effe, quod vt fic poteft dici prima pars motus, fed accipiedo partem motus pro aliquo diuifibili, prima pars motus non potest dari. Doct.auté probat, g neutro modo possit dari prima pars motus, & probat au&oritate philosophi. 6.phys. tex.com.32. & fic persuadetur à Doct. fi enim ignis à dicatur a. porest calefacere aliquod quantum pedale, & illud quantum dicatur b. ita q tantum vnum gradum. intéfiue ipfius calefactionis producat in toto quáto pedali, & licet illa calefactio fit indiuifibilis intéfiue, cum fit tantum vnius gradus, est tamen diui-fibilis in infinitum extensiue, & tunc quæro, fi a.potest producere primam partem ipsius calefactionis in aliquo instăti, vel calefacere primam partem ipfius quanti, ita quod in aliquo inftanti fit primum. mutatum esse, siuè primum moueri in aliquo tempore, quia motus semper fit in tempore quocuque accipiatur. Probat Doct. on6 poteft dari primum calidum effe in aliquo instanti, neque primum calefieri in aliquo tempore, q non primum calidu este, patet, quia si a.in quantitate pedali producit primu calidum effe pari ratione, potest producere secundum calidum effe in eodem inftanti, & pari ratione tertium, & fic totum pedale calefit in inflati, & talis calefactio non erit motus, vt patet. Si vis dicere, o in primo inftanti tantum producit primum calidu effe: quæro in quo producit secundum calidu esse, si dicis, q in instanti immediato post primum calidum: ergo fecundum calidum effe erit immediatu primò calido effe, & lic duo mutata effe erut imme diara, & per consequens duo indiuisibilia, quod est contra philosophum. 6. physic. Si vis dicere, g.fm calidum esse no producitur in instanti immediato, fed in tempore immediato post primum calidum effe:contra, quia no minor virtus requiritur in producendo secundum calidum esse, quàm in producendo primum, & maxime cum passum sit æque di spositum, puta quantum pedale, & sic producer &m calidum effe in instanti, & no in tempore. Et sic &m calidum effe tantum natum est produci in instanti, ficut & primu: ergo non in tpe. Si vis dicere, o producit fm calidum effe in inftanti, fed non in inftati immediato post instans, sed in vitimo instanti tpis immediate fequentis primum instans. Contra, quia tunc oportet ipsum a quiescere per illud tos intermedium, & fic producto primo calido effe, pducet Em calidum in vltimo inftăti tpis immediati ad inftans, quo produxit primu calidu, & sic oportet ipsum a quiescere per aliud tempus immediatum, & fic istemotus calefactionis factus sup quato pedali erit copositus ex quietibus, & mutatis esse, quod est falfum. Siergo no potest dari primum mutatu esle à fortiori, nec primu moueri, cu qualibet pars motus fit diuisibilis i infinitu, vt fatis supra probatu est.

Ibi,eft ergo ifte pceffus. In ifta littera Doc. multa dicit. Primo, g elt dare vltimum alicuius formæ in effe quieto. Exemplū, si quantū pedale sit totum alteratu aliqua calefactione, in vltimo inftanti illus calefactionis incipit quiescere. & pono modo, q fit sub tali calefactione per hora, totu illud tpsvocatur tos quietis, & in vltimo inftati illiº horæ eft fub effe quieto, patet, ga in illo instati eode modo se haber, ficut in toto the illius horæ pcedetis, quia in vlumo

Nona. instati no incipit moueri, sicut nec in hora pcedeti, & post illud instans, in quo quieuit ipsum quantum incipit moueri, puta in tpe immediato post instans quietis. Et hocest of dicit Doct. of declarat quid fit Quid fie immutari, quia immutari est code modo se habere immutari. indiuisibiliter, sicut prius se habuit diuisibiliter.i.g. in vltimo instăti indiuisibili eodem modo se haber, ficut in hora præcedenti diuifibili, quia in vtroque quiescit. Et declarat ipsum immutari per suum cotrarium, quod eft mutari, quia mutari eft aliter (e habere nunc indiuisibiliter. i. in vltimo instanti ip-

fius motus, quàm prius se habuerit diuisibiliter. i. in toto tempore precedente vltimum inftans ipfius motus.i.quod se habeat diuisibiliter, & quatum ad tempus, & quantum ad ortu, vt fupra declaratu eft.

Ibi. Ideo autem eft fub eadem forma, fub qua quieuit in inftanti immutationis: na inftans immutationis est vitimo instans quietis, ficut instas mutationis est vitimu instans terminans motu precedentem. Sequitur ibi. Ab illo inftanti incipit mouere illud mobile, puta quantu pedale, fi enim def quantum pedale calidu vt octo, & detur frigidu pedale vt dece, & agat in calidu pedale remittendo ipíum. Dicit Doct op post vltimum instans, in quo quieuit quantu pedale sub calore, nunc frigidum pedale in tpe immediato post instas immutationis, siue quietis, in quo quieuit quantu pedale sub calore incipit mutare ip fum quantum pedale, remittendo calore ipfius, & introducedo in illud quantu aliqué gradu frigiditatis. Sequitur. Et hoc fuccessiue, vel pp par- Nota & be-tes mobilis, &c. Dicit hic Doct. o quando frigidu nd. pedale, & dicatur a.mouet calidum pedale, & dicatur b.remittendo calore, o motus remissionis, quo mouetur quatum pedale à calore vt octo, ad priuationem ipfius caloris, & quo quantum pedale mouetur à privatione frigiditatis ad frigiditatem, puta vt octo est successions. Deinde Doct. declarat huiulmodi successionem, puta calefactionis remittédæ,& frigefactionis acquirédæ, quia talis successio aut fit ex parte ipfius mobilis, puta quanti pedalis, cum fit diulfibile in infinitas partes, tunc no est dabilis prima pars, quæ fiat frigida, & sic non eft da-bile primum frigidum, & similiter quado calor remouetur à quanto pedali no est dabilis prima pars quanti,à qua remouetur calor, patet, ga ipsum gtu est diuisibile in infinitu, & sic no est dare primum mutatu esse in motu remissionis, ficut nec est dabile primum mutatum effe in motu acquisitionis. Aut fucceísio fit pp formam acquirenda, vel deperdendam, adhuc non cít dabilis prima pars motus, quia illa forma, em quam fit motus, est diuisibilis in infinitum, vt fupra patuit, & fic quando quantú pedale mouetur motu remissionis deperdendo calorem, non eft dabilis prima pars caloris in remissione, ficut etiam cum mouetur ad frigiditatem, no est dabilis prima pars frigiditatis, cum iste qualitates sint diuisibiles in infinitum, saltem per accidens, quia. ad divisionem quantitatis, in qua funt. Sequitur. Quia ratio extrinseca pp quam minimum, &c. Di-cit Doct. o si quanto pedale frigidum, vt dece agat, in quantu pedale calidu vrocto, expellendo aliquid caloris iplius, & introducendo primu gradu frigiditatis per motu, quomodo ille gradus poterit coferuari în quato calido vt septe. Dicit, o coseruatur pp præsentiam agentis, pura frigidi corrumpentis oinne corruptiuu sui effectus, quia ipsum frigidu corrupit gradu caloris corruptiuu gradus frigidi-tatis, & fic patet quomodo frigidu coferuat connue effectum suum in quanto calido, corrúpendo calidu, & introducendo frigidii, & hoc eft, o fequitur ibi in littera, ab illo ergo inftanti immutationis cotinue remittif calor, qui infuit, & acquirit frigus, & Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. quòd

#### Libri

Diftin.

### Juxítio

quod ab illo inftanti immutationis, schicet quietis, in quo quantum pedale quienit fub calore fucceffiuè remittitur calor, qui infuit, & succelliue acquiritur frigus in ipfo quanto pedali. Sequitur. Non enim est verifimile, quit solus motus remissionis víque ad aliquod inftans, & tunc primo inducatur aliquid frigoris. Dicit Doct.q quando frigidum, vt decem agit in calidum vt octo, ipfum frigidum. non remittit tantum ipfum calidum: fic intelligen. do, o remittat ipsum vique ad vitimum instans, pu ta 9 motus remissionis duret per horam, & in vitimoinftanti illius horæ definat effe calor vt octo. & runc primò inducatur aliquid frigoris in ipfo quáto pedali, in quo prius erat calor ve octo, quia fi fic, tunc sequeretur alterum istorum, scilicet vel quod calor remittendus haberet vltimum sui ese, quod negat philosophus 8. physic.tex.comn.69. Sic q in vitimo inftanti remissionis caloris calor effet, & in tempore immediato non effet, ita 9 habens vltimű fui este exponitur per positionem de presenti. & negarioné de futuro, scilicer calor nunc eft, & imme-diate post hoc non erit, & sic in illo tempore imme diato inducetur frigus, in quo definet calor, modo qualitas remissibilis non haber vitimum sui ese. Et quando dicit, g aut frigus habebit primu initas sui esse, quia si calor in vitimo instanti definit esse, & fic non habet vltimum sui esse, in illo instanti incipit frigus, tunc frigus habet primum instans sui effe, & non accipitur hic primu inftans fui effe proprie, ficut dicimus, q nunceft, & immediate ante hoc no fuit, quia acquisito frigore per hora in vltimo inftăti illius horz eft veru dicere, o frigus nunc eft,& immediate aute no fuit,& fic habet primu in-Ras sui este. Sed in proposito intelligitur, o li frigus Im aliquem gradum incipit esse in illo instanti, in quo calor definit este, q in motu frigefactionis dat primum mutatum este, sue prima mutatio, quia in illo inftanti acquiritur aliquis gradus frigoris, & in tempore sequenti acquiritur frigus perfectiffime, & per colequens daretur primum mutatum effe, quod eft contra Aristot. fexro physicorum.tex. commen.52. qui vult, quod ante omne mutatum effe fit moueri, & ante omne moueri fit mutatum elle, ficut ergo non datur prima remissio motus caloris, siue non datur aliquod instans, in quo incipiat calor remitti, vt supra declaraui, sic nec potest dari aliquod inftans, in quo fit prima infrigidatio. Hoc etiam vult philosophus manifeste.6. phys.

rex.comm.7.g omne quod mouetur habet anquid vtriusque extremi, & videtur manifestu ad sensium, g aque successive calefaciede aliquid caloris inest, manente adhuc frigiditate aquæ, & non adhuc to-taliter corrupta. Vult dicere, 9 nunquam in aliquo quanto est motus remissionis, quin etiam st fimul motus acquisitionis, quia fi aqua fit frigida vt octo, non remittitut illa frigiditas, nili fuccessiue introducatur caliditas; & sic omne quantum, quod mouetur à contrario in contrarium, puta à frigido ad calidum, dum est sub tali motu, semper habet aliquid vtriusq; extremi, quia & aliquid frigiditatis, & aliquid caliditatis, patet, quia dum eft fub motu remissionis frigiditatis, simul eft sub mo tu acquifitionis caliditatis, fiue ét moueat à cotrario in mediú, puta ab albo in rubeú, hoc idé continget. Jlbi. Concurrunt ergo fimul ab inftanti immu-

tationis motus remiffionis caloris, & motus intenfionis fugoris, quorum neutrius est aliquid. primu patet, quia in motu remissionis caloris non datur aliquod inftans, in quo fit prima remiffio, cum talis remiffio incipiat fieri in tépore immediato post inftans mutationis, fiue quietis, & fimiliter in motu intentionis frigoris non datur aliquod inftans in quo fit prima infrigidacio, cum talis fiat intepore immediato post instans, in quo quieuit quantum. pedale sub calore, vt dixi supra. Sequitar in littera, ce in aliquo instanti, in quo per mutationem su bitam inducttur aliquis gradus frigoris omnino incompositibilis calori, in illo primo calor non est, & víque ad illum calor fuit. Vult dicere Doctor, quòd quando frigidum vt decem, remittendo calidum vt octo, puta per tempus vnius horz in vltimo inftăti illius horz introducit aliquem gradum frigoris omnino incomposibilem vitimo gradui caloris. & tunc in eodem instanti calor definit elle, itaquòd in codem infanti verum eft dicere calor. nunc non eft, & in tempore immediato ante hoc inftans fuit: ergo calor in ifto inftanti definit effe: fimiliter verum est dicere de frigore, frigus nunc eft, puta in effe quieto, & in tempore immediato ante hoc inftans non fuit: ergo frigus incipit elle & hoc eft quod dicit Doct. Sequitur. Ita g calor Nons ob nullum vlumum habet fui effe, fed habet vlrimum #? . in estequieto. Hoc sic debet intelligi, g quando calor definit effe, non habet aliquod vluinum instans in quo calor fit, immediate post illud instans definat effe, quia fi fic, tunc effet verum dicere calor nunc eft, & immediate poft hoc non erit, quod fallum eft, vt fupra expositum eft quæftio.prima. præfentis diftinctionis, quomodo in permanentibus, & in fuccessiuis non datur vltimum fui effe, & quod dicit, g habet vltimum in effe quieto, hoc no debet referri ad vlumum inftans remiffionis caloris, fed debet referri ad vltimuni inftans immutationis, fiue quietis, post quod instans in tempore immediate fequenti incipit remitti calor, nam veincipit remitti víque ad vltimum inftans remiffionisnon eft sub esle quieto, sed semper eft sub mot tu, & in vitimo inftanti, quo definit effe ipfum qui rum pedale est sub mutatione, sine sub mutato este Sequitur. Et frigus nullum primum habet sui esse fimpliciter, licet habeat primum in effe quieto; quod scilicet accipitur per immutationem, licet illud non sit quies. Hoc declaratur primo, o frigus nullum primum sui esse habeat, quia ex quo frigus incipit effe in quanto pedali in tempore immediato post instans immutationis caloris, & incipit effe fub motu intenfionis, modo in fucceffiuis non das tur primum inftás sur esse, ideft non datur aliquod inftans in quo habeat effe fimpliciter, cum tale effe tantum menfuretur tempore, vt fupra expolui q.1. præsentis diftinctionis. Secundo declaratur, quomodo habeat primum in effe quieto, patet quia ipfum frigus habet aliquod inftas primum, in quo habet effe quietum : nam vltimo instanti horz, in quo calor definit effe, & frigus incipit effe, in illo inftanti, ficut cellat motus remissionis caloris, ita. ceflat motus intensionis frigoris, & fic in illo inftan ri habet effe quietum : & tunc verum eft dicere, 9 frigus habet primum in elle quieto, ideft quantum pedale ab illo inftati habet primum effe quietis fub frigore, licet illud non fit quies, ideft quod illud primum in effequieto, cum fit in inftanti, no potest dici quies : nam proprie quies mensuratur tempore, quod patet, quia ficut motus eft in tempore, & mutatum esse in instanti temporis, ita. quies est in tempore, & esse quietum in instanti, & sicut in motu sunt infinita mutata esse, ita & in quiete funt infinita geta elle, & fic patet ifta littera.

Ibi. Cum ergo probatur primum per philosophum.8 phys. tex.comm.23. Dico, q intentio phi-losophi, cc. Nunc Doc.respondit ad auctoritatem philosophi, qua probabatur dari primam partem Non omnes motus, & dicit, quod Arift tantum intendit proba- res femper re, quod non omnes res femper moucantur, ficut. moucantur. fuir

fuit opin.Heracli.4. metaphy f.tex.comm.22. quòd omnia mundi entia erant in còtinuo motu. probat ergo Arist.quod non semper moueantur, puta res augmentabilis, vel alterabilis, quia dicebant isti, o res augmentabilis semper augeatur, nam aliquado fit quodammodo fubita alteratio, vel mutatio: ergo no semper idem motu moueatur. Et dat exemplum de guttis cadentibus, vbi non intendit, quod ablatio partis lapidis sit in instanti, vel tota simul: nam ipfa ablatio est motus localis, qui nullo modo posset fieri, nisi pars mobilis prius pertran lear spacium, quàm totu mobile, sed ista vna pars lapidis, quz aufertur per vltimam gutta in virtute omniu præcedentium, licet successive auferatur, tamen. ablatio eius non est successive correspondens toti fucceffioni cafus guttarum : non enim quot erantguttæ cadentes, tot erant partes ablationis huius partis à lapide, sed tota ista parua pars per vltimam guttam aufertur, licet fucceffiue, quia non th inftati: negat ergo philosophus successionem huic correspondentem, idest toti successioni casus guttaru, ac per hoc ille lapis motus no mouebatur lemper, licet quando mouebatur per vltimam guttam, túc successive mouebatur.

9Ibi. Et secundum istam intentionem subdit poftea de alteratione, 9 non est necesse, quòd propter hoc fit tota alteratio infinita, fupple quod duret in infinitum, & probat ibi. Frequenter enim dicit-Arift.quod aliquando in aliqua re, puta in quanto pedali fit alteratio velox, vt patet ad sensum, & sic non semper durat huiusmodi altératio, siue motus alterationis. frequeter enim vbi habet littera nostra velox, illa Commen haber fubito, ideft in tempore imperceptibili, & ideo illi qui exponunt Commen. subito, idest in instanti non recte exponunt, cum. valis expositio sit contraria litteræ, quod patet ex translatione nostra, & ex translatione sua in multis locis, quia in quarto phyficorum. tex.comm.127. vbi translatio noftra habet repete, fua habet fubito, repente inquit Arist. quod in sensibili tempore est Male inter- propter paruitatem. hæc ille. Et translatio Comm-pretatur A- fic dicit fubito fignificat illud, quod fit in tempore non sensibili. igitur exponere velox, vel subito per. inftans, eft exponere tempus per inftans. Sequitur. Sed intentio philosophi eft ista, quòd non oportet ficut alterabile est diuisibile in infinitum, quòd ita tempus infinitum correspodeat alterationi alterabilis, fue femper, dum alterabile eft, quòd pars eius. post partem continue alteretur, ficut posset este fuc ceffio ex ratione partium alterabilis, sed frequenter alteratio est velox, siue subito, idest quiescete prius vique tunc illo alterabili, & tunc no funt fimul, nec fecundum primam mutationem, nec fecuidum primam partem motus, sed successive, & hoc est quod fubdit statim ratio philosophi posita ad cande conclusionem, quòd quando quis fanatur, fanatio cins eft in tempore, & non in termino temporis, & tamen mobile non femper mouetur illo motu, quia iste motus finitus est inter duo contraria. Hic philosophus intendit probare, quòd alterabile no femper alteratur, quia aliquando subitò alteratur quis ab agritudine in fanitatem, ita quòd fanatio illa fit in tempore, & non in termino temporis, scilicet in inftanti, & quòd fanabile non femper moueatur illo motu fanationis, patet, quia iste motus finitus, sue rerminatus est inter duo contraria, quia inter. ægritudinem & fanitatem, vel accipiendo cotraria large, puta à privatione ad habitum, & fic fanabile prius fuit sub privatione fanitatis.quam sub fanitate:ergo non femper mouebatur ad fanitatem. Sequitur. Quomodo ergo acciperet ipfe. Dicit Do-Aor, quod Aristot. in ratione præcedenti de alteratione veloci, si acciperet ipsam in instanti côtra Heraclitum, & in ista ratione de fanatione acciperet. ipfam effe in tempore non concluderet contra Heraclitum, intendit enim probare, g res non femper moueantur. Et fi probaret, q alterabile aliquando alteratur in instanti: ergo semper non alteratur, no concluderet contra Heraclitum, quianegaret Heraclitus aliquid posse alterare in instanti, sicut & ipfe Arift.expresse negato.physico.ergo in istis rationibus intendit de alteratione, quæ fit in temporen Sequitur. Subditergo philosophus, g dicere omnia continuè moueri, multum in manifestis ambigere elt, quia manifeltum est resaliquas non continuè moueri, & continuè accipitur ibi femper, &c.

Nona.

X2

Ad aliud de fenfu, & fenfato dicet in argumento vlumz quaft. huius diftinctionis, respondendo ad fecundum argumentum principale ibi, ex isto apparet ad illud de sensu & sensato, o remissum. fuit in quast. de motu angeli, &c.

Ad rationem de contradictoriis. Hic Doctor respondet ad vltimam rationem, qua probatur illud antecedes, scilicet quod successium componatur ex minimis, quæ ratio sumitur per rationem. contradictoriorum, & ratio stat in hoc: nam inter non esse formæ frigoris, & esse ipsius non cadit aliquod medium, cum tale effe, & non effe fint cotradictoria, cum igitur in vltimo inftanti caloris abiiciendi fit non effe frigoris inducendi, & post illud inftans fit effe ipfius frigoris. Si igitur non effet. primum instans, in quo ipsum frigus haberet este, tunc inter elle ipfius frigoris, & non elle ellet aliga medium, & fic inter cotradictoria daretur mediu: igitur datur primum esse ipsius frigoris successive acquisibilis, & illud primum non effer minimum, nisi illud primum effet indiuisibile, vt patet. Ex: ifta primitate probata cocluditur, o illud primum sit minima pars, no enim potest illudesse primum, nifi indiuisibile, quia philosophus 6. physicorum. tex.comm.46. oftendit, g non contingit acciper primam mutationem in motu.

IN ista littera occurrunt nonnulla dubia circa. Dubia ocvndecim coclusiones, quas pono hic per ordinema currentia.

Prima conclusio. Omne moueri præcedit mutatum effe in infinitum, & omne mutatum effepræcedit moueri in infinitum.

Secunda conclusio. Si ignis causarer aliquod primum in motu pari ratione poffet caufare çquale illi fimul cum eo, cum fit equalis virtutis, & eque: proximus pallo.

I Tertia conclusio. Si ignis posset inducere primam pastem motus, & fimul non posset inducere æqualem, tunc motus componeretur, vel ex: mutationibus immediatis, vel ex mutationibus &: quiecibus.

Quarta conclusio. Mutari est aliter se habero nunc indiuisibiliter, sicut prius se habuit diuisibiliter.

Quinta conclusio. Nulla pars mobilis eft çque propinqua agenti, fed pars propinquior alteri parti in infinitum, fed solus punctus mobilis est le solo immediatus agenti.

Sexta conclusio. Nulla pars formæ, fecundum quam potest este successio motus, est immediate inducibilis, sed quælibet pars ante aliam in. infinitum

Septima conclusio. Si effet folus motus remiffionis víque ad aliquod instans, & cunc primo indu ceretur aliquid frigoris, sequeretur, vel 9 calor remittedus haberet vltimum sui esse, vel quod frigus immediate sequens haberet primum sui esse, & tite estet prima mutatio motus infrigidationis, quæ funt inconuenientia

Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. L 2 JOcta-

**METT.** 

# Qualtio

**JOctates conclusio.** Concurrunt fimul ab inftăti immutationis motus remissionis, puta caloris, êc motus intensionis, puta frigoris.

Libri

SNona conclusio. In aliquo instanti, in quo per mutationem subitam inducitur aliquis gradus frigoris omnino incompossibilis calori, in illo instanu calor non est, & vsque ad illud instans calor sut.

Decima conclusio. Calor remittendus nullum vlumum habet fui elle, fed habet vltimum in effe quieto.

JV ndecima conclusio.Frigus intendendum nullum primum habet fui effe fimpliciter, licet primu babeat in effe quieto, quod accipit per mutatione, licer illud non fit quies.

Subeilia argumenta cö tra conclufiones Doll.

CONTRA has conclusiones, vt firmiras earum magis appareat, multis mediis inflatur. Et pri mo contra primam, que talis est. Omne moueri præcedir mulatum effein infinitu, & omne mutatum elle præcedit moueri in infinitum. Cotra priniù contra primam partem conclusionis. Et pono casum, quòd in puncto quanti pedalis quiescat aliquod mobile per horam, & per vltimum inftansillins horz, & in tempore immediato illi inftanti incipiat moueri, & quòd fuccellio motus accipiatur pro nunc à divisibilitate partium illius quanti . hoc cafu state certum est, quod in tempore immediato mouetur,&ante illud moueri immediatum no eft aliquod mutatum effe,quia illud mutatum effe,aut fit transcundo partem quanti,& hoc non, quia pars transitur in tempore, aut transeundo punctum, & hoc non, quia guzro quem punctum, aut punctum in quo quieuit, aut aliud punctum immediatu, non primo, quiain illo simpliciter quieuit etiam in vltimo instanti, quod instans dicitur instans immutationis, non fecundo, quia tunc effet punctum immediatum puncto, & inftans immediatum inftati, quod eft contra philosophum-6.physic.

Secundo arguitur de motu alterationis, putas intensionis. Et pono calum, q mobile a quielcat per horam, & in vltimo instanti illius hore, & in tépore immediato ad illud inftans moueatur ad caliditatem vt octo: certum eft, o per quamlibet parte motus aliquid caliditatis acquiritur. Tunc fic, si ante omne moueri intentionis est aliquod mutatum. effe, fequitur, g ficut per aliam, & aliam partem mo tus intéfionis alta, & alta pars caliditatis acquiritur, vel alia de alia pars gradus intélionis acquiritur, (tenendo, o quilibet gradus intenfionis fit diuifibilis in infinitum) ita per aliud , & aliud mutatum effe aliquid formz acquiritur, tunc fic, si mobile post vluinum inftans immutationis mouetur ad caliditatem, & ante hoc moueri est mutatum esse : ergo per illud mutatum effe aliquid acquiritur de caliditate, quæro quid acquiritur, nó pars formæ, quia illa eft divifibilis in infinitum, nec gradus formæ, quia fi ille ponitur diuifibilis, acquiritur fucceffive. Si etiam ponitur extensus in quantitates est diuisibilis in plures partes integrales, que acquiruntur successive. Si ergo mutatum esse est ante omne moueri motu intentionis, sequitur q ante omnem motum intensionis erit aliquid intensive acquisitu in mobili a quod eft impoffibile.

**9** Tertiò arguitur ad idem de motu remiffionis. & pono caíum, quòd mobile b. quiefcat fub caliditate per horam, & in vltimo inftanti illius horz, & in tempore immediato moueatur motu remiffionis, qui fuit fecundum fluxum formæ remittendæ, ftante hoc caíu quæro quid deperditur de caliditate in illo mutato effe, quod eft ante omne moueri, non pars formæ, quia illa fucceffine deperditur & per motum, non gradus aliquis formæ, quia ille, aut ponitur diuifibilis in infinitum, aut ponitur in quantitate diuifibili, & fic erit diuifibilis ad diulfibilitatem quantitatis quocunque dato, ille gradus non deperditur, nifi fucceffiuè, & fic per moturaremiffionis: ergo ante omne moueri no eft aliquod muratum effe...

9 Quartò arguitur sicper argumentum ducens ad impossibile. Si ante omne moueri est mutatum esse: ergo instans erit immediatum instanti, quod est impossibile apud philosophum.6.physic.probatur cosequentia. Pono casum, quòd quis quiescat per horam, & in vitimo instanti illius horz etiam, quiescat, & in tempore immediato illi instanti moueatur. Hoc stante arguo sic, ante moueri immediatum ad instants immutationis est aliquod mutatum esse: ergo instans est immediatum instanti, patet, quia mutatum esse memfuratur instanti, fed non instanti immutationis, et paret: ergo alio instati, patet quia non tempore immediato: ergo instans est immediatum instanti.

Quintò arguitur, quia fi ante omne moueri effet mutatum effe;ergo in moru datur prima mutatio, quod eft contra philolophum 6.phyl.& contra Doct. præfenti quælt.

Sexiò fequeretur, quòd ante omne tempus effet inftans, quod eft falfum. Probo confequentiam, & fuppono, quòd tantum tempus fit in motu, cum fit menfura motus ex quatto phyficorum. hoc ftante pono cafum, quòd a. quiefcit per horam, & per vltimum inftans illius horæ, & in tempore immediato moueatur, ille motus méfuratur tempore, fi ante illud tempus eft inftans, quæro quod inftans, non inftans immutationis, vt patet : ergo aliud, aut immediatum inftanti immutationis, & tunc datur inftans immediatum inftanti, aut mediatum: ergo inter illud inftans, & inftas immutationis eft tempus medium, & ante illud tempus eft inftans menfurás mutatum effe, quod eft ante moueri : ergo. CONTRA fecundam partem conclutionis Ponieur ca

CONTRA fecundam partem conclusionis Ponium probo, quòd non omnem mutationem przcedat furaliquod moueri. Primò fic. Pono cafum, quòd a. quiefcat in fpacio per horam, & in vluimo inftanti illius non quiefcat, fed incipiat recedere à loco, in quo eff, tenendo, quòd ille locus fit punctualis, hoc pofito patet, quòd illius motus datur primum mu tatum effe, patet, quia in vluimo inftanti horz incipit moueri, & motus fit in tempore immediate fequente, quz przcedit mutatum effe, quod menfuratur vluimo inftanti illius horz, & ante illud mutatum effe non eft aliquod moueri, quia in tempore illius horç quiefcit: ergo.

Secundo arguitur, datur alicuius motus vlrimum mutatum effe: ergo & primum mutatum effe, patet confequentia, quia non eff maior ratio de vno, quàm de alio, nec valet dicere, quòd motus eff dinifibilis in infinitum à parte ante, ideo nó datur primum mutatum effe, quia à parte post eff ira diufibilis in infinitum, quia ita non potest dari vltima pars motus, ficut nec prima.

¶ Tertiò arguitur, quia cuiuslibet continui tàm fucceffiui, quàm permanentis dantur duo extrema terminantia, illud, patet de quantitate permanente, quæ licet fit diuifibilis in infinitum, tamenactu habet duo extrema indiuifibilia terminantiavt duo puncta. Similiter est de tempore vnius horæ, quod habet duo instantia terminantia illud, ergo fimiliter erit de motu : ergo datur primummutatum este.

Quarto arguitur auctoritate philosophi 6.phyficorum. eiusdem rationis sunt quantitas, motus & tempus, sed quantitas permanens habet primumindiussibile, quod est principium illius: ergo & motus habebit primum muntum este.

Quintò,

#### Quinto, ratio motus fumitur à magnitudine, quia fucceffio in motu est a diuisibilitate magnitudinis, vt patet à Doct.præsenti quæst. & continuitas motus fimiliter fumitur. cum ergo in magnitudine semper detur indivisibile initians, ante quod non est aliqua pars magnitudinis, sequitur quòd fimiliter erit in motu, quòd dabitur primum mutatum este correspondens primo puncto magnitudinis, super quam fit motus.

Sextò datur aliqua mutatio, antequam non eft aliquod moueri; ergo, probatur antecedens, quiaangelus poteft quiefeere per horam in vno voi, & in vltimo inftanti illius horæ mutari ad aliud voi, vt patet à Doct.in dift.præfenti q.11.& 12. ergo erit mutatio, quam nullum moueri præcedit.

Septimo arguitur, ga vbi eft prius, & pofterius, ibi eft primum, patet 5: metaph. c.de priori. fed in motu eft prius, & pofterius, vt patet 4. phyfiergo ibi erit primum, & illud non erit, nifi primum mutatu effe, non aliqua pars motus, cum fit diuifibilis in infinitas partes, nec dabilis prima pars motus.

Gétauò arguitur. Pono quòd angelus quiefcat per horam in aliquo vbi, & in vlumo inftanti illus horæ mutetur ad alud vbi, & in tépore immediato ad illud inftans moueatur motu continuo, cafus eft poffibilis, hoc ftáte patet, quòd illius motus erit prima mutatio, quàm in inftantí.

¶Nonò arguitur. Et pono calum, quòd agés perfectum, puta ealidum perfectum in inftăti inducat in pallum aliquem calorem, & prima pars calefacha calefaciat aliam in tempore, & alia aliam fimiliter in tempore, & fic deinceps quoufque alteretue totum, hoceft poffibile, vt patet a Doct. in præfenti diff.q.12. in ratione ad vltimum argumentum. hoc ftante patet, quòd illus motus alierationis datur primum mutatum, quo inducitur in inftanti calefactio in aliqua prima parte.

Ad primi .

factio in aliqua prima parte. RESPONDEO ad primum contra primã partem cocedendo caíum, & dico, quod ille motus, qui fit in tempore immediato, est diuisibilis in infimitum, & mantequamcunque mutationem datur moueri, cum dicitur, o mutatio illa fit transcundo punctum, concedo, & cum quæritur, quod punchu tranfit. Dico o punctum, quod est in parte quanti super quod fit motus, & quia inter duo puncta est pars diuisibilis in infinitum, ideo post prunum púdum, in quo quiescit mobile, mobile monet fuper spacium, quod in une diate lequitur puctum in quo quieuit, & quia illud est diuisibile in infinitas partes, & per consequens diuisibile in infinita puncta, & fic in tali spacio, super quod immediate fit motus, non poteft dari primum punctum, nec primapars cum que cunque, vel qua cunque data est dabi-le, vel dabilis aliud, vel alia.

Ad fecum-Ad fecundum de moiu remissionis, & similiter ium. de moru intensionis. Dico breuiter ad illa duo simul, quòd fi quiliber gradus eft diuifibilis in infinitum, quòd in tempore immediaro ad inftans quietis mobile a monetur motu intensionis, & concedo, quòd acquiritur aliqua pars gradus, quæ eft diuisibilis in infinitum, & fic parsante parcem in infinitum, & fic femper moueri præcedit mutatum. effe, & cum quæritur quidacquiratur per mutatu effe. Dico, quòd ficut m motu locali fuper spaciù in qualiber parte motus acquiritur alia, & alia pars fpacij,&in quolibet mutato efle acquirisuraliud,& and punctum, fic m motu intentionis forma in qualiber parte morus intentionis acquiritur alia, & alia pars forme intenfibilis, & in quolibet mutato effe acquiritur aliud, & alud indmifibile, qua continuant formam intenfibilem, ficut aliud, & aliud punctum in mourilocali continuant, motumilocalem. Hoc idem dico de motu remiffionis. Si verò gradus formæ nö fit diulfibilis in infinitos gradus, ied tantum fit diulfibilis ad diulfibilitatem quantitatis, in quarecipitur. Dico q acquiritur in qualibet parte motus aliqua pars in infinitum, ita quòd rulla prima, fed vna ante aliam in infinitum, puta fi fpaciù pedale debet calefieri, prius aliqua pars fpacij calefit in infinitum, ita quòd nó aliqua pars prima fpacij, fed ante quamcunque affignatam femper aliqua calefit in infinitum, & fic ante omne mutatü effe eft moueri in infinitum, & é contra. Et concedo, quòd in quolibet mutato effe aliud, & aliud punctum alteratur, & calefit.

Nona.

Ad quartum dico, quod ficut illius motus, qui incipit in tépore immediato ad inftans quietis non eft dabilis aliqua prima pars, fed ante quainliber eft alia in infinirum, & fimiliter aliud, & aliud mutatu esse in infinitum, ita quòd ante quacunque partem illius motus est aliquod mutatu este, & ante quodcunque mutatum effe, est aliqua pars motus. Sic dico de tempore mensurante illum motum, gante quaincunque partem illius est alia in infinitum, & ante quamcunque est aliquod instans illius temporis menfurans mutatu elle, & ante illud eft pars tem poris. Dico ergo, q loquendo de tempore immediato ad instans quietis no datur aliquod primum. inftans præcedensillud tempus, fed ante quodcunque instăs illius temporis datur aliqua pars temporis, ficut etiam in motu immediato ad inftans quie, tis non datur primum mutatum effe, ita necin tpe menfurante illum motu datur aliqa primu inftans.

Ad quintú dico, o ficut ante onine moueri est mutatum effe,ila ante omne mutatum effe eft aliqa moueri,& fic patet quomodo no datur prina mutatio inmotu. Si dicatur, fi motus incipit post instas quietis, puta transeundo aliquod spacium, nonne datur aliquod mutatum effe initias illum motum, ficut quando incipit à primo puncto spacij transire partem immediatam ili puncto, quia inter illam, &cillum punctum non eft alia, fic de moru & muta-toieffe. Dico, q licer inter illa, & punctum non fie alia immediara, tame illa quæ eft inter duo puncta est diuisibilis in infinitu, non enim fit diuisio à parte puncti, cum ex illa parte sit immediata puncto, & fic indiuisibilis, tamen quacunque minima data inter duo puncta est divisibilis in infinitum. Hoc idé dico de motu, qunon dividitur à parte mutati esse immediari, sed inter duo mutata este est motus, qui est diuisibilis in infinitum, quia non est pars morus affignabilis immediata alicui mutato este, quin alia in infinitum fit illi pūcto propinquior, fiuć immediatior, vt fupra dixi de partibus quátitatis comparatis ad punctum. Nam de ratione morus, vel falté colequitur ratione motus eft, g ht femper divisibibs : ergo affignata quacunque parte motus lemper erit in infinitum divisibilis, & per consequens in infinitum vna prior alia; & aflignata vna habet mutatum elle continuans, & quia ante illam est alia, & alia in infinitum, fequitur, gante illam est aliud, & aliud mutatum elle in infinitum, & fic ante omnem partem motus est mutatum elle, & ante mutatum este est aliqua pars motus.

Ad faxtum dico, quòd tempus fequens inftans quietis est diuisibile in infinitas partes, & sicut non potest dari prima pars, ita nec primum instans, loquendo præcisè de compore mensurante motum, immediate sequentem instans quietis, & hoc pater, ex supradictis.

AD argumenta contra fecundam partem facta. Ad arga-¶Ad primum dico; o motus non fit tranfeundo mentapunctum fpacij, fed fit tranfeundo partem diulíbilem fpacij, & tunc dico, guillus motus nó datur ali-Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. L 3 quod

83

## Libri

Distin.

quod primum mutatum effe, nec illud mutatú effe, in quo primò mobile recedit à púcto est principiú motus immediate sequentis, sed bene omnia mutata esse, quæ sint in illo motu, pertinent ad illú motum, quia continuant illú continuando partes motus, yt expositi supra q.1.&4.

Ad fecundu negatur confequentia, quia neceffe eft omnem motum terminari per aliquod mutatu effe, quod menfuratur inftanti, quod inftans adhùc dicitur inftans immutationis, vt expolui fupra di.2. q.4. & q.9. Sed quandò motus incipit, femper incipit in aliquo tempore, & ideo non poteft dari primum mutatum effe : quælibet enim pars motus eft diuifibilis in infinitas partes, & nulla pars poteft incipere in inftanti, fed bene poteft terminare ad inftans, ga tunc nullus morus eft, nec aliqua eius pars.

JAd tertium negatur fimilitudo de permanentibus, & fucceffiuis, & ratio negationis eft, ga motus non incipit in puncto primo quanto, quia nunquá mobile recedit à puncto nifi in tempore, vt patet, quia non recedit, nifi transeundo in partem spacij, & fic in tempore transit, & hoc satis patet à Docto. qui vult, quòd motus tantum fit transeundo parté, guæ est diuisibilis in infinitum, & ideo motus non potest habere aliquid primum mutatum esse.

JAd quartum dico, gauctoritas philosophi intelligitur quantum ad hoc, quòd ficut quantitas no componitur ex indiuisibilibus, ita nec motus, nec tempus, vt patet ibi.Dico etiam, quòd ficut magnitudo est diuisibilis in infinitas partes, ita motus & tempus, sed non est simile quantum ad hoc, quòd ficut quantitas habet primum punctum, quod est principium, sic q motus & tempus, vt patet respodendo ad tertium argumentum.

Ad quintú respondeo ficut ad tertiú & quartú. Ad sextum dico, quòd potest dari aliqua mutatio, quæ nec est principium, nec finis motus, & fic concedo casum de angelo, & dico, quòd illa mutatio ad quam immediate sequitur motus, nullo modo pertinet ad illum motum, nec est principium, motus illius, ficut estam dictú est supra q.4. 9 substantia acquiritur per mutationem, quæ tamen non est finis alicuius motus, sed concomitatur motum, puta alterationem præcedentem, quæ immediate terminatur ad proprium mutatum esse.

Ad feptimum cócedo, quòd eft ibi prius & pofterius, negatur tamen cófequentia, q ibi fit aliquod primum: & dico, quòd auctoritas philofophi intelligitur de priori, & pofteriori, inter quæ eft ordo effentialis, vt exponit Doc. fuper 5. metaph.vide ibi. Sed nulla pars motus dependet effentialiter ab alia, nec fimiliter ab aliquo mutato effe.

¶Ad octauum dico, concedendo cafum, quòd illa mutatio, qua mutatur ab vno vbi ad aliud nullo modo pertinet ad illum motum fequentem, vt fupra expolui.

Ad nonum dico per idem concedendo casum illum, sed illa prima mutatio nullo modo pertineret ad motum sequentem, vt supra exposui, & sic patet responsio ad omnes istas rationes.

Contra secundam, CONTRA fecunda quæ talis eft. Si ignis poffit inducere aliquod primmm in motu pari ratione, poffet caufare æquale illi fimul cum eo immediatu, cum fit æqualis virtutis, & æquè proximum paffo. Arguitur primò, quia fi tale agens in eodem inftati poffet in paffum inducere æquale : ergo in eodem inftanti poffet ignis, fi effet perfectus, inducere infinitos gradus æquales, fi poteft vnum gradum indu cere, patet ponendo, o omnes alij gradus çquales fint æquales primo inducto : confequens falfum, quia tunc poffet produci actu infinitus calor intensiuè, quod eft impoffibile.

# Quastio

Secundò. Deus in inflanti poteft producere in aliquod paffum gratiam inteníam, vt quatuor: ergo in codem inflanti producere quálibet fibi equalem:ergo poffet in eodem paffu producere actuinfinitam gratiam, quod est contra Doct. in tertio, diftin.13.probatur cofequentia, quia fucceffiuè poteft producere æqualem in infinitum, ergo & fimul per conclusionem ipfius, quatem fucceffiuè probo, qa paffum est ita dispositum respectu vnius gradus ficut respectu alterius, quia nullus gradus gratiæ repugnat passo, cum sit tantum in potétia receptiua: & non videtur, quòd ita non possiti recipere perfechissimam ficut imperfectiore, nec etiam repugnat Deo posse producere, siuè intendere gratiam in infinitum, cum sit virtutis infinitæ.

¶Tertiò arguitur, quia tunc eadem voluntas fimul possettu producere infinitas volitiones deeodem obiecto, fi aliquam primam posset producere in instanti, & illæ aliæ essent æquales, hoc patet per conclusionem Scoti, & quòd possit vnum producere in instanti, patet, quia quando habet obiectum perfecte præsens, & nullo modo est impedita, potest in instanti producere: ergo.

Quarto arguitur, quia tunc memoria fœcunda perfecta in nobis, fi in inftanti poteft producere vnam intellectionem primam: ergo in codem poteft fimul infinitas producere de codé obiecto, probatur confequentia, quia infinite funt producibiles fucceffiue equales, immo fequitur, q fi in inftăti poteft producere intellectione vt duo, q fimul poteft producere quamlibet fibi æqualem, & fic in inftăti poteft intendere illam intellectionem in infinitum.

Quintò arguitur, quia fi conclusio esser vera: fequeretur, quòd si ignis esser perfecte approximatus calefactibili, & in minimo tempore induceret aliquam partem caloris, tuncin eodem tempore induceret quamlibet partem caloris aqualem primo, & fic semper in paruissimo tempore perfectifsime calefaceret calefactibile, cum sitagés merè naturale, oppositum autem experimur.

Sextò fequeretur inconueniens contra philofophum, quia femper in principio motus ceffaret mo tus, probatur quia alterans in principio alterationis inducit in paffum aliquam parte forme acquifibilis per alteratione: ergo in tali principio motus poteft, immo neceffariò inducit quamlibet partem æqualem, fi alterans eft ægens naturale, & fic in principio cuiufcunque motus alterationis ceffaret motus.

Septimò arguitur, quia tunc graue in minimo tempore descenderet in centrum, probatur quia in aliquo minimo tempore pertrassi aliquam partem medij: ergo in eodem tempore pertranssiret quamlibet æqualem primæ, & sie patet, g semper in minimo spe descederet, cuius oppositum experimur.

JOctauò arguitur lic, quia túc sequeretur, gangelus posset omnem distantiam in instanti pertranfire, g est contra Doct.insta q.11. probatur consequentia, quia in instanti potest trassire de loco ad locum, ita g potest pertransire tantum spacium: ergo in eodem instanti potest pertransire omne æquale, & sic in instanti potest pertransire spacium quantumcunque distans.

Nond arguitur, quia fi fic effer: túc fequeretur, quod angelus in inftanti poffet effe in loco quantúcunque magno, quod est contra Doct.in fecundo, dist.2.q.6.probatur/confequentia, quia virtute propria in inftanti potest effe in tanto loco, & successiuè in alio, & alio loco: ergo in eodem inftanti fimul potest effe in loco quantumcunque magno, quia in eodem inftanti potest effe in loco quocunque æquali illi primo.

"Decimo arguitur, quia fequitur, quod angelus in in-

Digitized by Google

## Secundi

Secundæ

in instanti similiter possit esse in loco quantumcunque minimo, siuè paruo, quod est contra Doct vbi supra : probatur consequentia, quia in instanti potest esse virtute propria in loco ita paruo infra tosum locum fibi adæquatum, vt patet à Doct.in fecudo vbi supra: ergo potest simul esse in loco quo-cunque sibi æquali: & sic descendendo sequitur, quòd potest esse in loco quantum cunque minimo, suè paruo.

JVndecimò fequitur, quòd angelus fimul in eodem inftanti possit esse in omni loco, pura pedali: ergo in eodem instanti simul potest esse in omni lo-'co equali, pater, quia fuccessine, siuè in alio & alio instanti potest este in alio, & alio loco pedali : ergo fimul in omnibus, nec valet dicere, quòd fimul effe in omnibus, repugnat fibi, quia angelus eft in potentia receptiua ad omnem locum, vt patet à Doct. vbi fupra.

JDuodecimò arguitur, quia tunc sequitur, quòd angelus possit simul in instanti loqui angelo quantumcunque distanti, quod est contra Doct.infra di-Ain.9. probatur colequentia, quia in instanti potest loqui angelo distanti, puta per spacium pedale:ergo in codem instanti simul potest loqui angelo diftantiper equale spacium etiam in infinitum

Tertiodecimo arguitur, quia idem obiectum. præsens intellectui in ratione obiecti actu intelligi-bilis posset fimul in code intellectu producere plures intellectiones equales primæ, fi illa prima effet producibilis in inftanti, & fic quafi infinitas fimul, quod vid etur manifeste falsum.

RESPONDEO ad primum concedo illud, fcilicet quòd fimul posser producere equales,& cu infertur: ergò calorem infinitum negatur, quia aliquis gradus posset repugnare, cum nulla qualitas posset nec simul, nec successive product intensive infinita, aliquis enim gradus maior repugnaret, vt patet à Doctore in tertio, distin.13. Dico secundo, g fi potest producere primam partem motus, scilicet mutationem, qua acquiratur in instati propria pars alicuius gradus, quod finiul posset inducere omnem æqualem etiam in infinitum à parte post : fed tunc non sequitur, quòd producat infinitum. intenfiue, vt fupra patuit, quia tantum produceretur vnus gradus intenfiuč, qui effet diuifibilis in infinitas partes.

Gratia non Ad fecundum dico, q si gratia esset intensibilis in infinitu, q Deus simul posset producere, sed non bilis in infiest intensibilis in infinitu, vt probat Doc.in 3.di.13.

est intenfi-

mitum.

Ad tertium negatur, of fi poffit fimul producere plures volitiones de codem obiecto, ratio eft, ga volitio tantum habet effe, vt continuatur ab cadem voluntate, & fic in continuo fieri, vt patet à Doct.in primo, dift. 3.q. vlt. & in quolib.q. 1 3. ideo ip fa volutas tantum continuaret vnam de eodem obiecto,& ipfa manente alia non posset causari, sed ipfa posset intendi. Et si potest produci prima pars alicuius gradus volitionis in instanti, & qualibet ei equalis, & dic vt dictum eft ad primum.

Adquartum dico fimiliter, vt dixi ad tertium.

Ad quintum dico, 9 bene fequitur de instanti, fed non de tempore, quia pro instanti habet passum perfecte approximatum: passum enim no est perfe-ete approximatum agenti naturali, nisi em punctu, vt patet à Doc.q.9. ideo si potestin eode passo producere primam partem alterationis, & qualibet fibi çqualem poterit producere, cum fit agés çqualis virtutis,& çque approximatum passo. Sed quando producitaliquani partem in tpe,& per confequens successine non sequitur, o simulin eodem tempore poffitalia producere, ga ex quo cotinuo successiue acquiritur, fi vna pars acquirit præcise in tanto ipe, pars fequens equalis ab illo agente no poteft fimul in codem tempore produci, sed bene in equali tpe. Si enim secunda pars induceretur in eode præcise tempore,& codem simpliciter moru; sequitur, gilla fecunda pars nó acquiritur fucceffiuè post primã parte, o tamen requiritur. Sit ergo ignis virtutis, vt quattuor, & habeat passum approximatu, si potest producere calorem, vel aliquam partem in tempore vnius horæ, partem equalem, sequentem potest producere in equali tempore, sed no pracise in eodem tempore, quia tunc illa fecunda pars no acquireretur successive post primam partem, quæ ponit primæ parti fuccedi, & fi effet agens virtutis vt octo posser producere illam primam parte in duplo minori tpe, sed non est sic, quando producit primam parté in inftanti, quia tuncvna non habet fuccedere alteri, fed fic in inftăti produceret primam, ita pof-

lona.

instanti producere. Et per hoc patet resposio ad sextum, ono potest cessare motus in principio ipsius, cu necessarioacquirat semper successive vnam partem post aliam.

fet quamlibet æqualem illi primæ fimul in codem

¶Ad septimú dico, q/graue, nec pertransiret medium in eodem tempore, quo pertransit aliquam. primam partem, quia ille trásitus, ex quo esset succeffiuus, necessariò transitet vnam partem post alia, bene posset secundam partem equalem primæ pertransire in çquali tempore, & dic vt supra ad quintum argumetum. Dico secundo, q in codem tempore,quo habet aliquam primam partem, tamé diuisibilem in infinitum non habet secundam equalem primæ: & ideo non sequitur, quòd in codem. tempore possit pertransire secundam.

JAd octauum de angelo dico, 9 fi in eodem in-flati haberet aliud spacium æque sibi ppinguum, ficut primam partem spacij, q posset timul in eode instanti pertransire illud. Sed quando angelus est in aliquo loco, o habet spaciu puta vnius miliaris perfecte propinquu virtuti fuz, vt poffit illud in inftati pertranfire, in eodem inftanti non habet spacium. seq uens propinquum perfect z virtuti angeli, cum ipfe angelus sit virtutis finitæ, & limitatæ, ideo aliquo d magnum spacium poterit ei facere resistentiam, vt patet à Doct.q.9.dift.2.secundi.

SEt per hoc patet responsio ad nonum, & decimumargumentum.

Ad vndecimum dico, g fimul non poteft elle, Quomodo nec in duobus locis ad aquatis, vt fupra dixi, fed qn Angelus no in inftanti fit in vno loco, in eodem inftanti definit *fotoft effe in* effe in priori loco, vt fupra expofui. Et cum dicitur, *Auobus locis* o fi in instanti potest esse in loco pedali, o in codem adaquatis. potest esse in equali, dictum est, o posito, quòd in instanti possit esse in alio equali, quòd etiam in eodem recederet à primo.Dico etiam, q in eodem instanti non posset cse in quocunque æquali, quia no quodcunque æquale erit ei æquè proximum.

Ad duodecimum dico, ficut dixi ad octauum, & nonű, quia non quælibet diftantia æqualis primæ effet fibi æquè propinqua, & proxima.

Ad tertiumdecimum dico, vt dixi ad tertiu de voluntate: illud enim obiectum quandiu effet præsens intellectui in ratione obiecti actu intelligibilis tantum continuaret primam intellectionem.

CONTRA tertiam arguitur probando, geffet Contra terverè motus ; & præsuppono, q alteratio inducatur tiam. in spacio vnius hora, & 9 prima pars inducatur in instanti,& fecunda in alio instanti sequente tempus intermediu ad primu instas, & sic deinceps quousq; inducatur totus calor, Em que est alteratio. Arguo primò sic tota ista alteratio mensurat tpe vnius horæ:ergo eft verè motus, quia tempus no eft fine mo tu, cum tempus sit passio motus, vi patet 4. physic. Fran. Lych.in sec. Sent. Scoti. L 4 Se-

# Juxítio

in inftanti : ergo in tempore, sed quod alteratur in tempore verè mouetur, #t patet.

Tertio. Omnis forma, que successive acquiritur, acquiritur verè per motum, sed talis calor acquiritur fucceffine, pater, quia partibiliter pater, quia in alio, & alio instanti acquiritur alia, & alia pars.

Reffenfer. RESPONDEO ad primum, negatur, 9 mensuretur tempore, sed alia & alia pars acquiritur præcise in alio, & alio instanti : & cum dicitur acquiritur per horam. Dico primò, quòd rempus mensurans quietem no est proprie tepus actuale, vt patet in d.2. secudi à Doc. Dico secudo posito, o sit tos actuale funt ibi plura tpa, quia instantia illa, quibus acquiritur alia, & alia pars no pertinent ad illa tépora, non enim continuant tempus quietis, quia illis inftantibus tantum menfurantur mutata effe. Dico vltra, quòd etiam polito, quòd pertinerent ad tempus horæ menfurans quietem, quòd necin toto illo tempore, nec in aliqua parte temporis illius est aliqua alteratio, vt patet, quia illa tantum in instanti acquiritur, & per consequens illud tempus nullo modo menfurat illam alterationem.

Ad fecundum dico, quòd tantum alteratur in. alio & alio instanti, quia in alio, & alio instanti acquiritur alia, & alia pars, secundum quas dicitur alterari in alio & alio instati, sed in temporibus intermediis nullo modo alteratur, cuin nihil formz tunc acquiratur.

Ad tertium dico, quod non acquiritur succeffine, & cum dicitur, quod acquiritur partibiliter. Cócedo ergo successive negatur, quia in successione partes, fecundum quas est successio continuatur fecundum aliud, & aliud indivisibile, vt exposui in ifto fecundo, dift.2.q.1. & 4. hicautem nulla effet. talis continuatio, vt patet intuenti.

Cotra quar mutari.

CONTRA quartam que talis est. Mutari um quid fie eft aligd aliter fe habere nunc indiuisibilirer, quàm prius le habuerit diuisibiliter arguitur. Primo fic, in illo vitimo inftanti mobile quiescittergo no mutatur, patet, quia quies opponitur motui, antecedens patet à Doct. dift. 2.q. 9. iftius fecundi. vbi vult, gillud dicatur instans immutationis, siue quietis.

Secundò fic . In illo inftanti indiuisibili mobile nihil acquirit : ergo non mutatur : consequentia patet, quia mutari politiue est aliquid acquirere, quod prius non habuit : antecedens pater, quia alteratio acquiritur tantum in tempore præcedente, illud instans pater, quia in illo instanti cessat tota alteratio.

Tertið. Si in illo vltimo inftanti aliquid formæ er alteratione acquisibilis acquiritur: quæro quid fit illud, aut eft pars quanta, aut gradus diuifibilis, de quo supra, & hoc non, quia acquiruntur dinisibiliter, & sic non in instanti.

Quarto. Si mutari est aliter fe habere nunc indiuisibiliter: ergo in quoliber instari temporis quo fit motus mobile mutatur: & tunc quzro, vt prius quid acquiritur in quolibet mutato effe, aut diuifibile, autindiuisibile, non primò, quiaillud acquiritur per motum, & in tempore, no secundo, quia tunc mobile non diceretur inutari secundum puta calorem, quia runc nec calor, nec pars caloris acquiritur, cum fir verè diuisibilis.

Quinto. Quia angelus de vno vbi ad aliud po-test transire, sic quòd verè mutatur, quia in illo infanti acquirit nouum vbi, quod prius non habuit, & tamen non se habuit prius diuisibiliter, cum ille transitus tantum fuerit in inftanti.

Sextò arguitur, & pono cafum, quòd a.moueatur ad albedinem per horam, & in vltimo instanti

(Secondd). Alterabile a veré alteratur, & non illius horz per diuinam potentiam albedo anihiletur & inducatur nigredo, patet quòd a in toto tem pore mutatur, quia habet albedinem, quam prius non habuit, & tamen non fe habet nunc indivisibiliter respectualbedinis per motum acquisite, patet quia in vitimo instanti illius horz definit ese sub albedine.

Septimo arguitur. Quia si oportet a diussibiliter fe habere prius: sequicur, quòd materia non mutaretur ab vna forma fubstătiali ad aliam, quod eft contra philosophum in pluribus locis, quòd autem sequeretur, patet, quia forma substantialis acquiritur in instanti, & in parte præcedenti non fuit fub forma.

JOctavo arguitur, quia mobile puta a ficut in qualibet parte motus haber esse divisibiliter, quia qualibet pars eft diuisibilis, & diuisibiliter acquiritur, ita in quolibet mutato effe habet effe indiuifibiliter : ergo non videtur verum, quòd mutari eft aliter se habere nunc indiuisibiliter, quàm prius se habuit diuisibiliter, cum in toto tempore præcedéti ita habeat effe indivisibiliter , quia in quolibet mutato effe ficut & diuisibiliter, vt in qualibet parte motus.

Nonò arguitur. Sequeretur, quòd alicuius fuccelliui daretur primum inftans fui elle, pater, quia in vlumo inftanti verum effet dicere-mobile in ifto inftăți vlumo est calidum, & in toto tempore przcedenti non fuit calidum, qui tamen calor fucceffile acquiritur, patet quia per motum: ergo conclufio illa non eft vera.

Decimò arguitur de diuifibilitate, aut enim ac- Divifibilicipitur ifta diufibilitas ex parte formæ acquifibi- tat dueb lis, fiue formæ fluentis, aut accipitur pro ipfo fluxu medie fumi formaliver accepto. Hac difunctio patet à Docto- porefs. re in pluribus locis. Si primò, contra, quia tota 11la forma est immobilis in vitimo instanti, & sicin. illo inftanti non fe haberet indiuifibiliter. Si fecundo, contra, quia talis fluxus, cum lit respectus partis prioris ad partem posteriorem erit simpliciter indiuisibilis: nulla enim relatio est diuisibilis in plu res partes, vt patet. Tum etiam quia quælibet relatio oritur in inftanti, scilicet politis fundamento & termino, & fic non acquiritur diuifibiliter, & per confequens in toto tempore præcedente, itamobile se haberet indivisibiliter, ficut in vitimo infanti illius temporis.

¶ Vndecimò arguitur, quia fi mutari effet, &c. Tunc Doctor fibi contradiceret in pluribus locis, vbi vult, quòd fit verè mutatio, licet non fe habuerit fubiectum diuisibiliter prius ,patet, quia in primo dist.39 dicit & alibi, quòd transitus de contradictorio in contradictorium semper est cum mutatione, qui tamen transitus multotiens fit in instati. Dicirctiam in quarto, diftinc. 10. quod corpus An corpus Christi vere mutatur, loquédo de mutatione, quæ Christi n eft ad alterum, quado acquirit nouam præfentiam tetm. in eucharistia, quàm tamen acquirit in instanti, vt vult Doctor in quarto, diftin.7. quòd in vltimo instanti prolationis verborum fit corpus Christi in eucharistia, & multa alia dicit in diuersis locis, vbi expresse concedit veram mutationem, vbi subiectu tantum aliter se habet nunc indiui fibiliter, & nullo modo prius se habuit divisibiliter.

Duodecimò arguitur. Quia sequeretur, quòd forma, que per motum acquiritur, verè mutaretur, quod est contra Doctores, qui vult, quòd tantum subiectum mutetur, vt patet in secundo, diftinctio.2.qualt.4. & in quarto, diftinct. 1 1. probatur consequentia, quia illa forma in tempore præ-cedenti habet esse successive diuisibile, quia in motu, & in tempore, & in vitimo inftanti habet cíle

effe indinisibiliter, quia præcise in mutato esse in inflanti, vr patet.

R E SPONDEO ad primum, & dico, quòd quies propriè tantum opponitur motui, & ideo ficut motus menfuratur tempore, ita & quies, & ideo in vltimo inftanti terminante motum mobile non quiefcit, tamen illud vltimum inftans dicitur inftans quietis, quia in illo inftanti terminatur motus, & mobile non mouetur, & fic datur primnm inftans quietis, cum dicitur, fi quiefcit: ergo non mutatur. Dico, quòd tantum debet inferri: ergo nó mouetur, quia morus propriè opponitur quieti, vt dixi, fed non fequitur de mutari.

Ad fecundum dico primò, quòd in illo vltimo instanti acquirit aliquem gradum formæ, secundu quam fit intensio, licet ille gradus sit diuisibilis secundum aliquos, vel indiuisibilis, & gralis gradus acquiratur, pater per Doct.quæft.9. de motibus intenfionis, & remifionis concurrentibus, vbi dicit, **q** in aliquo vltimo inftanti inducitur gradus incopossibilis, &c. Secundo potest dici, q in toto tempore præcedente illud inftans semper forma estin fieri, & succeffine per motum acquititur, & in vitimo instanti ipsa est complete in facto este, ita q in tempore præcedenti non poteft dici calidum, nunc eft, sed continue fit, & in vltimo instanti verum est dicere calidum, nunc eft, non q in illo inftanti aliquid caloris inducatur, fed totus in tempore præcedenti inducitur, sed quia in tempore præcedenti femper est in continuo fieri, & per motum cotinuè acquiritur, patet, quia in toto illo tempore mobile vere moueturad calorem, ideo non potest diciin aliqua parte illius temporis calidum eft, fed calidu. continue fit, primus tame modus videtur rationabilior, scilicet quòd in illo vitimo instanti aliquid formæ acquiratur. Suftinendo tamen fecundum. modum dicendi, cum dicitur, non mutatur positiuè, nisi acquirendo aliquid. Dico, quòd in illo infanti dicitur præcise mutari politite ad calorem quia in illo instanti perfecte calidum est, ita quòd non est amplius in continuo fieri, fed in facto este, & propriè in illo instanti verum est dicere calidum eft, & immediate ante hoc non fuit, quia erat in fieri

Ad tertium patet ex supradictis.

Ad quartum potelt responderi sicut ad secundum. s quòd in quolibet instai acquiritur aliquid forme, & cum dicitur, aut est diuisibile, aut indiuifibile, potest dari vtruque, cum dicitur, q diuisibile acquiritur tatum per motum. negatur, patet quado in vlrimo instanti inducitur gradus formæ incompossibilis formæ corrumpendæ. Si teneatur quòd sit indiuisibilis, patet quòd mobile diceretur mutari secundum gradum caloris indiuisibilem. Secundò tenendo secundum modum dicendi diceretur, q in tempore pcedenti instans aliquid formæ acquireretur, sic quòd in illo etia paruo tempore essenti seri, & in instanti immediate sequenti essenti secundo secundum anti immediate sequenti essenti secundo essenti as secundo tenenti essenti secundi secundum anti secundi secundi diceretur, q in tempore pcedenti instans aliquid formæ acquireretur, sic quòd in illo etia paruo tempore essenti secundi secundi secundi secundi secundi essenti secundi secundi secundi secundi secundi secundi secundi secundi essenti secundi secundi secundi secundi secundi secundi secundi secundi pore essenti secundi secundo tenendo secundum modum dicendi diceretur, q in tempore pcedenti instansi aliquid formæ acquireretur, secundi secundum modum dicendi diceretur, qui secundi secundum secundum secundi secundum s

Ad quintum dico, quòd licet angelus transeat in instanti & acquirat nouum vbi, tamen no dicitur propriè mutari, quia mutari propriè est terminus immediatus alicuius motus, licet ergo si tibi mutatio, tamen non dicitur propriè mutatio, quia vt supra exposui mutatio, propriè terminat immediate aliquem motum.

Ad fextum dico, quòd posito tali casu mobile non diceretur mutari propriè, quia non in aliquo indiuisibili. Dico secundò, quòd est impossibile, qu detur pracisè aliquis motus, & quòd non terminetur ad aliquod mutatum esse ficut non posset dari aliquod tempus sine instanti terminante.

Nona.

¶ Ad feptimum concedo, quòd materia non propriè mutaretur, vt patuit fupra respondendo ad quintum argumentum.

**G**Ad octauum facilis est responsio, quia in vltimo instanti dicitur propriè mutari, quia in illo. terminatur totus motus, ita quòd post illum non sequitur aliqua pars motus in alijs, aut præcedentibus semper post vnum instans immediate sequitur motus. Et vltra dico, quòd licet in omnibus illis instatibus semper mobile se habeat indiuisibiliter, quia tamen inter illa instantia, siuè mutata esse semper se habet diuisibiliter, ideo dicimus quòd in vltumo instanti se habet indiuisibiliter, & in toto, tempore, & in qualibet parte temporis præcedentis se habuit diuisibiliter, & fuccessiue.

Ad nonum dico, Glicet forma acquifita per motum in vltimo inftăti habeat primum effe, quia in illo verè eft, & in illo ceffat omnis motus, tamen respectu motus non potest dari primum sui effe, quia in nullo instanti verum est dicere motus est, cum necessario sit in tempore.

Ad decimum dico breuiter, q ista diuisibilitas accipitur ex parte motus, quia quælibet pars semper diuisibiliter acquiritur, accipitur etiam ex parte formæ non absolute, sed pro quanto successive, & diuisibiliter acquiritur, ita quòd in toto tempore præcedenti semper diuisibiliter acquiritur, ita g semper vna pars post aliam, sed in vltimo instanti habet esse acquisitum, licet enim sitin se diuisibiliter lis, non tamen in illo instanti dicitur diuisibiliter acquiri.

Ad vndecimum dico, quòd non contradicit... fibi, & concedo, q in pluribus locis concedat mutationem eo modo, quo argutum est ibi, tamen diceret, quòd non esser mutatio propriè dicta , cum... mutatio propriè dicta fit semper terminus alicuius motus, vi ipse exponit in secundo, distin. secunda, quastio.quarta,

JAd duodecimum dico, g mutari propriè est Quid fie respectu subiecti, quod in tempore præcedenti ha-mutari probet esse fub forma semper diuisibiliter, & successiuè, ita g acquiritur sibi alia & alia pars, & in vltimo instanti indiussibiliter, quia præcise sub forma in esse quieto, & sic dicitur aliquid propriè mutari, quando in aliquo tempore acquirit formam successive, & in vltimo instanti illius habet formam in esse facto, & non in fieri.

Q VINTA conclusio eft ista. Nulla pars mo-Constra quim bilis eft equè propinqua agenti, sed pars propin-tam. quior alteri parti in infinitü, sed solus punctus mobilis eft se toto immediatus agenti. Ista conclusio habet plures partes, contra quas arguam, & primò contra primam partem, scilicet qua talis est nulla pars mobilis est equè propinqua agenti, & primò arguo sic: quia angelus potest in instanti mouerealiquod corpus: ergo omnes partes illius sunt equè propinqua: antecedens patet, quia in instati potest seipsum mouere de loco ad locú, vt supra patuit : ergo & aliud corpus, cum non videatur maior ratio, & hoc patet à Doctore in quarto, distin.45. de agilitate corporum, consequentia patet, quia fi om nes partes mobiles non essent aque propinqua angelo mouenti, non posset illud mouere in instanti.

Secudo arguitur, quia fi nulla est æque propinqua, fequitur, o agens nullo modo postet mouere mobile, patet, quia si nulla pars ipsius est eque propinqua, nullo modo erit motus illius mobilis, opor tet enim agens per contactum habere mobile præsens, vel secundum se totum, vel secudum aliquam partem, quæ ipsi mouéti sit immediate propinqua. Tertio

Angelus nö musatur.



#### Tertio arguitur fic, fi punctus est se toto immediatus agenti : ergo aliqua pars ipsius mobilis erit æque immediata, patet consequentia, quia cu agens habeat punctum mobilis æque immediatu, fequitur quòd post punctum habebit partem mobilis æque immediatam, quia illa pars est imme-diata puncto: non enim punctus est immediatus puncto.

Quarto arguitur, quia fi fic esfet, sequeretur o ignis approximatus calefactibili nunqua poset ca-, lefacere illud, patet quia fi aliqua pars no effet primo immediate propinqua igni no posser calefieri : immo fequitur vlora, quòd nulla pars calefactibilis posset immediate calefieri, si nulla sit æque immediata

¶Quinto.Sequitur ergo, quòd fi nulla pars mo bilis puta calefactibilis fit immediata agenti, fiuè calefacienti, quòd pars diftans effet æquè calefactibilis sicut pars propingua, patet consequentia per te, quia nulla pars est æque propinqua, fiue immediata.

Sextò arguitur de agente per contactum corporalem, quod habeat aliquam partem mobilis æque immediatam. Et pono casum, quòd ignis pedalis fit præfens parti pedali, puta aeris vel ligni, & tangat illam & nullu fit impedimetum, nec ex parte ignis, nec ex parte aeris vel ligni, tunc fequitur, o immediate calefaciat partem illam pedalem, & fic aliqua pars iplius calefactibilis fit æque immediata igni calefacienti.

Septimo arguitur de agente per contactum tantum virtuale. & primò de fole, qui habet omnes partes aerís illuminabilis, æque propinquas,& immediatas, aliter no illuminaret totum aerem in infanti, patet etiam de multisaliis agentibus per cotactum mere virtualem, de quibus non oportet discurrere

JOctaud arguitur, quia idem videtur sequi de angelo, qui mouet le super aliquo spacio, qui si no habet partem spacij æque immediatam, quod eque primo trafibit totum (pacium, vel nullo modo poterit illud transire, sinon habet aliquam partem. æque propinguam.

Nonò arguitur fic agens in aliquo tempore alterat partem mobilis : ergo habet aliquam partem çquè immediatam, scilicet illam, quam immediate alterat.

IDecimò. Si agens non habet aliquam partem æque immediatam in principio motus, sequitur, quòd in toto motu nunquam habebit aliquam par tem xquè immediatam, quod videtur falfum, consequentia patet, quia non fit magis præsens parti remote per motum, quam parti propinqua, quia vtrobique habet partein diutlibilem in infinitas partes.

¶ Vndecimò arguitur, quia aliquis motor corporalisæque primo, & æque immediate tangit aliquam partem mobilis, & non tantum præcise in puncto; ergo illa erit æquè immediata ipfi motori, ficut & puncus: antecedens patet per experientia, consequentia fimiliter patet, quia ideo punctus est immediatus motori, quia immediate tangitur ab eo: ergo cum aliqua pars immediate tangatur, sequitur quod æque erit immediata ipfi motori.

Duodecimoarguitur ex dictis Doct. quia angelus potest esse aquè primò in aliquo spacio diui-sibili, vi in loco sibi ad aquato, vi patet à Doctore in fecundo, diftinctio 2.quæft.6. vel feptima. ergo æque primo est in omni patte, cum sit simpliciter induisibilis: ergo æque immediate videtur, quod possit mouere se per illud spacium, & per consequés videtur, quòd omnes partes illus fintipfi angelo zquè propinquz, & similiter zquè immediate.

Juxítio

fi pars effet femper propinquior alteri parti in infi- cundă parnitum, fequerentur multa inconuenientia. primo, sem argui-9 mouens lapidem no posset incipere motum, nisi tur. actu moueret partes infinitas, patet, quia si mouet prius partem propinqua: & ista datur semper pars propinquior in infinitum: ergo non poteft illam. propinquam mouere, nisi moueat semper actu infinitas partes: immò sequitur, quòd in quacunque minima parte motus femper moueat partes infini. tas etiam in infinitum, quod videtur impossibile.

Securidò fequitur, q angelus fit applicatus primo mobili punctualiter, quon possit incipere mo uere partem cœli, quin simul moueat secundum partes actu infinitas, cum in infinitum vna fit propinquior atteri fecundum conclusionem.

Terriò sequitur, quòd mouens lapidem no poterit ipfum mouere fecundum vltimam partem, pater, quia quacunque data semper habet propinquiorem in infinitum.

¶Quartò lequitur, gigitur habens ealefactibile pet fect è prælens & dispositum, g non possit i plum fecundum aliquam partem immediate calefacere, nisi simul calefaciat infinitas partes, patet, quia sem per propinquiorem calefacit, sed semper in infinitum alia est propinquior alteri.

Quintò pono casum, o ignis sit adæquate prefens ligno pedali, tunc fequitur, o fimul poteft omnesillas partes calefacere : ergo vna non erit propinquior altera, quia tunc fimul non calefieret, & æque primo, ve patet.

Sextò fequeretur, o Deus no posset æquè primò, & æquè immediate mouere lapidem, patetquia propinquior prius mouetur.

Septimo fequitur, g Deus non posset equè primo calefacere aliquod lignū, quia oporteret prius calefacere partem propinquiorem, & pars femper

est propinquior alia in infinitum. ¶Octauo sequitur, & sol no posset simul illuminare aerem, quando ascendit ad hemisperium nostrum, quiq necessario prius illuminaret partem. propinquiorem in infinitum.

Nonò sequitur, q agens non possit aliquando habere partem perfecte propinquam, pater, quia vna est propinquior altera in infinitum, & sic quacunque data semper est alia propinquior, & sic nuquam posser assignari aliqua pars perfecte propinqua.

JDecimo fequitur, q idem graue non posset seipfum mouere fecundnm omnem partem, & hoc fimul, quia nulla pars effet ei propinqua, sed vna propinquior altera in infinitū, consequens est contra Doct.in fecundo, dift.2.q.10.

¶Vndecimo sequitur, gangelus no posset simul transfire aliquod spacium, quia necessario transfiret partem propinquiorem prius, immo partem propinquiorem in infinitum: consequens est contra-

Doct in fecundo, dift. 2. q. 1 1. & 12. Juodecimo fequitur (tenendo, o gradus intésionis sit diussibilis in infinitum) gagens no posset fimul inducere in passum aliquem vnum gradum, puta caloris, quia prius induceret propinquiorem in infinitum

CONTRA tertiam partem arguo proban- Contra terdo, quòd solus punctus non sit immediatus agenti. 11# partem. Primò fic. Pono cafum, quòd a. fit mouens b. puta lapidem, & per te folus punctus lapidi est immediate propinquus.a.ergo incipit mouere primo la-pidem fecundum punctum : & tunc quæro, aut in tempore, aut in instanti, non primò, quia ex quo habet

Digitized by Google

Ł

habet paffum perfectæ prefens fecundum punctú: fequitur, quòd non in tempore moueat, vt patet per rationem Doct.q.illa.g.vbi probat, quòd non poffit dari prima mutatio. Tũ quia fi moueretur in tempore, ibi effet fucceffio, & hoc non, quia puntus eft fimpliciter indiuifibilis, non fecundo, ga motus non fit in inftanti.

¶ Secundò arguirur, quia fequeretur, quòd nűquam graue posset moueri ab aliquo agente secudum aliquam partem, patet, quia solus punctus est immediatus agenti: ergo tantum secundum pűétum mouet, patet, quia tantum secundum illud mouet, quòd est sibi immediatum & propinqué, cum moueat secundum contactum.

¶ Tertiò arguirur, quia sequitur, quòd in toto motu lapidis deorsium nunquam aliqua pars, quia sequitur, quòd in toto motu lapidis deorsium nunquam aliqua pars moueatur, nec per consequens ipse lapis, patet, quia in toto motu tantum est immediatum alicui puncto modo vni, modo alteri, & sic ille motus non videretur continuus.

Quarto arguitur, quia fequitur, o intelligentia applicata orbi habet tătum orbem perfecte, & immediate propinquum fecundum aliquem punctu, & fic fequitur, quod motus orbis femper incipiat à puncto, & fic orbis diceretur præcise moueri fecudum aliud, & aliud punctum, cum fecundum puctu tătum fit immediatus, & perfecte propinquus orbi, quod est inconueniens.

Quintò arguitur, quia fequitur, quòd alteratio, puta calefactio ligni primò, & immediatè incipiat à puncto, ita quòd lignum primò, & præcisè fiatcalidum in puncto, & fic talis calefactio, fiuè alteratio fiet in inftanti, vt fupra patuit, quod est inconveniens.

Sextò arguitur, quia fequitur, quòd lignum tătum alteraretur fecudum aliud, & aliud punctum, & fic tantum fieret calidum fecundú aliud, & aliud punctum, & nunquam aliqua pars effet calefacta., cuivs oppositum videmus, & quòd hoc fequatur, patet, quia lignum núquam eft immediate propinquum calefactenti, nifi fecundum punctum.

Septimo arguitur, quia fequitur, q fit impoffibile ignem poffe calefacere, nec aliquod totum calefactibile, nec aliquam eius partem, patet, quia cu fit agens de neceffitate, & tota virtute femper prius calefaciet propinquius, & immediatis calefactibile, & quia in tota alteratione femper habet calefadibile immediate propinquum fecundum punctu aliud, & aliud: neceffario fequitur, quòd nulla pars poterit calefieri.

JOctaud arguitur, quia lequitur, o punctus calefactibilis calefiat intenfiue quantum intendi poteft à tali agente, antequam aliqua pars calefactibilis aliquo modo calefiat, quod eft inconueniens. Probatur fequela, quia ex quo habet calefactibile perfectifiime præfens tantum fecudum punctum : ergo in illo puncto producet calorem perfectifiimum, quem poteft producere, cum fit agens naturale, & per modum naturæ.

¶Nono arguitur, quia fequitur, q nulla alteratio possir esse continua, patet pet præmissa, scilicetoga alterabile continuè alteraretur secundum aliud, & aliud punctum, & non secundum aliam, & aliam, partein, modo inter indiussibilia non potest esse cotinuatio, vt exposui in secundo, dist. 2. q. 1.

J Decimò arguitur, quia fequitur, o nullum mo bile poterit pertranfire aliquod spacium, nisi tantum punctualiter, patet, quia primò transijt, quod est immediate propinquim, sed nulla pars spàcij est immediate propinqua, sed solus punctus, vt patet per Doct. & se nullum mobile poterit moueri

fuper aliquo spacio motu continuo, & locali, quod est absurdum.

JV ndeçimò arguitur. Pono cafum, quòd ignis fit præfens ligno calefactibili, & primò, & immediatè lignum fit præfens punctualiter, tunc fic primò punctus calefiet. Quæro quid calefiet immediatè poft punctum, aut aliud punctum, aut aliqua pars ligni, non primo. Tum quia ficut primumpunctum calefit in inftanti, ita & fecundum, & ita tota calefactio effet composita tantum ex mutatis effe. Tum quia si punctum fecundum calefit, aut illud est immediatum primo puncto, aut mediatum, non primo, quia punctum non est immediatum puncto, non secundo, quia quæro quomodo ignis fiat præsens secudo puncto, quin fiat præsens partibus intermediis, & sic prius habebit partem. intermediam immediatè presentem, quød est contra Doct.

**¶Duodecinò fequitur, gangelus nullo modo** poffit moueri motu contiuuo, quod eft cotra Doc. 1n illa q.9. probatur cofequétia, quia femper immediatè habet spacium præcisè punctualiter præsens, & fic semper transibit in puncto, &c.

& fic femper transibit in puncto, &c. R E S P ON DE O, & prius præmitto quan- Reffonsio. dam expolitionem conclusionis, cum dicit Doct. quòd agenti nulla pars mobilis est immediate propinqua, siue æque propinqua, sic intelligitur, quod ex quo quælibet pars mobilis semper est divisibilis in infinitum, ideo non poteft affignari aliqua pars propinqua, quin alia sit propinquior propter sui diuisibilitatem, eft tamen aliqua pars faltem fecundum quantitatem ita propinqua agenti, q ages poteft agere circa illam, illa tamen non eft fic propinqua, quin alia sit propinquior, aliter illa pars non-esset diussibilis in infinitas parces; quia verò púctus eft indiuisibilis, ideo potest esse immediatus agenti, quia no habet partem, quæ possit essemmediatior, ideo fe torus est immediatus agenti, & nulla. pars est se tota immediata agenti, quia quacunque fignata in infinitum, alia est propinquior, & immediatior.

9 Hoc pramifio respondeo figillatim ad omnes rationes.

JAd primam. Dico primò, quòd conclusio intelligif de mobili pro quanto mouetur motu proprio, & fic nulla pars mobilis est immediate propinqua agenti, fiue mouenti, immò affignata quacunque, adhuc alia est immediatior, & fic in infinitum. Dico fecundo, o posito, o lapis moueatur in instanti, negatur tamen, o omnes partes mobiles fint æquè immediate ipfi angelo mouenti, immò nulla pars est sibi immediate propinqua, quit aliqua data, adhuc alia est propinquior. Et cum di+ citur, g fi no fint omnes æque immediate, & æque propinque, quod non poterit moueri in inflanti ; Dico, g nulla est immediata, nec sequitur non est immediate propinqua : ergo non poteft minueret negatur ifta confequencia, quia ad hoc vt moueat, non eft necesse, quod pars mobilis sit immediate propinqua, cum hoc fit fimpliciter impossibile, sed sufficit, quod sit propinqua eo modo, quo potest este propinqua. Sufficit etiam, o pars secundum quantitate sit propinqua, sed non de partibus proportionalibus, cum ille fint infinitæ.

4Ad fecundum negatur confequentia, ga poteft habere fufficientem propinquitaté ad hoc, vt poffit mouere, licet non habeat æquè immediaté propin quam propter caufam fuperius dictam, cum dicitur, quòd agit per contactum. Dico primò, quòd non est necesse agens tangere passum corporaliter, vt pater à Doctore in fécundo, & in quarto. Dico fecundo, o posito, o tangat, adhùc non fequitur, quòd

# Ouxítio

quòd tangat aliquam partem immediate propinquam, quia semper alia est propinquior : sufficit enim, q fuo modo tangat partem fecundum quantitatem, quæ tamen pars non est immediate propinqua propter sui indiuisibilitatem.

Adtertium concedo de puncto, sed negatur de aliqua parte, cum dicitur, quòd post punctum. habet immediate partem mobilis, negatur cum dicitur, quòd inter punctum, & partem nihil mediat. Dico, quòd & si nihil mediet, tamen signata illa parte, que necessario est inter duo puncta semper est diussibilis in infinitum, ideo agens non potest habere illam immediate propinqua, ve fupra dixi.

Partem di- , intelligi du pliciter.

Ad quartum negatur, qignis non posset calefafare porf cere lignum, sufficit enim, o lignum fit suo modo propinquum, vt supra dixi.

Ad quintum dico, quòd partem diftare poteft dupliciter intelligi. Primò vno modo fecundum. quantitatem; alio modo secudum proportionem. primo modo posset pars distare, puta per palmū; o non posset calefieri ab igne. secudo modo aliqua pars posset esse propinqua, licet non immediate propinqua, quòd tota potest calefieri, licet semper fecudum proportionem vna fit propinquior alia, loquendo de partibus illius partis.

Ad fextum pater responsio ex supradictis. Cocedo enim, quòd ignis potest habere aerem pedale propinquum secundum quantitatem, puta q ignis pedalis tagat aerem pedalem, fed negatur, o aliqua pars illius aeris pedalis, vel ipse aer pedalis sit equè immediate propinqua igni pedali.

Ad septimu negatur, quòd sol habeat, nec omnem, nec aliquam partem æque immediate pro-pinquam, immo fimpliciter nullam.

Ad octauum dico per idem, gangelus quando mouetur super spacium nunquam haber aliquam. partem fic propinguam, quin semper habeat propinquiorem, quia, vt dixi, quacunque data, fine fignata illa est diuisibilis in infinitas partes.

Ad nonum cocedo, quòd habet illam partem, quam alterat propinquam propinquitate requilita ad huiufmodi alterationem, fed no haber aliquam partem æquè immediate propinquam.

Ad decimum concedo, quòd agensin toto mo tu nuquam habet aliquam partem æque immediate propinquam, siue se tota propinquá, quia qualibet pars est diuisibilis in infinitum.

Ad vndecimum, patet respósio ex supradictis. Ad duodecimu concedo, quòd angelus poteft este æque primo in aliquo spacio, sed postea negatur, quòd æquè primò possit essein omni parte quia nulla est sibi æque immediate propinqua, siue se tota propinqua. Dico etiam, quod angelus dicitur esse in aliquo spacio adæquato, quia non potest effe in maiori, sed postea non sequirur, quòd aliqua pars spacij illius sit se tota propinqua angelo propter fui diuisibilitatem.

A D argumenta contra fecundam partem. Ad Ad argumenta conprimum, & fecundum concedo, quòd non potest tra fecundă incipere motum, nifi trafeat infinitas partes, vț papartem. tet ex supradictis.

> Ad tertium dico, quòd ficut mobilis non potest dari prima pars, ita nec vltima, quia quælibet est in infinitum diuisibilis, nec motus terminatur ad aliquam partem vltimam, fed tantum ad mutatum effe, nec fimiliter quantitas terminatur ad aliquam partem, sed tantum ad punctum.

> Ad quartum concedo, quòd actu calefacit infinitas partes, immò hoc est necesse si aliquam calefacit.

> Ad quintum dico, quòd posito, quòd simul calefaciat omnes partes calefactbilis, non tamen

sequitur, quòd aliqua pars sit se tota æque immediate propinqua, vt supra exposui.

Ad fextum concedo, quòd Deus immediate poteit calefacere totum aerem, sed postea nego, qu aliqua eius pars fit æquè immediate, & fe tota propinqua, quia semper est in infinitum diuisibilis.

¶Ad feptimum respondeo, ficut ad quintum, & fextum, & fimiliter respondeo ad octauum.

Ad nonū dico, quòd partem esse perfecte propinquam agenti potest dupliciter intelligi. Primò, quòd sit se tota æquè immediate propinqua. Secundo, quod sit propinqua propinquitate sufficiéte ad pan, primo modo nulla pars est propinqua, fed bene secundo modo.

Ad decimum, videcimum, & duodecimum, patet responsio ex supradictis.

AD Argumenta contra tertiam partem. Ad primum dico posito, quòd a quiescat in pu- menta concto spacij in aliquo vlumo instanti alicuius teporis, tra tertiam & post incipit moueri : dico tunc, quòd ille motus pariem. fit in tempore, quia immediate post punctum trafit partem spacij diuisi bilem in infinitum, nec incipit mouere lapidem secundum punctum, sed secudum partem, Et concedo, quod in tempore immediato ad instans quietis recedit à puncto tranfeundo partem.

Ad fecundum vegatur, quòd graue non poffit moueri ab aliquo agente, & concedo, quòd graue non est se toto, nec secundum aliquam parte æque propinquum agenti, sed tantum secundum punchum, & tamen ipfum graue eft fufficienter propinquunt agenti ad hoc, vt possit moueri, non enim ad polle moueri requiritur talis immediata appropin quicas, led calis quatis dicta est supra.

¶ Ad tertium patet responsio ex dictis ad secundum argumentum,

Ad quartum concedo, quòd intelligétia habet tantum punctum se toto immediate propinquum, fed post negatur, quòd motus orbis incipiat ab illo puncto, quia tunc esset divisibilis punctus ad hac, vi motus eller successions, ve paret à Doctor. quastio. 9. sed motus incipit super partem iplius mobilis.

Ad quintum concedo, quòd immediatè lignu fit calidum in puncto, & concedo, quòd in inftanti, & concedo, quod alteratur in inftanti, & immediate, post alteratur pars, & concedo, & parsante partein in infinitum. Si dicatur, quòd tunc altera-Conis datur prima mutatio. Dico, quòd illud mutatum effe non pertineret ad motum immediate fequentem, vt exposui in aliis conclusionibus.

Ad fextum dico, quod alteraretur fecundum. aliam, , & aliam partem in infinitum , & fimiliter fecundum aliud, & aliud pupchum in infinitum., quia inter duo puncta esser diussibilis in infinitus partes.

Ad septimum dico, quòd haberet etiam parte sufficienter propinquam, licet no se totam propinquam, & ita calefieret illa pars. Dico secundo, 9 non esset impossibile punctum prius intense cale-fieri, & post pars, & sic deinceps. Dico etiam, q pars calefacta immediate potest calefacere partem propinquam,

Ad octanum patet ficut ad feptimum.

Ad nonum dico, quòd illa alteratio effet verè continua, quia ficut pars calefit, ita punctus continuans partem calefieret.

Ad decimu, vndecimum, & duodecimum, patet r esponsio ex supradictis.

CONTRA sextam que talis est. Nulla pars Contra fexformæ, lecudum quam potest esse fuccessio in mo- tam. tu est inducibilis, sed qualibet ante aliam.

Contra

Digitized by Google

Ad argu-

# Nona.

"Contraprimo, quia qualibet pars forma, fecundum quam est succession motu, realiter distinguitur ab alia, nec dependet in essa alia, de est entitas absoluta : ergo potest induci sine alia, putaagens potest producere aliquam partem forma na turalis nulla alia prius producta, confequentia pater, quia illa est productibilis, cum sit ens naturale, de distincta realiter ab omni alia, deà nulla dependens.

Secundò argnitur quacunque parte formæ naturalis affignata illa realiter diftinguitur ab omni aliaparte, vt paret : ergo Deus poteft cam conferuare fine omni alia, & fi poteft conferuare fine omni alia, poteft etiam cam inducere in aliquo paffo fine omni alia parte, & ficaliqua poteft induci abíq; hoc, quòd alia prius inducatur, aliter illa dependeret ab illa priori.

¶ Tertio pono, quòd Deus creet calorem in aliquo paflo, certum ett, quòd faltem prius natura creat partes integrantes illum calorem: ergo prius natura poteft præcise creare vnam partem, noncreando aliam in infinitum, aliter fequeretur, quòd caufa primain creando dependeret ab aliqua caufa fecunda, quod eft irrationabile: ergo aliquampartem caloris poteft inducere nulla alia prius inducta.

Quarto arguitur. Si aliqua pars, puta a. non potest ab aliquo agéte immediate induci, nisi prius alia inducta, aut hoc ideo est, quia illa dependet in este à prius inducta, aut quia agens ex sua naturanon poteft illam inducere, nifi prius inducat aliam, aut quia ad politionem illius necellariò lequitur, quòd alia sit prius posita, ista videtur infficiens diuisio. Sed certum est, quòd illa non dependet ab alia priori, patet, quia nec in genere canfæ materialis, cum vna pars non fit materia alterius, nec in genere caulz formalis, cum vna pars non fit forma alterius, nec in genere caufe finalis, aut efficientis, vt patet. De secundo patet, quia agens ficut potest in vnam partem, ita & in aliam cum fint einside rationis, dita vnam fine alia poteft inducere, vt etiam patet de partibus secundum quantitatem, quia potest inducere partem pedalem absque hoc, quod inducat cubitalem . De tertio ettam patet, quia ibi nulla est dependentia.

¶ Quintò arguitur, quia fi aliqua non poteft induci, nifi prius alia inducta in infintum, fequitur, 9 nullum agens poterit produce: e aliquod quantum naturale, probatur, quia cauía, etiam quando actu cauíat, eft prior effectu, & partes femper funt natura priores zoto, vrpatet à Doct. ifta q.9. ergo agens prius natura producit partes infinitas, quàm producat totum, hoc autem videtur impossibile, quia infinita actu producere non poteft.

Sextò arguitur fupponendo, quòd partes fint prius natura toto, túc fic agens prius natura produ cit partes quâti naturalis, aut pducit illa vna actio-ne tantum, aut alia, & alia actione, ita q vnam vna actione, & aliam alia actione. Si primo fequitur, o vna actione attingit infinita producibilia, quorum quodliber effet per fe producibile, & propria actione, quia fingulum corum est ita singulare, ficut & totum, vt patet à Doc.q.9. lequitur etiam, quod infinita singularia possunt simul este in actu, quia, & actio illa potest simul este in actu. Si secundo quero, aut illæ actiones sut fimul, aut vna eft prior alia. Si primò, hoc no videtur, quia infinitæ actiones no videntur limul posse esse, vt patet. Tum etiam, quia er quo vna non dependet ab alia, vt patet, sequitur, quòd vna possit este sine alia, & sic non necessariò omnes fimul. Si fecudo habetur propofitum, quia f vna actio prius terminatur ad vnam parte, quam

1

alia ad aliam partem, sequitur, gilla actione vna pars potest induci, alia parte non prius inducta.

Septimò arguitur fic fupponendo, 9 quelibet pars quanti naturalis fit ita fuppofitum, ficut & totum quantum naturale, hoc patet à Doc. vbi fupra. Secundò fuppono, quòd quodlibet tale fit ita per fe producibile, ficut & totum, hoc fequitur ex primo pfuppofito. Tertiò præfuppono, quòd produdio vnius fuppofiti puta ignis non necellariò dependet à productione alterius fuppofiti, quia nec fuppofitum aliquomodo dependet ab alio fuppofito eiu fdem rationis. Hijs præfuppofitis patet intentum, quòd quælibet pars eft per se inducibilis, & producibilis abfque aliæ.

Octaud arguit fic, intellectus diuinus ab eterno diftincte cognouit omnes partes quanti, vt patet à Doct.in primo, dift.2. & diftincte cognouit, q quælibet pars effet vere fingulare abfolutum, & ab æterno omnes illæ partes fuerunt perfecte præfentes voluntati diuinæ, ergo voluntas diuina ab eterno potuit velle præcise vnam partem induci in paffo abfque inductione alterius partis, patet, quia volitio vnius partis nullo modo dependet à volitione alterius.

Nonò arguitur per argumétum à minori, quia minus videtur, o punctus quanti naturalis polítit immediate induci, nullo alio púcto prius inducto, quàm aliqua pars quanti naturalis, patet, quia pun- An punctus ctus est minoris entitatis. Tum ettam, quia pun- políti per se ctus non potest per se existere, pars autem se, y pa- existere. tet à Doct. quassio.9. sed punctus inducitur nullo alio prius inducto, patet, quia quantum naturale, necessario habet duo puncta vi extrema, ante quæ non est aliud: ergo à fortiori potest induci vna pars absque alia.

Decimò arguitut, quia fequitur, quòd effet aliquod ens abfolutum per le producibile, & creabile, & natum per le existere, quod tamen à nullo agente posset per le produci, quod videtur simpliciter inconueniens, modo qualibet pars, puta aqua est verè per le producibilis, & nata per se existere, yt. supra patuit: ergo &c.

Vindecimò arguitur. Si agens quando producitaliquam partem ignis necellariò prius producitaliam, quæro aut producit aliam eadem actione, aut alia actione. Si primò hoc non videtur. Tum quia eadem actione producerentur infinita, vt fupra dixi. Tum quia illa actio prius terminatur ad priorem partem, & fic in infinitum, & fic continuaretur illa actio in infinitum, quod est imposfibile. Tum etiam quia eade actio non videtur posfe terminari ad plura successive, quia habito termino priori cesta illa actio. Si secundò, sequitur, quòd agens nunquam incipiat agere, patet, quia actione agit formaliter, sed si actio est prior alia semper in infinitum, sequitur, quagens secundum actionemnunquam inciperet agere, quod est absurdum.

nunquam inciperet agere, quod eft abfurdum. ¶Duodecimò arguitur, & fuppono, quòd quzlibet pars ignis, vt fupra dixi, fi effer feparata, effet entitas abfoluta, & verè fuppofitum, & verè per feexistens, ficut & totus ignis integratus ex omnibus illis partibus, hoc stante arguo fic, Deus potest anihilare aliquam partem ignis absque hoc, quòd alia anihilet, patet, quia quælibet est verè anihilabilis, & nullo modo vna depédet ab alia, vt supra probaui. Si ergo aliquam potest anihilare absque hoc qualia anihilet: ergo sequitur, quòd etiam potest aliquam creare absque hoc, quòd aliam creet, patet consequentia, quia solum anihilabile est per se creabile, Solum ani-& tanta vistus requiritur in anihilatione, quanta, bilare est etiam requiritur in creatione, vt patet à Doctore per se creain quarto, dist. 1.9, 1.8 dist. 16.9, 2.

CON-

Digitized by Google

# )uxstio

CONTRA septimam, quæ talis est. Si esset folus motus remissionis vsque ad aliquod instans, & tunc primò inducatur aliquid frigoris, sequeretur, velquod calor remittendus haberet vluinum sui inesse, vel quod frigus immediate sequens haberet primum fui elle, & tunc ellet prima mutatio motus infrigidationis, quæ sunt inconuenientia.

Libri

Contra, primò probo, quòd non esset inconucniens si datetur vliimum caloris remittendi, qa pono casum, quòd remissio caloris duret per horam, & per vitimum inftans illus hora, & immediate post definat este, casus est possibilis, túc sequitur, quod calor remittendus habeat vltimum sui effe, patet, quia porcft exponi per politionem de præfenti, & negationem de futuro, nam hec est vera, calor in vltimo inftanti horæ eft, & immediate postillud instans non erit, ergo.

Quomodo tuerit effe in gratia.

Arguitur secundò, & suppono dictum Sco.in Maria po- tertio, dift.3. q. prima. scilicet quod Maria potuit esse in gratia tantum per instans, vel in peccato, & in tepore immediato effe in peccato, vel in gratia, & fic gratia potest habere elle præcise per instans, quæ eit qualitas permanens: ergo respectuillius darur vltimum inftans sui esse, patet exponendo sicut exponitur, quando habet vltimum effe, sequitur enim gratia nunc eft, & immediate post hoc no erit, ergogratia habet vltimum instans sui esse, sed non est maior ratio de vna qualitate, quàm de alia,

ergo. ¶ Tertid arguitur supponendo dictum Doct. in quolib.q.12.vbi oftendit, quòd poffibile eft creaturam tantu durare per inftans, fi tic, ergo poterit habere vitimum instans sui esse, non est ergo inconnemiens permanens, siue substantia, siue accidens posse habere vltimum instans sui esse.

J Quarto arguitur, quod stante conclusione illa non sequatur, quòd calor remittendus habeat vlti-mum sui esse, ex pono casum, quòd calor remitté-dus duret per horam, & quòd in vltimo instanti illins horæ definat effe, & primò inducatur aliquid frigoris, nullum illorum inconvententium fequitur, de primo patet, quia calor non habebit vltimu fui offe, quia in illo inftanti definit, nec fecundum. fequitur, scilicet prima mutatio motus, quia motus fieret in tépore, & illa infrigidatio fieret in vltimo instanti illius horæ, & sicilla infrigidatio non pertineret ad mosum intésionis, sicut aliàs dictum est, fiangelus in instanti traseat de vbi in vbi,& in tempore immediate moueatur cotinue, illud mutatum effe no dicerctur primum mutatum effe illus motus continui', fic diceretur in propofito.

9 Quintò arguitur lic polito, quòd frigus inducendum habeat primum sui esse, vtipse dicit, adhuc dico, quod non sequitur ex hoc inconueniens, patet primò, quia ipse Doctor concedit, quòd permanentia, cuiusinodi est quælibet pars frigoris habent primum instans sui esse, vt ipse declarat in secundo, dift. 2. q. 1. & in quolib. q. 12. Secundo, quia communiter ab omnibus coceditur, quòd permanentia habent primum inftans sui esse.

S x:ò arguitur, quòd non fit inconueniens, o detur prima pars infrigidationis, quia pono, quòd Deus in vitimo instanti horz, in quo calor definit elle, inducat aliquam partem frigoris, & in tempore immediato illud frigoris intendatur, pater, 9 datur prima pars frigoris, quæ continue intéditur, licet illa pars sit diussibilis in infinitum, nec dico, guod Deus inducat primam partem. findiusfibile, fed quòd inducat aliquam partem diuisibilem,qua inducta statim intendatur.

Septimò arguitur, quia non videtur inconueniens, quod deur vltima mutatio infrigidationis ficut & prima, sed vltima necessario datur : ergo & prima.

Octaud arguitur sic, motus infrigidationis necessario habet duo extrema, que sunt duo mutata este, patet, quia quilibet motus necessario clauditur duobus mutatis esse, sicut & quodlibet tempus duobus inftantibus, ergo infrigidatio necessario clauditur duabus mutationibus

¶ Nonò arguitur, qa in illo vltimo inftanti, quo calor definit este, si agens perfectum estet perfecte approximatu passo, posset inducere totum frigus inducibile ab eo aliter non effet perfectum, & fic in illo inftanti esfet tota infrigidatio fimul,& fic fequeretur, tunc quòd daretur prima infrigidatio.

9 Decimò arguitur, quòd possit dati prima pars intensionis frigoris, quia pono, quòd a quiescat præcise per horam, & in vltimo inftanti illius horæ deperdatur aliquis gradus caloris, & inducatur aliquid frigoris, ergo necessario datur prima infrigidatio, si hoc non sequitur, ergo nec ratio Doct. cum non fit maior ratio ibi, ficut & hic.

Vndecimò arguitur, quia ex illa conclusione videtur lequi, gita posset dari prima pars remission nis caloris, patet per casum positum ad decimum argumentu, fi fic, ergo, & prima pars intenfionis, cum non fit maior ratio de vna, quàm de alia.

Duodecimo suppono, g dicir Doctin quarto, dif. 12.9 in vltimo instati dispositionis, puta aque inducitur forma substantialis aque, & in codem instanti inducitur ab aqua aliqua frigiditas, quæ postea intenditur, & sic haberet concedere primă partem infrigidationis, quia illa inducitur in inftati, quo calor corrumpitur.

RESPONDEO ad argumenta contra fexta Responsio conclusionem. Et potest vna ratione satisfieri quasi ## omnibus. Ad illa de reali distinctione, condedo, q. menta. quælibet pars realiter diftinguitur, & fic poteft effe fine alia, fed quacuque affignata, & data illa femper. est diuisibilis in infinitas partes, & fic nunquam aliqua primò porest induci aliqua, scilicet que sit indiuisibilis in viteriores partes, immò quacunque data, & inducta semper alia prius est inducta propter sui diussibilitatem.

Ad illa de productione, creatione, & volitione diuina. Dico breuiter, o quacunque parte affignata potest immediate produci fine alia, sed illa semper erit diuitibilis in infinitum, & fic non fequitur, quòd possit aliquam primam inducere, quia illa prima ellet simpliciter indivisibilis, quod eft impoffibile.

Ad illa de actione potest concedi, quòd vna... actione, & pluribus. Si essent separatæ pluribus. actionibus producerentur. Si producitur aliquis color diuisibilis, dico, quòd omnes partes possunt produci vna actione continuata, vel quòd pluribus actionibus partialibus integrátibus vnam totalem, nec inconvenientia sequentur .

A D argumenta contra septimam conclusione. Ad tria prima concedo poffibilitatem illam, quia Deus posset facere hoc. Sed apud philosophū esset fimpliciter impossibile, qa femper in vltimo inftāti remissionis forma inducitur aliquis gradus altetius farmæ intensibilis incopossibilis illi priori, & ideo in illo vltimo inftanti non potest esse forma remittenda, & ideo dicit Doct. quòd hoc est cotra philosophum. Sic etiam est de forma substantiali, quæ nullo modo habet vltimum inftans fui effe,no. o fimpliciter repugnet illi formæ, fed quia in vlumo inftanti inducitur necessario aliqua forma subftantiali repugnans formæ priori: nam in vltimo instanti dispositionis subiecti necessario inducitur forma oppolita, & illa alia necessariò definit este, vt etiam

etiam declarat Dockin secundo, diffinc. 2. q. 9. & in quarto, dift.13.

Secundi

Ad quartum dico, quòd aliud eft dicere, gin aliquo instanti inducatur absolute aliqua pars frigiditatis, & in tépore immediato intédatur, aliud elt dicere, quod motus intensionis formæincipiat in aliquo inftanti, ficur conclusio intelligit. primo modo concedo, gillud mutatum esse non pertinet ad motum intensionis immediate sequencem, sicut procedit exemplum de angelo. Sed secundo modo bene pertinet, quia ponitur, g in vltimo instanti horz, in quo calor definit elle, incipiat frigus & fic bene sequitur, gillud mutatum este, in quo aliquid frigoris acquiritur, effet principium morus sequentis, & sic effet prima infrigidatio, siuè pri mum mutatum esfe in motu.

¶Ad quintum dico, & in dictis Docto. nulla est contradictio, quia hic accipit primum effe frigoris pro prima infrigidatione, siue pro primo mutato esse motus intensionis, & sic est impossibile, ibi autem accipit primum inftans, in quo res habet copletum esse, quia tunc sic exponitur, incipit per positionem de præsenti, & negationem de præterito, vnde fequitur in vltimo instanti intensionis formæ, frigus nue eft, scilicet in esse completo immediate ante hoc non fuit, ergo incipit elle.

¶Ad sextum patet responsio ex dictis ad quartu, concedo enim casum, sed tunc in illo instantinon incipit motus intenfionis, vt ibi dixi.

SAd septimum patet responsio ex dictis ad alias conclusiones prius, vbi exposui, quare non potest dari prima pars motus, fiue primum mutatum effe & tamen neccessariò datur vltimum mutatum esfe, vide ibi, fic pariformiter dico de prima, & vltima infrigidatione.

Ad octauum patet responho sicutad septimu, vide que supra dixi.

Ad nonum concefio cafu illo dico, q illud mutatum elle quo ab agente perfecto inducitur frigus non effet principium motus intélionis, ficut fequisur in conclusione Doct.

Ad decimum, & vndecimum respondeo, ficut ad quartum, & ad nonum, & responsio clara est .

Ad duodecimum admitto calum. Et dico breuiter, q ficut mutatum elle, quo substantialis forma inducitur non est proprie terminus motus precedentis dispositionis, licet tantum concomitanter vt patet à Doc.in lecundo, dift. 2.q.4. Sic mutatum esse, quo inducitur qualitas conueniens aquæ, non est principium motus intensionis illius qualitatis, licet talis motus possit in tempore immediato cocomitari. Et sic patet responsio ad omnes istas rationes quam bene nota. CONTRA octauam, que talis est. Con-

Centra ela

Currunt fimul ab inftanti immutationis motus intenfionis frigoris, & motus remissionis caloris. Cotra quam arguo. primò sic. Et pono casum, scilicet of fit frigus vt octo, & dicatur a. & calor vt feptem, & dicatur b. sia. remittit b. puta corrumpédo gradum feptimum b. quzro quomodo corrūpit illum, aut corrumpit inducendo gradum incopossibilem gradui septimo, aut nihil inducendo. Si secundo, ergo erit remissio b. sine intensione a. Si primò, quæro de illo gradu incompossibili, qui non ponitur incompositibilis, nisi formaliter, sed primus gradus frigoris inductus no videtur, quòd possit formaliter corrumpere gradum septimu b. Tum quia cum gradu septimo stat vnus gradus fri goris. Tum quia calor vt septem magis relistit vni

gradui frigoris, vt patet, ergo. Secundo arguitur fic, fib. remittita. continuè sequitur, g b. poterit immediate corrumpere forfit corrumpere substantiam, antecedens probatur, & pono, o frigidum vi octo fit tantum in aliqua quantitate puta pedali, & fit perfecte præsens igni calido ve septem, tunc fic, si motus intensionis frigoris cocurrit cum motu remissionis caloris ignis, li frigus intendatur vt octo, nullus gradus caloris remanebit inigne, vt patet, fed in eodem inftanti, quo corrumpitur vltimus gradus caloris in igne corrumpitur etiam iple ignis, vt patet, aliter remaneretignis, & nullo modo calidus.

Tertio arguitur, quia si illi duo motus cocurrunt, fequitur, q in virimo inftanti remiffionis caloris non erit frigus intensium, probatur quia fi isti duo motus concurrunt, scilicet remissionis, & intenfionis erunt circa idem fubiectum, fit ergo ignis calidus vt feptem,& frigus vt octo approximatum igni, sequitur, o quando calor remittitur in igne, g remittitur per gradum frigoris incomposibile receptum in igne, fiat ergo ignis frigidus vt septe, (quod est necesse fieri, si totus calor remittitur) sequitur, q in iplo igne non erit aliquis gradus caloris, & per consequens, necerit ignis : ergo necerit frigus intenfum in vltimo inftaŭ remissionis, quod eft inconueniens.

Quartò arguitur fic, poteft effe intenfio caloris fine remissione frigoris, ergo isti duo motus non femper concurrunt, antecedens paret, quia substatia ignis est immediata causa sui caloris, vt patetà Doct in quarto, dift. 12. ergo poterit intendere ipfum, & tamen ibi non erit remissio aliqua frigoris, cum prius no fuerit in igne frigus. Similiter Deus posset remittere calorem absque intensione frigoris, vt patet : ergo ifti duo motus non neceffariò concurrunt.

Quinto arguitur, si isti motus semper concurs runt, sequitur, quod duo contraria erunt simul in codem subjecto, saltem in gradibus zqualibus; quod videtur impossibile, quod fequitur, pater, quia in tantum frigus in codem fubiccto poterit. intendi, & calor remitti, galiquando erunt requa-

liain gradibus. RESPONDEO ad primum dico, quòda. Responder. inducit gradum incompossibilem gradui septimo. Et cum infertur, q non repugnat formaliter gradui feptimo, negatur, cum probatur primo, quia ftat cum illo, negatur, quia necessariò expellit gia+ dum septimum, tenendo, q sit calor intensus præcise vt septem, bene verum est, quod si inducere-tur in subiectum calidum vt octo, quod sunc staret cum gradu septem, sed expelleret gradu octa-

uum, & fic non posset stare cum gradu octauo. ¶Cum secundo probatur, quia calidum vt septé magis reliftit, &c. Dico, o relistentia non accipi-tur hic formaliter, sed quasi effectiue, quado enim calidum effectiue est magis coseruatiuum gradus, quèm frigus sit inductioum gradus, tunc calidum dicitur magis reliftere. Sed in propolito a.vt octo eft fortius ad inducendum gradum incomposibilem gradui septem b.quàm b. ad ipsum conservandum, ideo b. non magis refistir, immo stante approximatione necessario inducitur gradus incompossibilis gradui septem, quia fortius agens & agés per modum natura, & per feipfum.

Ad fecundum dico primò, q fi a. fit tantum in juantitate, & non in substantia, q casus est imposfibilis apud philosophum, quia non datur accidens feparatum à substantia. Dice secundo, q casuadmisso, ga.non corrumpet immediate gradum. caloris, quem ignis sibi determinat, puta si ignis determinat fibi duos gradus caloris, tunc quado a, remittit

# Libri

remittit b. víque ad illos duos gradus exclusiue, o in vltimo instanti, in quo inducitur gradus frigoris incompossibilis, puta gradui secundo caloris, q in illo inftanti corrumpitur fubstantia ignis, & fimul corrumpuntur illi duo gradus, ita q prius quasi natura corrumpitur calor vt duo. Si dicatur à quo corrumpitur substantia ignis, si à frigido: ergo accidens corrumpit substantiam. Dico vt dicit Do-Aor in quarto, dift.12. g corrumpitur ab aliqua substantia superiore, vt à Deo vide ibi. Si verò a. fit in substantia, puta in aqua. Dico tunc, q in codem instanti, in quo inducitur gradus incomposfibilis gradui secudo b. g substantia aque corrumpit substantiam ignis, & fic ad corruptionem tale, sequitur corruptio caloris, vt duo, vt patet à Doct. in quarto, dift.12. Ad tertium dico, o remissio caloris non intel-

ligitur fieri víque ad vítimum gradum inclusiue, quia tunc nihil caloris remaneret, sed si in remissione aliquid caloris remanet in fubiecto, tunc intelligitur fieri víquead illum gradum inclusiue. Et po-fito, q totus calor corrumpatur per motum remiffionis, & per consequens substantia caloris. Dico tunc, q in eodem inftanti, in quo calor secundum omnem gradum definit effe, g tunc frigus definit esse, tenendo of frigus inductum sit præcise in eodem subiecto, in quo & calor. Si verò teneatur, g quando aqua corrumpit ignem, & non indiuifibiliter, sed diuisibiliter, & ginducat formam substatialem aquæ diuisibiliter, & in tempore, & quod inducatur frigus in forma aquæ inducenda diuifibiliter, tunc non sequitur, o corrupto igne corrupatur frigus, quia non effet inductum in substan. tia ignis, de hoc aliàs erit fermo.

Ad quartum dico, quòd conclusio Docto.non intelligitur, quin possi este intensio caloris sine remissione frigotis, sed intelligitur, q non potest esse via naturali remissio caloris, siuè intensione, puta frigoris, quia naturaliter non corrumpitur aliquis gradus caloris, nissi per gradum frigoris incomposfibilem. Et quod dicitur de Deo, quòd potest remittere, &c. Concedo, sed conclusio intelligitur via naturali.

Quomodo contraria poffint effe fimul.

Ad quintum dico primò, quòd non intelliguntur contraria, nifi in gradibus intenfis, vt patet à Doctore in quarto, dift.44. Dico fecundò, q pofito, quòd fint contraria in gradibus equalibus, quod videtur verum, turc negatur, quòd poffint fimul effe in gradibus equalibus. Et patet, quia fi frigus fit vt octo, & calor vt octo, nulla erit actio, vt patet. Si verò calor fit vt feptem, & frigus vt octo, & approximata, & tunc fi frigus inducat vnum gradum incompoffibilem feptimo gradui caloris, tunc in fubiecto erunt fex gradus caloris, & vnus frigoris, fi inducátur duo frigoris, tunc erunt quinque b. & & duo a. fi tresa.tunc erunt quattuor b. & tresa. fi quatuor a. tunc erunt tres b. & quatuor a. fi quinque a. tunc erunt duo b. & quinque a. fi verò fex a. tunc erunt vnus b.& fex a.& fic patet quomodo nũquam erunt fimul in gradibus æqualibus.

Si dicatur, quòd adhuc ftant fimul in gradibus æqualibus, vt patet in iftis cafibus. Pono enim, 9 fit calidnm vt duo, & frigidum, vt quattuor approximatum calido, vt duo, & inducat pręcisè vnumgradum frigiditatis, tunc ille gradus inductus corrumpet formaliter vnum gradu caliditatis, & tunc erit præcisè idem calidum, vt vnum, & frigidum, vt vnum, ergo contraria erunt fimul in gradibus æqualibus. Similiter fit calidum, vt quattuor, & frigidum, vt fex approximatum, & inducat præcisè duos gradus frigiditatis expellences duos gradus caliditatis, tunc fequitur, quòd idem erit calidum

# Qualtio

vt duo, & frigidum vt duo, & multi alij casus poffent poni. Nec valet recurrere ad subiectum, quòd determinat fibi caliditate in tanto gradu, ficut ignis qui si determinat sibi duos gradus caliditatis in illo non poteft induci vnus gradus frigiditatis corruptiuus vnius gradus caliditatis, nisi simul, immo prius corrumpatur substantia illius ignis, vt supra patuit per Doct. in quarto, in materia de euchariítia, & ideo fi fubstantia ignis non corrumpitur, eft fic conferuatiua illorum graduum, quòd gradus incomposibilis non potest induci. Sed ponendo, g determinet fibi tantum vnum gradum caliditatis, & lit calidus vt duo, túc poteft induci vnus gradus frigiditatis, qui tantum expellet vnum gradum caliditatis, & sic idem ignis erit simul calidus, vt vnum, & frigidus vt vnum. Et diceretur forte, 9 casus esset unpossibilis, quia ignis, & si non determinet fibi duos gradus caliditatis, sed tantum vnű, tamen est magis conferuatious secundi gradus caliditatis, quàm frigus, vt sex sit inductioum alicuius gradus frigiditatis incomposfibilis , quia si possetcorrumpere illum secudum gradum, posset etiam corrumpere primum gradum, cum fint eiusdem. rationis, vt patet, sed quia de hoc essent multa discutienda, quæ requirerent prolixum tractum, de quo erit prolixus fermo in quarto in materia de eucharistia, ideo omistatur pro nunc. Ad euitandum ergo difficultatem, quæ est de subiecto determinate fibi qualitatem in tanto gradu, accipio in propofito subiectum neutrum, puta lapidem, qui nullum gradum caliditatis fibi determinat, fit ergo calidus vt duo approximat<sup>®</sup> frigido, vt fex inducatur vnus gradus frigiditatis tantum, tunc ille lapis erit calidus vt vnum, & fugidus vt vnum, ergo cóttaria limul in gradibus æqualibus.

Respondeo suffinendo, quòd no possint simul effe in gradibus æqualibus, quòd fi lapis eft tatum calidus vt duo, quòd frigus quantum cunque inté-fum non poterit præcise inducere vnum gradum frigiditatis incomposibilem vni gradui caliditatis, quia natura contrariorum hoc no patitur, quia tunc contraria effent fimul in gradibus æqualibus, licet enim gradus frigiditatis fit fimpliciter copolfibilis gradui secundo caliditatis, tamen stante primo gradu caliditatis in lapide gradus ille frigiditatisnon poteft induci, quia tunc duo incomposibilia estent in eodem. s.frigiditas vt vnum, & caliditas vt vnum, ficut etiam hiclicet frigiditas vt vnum fit compossibilis caliditati ignis vt vnum, & quantum in fe eft nata fit induci talis frigiditas, tamen ftante substantia ignis non potest induci, quia tunc duo incopossibilia, faltem virtualiter essent simul. f. subftantia ignis cum sola frigiditate, à fortiori hic cum ista fint incompossibilia formaliter, quia contraria formaliter. Similiter dico, quòd fi lapis fit calidus, vtquattuor approximatus frigido vt fex, quòd bene frigidus vt fex, poteft inducere vnum gradum. frigiditatis incompossibilem gradui caliditatis, & tunc lapis erit calidus vt tres, & frigidus vt vnū, quia ista non sunt incompossibilia, quia contraria non funt incompossibilia ad inuicem in gradibus inæqualibus, sed tantum in gradibus æqualibus, illo tamen gradu frigiditatis inducto, qui stat cum lapide calido vt tres, frigidum vt fex non posset alium gradum frigiditatis inducere, ita quòd præcise illu alium, quia unc duo incompossibilia estent fimul, ideo stante calido vt tres, & frigido vt vnű, est impossibile, quòd alius gradus frigiditatis inducatur. posset bene frigidum vt sex continue remittere calidum, ita quòd nihil calidi remaneret in lapide, & intendere frigidum, fed non posset fic remitter calidum, & fic fimul intendere frigidum, quòd calidum



lidum, & frigidum effent fimul in gradibus æqualibus. Nec alia ratio videtur allignanda, nifi quia natura contrariorum talis est, q non permittit cotraria fimul esfe in eodem in gradibus çqualibus, fiue remississiue intensis, & similiter talis est, quod permittit contraria fimul esse in gradibus in æqua-libus, non enim à priori potest alla tatio assignari, incompossibilia enim suis entitatibus formalibus sunt incompossibilia, & similiter compossibilia suis entitatibus formalibus sunt copossibilia, non enim immediatior ratio potest affignari, vt patet à Doct. in primo, dift.2.q.2. par.1.q.1.& in terrio, diftin.1. & alibi fæpe. ficut etiam non poteft affignari alia ratio à priori, q contraria in gradibus æqualibus intenfis non possunt esse fimul, nisiex fola ratione terminorum, quia videlicet tales termini in talibus præcise gradibus repugnät formaliter ad inuicem. Nec enim apparet ratio euidens, quòd albedo in. fummo, & fimiliter nigredo in fummo repugnant formaliter in eodeni, & quòd albedo vi quattuor, & nigredo vt quattuor non fic repugnent, immò videtur simpliciter eadem ratio, & sic patet quid dicendum ad inftantias.

Contra conclufionem BONAD.

CONTRA conclusionem nonam quæ talis est. In aliquo instanti, in quo per mutationem subitam inducitur aliquis gradus frigoris incompoffibilis calori, in illo primo calor non eft, & víque ad illum calor fuit. Contra primò, q non inducatur aliquis gradus per mutationem subitam, quiaille gradus incomposiibilis, aut est divisibilis in plures gradus, aut indiuisibilis. Si primo ergo no per mu tationem subitam, siuè indiussibilem, cum ille sit diuisibilis. Tum etiam quia alij præcedentes, cum sint diuisibiles, acquiruntur diuisibiliter, & per mo tum: ergo &ille incompositibilis, cum sit eiusdem rationis cum omnibus præcedentibus. Si fecundò, ergo & alij præcedentes etiam indiuifibiles, cum fint eiufdem, & eiufdem rationis, & fic acquiruntur indiuisibiliter,& sic per mutationem,& sic totus ille motus intenfionis erit fimpliciter compositus ex mutatis effe,& fic non erit quous modo motus.

Secundò arguitur fic, probando, q non inducatur aliquis gradus incompossibilis, quia nullus precedétium fuit incompositibilis: ergo nec aliquis sequentium, patet antecedens, quia quilibet precedes illum gradum stat cum calore, probatur consequétia, quia quilibet est eiusdem rationis: ergo no magis vnus eft incomposiibilis, quàm alius, nec valet dicere de gradu quem sibi determinat ignis, qui no corrumpitur per gradum incomposiibilem, putafrigoris, eo quòd coleruatur ab iplo igne, vt patet à Doct.in quarto, dift. 12. quia accipio aliquod corpus, quod non determinat fibi aliquem gradum ca loris, puta lapis certum eft, tunc quòd non magis vnus gradus conferuatur à lapide, quàm alius.

Tertiò arguitur, quòd in toto tempore præcedenti non fuerit calor, quia pono casum per possibile, vel impossibile, quòd frigus agat in calidum. per totum tempus præcedens inftans, in quo inducitur gradus in compossibilis, & quòd in 1110 vltimo instanti nihil agat, quæro tunc an calor sit, vel ne, fi non, ergo non fuit in toto tempore præcedeti, quod est contra conclusionem. Si sic, contra, quia in toto tempore præcedenti erat in continuo motu remissionis, modo quod est in continuo motu non est, loquendo de permanentibus. Pono etiam, quòd illud idem agens postea applicetur ca-lido semper remisso vsque ad illud instans, de quo fupra, & tunc quæro, an inducat gradum incompossibilem calori in instanti, aut in tempore. Si secundò, ergo non inducitur gradus incompossibilis per subitam inutationem. Si priniò, eigo agens

Nona. naturale ageret in inftanti in principio suçactionis,

quod eft inconueniens Quarto arguitur ad idem, fi in toto tempore præcedenti calor fuit, certum est, quod fuit in aliquo subiecto, puta in ligno : tunc sicpono, quòd frigidum inducat in toto tempore præcedenti frigus vt feptem, cum quo ftet calor vt vnum, fequitur tunc, quòd idem subiectum simul erit calidum & frigidum, ita quod iste funt vere subiectum, puta a. eft simpliciter calidum, & simpliciter frigidu, quod videtur inconueniens.

Quintò arguitur probando, quòd in toto tem pore præcedenti instans mutationis fuerit frigus, cuius oppositum dicit conclusio, & pono, quòd gradus incomposibilis caloris sit gradus ve octo, liue gradus lequens immediate gradum septimum ipfius frigoris, tunc fic in toto tempore præcedenti præcessit frigus vt septem : ergo in toto tempore præcedenti frigus fuit, patet, immo in. toto tempore præcedenti, præcipue accipiendo illud vltimum, quod immediate terminatur ad instans mutationis, vel acquisiti sunt gradus septem, & in illo vlțimo instanti acquiritur tantum. vnus incompossibilis : ergo in toto illo tempore magis fuit frigus, quam in illo vitimo instanti. Nec valet dicere, quod in tempore præcedenti eft in continuo motu, quia licet illi gradus acquirantur per motum, tamen quando secundus acquiritur, iam primus eft acquisitus, & eft in subiecto in esse quiero, & sic similiter secundus respectu tertij. & fic de aliis

RESPONDEO ad primum, & dico (fu- Response ad stinendo opinionem, quòd quilibet gradus sit di- primum usibilis) quòd est diussibilis, & cum infertur : ergo acquiritur diuisibiliter, & per motum : negatur, & dico, quod acquiritur in instanti, potest enim induci forma diuisibilis per mutationem : & tunc se habet respectu inducentis, vt indiuisibile quoddam, ficut etiam dicit Doctor præfenti di-Ainctione, quastione vltima. In responsione ad vltimum argumentum principale. Et cum. confirmatur, quia alij præcedentes inducuntur diuisibiliter, concedo, & post negatur consequentia, quia licet fit eiusdem rationis cum aliis, tamen indiuisibiliter inducitur, quia inducitur permutatum esse, quod est terminus motus intensionis, & quia minorem indispositionem reperitin subiecto, tenendo tamen, quòd in vltimo instanti motus intenfionis aliquis gradus inducatur. Et hoc dico, quia aliqui tenent, quòd quilibet gradus formæ tantum inducatur in tempore præcedenti, & nullo modo in vltimo instanti Illius temporis, & tunc oporteret multa pertractare, quæ modo transco. Si verò teneatur, quòd illi gradus funt indivisibiles in plures gradus, vt etiam. nonnulli tenent, tunc oporteret dicere, quòd continuitas, fiue fuccessio motus nullo modo accipitur à forma illa acquirenda intenfiue, sed tantum ab ipío mobili quanto, ita quòd vnus gradus, pu-ta frigoris acquiritur in ipfo mobili diuifibiliter, fic intelligendo, quòd prius vna pars mobilis fitfrigida vt vnum, & sic successive vna pars post aliam, ita quòd tota successio sit propter diuisibilitatem mobilis, & tunc in vltimo instanti motus intenfionis inducitur gradus incompoffibilis, fic intelligendo, quòd in aliquo vltimo instanti fit ipfum mobile frigidum vt octo, & tunc definit fimpliciter esse calidum.

Ad fecundum dico, geft incompossibilis non fimpliciter, & absolute, sed stantibus gradibus præcedentibus : nam inducto frigore vt sui stat calor vt vnum, fi modo inducatur alius gradus frigo-Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. М ris,

# Libri

#### ris, ille erit neceffarid incomposibilisilli gradui, & hoc tenendo, quòd omnes gradus sint simpliciter eius dem sationis. Nec intelligo, quòd cum frigore vt octo non possit stare calor vt vnum, quia si in subiecto prius fuisser calor vt nouem, & post induceretur frigus vt octo, tunc cum frigore vt octo, staret calor vt vnum. Sed intelligo, q si in subiecto prius fuisser calor vt octo, & fi post induceretur frigus vt octo, tunc cum frigore vt octo non posse su octo, q tunc cum frigore vt octo non posse stare calor vt vnum, loquendo etiam de frigore vt octo, existente in aliquo subiecto, bene tunc in tali subiecto posse induci calor vt vnu, & tunc ibi esse frigus tantum vt septem, vt supra exposui.

Ad tertium dico primò, y cafus est impossibilis loquendo naturaliter, vt etiam conclusio intelligitur. Diço fecundo, q casu admisso calor estidest quòd est aliquis gradus caloris in subiecto, & cum infertur, q in tempore præcedentiest in continuo motu remissionis; concedo, quòd calor semper remittitur in tempore præcedeti vique ad illum gradum, qui non corrumpitar in tempore, fed in vltimo instanti illius temporis, & quamdiu ille gradus caloris eft, verum eft dicere, q calor eft:non enimintelligitur coclusio, quòdin toto tempore præcedenti sit totus calor, cum continue deperdatur secundum alium, & alium gradum : sed quia in toto tempore præcedenti vlumum inftans femper eft aliquis gradus caloris; ideo conceditur absolute, quod semper calor sit. Et loquor semper tenendo opinionem, quòd in vítimo inftăti deperdatur aliquis gradus caloris.

Ad quartum concedo, quòd calor fit in fibieeto, nego tamen, quòd fit fimpliciter calidum, ficut ettam aqua tepida, in qua est aliquis gradus caloris non dicitur fimpliciter calida, aliud est enim dicete, q calor fimpliciter est, & q subjectum habens ilhum calorem fit fimpliciter calidum,

Ad vltimum dico, g & fi in tempore præcedéti aliquid frigoris fuerit in fubiecto, tamen no proptie dicitur frigus eft, nifi in vltimo inflanti, in quo habet perfectum effe : in toto enim tempore femper eft in continuo fieri ; nam tunc habet primuminflans fui effe, quia tunc eft verum dicere frigus nunc eft, & immediate ante hoc non fuit : ergo. Multa tamen effent diceda in ifta materia, quæ modo transeo.

Contra conclusionem

CONTRA conclusionem decimam, quæ talis eft. Calor remittendus nullum vltimum habet, fui effe, fed habet vltimum in effe quieto.

Arguitur primò, g habeat vitimum fui effe. & pono calium, g frigus remittat calorem perhoră, ita g remittat continuè vique ad vitimum inftăs illius horæ exclusiuê, & in illo inftanti impediatur, & in tempore immediato ad illud inftans corrumpat vitimum gradum caloris, ftăte ifto calu, certum eft, g calor remittédus habet vitimum inftans fui effe, paret, quia exponitur per politionem de præfenti, & per negationem de futuro, fequitur enim calor in ifto initanti vitimo eft immediate poft hoc non erit; ergo definit effe.

Secudo argunur ad idem, & pono calum, g fit ages liberum, & fit calor vt octo, & inducat in tempore frigus vt leptem, & in vltimo inftanti illius téporis aihil inducat, & in tempore immediato indu cat gradum incompossibilé, casus est possibilis de agente libero, tunc stante casu, patet, g calor habebit vltimum sui este, & patet vt prius.

¶Tertiò arguitur ad idem, & pono casum, quòd agens perfectum sit perfectè præsens calori, remittendo in tempore immediato ad aliquod instans, certum est, quòd in illo tempore inducet gradumincompossibilem calori, aliter non esset actiun per-

# Quastio

fectum, & pono, quòd sublata sit omnis indispositio: & tunc stante casu, patet quòd calor remittitur præcise in tempore, & ex hoc sequitur, q habeat, vltimu instans su esse, cum in tempore immediato definat esse, & præcipue prima causa hoc potes facere, immo potes in instanti creare calorem, & in tempore immediato ipsim anihilare, & sic calor habebit vltimum instans su esse.

Quartò arguitur probando, g calot remittendus non habeat vltimum inftans in effe quieto. Et pono cafum, g calor remittendus quiefcat per hora, 8t in vltimo inftanti illius horæ fit perfecte præfens frigidum in duplo vincens calidum, tunc in illo vltimo inftanti inducer aliquem gradum frigoris in eodem fubiecto, in quo eft calor, & fic fequitur, g calor remittendus non habebit vltimum inftans fuæ quietis, patet, quia in illo vltimo inftanti remittitur, & cafus eft pofsibilis:ergo.

Quintò arguitur contra eandem partem conclusionis, & pono casum, quòd actiuu inducat calorem vt octo in passum per spacium vnius horæ, ita q in vltimo instăti illius horæ inducat vltimum gradum, & in tempore immediato ad illud instans frigidum vt duodecim, fiat perfedie præsens ipsi passo circumscripto omni impedimento tá ex parte actiui, quàm ex parte passi, paret quòd actinum in tempore illo immediato incipiet remittere calorem, & tunc sequitur, quòd calor remittendus, neque vltimum instans suæ quietis habuerit, patet, quia nullo modo quietti , habens enim vltimuminstans quietis (loquendo de quiete propriè, quæ opponitur tempori) quiescit per aliquod tempus precedens illud instans. Sexto arguitur, quia videtur sequi impossibile,

Sexto arguitur, quia videtur fequi impossibile, videlicet, q agens perfectifsimum, & per modum Agens per naturæ necellario aget in tempore. Si enim calor modum maremittendus habet vhimum inflans in effe quieto, tura no agit fequitur, q actiuum infinitum, & per modum na- in tempore. turæ, & perfecte prefens passo corrumpet illum calorem præcise in tempore, q est imposibile.

Septimo, quia Doct.videtur fibi contradicere, quia iple præfenti diftinctione contra Thomamiexpresse concedit, quòd nó est necesse, quòd quiefcens per aliquod tempus quiescat in vitimo instanti illius temporis.

RESPONDEO ad primum, & dico primo, Refponsio an o conclusio intelligitnt de motu remissionis con- primum. tinuo, qualis non ellet stante casu. Dico secundo, oftante cafuillo calor remittendus non dicerctur habere vlumum fui effe, quia ille gradus, aut indinisibiliter corrumpitur in tempore, & tunc non remittitur, aut diuisibiliter, & tunc in aliquo vltimo inftanti illius temporis inducitur gradus incopoffibilis, & fic non habebit vltimum instans fui est. Dico tertiò, g casus eft simpliciter impossibilis, loquendo via naturali, & ad métem philosophi, quia agens naturale, & remittens calorem per aliquod tempus, ita o continuè remittatur víque ad vltimű initans illius, necessario in illo vltimo instanti inducit gradum incompossibilem calori,& fic calor no habebit vltimum inftans fui effe.

Ad fecundum patet responsio ex supradictis,

Ad tertium dico, o fi illu d agens remittit calorem fuccefsiue, o neceffariò in vluimo inftanti illius temporis inducet gradum incompossibilé. Si verò immediate ipfum corrumpit, tunc cafus non est ad propositum, quia coclusio intelligitur de motu remissionis. Dico secundò, quòd casus est impossibi- Casus est im lis per naturam. siquòd detur ages naturale sic præ- possibiles. fens passo, in quo sit calor, quòd præcise in illo tem pore destruat calorem, vt patet per experientiam,

¶Ad |

### Nona.

¶Adquartum. Dico primò, quòd fortè casus est impossibilis. Dico secundò, quòd stante casu nihil est ad propositum, quia conclusio intelligitur præcisè de motu remissionis, modo fi in illo vltimo instantialiquid caloris destruitur, hoc non erit per motum remissionis, quia ille præcise fit in. tempore, nec destructio illius gradus vllo modo pertinebit ad motum remissionis in tempore immediato ad illud inftans sequentis, vt alias exposiii, quomodo non datur prima mutatio inmotu.

Ad quintum dico primò, quòd forte casus est impossibilis, loquendo via naturali. Dico secundò, quòd cafu admisso conclusio debet intelligi, quod fi quieuit per aliquod tempus, quod non pofset remitti, loquendo de motu remissionis continuo, nisi quieuerit per vltimum instans illius temporis. Dico rertio, quòd stante casu illud instans adhuc dicetur vltimum inftans in effequieto, quia immediate post incipit moueri, non tamen propriè erit vlumum instans in esse quieto, vr suprapatuit,

Ad fextum patet responsio ex dictis præsentis diffinctionis, quæstione quarta. agens enim infinitum poteft agere in instanti, & si aliquando tale agens in agendo coassistat necessario tempori, non est ex impersectione agentis, sed quia instans non potest esse immediatum instanti, ideo si actio incipit poft inftans, necessario erit in tempore, vel faltem coaffister tempori. Et vltra dico, quòd nonfequitur, quòd fi agens infinitum in tempore immediato ad instans destruit calorem, quòd ipsum destruat successie, immo totum simul potest deftruere, & talis deftructio non mensurabitur tempore, licer coaffistat alicui tempori, ficut etiam fi immediate post aliquod instas anihilaret vnam animam, talis anihilatio non esset successiva, sed subita, & tamen coaffisteret tempori, solus enim motus propriè mensuratur tempore.

¶Ad vltimum dico, quòd Doctor fibi non contradicit, quia ibi dicit, quòd absolute non eft necesse : hic enim vult, quod calor non possit remitti successive, si quieuerit per aliquod tempus, nisi quiescat in vitimo instanti illius temporis, ve dixi fupra

Contra un-

decimam =

conclusione.

į

Ŀ

Ċ,

ناز

i

CONTRA vndecimam conclusionem, quæ talis eft frigus intendendum, nullum scilicet primu habet effe simpliciter, licet habeat primum ineffe quieto, quod accipit permutationem, licet illud nó fit quies. Contra, quia in illo inftanti quo inducitur gradus incomposfibilis calori verum est dicere, frigus eft, & immediate ante hoc non fuit: ergo habet primum instans sui esse, hoc etiam patet ex conclusione decimasexta.

Secundò arguitur, quia calor remittendus in illo instanti, in quo inducitur gradus incomposibilis, habet primum fui non effe: ergo frigus indu-&um, & incompossibile haber primum sui esfe:antecedens patet, quia verum est dicere calor in hoc instantinon est, & immediate ante hoc fuit, vt patet per conclusionem decimamsextam: ergo habet primum sui non esse, habens enim primum sui no effe, communiter exponitur per negationem de præsenti, & positionem de præterito; consequentia patet, quia quando ad defitionem alicuius formæ pro aliquo inftanti, fequitur alia forma in eodeminstanti, sicut illa quæ desinit habet primum. suinon esse, ita illa, que sequitur præcise in illo inftanti habet primum sui non esse.

STertio arguitur, quod frigus non hebeat primum in esse quieto, quia sequeretur, quòd tempus haberet primum inftans, quod eft impossibile, quia

ficut in motu non datur prima mutatio, ita nec in tempore datur primum instas, quòd autem seguatur tempus habere primura instans probatur, si enim frigus habet primuminstans quietis, & immediate post illud instans quiescat per horam, sequitur, quod tempus quietis vnius horæ habebitprimum instans. Si enim incipit quiescere in aliquo instanti, & in tempore immediato, sequitur propofitum

Quarto arguitur, quod no quiescat aliquo modo in illo vltimo instanti, quia in illo instanti subiecum vere mutatur, pater per Doctorem præsenti distinctione, qnastione quarta. vbi vult, quòd mutari fit aliter se habere nunc indiuisibiliter, quàm. prius se habuerit diuisibiliter: si ergo subiectum in illo inftanti, in quo recipit gradum frigoris incompoffibilem calori mutatur : ergo tunc non quiescir, & si sic sequitur, quòd nec frigus in illo instanti quiescat

Quintò arguitur, nihil quod incipit effe, dum incipit effe quiescit, patet, sed frigus in illo instanti incipit este, patet per exponentes, quia verum est di-cere, frigus nunc est, & immediate ante hoc non. fuit : ergo incipit effe.

RESPONDEO simul ad primum , & ad Refponsionad fecundum, quòd Doctor non negat absolute, quòd primum. frigus non habeat primum sui este: nam aliter sibi contradiceret, sed vult ibi, quòd frigus in illo principio, quo incipit acquiri intensiue, non habeat aliquod primum instans sui esse, patet, quia tantum. acquiritur per motum. Nam immediate post vlrimum instans quietis caloris, calor incipit remitti, & frigus induci, & ideo in illo tempore immediato frigus non potest habere aliquod primmm sui este, fed loquendo de termino motus.f.in illo vítimo instanti, in quo calor definit esse frigus incipit esse, & fic habet primum inftans fui effe.

Ad tertium dico breuiter, quòd illud vltimum instans est finis temporis præcedentis mensurantis motum intensionis frigoris, & est primum temporis præcedentis mensurantis quietem sequentem. Si tamen quies mensuratur tépore vero, quod non credo, vt patet à Doct. diftinct. præfenti, quæftio. 4. & si sic dico, tunc absolute, quòd illud instans est tantum finis temporis menfurantis motum intenfionis frigoris.

Ad quartum, & quintum fimul dico, vt fupra. etiam dixi, quòd illud vltimum inftans dicitur instans immutationis, quia in illo instanti cessat motus fimpliciter, & tunc dicitur in illo instanti quiescere pro quanto nullo modo mouetur, & licet subiectum in illo instanti verè mutetur, quia tamen nullo modo mouetur, dicitur túc quiescere, prout quies opponitur motui, non autem mutationi, fiuè mutato esse. Et sic patet, quomodo conclusio ista debeat intelligi.

AD rationem de contradictoriis primo Doct. Ad ratione recitat responsionem Tho.quam improbat. Dein- de contradi de adducit responsionem propriam, & responsio dorijs. Tho stat in hoc, o contradictoria accipiuntur pro eodem inflanti, ficut illa non funt contradictoria, quæ non funt accepta pro eodem inftanti, cum ergo non esse caloris, vt præcessit in vlrimo instanti immutationis, fiue quietis, & effe caloris fusceptum in tempore habito no fint in eodem inftanti, fequitur, quòd non erunt contradictoria.

Ibi. Cotra effe caloris,&c. Hic Doct.intedit .pbare contra Tho. 9 cotradictio fumatur ex ratione formali terminorum, & non per respectum ad tem pus, siuè ad instans temporis, quia enim termini sic funt incompossibiles, 1deo cotradicunt, nam si per impossibile nullu tempus ellet, nec aliqua mensura

Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. M 2 effet,

### Libri

Distin.

effet, isti termini simpliciter repugnarent ad inuicem, videlicet este Franciscum, & non Franciscum, repugnatenim simpliciter idem este Franciscum, & non este Franciscum, & non repugnat sibi per comparationem ad tempus, cum accidat sibi sic comparariad tempus, vel ad instans temporis, & ideo dicit Doctor, quòd bene sequitur, sunt incom possibiles simpliciter, ideo non possunt este in eodem instanti, & non econtra, quia non sequitur, no possint este in eodem instati, ergo sunt incomposfibiles simpliciter, quia prima incompossibilitas est ex ratione formali terminorum intrinseca, secunda autem est tantum per comparatione ad aliquod extrinsecum.

Ibi. Confirmatur hoc per fimile in aliis, quia contrarium contrario succedens verè est ei contrarium, licet non fint fimul in eodem instanti. Similiter forma, vt terminus ad quem priuationis, &c. vult dicere, quòd ipfa forma, ad quam terminatur motus, opponitur priuatiue ipfi priuationi vt termino à quo. Sequitur, & est motus inter opposita formaliter, vnde philosophus primo physicoru. tex.commen.47. vult, quòd omnis motus fit inter contraria opposita, vel priuatiua, vel media inter hæc, & tamen ista vt funt termini transinutationis, nunquam fimul funt, cum opponantur adinuicem per Aristot.vbi supra. Si inquit, ergo hoc verum. eft, quòd omne quod fit fiat, & corrupătur, quod corrumpitur, aut ex contrariis in contraria, & in. horum media, media autem ex contrariis funt, vt colores ex albo, & nigro, quare omnia vtique erūt, quæ natura fiunt, aut contraria, aut ex contrariist hæcille.

Ibi, posset etiam argui, quòd creationis termininon effent contrarij. Hic Doctor probat, quòd fi contradictoria tantum fumerentur respectu eiufdem instantis, quòd tunc termini creationis, scilicet à quo, & ad quem non contradicerent, qui termini funt non effe creaturæ, & effe ipfius : nam non effe creaturæ præcedit tempore ipfum effe,& quòd dicit hic, quòd non elle creaturæ no contrariatur elle ipfius creaturæ, patet, quia contrarium est aliquod ens politiuum, nec etiam opponitur fibi privatiue, quia priuatio est in subiecto apto nato, modo non effe creaturæ in nullo effe fundatur tanquam in fubiecto, nec etiam opponitur fibi, vt aliquod mediu opponitur extremis, quia huiusmodi medium est femper aliquod ens positiuum: ergo si no este creaturæ opponitur effe ipfius creaturæ, opponitur cotradictorie, & tamen non esse, & esse non funt in **c**odem inftanti .

Notatio lit tera. Ibi, quod autem adducitur de diffinitione contradictionis eft æquiuocatio, &c. Nota hanc litteram, quando dicitur in elencis, q contradictoria funt ad idem, fimul, & in eodem tempore, debet intelligi de contradictorijs complexis, vt omnis homo currit, quidam homo no currit, non autem de incomplexis, ficut non effe a. & effe a. De prima cotradictione, que eft inter complexa, loquitur philofophus in libro perhier. & de fecunda, quæ eft inter incomplexa, loquitur in prædicamentis.

Ibi. Aliter respondeo ad argumentum. Hic Doctor dat propriam responsionem, premittendo vnam distinctionem de immediato, quia immediatum potest accipi dupliciter. Primò, inter quod secundum se totum, & aliud non est medium, & sic continuum est immediatum termino, vt linea est immediata puncto, quia inter totam lineam, & púctum nullum cadit medium, & fimiliter tempus est immediatum instanti, quia inter tempus vnius horæ, & vltimum instans terminans illud tempus no est aliquod medium, & fimiliter inter motum, &

### Qualtio

mutatum effe non cadit medium, accipiondo aliquem totum motum, puta vnius horæ inter ipfum & mutationem terminantem ipfum motum non est aliquod medium. Secundò dicitur immediatu, g fecundum fe totum est cum altero statim, vel post alterum, & fic indivisibili terminanti continuum nihil eftimmediatum, nihil enim fecundum fe totu starim sequitur illud indiuisibile, pater, quia si in. aliqua linea figne ur aliquis punctus terminans ca, linea sequens, cuius est principium secundum se tota non est immediata illi puncto, nec immediate fequitur illum punctum, fed pars illius totius, q eft immediatum totum.primo modo fequitur indiuifibile fecundum partem ante partem in infinitum, ficut etiam patet de tempore, quia aliquod vnum. tempus, puta medietatis horæ fecundum fe totum, & fecundum omnes partes fuas non immediate fequitur ad vltimum instās alterius medietatis horæ, fed sequitur secundum aliam, & aliam partem in\_ infinitum, quia data quacunque parte proxima illi instanti, dabilis est alia in infinitum, cum qualibetpars temporis fit diuisibilis in infinitum, licet etgo totum illud tempus possit esse immediatum alicui instanti, loquendo de immediato primo modo, non tamen potest essemmediatum, loquendo de immediato fecundo modo.

Ibi ad propolitum, ergo. Nunc Doctor respodendo ad rationem de contradictoriis applicat ad propositum, quæ dixit de immediato, dicit, quod ficut menfuræ istæ fe habent, ita & menfurata, fcilicet quòd quando vnum contradictorium menfuratur indivisibili, & aliud menfuratur divisibili, túc minor est falfa, scilicet ista, sed is inter non este formæ, & esse formæinducendæ pet motum non eft aliquod primum, est medium inter illa, quæ sunt. contradictoria, negatur, nullum enim est medium inter contradictorium, secundum quod est in tota mensura sua, & contradictorium aliud, ficut nec inter totam menfuram eius, & menfuram alterius, pater, quianon elle formæ mensuratur instanti, & elle formæ mensuratur tempore immediate sequéti, sicut expositum est supra, & sicut instans est immediatum tempori, loquendo de immediato primo modo, ita non esse forme est immediatum esse formæ, fic quod inter illa non cadit medium, tamé ficut inftans, & tempus non funt immediata fecundo modo, fic quòd totum tempus fecundum fe no fequitur inftans, vt exposui, ita esse formæ, quod mensuratur cempore secundum se totum est immediatum non este formæ mensurato instanti, sed sicut tempus sequitur instans per partem in infinitu, fic elle formæ, fequitur non elle formæ per partem ante partem in infinitum, nec similiter, sicut no est danda prima pars temporis,quæ fit fecundum (e totam immediata inftantia, ita nec est danda prima pars formæ,quæ fit fecundum fe totam immediata non effe formæ, & fic patet responsio ad secundam rationem principalem.

Jibi, tertiò principaliter arguitur, quòd angelus Tertium ar non poffit moueri, quia est indinisibilis. Hic Doct, sumentum accipit tres rationes philosophi, quibus probat, q. principale. indinisibile non possit moueri.

Prima est sexto physicorum. tex.commento se ptimo, quia omne, quod mouetur, partim est intermino à quo, & partim est in termino ad quem, quando enim totaliter est in termino à quo nonmouetur, sed quiescit: quando autem est in termino ad quem, totaliter motum est, indiussibile autem non potest este in vno partim; & partim in alio, quia non habet partem, & partem, vt parte.

JIbi, fecunda ratio Arift.ponitur 6.phyficorum. tex.

tex.comm.89.vbi vult, quod omne, quod mouetur prius pertransit spaciu sibi æquale, vel minus, quam maius. Amplius inquit, ex his manifestum est, quòd neque punctum, neque aliud indiuisibile nullum contingit moueri, omne enim, quòd mouetur impossibile prius maius moueri ipsius, quam auc equale, aut minus, hæc ille: sed indiuisibile no potest minus pertransire se, quia tunc daretur minus indiuisibile : ergo pertransit prius æquale, quàm. maius fe, & pertranseundo semper spaciu sibi equale pertransibit totum continuum, supra quod mouetur, igitur illud componecetur ex indivisibilibus equalibus indiuisibili, quòd est falsum, & hæc eft ratio Arift. vbi supra tex.commen.89. Si igitur, inquir, hoc manifestum est, quod & punctum minus, aut æquale mouebitur. primo, quoniam auté indiuisibile est, impossibile est moueri prius, æquale ergo ipfi, quare erit linea ex püetis, semper enim per æqualem motum omnem lineam punctú men surabit, fi autem hoc impossibile oft, & moueri indiuisibile impossibile, hæcille.

Omais mopore.

Ibi, tertia ratio Aristot. videtur esse, quia omus eff in te nis motus est in tempore, sicut probauit prius fexto physicorum. tex.commen.88.vbi sic ait, quare non contingit impartibile moueri, neque omnino mutari : folum enim fic effet ipfius motus, fi tempus effet ex istis nunc: semper enim in ipso nunc est motum esse, & mutatum, quare moueri quidem nequaquam est, motum autem semper este est : hoc autem, quòd impossibile sit often sum eft prius, neque enim ex istis est tempus, neque linea ex punstis, neque motus ex momentis eft, &c.

Ibi Commentator, cum declarauit, inquit, 9 indiuisibile non mouetur, vult dare causam in hoc, &eft, quia tempus & motus, & magnitudo funt continua, & quod hoc non effet pollibile, nifi tempus componeretur ex instantibus, & motus ex finibus motuum, scilicet mutationibus, magnitudo ex punctis, hæc ille, patet ergo, quomodo omnis motus est in tempore, & omni tempore erit accipere minus tempus, in quo minori potest minus mobile moueri, igitur omni mobili potest accipi minus mobile in infinitum, & ita nullum indiuisibile eft mobile

ano,

Selpondet Doctor ad hoc tertium argumentu. Quomodo & primo dicit, quod licet angelus sit indivisibilis, Angelus pof ramen quia occupat locum diuisibilem, quia potest fineuerin effein into loco diffinitiue, vt fupra patuit quæft.6. morn conti- prz fentis diftinctionis. & fic poffet moueri localiter motu continuo, ita quòd fucceffio cótinua motus localis fumeretur ex successione partium loci, sta quòd successive pertransiret illud spacium, sequitur, aut si occupat locum punctualem, & ita vt punctualiter existens non potest continue moueri, vt semper habeat esse punctuale, vult dicere Doct. quòd fi angelus effet tantum in loco punctuali, vt fic non pesset moueri moru continuo, cum semper in tali spacio haberet este punctuale: punctus enim non potest continuari puncto, ficut nec indiuifibile indiuisibili, vt supra pater, sequitur tamen, quia non videtur ratio, &c. Hic Doctor intendir probare, quòd indiuisibile etiam quantitatiuum, si esserper se existens, posset moueri localiter motu continuo, fimoueretur super aliquod spaciú cótinuum. Et primò probat, quia sphæra super planum mota describit in plano lineam, & tamen non tangit planum nifi in puncto: ergo punctum fphæræ pertrafit totam lineam, quæ tamen linea ex hoc non erit composita ex punctis. ¶Ibi. Hic respondetur multipliciter. Primò,

quod non est sphæricum in natura, sed tantum in imagination

Ibi. Sed hoc nihil eft. Hic Doctor dupliciter respondet. Primo, o cœlum est simpliciter spha- An ealum ricum. Secundo dato, quòd non fit fphæricum de fit fphærici. facto, tamen eft poffibile dari fphæricum perfectu moueri super planum perfectum. Sequitur, esset autem contradictio, si ex motu diuisibilis super aliquid scqueretur ipsum esse indiuisibile, vel compo ni ex indiuifibilibus, dicit in fententia, quòd indiuifibile moueri super planum, & tale morum esse continuum, & compositum ex semper diuisibilibus nulla apparet contradictio, fi verò talis motus effet compositus ex indivisibilibus, vel spacium fiipra, quod mouetur indiuisibile ex tali motu, sequeretur componi ex indiuisibilibus, effet contradictio indiuisibile hoc modo moneri

gIbi. Aliter dicitur, quòd naturalis fphæra tangit planum in linea, & non in puncto, & fic falfum eft dicere, quòd punctus sphærici moueatur. Contra hoc arguit Doctor, quia tunc sequeretur, quod linea supra planum estet circularis, & estet recta, vt pater, ficut quælibet pars fphærici eft fphærica, vt probatur in aftronomia, & quælibet pars circula- Exemplam ris, vel circula eft circularis, & non intelligitur, q in Aftrono-quælibet pars fit circularis, fed quòd prætendit, fci-mia. licet principiatiue circularitatem, quia scilicet eft curva, & non recha, linea corporis sphærici est circularis, etiam quælibet pars ipfius, ergo fi corpus fphæricum tangeret planum in linea,& moueretur fuper planum motu recto, certum eft, q ibi efficeretur linea recta, & per te tantum tangit in linea, quæ eft circularis: ergo illa linea effet circularis, & recta, quod effet impossibile.

Ibi. Aliter dicitur, quòd quia punctus ille per accidens mouetur, ideo non oportet, quod commenfuret fibi spacium, super quod mouetur, sphara autem per le mouetur, & etiam est diuisibilis. Ita littera supponit vnū, scilicet quod illud, quod mouetur super aliquod spacium, ita quod partibihiter pertransit illud, in alio, & alio instanti est in-alia, & alia parte spacif, non est autem necesse, quod illud, quod mouetur per accidens, pute ad motum alterius, commensuret sibi spacium, super quod est motus: cum ergo punctus tantum moueatur per accidens super plano, quia ad morum sphæræ non crit necesse ipsum commensurari spacio, 85 fi non commensurat fibi spacium, non mouetur localiter.

Sed contraistud. Hic Doctor probat, guod quamuis pars in toto moueatur per accidens, tamen femper est in spacio fibi æquali, & pertranseudo, illa pars describit totum spacium, immò si albedo, quæ magis mouetur per accidens, &c. dicit Doctor, quòd quando aliquod album mouetur super aliquod spacium, illa albedo, quæ mouetur per accidens, commensurer illud spacium per accidens, quia si esset separata, adhuc commen suraret. Sic tamen intelligendo, quòd fi albedo per poffibile effet separata, & haberet illam extensionem, quam habet vt vnita quanti, quòd tunc præcisè occuparet tantum locum separata, quantum coniuncta. Si etiam intelligatur non extensa, sed tantum existentia albedinis, si vt in subiecto occupat spacium puta indiuisibile, quia vt sic inextensa est omnind indiuisibilis adhuc separata præcise occuparet ide spacium:ergo à fortiori punctus, cum sit pars quatitatis, vel faltem intrinsecu ipfi quanto, cuiufinodi non est albedo, si esser se separatus, commensuraret spacium, transeundo illud.

Ibi. Item linea ista supposita non commensuratur fphæræ, quia tunc effet corpus fphæricum., fed commensuratur alicui moto super ipsam, ergo tantum puncto moto super cam.

Fran. Lych.in fcc.Sent.Scoti. M 3 ¶lbi,

**OI** 

## Libri

Distin.

Ibi, fi etiam ponatur sphæram essein vacuo, & solam lineam esse plenam. Hic Doctor respondet tacitæ obiectioni, quia forte aliqui dicerent no elle possibile sphæram tantum tangere planum in puncto, quia etiam tangit medium, scilicet aerem, & ita aerem fibi commensurat, ideo Doctor ad hoc euitando ponit casum de vacuo, puta o fit vacuum, & in vacuo fit planum, & fphæra, & per impossibile moueatur sphæra in vacuo super planum, tunc manifestum erit, quod non tangit nisi in puncto. Et notandum eft, quod aliqui voluerunt vacuum. esse locum nullo corpore repletum, aptum tamen repleri . Aliqui verò effe fpacium nullo corpor naturali repletum, tamen repletum corpore mathematico, & tunc dimensiones manent in vacuo, sicut si destrueretur tota substantia aeris, & omnis qualitas naturalis fola quantitate aeris remanente, fic esset vacuum dimensionatum, loquendo de vacuo, primo modonihil posset ibi moueri, secun-dum Comm.& si esset graue, descenderet in instati, nec similiter secundo modo, quia tales dimésiones non sunt natæ cedere alicui corpori, & ita si illud mobile fit corpus, non cedent ei, sed fi per impossibile moueretur per illud vacuum dimensiones vacui penetrarent dimensiones illius mobilis, & itaduo corpora essent in codem. Et sic Doctaccipit vacuum hic.

Corpus cubum quid fit .

Ibi, Præterea accipiatur corpus cubum. Hic Doctor intendit secundo principaliter probare indivisibile de predicamento quantitatis posse moueri. Er primò de corpore cubo figurato ad modum taxilli habens sex superficies, si moucatur super magnitudine habet tale corpus lineam terminantem duas superficies, cum quælibet eius linea. terminans terminet duas superficies, vt patet, tunc fi mouetur, eius lineç cotrespondet linea in magnitudine in instăti quietis, sed du mouetur, no correspondet ei linea in magnitudine, sed continuum, & ramen describit superficiem in magnitudine non constitutam ex lineis, igitur sic faceret linea,'si esset separata à superficie, & sic moueretur super magnitudine semper.i.in omni instanti commensuraret fibi lineam in magnitudine supposita, & in tempore flueret super continuum, patet etiam hoc; si ponantur duz linez, quarun vna supponatur alteri, patet, quòd punctus linez inferioris describit linea fuperiorem, & hoc polito, quòd linea superior mo ueatur super lineam inferiorem, & tunc etiam punetus lineæ superioris describit totam lineam inferiorem, & tamen neutra est composita ex punctis, ficut igitur non sequitur, hic punctus linez describit lineam, igitur linea est constituta ex punctis, ita non sequitur punctus ex se mouetur, describendo lineam: igitur illa linea est constituta ex punctis, & si ista consequentia valerent de puncto separato à linea, quare non de puncto coniuncto linea, & quare non valeret de linea corporis cubi, quia ipia describit totam superfieiem magnitudinis, quare igitur illa superficies non componeretur ex superficiebus. Dicit igitur Doctor quantum ad istud, quod cum non videatur, nisi fuga, & non vera solutio de motu per accidens, quòd valet puctus mouetur per accidens, ideo non describit lineam, nec commenfurat eam fibi, immò defcribit, & comméfurat, eo quòd fibi conyenit menfurare, vt infra patebit. Dicit igitur Doctor hanc conclusionem de Indinifibile indiuisibili, qu'd diuisibile potest moueri per se, si an possis mo per se esset, & motu continuo, nec ex isto dicto, se-

wers .

quitur magnitudinem, super qua moueretur este compositam ex punctis.

Ibi. Propter tamen intentionem Arift.quiallegabatur.Hic Doctor intendit primo affignare cau-

### Juxítio

fam fucceffionis in motu locali, & fic offedere, quomodo indiuisibile de genere quatitatis possit localiter moueri, Secundò exponit auctoritates philofophi. Quantum ad primum dicit, quod duplex eft Duplex eft caufa successionis in motu locali, scilicet diuisibili- caufa fuctas spacij,& diussibilitas mobilis, & vtraque per se, ceffionis. & feorsum sumpta est sufficiens. De prima pater, quia mobile privs pertransit vnam partem spacij, quàm aliam, comparando mobile ad diuerías par-tes ípacij. De fecunda etiam patet, quia fi per possibile mobile divisibile pertransiret punctum, adhuc fucceffine pertransiret, quia prius secundam vnam partem iplius mobilis, & posterius secudum aliam partem, & fic de alijs, vt paret de facto, guado mobile percransit aliquod spacium prius secundum. vnam partem transit punctum fignatum in spacio, & posterius secundum aliam partem. Et addit, o ctiam in motu alterationis posset assignari causa fucceffionis, tam ex parte mobilis, quam ex parte formæ, patet, quia ex dinifibilitate formæ mobile prius recipit vnam partem formæ, quàm aliam, ex parte etiam mobilis, patet, quia prius alteratur fecundum vnam partem, quàm fecundum aliam, & addit, quod etiam hæc duplex causa forte posser affignari in motu augmentationis, licet hoc fit magis difficile, quia non videtur posse assignati mobi-le indiuisibile, quod sit quantitatis successive success ptiuum, in alteratione verò facile assignari potest, quia punctus existens in quanto alteratur, & succeffiue successione partium formæ. Sed an indiuifibile possit alterari, patet de indiuisibili substantiali, quia angelus poteft recipere aliam, & aliam. cognitionem. Sed an indivisibile quantitatiuum. vt punétus possit recipere aliquam quantitatem. Dico, quòd non potest recipere certam quatitatem certæintensionis, vt tenet Doctor in quarto, diftinct. 10.quæftio.9.fiue vltima. respondendo ad secundum argumentum principale. Alijtamen dicunt, quòd punctus est alterabilis per accidens ad alterationem partium, quas continuat ad inuicem, fed quicquid fit parum, curandum eft. Deinde addit Doctor, quòd philosophus bene negat, pun- An pandau cum posse moueri localiter quantum est ex se, id posse meneest quod ex parte eius possit accipi continuitas mo- ri tus, cum non habeat partes, non tamen indiuisibile est illud, cui repugnat mouere, aut moueri, accipiendo continuitatem, & fucceflionem motus fui à spacio,

Ibi. Et istud concludunt rationes suz. Hic Doctor dicit, quòd rationes Aristot. quibus probat indiuisibile non posse moueri motu continuo, siuè succession, probant tantum de successione, que est ex parte mobilis, & fic indiuifibile non mouetur motu successivo, & continuo, cum in ipso nulla sit fucceffio partis, & partis, fed non concludunt de fucceffione, quæ eft ex parte spacij, super quod mo Quomede uetur indiuisibile,& hoc est quod dicit. Cum ergo sit intellige dicit Arift.6.phylic.tex.comm.7.quod omne quod da proposimouetur, partin est in termino à quo, & partim in tie Arif. termino ad quem, verum est de mobili diuisibili, quia êm parte, & partem sui est in termino & termino, non enim est totaliter in termino à quo, quia tunc quiescerer, nec totaliter in termino ad quem, quia sam effet motum, & non moueresur, vt pater à philosopho vbi supra. Sequitur, & no ita solum, fed &m ide fui est partim in termino vno, & partim in alio, hoc eftin aliquo medio non quiescendo. Dicit Doctor, quòd diuisibile, puta corpus pedale, quod dicatur a. quod moueatur fuper spaciu quadrupedale, & dicatur b.a. fecudum aliam, & aliam partem est in termino à quo, & in termino ad que ipfius b. & fic eft ibi fucceffio, & no folum hoc, fed etiam

## Secundi

Secundæ

etiam accipiendo idem mobile a. fecundum idem effe fui est partim in termino à quo, & partim in-termino ad quem, supple in aliquo medio spacij b. non quiescendo, sed inquantum ipsum medium. spacij est aliquid vtriusque, scilicet termini à quo, extermini ad quem spacij b. Sequitur, hoc est, inquantum est, per quod tendit ab vno in alteru, ideft quod ipsum medium spacij b. est illud, per quod mobile a. tenditab vno termino in alterum, scilicet à termino à quo ad terminum ad quem: nam mobile a guod transit super spacium b. antequam fitsub termino ad quem : oportet, quòd prius sit sub medio inter terminum à quo, & terminum ad que. Sequitur. Hoc eft dietu, quod est sub mutatione, & fub aliquo fubiacente mutationi, & fic continuar partes motus. Hæc littera fic exponitur. Nam cum mobile mouerur à termino à quo, alius motus ad terminum ad quem iplius, recedendo à termino à quo fit sub mutatione, fiue sub mutato esse, quod mutatum esse est finis partis posterioris motus à quo, & principiú parcis prioris motus ad quem, ideo dicit Doctor, quòd etiam illud mobi-le diuifibile mouetur motu succession, accipiendo successionem ex parte spacij, quia in aliquo medio fpacijipfum mobile fecudum fe eft fub aliqua mutatione, fiue mutato effe, quod continuat partem. ipfius motus, scilicet partem à quo, & partem ad quem; & hoc eft quod dicit, quòd eft fub mutarione, & immediate addit sub aliquo subiacente mutationi, ideft quòd ipfum mobile, dum eft in medio spacij, non tantum est sub mutatione, modo præexposito, sed etiam sub aliquo subiacente mutationi, ideft sub aliquo vbi, quod subest mutationi: nam mobile, vt mouerur super aliqued spacium. femper, vt est in alio & alio pucto spacijest in alio, & alio vbi, vt supra declaratum eft de loco angelotum. quæftio.6. præsentis distinctionis, & sicut ipfum mobile vt in medio est sub mutatione, seguitur etiam, quod ipfum vbi in quo eft, fit fub mutatione. Sequitur. Cum autem accipitur indiuisibile, non potest elle partim in vno termino, & partim Nue to be- in alio, &c. Hic Doctor concedit, quod indiuifi-

bile non poteft effe in termino à quo, & in termino ad quem ratione suarum partium, cum non habeat partes, fed bene potest effe sub termino à quo, & ad quem tatione spacij, vt enim ip sum induisibile est in aliquo medio alicuius spacij ratione illius medij potest dici esse sub termino à quo, & ad quems modo przezpolito.

Ibi. Ad aliud, cum dicitur, quòd prius pertransit omne mobile æquale, vel minus, quam pertransit maius. In hac littera tam difficili multa sunt notanda

Primo, quod indivisibile, quando pertransit spacium puta pedale, semper pertransit maius,& hoc pater, quia indiuisibile, dum est in aliquo spacio, est rantum in puncto illius spacij, si ergo pertransiret minus le, tunc punctus in quo eslet, esletdiuisibilis, si etiam primò pertransiret sibi æquale, tunc primò pertransiret punctum spacij pedalis, & fic respectu motus super planú pedale daretur prima mutatio, quod patet, ex quo enim transit pun-Aum in instanti, & totnm spacium sequens in tpe, illa transicio puncti esfet instantanea mutatio, & fic alicuius motus daretur prima mutatio, quod subtiliter supra improbatum est. Est etiam contra Ariftot.fexto phyficorum, vbi vult, quòd in quolibet motu ante omnem mutatu effe fit moueri, & econtra, licer aliqui peruerfores Aristot. & non expositores, vt Auerroystæ velint, quòd Aristot.retracta-uerit illud, & volunt, quòd detur prima mutatio, & fic vt dicit Doctor, fi volunt ipfum retractare in

Nona.

octauo phyficorum, quod dixit in fexto, poffunt. rationabiliter dicere, quòd in octauo contradicar. fibiipfi. Dicitergo Doctor infra: non ergo oporter, quod omnem traulitionem successiuam, puta fi mobile fit semipedale, & spaciu super quod mouetur, quòd fit pedale, in quo eft successio, vel tranfitio precedat pertransitio indiuisibilis, immo semper præcedit transitio divisibilis: nam data quacuque transitione super spacium semper erit divisibi-lis in infinitum, cum quelibet pars spacij sit divisibilis in infinitum, & lic non poteft dari aliqua prima transitio respectu aliculus motus. Tenendo ramen, quòd punctus mouener motu continuo, túc dico, quòd semper transit maius vbi fibi adaquato, quia vt eft in vbi adæquato, eft præcise in puncto spacij, & cum mouetur recedendo à suo, vbi transit partem spacij divisibilem, & sic transit maius, sed hic oportet dicere alterum, vel daretur prima mutatio in motu locali, quam etiam aduerfarij negant in motu locali, licet ponant primam mutationem in motu alterationis, vel augmentationis, vel oportet ponere indiuisibile, nullo modo posse moueri localiter motu continuo.

Secudo dicir, quod loquendo de diuisibili, puta de aliquo corpore pedali, quod mouetur super spacio pedali, quòd tale corpus pertransit minus, non ratione sui, sed ratione partis, non comparando partem ad locum fibi æqualem, nec totum ad locum fibi æqualem, fed comparando ad certum punctum indiuisibilem in spacio, quia ve sic mouetur, transeundo minus, secundum quòd pars præcisè transit punctum signatum, quod est discontinuum alteri puncto fignato, cum no ponatur pars, quia duo vbi, fiuè mille, vt præcise funt in punctis fignatis, & in puncto fignato ponitur pars habere vbi, sunt vbi discontinua, & hoc est quod dicit, vt pars non comparatur loco æquali, fi enim pars có+ paretur loco zquali, & totum loco fibi zquali, & moucatur totum motu continuo, tunc pars lemper transibit maius, & totum similiter fimul transibit maius recedens à loco fibi æquali, & si poneretur, quod tantum pars moveretur transeundo maius, & totum fimul non moueretur, fed statim post me tionem partis moueretur, tunc morus totius, & partis non ellent vnus motus, immo necessario elfent duo motus. Hic nota, quòd corpus pedale, quod dicatur a & locus fup spacio pedali sibi cor-respondens, vel æqualis erit spacium pedale, & dicatur b. accipio aliquam partem paruam ipfius a. & illa fit quantitas digitalis, & dicatur c. locus correspondens sibi in spacio erit spacium digitale. Dicitergo Doctor, quòd si pars illa c. pertransibit locum fibi æqualem, etiam ipfum a. pertranfibit locum fibi æqualem, ad hoc, quòd morus fit con-tinuus, quod patet. Dicimus enim mo tum alicuius mobilis esle continuum, cum continuatur motui partis : fi ergo c. transiret locum sibi çqualem, & a. fimul non transitet : tuncille motus non effet continuus. patet, quia non esset indiuisibilis, quod requiritur ad motum continuum : effet enim diuifibilis, quia alius, & alius motus : nam vnus eft respectu partis transeuntis locum sibi æqualem, & alius effet respectu totius transeuntis locum sibi æqualem, ita quod inter istos duos motus esset. quodammodo quies media, si pars prius pertransit, & hoc eft quod dicit Doct. ibi, & hoc no com-

parando partem ad vbi fibiæquale, &c. 9 Ibi. Sequitur infra. Sed intelligendo respe-Au alicuius certi, & determinati puncti. Dicit-Doctor, quod ipsum a. vt transit spacium bi-pedale prius pertransit minus illius spacij, non ratione sui, sed ratione partis c. sic intelligendo, Fran.Lych.in sec.Sent.Scoti. M 4 quod

Digitized by Google

02

Viltin.

120 1

# Qualtio

guòd quando a eftin spacio pedali, & transit illud faciendo fe in alio spacio pedali fignato aliquo púcto in spacio pedalis fequentis, ipsim c. prius pertransit illud punctum, quàm iplum a.& quia punaus minus estiplo a ratione iplius c.dicimus, ga. semper pertransit minus, quàm maius, vel aquale. Et addit Doctor, quod hoc debet intelligi de vbi alio à fuo primo voi totali, Et wilt hie Doctor, vt paret, & infra quaftione vitima, quod aliquando funt aliqua, voi alia & alia, & discontinua, ita quòd mobile deserit totaliter primum vbi, & fit totaliter fub alio vbi, fi modo in illo alio vbi, puta pedali, fignetur punchus, quao pars c. prius pertranfit illum punctum, quain iphim a. & fica. ratione partis c, prins pertransit minus, quam æquale, vel maius, fed hic mouts non est continuus, cum illa duo vbi fint discontinua : nam motus locatis continuus eft inter illa vbi, quæ fic fe habent, quod vnum vbi eft pars alterius, fi modo loquainur de continuitate motus, que est inter illa vbi, que sic se habent, quòd vnum est parsakterius. Dicuni alij, quod a.mobi-be femper pertransit maius spacium, & non minus, ſ neque æquale. Et pono cafum, quòd fit spacium. bipedale, & dicatut a. in quo funt infinita vbi,quia infinita puncta in potentia, & inter quecunque duo pucta est spacium medium, & in illo spacio medio funt infinita vbi in potentia, quia & infinita pucta, atet, quia quocunque spacio dato illud est divisiorte in infinitas partes. Pono modo, quod omnia, vbi totius spacij dicantur partes vbi totalis, & fic hoc modo motus localis fuper tali fiacio cotinuarur, fit ergo mobile a: occupans spacium semipedale, Dicunt, quod quando pertransit spacium, femper pertranfit mains fe, quod paret. Nam dum eft inspacio fibi aquali non mouerur localiter, dum verò acquirit punctum spacij immediate sequetis, spacin femipedale pertransit, maior pater, quia ille punctus pertinetad vbi totale, & fic pertranseundo punctum illum, pertranfit totum spacium, in quo erat, & illum punctum fibi addirum, vel partem fibiaddiram, & fic pertransit maius, & fic continuão do semper pertransit maius vsque ad terminum. quietis, namaranfacto puncto, ipfuma, fit in loco fibizequali, puta bipedali: ergo & dum transitalių punctum, adhac pertranfit maius, quia spaciumi libi æquale, & punctum additum, vel partem additam, & fic lemper continuando motum fuper fpacium, & fic aliqui exponunt, quomodo semper transit maius, loquendo de motu locali continuo. Expositioned Et licet forte fit bona expositio, tamen faluo femmente pro- peqmeliori indicio, potest fic exponi, quia ex quo mobile, vt est in spacio, non habet aliquain partera zquè primo fibi immediatam, fed folum pūctum zquè primo fibi immediatum, & ideo mobile primò tangit spacium in puncto, & sic secundum pun dum, primo est in vbi, tunc dico, quòd quando recedit ab ipio voi in spacio, & mouetur motu locali continuo, tunc transit maius, quia transit partem diuisibilem, & statim fit in vbi immediate sequens illam partem,& cum recedit ab illo, vbi tranfit partem immediate fequentem, & fic femper trafit mains. Loquendo ergo de motu continuitatis. Dicit Doctor, quod femper pertransit maius, & nunquam minus, nec æquale, & hoc eft, quod dicit infraibi. Sed fi loquamur, &c. Quando ergo dicit Arift.quod pertransit prius, aut minus, aut æquale, quàm maius, debet intelligi modo præexpolito fupra de toto respectu partis. Er dicit Doct. quòd accidit ipfi toti fic pertransire minus, vel æquale,

quia hocest ratione partis, loquédo semper de alio

& alio loco difcontinuo modo præexpolito. Si ve-

ro mobile non haberet partes femper pertranfiret

Libri

maius, loquendo de quocunque loco, siue continuitatis, siuè non, & fic pater ista littera

Ibi. Et si obiicis. Arguit Doctor, quòd ex quo punctus semper est in spacio sibi æquali, quia in. puncto; ergo fi punctus pertransit spacium pedale, semper efficiet lineam pedalem compositam ex punctis, patet, quia semper est in alio, & in alio puncto,

Ibi, Dico, quòd femper. Dicit Doct. quòd punctus in quolibet indiuisibili, siuè in quolibet, instanți est in spacio sibi zquali, scilicet in puncto, non autem femper, accipiendo ly femper pro quacunque parce temporis, quia data quacunque parte temporis semper erit in spacio diuisibili, sicut, dicimus etiam de mobili diuisibili, quod semper est in mutato effe, accipiendo femper pro quolibet inftanti temporis menfurantis motum illum, quia. in quocunque instâti illius temporis semper est sub alio, & alio mutato effe, non aurem femper eft fub alio mutato este, accipiendo semper pro alia & alia parte temporis, quia in quacunque parte temporis menfurantis talem motum eft sub alia, & alia parte motus, & non fub mutato effe.

Ibi. Idein argui poteft. Dicit Doctor, quòd fivhima superficies corporis cubi (quod scilicet ha ber fex superficies vt taxillus) superponitur lineze præcisé, super quam moueatur, licer in quolibet. inftanti temporis femper superponatur lineæ præcisè, vel parti ipfius, tamen in toto tempore medio interduo inftantia fluit medium dimifibile ipfius linee, & hoc est dictu, quòd quamuis illa supersicies, quæ fit quantitaris vnius taxillæ parui, du movetur super lineam, que sit longitudinis cubitalis in quolibet inftanti temporis femper superponitur linea præcise, & no fequitur ex hoc, quod talis motus fit complofitus ex indiuifibilibus, immo femper ex diuifibilibus, du in inftanti a. fuperponitur parti hnez przcise, & in inftanti b. fuperponitur alij par+ ti, tamen ex quo inter quo inftantia cadit tempus medium, ita in tali tempore medio fuit medium. continuum ipfius lineze non ergo sequitur superficiestilla, dum mouetur super lineam, semper superponirur illi in alio, & alio inftanti : ergo mouetur in alio, & alio inftanti, fed fequitur, quod mouetur in alio, de alio tempore, cum inter duo instantia detut tempus medium mensurans motum inter duo mutata elle, & ficut instans temporis correspondet mutato elle, & mutatum elle correspondet puncto linea, ita tempus immediate sequens instans menfurat motulm immediate sequentem mutatum esle, & motus est cotinuus, quia super lineam continui immediate fequentem punctum,

Ibi . Ad vltimam rationem Doct.foluit vltima rationem philosophi, qua probar, quòd indiumbile non possit moueri. Et dicit concedendo, quòd omni tempore dato contingit accipere minus, patet, quia qualibet pars temporis est semper diustibilis in infinitum, non tamen fequitur, quod minus mobile possit mouers in minori tempore, vt patet de puncto, quod est mobile minimum, tamen non mouetur in non tempore, sed in tempore. Si verò mobile effet causa cuntinuitatis motus, minus mobile moueretur in minori tempore, patet experime to, quia si accipiatur corpus tricubitale, & corpus cubitale, in majori rempore moueretur tricubitale, quia continuitas motus acciperetur penes partes ipfius mobilis.

IN. ista lutera Doctoris sunt multe instantie Instantia es contra lex conclusiones, quæ hic ponuntur per or- tra fex conclusiones. dinem\_

Conclusio prima. Complexa non sunt contradictoria, nifi accipiantur pro codem instăti, sed incom-

priam.

Expolitiq

alioru:n

places,

incomplexa fiint contradictoria absolute sumpta, non determinando ad aliquod instans.

¶Coclusio secunda. Potest concedi, quòd angelus habens vbi punctuate potest continuè moueri, vt in puncto semper existens.

¶ Conclusio tertia. Indivisibile de generequantitatis potest moueri motu successivo, & vere continuo.

J Conclusio quarta. Si punctus per se existens transfiret spacium efficieret lineam, que tamen non effet composita ex punctis, licet semper tangeret. spacium in puncto,

"Conclutio quinta. Si istreffet vera, g indivisibile semper transit minus, vel æquale, quam maius, unc dabilis erit prima mutano in motu locali.

Gonclusio fexta eft. Punctus potest mouerimo re alterationis, & forte motu augmentationis.

CONTRA primam conclusionem, qua talis eft. Complexa non possint effe contradictoria, mis accipiantur pro codem instanti, sed incompleza funt comradictoria absolute sumpta, non determinando ad aliquod instans,

Gentra primam partem primò, quia quæcunque repugnant suis rationibus formalibus repugnant, vt paterà Doct in primo, distin.2.& 13.& in rertio, dist. 2.q. 1.& alibi. ergo contradictoria complexa repugnant suis rationibus formalibus, & per consequens no repugnant præcise per comparationern ad aliquod instans.

Secudo, Iftæ propositiones contradicuntifiom nishomo eft animal, aliquis homo non eft animal, & tamen non contradicunt præcise per respectum ad inflans æmporis, patet, quia nunquam posiune. firmut efte vezæ, nec pro eodem inflati, nec pro alio & alio inflanti, nec pro eodem , vel alio, & alio tempore, vepatet.

Tertiò arguitur, quia circúscripto omni tempore, & omni infanti temporis, & simpliciter circumscripta omni menssira durationis. Ista dua, ppositiones non possint simul elle vara. somnis homo currit, aliquis homo no currit, qua sunt in materia contingenti; ergo non sunt contradictoria per respectum ad instans temporis.

• JQuarto arguitur, qa mul æ propositiones, quæ comunitær tenentur contradictoriæ, possitunt simul essere in eodem instanti temporis, patet tenendo dictum Doct.dist.t.huius secundi.q.t. quòd in eodem instanti temporis possitunt esse plura instantia, naturæ. Tunc sic in primo instanti naturæ, hæc est vera, nullus homo est risibilis, patet, quia tatum pro illo instanti verificantur prædicata quiditatiua, sæ Doct. & similitær hæc est vera in secundo instati naturæ, aliquis homo est risibilis, estamé iste due sunt finul vere in eodem instanti temporis, licet oppofitum ab omnibus teneatur.

Quinto arguitur, quia ista ab eterno contradicunt, pater in divinis generat alium Deum, pater non generat alium Deum, vt dicit Doct. in primo, disfinct.4. quæstio. 1. & tamen nullo modo comparanturad aliquod instans tpis, cum tunc non suerit tempus, immo istæ duæ propositiones sum simpliciter incompossibiles, & núquam possitut este vere.

Sextò arguitur contra fecundam partem, probando, quòd non dicantur contradictoria, nili per respectu ad aliqu instans, quia datis quibuscunque contradictoriis, quæ sunt propriè inter affirmationem, & negationem nunquam intelliguntur cótradictoria, nis simul intelligantur, quòd enim Franeiscus sit, & non sit, est contradictio tantum pro eodem instanti, & non pro ille, & alio tp2, quia ista verificantur pro alio, & alio tempore. Nam ab eter no Franciscus non suit, & ex tempore Franciscus

fuit : ergo. Similiter album, & non album contradicent, & tamen non contradicunt, nifi accipiatur pro eodem, vt pater ad fenfum.

Septimo. Repugnante terminorum est fatum respectu simultaris, alirer enim non intelligitut repugnantia; nam incompossibilitas terminorum est in comparatione ad simultatem; ex hoc enim dicuntur incompossibiles, quia non simul compatiuntur, nec in seinuscem, nec in aliquo alio, sed hæc simultas non potest accipi, nis præcise in codem instanri, & per consequents cotradictio in terminis, quæ dicit incompossibilitatem terminorum non poterit este; nis si in codem.

RESPONDEO præmittendo aliqua. Primum, quòd contradictio in terminis abfolute famptis, accipitur precise extrationibus formalibus ter minocum, ideft quòd ipli termini.primò & formaliter repugnat; & formaliter funt incomposfibiles. Et ex hoc fequitur, quod non poffunt effe fimul, ga entin funt impliciter incompositibiles ex fuis rationibus formalious, ideo non poffunt este simul, se non econtra, arguitur quafi à causa ad effectum, quia enim rationes formales terminorum fimpliciter repugnant, ideo non poffunt effe fimul. Et fi arguatur, non possiont effe simul, ideo repugnante arguitur ab effectu ad causam: no enim non simultas est causa repugnautiz, sicut etiam compositioilitas terminoru præcise accipitur à rationibus formalibus terminorum, (vi pater à Doctore in locis præallegatis) fic & incompositibilitas terminorum. Et ficut ratio compossibilitatis est causa simultatis terminorum (non autem simultas terminorum eft caufa compoffibilitatis corum) fic præcise ratio incompossibilitatis terminorum est causa non fimuttatis, & non econtra. Er ficut termini aliqui dicuntorloompoffibiles ex rationibus abfolutis corum., circumscripta omni coparatione, frue ad tem pus, fiue ad subiectum, in quo sunt ita termini, qui sunt incompositibiles, circumscripto omni respectu tam ad tempus, quam ad subjection, quam etiam ad quodcunque aliud ex rationibus eorum absolute sumpos dicuntur simpliciter incompessions Pramitto etiam secundo, quod cotradictoria comple- Que fino xa dicuntur proprie, quando prædicata compara- contradittotur ad idem subiectum, ita quod fimul non possunt ria copleta. verificari de code subiecto, licer successive possint verificari, licet enim currere, & non currere abloluté contradicant ex rationibus formalibus terminorum, & absolute repugnent, tamen no dicuntur repugnare Francisco, nis præcise comparado pro eodem instanti, absolute enim-non repugnant Frácifco, paret, quia aliquando potest currere, aliguando non curtere. Et iftæ duæ propoficiones Francifcus currit, Franciscus non currit, funt contradictoria, vt prædicata præcise comparantur Francifco pro eodem instanti, licer illa prædicata adinuicem comparata formaliter repugnent ex fuis rationibus formalibus absolute sumptis.

HIS præmiffis respondeo ad rationes, & primò ad primam. Dico,, quòd propositio Doct.inselligitur tantum de terminis, qui dicuntur compositibiles, vel incompositibiles ex suis solis rationibus formalibus, & non intelligitur de complexis, quæ non dicuntur repugnare, mfi pro quato prædicata comparantur jad, idem subiectum pro eodem instanti.

Ad fecudum dico, quòd ista prædicata animal non animal non solum repugnant fotmaliter, & ablofute fumpta, sed simpliciter repugnant subseeto, scilicet homini, siue simul, sine successive, non animal enim nunquam potest verificari de homine. Doctor enim loquitur propriè de illis contradictorijs,

dictoriis, quorum prædicata non possunt fimul inesse subjecto, licet successive. Et posito etiam, quòd loquatur de quibuscunque cotradictoriis complexis. Dico. quòd non dicereur cotradictoria respe-Au subiccti, nisi pro codem instanti.

Ad tertium dico, g'casu posito, g omnis menfura durationis effet circumfcripta in re, adhuc no diceretur contradictoria, nisi pro eodem instanti, vel tempore, faltem fecundum imaginationem, ficut Doct. loquitur fupra diftinct. 1.quaft. 3.& prafenti distinct. quæst. 4. de tempore secundum imaginationem.

Ad quartum dico, quòd si contradictio habeat accipi pro codem instanti temporis, quòd ille duz propositiones contradicunt, nec sunt simul verè in codem instanti temporis, & hocaccipiendo præcise ip fum inftans temporis, licet enim in primo instanti naturæ yna sit vera, & in eodem instanti, alia non fit vera, sed vera in secundo instanti naturæ, tamen accipiendo torum inftans temporis, fi in eodem inftanti temporis totali vna fit vera, alia in eodem totali instanti necessario erit falsa. Et est pariformiter dicendum, ficut ettam Doct. dicit supra præsenti dist.q.1.de æternitate, quomodo in instati æternitatis dicuntur contradictoria, & quomodo non, quia istæ sunt simul verç in eodem instanti æternitatis, Franciscus currit, Franciscus no currit, quia heri currebat, & hodie non currit, & tamen. heri, & hodie funt in codem inftanti æternitatis, & fic non dicuntur cotradictoria, fi tamé acciperetur instans æternitatis, vt præcise coexistit tempori hesterno, vel hodierno, tunc contradicerent, vt patet, vide quæ supra in locis præallegatis exposui. Si tamen acciperetur contradictio non præcise pro eodeminstanti temporis, sed etiam pro quocunque instanti natura, vel originis, tunc illa dua propositiones tantum contradicerent pro eodem instati naturæ

Ad quintum dico, vt fupra dixi, quòd fufficit instans æternitatis comparari ad aliquod instans temporis fecundum imaginationem.

Ad fextum, & feptimum fimul patet responsio ex dictis supra, q non simultas sequitur præcise ex repugantia terminorum, quæ sumitur ex rationibus formalibus terminorum, vt fupra diffuse de-

Contra conelusionem\_ ∫ecundam,

claraui, quz omnia benè nota. CONTRA conclusionem secunda, quz talis eft. Poteft concedi, o angelus habens, vbi punctuale potest continue moueri, vt in puncto semper existens. Contra primò fic nihil, quòd in toto spacio semper indivisibiliter se habet, mouetur motu cótinuo super illo spacio, sed se habens pun-Etualiter in toto spacio semper se habet indivisibiliter, & huiufmodi eft angelus, fi haber effe púctua-le in toto spacio, ergo. Maior patet, quia o mouetur localiter motu continuo, semper transit alia & aliam partem spacij, secudum quas est vera succeflio motus continui, vt supra patuit, & per confequens, si mobile in se sit indivisibile, respectu tamen spacij se habebit diuisibiliter.

Secundò arguitur. Omne quod mouetur localiter motu continuo femper acquirit alium,& alium locum diulfibilem, aliter non moueretur mo tu continuo, vt supra patuit, sed in toto motu super spacium semper in puncto existes non acquirit alium, & alium locum diuisibilem, pater, quia ficut acquirens locum indiuisibilem, & punctuale eft in illo, ita acquirens locum diuisibilem crit in illo, sed semper in puncto existens in toto spacio nunquam est in loco diuisibili, quia in nulla parte spacij: ergo nihil tale mouetur localiter motu continuo.

### Juxítio

STertio arguitur. Si angelus, vt mouef localiter fuper spacio semper in puncto existit. Quaro quado deserit primum punctum, in quo est localiter, in quo fit immediate, aut fit, vel incipit effe in alio puncto, aut in aliqua spacij parte, non primo, quia tunc non moueref continue, vt patet, non fecundo, quia runc non effet in puncto existens, vt patet.

9 Quarto arguitur. Si angelus mouetur motu continuo super spacium, aut mouetur tangendo illud, aut non tangendo. Si primò. Sequitur, qu tanget aliquam partem spacij, aliter non tangeret spacium, sed si tangeret partes spacij, tunc no estet in illis in puncto, vt patet, & fic non effet in toto spacio semper existés vi in púcto. Si secundo. ergo non moueretur super tale spacium, no enim videtur imaginabile, quòd a transeat motu cotinuo per medium aquæ, vel aeris, & quòd non tangat aliquam partem aque, vel aoris, ficut transeundo femper tangit in puncto, vt dicit conclusio. ¶Quinto arguitur sic. Quando angelus moue

tur à puncto ad punctum, aut fit in alio puncto in instanti, aut in tempore. Si primo.ergo non moues tur motu continuo à puncto ad puctum. Si fecundò. sequitur, quòd cum tempus sit mensura motus fuccessiui, & continui, & talis motus non possitesfe nisi super spacio verè divisibili, sequitur, quòd angelus aliquando erit in tali spacio diuisibili, q eft contra conclusionem.

RESPONDEO ad primum, & dico, q maior potest dupliciter intelligi. Primo, gmobile femper se habeat indivisibiliter, idest quod in toto spacio sit semper indmisibile, & tamen traseat spacium diuisibile diuisibiliter. Secundo, o fema per se habeat indiuisibiliter, idest quod in toto spacio non folum sit indivisibile, sed etiam quòd tran feat spacium illud indiuisibiliter. Secundo modo maior est vera, & minor falsa, quia licet augelus in toto spacio semper sit existens indivisibiliter, tam ex parte sua, quàm ex parte spacij, idest quòd in se femper sit indivisibilis, & semper tangat spacium. indivisibiliter, quia in puncto præcise, tame tranfit illud spacifi divisibiliter, & successive, ita g per prius vnam partem, & per posterius aliam.

Ad fecundum dico ad maiorem, quod acqui- Aeguirere rere locum diuisibilem potest intelligi, vel de loco locum diui materiali, puta de spacio in se, vel de loco formali, sibilem pe puta de respectu, siuè de voi formaliter. Si primo test duplimodo intelligitur, adhuc diftinguo, quòd acquire *citer intel-*re alium, & alium locum diuifibilem poteft dupliciter intelligi. Primo, quòd acquirat locum diuilibilem, puta partem spacij existendo in illo, vel illa. Secundo, quòd acquirat non existendo actu in illo, vel illa, fed fucceffiuè transeundo primo modo. Maior est simpliciter falla, sed secundo modo est vera, & fic concedo, quòd angelus acquirat femper aliam, & aliam partem spacij, non actu existédo in illus, fed fucceffiue transeundo, scilicet vnam post aliam.

Ad tertium dico, gangelus quando de (erit pu-Aum, in quo actu existit, fit in alio puncto. Et cum quæritur de ly immediate, dico quòd fieri in alio puncto immediate potest multipliciter intelligi, Primò, quòd fiat in alio puncto immediare, idest immediato primo puncto, & hoc est imposibile, quiapunctum non est immediatum puncto, vt patet fexto phyficorum. Secundò, quòd fiat in alio puncto immediate, idest q fiat in illo puncto non transeundo per aliquod medium, & hoc non, quia tunc non moueretur à puncto ad punctum motu continuo. Tertiò, o fiat in alio puncto immediate, ideft quòd trafeundo fpacium intermedium illud, quod immediate tangit, est punctus, & sic conce-

poseft

Hicssor.

•••

### Nona.

conceditur, pangelus fit immediate in alio pucto, idest g non acquiritaliquid immediate tangendo illud nisi punctum, sed illud non potest tangere, nisi prius transeat spacium diuisibile, vel aliqua partem spacij diuisibilem.

SAd quartum dico, quòd mouetur super spaciu tangendo illud præcise in alio, & alio puucto, & nunquam tangit in aliqua parte diuifibili. Si dicatur, quando angelus eft in primo puncto spacij pedalis, & immediate mouerur super illo spacio. Quero quid immediate tangit, non punctum, quia no est immediatum primo puncto, sed aliqua pars spacij est immediata illi, quia inter punctum, & pū-ctum est aliqua pars: ergo videtur, quòd per prius tangat illam partem. Dico, 9 tangere illam par-TAgers par tem potest dupliciter intelligi, scilicet aut o tangat into Higi dur illam in puncto, vel in alio & alio indiuifibili, aut quòd tangat illam in aliquo diuisibili. Primo modo tangit partem, sed non secundo modo, Si dicarur, g non videtur imaginabile, ga. transeat, & moueatur super spacium pedale, in quo sunt infinitæ partes diuisibiles inexistentes,& quod nullam illarum tangat. Dico, quòd fi puncta in spacio effent ita difincta, quòd possifit signari primum, se-cundum, tertium, o quartum, inter que cadunt. partes diuisibiles, forte non esset imaginabile, qa, posset transire & moueri de puncto ad punctum., tangendo illa, & quòd nullo modo tangeret partes intermedias, Sed non est sic intelligendum, sed quia non possunt dari, vel signari duo puncta, quin inter illa duo fint infinita, immò infinities infinita, ater, quia inter duo puncta est aliqua pars, quæ femper eft diuifibilis in infinitas partes,& quælibet illarum semper est diuisibilis in infinitas partes, & fic inter quæcuque duo puncta lignata etiam pro-xima quantum dici pollunt, funt infinities infinita puncta. Et ex his patet quomodo indiuisibile tra-seundo spacium tagat quemlibet partem illius spa-ci præcise in puncto, immo non potet transire. minimam partem, quin tangat infinities infinita. puncta. Hoc etiam patet de corporibns, quæ mouentur localiter fuper spacio, quæ quando mouentur, habent in spacio præcise punctum, loquendo de loco adaquato. Prius enim secundum aliquid fui tangit spacium in puncto, & fic successive super totum spacium, vt supra patuit, & tamen fecundum illudindiuisibile dicitur corpus moueri localiter.

Si iterum dicatur tempus correspodet motui', & mtous parti diuisibili spacij: cum ergo a.indiuifibile mouetur super spacio in tépore, quæro quid tangat, si punctum. Contra, quia motus fit super diulfibili : si partem diulfibilem, ergo indiulfibile tangit diulifibile, & non præcisè in puncto, quòd eft propofitum. Dico, 9 dum mouetur in tépore, guòd tangit infinities partes infinitas præcisè in pü-eto, & nunquam in aliquo diulifibili, quia in quacunq; parte téporis sunt infinities infinita instantia, & in quolibet instanti illius temporis est in aliquo puncto spacij, & in quolibet puncto est in alio, & alio mutato esse. non est ergo imaginandum, quòd in tempore mobile indiusibile nihil tangat, co, q tempus menfutat motum, & motus eft super diuifibile, quia ficut in tépore quantum cunque paruo funtinfinitæ partes, inimo infinities infinitæ, & per consequens infinities infinita instantia, sic similiter est in moru mensurato à tali tépore, & correspondenter eft in spacio, super quo fit talis motus, & sic patet, quòd quando mobile indiuisibile mouetur super aliquo spacio, & talis motus mensuratus aliquo tempore quantum cunque paruo, tangit infinities infinitas partes illius spacij semper in pucto,

#### quæ omnia benè nota.

SAd quintum, fiuè vitimum, cum queritur, quado angelus mouetur à puncto ad punctum, aut fit in alio puncto in instanti, aut in tempore. Dico, g fi mouetur motu continuo proprie accepto, quòd necessario fit in alio puncto in tempore, & nullo modo in inftanti. Et cum infertur, o cum tempus fit mélura motus fuccessiui, qui fit in aliquo spacio diuisibili, quòd angelus aliquado erit in tali spacio diuifibili. Dico, quod effe in spacio diuifibili po- Effe in spatest dupliciter intelligi, vel quod sit ibi, tangen- cio dinifibido illud indiuisibiliter, & in puncto, aut can- li potef in-gendo diuisibiliter, & non in puncto. primo mo- telligi duodo concedo, quod angelus effet in tali fpacio, fed bus modis. non secundo modo, immo in tali tepore tangeret spacium in infinitis punctis.

CONTRA conclusionem tertiam, quæ ta- Contra conlis eft. Indinisibile de genere quantitatis potest mo- clusionem-ueri motu successio, vere continuo. Contra hac sersiam. conclusionem possunt fieri omnes instantiæ supradictæ contra conclusionem secundam, licet possint fieri alique speciales, sed ille sufficiant.

CONTRA conclusionem quartam, quæ talis est. Si punctus per se existens transiret spacium efficeret lineam, que tamen no effet composita ex punctis, licet semper tangeret spacium in puncto. Contra primò, quòd nullo modo possi efficere lineam, ostendo, & arguo sic. Si punctus potest efficere lineam in spacio, puta cubitali, transcundo spacium illud, sequitur necessario, quòd tangat per longum totum spacium illud, ita quod nihil fit illius spacij in longum, quin tangatur à puncto, pater, quia illa linea efficeretur fluxu puncti super spacium. Et si sic sequitur, quod ex quo spacium costat ex diuisibilibus, puta partibus, & ex indiuisi-bilibus, puta punctis, quod punctus tanget spacis illud secundum partes tam diussibiles, quam indiuisibiles, quòd eft impossibile.

¶ Secundò arguitur. Si punctus trafitu fuo fuper fpacium caufat lineā, quero quo modo caufat, non effectiue. Tũ quia non ponit de genere actiuorū, tũ quátitas nó vi posse causari ab aliquo eiusde gnis, vt pater, nó formair, cu nó fit formalis causa lineç, vt patet, nec multo magis erit causa materialis, nec finalis, vt patet, nec caufatur à motu fuper spacium. Tú quia successivá formale nullo modo ponitur de genere actinorum. Tum quia absolutum cuiufmodi est quátitas, nullo modo potest causari à respectino, cuiusmodi est mot' formaliter sumptus.

Tertiò arguitur probando , quòd linea effecta à puncto transeute super spacium, necessario esset composita ex punctis. Et arguo sic. Si linea essicitur puncto super spacium transcunte, tangendo spacium transitu suo, ita o cotinue tangat spaciu, fi enim alig parte spacij transiret no tagendo illa, ni-hil lineæ efficeret in illa partes, & sic no efficeret linea cotinua sup toto illo spacio, o cotinue trafiret. Si ergo efficeret tangendo spacium, & no aliter, sequitur, quod talis linea effet necessario composita

ex punctis, ex quo femper tanget spaciú in puncto. R ESPON DEO vt dixi ad conclusioné se. Resposo de secondario de se Secondario de secondario cudam, q tangeret spaciu femp in pucto, & q tagen conclusions. do oem parte illius spacijetia in infinitu diuisibile, efficit necessario linea in tali spacio. Est eni impossibile transire oes partes aliculus spacij infinities infinitas, tangendo illas in pucho, quin efficiatur in tali spacio linea, vel realiter, vel falteifecundu imaginationem, quæ tamen linea non erit copolita ex pun-Ais, ficut nec motus, qui causarur, quando indiuisibile transit super spacium erit compositus ex pun-ctis, vt supra dixi. Si enim punctus præcise transiret puncta fignata in spacio quantum cunque proxima,

### Qualtio

xima, & præcisè, tangendo illa fortê, non caufaretur linea continua. Sed quia non possiunt signari duo puncta, etiam quátumcunque proxima, quin inter illa sint infinities infinitæ partes, quas omnes tangeret in puncto, & inter quæcuque duo puncta illarum partium infinities infinitaru, cadut etiam infinities infinitæ, quas etiam omnes pertrásiret, tangendo illas in puncto, ideo sic transcundo efficeret lineam continuam, & nullo modo ex pun ctis compositam. Et per hoc patet responsio ad tertium argumentum.

Libri

Ad fecundum dico, quòd fortè non caufaretur linea, nifi fecundum imaginationem, vel fi realiter caufaretur, dico, quòd caufaretur à puncto tâtum inftrumentaliter, & à principali mouente pūctum caufaretur effectiue.

CONTRA conclusionem quintam, quæ talis eft. Si mobile prius transiret minus, vel æquale, quàm maius, loquendo de transitione indiuisibili, tunc effet dabilis prima mutatio in motu locali. Hic posser multipliciter instari, quia tamen solutiones argumentorum possent faciliter haberi ex supradictis.adduco quinque rationes soluendas faciliter diligenter intuentibus expositionem latteræ, & dubia superius enucleata.

Arguitur ergo primò fic, quia hoc idem videtur fequi, fi indiulibile transcat maius. Et pono cafum, quòd a. indiulibile quiescat per horam in puncto alicuius spacij, & in vltimo instanti illius horæ incipiat transire super spacium, certum est, quòd tunc in illo instanti cransibit maius, quiapartem diulibilem spacij, & ficilla transitio, cum sit instantanea erit mutatio, & per consequens illius motus localis super spacio erit dabilis primamutatio.

Secundò, quia hoc idem videtur fequi neceffariò, quando mobile diuisibile mouetur super spacio, quia primò, & immediate transit æquale, quià immediate secundum partem sit in puncto, vt patet à Doctore præsenti quæst. & sic videretur sequi, quòd in tali motu daretur prima mutatio, quod est inconueniens.

¶Tertiò arguitur contra, quia Doctot in conclutione videtur fupponere, quòd fi a. transiret minus, vel æquale, quòd tunc in motu locali daretur prima mutatio, & fic supponit, quòd vr fic posser moueri motu locali, quod tamen non videtur verum, immo nullo modo moueretur motu continuo, patet, quia fi semper transit minus, vel equale, & sic transfeundo transit in instanti, sequitur, q. præcisè transibit in alio, & alio mutato esse, & sic non erit motus.

¶Quartò arguitur, quia non fequitur præcisë, transit primò æquale: ergo in motu locali datur prima mutatio. Et pono casim, gangelus quiescat per horam in aliqua spacij parte, & in vltimo instanti illius horæ præcisë transfeat punctum immediate sequetem, & in tempore immediato moueatur successive sur space set and set and set and instanti transit æquale, & sic mutatio, quæ tamenmutatio no erit prima mutatio motus localis, cum in illo instanti nullo modo moueatur, nec illa mutatio pertinebit ad motum localem immediate sequentem, vt supra exposui in his conclusionibus. hoc idem videtur dicendum de puncto.

Quintò arguitur. Pono, o a quiescat per horã in puncto spacific bicubitalis, & in vlumo illius horæ aliqua virtute transeat spacium pedale, & in tpe immediate sequête moucatur super spacio aliquo, patet, o tunc transit maius in instanti, & sic proprié mutatur, & tamen illa mutatio non dicetur prima mutatio motus localis immediate sequentis. ¶ Responsionem quære ex supradictis in alies dubis.

G Contrafer.

CONTRA fextam probo, o punctus non campositi moueri motu alterationis. Et primò arguitur sic. Nulla forma nata informare subiectumdiussibiliter, potest ipsum informare indiussibiliter, sed qualitas corporalis vt color, & calor, & huiussimodi est forma talis: ergo. Sed si informaret punctum, informaret tantum indiussibiliter, cum punctus sit simpliciter indiussibilis: ergo maior cu minori est nota-

Secundo. Nulla forma, quæ tantum eft nata, informare corpus, poteft informare non corpus, patet, quia ficut forma merè fpiritualis non poteft informare corpus, nec econtra: ergo. Sed forma qualitatiua corporis eft tantum nata informare. corpus, cum exhoc dicatur corporalis : ergo non poteft informare punctum, cum nullo modo fit. corpus: ergo.

Tertiò fequeretur, o talis alteratio fieret in inftanti, vel faltem daretur prima mutatio in alteratione, patet, quia alterans non poteft fibi approximari, nifi punctualiter, vt patet, & per confequens nullum erit impedimentum, neque ex parte púcti, neque ex parte alterantis, vt patet, & fic, vel inducit aliquem gradum, puta caloris in inftanti, vel inducet omnem gradum in inftanti.

Quartò arguitur, quia ex quo alterans non eft perfecte præfens alicui corpori, nifi in puncto, vt patet per Doct.in ifto fecudo, dift.2.q.9.& fic fequeretur, og quado corpus alteratur partibiliter, quòd primo punctus alterabitur, inducendo alique gradum in inftanti, vt patet, & fic in alteratione, quacorpus alteratur, puta fecundum calorem daretur prima mutatio, quod eft inconueniens.

Quintò fequeretur, quòd posset dari minus mi nimo ente naturali, quod posset immutare visum, vel quod posset comburere magnum lignũ, quod est contra Doct.præsenti quæstione, vbi vult, o detur minima pars entis naturalis, quæ posset immutare, qua minor non possit, sed punctus perfecte albus, vel perfecte calidus est ens naturale, & minus quacunque parte data, cum sit indivisibilis, & illa pars diuisibilis: ergo.

Respondeo breuiter, gpotest loqui de altera- Responso tione, qua aliquid alteratur dupliciter, scilicet exte- not. sine, & intensine.

Primo modo nihil alteratur, nisi sit verè diussibile, & sic calor non potest extendi, nisi in corpore diussibili, & extenso.

Secundo modo poteft aliquid alterari indiuifibiliter, fiuè inextenfibiliter, & hoc modo punctus poteft calefieri, & moueri motu alterationis, forma ergo corporalis poteft informare, & extensè, fiuè diuifibiliter, & inextensè, fiuè indiuifibiliter. Si dicatur, q motus eft fucceffiuus, & talis fucceffio, vel eft ex diuifibilitate mobilis, vel fpacij, vel formæ acquirendæ. Sed in propofito punctus eft tantum indivifibilis, & pofito, q forma, puta calor fit diuibilis fecundum aliam, & aliam partem, tamen fic partibiliter non poteft recipi nifi in quanto diuifibili. Dico, q color eft dupliciter diuifibilis.f. fecundum partes quantitatiuas, & fecundum gradus intenfionis.primo modo punctus non poteft moueri ad colorem motu continuo, & fucceffiuo, qua tali motu tantu diuifibile mouetur, fed bene poteft mo ueri. Secundo modo, quado color intenditur gradualiter in puncto.

¶Ad alias inftantias patet responsio ex supra declaratis.

IBI. Ad quartum argumentum principale de causa successionis motus.

**JQuar-**

#### 2 JQuarto, & vltimo arguit Doct. probando, 9 angelus non possit moueri localiter continuè, quia non habet resistentiam, quia sicut dicit Comment. super quarto phys. c. 22. q successio in motu est ex relistentia mobilis ad motorem, vel medijad mobi le, vel medij ad motorem, nulla istarum refistentiarum est in proposito, non enim angelus resistit medio, nec econuer fo, nec fibiipfi vt motori,

Confirmatur ratio, quia fecundum ipfum graue in vacuo moueretur in non tempore, quia ibi nulla effet refistentia, quæ posset causare successionem in motu, non autem magis refiftit angelus fibiipli, vel medio, quàm graue, vacuo vel vacuum. graui fi poneretur.

Ibi. Item per rationem philosophi.4.physicor. tex.commen.71.qui fic arguit. Quæ enim eft proportio medijad medium in subtilitate, & densitate, eadem est proportio motus ad motum in velocitate & tarditate, fed nulla est proportio vacui ad plenum in subtilitate: igitur nec mobilis ad mobile in velocitate, fed omnis motus poffibilis ad omné motum poffibilem poteft esse aliqua proportio in velocitate : igitur nullus motus est possibilis in vacuo, ita potest argui in proposito: nam cæteris paribus, quæ eft proportio mobilis ad mobile in velocitate, eadem est proportio angeli ad corpus in subtilitate, sed nulla est proportio angeli ad corpus in fubtilitate: igitur non poteft localiter moueri . ¶Ibi. Alia ratio fua eft ibi, ga fi in vacuo fiat mo-

tus, accipiatur aliud corpus plenum subrile in tanta proportione excedere aliud corpus in fubrilitate in quanta tempus motus vacui minus eft, quàm. tempus motus pleni, & vide rationem

AD has rationes respondet Doct.ibi ad quartu argumentum principale. In ista littera multa sunt notanda. Primo, opinio antiquorum fuit, 9 motus localis tantum fieret in vacuo, vt patet quarto phyficorum. tex. commen.71. & arguebant fic. Si corpus mouetur localiter, aut recipitur in vacuo, aut in pleno, non secundo modo, quia tunc duo corpera estent simul: ergo primo modo, & sie fequitur, quòd vacuum fit caufa motus localis. Contra quam quado arguut Arift & Auer. arguunt cótra Auenpacem, & respondent ad rationem ipsius, quòd recipitur in vacuo, fic intelligendo, quòd quado corpus mouetur in aere, est plenum in actu, fed vacuum in potétia, quia dum corpus ad ipfum mouetur, ipsum corpus efficit latera continentis in actu, & occupat totum illud spacium, quod est inter latera continentis, replendo illud

Secudò nota, quæ fit caufa fucceffionis in quolibet motu ibi. Breuiter tamen dico. Dicit Doct. quòd causa successionis in motu, puta quòd angelus non possit moueri de loco ad locum, puta de cœlo ad terram in instanti, sed motu continuo, & fuccessiuo, ista successio causarur per resistentia mo bilis ad ipfum motorem, & ipfius mobilis ad medium inter ipsum, & terminum. Exempli gratia. Angelus, vel virtus motiua angeli mouent substantiam fuam de celo ad terram, illa fubstantia dicitur mobile,& facit refistentiam virtuti motiue angeli, ideft q talis fubftatia, vt comparata virtuti finitæ, & limitatæ non potest esse in instanti à tali virtute de cœload terram, & talis substantia, vt comparatur tali virtuti transit successine per omnia media vsq; ad terram, & fic omnia illa media inter cœlum, & terram faciunt fibi refistentiam, cum fint fic ordinata, quòd tale mobile, vt comparatum tali virtuti non poteft fimul, & in inftati transire, ideo successio in tali motu causatur ex resistentia mobilis Expessie lie ad motorem, & ex refistentia mediorum ad mobile. Quia tamen ista litera videtur aliqualiter disfi-

terz.

Tex.(m 7)

Nona.

cilis, expono illam, cum dicit, quòd caufa fucceffionisin motu est resistentia mobilis ad motorem., non talis, quòd mouens non possit vincere mobile, runc enim non moueret ipsum, pater, quia si esset maior refistentia in mobili, quàm virtus in mouete, non posset moueri à tali virtute, vt patet, quia virtus motiua no poteft mouere quodcuque mobile, non enim homo potest mouere aliquod magnum, & excessiuum graue, quia in tali graui esset maior relistentia, quàm esset virtus motiua hominisprostatu isto. Sequitur. Sed nec talis, g mobile reinclinetur ad oppositum, quia si est precise in motu violento, vt patet de graui sursum, quod Nota & beinclinaturad deorsum, &ideo mouens lapidem ne. sursum, quamuis lapis non faciat mouenti forte nullam refistentiam, quin possit forte illum mouere de loco ad locu, puta de loco deorsum ad locu furfum in inftanti, & non in tpe, & fic nulla effet ibi fucceffio, th polito, piple lapis faciat reliftentiam, accipiendo refistentiam pro eo, quod mouetur cotra inclinatione eius naturale, talis tamen resistentia non est illa, quæ propriè faciat successionem in motu. Et posito etiam, quòd talis resistentia esset causa successionis in motu, adhuc esset tatum caufa fucceflionis in motuviolento, & non naturali, & quia multa moueiur localiter motu naturali cotinuo, & fuccessiuo, vt patet de graui, g mouetur deorsum, ibi quærenda est causa successionis in tali motu, & ideo alia est assignanda à prædicta. Se-quitur. Sed talis resistentia, quòd mobile semper eft fub aliquo, cui non poteft immediate fuccedere terminus intentus à mouente, vt patet, quia cum mobile a.mouetur super spacium bicubitale, dum est in principio illius spacij, in illo tunc non potest este in fine illius spacij bicubitalis, oportet enim mobile, cum fit virtutis finitæ fe facere præfens alij parti, non fimul, sed tantum successive. Et hoc est quod dicit Doct.quod hoc est propter defectum-virtutis motiue, & cum hoc propter resistentiam medijad mouens, & mobile, per quod medium. poteit intelligi effe illud, quod necessario præcedit inductionem termini inducedi, vt patet, ponendo quòd mobile a.moueatur fuper fpacio b vnius miliaris, & intendat acquirere locum in fine illius spacij, dum eft in principio spacij, quia simul non potest esse in fine spacij, sed tantum successive, ideo dicimus, quòd rale spacium, siuè medium facit resistentiam mouenti, & mobili, quia dum mobile eft in vna parte medij, statim non potest esse in fine medij, ideo omnes partes illius spacij faciunt resistentiam, & mouenti, & mobili, & ideo dicit, quòd omne illud, quod necessariò præcedit inductione termini principaliter inteti, dicitur medium, quod facit reliftentiam modo prædicto. Sequitur. Sed tale medium non est necessario medium, nisi virtuti finitæ

Si enim effet virtus infinita, poffet statim pone. re mobile in termino ad quem, ita quòd nec propter formam oppolitam termino à quo,quam mo bile iam haberet, puta quia fi mobile effet in principio spacij vnius milliaris in este quieto, vltimum vbi illius spacij, ad quod intendit moueri, dicetur forma appolita termino à quo, scilicet vbi, in quo est sub esse quieto, mouetur enim ab vbi, in quo ia eft ad aliud vbi. Si ergo virtus finita poneret mobile in instanti in vltimo, vbi illius spacij nulla esfet resistentia, quia in instanti poneretur in illo vbi. Sequitur. Nec propter media naturaliter ordinata inter illam formain, quam habet mobile, & terminum ad quem, esset necessitas, quòd tale moues prius mouerer per talia media, quàm induceret terminum. Pono, quòd mobile moueatur super *fpacio* 

spacio vnius milliaris, & sit in princîpio spacij vt in vbi in effe quieto, tale dicitur forma, quam habet mobile, & vlumum vbi acquirendum à tali mobili super tali spacio dicitur forma, & terminus ad quein, & alia dicitur terminus à quo', & media na-turaliter inter terminum à quo, & ad quem funtomnia vbi inter media, que naturaliter faciunt refistentiam virtuti tantum finitæ, sed nullam virtuti infinitæ. Sequitur. Possibilitas igitur successionis est ex refistentia mobilis ad motorem, quia mobile resistir motori, vt patet de graui moto ab homine fuper aliquo spacio, quæ refisteutia est ex re-fistere medij ad motorem, & ad mobile: patet de graui moto per medium densius, quod non ita cito descendit, quia ergo medium resistit mobili, & motori : ideo enim dicitur mobile resistere motori, quia medium super quod mouetur mobile, refistit ipfi mobili & motori, quia dum mobile est in vno vbi alicuius spacij, non statim potest poni in. vbi distanti virtute finita, quia dum est in tali vbi, omnia media inter illud vbi, & vbi distans acquiredum, faciunt refistentiam, & mobili, & mouenti. Sequitur. Ira quòd eft hic vna refistentia, videlicer, quæ est ex parte medij modo prius posito, mobile enim inquantum habet formam, puta vbi inesse quieto inter quam & terminum, scilicet vbi ac quirendum, nata sunt esse talia media, potest continuè mobile moueri per illa media ad terminum, & per ista media, quæ refistunt mobili, vt possit no statim esse in termino, potest intelligi diulsibilitas partium mobilis, vel diuisibilitas formæ, fecudum Exemplum, quam est motus, vel vtraque fimul . Exemplum primi. Si per possibile mobile verè diuisibile in. partes quantitatiuas acquirit aliquod vbi punctuale, & indiuisibile', illud vbi non posset simul este in toto illo diuisibili, sed prius secundum vnam partem moueretur ad illud indiuisibile, & posterius fecundum aliam partem, vt exposui supra, & sic succeffio, & diuifibilitas in tali motu locali accipererur ex diuisibilitate mobilis, & sic partes mobilis facerent resistentiam ipsi mobili. Exemplum secundi. Si punctus, vel angelus moueretur superfpacium, puta vnius milliaris, tunc diuifibilitas motus localis acciperetur à divisibilitate spacij. Exemplum tertij. Si mobile diuisibile moueretur super spacio diuisibili. Sequitur. Necessitas tamé succeffionis nunquam eff ex hac relistetia, scilicet medij, vel mobilis, vel vtriusque. Sed præcise comparado istam ad agens, cui mobile refisiti propter istam resistentiam medij ad ipsum, patet, quia si comparetur ad moues infinitæ virtutis, cui nullum mobile retiftit propter reliftentia medij ad iplum mobile nulla erit resistentia.

primi.

Exemplam

Exemplum

lecundi.

tertÿ.

Ibi. Tunc ad illa, quæ adducuntur ad oppofitum, scilicet quod angeliad se nulla sit resistentia., patet ex his, quæ dixi in principio, respondendo ad quartum argumentum principale.

Ibi. Et cum arguitur de ipso dicto Auerroys de graui, fi ponatur in vacuo. Dicit, Doctor, quòd fecundu viam philosophi, si poneretut vacuum, g no effet ibi motus, quiaibi nihil effet, quòd cederet mobili, & faceret resistentiam, & fic non posse-esse fuccessio. Et quod dicit ibi. Et dimensiones feparatæ non possunt este fimul. Nam sicut imposfibile est duo corpora esse simul propter penetrationem dimensionum, secundum Philosophum.

Scotus in 4. quarto phylicorum. ita eft impossibile, quòd di-fent, de doti marsioner former. mensiones separatæ à corpore naturali possint esse bus beatoril, fimul, ideft quod ficut duo corpora naturalia corporapof non possant cile simul in eodem loco, quia tunc le effe in eo- dimensiones vnius corporis penetraretur à dimendem loco, fionibus alterius corporis, fic nec duo corpora ta-

### Quxítiò

tum mathematica, nec vnum corpus naturale, & aliud mathematicum, quia ita effet penetratio dimensionu. Sequitur. Tamen si poneretur vacuum, posse cedere, & esse spacium, & non, quòd latera plena essent fimul, quia tunc non esset vacuum, ita quòd latera illa non effent plena, fed tantum ibi ef-fet spacium, tunc posset effe motus, quia successio per se est in motu locali ex spacio inquantum quantum.

Ibi. Ad argumenta philofophi, &c. Do&.coceditillam propositionem, fi cætera fint paria, scilicet mobilia, si enim sint duo media, vnum denfum, & aliud rarum, & duo mobilia æqualia in pondere, & figura (quia vna figuratio facit velocius corpus moneri, vt patet per experientiam) túc qualis erit proportio aquæ ad aerem in raritate, & densitate, talis erit pportio motus facti in aqua ad motum factum in aere in velocitate, & tarditate. Sed nulla effet pportio vacui ad plenu in désitate, & ratitate, igitur nec esfet aliqua proportio motus facti in pleno ad motum factum in vacuo, in velocitare, & tarditate, sed omnis motus ad alium. motum est aliqua proportio in velocitate, & tarditate, igitur nullus motus potest fieri in vacuo. Et sic Scotus concederet, quòd nullus talis motus posset fieri in vacuo, scilicet velox, aut tardus. Sequitur. Ibi aut saltem vera est contra eos, qui posuerunt vacuum esse totam causam motus, fiue successionis in motu, & ita vacuum effet caufa velocitatis, & tarditatis in motu. Sed nihil ad propositum de angelis.

Sed illa ratio applicetur ad propofitum arguédo hic de mobilibus, ficut ibi de spacijs, & medijs. Et arguatur fic, qualis est proportio mobilis ad mobile in subtilitate, & densitate, talis est proportio motus ad motum in velocitate, & tarditate, ista est falsa, quia potest esse proportio motus ad motum in velocitate,&c. Et tamen no erit proportio mobilis ad mobile in fubtilitate, & denfitate, quia stat alterum mobile, non esse subtile, nec denfum, ficut mobile indivisibile, & tamen motus erut proportionati in velocitate. Sequitur ibi.

9 Et si accipias, quæ est proportio vnius sub ra-tione qua mobile, « alterius sub ratione qua mobile, lideit qualis est proportio corporis ad angelu in mobilitate, talis est proportio motus corporis ad motum angeli in velocitate, & tarditate. Sequitur. Concedo. fed tunc minor est falfa, scilicet ista corpus, & angelus non proportionatur in mobilitate, quia ficut angelus est mobilis cotinue, inquatum habet quantitatem virtualem, fecundu quam potest coexistere loco quanto, & tanto loco, & no præcise loco determinato, vt fupra patuit diftin- Grania non ctione præsenti, quæstione septima. fic corpus per monentur à fuam quantitate formalem molis habet coexisten- feipfis, ficme tia ad locu, & ita motus corporis, & motus ange- agens per co quod tunc motus angeli, & corporis: possent fieri sario moyen in æquali tempore fic arguendo. Si motus fieret tur ab alio, in vacuo, fieret in tempore, pater, cum motus non guo ad affu possit fieri in instanti. Si in tpe fieret, accipiatur ali- primu, idife quod plenum in tanta proportione, quata est tem- ad graunapus ad tempus. Sequitur tunc, quòd motus factus tem, fecu do in pleno fieret in æquali tempore cum motu facto grane monet in vacuo. Exemplum. Sit tempus menfurans, motu de potentia factu in vacuo, & fit octauæ horæ, & tempus men-fecunda ad furans motum factum in pleno quartæ horæ, acci- aftum fecun piatur tunc vnum plenum fe habens ad plenum, in dum.

quo

quo fit motus in tali proportione, feilicet dupla, in qua fit motus in vacuo, tunc erit motus in tali pleno & in vacuo in æquali tempore. Sco. concedit, quòd hoc totum est impossibile. Et ista ratio concludit contra Empedoclem, & alios antiquos. Sed nihil ad propositum, quia hic proportionantur mobiha, scilicet corpus, & angelus in mobilitate, ibi non commmensurantur spacia, scilicet vacuum ad plenum, nec proportionantur. Et fi arguas, angelus mouetur, igitur in tempore, concedo, & aliquod corpus mouetur in tempore concedo, ista duo tempora proportionatur, concedo. Accipiatur aliud corpus in duplo subtilius, & se habens ad istud corpus in eadem proportione, in qua ( habet tempus, in quo angelus mouetur ad tempus, in quo corpus mouetur, tunc sequitur, quod illud corpus subtilius mouebitur in æquali tepore cum angelo. Sed dicit Doct quòd hoc non inconuenit, fed eft bene possibile, quia hoc corpus, & angelus proportionantur in mobilitate, igitur & in motu, & ita possiunt moueri corpus, & angelus çquè velociter, &çque tarde, fed eft ibi impossibilitas ratione mediorum,quæ media.f.vacuum,& plenum nullo modo possunt proportionari in subulitate, & denfitate, cum vacuum non fit fubtile, nec denfum, & nihil ad aliquid, ideo nulla est proportio, & tamen fi illi motus fierent in equali tempore possent pro-portionari in velocitate, & tarditate, & spacio, non tamen oporteret, si motus facti in illis proportionantur

Secundi

Ibi. Sed dato, quòd rationes philosophi non multum concludant ad propositum, quia non ita se habent hic mobilia, sicut ibi spacia, scilicet corpus, & angelus, ficut spacia se habent in rationibus philosophi. Suz tamen rationes valent simpliciter, ita quod sua maior est ostensiua, & reliqua ducens ad impossibile, idest quòd prima ratto est oftensiua, & secunda ducitad impossibile, vt supra patuit.

J lbi. Respondeo igitur, quòd si vacuum posfet cedere, & matus posset esse in eo, quod ex diu isibilitate spacij motus haberet diuisibilitatem, & successionem, &c. Dicit Doct.in sententia, quod fuccessio in motu effentialis causatur solum ex ditifibilitate, vel mobilis, vel medij, siuc illud mediu fit plenum, fiuè vacuum, dummodo illud vacuum possit cedere. Successio in motu est simpliciter à diuisibilitate, & visie talis motus non dicitur neque velox, neque tardus, quia fi velocitas attenderetur penes diuisibilitatem spacij, tunc si spacium effet æquale, vnum grane velocius non moueretur altero, sed velocitas, & tarditas funt superaddita ipsi medio diussibili, ita quòd si datur medium. rarius corpus velocius, ibi mouetur, quàm in medio denfo, accipiendo tamen mobilia proportionata secundum grauitatem, & figuram. Et aliqui dicunt, q ipfa raritas in medio eft quædam qualitas actiua, qua velocius mouetur ipfum graue descendens, per tale medium. Alij vero, quod no est qualitasactiua, sed medium rarius minus resistit. Sed hæc secunda opinio videtur verior, & magis ad mentem philosophi. Cum ergo in vacuo nullasit raritas, neque densitas, ideo motus factus ibi no porest dici, neque velox, neque tardus, sed est simpliciter neuter ad tarditatem, & velocitatem, vt dicit Doctor qualian fine. Si ergo fiat coparatio motus facti in vacuo, & facti in pleno raro, vel denfo, quo ad fuccessionem esfentiale motus, dico, quòd potest ibi este proportio. Si verò fiat comparatio quo ad velocitatem, & tarditatem nulla fimpliciter est proportio, cunullo modo sit velox, vel tardus, Et arguit Arist.contra antiquos, qui dicebant mo-

tum fieri in vacuo, quòd non concludunt de ratione essentiali motus, sed vt causatur simpliciter à diuisibilitate. Sed quia antiqui dicebant motum in vacuo effe tardum, vel velocem, ideo argumenta. Arift.concludunt contra illos de tardirate, & velocitate motus, & probat, g talis motus non potest elle velox, neque tardus, & hoc intendit. Applicando modo de angelo dico, o morus angeli non poffet dici neque velox, neque tardus, vt trafit per aliquod medium, quia angelus ita facile trafit quodcunque medium quantucunque denfum, ficut medium quantum cnnque rarum, diceretur tamen ille motus continuus, & successiuus propter diuisi-bilitatem medij. Et sic finis huius quæst.nonz.

ona.

### Qualtio Decima. Dift. II.

#### Vtrum Angelus posit mouere se.

Scotus 2. fent.distinct.2.quest.10. Franciscus de Mayronis.2 Sent.dist. 2.q. II.



ECIMO quærit Doct. An angelus, possit mouere seipsum de loco ad locum, ideft an in angelo fit aliqua virtus actiua, quæ fit principium forma-le fui motus localis, fiuè qua possit mouere seipsum motu locali, ita quòd idem angelus numero fit receptiuus motus localis, & produ-Aiuus eiusdem motus in seipso.

IBI. Concedo. Hic Doct.responder ad quæfitum affirmatiue, scilicet quod angelus porest mouere feipfum. Et ratio stat in hoc. Si de quo minus videtur: ergo & de quo magis. Sed multa imperfectiora angelo habent potentiam actiua respe-Ctu multorum, ad quæ funt in potentia palliua, patet, quia animata, que sunt in potentia passiua ad debitam quantitatem, habent potentiam actiuam. respectu illius, vt magis hoc patebit in quarto, diftin.44.q.1. Tum quia grauia funt in potentia passiua,& receptiua ad vbi deorfum, & leuia ad vbi furfum,& habent potentiam actiuam respectu sui mo tus localis ad huiufinodi vbi. Tum quia animalia funt in potentia passiua ad operationes sensitiuas, & habent potentiam actiuam respectu illarum faltem partialem, vt supra paruit in primo, dift. 3.9.7. & patet etiam in quolib q. 15. vide ibi. Cum ergo in angelo fit potetia paísiua, fiuè receptiua ad aliud & aliud vbi, vt clare patuit supra quæst.6. præsentis distinctionis, sequitur à fortiori, quòd magis habebit potétiam actiuam respectu motus localis, fic quòd talis potetia activa fit principium formale, mouendo angelum ad vbi, & quiescedo in illo; hoc enim est perfectionis in vatura, quæ est in po-tentia passiua ad aliquid, quòd respectu illius habeat potentiam actiuam.

IBI, & si dicatur, quod hoc tantum conuenit Opinio comentibus imperfectioribus. s.g. entia imperfectiora, munis. que sunt in potentia passiua ad operationes habeat potentiam actiuam respectu illarum, patet de animalibus, quia sunt composita, ideo possunt diuidi fic, quòd fecundum vnam partem fit mouens, & fecundum aliam sit mobile, puta quia anima est prin cipium actiuum mouendi corpus, & corpus eft in potentia passiua ad huiusmodi motum.

Ibi. Et quod assumptum est de grauibus, & leuibus, &c. Hic Doct. videtur respondere ad illud de grauibus,&c. & dicit, quòd videtur contra phylofophum.8, phylic.tex.comm.29.& 30.vbi videtur affignare quattuor rationes, o grauia, & leuia non possunt mouere fe, Prima, quia graue non est animal.

mal. Secunda, quia no poteft fiftere fe. Tertia, quia non poteft mouere fe motibus diuerfis. Quarta, ga eft cottinuum. seius dipositionis in parte, & in toto, & tale non poteft mouere fe. Et soluendo q. dicit, quòd naturalia tantum habent principium. patiendi respectu motus, & non faciendi.

.ibri

Quòd autem effet intentio Arifto. patet vbi fupra, incipiendo à tex. 28. víque ad 30. inclusiue. vbi ficait in tex 28 circa finem. Eorum enim quæ mouentur ab alto, hæc quidem extra naturam pofuimus moueri: alia autem relinquuntur cotra poni, quia natura hæc autem funt fupple naturalia, quæ dubitationem afferunt à quo mouentur, vt leuia & grania, hæc enim in oppofitos locos violentia mouentur. In proprios autem leue quidem furfum, graue auté deor sum natura, &c.Et post immediate fequitur in tex. 29. qui incipit. A quo autem no adhuc manifestum, ficut cum moueantur extra naturam, ideft quòd leuia, & grauia, cum moueantur fecundum naturam, non est ita manifestum, à quo moueantur, ficut cum mouentur contra naturam ab agente extrinseco. Et sequitur. Et namque ipsa supple grauia, & leuia à seipsis dicere impossibile eft, & hac eft prima ratio Arist.quia ipla grauia, & leuia non videntur posse moueri à seipsi, cum hoc fit proprium animatorum, vt patet per philosophū vbi supra. animalis, inquit, hoc etiam & animatorum proprium. & ibi Commentator dicit, quòd ideo animalia mouentur à scipsi, idest à principio intrinseco, quia non indigent à causa extrinseca, quemadmodum corpora simplicia.

Secunda ratio est vbi supra tex.comm. 29. quia ista corpora simplicia se sistere, inquit, supra finatoru. Facere, inquit, stare posse ipsa secunda ratio est si supra est secunda se supra secunda secunda se supra secunda se supra secunda secund

Tertia ratio patet tex.commen.29. scilicet quia talia corpora non possint mouere seipsa, quia nec motibus diuerss. Et ideo inquit. Si ascensus ad fuperius est ab ipso igne, manifestum est, og descenfus ignis etiam ad inferius est ex ipso igne, & dicere etiam, og res quæ mouentur ex se vno motu tatum mouentur, non est de ratione si mouent, hæc ille, idest quòd de ratione eorum, quæ possunt mouere se, est quòd etiá possint mouere se motibus diuerfis, fiuè oppositis, vt patet de animalibus.

Quarta ratio ponitur tex. comm.30. vbi fic haberur. Amplius quomodo contingit continuum aliquod, & ipfum feipium mouere, fecundu enim, quốd vnum est continuum non actu secudum hoc impossibile est, sed secundum quod diuiditur : fic hoc quidem aptum natum eft facere, illud autem. pati, neque igitur horum vllum ipfum feipfum mouer, &c. Et ibi Commentator. Et illa, inquit, quz mouent per principia in eis, necesse eft, vt diuidantur fecundum diffinitionem in motorem, & motum, &vr non sint idem secundum diffinitionem, & effentiam. motor enim debet effe diftnæus à moto, aut secudum diffinitionem, & esse insimul, ficut illa quæ mouentur ab extrinseco, aut secundū diffinitionem tantum, ficut est dispositio in habentibus animas: anima enim, quæ eft motor in eis, diflinguirurà corpore, ve est motum secundum diffinitionem, licet non diftinguitur secundum esse,

### Quastio

fcilicet quòd impossibile est animam este fine corpore. Et quia corpora simplicia sunt vna secudum diffinitione, & vnum eorum potest diuidi in motorem, & motum, necesse est, vr.non sint mota ex se nis este possibile, vt motor este spisum motum. Si igitur aliquis dixerit, quòd sunt corpora simplicia composita ex materia, & forma, quorum vtraque est distinctum secundum diffinitionem à reliquo. Dicimus ad hoc, quòd prima materia non est existens in actu, & sillud, quòd mouetur ex se debet diuidi in motorem, & motum in actu, quoniam illud, q est in potetia neque mouetur, neque mouet. Si igitur lapis, vel graue mouetur ex se contingeret, vt ester mouens, & motum eodem modo secudum formam, quam non est existens in actu, nis secudu formam, quod est impossibile. Hac ille.

Ibi. Primò oftendo oppositum per auctoritates. Hic Docto.intendit probare auctoritatibus & rationibus, quòd grauia, & læuia, & multa alia corpora fimplicia possint mouere se, sic, ograue habet principium intrinfecum caufatiuum fui motus localis, & ip fum graue eft receptiuŭ huiufinodi motus, & primo auctoritate philofophi. 8. phylic. tex.commen.32. vbi foluens dubitationem degrauibus, & leuibus, dicit, quod quia potentia dicitur multipliciter propter hoc no eft manifestum à quo mouetur graue, quoniam inquit potentia effe, multipliciter dicitur, hæc autem caufa eft, non effe manifestum à quo huiusmodi, scilicet grauia, & læ-uia mouentur, vt ignis sur lum, terra de or sum. Deinde diftinguit potetiam ad actum primum, & ad actum secundum, vt patet de potentia ad sciettam, & confiderationem, potentia enim ad scientiam, siuè ad habitum feientiz dicitur potentia ad actum primum, & potentia ad actualem confideratione, dicitur potentia ad actum secuidum. Sequitur. Et applicando ad propositum dices, quòd ignis est in potentia estentiali, vt fiat frigidus, prout scilicetaqua generatur ex co, cu autem genita fueritaqua, est in potentia accidentali ad agendum, idest ad infrigidandum nin impediatur. Nota, o potentia ad actum primum communiter dicitur potetia ellentiali, fiuè potentia remota, quia talis potentia est ad formani, que est ratio formalis agendi, & principium productiuum actus secudi, vt autem est sub tali forma, siuè actu primo, tunc est in potetia accidentali, fiue propinqua ad actionem, fiue ad actú fecundum, & ficignis est in potentia essentiali, vt fiat trigidus, idett quod materia, qua eft sub forma substantiali ignis est in potetia essentiali ad formam fubstantialem aquæ, quæ est princi pium formale infrigidandi, &vt actu eft fub tali forma, eft in potentia accidentali, fiuè propinqua ad acum fecundum, quod est infrigidare. Sequitur. Ita etiam dicit ipfe de graui, & læui, læue enim fit ex graui, vt ex aqua aer: cum autem eft iam læue, operabitur mox nisi prohibeatur. Actus autem leuis est alicubi effe, & furfum, prohibetur autein, cum in contrario loco fit. Et vult dicere in sententia, g quando aer qui formaliter est læuis, cum habeat in se leuitatem, caufatur ex aqua, quæ formaliter eft grauis, tunc ex graui fit laue, & est similiter, vt prius de igne, nam materia dicitur in potentia essentiali ad læuitatem, quæ est principium productiuum motus sur sur sur dicitur in potentia accidentaliad alicubi esse, vt cum aer agit in aquam, expellendo formam substantialem aquæ, & formam leuitatis, introducendo scilicet formam substatialem aeris, ad quam concomitat læuitas, fic talis materia aquæ dicitur esse in potentia essentiali ad esse surfum, siuè in potentia remota, vt verò actu eft sub forma aeris, & per consequens sub forma lauitatis est 18 potentia

## Secundi

30 ....

1

.

e.

μ. Έ

l.

Ľ

ž

2 ľ-

÷

ŀ

÷

4

1, į.

E ........

1

potetia propinqua ad elle sursum. Sequitur. Actus autem leuis est alicubi esse, & surfum, prohibetur autem cum contrario.f.loco sit.i.quòd leue no sta**tim fit fu**rfum prohibetur dum eft in contrarium, ideft deorfum, nam vt leue eft deorfum prohibetur ne statim sit sursum, & sic patet quomodo leue habet in se principium sui motus. Sequitur. Vnde nihil valet exponete, quod cum fit in actu leue, eft actu leue, ita quòd leuis est ascendere.i.quòd cum materia aquæ est sub forma aeris, & sub forma leuis, tunc actu leuis eft, & vt leuis eft afcendit. Con tra hoc arguit Doc. quia si ista opi. intelligit quòd aer vt actu leuis eft, flatim afcendit per principium fibi intrinfecum, & fic opi. verum dicit. Si autem fic intelligit, quod actu leuis est, & leue naturaliter inclinatur ad elle surfum, sed non potest elle surfum à principio intrinseco, sed ab agente extrinseco. Hoc est manifeste fallum, cum dicit Arist. vbi fupra, quòd mox operabitur, nifi prohibeatur, pto hibetur autem à potentia violenta, vt exponit Comen. & dicit Doc. quòd tale prohiberi non potest intelligi de actu primo leuis, quia actus leuis non poteft prohiberi, vel impediri, ficut etiam ignis, vt eft sub calore non prohibetur quin sit sub actu pri mo, potest tamen prohiberi ne calesaciat, sic est de eleui, o fi ponatur deoríum non poteft prohiberi quo ad actum primum, patet, quia non quocunq; loco fit femper habet leuitatem , quæ est principiu formale productiuum motus . Sursum. Potest tamen prohiberi quo ad actum secudum, quia dum detinetur deorsim violenter, tunc prohibetur a-scensius eius. Si igitur Arist. vult, quod cum mox fuerit leue statim est sursum, nisi prohibeatur. Sequit, q leue habeat principiu intrinfecu fui motus.

**f Ibi**. Idem etiam quarto phyficor.c.de vacuo, tex.commen.85.vbi dicit, quòd deníum & rarum concomitantur duz contratietates, videlicet graue & lene, durum & molle, & loquens de contrarietate granis & leuis, dicit quòd secundum hanc contrarietatem erunt actiua motus, secundum au tem durum & molle passiua. Vnde tex.85.sic dicit: Duo enim funt in vtroque denfo & raro, graue enim & durum denfa videntur esse. Contrariu verd rara, leueq; molle. Et post sequitur in tex.86. circa finem. Denfum inquit & rarum secundum hanc contrarietatem motus. l. surfum & deorfum actina funt, fecundum autem durum & molle paffiua, & non passibilis receptina, & non loci mutationis, fed alterationis magis, hac ille. Et licet Comen.videtur exponere fic, quod corpora non recicipiunt translationem, nisi hoc modo contrariota tis.f.fecundum raritatem, & denfitatem, tame vbi habentur verba expressa philosophi magis videtur dici consequenter ad ea, quam extorquere ea. Dicit tamen Commen. parum infra fic : Duricies verò & molicies non funt caufa translationis ficut denfum & rarum, fed funt caufa facilitatis, & diffi cultatis translationis, quoniam si corpus in quo eft translatio fuerit molle translatio erit facilis in ea ficut in aere, & cum fuerit durum erit difficilis, aut impossibilis, sicut in terra. Et parum post & non funt caufæ translationis in loco ficut funt leue, & grane, fed funt caulæ translationis proprie, & intendit, vt multis videtur quòd molle est causa passionis, & durum actionis, molle enim est pasfiuum,& durum actiuum, hæc ille.

¶ Ibi. Et si obijcias. Ista non est intentio sua, quamuis fic fonent verba, quia fecundo de generatione tex.commen.8. horum inquit graue & leue, neque actiua, neque passiua, no enim in faciendo aliquid aliud, neque in patiendo ab alio dicun mr, hac ille. • • •

· .

motus, & hoc modo possunt dici principia actina, & palina motus. Et fic patet, quomodo aliter los quitur Aristoteles de principio passino & actino, grauis & leuis in secundo de generatione, & aliter loquitur in octano physicorum, tex. commen.86. Expono tamen litteram istam, cum dicit, respon- Exposicio lie deo dico, quòd contradiceret sibiipsi in octauo une. physicorum super illud secundi de generatione, niu alio modo intelligerer hic, & ibi, nam in octauo phyficor.tex.vbi fupra.d.quòd licet graue & lene non fint actiua, fed tantum pafliua, vt fupra par tuit à textu 28. víque ad textum 30. inclusiue, & in fecundo de generatione, tex. vbi fupra.d.quòd no sunt, neque activa, neque passiua, & probatio sua paret ibi cum dicit, oportet autem actiua inuicem, & passiua esse elementa miscentur enim, & transmutantur adinuicem, hæc ille. Sequitur, aliter igitur loquitur ipse de actione in 8. phyfic. & aliter vbi occurrit fermo de actio ne & paffione, & aliter in primo de generatione, &

aliter in secundo, sicut enim in libro physicorum loquitur de motu generali & vniuerfali, in libro autem de generatione de motu ad formam, ita in tertio phylicorum loquitur de actione & passione. in communi & vniuerfali, & ita verum eft, quòd: dicit in octauo physic. quòd habent principium patiendi respectu motus localis, in libro autem de generatione loquitur de actione ad formam, vbi: agens & patiens funt contraria, patet ibi, tex. 8. Ca lidum inquit & frigidum, humidum & ficcum, hçc quidem, quia activa funt, hçc autem, quia pafsiua dicuntur, hæc ille.

Decima.

Ibi . Respondeo. Dicit Doct. hic, quod entis

cum dicit Arist. quòd non sunt actiua. Dicit Doc.

quod Aristoteles intendit de actione, sue de motu

ad formam, & verum est, quòd grauitas non est

ratio formalis producendi formam abfolutam in

aliquo, & similiter leuitas, nec etiam grauitas, &

leuitas funt rationes formales disponendi-aliquod

fubiectum ad formam fubstantialem, ficut calidi-

tas in igne est ratio formalis disponendi lignum,

vt materia iplius lit lulceptibilis formæ lubftantia?

lis ignis, nec fimiliter funt passiua, quia graunas

in aqua non est ratio formalis, quare aqua patiatur abigne, licet bene frigiditas, quæ contraria-tur caliditati, non autem negat Aristoreles, quod

Secundæ

9 Et addit Doct. quod hoc est verum de actio- Que agens, ne vniuoca, quia agens & patiens funt in princi- & patiens pio æquiuoca & in fine vniuoca, patet, nam ignis fint equino-& aqua, quæ sunt contraria in principio actionis ica, o unine dicuntur æquiuoca, & in fine vniuoca, quod fic de ca. claro. Cum enim ignis agit in aquam, in princi-, pio actionis materia ignis est sub forma ignis, & mareria aquæ adhuc eit iub forma aquæ, que formaliter differunt specie, & sic semper ignis, & aqua in principio actionis sunt aquiuoca. Dum autem ignis in fine actionis expellit formam aquæ, & in materia ipfius introducit forma ignis, tunc materia aquæ fit sub forma ignis, quæ est eiusdem speciei specialissime cum forma ignis agentis, & sic ignis productus compositus ex forma ignis, & materia quæ prius erat sub forma aquæ est eiusdem species specialissimæ cum igne producente •

Sequitur. Similiter in actione xquiuoca fimile est agens producto secundum formam similitudine æquiuoca, quod fic debet intelligi, quod est aliquod agens, & passum, quæ sunt semper æquiuoca tam in principio actionis, quam in fine, ideft, o materia paffi, licet amittat forman Fran.Lych.in fec.fent.Scoti. N prio-

naturalia fecundum graue & leue funt activa . Et 💩 🖛 🦛 🐄

97

### Libri

Distin.

priorem, semper tamen fit sub forma alterius spe-Emplum. ciei à forma agentis. Exemplum de sole quando agit in aliquam materiam, puta existentem sub for ma vermis, expellit in fine actionis formam vermis, & generat ibi formam muscæ, quæ non est eiusdem speciei cum sole, est igitur tale agens simi le passo in fine actionis similitudine æquiuoca, siuè virtuali, de qua dictum est supra in primo, diftin.3.q.8.

Sequitur. Sicut ipse concedit ibi in primo de generatione, t.c. 53. aliquod agens non communi-care cum passo, licut nec medicinam cum corpore fanato, vide tex. Nam fanitas dicitur tatum æquiuocè de medicina, & corpore sanato, quia de medi cina tanquam de signo sanitatis, & de corpore sano, tanquam de subiecto sanitatis.

QX0 grania tiendi.

Sequitur. Hoc autem modo negat in fecundo Flonia sue de generatione grauia & leuia, no solum esse prin principia a cipia agendi, vel faciendi, sed etiam patiendi, & gendi, & pa hoc expresse sonat ratio sua, cum dicit. Horum autem graue quidem, & leue, neq; actiua, neq; passiua, non enim in faciendo aliud, neque in patiendo ab alio dicuntur, oportet autem actiua inuicem, &

passiua este elementa.

Sequitur.Et ideo non funt principia producédi aliquid secundum formam aliquam. sabsoluta, ve ibidem loquitur de principio patiedi ab aliquo agente correspondente tali actioni, quia non sunt principia recipiedi formam absolutam ab aliquo agente

¶Sequitur. Sunt tamen principia actiua aliquo modo respectu motus localis ad vbi, & aliquo mo do passiua respectu eiusdem.i.g graue habet in se rationem formalem agendi, puta grauitatem, & rationem formalem patiendi, puta formam talis compositi, siue aliquid aliud, & sic patet ista littera

¶Ibi.Ad hoc etia potest adduci auctoritas Com men.tertio celi, & mundi, com.28.circa finem. Et quia inquit motor essentialiter distinguitur à moto, ficut in animalibus, motor n.in eis est alius à moto, cum motor sit animal, & motum sit corpus, in corporibus autem fimplicibus idem eft motor secundum spem, & motum, sed differunt secundu modum, lapis enim mouet se inquantum est grauis in actu, & mouetur inquatum est potentia inferius, inuenitur enim vno modo in actu, & alio modo in potentia & causa est hoc, quia componitur ex materia & forma, forma igitur eius mouet inquantum est forma, & mouetur secundum g est in materia, non.n.est in potentia ad inferius, nisi secundum gest in materia, hæc ille. & pater ex isto textu quomodo accipit corpora fimplicia, quia accipit corpora fimplicia, quæ funt vniformia in toto,& in partibus.

Sequitur. Sed de hoc videtur varie loqui, quia in commento fupradicto videtur velle, quòd lapis moueat se per accidens pellendo medium, sicut nauta mouet se mouendo nauem in qua existit, & parum infra, lapis inquit non est per se motus estentialiter, sed assimilatur ei, quod mouetur per fe, ideo indiget in suo motu motore extrinseco &c. hoc idem in octauo physicorum, commento 32.

Qle grania 6

Ibi. Ad istam conclusionem funt rationes . In Elenis pof- ista littera Doc.intendit probare rationibus, quòd fine mouere grauia & leuia possunt mouere se. Prima talis est, omnis effectus quando in actu caulatur habet cau fam in actu, vt patet secundo physic.tex.com.37. differunt inquit in tantum, quòd operantes quidem, & fingulares fimul funt, & non funt, & quosum funt caufæ, ficut hic medicus, cum hoc, qui fit

### Quxstið

fanus, & hic ædificator cum ædificato, quæ autem funt secundum potentiam non semper, supple smul funt, & non funt, corrumpitur enim, & non fimul domus, & zdificator, hzcille. Et ibi Commentator differentia inquit inter causas, que sunt actu, & quæ funt potentia est, quoniam que sunt actu inueniuntur cum illis quorum funt caula, & deficiunt cum illis, verbi gratia, quoniam iste medicus non est curator in actu, nisi cum hoc curato in actu, hæç ille. Hoc idem vult philosophus quin to metaph. capitulo de causa tex. com.3. differunt inquit in tantum, quòd agentia quidem,& singularia fimul funt, & non funt, & ipfa, & quorū caufæ, vt hic medens, cum hoc conualescente, & hic ædificator cum hoc ædificio, hæc ille. Ex hac auctoritate arguit Doc. descensus grauis est in actu, ergo est aliquid causans in actu, non autem tunc eft in actu à remouente prohibens, neq; per confequens ab impellente ipfum graue fertur deorfum, patet, quia impellens non continuat semper motum illum, vt patet de proijciente lapidem deorfum, sed bene verum est, quòd in principio motus dum lapis impellitur ille motus erit forte velo cior in principio, immo impellens non per fe mouet deorsum, quia in hoc est quasi remouens prohibens, & tale mouens secundum philosophum octauo physicorum, tex.commen.32.est quasi mauens per accidens. Suftinens inquit, & prohibens dimouens est ficut mouens, est autem ficut non, ve columnam euellens, aut lapidem remouens, aut à vafe aquam. Secundum accidés enim mouet, ficut repercussa sphera no à pariete mota est, sed à proij ciente. Et Commentator ibi. Si aliquis inquithqmo aufert columnam sustentantem pondus, tunc ille homo mouebit illud pondus, & cadet illud poderofum ad interius per accidens, & fimiliter quado aufert lapidem positum super vtrem inflatum ille homo dicitur mouere illum vtrem per accidens, & dicitur mouere per accidens, quia ista pqtentia est violenta, hec ille. Sequitur in littera Doc. Et prætermouens per accidens oportet dare mouens per se efficiens, quia omne per accidens habet reduci ad per se, vt patet per philosophum.a. phyfic.tex.com.65. quoniam inquit funt cafus, & fortuna cause eorum, quorum vtiq; autem intellectus fiet causa, aut natura cum secundum accidens causa aliqua fiat horum ipsorum, nihil autem secundum accidens prius est his, quæ sunt per se manifestum est, quòd neque per accidens causa prius est ea, quæ est per se, hæc ille. Si ergo impellens mouet per accidens lapidem, sequitur quod talis motus debeat reduci ad aliquam caufam per fe.

Sequitur in littera Doct. nec istud potest elle sconu re centrum trahens. Hic Doct. respondet huic obie- fondet 14ctioni, scilicet si quis velit assignare causam talis cirè obiolite motus elle centrum &c. Dicit Doct. quòd hoc non ni. potest esse causa, quia si per impossibile nullum gra ue estet in centro, sed tota terra mota ab eo remanente centro sub sola ratione centri, vt prius adhuc graue naturaliter tenderet ad centrum, quid ergo attrahit non vbi mathematicum, patet quum vltima superficies corporis locantis non fit forma actiua. Nec influentia cœli, vt aliqui dicunt, quia influentia cœli quantum est de se vniformis est in toto medio, puta in toto aere, quare ergo aliquod ens naturale mouetur furfum, vt leue, & aliquod deorsum, vt graue, cum sit talis influentia vniformis in toto medio vel ergo omnia grauia & leuia, vniformiter mouebuntur deorfum, vel omnia sursum cuius contrarium apparet.

Scqui-

### Secundi

Secundæ

Sequitur, nisi poneretur agens particulare determinans, nec istud actu movens quado actu mouet potest poni actu graue motum, quia nihil mouet se vniuoce ad illud, quod habet, vult dicere Doc. si vis dicere, o graue actu motum ab agente extrinseco mouet se.i.o ipsum graue, vr actu habet in se motum localem, tunc mouet seipsum lecundum q actu illum motum habet ab agente exteriori, & est sensus, o si graue mouetur deorsum per spatium vnius miliaris, agens extrinsecum, pri and incipit mouere ipfum graue caufando in ipfo motum, tunc ille motus causatus erit principium mouendi ipfum graue per totum spatium.Contra Nibil mo hocarguit Doc. quia nihil mouet fe vniuocè ad ilne: f= wni- lud, quod habet.up ratio formalis producendi ali quid, puta eiufdem speciel specialissime non potest producere illud in illo subiecto in quo est, sicut caliditas in igne, & li fit ratio formalis producendi caliditatem in ligno, tamen non est ratio for malis producendi aliam caliditatem in ipfo igne, hoc idem dico de generante, quia & si humanitas fit ratio formalis in Francisco producendi aliam humanitatem, puta in Ioanne, non tamen est ratio formalis producendi aliam humanitatem in Fran cifco. Si ergo motus localis in graui eft ratio formalis producendi alium motum localem in ipfo graui, qui est eiusdem speciei specialistime cu primo, tunc sequeretur, q moueret se vniuoce ad id, quod haber, benè aliquid potest este ratio formalis producendi aliquid æquiuoce in fe, & fic grauitas In corpore graui est huiusmodi. Sequitur ibi, nec generans, deinde d. 9 causa huius motus non poteft affignari iplum generans, graue, vel leue, quia tale generans poteft non elle graui existente, & per consequens graue potest moueri generante ipsum non existente, modo effectus in actu non est, nisi à causa in actu ex 2. phy. LC. 37. Et licet Commentator videatur dicere in 8.phy.c.31.circa finem hu jus com. o mouentur à generante voi sic d. & intendebat declarare ex isto fermone, o motus cosporum naturaliu in hoc loco est in rei veritate ab eo, quod generat ipfa, ficut alia accidentia; que inueniuntur generari in re per generationem ipfius, hæc ille, th in ista parte, vel oportet ipfum Commentatorem negare, vel oportet ipfum exponero, ficut etia exponit Gregorius de Arimino in 2. sent. super dis.3.4. & s. a loquitur de agente remoto, quia tale agens generando graue dat graui princi-pium sui motus. Et si Commentator intelligeret, 19 generans graue fit agens propinquum, & imme diatum respectu motus grauis, experientia est in -contrarium

Dpin.Gothfredi. J Ibi. Dicitur à Goth quolib & qi2. 9 genetans graue manet in virtute in iplo graui, ce per hoc mo uet ipfum graue.

Jibi cótta istud. Hic Doc.improbat hác responfionem, quia causam manere in effectu in vittute, nihil aliud ett, nisi effectum habere esse à tali caufa, ex quo enim effectus erat in virtute causa antequam produceretur, ipso producto causa manet in effectu in virtute, & co effectus habet esse per causam, quæ habebat ipsim in virtute sua, sed causam fic manere in effectu in virtute non dicitaliquod effectu in causa, patet, quia effectus poteit remanere ea non existente, & fic sequitur, or graue non potest manere virtute alicuius, causa atu non existentis cum effectus non possit esse in actu, nisi -à causa in actu.

JIbi præterea illud, quod non mouet aliud, nifi prius naturaliter ab alio motum, ab eodem habet, quinonvat, & 9 fit motum. Nec eft fecunda ratio quam facit Doct.probando, quòd graue habeat in

se principium sui motus, & declaro prius propositionem illam per exemplum, quia instrumentum, Exemplum puta ferra, non mouet.f.fcindendo lignum; nifi in+ quatum mota ab artifice, igitur talis fectio erit ab eodem agente effective, à quo, & motus serre, ve patebit a Doc. in 4. dift.1. & 4. Ex hoc infero pros positum, quia graue non mouet leue deorsum sibi alligatum, nifi quia motum ab alio, ergo ab codo principio etit motus ipfius leuis, & ipfius grauis, fed constat ipsum leue moueri deorsium ratione grauitatis existentis, puta in lapide cui leue alligatum est, ergo & ipsa grauitas erit ratio mouendi ipfum graue per fe. Et Doct.in ista ratione fupponit, quod probauit in prima ratione, videlicet o graue non moueatur, nec ab impellente, nec ab in-fluentia celi, nec à centro, nec à generante, ergo fi graue mouet leue alligatum, quia motum ab alio, erit ipfum graue prius motum realiter ab codem à quo, & leue mouetur deorsum.

Decima.

Ibi posset confirmari illa ratio &c. Ista confirmatio stat in hoc, q habens potentiam actiuam re spectu alicuius forma, potest cam causare in quocunq; patsotibi proportionato, patet de igne, qui habet in potentia actiua calorem, & per consequens potest illum causare in quocunq; calesactibili sibi proportionato, cum ergo graue habeat Nora diliin potentia actiua vbi deorsum, poterit illud cau-genter. fare in passo fibi proportionato, sicut ergo potest causare vbi deorsum in leui alligato graui, multomagis poterit causare vbi deorsum in ipso graui eum sit passum receptiuum, & proportionatum respectu talis vbi.

· .2

Ibi. Hoc etiam poterit fatis patere. Hæc ratio eft fatis bona, & ftat in hoc, quia quæro à te cum graue quiefcat in centro, quæ fit caufa ipfius quietis, videlicet quòd quiefcat ibi, fi dicit, quòd grauitas, quod vtique verum eft, cum nulla alia caufa apparent. Sequitur quòd eadem grauitas erit principium intrinfecum mouendi graue exiftens extra centrum ad vbi in centro vbi quiefcit, & quòd eadem fit caufa motus, & quietis, exprefsè patet à philosopho octauo physicorum, tex. commen. 29.

Si aliquis inquit est causa suipfius in ambulatione, est etiam causa suipfius in dimittendo sui ambulationem, hæc ille. & hoc secundum translationem Commentatoris, vbi Commentator sic di cit, si ignis estet causa in se per quam posset moueri sine indigentia causæ extrinsece, tunc per istam causam posset quiescere sine indigentia causæ extrinsece. Resenim in qua est causa, quæ potest mo ueri sine indigentia causæ extrinsecæ sicut animal in quo est anima per illam potest quiescere ; hac ille.

Jibi. Præterea graue impeditum à motu remouet prohibens. Hæc ratio eft fatis clara, & fat in hoc, ex quo enim graue positú super aliquod continuum, ratione sue grauitatis frangit, & dissolut illud continuum, vt petat centrum, sequitur 9 talis grauitas erit causa talis discensus, patet, quia fi est causa fractionis continue propter descensum ad centrum, multofortius erit causa ipsius des fcensus.

- JIbi. Hoc etiam declarari poteft aliter. Hac deelaratio est fatis bona, quia ponendo duo grauia in eadem distantia ad centrum, & in eadem influentia celi, quorum vnum fit graue, vt 8. & altud vt quatuor. Certum est, quòd graue, vt 8. (vt experimento pater) velocius descendit, ergo respectu motus velocioris non videtur posse affignari alia causa, quàm ipsa grauitas in sipso graui.

Fran.Lych.in fec.fent.Scoti. N 2 Ibi.

(Ibi.Item motus naturalis intenditur in fine fecundùm philosophum primo celi, tex.com.88.terram inquit quanto vtique propinquior fit medio velocius ferri, & fic difficile est assignare causam talis motus fi effectiuum istius motus effet præcisè aliud extrinsecum.

Ibi.Respondeo tunc ad philosophum, qui adducitur in contrarium, & glit pro me sicut addu-Graue mo- xi, quod graue mouet se effective ficut sciens moner se effe- uet se erfectiue ad actum speculandi, &c. Et tota ilta responsio stat in hoc, quòd habens formi, qua est principium aliculus formæ vniuoce.i.eisudem speciei cum forma producendi, vel principiŭ alieuius formææquiuoce, quæ forma sit alterius speciei à forma producente, talis forma productiua, erit ratio formalis producendi formam æquiuocè, vel vniuocè in qnocunq; passo fibi proportionato, fed lapis existens sursum est in potentia passiua ad vbi deorsum, & grauitas in lapide est principium actiuum xquiuocum respectu talis vbi, ergo poterit caufare illud in lapide, cum fit passum fibi debite approximatum.

Ant.

fit natura-

his.

Sequitur in littera, non enim mouens mouet mobile ad aliquod vbi, quia formaliter moues est in actu secundum illud vbi, sed tantum quia virtualiter, & hæc propositio est similis huie propositioni, quæ habetur dift.3.primi.q.7. scilicet quod idem potest esse in actu virtuali, & potentia forma H, que ibi diffuse exposite est. Dicit ergo Doct. 9 mouens aliquod graue ad vbi.a.causans tale vbi in graui non requiritur, quòd habeat ipsum vbi formaliter, fiuè in se, sed requiritur, g habeat illud in virtute fua.

¶ 1bi tamen propter vnum verbum philosophi An motus 🏷 addo vitra, o motus iste non est naturalis in se, ex hoc, g habeat principiú actiuum infe, sed solum ex hoc, o mobile habet principium intrinsecum passium naturaliter inclinans ad morum, quod patet per diffinitionem nature, 2. phyficorum, tex. commen.3. est inquit natura principium alicuius, causa mouendi, & quiescendi in co, in quo est primum, & per se, & non secundum accidens, dico au tem non secundum accidens, cum fiat vtig; ipse sibi aliquis causa sanitatis cum sit medicus, sed tamen non secundum quòd sanatur medicinam habet, sed accidit eundem medicum esse, & sanari. Vnde & diuiduntur aliquando adinuicem, hæc ille, & sic Arist. intelligit de principio passiuo, cum nihil fit principium alicui naturaliter mouendi, nisi inquantum est per se, & primo in co, quod mo uetur, non est autem per se, & primo in aliquo, quod mouetur, nisi inquantum est passiuum, ergo non est aliquid natura, vel principium natura-le alicuius, nisi quia est principium passiuum in moto.i.quòd talis motus non potest dici naturalis ex hoc, quod efficitur ab agente naturali, quia tune motus violentus posset etiam dici naturalis, cum possit fieri ab agente naturali, prout agens na taraje diffinguitur contra agens à proposito, sed dicitur naturalis ex hoc, quod mobile naturaliter inclinatur ad illud, & intelligitur fic, quòd natura primo, se per se prædicatur de principio passiuo, quod habet naturalem inclinationem, vel ad formam substantialem, vt in generatione, vel ad receptionem naturalem motus, & quietis, ficut patet de graui, quod mouetur ad vbi deoríum.

Sequitur. Hoc etiam patet, quia ideo aliquid mouetur naturaliter, quia mouetur sicut aptum natum est ipsum moueri, ita est in proposito, ita quod liget hic ficut & in multis alijs principium actiuum fit principium monendi, non propter illud principium actiuum mouetur naturaliter, fu-

plè ipfum mobile, sed propter principiu passun, propter quod fic mouetur, suple, quia tale mobile habet naturalem inclinationem ad recipiendum in se talem motum, & hoc est, quod subdit philofophus in 8.phyficor.tex.com.32. postquam dixit, quòd actus leuis est esse alicubi, o fursum dicit ip- Quare mo-te, quæritur quare mouentur in ipsorum loca gra- uetur in ipuia, & leuia. Et respondet fic causa autem est, quia forum loca apra nata funt alicubi esse, & hoc ex leui & graui gravia, o esse, hoc quidem surfum, illud autem deorsum du leuia. ci, hæc ille. cum dicit apta nata.i.habent naturalem inclinationem ad illud.

Quxítio

Sequitur. Et hoc modo postea subdit, quòd ha bent principium patiendi, & non faciendi.f.refpe-Au motus inquantum naturalis est, vt patet in fine illius textus, vbi sic dicit. Quod quidem igitur nihil horum, puta grauum, & leuium mouet seipsum manifestum est, sed motus habet principium non mouendi, neq; faciendi, fed patiendi, hæc ille.i.quòd res mota respectu motus naturalis in genere huifmodi, no habet principium actiuu, fed tantum passiuum, quia talis motus ideo dicitur naturalis non quia caufatur, fed quia receptiuum habet naturalem inclinationem ad ıpfum. Quare me Et fic debet exponi philosophus, ficut etiam vide- ins grania, tur exponere Commentator vbi supra.c.32.in fine O leuis dihuius commenti.

ralis.

Sequitur. Et ibi ita in solutione huius dubitationis de motu grauium per tex.commen.32.qual interscalariter loquitur de principio effectiuo huius motus, & de principio naturali huius motus, quod tantum passiuum est. De actiuo patetibi. Cum inquit fit aer aqua quodammodo potentia, & leue, & cum aer est potentia, contingit enim per impedimentum non sursum esse, sed si auferatur impediens agit, & semper sursum sit, hæc ille, que actoritas exposita est supra. Et de principio passino patet in fine textus, vbi vult, quod mobile non habeat principium faciendi, fed cantum patiendi eo modo quo exponit fupra.

Ibi. Rationes etiam eius non concludunt conera me, na prime tres que habent vnam vim oftendunc graue non mouere fe, sicut agens per cognitionem mouet se, non enim animal posset listere se circa vltimum terminum intentum, nec etiam posset mouere se diversis motibus, nisi agere per cognitionem, & ex hoc fatis fequitur propotitum philotophi, quòd ifta non funt prima mouentia, nam primum mouens mouet per cognitionem, vt oftenfum eft in primo dif.2.parte prima.q.1.

Ibi. Quarta ratio fua de continuo, que habetur tex. commen.30. Dicit Doc. quòd illa quarta ratio non concludit de quanto, siue de continuo inquantum quantum abfolute, fed de continuo, quod est eiusdem dispositionis in omni parte, vt etiam dicit Commentator octauo physicorum, commen. 30. illa inquit que funt confimilia partium fimplicium impossibile est, ve moueant ie, hac ille. & fic concedit Doctor, quòd graue Que grane hoc modo non mouet se, sicut dicimus de alio non monent continuo, quòd'non moueat se totum fimul, sed vna pars mouet aliam, & illa mota mouet se. aliam, ficut cum aer calent vna pars caleface calefacit aliam, & illa aliam, & fic tandem. totus calefit, sed non est sic de graui, non enim vna pars grauis mouer aliam, nec est ratio mouendi aliam, sed quælibet pars est ratio mouendi se, cum quælibet habeat in se grauitatem, & totum compositum ex omnibus partibus haber in se principium mouendi fe totum. . . .

¶bi.

Digitized by Google

### Secundi

Ibi.Sed obijcies, hic Doc.obijcit cotra se, quia fi philosophus S.phyfic. probat, quòd primus motor fit tantum mouens, & non motus, per hoc, op omne, quod mouetur ab also mouetur, vt patet 7. phyfic.tex.com.1.& inde,& fic non eft proceffus in infinitum in motisabalio, ergo standum est ad vnum motorem, qui tantum moueat, fi ergo concederet Arist. quòd graue moueret se, hoc ide posset dici de graui, quod dicitur de primo motore, videlicet quod mouet, & non mouetur.

Ibi. Dico, quòd satis habet hoc ex distinctione potentia. Hic Doc. dat fingularem expositionem Arist. quæ expositio sententialiter stat in hoc.s.p faltem omne aliud à Deo, mouetur ab alio, quo ad actum primum, & ipfo polito in actu primo potest postea mouere se ad actum secundum, & sic ifta littera clara eft , & fufficit philofopho hoc primum. s.quod sit mobile ad actum primum, quia per hoc deuenietur ad aliquid taleab oibus iftis, quod nec in vno motu, nec in quocunque poterit moueri ab alio, sed erit omnino mouens immobi le, & quo ad actum primum, & quo ad actum fe-Que grania cundum. Similiter etiam potest dici, quòd in isto Clevia mo motu.f.ad actum fecundum, & fi moueantur a fe effectiue, puta grauia, & leuia, non tamen mouenur à fe, ficut à primis mouentibus, ex quo no mouent se per cognitionem, & sic præsupponunt aliquid fic mouens per cognitionem, & ita licet moueant se effectiue, non tamen sic quin moueantur ab alio, licet non ficut à causa prima.

1

्रेत æ

•.^

157

120

MARSNY.

appofit A

AD ARGVMENTA principalia. Nunc restat soluere argumenta principalia, primò enim arguit Doc. probando, quòd nihil possit mouere fe, quia tunc idem respectu eius dem esset simul in zctu, & in potentia, quia mouens, vt mouens est in actu, quia omne agens agit inquantum est in actu, vt patet à philoso.2.physic.t.c.37

Ibi. Confirmatur ratio, per hoc, quòd aliqua diuidentia ens, vt substantia, & quantitas sunt in-compossibilia in aliquo vno, & eodem, ergo pari ratione actus, & potentia, quæ diuidunt ens, sunt incomposiibilia in aliquo vno.

Ibi. Ad primum argumentum principale . Dicit Doct. respondendo ad hoc argumentum, quòd aliquid est in actu virtuali, & in potentia formali, Adms, & po vt patet in primo distin. 3. q.7. Et ad confirmatiorentie funt nem dicit, quod actus, & potentia, vt funt oppolita, accipitur potentia obiectiue, & fic conceditur effe impossibile annexum simul actu existere, & esse in potentia ad actum existendi. Sed potentia subiectiua, & actus non repugnant. nam Franciscus est in actuali existentia, & cum hoc est in potentia subiectiua, siuè receptiua ad albedinem, nam actus & potentia primo modo non possunt. dici de aliquo eodem, neq; per se, neq; denominatiue, per se, vt antichristus simul non est in actu, & potentia obiectiua. Denominatiue, vt Franciscus non poteft fimul denominari albus ab albedine in actu, & potentia ad ipfam, impossibile enim est, quod fimul fit in actu albus, vt in potentia ad ean-. dem albedinem, vt tamen actus accipitur pro principio actiuo, & potentia pro principio passiuo, que cadunt infra essentiam cuiuslibet diffinibilis, vel diffiniti, fic non sunt opposita, nec sic diuidunt ens, nec repugnant alicui eidem, & quod dicit, quòd actiuum, & passiuum cadunt infra elsentiam cuiuslibet diffinibilis &c. debet forte intelligi de diffinibili primo, & per se, cuius est sola substantia, vt patet per philosophum 7. metaphy. tex. com. 19. Quod quidem igitur est diffinitio, quæ quidem iplius quid erat elle ratio, & quid erat elle, aut solum substantiarum est, & maxi-

mè, & primum, & fimpliciter palam, hæc ille, & ibi Commentator declaratum est inquit ex hoc Quid fit defermone, quòd diffinitio fimpliciter est fermo, finitio fimqui fignificat quiditatem rei, & quòd quiditas non pliciter. ~ inuenitur, nisi in substantijs tantum, aut magis in substantijs, & modo priori, & simpliciori, hæc ille, cum ergo diffinitio detur per genus, & diffe-rentiam, videtur quòd diffinibile fit aliquid habens locum materiæ, cuius est pati, & est aliquod habens locum formæ, cuius eft agere, quicquid fit de hoc, videlicet cui differentia posita in diffinito sit de numero actiuorum, aliàs habet, & videri.

Decima.

QQ

Secundò principaliter arguit Doct. præmitten do duas auctoritates philosophi, quarum prima eft, octauo physicorum, tex.commen. 30. qui vult, quòd omne, quod mouet se dividatur in duo, quorum alterum est primum mouens, & alterum primum motum, necesse est inquit, vt motor in quolibet eorum fit distinctum à moto, hæc ille. Secunda propositio per quam probatur, prima est ista, quòd nihil mouet se primò, quia tunc quiesceret ad quietem partis, & non quiesceret ad quie-tem eius, quæ ponitur septimo physicorum, tex. commen.primi, & inde, & ex hoc sequitur, quod in quocunque corpore mouente fe fit talis distin-ctio, scilicet motoris, & moti. Sed angelus non diuiditur in duo, quorum alterum fit primum mo uens, alterum primum motum, cum fit simpliciter indiuisibilis, ergo non potest mouere feipfum.

Ibi ad fecundum argumentum dicit Doct, 🗩 auctoritas philosophi, octauo physicorum, tex. commen.30. intelligitur de mouente, & moto, per cognitionem, quia potetia motiua, quæ eft organica, & per consequens constituta ex anima, & tali organo, sicut de potentia visiua dictum est in primo diftin. 3. q. 6. requirit non tantum diftinctio-nem animæ, & corporis, ficut inter mouens, & motum, sed forte in ipso corpore, in quo est virtus organica, requirit partem corporis mouentem distinctam à parte mota, sed non est sic de mouente se non organice, quia est totum vniforme quantum ad actum primum, & totum in potentia, quátum ad actum fecundum. Exemplum de lapide, Exemplum. tenendo quòd grauitas lapidis sit principium mouendi, talis grauitas est vniformiter in toto lapide, quia totus lapis est grauis, & similiter tota substantia lapidis est tota in potentia ad vbi deorsum. De isto autem motu organico, & de eius differentia à motu non organico, vide Doct. in quarto, distinctione quadragesimanona, quastione quartadecima.

Ibi. Sed ad probationem illius propositionis, quæ accipitur ex principio septimo physicorum, vbi probatur, quòd nihil mouet se primo. Hic Doct. primo exponit quomodo accipiatur ly primo, & licet aliqualiter expositum sit in primo, distinctio.19. quastio.secunda. Hic tamen prolixius exponit, & primo dicit, quod aliquid mo- monet fe pri uetur primo accipiendo ly, primo pro eo, quod mo. est secundum se totum, & tunc illud dicitur moueri primo, quod mouetur secundum omnem partem sui, & tunc ly primò opponitur ei, quod est moueri secundum partem, sicut dicimus, quod homo mouetur, quia aliqua pars principalis mouetur', & similiter dicimus, quod homo est crispus, quia aliqua pars eius est crispa. Et sic Aristoteles accipit primo moueri, scilicet secundùm se totum, injquinto physicorum, tex.com.primi, vbi distinguit, quod aliquid mouetur se-cundùm accidens, aliquid secundùm partem, Fran.Lych.in sec.sent.Scoti. N j & ali-

Qũo nihil

### Libri

### Quxítio

Hetwr mub tis modes.

Qŭo Acciplatur pri-

794.

nè.

& aliquid primo, transmutatur inquit transmu-Aliquid me rans omne, aliquid quidern secundum accidens, vt cum dicimus musicum ambulare, quoniam cui accidit muficum hoc ambulat, hoc autem in aliquid huius mutari fimpliciter dicitur mutari, vt quæcung; dicuntur secundum partes : sanatur.n. curpus, quia oculus, aut torax, hec autem partes to rius corporis sunt. Est autem etiam aliquid quod neq; fm accidens mouetur, neq; in eo, qd aliquid ipfius, fed in eo, quod ipfum mouetur primo. Et hoc eft fecundum feipfum mobile, hæc ille. Sequitur, & similiter in 6. phy.t.c.44. vbi dicit philoso. p quicquid mouetur in aliquo tempore primo, movetur in quolibet illius téporis. In quo inquit primo mutatum eft, quod mutatu est necesse est athomum esse. Dico autem primum, quod non per al-terum, aliquid ipfius esse huiussmodi sic, hæc ille. & vide ibi commentator diffusè.

Sequitur. Ibi alio modo, hoc quod est primo dicit caufalitatem præcifam quomodo accipitur in primo poste. t.c. 11. in diffinitione vniuerfalis, vniuersale inquit dico, quod cum de omni sit, & per se est sm quod ipsum est, per se autem, & secun dum quod ipsum est idem est, & parum infra, vniuerfale autem est tunc quod cum in quoliber, & primò demostratur. Accipit ergo hic Doc.primo, vt dicit causalitatem precisam, sicut dicimus, 9 ho mo est primo rifibilis.i.q ipse homo est causa præcifa, & adæquata, quia fit risibilis, & non pars hominis, puta corpus, vel anima. Et differentia istorum stat in hoc, quia quod conuenit alicui primo fecundo modo, fi remouetur à quolibet alio, quod non est ipsum, vel etiam à qualibet parte ipsius adhuc connenit fibi, nam fi rifibile remouetur ab afi no, à Frácisco, ab anima, à corpore, adhuc hec erit vera, homo est rifibilis. similiter patet de habere 3.respectu trianguli. Illud verò quod conuenit alicui primo accipiendo ly, primo primo modo fi remouetur ab aliqua eius parte statim remouetur ab ipfo cui dicitur primo conuenire, dicimus.n.quòd aliquod graue mouetur primo fm se totum.i.secundum omnem partem, si ergo motus remoue-tur ab vna eius parte, falsum erit dicere, quod ipsum graue mouleatur primo secundum se totum, quod patet, quia non secundum omnes partes.

Ibi. Dico tunc, q ratio Arist.in principio, & di Nota & bo- cit, q ratio Arift.bene probat, q nullus corpus mo uetur à se primò, hac duplici primitate simul, quia tunc fimul quiesceret, & non quiesceret, patet accipiendo graue, quod dicatur.a. habens decem par tes, si mouetut primo accipiendo primo, secundo modo tunc remoto ipío moueri ab omnibus eius partibus, adhùc.a.mouetur, vt fupra patuit, fi etia hoc mouetur primo, accipiendo primo primo mo do.i. secundum omnes partes, tunc vna parte quie-scente no conuenit sibi moueri primo isto primo modo, ergo simul quiesceret, & non quiesceret, quod est impossibile, non quiesceret.n.si moueretur primo accipiendo primo fecundo modo etiam omnibus partibus quiescentibus, & ex alia parte quiesceret ad quietem vnius partis accipiendo pri mo primo modo, & hoc est, quod dicit in ista littera

QÃO STANO monestur à ∫s primò.

Ibi.In proposito autem dico, o graue mouetur à le primò, quia fm quamlibet partem, & mouet, & mouetur, & cuilibet parti competit, licet non primo, quia inquantum est in toto, & mouere,& moueri, vult dicere Doc. o graue mouetur primo accipiendo primo primo modo, fic o fm quamlibet parte mouet, & mouetur, & cuilibet parti com petit, licet non primo, sed inquantum est in toto.i. g quælibet pars quátumcunq; minima ipfius granis mouet, & mouetur, prout est existens in toto, quia fi daretur aliqua minima pars grauis feparata, quamuis esset divisibilis in plures partes, non tamen possit mouere, vt supra patuit in q. præcededenti de minimo fenfibili.

Ibi. Sed nunquid conuenit graui primo moue ri deorsum primitate secundo modo dicta. Dicir Doc.in hac litera, q accipiendo graue in communi, est causa præcisa ipfius moueri deorsum in comuni, & fic moueri deorfum in communi conuenit fibi primo, accipiendo primo fecundo.modo, Nora & bepatet, quia si moueri in communi remoueatur à nè. quolibet inferiori ipfius grauis, vel à qualibet parte essentiali ipsius essentiali, adhuc erit vera, graue potest moueri deorsum, quia grauitas est præcisa causa quare hoc prædicatum insit sibi, & similiter accipiendo hoc graue, puta lapidem bipedalé, con uenit fibi hoc moueri primo, quia hoc graue est caufa præcifa huius moueri, ficut dicimus, 9 hoc risibile primò conuenit Francisco, quia Franciscus est causa præcisa quare hoc risibile insit sibi. Si etia accipiatur aliqua pars ipfius grauis bipedalis, puta pars semipedalis erit causa præcisa huius moueri competentis sibi, ita o hoc moueri particularis primò conuenit illi parti. Et quod dicit infra, non ergo totum homogeneum graue mouetur à fe primo, vt est commune sibi, & cuilibet, ita quod moueri, vt est commune sibi, & cuilibet parti eius infit fibi primò fecundum hanc primitatem, quia tunc non remoueretur à toto, & fi remoueretur à parte, hoc autem est falsum propter aliam primitatem necessariò, concurrentem &c. Dicit Doc.9 accipiendo graue, puta pedale, quod est quoddam homogeneuin, quia ficut totum graue, ita & quzlibet pars eius, graue non mouetur primò, loquen. do de primitate secundo modo, quia si sic tunc remoto motu à qualibet parte eius, adhùc monere-tur primò, quod est falsum, propter aliam primitatem competentem fibi, quia ipfum graue fingulare non potest moueri primo, nisi quælibet eius pars moueatur, cum moueri totius, & moueri par tium fint homogenea, quia eiusdem rationis, sed. non sic est de isto homine, si remoueatur risibilitas à partibus integralibus, vt patet.

¶ Sequitur. Tamen graue hoc primitate causa-litatis, videlicet præcise mouetur hac motione. Dicit Doc. in ista littera, quòd accipiendo moueri primò, quod est moueri totale conuenit ipfi graui, vt graue eft caufa præcifa illius, & etiam competeret sibi si remoueretur à qualibet parte eius. Et nota bene, quod nunc dicit Doct. quod fi mo- Nota & beueri remoueretur fimpliciter à partibus, adhuc ne. competeret fibi, quia hoc est impossibile, sed accipiendo sic, quòd moueri totale si remoueretur à partibus immò de facto remouetur adhúc sibi cópeteret, quia hoc est verum.s.quòd graue primò mouetur, loquendo de motu totali præcise compe tenti ipfi graui, & tamen hæc eft falfa, oppars moueatur motu totali, quia pars mouetur tantum motu partiali .

Ibi.Sed obijcies, quòd faltem remouetur à to to graui motio totalis &c. Dicit Doc. si graue pedale potest moueri primò hac secunda primitate, vt dicis ergo remoto motu ab aliqua parte eius, loquendo de motu partiali adhùc poterit moueri primò, quod est falsum.

Ibi. Respodeo, & dico, o hoc totale graue &c. Tota vis huius littere stat in ista propositione, sed quod conuenit alicui primo, ista secunda primitate non remouetur ab eo fi remoueatur à parte. Hæc propositio sic est exponenda si subjectum est causa præcisa, & adæquata, puta.a.& ipsum.a. passio

### Secundi

litatis impropriè.

Homo est passio non integratur ex pluribus, sicut dicimus, que sur sijoi nomo est causa præcisa, & adæquata risibilitatis, & ipfa rifibilitas non integratur ex pluribus rifibilitatibus, vel ex pluribus partibus rifibilitatis, hoc modo, quod conuenit alicui primò non remouetur ab eo, si remoueatur à partibus. si verò subiecium dicitur caufa ipfius precifa, non ex fua ratione formali, fed quia integratur ex pluribus partibus, ita o quælibet pars ibi concurrit, vt caufa par tialis ad ipfum a integratum ex pluribus, tunc non fequitur, q fi a.conuenit alicui primo, q ipfo remo to ab aliqua parte ipfius fubiecti, g adhuc competat fibi, & fic est in proposito, quia cum dico, q gra ue pedale est causa præcisa morus localis, ipsum graue pedale fic integratur ex partibus fuis homogeneis, o quælibet pars concurrit partialiter ad ip-fum moueri, & ipfe motus, qui conuenit, primò in tegratur ex motibus partialibus caufatis ex subiectis partialibus: ideo non sequitur, o fi moueri copetat primo graui pedali, gadhuc sibi posset com petere si remoueretur à partibus, & sic finis huius quæstionis.

#### Quxítio Vndecima. Dift. 11.

V trum Angelus possit moueri in instanti.

Scotus 2. sent. dist. 2.q. 1 1. D.Thom.prima par.fummæ.q.5 3 art.3. Franciscus de Mayronis 2. sent. dist. 3. q. 13.



NDECIMO quærit Doc.an ange lus possit moueri in instanti. Titulus q.fic debet intelligi, an angelus possit se transferre de vno loco ad alium locum in inflanti.

Ibi.Hic dicitur, o angelus potest moueri in in-Opinio Dini ftanti, fed non temporis continui, fed difereti, & hæc eft opi. Tho.in 1. par. fum.q. 53. art. 3. vbi fic di-cit Thom.q motus localis angelt potett effe continuus, & non continuus, & fic potest mensurari tépore continuo, & tempore discreto. continuitas.n. temporis est ex continuitate motus, sed istud tem pus, siuè sit tempus continuum, siuè non, non est idem cum tempore, quod mensurat motum cœli, & quo menfurantur omnia temporalia, quæ habét mutabilitatem ex motu celi. motus.n.angeli non dependet ex motu cœli, & respondendo ad tertiŭ argumentum fic dicit, tempus autem motus angeli poteit esse non continuum, & sic angelus in vno initanti potest esse in vno loco, & in alio instanti in alio loco, nullo tempore intermedio existente. Si autem tempus motus angeli fit continuum, angelus in toto tempore præcedenti vltimum nunc variatur per infinita loca, ficut ipse ponitur in art.2.

Dicit etiam aliam conclusionem in corpore q.quòd non est possibile, vt aliquid in toto tempore præcedente quiescat in vno termino, & postea in vltimo instanti illius teporis sit in alio termino.

Ibi alius Doc.dicit de isto tempore discreto,& eft Henr.quolib.13.q.7.qui vult,quòd angelus poffit moueri, & in instanti temporis continui, & in instanti temporis discreti, vult enim Henri. (vt supra patuit) quòd inter duo instatia temporis discre ti, cadat quafi quies media ipfius angeli com parte media temporis nostri.i.q instăti temporis discreti coexistunt instatia temporis nostri, & sicut inter duo instâtia temporis nostri cadit tempus mediu, ita vult, g inter instantia temporis discreti, cadat quies media coexistens tempori nostro medio, & hoc ideo posuit, quia si instantia temporis discreti,

quæ correspondent instantibus temporis nostri effent omnino immediata, fequeretur o ficut tépus difcretum diceretur difcretum, quia componeretur ex huiufmodi instantibus fibi immediatibus, ∲ etiam tempus nostrum esset discretum, quia in÷ stantia effent sibi immediata, & Doc.arguit contra hanc opin. Henr.

Ibi. Sed contra illam fecundam positione pro- Scorus imbatum effupra, q non est necesse operationem an probat opigeli durare cum instantibus temporis nostri &c. nione Henr. Ex quo.n.Hen.vult, o vna operatio angeli menfuretur vno nunc temporis difereti, & vult ibi, gillud nunc coexistat de necessitate pluribus instantibus temporis nostri, & per consequens pluribus partibus temporis nostri, cum inter quecung; duo instantia sit tempus medium. vult etiam Henri. 9 illa duratio operationis fit ratio quietis in termino transitus subiti.

¶Contra arguit Doc. quia ex quo probatum est fupra.f.dif.2.q.4.art.1.huius fecundi, φ vna intellectio angeli potest tantum durare per istans, ita 9 coexistat tantum vni inftanti temporis nottri, ergo illa duratio non erit ratio quietis in termino tranfitus fubiti. Sequitur quare etiam necesse erit ponere angelum post transitum subitu quiescere non videtur aliqua ratio, quia dixit Henri. 9 quando angelus transit subito de loco a ad locum b no potest trafire de loco b.ad locum c.nifi quiescat prius in ipfo b. & dicit Doc. o non videtur ista necessitas, sed tantum fuga, ne ponatur tempus nostrum discretum, ex hoc, quod ponitur talis trasitus eius difcretum tempus.

Ibi.Præterea, quod ponit, quòd in tali nunc po teft mutari, ita quòd fimul habeat plura, vbi æqualia inter quæ non erit ordo, nisi tantum naturæ, vel imaginationis, non autem durationis, videtur impoffibile, quòd angelus virtute fua naturali habeat in vno instanti temporis nostri, & sui plura vbi fibi æqualia. & hoc declarat exemplum do gra Exemplü de ui, quod ipfi adducunt ad oppofitum. fi enim va- graui. cuum posset cedere corpori ibi posito, & ita esset motus in vacuo, non effet intelligibile, quòd graue effet in pluribus vbi fibi æqualibus, fed prius in vno vbi, quam in alio vbi, & prius in priori vbi, quàm in posteriori, & prius duratione vna pars grauis effet in spacio, quam alia pars. Quod etiam iple adducit de corpore, quod pertrasit in infinita vbi in tempore finito, propter hoc, quòd non est nisi in potentia in illis vbi. Si enim corpus pedale mouetur per spacium bipedale. certum est, quòd pertransit infinita vbi in tempore finito, puta in medietate horæ. ergo à fortiori videtur quod angelus possit pertransire illud spacium in aliquo in-stanti, vt arguit Hen. Dicit Doc.ibi.Bene concludit, quòd tempus angeli potest ese expartibus finitis eiusdem quantitatis, puta quod sit tempus vnius diei, tunc tale tempus erit compositum ex 24.horis, quæ sunt partes eiusdem quantitatis, licet omnes partes illa fint diuisibiles in infinitum, & in illo tempore potest pertransire spacium infinitum, non in actu, sed in potentia, puta, q in illo tempore potest pertrasire spatium vnius milliaris, quod spatium licet actu sit finitum . est tamen diuisibile in partes infinitas, & sic est infinitum in potentia

Improbata opinione Henrici, restat nunc improbare opin. Tho. vbi Doc. contra duo principa- Scotus imliter arguit, primo contra hoc, quod dicit ange- probas opin. lum moueri in instanti temporis discreti. & ic+ D.Thoma. cundò contra hòc, quod dicit, quòd eft necesse angelum quiescens in aliquo loco per aliquod tempus etiam quiescere in vltimo instanti illius tem-Fran.Lych.in fec.fent.Scoti. N 4 po-

Digitized by Google

2

Theme.

Opinio Hen vici.

### Ouxítio

poris, & post instans quietis mouetur in instanti ad alium locum.

Diftin.

Libri

Contra primum arguit in principio quæftionis, ibi. Contra primain politionem arguo &c. si angelus moueretur in instanti temporis discreti, tune contradiceret sibimet, quia ex quo angelus per ipfum est in loco per operationem, vt tenet in prima parte fum.q. 52. art.1.& 2. puta per motione alicuius corporis, & cum illa motio mensuretur rempore, vel instanti temporis nostri, sequitur q motio, qua mouet se localiter mensuretur eodem modo, cum iste motiones fint locales, & eiusdem rationis, & fic fibi contradiceret. Et licet Tho.in prima parte fum.q. 53. art. 3. in corpore q. fic dicat tempus, fiuè fit continuum, fiuè non. f.quo menfuratur motus localis angeli non est idem cum tempore, quod mensurat motum celi &c. tamen quia motus localis quo aliquod corpus mouetur ab angelo, videtur simpliciter esse idem, vel faltem eiufdem rationis cum motu locali, quo angelus moue tur, cum ipfe non fit in loco, nec localiter moueatur, nisi per operationem transeuntem. cum ergo tempus quo menfuratur motus localis corporis moti ab angelo, mensuretur tempore nostro continuo, videtur q etiam motus localis ipsius angeli mensuretur tempore nostro continuo.

Sequitur. Si autem intelligat de operatione immanente.f.intellectione, & volitione illa, vt fu pra patuit præsenti dist.q.4. nec est in tempore no stro communi, nec in alio, sed in æuo secundum Opinie vera eum. Hic tamen aduerte, o Tho. expresse vult in prima parte fum. q. 10. art. 5. respondendo ad primum argumentum principale, quòd huiufinodi operationes mensurentur tempore, vnde sic ait ad primum dicendum, o creaturæ spirituales quan-tum ad affectiones, & intelligentias, in quibus est successio mensurantur tempore, quantum verò ad corum esse naturale mensurantur æuo, sed quantum ad visionem gloriæ participant æternitatem. hæc ille. nisi torte ipse Tho.in alio loco dicat ipsas mensurari æuo. Sed quicquid sit de hoc parum refert, quia Thom. concedit, quòd angeli sunt in loco per operatione transeunte, & non immanente, & ex hoc reducit Thom. ad contradictionem.

D.Thoma.

1.1

¶Ibi. Præterea ratio fua non videtur concludere. Hic Doc. arguit contra secundum principale, probando, quòd non fit necesse quiescens per horam, etiam quiescere in vltimo instanti illius horæ si debeat moueri, ita quod si angelus quieuerit per totam horam in vltimo inftanti illius horæ no poterit moueri . sed oportet illum quiescere in vl-timbinstanti . Contra hoc arguit Doc. quia si sic opus esset quiescere in vlumo instanti, sunc substantia panis quiescente sub accidentibus in vltimo instanti prolationis verborum, & cum in illo instanti, sit etiam ibi corpus Christi, vt probatum est in quarto in materia de Eucharistia, simul ester panis, & corpus Christi, quod est falsun. & ideo Doc dicit in quarto vbi fupra, q in vltimo inftanti, quo panis definit ese fub accidétibus, in codem corpus Christi incipit ese sub illis accidentibus.

Ibi. Similiter cum aer quieuit in este tenebrofo. Hic Doc.deducit ad aliud inconuentens. f.g illuminatio aeris no fuerit in inftanti, immo fequeretur, quòd aer simul esset sub tenebra, & sub luce, puta si aer sit tenebrosus per totam noctem, & quiescit sub illa tenebra per totam noctem, & etiam in vitimo instanti illius, tunc alterum duorum sequeretur. vel quòd illuminaretur in tempore immediato ad vlnimum instans noctis, vel si illuminaretur in instanti, aut in instanti imenediato ad vltimum inflans noctis, & fic inftans

• C 1

effer immediatum inftanti, quod eft contra philofophum 6.phyfic.tex.com.4.Si verò illuminaretur in vltimo inftanti, ergo a<mark>er fimul effet lucidus, &</mark> tenebrosus, non autem dicimus, q aer quiescit sub tenebra per aliquod tempus, & in vltimo instanti illius temporis in quo caufatur lux definit effe tenebra, ita q non datur vltimum instans sui esse.

Ibi. Et fi dicas, quòd ista illuminatio est termi- Non datar nus motus localis, quo sol fit præsens medio. & vltimu in cum motus localis, fiat in tempore, ideo talis illu- fans in fui minatio fit in tempore, & fic non esset inconue- essent niens aerem quiescere sub tenebra in vltimo inftanti noctis.

Ibi contra, ponatur fol creatus de nouo. Hic Doc. instat sic, quia si ponatur, nunc medium dispositum, quod quiescat sub tenebra per tota noctem, & in vltimo instanti illius noctis creetur fol optime dispositus circa tale medium. certum est, o in eodem instanti illminabit medium, & sic no oportet recurrere ad motum folis localem ponendo, g creetur præsens medio in instanti vltimo.

Sequitur modo etiam licet cum vbi terminan te motum localem. Hic Doc. adhùc improbat illam responsionem, in qua dicitur, quod illaminatio est terminus motus localis, quia terminus motus localis folis est aliquod vbi de nouo acquisitu, sed illuminatio medij, quæ sequitur ad motum lo calem folis, non est aliquod vbi, vt patet. ergo no est per se terminus motus localis, sed magis ipfa il luminatio dicitur terminus alterationis, quia aet Illuminatio alteratur recipiendo nouam illuminationem. Se- est terminus quitur, nec etiam potest per hoc euadi quin aer alterasio-quieuerit sub este tenebroso víque ad hoc instans.

fibi, Præterea fi oportet angelum in quocung; tempore quiescentem in vltimo instanti illius tem poris immutatum esse in eodem, vbi dicit Doc. in ista littera, quòd si oportet ipfum angelu quiescentem in aliquo loco, puta per horam, quielcere in vltimo instanti illius horz, & immediate post illud instans moueri localiter, sequitur, quòd nullo modo possit moueri, nec in tempore continuo, nec in tempore discreto, quia aut moueretur in instanti mediato vltimo instanti quietis, aut in instanti immediato, no mediato, quia tunc inter duo instantia eslet tempus discretum correspondens tempori nostro, & fic opus esset ipsum quiescere per illud tempus quod patet, quia tu dicis, q tantum mouetur in inftanti mediato; ergo in tempore immediato quiescit. & ex alia parte dicis, quòd quando quieícit in aliquo tempore, oportet ipfum quiescere in vltimo instanti illius temporis, vltimum autem inftans iftius temporis difereti imme diati est hoc instans mediatum, & sic opus esseripfum quiescere in instanti, & nunquam moueri. si ergo opus effet quiescere per totum tempus, & in vltimo initanti illius, & in initanti mediato moue ri nunquam posset moueri, nec in tempore nostro, nec in instanti temporis nostri. Si autem illud instans est immediatum, aut correspondet instanti temporis nostri, & sic instantia téporis nostri erunt immediata, si autem tempus noitrum correspondet illi instanti immediato. ergo sequitur q angelus non possit moueri instantanee, quia illud instans per te coexistit parti temporis nostri, in qua, vel cum qua potest continuè moueri, vel quielcer.

Sequitur propter istud argumentum forte ponitur secunda positio.s.Henrici, o inter duo instan tia téporis discreti cadit quasi quies media ipsius angeli cum parte media temporis nostri.

Sed contra illam fecundam politionem probatum est supra, quod non est necesse operationem



### Secundi

Secunda

Caiet Anus

Nota 🕁 be-

**.** 

nem angeli durare cum inftanti temporis nostri. HAS TAMEN instantias, quas facit Doc.connumer fei- tra Thom.videlicet contra secundum eiusdem disere argu- Aum, quidam nouus expositor in prima parte Sameta Scora. Eti Tho. q. 53. art. 3 .nititur foluere. primo præmittit aliqua, & secundo respondet ad instantias, quátum ad primum sic dicit. Sciendum est igitur, p in toto tempore dupliciter distribui potest, primò in partes tantum, vt idem fit dicere in toto aliquo tempore, & in qualibet parte illius temporis. fecundo in partes, & in quocung; illius funt. Et fic idem est dicere in toto aliquo tempore, & in quali bet parte, & in quolibet instanti illius.' Et quamuis vtroque modo propositio sit in vsu, in proposito tamen in primo fensu à philosophis, & theologis intelligitur. Alioquin ellet implicatio in adiecto dicere cum ex aqua fit ignis, in toto illo tempore eft aqua, & in vitimo inftanti eft ignis. Et in hoc fensu constat primam opinionem dixisfe, gangelus in toto aliquo tempore quiescit, & in vitimo il lius inftanti nouum locum acquirit. Et quoniam realiter, & non apparenter S. Tho. intendit fibi cótradicere. idcirco oportet dicere in eodem sensu distribui ly in toto tempore. Ita quod controuersia est, an ista propositio a. quiescit in aliquo toto tempore.i.in qualibet parte alicuius temporis, & in vltimo infanti illius aliter fe habeat, fit poffibilis prima.n.opi.reputauit eam possibilem, & super iplam fundauit positionem suam, Sanctus Thom. verò reputat cam impossibilem, & hæc de primo. Quo ad secundum dicitur, 9 hæc propositio est vera gratia materiæ, non autem gratia formæ.i. non verificatur in omnibus terminis, fed in iltis. Et declaratur virunq; , primò pars negatiua, quia ex elle tale in aliquo tempore, non formaliter infertur elle etiam tale in vitimo inftanti ellius temoris. ifta.n.conditionalis non eft necessaria. Si eft homo in aliqua hora, ergo in rermino illius horæ est homo. immo de facto apparet illius falfitas de hora mensurante eius comptionem : Euidens eft antem ratio, quare non teneat formaliter, quia.f.to tum tempus przcedens fuum terminum comparatur ad illud, vt prius ad posterius, nec est necessa rium, q 6 est tale in priori-mensura, perseuerare ta le in posteriori .. pars verò affirmativa declaratur. Aduertendo, quaim intentio S. Tho. fit tractare de naturis, or naturaliter competentibus ipfis angelis tam fecundum statum nature, quam genere, non est hic fermo de possibili, aut impossibili logico, & respectu potentiz diuinz, sed de posibili philofophico, in quo attenditur quid repordini cogruat feclusis miraculis, no quid Deus possit. Et hoc sem per est atten dendmin in ferutandis rerum naturis sectantibus S. Tho. doctrinam. dicitur ergo, quod impossibile est secundunt ordinem rerum naturahum aliquid habere effe quietum in toto aliquo tempore, & in fine illius aliter se habere, quoniam omne factu effet in tatione termini ad qué, seu ois serminus præceditur fecundúm naturæ curfum ab

aliquo fieri. habet enim hoc rerum ordo, experietia teste, vt nihil nouum tam repente fiat per se, quin aligua præcesserit via ducens ad illum terminum. Et propterea cum habere aliquid elle sub. quiete non sit via ad alteritatem, sine acquisitiua, sine depositiuam. Sed habere illud esse in motu, quia hoc eit acquirere, vel perdere, confequens eit, vi quieïcens in aliquo toto tempore in termino illius codem modo se habeat. Alioquin venisset ad terminum ad quem non præcessisset. Quod autem in termino aliter se habet, quàm prius præce-

dente motu ad terminum peruenit. Ad inftantias autem adductas contra propoli-

tionem sic intellecta facile patet ex dictis responfio, quod enim adducitur de transubstantiatione dupliciter deficit-primò quia illud non est naturale, sed miraculosum valde, ac per hoc ad potetiam Dei spectat. Secundo in hoc, quòd transubstan-tiatio nullam habet quietem oppositam, nisi ab vti velimus vocabulis, cum nec motus ipfa fit.

Vndecima. 101

Ad fecundam instantiam de illuminatione di+ citur, quòd illuminatio est terminus motus localis. Et ad objectiones contra hoc, respondendo ad primam dico, o quamuis illuminatio absolute per accidens terminet motum localem, quoniam scimus partes propinquas corpori solari perpetui esfe luminis nullo accetfu, vel receffu folis ab eis cocurrente, tamen illuminatio noua, de qua tantum præsens potest esse servo ad propositum per se est terminus motus localis. non per se primo, sed per fe secundo secundum naturæ cursum. Et ex hoc patet reipólio ad fecundum, quia.f.non estad propositum, quia de Dei potentia, non de naturæ cur fu loquitur.

Ad tertiam verò dicitur, o quamuis aer quiescat secundum esse absolutum in toto tepore præcedente præsentiam solis, non tamen quiescit secundum elle relatiuum, quia continue aliter, & ali ter se habet ad solem, fm esse propinquum, vel diftans, sed quia ad relationem non est per se motus, vt dicitur 5. phy. Sed aliquid potest aliter se continuc habere fecundum effer relatiuum propter mo Quinto pby. tum non in se, fed in alio ad ipsum habente ordi- & 7. physic. nem abquem, ideo stat, q aer non quiescat fub te- contex.st. nebra, nec moueatur, sed habens eam continue, aliter fe habeat propter motum alterius fecundum effe respectiuum ducens ad exclusionem tenebra, & acquilitionem luminis. Et vtrunque horum ponitur satis conabiliter. Na quia ad relationem non eft motus, ergo nec quies, quoniam circa idem ha bent fieri, sed loco motus est aliter se habete, & loco quietis eodem modo se habere. Et quia priuztio luminis.f.tenebra non radicaliter in aliqua for ma contraria lumini, sed in relatione distantie; feu absentiæinter diaphanum, & lucens, confoquens est, quod aer abig; mote in se aliter se habet continue secundum esse tenebrosum consecutiue. Ex hoc, quòd aliter se habet continue secundum elle propinquum ad solem per motum ipsius solis. Tertia deinde instătia multipliciter deficit non intelligens mentem S. Tho. loquentis de propria mensura motus angelici, & de aliter, vel eodem modo fe habere in vltimo inftanti in ratione termini ad quem, & non qualitercung;, & de motu non per acquisitionem simplicem ipsius termini, sed vt expoluimus in titulo, vnde instantia illa æquiuocaz, primò de motu angeli, intendens motus nomine termini acquisitionem, secundo conueniendo etiam secum vocabulo. Dico, quòd angelus potest in vltimo instanti temporis alicuius effe in aliquo loco, & vt in termino ad quem, & vt in principio motus, quia potest postqua nusquam fuit, in vno instanti sui temporis coexistenti vitimo instanti alicuius horæ applicare fe loco. Tunc enim in tota hora nusquam suit, & in vltimo est hoc, quod apud S. Thom. non est moueri, sed mutatum effe, vt in termino verò ad quem, quia potett angelus in duobus inftantibus fui temporis immediatis diuersis locis fuccessiuè se applicare. Ita quòd illa duo instatia coexistant vni hore, fic p secundum coexistat vltimo instanti horæ, & pri-

mum toti tempori præcedenti. ISTE NOVVS expositor antequam respon- represendideat ad instantias Doc.multa dicit, que non viden sur à Lyche tur ficeste vera, vt iple afferit. Et primo cum dicit, to,



13



g hæc diftinctio eft in vfu.f.moueri in toto aliquo rempore potest exponi dupliciter, prout idem est, o in qualibet parte illius temporis excludendo instantia. secundo in qualibet parte temporis, & in quolibet illius includendo initantia temporis, ifto secundo modo nec est de rigore sermonis, inec comuniter in vsu, patet, quia cum dico mouetur in aliquo tempore, puta in aliqua hora non poteft intelligi, nisi de qualibet parte illius, quia verum est, y data quacunq; parte horæ mobile mouetur, fed nullo modo potest exponi, o moueatur in quolibet illius hora, accipiendo ly quolibet etiam pro instanti, quia tunc sequeretur, o in quolibet instan ti illius horæ moueretur, quod est impossibile, cu motus non tiat in instanti. Et hoc est, quod intédit tiam Arift s.phy.tex.com.r.vbi vult, quòd illud, quod mouetur secundum se primo, intelligatur moueri secundum quamlibet partem eius, accipiuntur ibi partes tantum diuisibiles, non autem indiuisibiles, patet, quia indiuisibile non mouetur super aliquod spatium, vt patet per Arist.6.physic. t.c.7. Ista etiam expositio est contra philoso.6.phy. t.c.44.vbi vult, 9 quicquid mouetur in aliquo tem pore primo, mouetur in quolibet illius temporis, idest in qualibet parte temporis illius, & pater, o nullo modo potett exponi de inftanti, cum sit sim pliciter impossibile aliquid posse moueri in instan ti, quod tamen sequeretur, fi ille secundus modus effet verus, & in vfu.

Eibrie M

Secundo di-J Secundo dicit iste, o propositio Tho. est tantum vera gratia materia, non autem gratia forme, cum no fit in omnibus vera ista.s. propositio quiescens in aliquo tempore non potest aliter se habere in vltimo instanti illius temporis, & dat instantiam iste contra illam propositionem, quia sequinır homo eft in aliqua hora, & tamen non fequi-tur, quòd in vltimo instanti illius horæ sit, ponendo, quin fine illius horæ sequatur corruptio, quia tunc daretur vltimum inftans sui esse. Quamuis Caiet. no re hoc fit bene dictum, forte tamen non est fic ad de percipit mentem Tho.vbi ipfe dicit. Nam Thom.in prima mentem D. par.q. 53.art.3. sic dicit, de ratione enim quietis ett, op quiescens non aliter se habeat nunc, & prius. Et ideo in quolibet nunc temporis mensurans quietem, quiescens est in codem, & in primo, & in medio, & in vltimo. Et parum infra, patet, 9 quiesce-re in toto tempore in aliquo, puta in albedine est effe in illo in quolibet instanti illius temporis. Vnde non est possibile, vt aliquid in toto tempore præcedente quiescat in vmo termino, & postea in vltimo inftanti illius temporis fit in alio termino; hæc Tho. Ex qua littera patet expresse, q illa propolitio est vera apud Tho. non tatum de materia, sed etiam de forma, nisi extorqueatur littera. Et quod dicit etiam iste expositor ad mentem Tho. fi aliquid est tale in priori mensura non est necessarium perseuerare tale in posteriori mensura, fi accipit posteriorem mensuram pro vltimo instanti prioris mensura, hoc patet expresse esse cotra positionem Tho. dicentis quiescere in toto tem pore in aliquo, puta in albedine est esse in illo in quolibet instanti illius temporis. Si autem accipit posteriorem mensuram pro rempore mediate sequenti vlumum instans prioris mensura, tunc propositio est vera ad mentem Tho. sed sunc propolitio est contra ipsum exponentem, quia ipse vult, q non fit necesse quiescere in vltimo instanti priorismensura, vt patet ex dictis eius.

Tartio dicit

cit.

Thomas.

Tertio dicit iste ad mentem Tho. 9 via naturali non est possibile, o quiescens in aliquo toto tempore in vitimo instanti illius temporis aliter Le habeat, quia omne factum esse in ratione termi-

### Quaftio

ni ad quem, seu omnis terminus præceditur secun dum curfum ab aliquo fieri, hoc dictum poteft ha bere multiplicem sensum, primo o quietcens sub aliqua forma, puta per horam in vltimo inflanti illius horæ non potest esse sub forma opposita, & hie sensities est manifeste falsus, præcipue tenendo etiam fecundum eos, q forma fubstantialis acquiratur in instăti, & similiter in instanti deperdatur, tunc sic materia existens sub forma ligni quiescit in aliquo toto tempore: & tamen in vltimo inftan ti illius temporis non quiescit sub illo, patet, quia in illo vltimo inftanti fit fub forma ignis, nam in permanentibus datur prinum instans sui non esfe, & fic ista est vera in vitimo instanti illius tempo ris, materia ligni non eft fub forma ligni,& fic desinit esse, patet ergo, quòd etiam secundum curfum naturæ, quòd in vltimo infranti illius tempo+ ris fit fub formaignis. Secundus fenfus potelt elle, quòd quiescens sub aliqua forma substantiali est sub dispositionibus facientibus pro tali forma in aliquo toto tempore, puta per diem, in vltimo instanti illius temporis non potest esse sub forma oppolitate hic fenfus ch verus, quia in vltimo in-funti illius temporis non deperduntur accidentia facientia pro tali forma, sed in tempore immediato ad instans quietis incipit moueri deperdendo illa, sed tunc nihil est ad propositum, quia sunt multa agentia perfecta naturalia, que statim indu cunt formas in fubiecto disposito, vt patet de sole illuminante medium, pono etiam, quòd detur aliquod fubiectum vlumate difpofitum, quod quieuerit per horam sub forma.a.certum eft, 9 agens dispositum, & præsens sieft vincens ipsum fubiechain, in vltimo inftanti illius horæ inducet formain oppolicam, & tune subjectum in illo vltimo instanti non quiescit sub forma priori, sed aliter se habebit. Præteren pono, quod intellectus, pura angeli quiescat sub intellectione.a.per hora, cer aira eff; q in vltimo instanti illius horæ erit sub alia intellectione, patersserundum istum expositorem in prima parte fumme.q. ro.art.1.vbi fic dicit,illæsf:operationes cum: fint immediate fibi inuicem fuccedentes, & inftantanee fecundum fe, quiz qualibet eft tota fimul &c. Nec oportet ipfum recurrere ad instantia temporis discreti, quia tunc pono casum, quintellectio angeli mensuretur instanti temporis discreti, quod correspondeat tem-pori nostro vnius horæ, se post sit sub alia intellectione in alio inftanti temporis difereti, quæro tuc aut illud fecundum inftans correspondet vltimo. instanti temporis nostri, & tunc habetur propositum, aut correspondet alij instanti immediato priori instanti temporis, & tune vnum instans tem poris nostri esfet immediatum alteri instăti, quod eft contra philosophum 6. physic. tex. com.4. aut correspondet tempori immediate sequenti, ergo non videtur talis operatio acquiri instantanee, vt iple dicit. Sequitur ergo, quista propositio, etiam secundum cursum naturæ nonstit vera.s.quiescens in aliquo toto tempore, in vltimo instanti illius temporis non potest alter se habere.

Vitimo loco oftendo, quod responsiones data Que respon ad instantias Doc.minime euacuent illas. Et patet siones data de prima responsione de pane transubstatiato, vbi .# i instatias dicitifte, q eft per miraculum, hoc non videtur ad minime ena propositum, quia faltem forma substantialis panis cuent illas. in vltimo instanti suz quietis potest definere esse per introductionem alterius formæ, vt fupra dixi, & fic in vltimo instanti quietis materia talis formæ aliter fe habebit, patet etiam ponendo, o ma-teria panis quieuerit fub forma panis, quæ determinet fibi aliquem gradum accidentis, certum eft,

ф 1D

Ä

### Secundi Secundæ Vndecima. 102

win aliquo vltimo instanti quietis panis sub tali gradu poterit definere esse, tenendo o tantum sit ibi vnus gradus accidentis, de quo in 4.dif.12.dico etiam, q hic non oportet se restringere ad miraculum, cum Tho. absolute dicat, o quiescens in ali quo vno tempore in vltimo inftanti illius temporis, non potest aliter se habere, vt supra patuit. Et quod dicit post, o transubstantiatio nullam habet quietem oppositam, nisiabuti velimus vocabulis,: cum nec motus ipfa fit. Patet hanc responsionem parum valere, quia pono, quòd a quiefcat fub al-bedine per boram, «cin aliquo vltimo inftanti deperdatur, certum eft, quod a.vt eft sub albedine per horam verè quiescit, quia talis quies opponitur motui præcedenti, quo albedo successive acqui ri potuit in ipfo.a.nec eft necesse, quòd quies oppo natur motui sequenti, sicut etiam dicimus, omobile.a.quiescit in aliquo loco per horam, illa quies fumitur, prout opponitur motui præcedenti, non autem motui sequenti, & si aliquando possit sumi, vt opponitur motui sequenti, non tamen est simpliciter neceffe, fic dico in proposito, quòd substan tia panis dicitur quiescere sub accidentibus, vt quies opponitur motui præcedenti, quo illa acci-dentia acquiri potuerunt in ipfo.a. & fic non eft necesse, opponatur alıcui motui sequenti. Dico etiam, galiquid, puta a potest dici verè quiescere in aliquo tempore, puta fub albedine, quæ licet in instanti per casum corrumpatur, tamen est apta na ta deperdi successive, & per motum, sic est in proposito, quamuis substantia panis in transubstantiatione definat effe in vltimo inftanti quietis fub illis accidentibus, quia tamen in illa accidentia na ta sunt deperdi per motum, ideo substantia panis in aliquo toto tempore quiescebat sub illis accidentibus.

Ad aliud de lumine cum primò dicit, quòd il-Ilemin Atio son eft cor- luminatio est terminus motus localis, hoc patet minns mo- manifelte falfum, quia terminus motus localis eft m localis. tantum ipfum vbi, vt patet 5.phyfi.illuminatio ve rò, sue lumen receptum in aere non est aliquid vbi, vt patet. Et licet per motum localem folis quo fit prælens aeri nostro, sequatur illuminatio aeris, non tamen talis illuminatio potest dici terminus motus localis per fe, nec primo, nec non primo, pa tet, quia tale lumen immediate caufatur à fole, vel à luce in ipfo medio. Et quod dicit, o fi fol crearetur de nouo, q hoc ester miraculum certe, hæc est vna fuga, quia & si aliquid fiat per miraculum, tamen ipso posito posset naturaliter agere, vt patet de ceco illuminato per miraculum, qui postea na-turaliter videt, sic in proposito, posito, quaer quiefcat sub tenebra per diem, & in vitimo instanti illius diei creetur sol, patet, quòd in illo instanti illu minabitur aer, ergo in illo vltimo instanti aliter fe habebir. Et quod dicit post, o aer no dicitur quiescere sub tenebra, quia semper habet aliu, & alium respectum ad solem, pro quanto sol continuè magis, ac magis fibi appropinquat, & quia fit sub alio, & alio respectu, ideo non quiescit sub tene-He refposio bra. Hac responsio est nimis absona, & ab omni

respectu, puta si ignis sit distans per miliare, & co-

tinue appropinquet frigido, túc frigidum semper

erit fub alio & alio respectu, pro quanto ignis cor-

ruptiuus frigiditatis magis ac magis appropinquat, & fic vere quiescens sub frigiditate no quie-

sceret, nam tamdiu.a.quiescit sub albedine, vt 8.

quamdiu habet albedinem, vt 8. & non dicitur nó

quiescere sub albedine per quemcunq; nouum re-

He refoiso bra. Fac responsio en innis abiona, ca ao onni domai ex- experientia aliena, quia tunc fequeretur, o quiepritis ef scens sub frigiditate, puta per horam, diceretur no dina. quiescere, quia continue mutatur sub alio & alio

ý

fpectum fibi aduenientem. Sic dico in propofito, quòd aer tamdiu quiefcit fub tenebra, quamdiu ftat fub illa, quamuis continuè aliter & aliter fe ha beat fecundum alium & alium refpectum ad folem appropinquantem. Et quod dicit itte, q tenebra non radicatur in aliqua forma contratia lumini, fed radicatur in relatione diftantiæ ipfius aeris ad folem, hoc mirum videtur, quia cum tenebra fit priuatio luminis, & priuatio fit in fubiecto apto nato, fi talis priuatio radicatur in tali relatione, ergo talis relatio erit apta nata recipere lumen, fed talis relatio non fundatur, nifi in aete, vt diftante à lumine, ergo non postet esse ibi lumen, nifi vt in diftante.

I Et quod dicit ad vltimam instantiam Dock. cotra Tho.quod tunc angelus non posset moueri, nec motu continuo, nec motu discreto, patet, q talis responsio nullo modo euacuet instantiam Doc. vt patet diligenter intuenti illam. Et quod dicit iste, quòd angelus potest in vitimo instanti tempo ris alícuius effet in aliquo loco, quia postquá nusquam fuit in vno instanti sui temporis coexistenti vltimo inftanti alicuius horæ applicare fe loco, tunc enim in tota hora nusquam fuit, & in vltimo illius est hic. Quamuis hoc possit forte esse verum in fe, tamen eft contra ipfum, & contra magistrum suum. Contra ipsum patet, quia ipse diceret, quod quiescens sub privatione alicuius formæ per horam in vltimo inftanti illius horæ non posset incipere esse sub tali forma, nec posset aliter se habere, ponendo.n.quòd Franciscus sit extra totum vniuersum, & per cofequens nusquam sit, & ibi quicfcat per diem, habet dicere, quod in vitimo instantì illius diei non posset se facere præsentem alicui loco circunscriptiuo, sed in tempore postillud vltimum inftans. Sic in proposito si ponatur angelum nusquam esse per horam, non videtur secundùm eum, quòd in vltimo instanti illius horæ poffit aliter fe habere, cum non fit maior ratio, de angelo quiescente in aliquo loco per horam, & de angelo quiescente nusquam per horam, sicut nec de subiecto quiescente sub albedine per horam, quod postea fit sub nigredine, & de ipso quiescente per horam sub sola priuatione nigredinis, quia neu-tro modo in vltimo instanti illius quietis, poterit aliter se habere, & sic patet improbatio huiusmodi noui expositoris.

Vltra prædicta adduco vnam inftantiam con-Appares cotra vnum dictum Doc. quia ipfe dixit, 9 quiefces, tradidio in puta fub tenebra per horam, in vltimo inftanti il-didis Doc. lius horæ fit fub lumine, in hoc videtur fibi contradicere, quia fupra in q.9. de motu angelorum, vbi loquitur de motibus cocurretibus, dicit Chriftus fe, quòd quiefcens fub calore, puta per horam, quiefcit in vltimo inftanti illius horæ, ita 9 datur vltimum inftans immutationis, fiuè quietis, vt ibi expofui, & tamen in hoc videtur Doct. improbare Thom.

Dico & non est simile, quia Doc. ibi vult, quòd solutio conin corruptione formæ fubstantialis, quæ corrum- tradictiopitur in instanti, quòd non datur vltimum instans me. suæ quietis, quia tunc hec estet vera forma substan tialis in vltimo instanti est, & immediate post hoc non erit, tunc quæro, aut in instanti immediatonon erit, & tunc instans essenti instanti instanti, aut in tempore immediato ad illud instans non erit, & tunc fequuntur duo inconuenientia, primum quòd corrumperetur talis forma in tempore. Secundum quòd forma opposita non introdur cetur in instanti, diceretur ergo, quòd in vltimo instanti defineret esse, in eodem quo definit esse alia introducitur. Thomas verò dicit, e quiescensin aliquo

### Libri

### Quaftio

in aliquo tempore, quiescit in vltimo instanti illius temporis, & quod adducitur de Doct. de mo-tibus concurrentibus. Dico quòd aliud est propofitionem esse vniuersaliter veram,& aliud tantum particulariter, fi Tho.intelligat vniuerfaliter, quòd quiescens in aliquo toto tempore, de necessitate quiescit in vltimo instanti illius temporis est vniuersaliter falsa, vt sipra patuit per multas instantias, si verò intelligat ipsam esse veram in motu alterationis, & augmentationis, & huiusimodi pro-positio poterit este vera, quia tales sormæ no posfunt haberi, nisi per motum, & sic quiescens sub caliditate per horam, in vltimo instanti illius horæ quiescit, & post illud instans in tempore immediato incipit moueri ad frigiditatem, non enim in vltimo instanti illius horæ potest moueri ad frigiditatem, quia tunc motus fieret in instanti, sed tantum in tempore immediato, & sic intelligit Doc. 9 vbi concurrunt duo motus. s. intensionis, & remissionis, opquiescens sub forma remittenda in aliquo toto tempore necessario quiescit in vltimo instanti illius temporis, & hoc prolixe expositum est supra, q.9.

Prime phy. 48.

IBI dico ergo ad quæstionem, quòd quia plucorex so & ralitas non est ponenda sine &c. Hic Doc. probat, 3. de ani. co. op no est necesse ponere tempus discretum, vel inrex.60 08. stans temporis discreti mensurans motum locaphy. contex. lem angeli, quia ita æquè bene potest saluari talis mensura per tempus continuum in communi, sicut enim oportet eos dicere, quòd fi transeat in instanti, non potest immediate habere alium transitum, ita o si angelus instantanee transit ad vnum locum, non potest postea immediate, & instantaneè transire ad alium locum, ita potest poni si tran seat instantance, in instanti temporis continui, ita g licet poft illud inftans possit habere motum continuum in tempore habito, non tamen potest habere transitum instantaneum immediatum, non ergo est inconueniens ponere angelum inquâtum participat conditionem corporalem.i.quæ potest esse eiusdem rationis aliquomodo in ipso, & etia in corpore, q etiam participet mensuram corporis aliquomodo, inquantum autem mouetur localiter participat vbi, quod est conditio, & passio corporalis aliquo modo eiusdem rationis in ipso, & in corpore, quia sicut corpus acquirit vbi motu continuo, ita & angelus, vt supra patuit in 9.q.& ficut corpus fit præsens per motum tali spatio, ita & angelus, licet in hoc differant, quia corpus eft in loco circunscriptiue, angelus vero tantum diffinitiuè, cum ergo illi motus sint similes, & quasi eiufdem rationis, sequitur, o ficut motus localis corpo ris mensuratur tempore communi, ita & motus localis angeli.

Ibi.Et si obijcias, q angelus potest moueri stan te cœlo, ergo non oportet motum eius effe in tem pore communi, fiuè menfurari tempore communi, quod tempus commune est primò mensura mo tus primi mobilis.

¶Ibi respodeo, ita stante celo poterit Petrus post Tempus no- resurrectionem ambulare &c. Nota in ista littera ftrum eft du fingulare dictum.f.g tempus noftrum eft duplex, & eft illud, quod mensurat motum primi mobilis, plax. quia motus est causa temporis, vt patet 4.physi.t.c. 99.& 109. Et tempus potentiale, & est illud, quod mensuret quietem primi mobilis, quia dicimus, ep quando quiescit, puta per imaginationem no-fram per horam, si motum suisset per illam hora, tantum motum perfecisset, & quia tantus motus actualis mensuratur tanto tempore actuali, ideo dicimus, o tempus potentiale mensurat quietem, & ficut alias vitum eft, q motus vniuerfalis, fiue

primi mobilis est quodámodo mensura omnium motuum particularium, ita tempus menfurans illum motum erit mensura extrinseca motuum par ticularium, sed intrinseca motus vniuersalis, sic di co de tempore potentiali, g erit mensura intrinseca quietis primi mobilis modo præexposito, & extrinseca motus, & quietis particularis

Ibi. Hoc ergo supposito, o non est necesse pro motu angeli ponere aliam menfuram à tempore communi, cum quæritur vtrum possit mutare, vel moueri in instăti, puta, an possit mouere lapidem, vel mutare in instanti, vel possit ipse moueri in instanti.Respondit Doc. o talis mutatio potest dupli Mutatio po citer intelligi, vel o includat totam realitatem mo test intelligi tus, vel o præcise includat realitatem termini mo- dupliciter. tus.Exemplum primi, fi.a.ab vbi.b.moueatur víq; ad vbi.c.inter que duo vbi fint mille vbi, fic & poífit instatanee moueri.a.b.ad.c.uta o habeat omnia illa vbi inter media. Exemplum fecundi , puta, 🤂 a.b.immediate fiat in c. non transeundo vbi inter media, siuè non simul habendo illa, primo modo contradicendo, fecundo opinioni non video quali ter angelus virtute naturali possit moueri in instati, quia non videtur, g virtute sua naturali possit habere plura vbi æqualia. Sed secundo modo non videtur inconueniens, quia & terminus motus no ftatim inducatur hoc eft ex imperfectione virtutis ipfius mouentis, quæ imperfectio no est attribuen da angelo, nisi aliqua necessitas appareret, quia di- • gnificanda est natura quantum apparentia permittunt

NVNC respondendum est ad argumentu prin cipale, & arguit sic Doc.probando, o angelus non possit moueri in instanti, quia tuc maior virtus potest moueri in minori, quàm in instanti, probatio cosequentia, ita.n.arguit philoso.6.phy.9 fi maior virtus mouet in tempore, & maxime virtus mouet in instanti. Nam t.c.29. sic habetur. Quod aut nihil in ipfo, núc mouetur ex his manifestum est, fi namq; eft, contingit, & velocius moueri in ipfo nunc, & tardius, sit ipsum nunc, in quo.n.moueatur autem velocius in ipío per.a. & b. ergo tardius in ipfo per minorem quàm fit.a.b. mouebitur vt per.a.g. quoniam autem tardius in toto ipfo nunc mouebatur per.a.g.velocius in minori, quam hoc mouebitur quare diuiditur ipsum nunc, hæc ille. hocidem arguit Arist.t.c.90.

Ad hoc argumentum respondet Doc. Et quia Littera eff ista littera est satis obscura, vt clarius intelligatur fais obscurnotanda sunt aliqua, primò præmittendo vnum 🕰 argumentum quacunq; virtus potest mouere.a. in aliqua mensura diuisibili, puta in hora maior vnitas poteft mouere in minori menfura, fed ange lus per te potest mouere seipsum, vel aliquid aliud in instanti, ergo maior virtus, puta infinita poterit mouere in minori mensura, quàm sit mensura in-stantis, consequens est contra Arsst. voi supra. Secundo nota, o maior propolitio est vera ex natura rei,& fequitur ex illa maiori, & fi poteft aliqua vir tus mouere in aliqua mensura diuisibili, quòd ma xima virtus poterit mouere in minima mensura indiuisibilis. Lin instaati, ista autem propositio aliqua virtus potest mouere in instanti non est vera ex natura rei, fed tantum ex suppositione.s.supposito, 9 motus posset fieri in instanti, cum tantum fiat in tempore, vt patet. Dicit ergo Doct. quòd si maior virtus mouet in tempore, ergo maxima mouet in instanti, quòd ista consequentia est vera, supposito, quòd motus possit fieri in instanti, maior ergo primi syllogismi est vera ex natura rei,& fiaddatur ista minor illi maiori. Sed virtus angeli potest' mouere in instanti, ista minor est vera ex

### Secundæ Duodecima. 103

An virte: sa ex fuppolitione, ergo virtus infinita pollet moangels fofft uere in minori menfura, quàm in inftanti, conclufio falfa. Dico quòd non est mirum, quòd fequaafani, rur conclusio falsa ex minori simpliciter falsa, & hoc eft, quod dicit Doc. Cofequentia Arist.est ista, di maior virtus mouet in tempore, ergo maxima mouet in instanti.

Sequitur ibi. In antecedente, puta Arift.includitur mensuram offe divisibilem, per hoe quod po nitur in co, fuple in antecedente. Sequitur in quacunq; autem menfura diuifibili potest aliqua virtus aliquid facere, maior potest facere in minori, & fic bene sequitur, quod maxima virtus poterit facere in instanti, quod instans est minima mensu ra, & hoc quia mensura in antecedente est diuisibi lis femper lequitur, o maior virtus poterit facere in minori menfura, & maxima in indiuisibili.

Sequitur, fed in ifto antecedente angelus mu-. tatur in indiuisibili non includitur ese diuisibile, quia fi arguatur fic virtus, vt 8. potest mutari in instanti, ergo maior virtus potest mutari in minori menfura, non fequitur, quia menfura in antecedé-te est omnino indiuisibilis.

Sequitur ibi. Hæc igitur consequentia mouetur in instanti, igitur aliquid potest moueri in mi-nori tenet, non tim ex propositionibus veris, & ex natura rei, sed ex aliqua falsa, quæ includitur in illo"antecedente, & declarat Doc. maiorem inclufum in ifta confequentia, fi aliqua virtus mouet in inftanti, ergo maior poteft moueri in minori, & hæc consequentia tenet in virtute huius maioris verè ex natura rei. Aquicquid causat aliqua virtus in mensura diuisibili maior virtus potest causare in menfura minori. Sed minor, quç erit ibi fumen da fub illa maiore vera non ett vera ex natura rei, fed tantum ex hipoteli, ifta f.q motus eft in inftan ni, sed ex ista minore salsa.f. sed angelus mouet in instanti, sequitur ista conclusio falía, ergo maior virtus mouet in minori, quàm in instanti.

Sequitur ibi, fi autem dicatur angelum mutari in instanti. Dicit Doc. hic, si loquamur modo de mutatione, quæ fit in instanti, & non de motu, qui fit in tempore', & arguatur fic angelus mutat aliquid in inftanti, ergo maior virtus mutat in minori mensura. Dicit Doc.infra ibi minor, quæ ibi erit fumenda fub;maiori illa vera, illa maior est illa, quæ eft pofita in principio fyllogifini. Sequitur no ent vera ex natura rei, nec ex hypoteti, nam fub illa maiori possem facere duas maiores primò ista, sed angelus mouet in instanti, que est vera tantum ex hypotefi, & tune fequitur, q ficut motus eft dinifibilis, ita méfura illa instantanea est diuisibilis, quia mensura, & mensuratum sunt vnigenea, & ideo bene feguitur ista conclusio falfa, ergo infinita virtus potest mouere in minore, quàm in instan ti. Secunda minor est ista, sed angelus potest muta ze aliquid in instanti, ita o sit ibi tantum mutatio indiuifibilis, quia in maiori accipitur mensura diuisibilis, in minori etiam accipitur diuisibilis, & hæc minor eft falfa ex narnra rei.f.mutatio menfu retur instanti diuisibili, & etiam ex hypotesi, quia non supponitur mutationein mensurari mensura diuisibili, & sic non sequitur conclusio vera, nec ex natura rei, nec ex hypotesi.lergo virtus infinita porest aliquid mutare mutatione proprie dicta in minori menfura, quàm in inftanti.

Sequitur. Et ex hoc patet, quòd multe confequentiæ ethimematice (vt ista consequentia ali-quid mouet in instanti, ergo maior virtus mouet in minori) tenentur non præcise virtute alicuius vere fubintellecte, puta istius, quicquid mouet aliqua virtus in mensura diuisibili maior virtus pq-

ه الما ما ت

test mouere in maiori. Sed quandocung; virtute alicuius fallæ subintellectæ, puta istius, sed angelus mouet aliquod in instanti, ergo maior virtus in minori mensura. Sequitur, dum tamen includatur in illo antecedente, fuplè illa minor, nam in ifto antecedente, quicquid potest mouere aliqua vir-tus in mensura diussibili, maior virtus potest mouere in minore, includitur q motus possit fieri in instanti, quæ est minor, & patet, quia si maior virtus in minori mensura potest mouere, maxima po terit mouere in instanti. Et ideo nota, quæ dicit Offano pby. Doc. in primo, dif.2.q.1 glofando dictum Arift.8. contex.79 phy. o fi effet virtus infinita moueret in non tem- Nota que di pore, quia maior virtus monet in minori tempo- cit Scotus. re, ergo infinita mouebit in non tempore. vide ibi.

### Qualtio Duodecima. Dift. II.

Virum Angelus posit moueri ab extremo in extremum non transeundo per medium.

Scotus 2. sent. dist. 2. q. 12.

D.Thom. prima par. fumma.q.5 3.axt.2. Franciscus de Mayronis 2. sent. dist. 3.q. Ioannes Bacconitanus 2. sent. dist. 3. q. 12.



VODECIMO, fiuè vitimo, que-rit Doct. An angelus poffit moueri rit Doct. An angelus possiti moueri ab extremo in extremum non tran-feundo per medium, puta an possiti moueri ab extremo vnius spacij, puta vnius miliaris ad vltimum extremum illius fpa cij non transeundo per vbi intermedia.

Jlbi. Hic dicunt quidam. Hic Doc. recitat opin. Opinio Di-Tho. in prima par. q. 53. art. 2. & quolib. 1. art. 5. Et ni Thoma. Guliehni Var. in 2. dift. 2. Dicit enim Tho. 9 extro- Prima conma possunt intelligi, aut duo voi distantia, intet clusio. que est aliquod medium, quod nihil est extremorum, aut duo vbi immediata, inter que funt media, quorum quodlibet est aliquid extremorum, vult dicere, o sunt aliqua duo vbi, inter quæ non eft medium eiusdem rationis, & dicuntur vbi discontinua, alia dicuntur duo vbi immediata, non 🛭 vnum fit immediatum alteri, quia tunc inter illa non caderet medium, fed ex hoc dicuntur immediata, quia medium cadens inter illa est eiusde rationis cum illis, & aliquid vtriusq; extremi, vt fupra patuit dis. præsenti, q.9. de illis vbi communicantibus adinuicem, que sic se habent, o semper mediu est pars vtriusq; extremi, hoc posito, quod à Doc.non improbatur, sed magis, ve verum acceptatur, ponit Doc. aliquas conclusiones, quaru prima est ibi. Dico o non potest transire continue ab vno extremo in extremum. Conclusio est talis, o loquendo de motu continuo angeli, & de medio inter extrema, quod est aliquid vtrius; extremi, non poteft angelus motu continuo transire ab extremo in extremú, nisi prius transeat per mediu, exempli gratia, q angelus transeat à prima regione aeris ad fecundam motu continuo, & 9 fiat in extremo non transeundo loca intermedia non videtur pollibile, & ratio affignatur, quia tale modium est ratio continuitatis inter media transita; ficut apparet ex diffinitione medij, 10. meth.t.c.22. vbi fic habetur, media.n.hec dicimus in quecunes permutari prius est necesse, gd permutatur vt ab hipate in neten, nisi transit per minima rationem prius veniat ad medios (onos. Et in coloribus fi ve niet ex albo in nigrú prius veniet ad puniceum, **s**e -plumbeum, qui ad nigrum, hec ille, ex quo pater, **q** in

### Distin.

#### sp in moru locali spacium medium inter duo exrrema est retio comuntatis ipsius motus. Si.n.mo tus effet ab extremo in extremum non transeudo per medium, nunquam talis motus esfet cotinuus, cum dicat Arift. 6. phyfit. c. 4. eiufdem rationis eft moturn magnitudinem, & tempus componi &c. patet etiam ratione, quia motus cotinuus semper habet nouum primus, & nouum posterius, quod prius & posterius semper est in priori magnitudine, ficut euam dicimus, q in tempore continuo est prius & posterius sumpta ex priori & posteriori in motu, vt patet per philo.4. phy.t.c. 99.& 109. oportet angelum transire per medium, loquedo de medio, secundo modo, & de motu continuo si debeat peruenire ad aliud extremum.

zor "stEibri

Secñda conciusio.

Secunda conclusio est ibi. Similiter videtur etiam loquendum de motu continuo, & de medio alio modo dicto, & est hac loquendo de motu locali angeli continuo, & de medio inter extrema, quod nihil est extremorum impossibile est angelu transire ab vno extremo ad aliud extremum non transeundo per tale medium, patet, quia si mouetur continuè non est totaliter in altero termino, pa tet per Arif.in 6. phy.t.c. 87. vbi vult, gomne, quod mouetur partim est in termino à quo, & partim in termino ad quem. Si ergo angelus mouetur cotinuè, ergo erit, vel partim in termino à quo, & partim in termino ad quem, vel in medio inter ter minum à quo, & terminum ad quem, non primo modoif.g sit partim in vno extremo, & partim in alio, & 9 nullo modo fit in medio inter alia extrema, quia tunc effet in duobus locis discontinuis, paret, quia illa loca inter quæ eft medium, quod ni hil estillorum locorum dicuntur discontinua, hoc autem non videtur sibi posse competere, & simul fit in illis duobus locis discontinuis, & nullo modo in mediò inter illa, fic o moueatur ab vno loco ad alium, motu continuo loquendo tamen de virtute naturali competente angelo.

clusio.

Tertia con- ... Tertia conclusio est ibi.Si autem loquamur de motu indivisibili. Et est hæc, o loquendo de medio, quod estaliquid extremorum, & de motu indiuisibili, siuè de mutatione, angelus virtute naturali potest mutari de vno extremo ad aliud, non transeudo per medium, puta si sit in vno extremo spacij ynius miliaris in instanti, potest se facere in alio extremo eiusdem spacij nullo modo transeun do per spacium intermedium. Et addit Doc.quod hoc est necesse, quia si transiret per tale mediu con tinue transiret, & non instantanee, patet, quia continue transitet aliam, & aliam partem spacij, & sic esset semper sub alio & alio priori & posteriori, & fubalio & alio mutato esfe, quæ mutata esfe continuant motum, modo est impossibile esse sub alio & alio mutato esse, quin sit sub motu continuo, cum inter quæcunq; duo mutata esse semper cadat motus medius licut inter duo inftanti temporis medium.

Quarta co cinfio.

.... Quarta conclusio est ista, ploquendo de extre mis dift n ibus, & discontinuis, & de tota realitare motus, que est ab extremo in extremum includendo medium, quod nihil est extremorum, impoffibile estangelum virtute sua naturali indiuisi-biliter moueri ab extremo in extremum, siue impoffibile eft ipfum in instanti transire ab vno extre .mo ad aliud extremum, & hæc coclusio est ibi. Sed de extremis distantibus habentibus medium distinctum ab extremis est dubitatio &c.

Quinta con clusio.

Quinta conclusio eft ibi. Sed nunquid potest facere se in extremo distante mutatione præcise includete realitatem termini motus &c. & est ista, .videtur non elle possibile angelum transire instan-.

#### taneè ab vno extremo ad aliud extremum, foquen do de extremis discontinuis, non includendo realitatem motus, natus fieri super medio, quod nihil est extremoru, & vult dicere posito, g angelus per horam quieuerit in vno loco in vltimo instanti illius horæ an possit facere in alio loco discontinuo priori loco dícit, q videtur hoc non esse possibile, & rationem allignaribi, quia ordo prenxus à fupe riori agente videtur elle necessarius cuiuscunque agenti inferiori, quando habet actionem præcise circa talia ordinata, cum orgo à Deo sit prefixus ordo partium principalium vniuersi cuilibet agen ti creato, & virtuti creatæ, videtur iste ordo esse ne cessarius, quado debet agere circa ista, quorum est talis ordo, quando ergo angelus mouet se per corpora, quorum est talis ordo, non potest abig; omni ordine de quocunq; vbi facere se in quodcunq; vbi immediate, tunc.n.nulla distantia videretur impedire actionem eius.

Luxítio

Ibi.Et fi obijcias.Hic Doc.dicit contra fe, quia scorus obijprius dixit, q loquendo de motu indiuisibili ange eit steips. li, & de medio, quod est aliquid extremorum pot in inftanti transire ab vno extremo ad aliud, non transeundo per medium, & hic dicit, ploquendo de extremis discontinuis non potest in istanti tran fire ab extremo in extremum. Dicit Doc.o primu concludit bene de medijs, quæ sunt aliquid extremorum, quia pertranseundo ab vno vbi immediatè ad aliud vbi in instanti, habet omnia ista vbi.s. intermedia ordine quodam naturæ, inter quæ eft ordo potentialis ex natura rei, fic q in aliquo priori naturæ acquirit vnum vbi, & in alio posteriori naturæ acquirit aliud, & fic fucceffiue vfo; ad vltimum vbi, & non oportet, 9 habeat illa vbi ordine durationis, supplè, 9 prius tempore fiat in vno vbi intermedio, & posterius tépore fiat in alio vbi intermedio. Et ex hoc concedit Doc. 9 loquendo de motu indivisibili angelo, & de medio, quod est ali quid extremorum no poteft in inftanti moueri ab vno extremo ad aliud, nifi transeundo per mediű, & tamen supra dixit, 9 potest sic transire non tran seundo per medium, dico 9 hic non est contradictio, quia in primo intelligit, q non potest esfe in instanti ab vno extremo ad aliud transeundo per medium ordine durationis, fic o pertranseat medium in tempore, vt fupra dixi in prima cóclufione, hic autem vult, o possit transire in instanti tem poris ab extremo in extremum, traseundo tamen medium, quod est aliquid extremorum ordine tatum naturę, quia cum instanti temporis stat ordo naturæ, vt fupra patuit in isto 2.dif.1.g.1. Sed cum instanti teporis non stat ordo durationis, quia tuc sequeretur, p in codem instanti temporis posset esse prius & posterius duratione. Sed si angelus transiret à distanti in distans, siuè ab vno extremo discontinuo ad aliud absq; omni ordine, videlicet naturæ & durationis, tune nec ordine natura eft, nec durationis haberet illa, quorum eft ordo naturalis, circa quæ tamen operatur præsupponens necessario ordinem eorum. Sed hic occurrit difficul- Occurrit tas an angelus loquendo de extremis discontinuis dificultat. possit transire ab vno extremo ad aliud in instăti, fic q habeat omnes partes medij in eodem inftan ti, sed ordine naturæ, licet non ordine temporis. Dico 9 forte nullum esset inconueniens, nisi forre diceretur, o partes illius medij non funt natæ acquiri auctoritate creata fine ordine durationis teporis. Si.n.natæ effent acquiri in inftanti, fed ordine nature, tunc nulla distantia videretur posse impedire actionem angeli.

A D argumenta principalia. Nunc Doc. foluit principalia argumenta, & primo arguit fic probando,

#### bando, o angelus possit moueri ab extremo in extremum non transcundo per medium, quia aut an gelus est in loco per operationem', & sic pot operari in vno extremo non operando in medio, aut faltem potest velle esse in extremo, non volendo esse in medio, sicut potest intelligere extremum non intelligendo medium.

Respondet Doc. dicens, & malus angelus potest inordinate velle, & tamen ex hoc no lequitur, op poffit illud, quod fic inordinate vult, fed bonus angelus ordinate vult statim effe in aliquo vbi, no tamen vult, o potentia propria sit ibi, quia hoc ef-fet inordinate velle, si talis potentia sibi non conueniat, sed vult, g. potentia Dei flatim sit ibi, & verifimile est, o Deus condescendat voluntari eius, si talis sit, vt faciat eum in tali vbi, nunquam autem potentia propria potest alicubi este, nisi co modo quo conuenit suz potentiz.

Secundo principaliter arguit Doc. sic corpus Christi prius existens in cœlo empireo in instanti eft in altari, & tamen non transit medium, ergo à fortioriangelus, quia corpus magis viderur sequi leges loci, quàm spiritus.

aleari.

Ad secundum dicit Doc. o corpus Christi po-CorpusChri fi porenera tentia infinita fit præsens in altari, vt patebit in 4. mfaire fit dis.10. & talis potentia infinita quodcunq; mediu prijens in inter extrema potest habere pro non medio, & ordinem pro non ordine, quia est supra illum ordinem præfigens illum, & no habens illum pro pre-fixo, non lic virtus angeli limitata. Ex ilto apparet ad illud de sensu & sensato. Hic Doc. soluit vná auctoritatem philosophi de sensu & sensato positam prius in præsenti dist.q.9. in argumentis prin-cipalibus, ibi expressius hoc dicit in secunda dubi tatione de sensu & sensato, vbi vult, q no oportet, fimiliter sit in alteratione, & latione contingit in-quit philosophus aliquid simul totum alterari, & non dimidium prius, velut aquam fimul totá coagulari attamen fi fuerit multum, quod calefit, aut coagulatur habitum ab habito patitur, primum au sem ab ipfo faciente transnutari, & simul alterari, & subito est necesse, hæc ille. hanc auctoritate soluendam dimimifit ibi Doc. licet hic soluatur. Et soluendo hanc auctoritatem dicit, p qñ aliquod agens refpicit totum passum tanquam terminum indiuisibilem, puta sicoptime dispositum, ac si efset vnum indiuisibile, timiliter forma em vltimu gradum &c. & pono casum, g sit lignum pedale optime dispositum, & sic calefactio, vt 8.si est aliquod agens tante virtutis, q habeat in virtute sua posse simul perducere tota simul caliditatem, & q no habeat necesse prius duratione informare vna partem ligni, quàm aliam. Dico túc, o illud potest alterare ipfum totum, ficut fi effet aliquod indiuifi bile fibi perfecte presens, & vnus gradus caliditatis perfectus in virtute sua tunc in instanti posset alterare illud, fic dico, o quando habet lignum pe-dale, & caliditatem, vt 8. vt fupra dixi, tunc reipicit vtrunq;, vt indiuisibile, & fic tantum illud paffum mutaretur mutatione indiuisibili, & instantanea.f.ad talem formam, patet, quia tota illa caliditas introducitur in inftanti.

Sequitur, vel forte plures habite, aut ordine durationis, aut nature, sicut ipse df ibi, o si magnu fuerit habitum ab habito patitur, quia polito, q de tur aer, vel aqua bipedalis, tunc habitum ab habito pot intelligi dupliciter alterari, ita q agens introducens, siuè calefaciens intense vnam partem aquæ, & fi ille calor in illa parte eft tantæ virtutis quante agens prius ad calefaciendum, túc illa pars fic calefacta ftatim calefacit aliam, & fi agens pot fimul calefacere totum, ordine tamen quodam, fic

- - . 4

illa pars in inftanti calefacit aliam, & fi illa alia eft tantæ virtutis quantæ prima in eodem inftanti du rationis calefacit aliam, & fic de alijs partibus. Eft tamen ibi ordo naturæ, ita op vna prius natura cilefacit, & alia posterius, si autem prima pars calefacta est minoris vittutis, qua agens calefaciens illa partem in instanti, tunc illa pars calefacit alia non in inftanti, sed in tempore, & fic de alijs.

Prima.

Sequitur ibi, dicit ergo ibi philosophus, q non est ita in multiplicatione soni, sicut in lumine, na multiplicatio soni ex quo fit per motú localem, pu ta per aerem deferentem, vt patet 2. de ani. de neceffitate erit successiva, & in tempore, cum motus localis semper fiat in tempore, sed no estific in mul tiplicatione luminis, quia totus aer, puta in hemispherio nostro potest in instanti illuminari, cum in aere nulla sit dispositio contraria, & sic similiter po test totus alterari, est tamen ibi ordo naturz, quia pars propinquior foli illuminatur.

Sequitur, fed tamen nunquam etfi.i.prima mn tatio, vt puta quando lignum alteratur in tempore, & per motu, ita o fuccessiue alteratur non pot esse ibi prima mutatio, patet quia ante of mutatu esse, est aliqa moueri, vt patet p philo.6.phy.t.c. 52

Sequitur, sicut nec in loco, vt puta qu aliquod corpus mouetur super spacia bipedale in tali moru locali non pot dari prima mutatio, & affignat ronem ibi, quia vbi est mutatio &c. Na duplex est Duplex eft mutatio instantanea, quædam nullo modo instans mutatio inmotum, & est illa qua tota forma simul acquiritur stantanea. in instanti, mutatio aute initians motum est illa, g fit in motu succession, & semper est inter duas par tes motus, ita q est finis vnius partis, & principiu alterius, nó.n.est danda aliqua prima mutatio initians simpliciter motum, ita quod ante illam non detur pars motus prior, vt fupra patuit 6.phyfi. Seguit ibi, nec ét vniuerfaliter. Hic dicit Doct

g nec ét datur prima mutatio, vbi motus sequit, si est dare immutatione, q est terminus quietis pracedentis.i.q ét loquendo de motu sequenti immu tatione quietis præcedentis, no eft dare prima mu tationé illius motus, vt supra patuit in 9.q.exemplu ponendo, o pedale quiescat sub calore per he-ra, & in vltimo instanti illius, & in tpe immediato incipiat moueri, puta motu remissionis respectu talis motus sequentis vltimu instans illius quietis non datur prima mutatio. Sequitur ibi, vbi autem quieté &c.dicit Doc.o qñ agens post quieté mutet aliquod, nó dat vltimu instas illus quietis. Exeplu ponedo, o quatu fit fub calore, vt p hora, & o ages in instâti mutet ipsu quâtu à calore illo in frigidu, vr certu eft, o no dat vitimu inftas getis sub calore.

Qualtio Prima, Dift. 111.

V trum materialis substantia ex se, siue ex natura sua sit individua, vel singularis.

Scotus secundo sententiarum, dist.3.q.2.



TRVM materialis substantia ex se, siuè ex natura sua sit individua, vel fingularis. Titulus q.fic debet intelligi an fubstantia materialis. f.phisica-lis substantia in quocung; instanti,

etia nature de necessitate includat fingularitatem, ita 9 fit impossibile pro aliquo instanti intelligere . tale fubstantiam non cointellecta eius fingularitate, vel fic an talis substantia in aliquo priori naturæ præter omnem operationem intellectus collatiuam possit intelligi, fiue concipi talis substantia, fic g

0

2. . .\*

4. . ....

•

fic q in tali conceptu non includatur ratio fingularitatis, & fic patet titulus quæftionis.

HIC DICITVR. Hic Doc. recitat opinionem Opinio fra Fratris Adæ in 1. dif. 33. q. 8. art. 1. quæ opinio dicit tris Ada. in fententia, o fubstantia materialis præter operastionem intellectus ex natura rei sic de necessitate eft fingularis, o non potest concipi in aliquo priori naturæ non concepta eius fingularitate, quá con clusionem probat per simile, que probatio patet in littera

> ¶Ibi. Contra illud arguitur fic. Hic Doc.arguit contra opi. Ade. Et ista ratione deducit ad hoc inconueniens, 9 tunc idem obiectum intelligeretur fub ratione opposita suz rationi, & vt clarius intelligatur ista ratio aliqua præmitto, primo o quãdo aliquis modus, puta modus fingularitatis, vel vniuerfalitatis est composibilis alicul natura, natura illa potett intelligi fub tali modo, ficut cum intelligo naturam Francisci sub modo singularitatis, quia singularitas est modus composibilis fibi, fi verò modus est incomposibilis, non potest verè intelligi fub illo modo, tanquam fibi conuenienti, vt intelligendo fingulare sub modo vniuersali.Secundo præmitto, q. vniuerfalitas fecundæ intentio naliter sumpta, & singularitas sunt modi inter se repugnantes, vt patet de fe,& à Doc. in fuis vniuer falibus, & in 1. dif. 3. q.6. Tertiò præmitto, gipfa vniuerfalitas est modus conueniens nature multi plicabili in plura, fiuè diuifibili. Ex his fequitur propositum, q si substantia materialis de se, & ex natura rei necellariò fit hæc, ita o in fuo conceptu reali pro quocung; instanti includat hæcheitatem fi tunc intelligeretur fub modo vniuerfali, túc intelligeretur fub modo fibi repugnanti, quod eft

Imposlibile. Si dicatur, g modus vniuersalitatis non couenit fingulari, fed tantum alicui conceptui, qui dicatur vniuersalis. Contra hoc, quia ille conceptus, vt ei attribuitur talis secunda intentio, aut est initellectio qua intelligitur ipfa natura fingularis, aut eft natura fic concepta, aut eft quoddam idolum fa bricatum ab intellectu, vt quidam dicunt, non primo modo, quia ficut illa intellectio terminatur ad naturam fic fingularem, ita possit sibi attribui intentio fingularis ficut & vniuerfalis. Et vltra quæro de illa intentione, aut est de se hæc, aut non, si prinio tunc non potest fibi attribui intentio vniuerfalis, quia tunc intelligeretur sub modo repugnanti. Si secundo habetur propositum, qualiqua entitas ex natura rei potest concipi non singularis. Non secundo. f. q talis conceptus cui attribuitur intentio vniuerfalis non fit natura cocepta, patet, quia res concepta est res fingularis, & tunc fingure effet vniuersale per intentionem vniuersalis sibi applicatam, quod est impossibile. Non tertio modo, tum quia illud idolum non prædicatur in quid de inferioribus, vt patet, tum quia ficut idolum fa bricatur cõe Francisco & Ioanni, ve dicatur species fpecialissima, ita possit fabricari idolum, quod dicatur species specialissima respectu Fracisci, & Bru nelli. Si ergo aliquid intelligitur fub modo vni-uerfali præcisè, & adequatè, & aliquid fub modo fingulari pracisè, cum isti modi sint omnino repu gnantes, vt dixi. Sequitur, 9 cum natura humana intelligitur sub modo vniuersali, & natura Francifci, vt Francisci sub modo singulari, ipsa vt sic in se confiderata non includit fingularitatem. Et quòd Obiedi of fic posit intelligi ex natura rei ostedit Doc. in hoc quod dicit obiectu inquantum obiectum est prius naturaliter ipfo actu, supple intelligendi, & in illo priori præscindit ab omni singularitate.

prins actu intellige di.

Ibi. Preterea cuiuscunque vnitas realis, hæc

Qualtio

eft secunda ratio Doc.qua probat principale inten tum contra opinionem illam, quæ vt clarius intel-·ligatur sunt aliqua notanda, primò, quòd vnum vaccipitur multipliciter.f.vnum numero, fpecie, genere, & proportione, vt patet 5.metaphysicor.cap. de vno. Et vnitas sequitur entitatem, & quanto en titas est perfectior, tato vnitas cosequens erit per--fectior, & quanto entitas est perfectior, alia tanto magis est vna, & quanto est minus diuisibilis in partes subiectivas, tanto magis est actualior, accipiendo actuale pro minus contrahibili, & fic dicimus, quòd vnitas entis eft minima, quia ens in fe est fumme contrahibile, vnitas substantiæ maior, quia minus contrahibilis, vnitas hominis adhuc maior, sed vnitas Francisci, cum nullo modo sit contrahibilis dicitur actualissima, & sic vnitas realis minor vnitate numerali, de necessitate est vnitas alicuius naturæ, quæ ex se non est singularis, fed contrahibilis ad plura fingularia. Et hoc inten dit probare Doc. videlicer 9 fubstantia materialis ex fe, vt præscindit ab omni fingularitate, dicit aliquam vnitatem realem minorem vnitate numerali.

Secundo notandum est, quòd vnitas aliquando accipitur pro vnitate, quæ conuertitur cum en te, & talis conuenit omni enti, & quanto ens est perfectius tanto perfectius vnum,& de ista vnitate non loquitur Doc. in proposito. Aliquando accipitur vnitas pro vnitate, quæ est principium numeri, & hoc dupliciter, vel pro vnitate, q est principium numeri esfentialis, eo modo quo esfentiæ numerantur, ficut dicimus tres, vel decem essentiæ, vel pro vnitate, quæ est principium numeri causati per diuisionem alicuius continui. Et de ista non loquitur, sed accipitur vnitas in proposito pro vnitate, quæ concomitatur entitatem, secundum quam vna entitas dicitur magis, vel minus diuisibilis in partes subiectiuas. Et sic cum dicit Doc. quòd substatia materialis est vna vnitate minori vnitate numerali hoc vltimo modo accipitur vnitas, & quòd talis vnitas minor detur probat fex vijs.

Ibi.Prima via est talis secundum philosophum An deter 10.metaph.t.c.7. pro clariori intelligentia huius ra unitas mitionis pramitto aliqua, primo, quod menfura & nor. menfuratum funt vnigenea, vt patet à philosopho 10.metaph.& sic si mensuratum est real e,& mensu ra est realis. Secundo duplex est mensura.f.quiditativa quiditative mensurans alias quiditates, sicut dicimus, quòd quiditas hominis propter sui perfectionem mensurat quiditates aliorum animalium, quia dictum est supra dist.2.de mensura angelorum, quòd mensura est certior ipso mensurato, quanto ergo vnum animal appropinquat per fectioni quiditatiue hominis, tanto eius perfectio quiditatiua certificatur, & manifestatur, & sic patet quomodo homo quiditatiue menfurat omnia Homo mefe animalia, & hoc eft, quod dicit Arift. 10. metaphy. rat omnis tex.com.7. quod in vnoquoque genere est vnum, aumalia. quod est metrum, & mensura omnium illius gene ris, non quòd vnitas aliqua fit menfura, fed eft ibi aliqua natura cui attribuitur vnitas, quæ est menfura.vnde Arift.vbi fupra manifestum est inquit, p vnum in quoliber genere eft natura, & non eft hoc vnum natura alicuius eorum, fed ficut in coloribus quærere vnum colorem, eft vnum fimiliter, in substantia etiam guærere vnam substantiam eft vnum, hæcille. Et de ista mensura vide quæ expo fui fuper primo Doc.d.S.q.2. Alia eft menfura non mensurans quiditatem quiditatiue, sed mensuras durationem alicuius existentie, vt supra patuit dis. 2. de meníura angelorum, & de ista non loquitur hic

### Secundæ Secundi

quidditatiue, patet, quia inter menfuram, & méfuratum quidditatiue eft ordo effentialis, vt pater, ga mensura estper fectior quidditatiue mensurato, sed inter fingularia eiusdem speciei non est ordo essentialis, vt pater 3. metaph.tex.com. 1 1. & tamen opor 10. metaph. tet dicere propter tex. Aristo. 10. metaph. g in vnounia. 22. quoque genere est vnum, &c. quòd vnum fingulare effet menfura quidditatiue omnium contentoru in tali genere, & fic vnum fingulare alicuins speciet effet menfura omnium fingularium eiusde speciei, & fic inter illa effet ordo effentialis, quod est contra Arift.3.metaph.fic dicentem. In individuis verò nó eft hoc prius, & illud posterius, amplius vbi hoc gdem melius, illud verò vilius semper quide est melius prius, hæc ille. Er licet Comm. ibi exponat de priori constituente posterius s.quòd no est talis ordo inter fingularia eiusdem speciei, quòd vnum fingulare constituat aliud, sed dicit Doc.quòd hoc ni-hil est ad b.quia Arist intendit ibi assignare ratione, quare Plato posuit rationem speciei separatam, & non rationem generis: Plato enim voluit, quòd no daretur idea generis separata, sed bene idea speciei propter ordinem effentialem inter species, quia vna species magis appropinquat ad perfectionem quiditatiuam, puta hominis, quam alia species, & sic quodammodo participat magis una species perfe-Ctionem quiditatiua hominus, quàm alia respectu generis, puta animalis.i.vt omnes istæ species comparantur ad ratione animalis, vna no eft magis perfecta alia quiditatiue, cum zqualiter animal fit omnibus, & fi una est perfectior alia, quiditatiue non eft ex ratione animalis, sed ex ratione differentia, & fic inter species al cuius generis posuit ordine esten tialem, no fic autem inter individua eiusde speciei, cum vnum non sit perfectius alio quiditatiue. Si dicatur, none anima Christi est perfectior el-

hic Doct. sed de mensura primo modo. His præ-

miss in fertur propositum, videlicer, quòd detur

aliqua natura ex natura rei habens vnitatem mino-

rem vnitate numerali, patet, quia fi animalia quidi-

tatiue menfuratur a natura hominis, talis natura no

erit fingularis, quia fingulare non poteft menfurare

**Anima**Chri fi an fit perfection mima In-Duplex per fectio .

trinfeca.

fentialiter anima Iudæ. Dico, o fic pp articulu Pa-rifié.ergo inter eas erit ordo effentialis. Rnd. o duplex eft perfectio effentialis quæda eft em gradum fpecificum, & hoc modo vna no est perfectior alia: alia est em gradu perfectionalem confequente natu ram indiuidui, & hoc modo vna eft perfectior alia effentialiter. Exemplú albedo, vt octo est perfectior albedine vt quattuor.i.o. plures gradus perfectiona les funtin albedine vt octo, g in albedine vt quattuor. Si th loquamur degradu specifico, & quiditativo. Dico, quòd quanta perfectio quiditatiua eft in albedine ut octo, tata eft in albedine ut quattuor : Si iterum dicatur, nonne Deus est mensura quiditatiua omnium creaturarum, & tamen Deus Duplex me- eft fingulare. Dico, quòd uerum eft, sed illa mésura /ma intrin- est tantum extrinseca, hoc est no contenta in aliquo feca . 👉 exgenere creaturarum. Dico fecudò, quòd eft fimpliciter perfectior quiditatiue omni creatula, & fic mensura quiditatina, non sic est in genere animalium: nó enim potest reperiti vnum animal numero, puta vnus homo, qui sit perfectior omni alio animali quiditatiue. Si dicatur, quòd omnia indiuidua speciei humanæ dicuntur mensura. i. quod dato quocunque individuo naturæ humanæillud poteft menfurare alia animalia ab homine. Cotra, tum quia quæro, à quo illius generis menfuratur illad individuum naturæ humanæ,& no poteft dari,quum fit æque perfectum quiditatiue, tum quia hoc eft contra tex. Arift. quòd in unoquoque genere eft vnum, & fic patet ifta ratio prima uia.

Ibi. Præterea fecundo probo, quòd ide confeques est fallum, uidelicet, quòd nulla sit unitas realis minor unitate numerali, & ratio Doc. fundatur super dicto Arist.7.phys.tex.com.29 qui uult, quod in specie athoma i specialissima sit coparatio: vnde fic ait, fic igitur nó folum oportet comparabilia nó æquiuoca esse, sed non habere differétiam, neque in quid, neque in quo eft. Dico aute, ficut color habet diuisione, no ergo comparabile est em hoc, ut utrú coloratum magis fit album, q nigrū: hæc enim non comparantur ém aliquem colorem. sinquatum est color, fed &m albedinem: hac ibi, & vide ibi expofitionem Comm.Ex isto tex.infertur propositu,uidelicet, 9 detur aliqua natura communis ex natura rei, quia duo individua eiusdem speciei realiter no Dno indipossunt comparari adinuicem Em magis & minus, dus eiu/de nifi præsupponedo commune reale, in quo magis, seciei rea-uel minus conueniant: nam hæc est uera, si Franci- liser zon fcus est realiter albior Ioane, ergo realiter erit com- poffunt com paratio in specie albedinis, ergo vtrumque album parati ad realiter coueniunt in albedine in communi, pater, quia non possunt conuenire in albedine fingulari, quia nihil est albius se, & hoc intendit Doct. Expono tamé litteram Doc. cum dicit, in specie athoma Expessiolie fit comparatio, quia est una natura, non au em in. tera genere, quia genus non habet talem unitatem: uult Quare com dicere, quòd in fola specie specialissima pp vnitatem farat o manaturæ fit comparatio, in genere aute fub quo plu- gu fie in spe res naturæ specificæ continétur, no fit comparatio, (1e, (1èm) m yt patet per philosophum.& Communit supra vt patet per philosophum, & Comm.ubi supra.

Prima.

Sequitur. Ista uerò unitas non est unitas rationis. Dicit Doc.qunitas speciei specialissime est unitas ex natura rei præter omné operationem intellectus, leg tur, quia coceptus generis est ita unus apud intellectum, ficut coceptus speciei.per hoc Doc. pbat, quòd unitas species sit realis, quia fi tm effet rationis, sequeretur, quòd ita perfecte posset fieri coparatio in genere, ficut in specie, quia ita genus dicit unstatem rationis, ficut & species specialissima. Et probatur, o genus dicat unitatem rationis, suè vnu conceptů comunem pluribus: quia túc no pdicaretur in quid, & uniuoce de homine & afino, & ultra, fi êm quod poicatur de homine, diceret im coceptu hois, túc ide pdicaretur de feipfo. Et addit Doc. qa in coceptu no fit coparatio ;non.n.dicimus, qa Frácifcus sit albior Ioanne, quia magis participat conceptum albedinis fabricatum per intellectum, fed quia realiter magis participat ipfam albedinem.

Ibi. Item terud, Doct.probat fallitatem confequentis, & ratio fundatur fuper dicto Arifto.5.metaph.c.de ad aliquid. fub tex.comm.20. idem fimile, & æquale fundantur fuper unum. Et pro clariori intelligentia huins rationis, quz eft multum euidens est sciendum, quòd fundamentu similitudinis, uel æqualitatis, &c. eft duplex.f. remotum, & proxi- Fundamenmum, ut pater à Doct.in primo, d. 19.31. & in quol. tum aqualiq.6. fundamétu enim limilitudinis remotu ett qua- satts eft dulitas, & proximum est unitas qualitatis, exemplum plex. duo alba funt realiter fimilia, fundamentum remotum fimilitudinis est albedo in utroque fimili, proximum est unitas albedinis, in qua conveniunt ista duo alba: fimilitudo ergo fundatur in unitate albedinis specifica, tanquam in fundamento proximo, & ex hoc patet, o datur unitas elbedinis in comuni, in qua ista duo alba sunt similia. Aduerte in, quòd quando aicimus, quòd fimilicudo fundatur super albedine in coi, no eft intelligendum, ut aliqui expo nunt, quod albedo in comuni ut præscindit à fir gularitate, fundet realem fimilitudinem, quia fimilirudo realis uerc exoftit : albedo uero ue præicindit , à fingnlarltate, null.m existentiam includit, & sic non potest fundare rem existentem; debet ergo sic intel-

Digitized by Google

Fran. Lych.in fec.Sent.Scoti. 0

## Libri

fundamenta proxima vttiusque similitudinis sunt

ipfa duo alba, pro quanto conueniunt in vnitate speciei specialissimæ, & nisi ista duo alba realiter

couenirent in reali vnitate albedinis in communi,

nunquam possent fundare realem similitudinem.

ad inuicem, & fic p atet quomodo datur vnitas al-

bedinis in communi, in qua duo alba sunt similia; non enim similitudo talis potest fundari super vnū

ultin.

### Juxítio intelligi, cum dico a.& b.funt fimilia, in a. fundatur vna fimilitudo, que terminatur ad b.&alia in b.que terminatur ad a. fundamenta remota vtriusque similitudinis sunt ipsa duo; alba absolute cosiderata;

numero, quia tunc idem esset sibi simile. Si dicatur, nonne album a. est fundametum similitudinis terminatæ ad album b. & album b. est fundamen-Similitudo fumisur du pliciter.

Quid fit

fundamen.

tum fimili-

endinis.

tum alterius similitudinis terminatæ ad album a. & fic bene fequitur, quòd album a. non eft fimile fibi, fed eft fimile albo b. & fic non oportet ponere albedinem in communi. Dico, quod hoc nihil eft, quia similitudo capitur dupliciter vno modo formaliter : & fic album a. eft fimile fimilitudine formaliter albo b.& econtra: alio modo fundametaliter, que s'est ratio proxima fundandi similitudinem, supplè, quæ eft ratio proxima, quare album a. dicatur simile albo b. & patet, quod non potest dari alia ratio proxima, nisi vnitas specifica albedinis, in qua ista duo alba realiter conueniunt. Si dicatur, quod album a. seipso est simile, & album b. seipso est simile. Contra, quia tunc similitudo non fundaretur super vno, sed super duobus, quod est contra philosophum vbi supra, præterea quæritur, quare magis album a. est simile albob. quàm rubeum ipsi b. Si dicatur, gequia a. est talis natura, & ideo eft fio fimile, hoc nihil eft, quia tunc effet facilis telponsio in omnibus, quia in omnibus possemus dicere, o quia talis natura, &c. quod videtur inconueniens, tum etiam quia Aristor.vult.7. phylic.tex.commen.29. g in specie specialissima fit comparatio, & tunc quæritur, quare vnum album. eft magis fimile alteri, quàm aliud? nulla hi c caufa potest assignari, nisi quia vtrumque participat albedinem in communi, & vnu magis participat, quàm aliud. Si verò dicatur, getiam fundamentum tam remotum, quàm proximu fimilitudinis poteft effe fingulare, vt patet per Doct qui dicit in primo, diftind.31.& in quolib. q.6. g. inter patrem, & filium eft perfectifima fimilitudo, & tamen fundametum remotum, quod est perfectio esfentiæ diuinæ, & vnitas illius perfectionis, funt vna res fingulariffima, vt palet à Doct. vbi supra.

Respondeo concedendo dictum Doct.sed tam fundamentum remotum, quàm proximum est comune tribus personis: & ideo iste tres personæ perfectillime conueniunt, tam in perfectione effentiæ diuinæ, quam in vnitate eiusdem. Et hoc idem dicerem in proposito, si posset dari vna albedo singularis, quæ effet communis Francisco, & Ioanni, in qua realiter conuenirent, tunc fecundum eandem numero communicabilem tamen effent vere fimiles, fed quia in creaturis non potest dari talis vnitas numeralis realiter communis pluribus, sequitur, p fi duo alba sunt realiter similia, o realiter coueniat in vitate albedinis specifica, vt in proxima ratione fundandi similitudinem.

Ibi, Præterea quarto, vnius oppositionis realis, & hæc ratio eft fatis clara, & ftat in hoc, quòd ficut in vno genere datur vna prima contrarietas realis, puta in genere coloris datur vna prima contrarietas inter albedinem, & nigredinem, fic illa extrema contrarietatis primæ realis erunt realia, aliter non effent extrema prima aliculus realis contrarietatis primz. Cum ergo in genere coloris pri-

ma extrema, primitate adæquationis contrarietaris realis fint albedo in communi, & nigredo in communi. Sequitur, quòd talia extrema erunt extrema ex natura rei, minor patet, quia albedo in communi adæquate cotrariatur nigredini in commu ni: non enim hæc albedo singularis adæquate contrariatur nigredini, vt patet.

Ibi. Prærerea vnius actionis. Hæc eft quinta ratio Doct qua probat naturam comunifin ex natura rei, quæ ratio elt fingularis, nili contra iplam proteruietur. Er vt clarius intelligatur, expono aliqua dicta Doct.in hac littera. Primo enim dicit, g vnius actionis sensus, puta vnius visionis est voum obiectum, ideft o vna visio numero causatur ab vna potentia visiua, & ab vno obiecto. sab illo, ad quod terminatur. & de hoc vide Doctore in quoli. q.15. Secudo dicit, quod huiufmodi vifio rerminatur ad visibile in comuni.puta ad colorem, & fic talis visio eft vere realis, & respectu obiecti realis, cum non posit elle operatio potentiz sensitiuç, nili circa senfibile proprium, vel commune, vt patet per philofophum secundo de anima secus verò de operatione intellectiua, que potest esse circa ens rationis: fi ergo visio terminatur ad visibile in communi:ergo datur commune ex natura rei. Si dicatur, g terminatur ad hunc colorem in fingulari. Contra, quia tunc diftingueret illum à quolibet alio, quia potentia quæcunque perfecte videat suum obiectum, no errat cisca illud, nisi fit impedita, vel nisi sit impedimétum ex parte obiecti, vt patet secundo de ani-ma. & subtiliter deducit Doct. in primo, dist. 3.q.4. Si dicat, fi huiufinodi vifio est alicuius obiecti realis in communi, videtur sequi, quòd potentie visiua poterit cognoscere aliquod vniuersale, qd eft contra Arist tertio de anima. voi vult, quod sensus sit Tertie de fingularis, & intellecturs voiuerfalis.

JDico primò, quòd cognoscere vniuersale con- 10x 3. tingit dupliciter : primo fub modo vniuerfalitatis, Cogno/cere & hoc modo lenfus non cognolcit vniuerfale. Se- Uninerfale cundo, vt vniuerfale est que dam natura, vt est prior duplicater, fingularitate, & no includit ipfam in fuo conceptu formali: & fic sensus potest cognoscere haiusmodi vniuerfale, & ad dictum Arist.potest dici fecudum vnam opinionem, qu'à dentus est fingularium, non tamen præcisé, quia potest esse aliculus vniuersalis fecundo modo dicti, non autem primo modo dichi, ficut etiam intellectus eft vniuerfalium, non tamen præcise, eft etiam fic vniuerfalium, guod cognoscit vniuersale sub modo vniuersalimus.

Secundo dico, quod lensum esse singularium, Sension este contingit dupliciter. Primo, quod sensatio termi- fingularium cotingit duneur primò ad fingulare, inquantum fingulare, coringit & hoc modo non conceditur. Secundò, quòd ter- plicarer. minetur ad naturam in fe, & quia talis natura de necessitate eft in aliquo singulari actu existens, quia uifio non eft, nisi respectu existentis, ex consequenti erit alicuius fingularis. Si dinatur: orgo poten-tia diftinguit illud à quolibet alio, &c. Dico quòd non sequitur, quia talis visio primò est naturæ existentis, sed quod modo existat in tali, vel sali singulari non diftinctæ cognoscit. Et ex his patet responfio illorum, qui dicunt, quòd huiufinodi vifio terminatur ad fingulare vagum, quod non videtur rede dictum. Nam ex quo est vna visio, & vna operatio per se: & respectu illius oportet assignare vnum per se obiectum, singulare autem vagum no eft huiusmodi, tenendo tamen, vt dixi. Dico, quòd respectu illius visionis assignatur vnum obiectum. per fe,quod scilicet est ipså natura,modo præexpølito, & fic patet litera Doct.

Quid fie Ibi. Posset etiam iuxta hoc argui de primo obiectum obiecto fenfus, quod est vnum in fe aliqua vnitate fen/me. reali,



anima, con

100

: stah, quia obiectum intellectus inquantum huiufmodi, præcedit omnem actum intellectus, & vt fic videtur habere vnitatem realem. Dicit Do&or, 9 hæc tatio minus concludit, quàm immediate præcedens, quia adæquatum objectum poni poteft effealiquod commune abstractum ab omnibus obie Ais particularibus, & ita non habere nifi vnitatem communitatis, licet hoc requirat prolixiorem tractatum, & vide quæ exposui super primo Doctor. diftinctio.2.parte prima, quæft.1.& dift.3.& dift.8. -quæftio.2.& diftinct.2.5. Sed de vno objecto vnius actus sentiendi non videtur verè posse negari, quin necesse haberet vnitatem realem minorem vnitate numerali

Ibi. Item fextò, quia si omnis vnitas realis est numeralis: ergo omnis diuersitas realis est numeralis, consequens est falsum, &c. Hæc ratio clara est in littera. Si tamen dicatur, cum dicitur: ergo non plus conuenirent Franciscus, & Ioannes, guam Brunellus, & Ioannes, quod Franciscus,& Ioannes plus conueniunt in aliquo conceptu intellectus, quàm Ioannes, & Brunellus. Contra, quia si ista conuenientia est tantum per intellectum, & nullo modo ex parte rei : ergo intellectus ita posset causare conceptum, in quo ita conuenirent Brunellus, & Ioannes, ficut in quo conuenirent Ioannes, & Franciscus: ergo si magis conueniunt in tali conceptu intellectus: hoc erit, quia intellectus mouetur ab aliquo reali, in quo realiter magis coueniút. Si dicatur, quòd Franciscus, & Ioannes magis coueniunt in nomine, hoc nihil eft, tum quia loquimur de conuenientia necessaria, nomina autem. funt imposita ad placitum, tum etiam si tantum. conuenirent in nomine : ergo illud nomen tantum prædicatur æquiuoce de Francisco, & loanne quod est falfum. Si dicatur, quod non, quia illi nomini correspondet talis conceptus:& tunc quæro quis conceptus correspondet, aut realis, & habetur intentum, aut tantum fabricatus per intellodus, & tunc idem quod prius : quia ita posset este respectu Ivannis, & Brunelli, tum etiam quia tantum effet fictitium, cum ortum non habeat à re. Si dicatur, quòd ideo Franciscus, & Ioannes magis coueniunt in nomine, quàm Franciscus & Brunàllus, quia illud nomen fumitur à proprietate rerum. Contra, quia tunc sequitur per me, quod Ioannes, & Franciscus magis conueniunt in aliqua proprietate reali, quâm Franciscus, & Brunellus. Si dicatur, quòd verum eft, q magis conueninnt in proprietate, sed non in natura communi. Contra, quia proprietas seguitur entitatem naturæ. Si ergo realiter magis conueniunt in proprietate : ergo realiter magis conueniunt in natura

Ibi. Præterea secundo, quia cuiuslibet diverfitatis vtrumque extremum est in se vnum, & codem modo, quo est vnum in se codem modo vr diuerfum à reliquo extremo, ita quòd vnitas extremi vnius potest per se esse ratio diversitatis alterius extremi, vult dicere, quòd vnitas est ratio talis, vel talis diuerfitatis, puta fi est vnum numero, est ratio diftinguendi ab alio numeraliter, & fic fuum oppositum erit plura numero, & si est vnum specie oppositum erit diuersum specie, & illa, que sunt diuersa specie, habent vnitatem, qua vnum diuersum specie, fit vnum speciem in se, & hoc intendit Doctor.

1

J

Ibi, confirmat aliter. Hic Doctor deducitad hoc inconueniens, quod si quælibet vnitas estettantum numeralis in re, omnia estent primo diuerfa: quia fm omnem entitatem in eis funt primo diuería, & in nullo aliquo modo conuenientia, & fic proprie non differrent. Nanzdifierentia funt aliquid idem entia, vt patet per Aristot. quinto metaphysicorum tex.non habente com.& 12.metaph. tex.commen.12.

Ibi. Item nullo existente'intellectu : hæc ratio est satis singularis, supponendo, quòd generans vniuocè realiter conueniat cum genito in natura, vt patet de igne generante ignem, & certum. eft, quod generans, & genirum non conueniunt Quomodo in aliquo vno numero : ergo conueniunt realiter generans, or in aliqua forma communi, quæ est ratio realis genitum no conuenientie in vtroque, & sic patent rationes conueniant. Doctoris.

HAS RATIONES multinituntur folue- Gul.Ocham re, quorum primus est Gulielm. Ocham in primo, in primo, di distinctione secunda, quastione 6. ibi. Ad tertium sin 2. 96. dicendum, quòd aliquid obiectum est prius naturaliter ipso actu, & aliquid non. Et ideo vniuerfale nunquam est prius naturaliter vniuerfaliter ipfo actu, nec est ista ppria ratio obiecti intellectus.s. vniuersale in actu, quia sicut patebir: aliàs primum obiectum intellectus primitate gcuerationis eft ipfum fingulare, & hoc fub propria ratione, & non. iub ratione vniuerfali.

Ad quartum dico, quòd nulla est vnitas natu-ræ existentis in isto lapide, quin æquè primo sizistius lapidis. Tum distinguo de vnitate. Vno modo dicitur vnitas, secundum quòd denominat Quot modie præcise aliquod vnum, & non plura, nec vnum. disatur vni in comparatione ad aliud diftinctum ab alio reali- ras. ter: & isto modo dico, quòd omnis vnitas realis est numeralis. aliter dicitur vnitas, secundum quòd denominat plura, vel vnum in comparatione ad aliud diftinctum realiter : & ifto modo vnitas specifica denominat ipsum Sortem, & Platonem, & vnitas generis denominat istum hominem & istum alinum, si aliquod quocunque modo distinctum ab ipsi individuis, sed denominat immediate ipfa: vnde ficut vere dicitur, quod Sortes, & Plato funt vnum, vel idem specie, & Sortes eft idem specie cum Platone : & quòd ille homo eft idem, vel vnus cum isto specie: ira verè dicitur, quòd ille homo, & iste asinus sunt verè vnum genere : hoc eft dictum, quòd ista sub eadem specie, vel sub codem genere continent, quam expositionem expresse ponit philosophus primo Topicorum, capit.de codem. ficut dictum eft in prima. quæstione istius materiæ: & isto modo concedo, quod non omnis vnitas, vel identitas realis est numeralis: sed istavnitas non conuenit naturæ quocunque modo distinctæ ab individuis, sed conucnit immediate ipsis individuis, vel vni in comparatione ad reliquum, quod idem eft. Sed quia argumenta vadunt contra primum intellectum, respondeo ad Illa

Ad primum, quando dicitur, fecundum phi-losophum, quòd in omni genere est vnum pri-mum, quod est metrum, & mensura omnium. aliorum illius generis.

Dico, quòd ficut patchit in primo libro, quod mensura aliquando est vera res extra ani- Que sit men mam, ficut per vlnam mensuratur pannus. Ali- sura. quando mensura est tantum quidam conceptus in mente. Prima mensura dicitur essevna vnitate numerali : sed hæc eft falsa, quòd in omni genere eit tantum vnum, quod eft menfura omnium. aliorum, sed si habeat veritatem, debet intelligi, g in omnigenere est aliquod, quod est méiura omnium aliorum specie distinctorum, non aute oportet, o fit menfura omnium aliorum, fiuè diftinguatur specie, siuè non. Et isto modo sunt plura, quorum quodliber est mésura omnium aliorum specie distinctorum, & quodlibet illorum est vnű vnitate Fran.Lych in fec.Sent.Scoti. 02 nu-

numerali. Et quado di vnitas primi méfurantis eft realis. Dico, q fi ly primi seneaf positiue, si hac est falsa propter falsam implicationem, quia nihil est fic primum mélurans. Si autem tencatur negatiue, concedo eam, quia talia prima funt multa, scilicet guodlibet individuu illius speciei, maxime si quodlibet fit æque fimplex. Et quando dicitur, q nullum fingulare est mensura omnium illorum, quæ funt in illo genere, concedo, quan individuorum eiusdem speciei, sed est mensura omnium specie diftinctorum, & hoc fufficit ad propolitum. Veruntamen sciendum, quod philosophus, vel principaliter, vel solum loquitur de illis, que sunt eius-dem speciei, sicut patet per exempla sua ibidem: & de illis quæ habent individua, quorum aliqua funt maiora, & aliqua minora, & vult, quòd illud, quod eft minus aliis fit mensura aliorum, non tamen omnium individuorum illius speciei, sed tantum illorum,quæ non funt ita parua

Quomodo specie in

Adfecundum dico, quòd in specie athoma fit comparatio non propter vnitatem conceptus, nec ernoma Br præcise propter vnitatem numeralem, nec præcise propter vnitatem specificam, siuè ponatur, sicut po fitum est in principio solutionis istius argumenti, fiue ponatur seçundum modum aliorum falsum. imaginandi, quia tunc in omni specie athoma esset comparatio, sed propter hoc est comparatio, quia plura indiuidua ciuídem speciei posiunt facere vnű indiuiduum: & ideo vbi multa indiftincta loco, & fybiecto possunt facere vnum, ibi ponenda est talis comparatio, & non alibi. Et quia hoc est possibile de indiuiduis eiusdem speciei, & non de indiuiduis diuerfarum specierum, ideo in specie athoma ponitur comparatio, & non in genere, ver bi gratia, hoc albu dí albius alto albo, quia habet plures partes albedinis in codem fubiecto primo, & fi ifto mo do plures partes albedinis, & nigredinis concurrut fimul ad faciendum per se vnum colorem, illud posset dici coloratius alio. Et quando dicitur, qu ifta comparatio non fit fecundum vnitatem numeralem, verum est primo modo loquendo de vnitate numerali, & ideo fit secundum vnitatem specificam, quia fit secundum duo, quorum vtrumque est vnum numero, nec requiritur aliquod tertium. quocunque modo distinctum ab istis duobus.

Ad tertium dico, g ponendo fimilitudinem. relationum distinctam realiter ab extraneis, tunc dicendum, of funt hic dux fimilitudines habentes duo fundamenta realia, quorum vtrumque est vnū numero, & ideo illud vnum non est ratio fundandi fimilitudinem eiufdem ad fe, fed est ratio fimilitudinem fundandi ad aliud, o autem intelligat philosophus de vno numero, patet, quia postquam dixit quomodo fimile, idem, & quale dicuntur fecu-dum vnum, postea subdit. Vnum autem numero principium, & metrum : ergo non intelligit de aliqua vnitate alicuins, quod non est vnum numero. Sed nunquid est concedendum, 9 ista vnitas est ratio fundandi istă relationem. Dicendum, 9 fecundum iftos qui ponunt istas rationes realiter distingui non est plus ponendum, q vnitas est proxima ratio fundandi fimilitudinem, quàm relationes alterius modi: sed differentia est in hoc, q ad istas relationes requiritur aliqua vnitas realis fecudo modo dicta in principio solutionis istius argumenti, qualis non requirit ad alias relationes alterius modi, quia ad al las requiritur faltem vnitas specifica: qualis non necellario requiritur ad alias: quamuis aliquando fit ibi talis vnitas.

An extrema oppositionis fint realia.

Ad quartum dico, q aliqua esse prima extrema oppositionis realis contingit dupliciter, vel quia. sint illa, de quibus primò positiue prædicatur op-

### Ouxítio

poni realiter, non tamen prædicatur de eis per fe : fecundum ghabent suppositionem simplicem, sed pro rebus singularibus, secundum quod habent suppositionem personalem, vel quia in re sunt realiter contraria : primo modo extrema oppolitionis realis non funt realia, quia iste terminus oppositio realis non prædicatur primò, & adæguate de quibuscunque rebus, fed tantum de coceptibus pro rebus, vel de vocibus, si prædicatio sit in voce, & sic dealus. Nec tamen debet concedi de virtute fermonis, q sunt contraria, sed dicendum est vniformiter, ficut dictum est prius de primo obiecto adæquate potentiæ fensitivæ, & de subiecto primo paffionis realis. Secundo modo non funt tantum. duo extrema oppofitionis realis, fed funt multa, fi fint multa oppofitiones reales. Vnde hacalbedo, & hæc nigredo opponuntur realiter, fimiliter illa albedo, & illa nigredo opponuntur realiter. Et de istis est præcise verum, g vnum contrariorum corrumpit reliquum, & vtrumque illorum est vnum. numero: Et quando dicitur hoc album eft primu contrarium nigro. Dico, q propriè album non co. An album trariatur nigro, sed albedo nigredini : & concedo, cotrarsetur o hac albedo primò contratiatur nigredini, secu- nigro. dum q ly primò tenetur negatine, quia contrariatur nigredini, & nihil plus, lecundum autem, q ly primo tenetur politiue, fic nihil primo contrariatur nigredini. Si dicatur, quòd vnum vni est contrarium; ergo multa non contrariantur nigredini. Similiter contraria possunt esse in eodem, non sic autem duo iudiuidua. Similiter contraria maxime distant, sed duo individua non maxime distant. Ad primum dico, o philosophus loquitur de vno secundum speciem, no de vno secundum numeru, & quomodo vnitas specifica est realis, & à parte rei Vnitas Spedictum eft, quia hoc nihil alind eft, quain à parte cifica an fie rei esse aliqua plura, quæ sub eadem specie conti- realis. nentur secudum philosophum primo topicorum. Ad fecundum concedo, o contraria possunt esse in codem saltem successine. Et idem dico, o non est contradictio, gaqua fit calida etiam in fummo, ficut nec est contradictio, q sit summe frigida, si sic status in talibus formis. Ad tertium dicitur, quod contraria maxime distant distantia illa, que potest elle inter individua diuerfarum specierum, cuius tamen maxima distantia specifica requiritur ad cotrarietatem, & cuius non : alias dicetur.

Ad quintum argumentum dico, q obiectum. vnius sensationis est vnum voitate numerali. Et. quando dicitur, o potentia cognoscens obiectum fuum: inquantum feilicet hac vnitate vnum cognoscit ipsum, inquantum distinctum ab omni alio. Dico, o cognoscit illud, quod est distinctu ab omni alio, & cognofcit fub illa ratione, per quam diftinguitur ab omni alio, quia illa ratio, quæ eftipfamet res, terminat immediate actum cognoscedi: non tame oportet propter hoc, quod pollit discer-nere, vel distinguere ab omni alio, quia ad cognitione discretinam plus requiritur, quam ad cognitionem apprehensiuam, quia cognitio discretiua. in actu nuquam eft, nifi respectu distinctorum: nec ad hoc sufficit, o distincta apprehendantur, nisi ipfa in se sint dissimilia, vel loco, & situ differentia. Et hoceft verum, quando fubiecta talia apprehéfa nata sunt facere vnu per se, sicut de qualitatibus sensibilibus, & non de quibuscunque intellectionibus, vel amoribus volucaris, vel animabus, neque de intelligentiis, & ideo quantum cunque talia apprehédantur: no oportet, o possint discerni propier maximam similitudinem inter illa, tamen si sit potetia intellectiua, potest cognoscere ipsum este distinctú ab omni alio: alique tamen certo demonstrato:no oportet,

### Secundi

oportet, quod possit cognoscere ipsum este distinctum ab omni alio, vel ad hoc, quia aliqua vniuerfalis poteft sciri, & tamen multæ fingulares ignorari, & tamen fenfus discernere hoe ab aliquibus, & ab aliquo non: & aliquando difcernere hoc ab hoc, & aliquando non : propter aliquam variationem à parte rei. Et ista responsio contirmatur, quia sen-sus discernit magis albu à minus albo. Tunc quæro, aut appræhendit ista præcise fub ratione communi, aut sub ratione singulari. Si primum, & in illa conueniunt : ergo per illam non discernit. Si fecundum habetur propositum, quòd apprehenditur sub ratione singulari, non quòd ista intentio sin gularis fit ratio terminandi, fed quòd illud, quod immediaté denominatur ab hac intentione fit immediate terminans. Et ad confirmationem con-Quid fst pri cedo, quòd primum obiectum intellectus primitare generationis est vnum vnitate numerali, & illud præcedit. Sed primum objectum primitate adæquationis, (fi tamen aliquod fit tale) non eft ita vnū vnitate numerali præcise quin fit comune, nec præ-

mum obiedum intelledus.

> cedit, ficut post dicetur. Ad fextum concedo, quòd illo modo, quo om nis vnitas realis esti numeralis, q illo modo, quo omnis diuerfitas realis est numeralis, etia diuersitas specifica est numeralis: cum secundum philosophú quæcunque funt diversa genere,& quæcunque sunt diuerfa specie, funt diuersa numero: vnde diuersitas numeralis est in plus ad diuersitatem specificam,& genericam, quia fequitur, funt diuerfa genere, vel specie: ergo funt diversa numero, & non econuarso. Et quando dicitur, quòd omnis diuersitas, inquantum numeralis est equalis. Dico, quòd hæc ést simpliciter falsa: quia tuc sequeretur, quod omnis diuersitas esset æqualis, cum inquantum non sit determinatio distrahens. Si tamen fic intelligatur consequens, quòd omnia, quæ solum differunt numeraliter, funt æqualiter diuerfa, poteft concedi in hiis, quæ non fuscipiunt magis, & minus. Et fi dicatur, quòd omnis vnitas numeralis est æqualis:ergo omnis diuersitas numeralis est æqualis. Dico, g non sequitur sub illo intellectu, quo antecedens eft verum, ficut no sequitur quæcunque funt equalia fun t æqualiter æqualia, quia æqualitas no fuicipit magis, & minus: ergo quæcunque funt inæqua-lia, funt equaliter inæqualia, ita eft de talibus, quando vnum oppofitum fuscipit magis, & minus, & non reliquum. Et ita est in proposito.

> JAd illud, quod innuitur in illo argumento, g fi omnis diuerfitas effet numeralis, non plus possit intellectus abstrahere à Sorte, & Platone aliquid commune, quàm à forte, & linea, & quodlibet vniuerfale esset purum figmentum intellectus. Dico ad primum, quòd ex hoc ipío, quòd Sortes, & Plato seipsis differunt solo numero, & Sortes per substantiam suam est simillimus Platoni omni alio circumscripto, potest intellectus abstrahere aliquid commune Sorti, & Platoni, quod no erit commune Sorti, & albedini : nec est alia causa quærenda, nifiquia Sortes est Sortes, & Plato est Plato, & vterque esthomo. Sidicatur, quòd Sortes, & Plato plus conueniunt realiter, quam Sortes, & asinus : ergo Sortes, & Plato in aliquo reali conueniunt, in quo non conueniunt realiter Sortes, & afinus, fed non in Sorte, nec in Platone: ergo in aliquo alio aliquo modo distincto. Et illud est comune vtrique.

Respondeo, quòd de virtute sermonis non desortes, & bet concedi, quòd Sortes, & Plato in aliquo conue-Place in que niunt, nec in aliquibus, sed quod conueniunt aliconneniant. quibus, quia feiplis, & quòd Sortes conuenit cum Platone non in aliquo, fed aliquo, quia feiplo. Si unc dicatur, quòd Sortes, & Plato conueniunt in.

### Prima.

107

homine. Dico, o ly homine poteft supponere, vel simpliciter, vel personaliter primo modo potest concedi, quia hoc son est aliud dicere, quam qu homo eft quoddam commune prædicabile de Sorte, & Platone. Si autem ly homine supponit perfonaliter pro alia re, fic est simpliciter falsum, quia in nullo homine comuni, nec in alia re coueniunt, sed conveniunt rebus, quia hominibus, quia seipsis. Ad formam ergo dico, quòd Sortes, & Plato plus conueniunt feipfi, quàm Sortes & alinus, non tamé in aliquo reali. Adaliud de figmento, patet, quomodo eft figmentum, & quomodo non.

Ad primam confirmationem istius argumenti dico, quòdaliqua este primo diuersa, potest intelli- Aligna este gi dupliciter, vel quia non est vnum, & ide in vtro- primo diuer que, sed quidquid est in vno simpliciter, & absolu- sa, porest te de se non est aliquid, quod est in alio. Et sic con- intelligi du cedo, quòd omnia indiuidua sunt seipsis primo di- pliciter. uersa, nili forte alter sit de individuis, ex quorum vno generatur aliud propter identitatem numeralem materiæ in vtroque. Aliter autem dicuntur aliqua secundo modo esse primo diuersa, quando vnum immediate,& primo negatur ab alio,& ideo quando vnum non immediate negatur ab alio, tta o negativa composita ex eis non funtt immediata, tunc sunt differentia, & non diuersa. Et isto modo omnia indiuidua eiusdem speciei sunt primo diuería, quia ex eis componitur propofitio immediata negatiua. Similiter omnes species contentæ immediate sub aliquo genere, sunt primo diuersa, quia ex eis componitur propositio immediata, & ideo Sortes & Plato funt primo diuería isto modo, sed Sortes & iste afinus nu sunt primo diuería, quia hæc eft immediata, Sortes non eft Plato, hæc autem non est immediata Sorres non est iste afinus, quia hæc eft immediatior, nullus homo eft ifte afinus:ergo no est bene dictum, quod communiter dicitur, quòd primo diuerfa funt illa, quæ in nullo conue-niunt, & differentia funt illa, quæ in aliquo conue-niunt. Sed primo diuerfa funt illa, quorum neutrum differt abalio per aliquod communius, à quo alterum prius negetur. Differentia autem sunt illa, quorum vnum negatur ab aliquo, quia aliquid communius, co prius negatur ab codem. Hoc eft, primo diuería funt illa, quando nihil communius Que fint pri altero illorum est medium cocludendi negatiuam mo diuer/a. vnius de altero: differentia funt illa, quando aliquid communius altero; eft medium concludendi negatiuam, in qua vnum negatur ab altero, ficut ifte homo, & iste afinus differunt: quia homo est medium tale, & fimiliter afinus. Nam ifte fillogifmus eft bo nus, nullus homo est afinus, iste homo est homo: ergo iste homo non est iste afinus, quòd hæc sit inteutio philosophi, patet per philosophum decimo metaph. vbi dicit, differétia verò, & diuersitas aliūde. Diuersum enim etiam, à quo est diuersum, no necesse aliquo diversum esse. Hoc est, non est neceffe, quòd fit aliquid communius illo, quod eft diuerfum à quo prius immediate negetur illud à quo eft diuerfum, ficut ad hoc, quod Sortes fit diuerfus, à Platone non: oportet, quòd fit aliquid communius Sorte, à quo immediate negetur Plato, 🎸 à Sorte tantum mediate. Sed ista est immediata Sortes non est Plato. Et ponit philosophus rationem, omne autem, aut diuersum, aut idem quodcunque eft ens. Hoc eft omne ens, fiue habeat communius à quo aliud negatur, fiuè non: hoc enseft idem, vel diuersum ab alio ente quocunque differentiato: differens verò ab aliquo, aliquo differt. Hoc est omne differens ab aliquo, differt per aliquid prius, & communius, à quo aliud immediate negatur : & ab isto tantum negatur mediate : Fran Lych.in sec.Sent.Scoti. O 3 ergo

### Libri

ergo iste homo differt ab asino per hominem, à quo asinus immediate negatur, & ab isto hominetantum mediate . Sciendum, quod quando dico

istu hominem differre ab asino per hominem, accipio differre per aliquid, sicut expono in diffini-

tione differentia, quado expono, quòd aliquid differt ab alio per differentiam effentialem. Et ideo

differre per aliquid æquiuoce accipitur in diuerlis differentibus: vnde aliquid effe quo differt, hoc no

debet intelligi, quòd fit aliquid idem, quo vtrum-

que differt ab altero, quia hoc est impossibile, quia

tunc magis conuenirent, quàm different ista, sed debet intelligi, quòd est aliquid idem, quo tanqua

per medium ofteditur : hoc differens differre ab illo, licut per substantiam, tanquam per medium.

ostenditur, quòd homo non est quantitas sic dice-

do, nulla substantia est quantitas : omnis homo est

fubstantia: ergo nullus homo est quantitas,& ita 1llud medium communius est, quam sit homo differ

rens, quia semper est genus illius, vel species, & hoc est quod dicit philosophus. Hocautem ipsum idé

Distin.

### Qualtio

SAd fecundum dico, galiqua quæ differunt per formales differentias, habent idem genus. Et vniuerfaliter omnes res extra animá, quæ realiter differunt per differentias formales habent aliquod idem genus, quia ralia non funr nifi indiuidua diuerfarum specierum: non tamen oportet, gomnia quæ habent idem genus differant per differentias formales, ficut patebit alias.

Ad tertium dico, quòd philofophus accipit differentia ibi, prout præcise conueniunt rebus, & tunc omnes res quæcunque funt diuerfæ, & fecundum aliquid idem entia, non per identitatem, sed per essentialem prædicationem, hoc est, aliquid ide verè, & in quid de eis prædicatur: & non folum nu mero, hoceft, & istæres non funt folum diuerfæ fecundum numerum, licut funt individua eiusdem speciei, sed aut genere, aut proportione, supplè sunt diver sæ. Et talia inquantum diversa sunt differentia, quia ens reale, & ens rationis sunt diversa: non tamen funt differentia, quia nihil idem prædicatur de eis in quid secundum opinionem, que ponitens rationis tantum habere effe obiectiuum. Secundum aliam predicatur aliquid de eis in quid. Si dicas, quòd fi illa, quæ funt differentia plus conueniunt quàm quæ tantum sunt diuersa : ergo plus convenirent ifte homo, & ifte afinus, quam ifte homo, & ille homo: dico, quod accipiendo differentia, sicut accipit philosophus decimo metaphysic. fic non semper differentia plus conveniunt, quàm primo diversa : sed sufficit, quòd pluribus differat, hoc eft, quòd à pluribus, quæ dicuntur verè de vno illorum alia verè negentur, ficut à pluribus, quz dicuntur de isto homine, verius negatur iste lapis, quàmiste homo.

¶Ad aliam confirmationem per idem. Ad aliud dico, quòd nullo existente intellectu esset aliqua. vnitas realis; ignis generantis ad ignem genitum, propter quam diceretur generatio vniuoca; sed illa vnitas non diceretur de aliquo vno, sed diceretur de pluribus realiter distinctis, sicut dictum est: ideo, &c,

Ad auctoritatem Auicennæ dico, quòdæqui-Quinto monitas est tantumæquinitas, non quòd equinitas nó taph.tap.t. sit vna, nec plures, nec in iutellectu, nec in effectu, quia realiteræquinitas est in effectu, & realiter est Quomodo singularis: sicut enimæquinitas realiter est causa- aquinitas ta à Deo, & æquinitas est distincta realiter à Deo: sit singalæ ita æquinitas est realiter, & veraciter singularis: risfed intelligit Auicenna, quòd ista non conueniuntæquinitati per se primo modo, nec aliquod istorum ponitur in eius disfinitione, sicut ipsemet exprimit.

Si dicatur fecundum Auicennam, & fecundum alios philofophos, æquinitas eft de fe indifferens, vt fit fingularis, & vt fit vniuerfalis: quæro quomodo ifta eft vera, aut fecundum quòd æquinitas fupponit fimpliciter, aut perfonaliter, fi fimpliciter: & afte conceptus non eft indifferens, quia nullo modo poteft effe fingularis: ergo non eft fuppofitio fimplex, quando terminus fupponit pro conceptu, quod eft contra prædicta. Si fupponit perfonaliter: tunc eft falfum, quia tunc fupponit\_ pro fingularibus, fed nihil fingulare eft fic indifferens: ergo videtur, quòd præter fuppofitionem pro conceptu, & re fingulari oportet ponere tertium, quando terminos fupponit pro ipfa quidditate indifferentiad vtrumque.

Ginerentiad vtrumque. gRespondeo vniformiter ad alia prędicta, quòd aquinitas haz non est vera, aquinitas non est de se vniuersa- non est vnilis, nec particularis, sed indifferensad esse vniuer uersalis, nec sale, & ad esse singulare, nis secundum quòd per particulaesse intelligitur vnus actus signatus, qui est iste, ris.

quòd

Exemplum philosophi.

quo supple differes differt abaliquo, aut genus, aut species, supple est ad illud differens, & non est differentia illius, omue namque differens differt genere vel specie. Et ita nihil est dictum, gilla quæ sunt differentia, differunt suis differentiis, & conueniunt in genere, si sint in genere. Sed debet poni, quòd differunt suis generibus, vel suis speciebus, non à parte rei, sed in negatione vnius ab altero mediata, vel immediata. Et ponit philosophus exempla, dicens, Genere autem supple sunt aliqua differentia, quibus non est communis materia, nec generatio ad inuicem, vt quorum cunque est alia figura chategorice. Ecce, quod illa quæ sunt in diuersis prædicamentis genere different, & per consequens differunt. Specie verò, quorum idem est genus, & tamen species sunt diverse: vnde dico, quod homo, & albedo differunt suis generibus : quia vtrumque habet genus superius, per quod potest fieri negatio vnius de altero secundum artem, quam tradit philosophus primo posteriorum.albedo aucem, & substantia differunt genere, & qnamuis albedo habeat genus. f. per quod potest oltendi negatina, inqua negatur albedo à fubstantia, vel econuerso, tamen substantianon habet tale genus, sed ista communia substantia, & qualitas non differunt genere, nec specie, & eodem modo proportionabiliter dicendum eft, de differentibus specie. Et ita cum philosophus dicat, gomnia differentia, secundum g distinguuntur contra diuersa, differunt genere, vel specie, & Sortes, & Plato, nec differunt genere, nec specie, manifestum est, quòd no differunt, sed Sortes & iste alinus differunt: quia differunt specie. Si dicatur, quòd hoc eft contra intentionem philofophi, quia immediate subdit ; dicitur autem genus, quo ambo idem dicuntur secundum substantiam : differentia ergo videtur fecundum ipfum, gilla, que immediate continentur sub genere, sunt differenția. Similiter Commentator ibidem comm. 12. illa quo differunt per differentias formales sunt illa, quorum genus est vnum. Item quinto metaph. differentia dicuntur quæcuque diuersa sunt aliquid idem entia, & non folum numero, sed specie, autgenere, aut proportione. Amplius quorum diuer-fum genus communia, & quacunque habent in. substantia diuersitatem. ¶Ad primum istorum dicitur, q illud est genus,

JAd primum istorum dicitur, g illud est genus, g prædicatur de aliquibus &m specié differentibus, quia omne genus prædicat de pluribus differestibus specie, non th omnia illa differuut, de quibus prædicatur, quia ex aliquibus de quibus predicatur, co ponitur propositio immediata, & ex aliquibus no.



quod de æquinitate potest indifferenter prædicari elle vniuerfale, & elle fingulare, & in ifto actu fignato æquinitas habet suppositionen simplice, sed in duobus actibus exercitatis veris correspondentibus, æquinitas habet diuerfam fuppofitione, quia in vno habebit fuppolitionem fimplicem, scilicet in isto æquinitas eft vniuerfalis, & in alio perfonalem, scilicet in isto æquinitas est fingularis, verbi gratia, hæc est vera de homine, prædicatur vox, & currere, & in ista ly homo habet suppositione materialem, quia de ista voce homo prædicatur virúque, & isti actui signato correspondent duo actus exercitati veri.fifte homo eft vox, in quo ly homo supponit materialiter, & iste homo currir, in quo homo supponit personaliter.

Ad vkimum dico, quòd quando conuenientia & differentia copatiuntur fe: non est inconueniens, quòd conveniant eidem per idem : & ideo quòd aliqua conucuiant specifice, & differant numerali-Exemplum. ter non eft inconueniens, patet per exemplum proprium, quia certum est, quòd natura contracta couenit realiter cum differentia individuali, quia est eadem res realiter cum differentia, & tamen natura differt aliquo modo à contrahente, tunc quæro, aut eodem conuenit, & differt autalio, & alio. Si eodem habeo propositum, quòd idem eodem. indistincto conuenit realiter cum eodem,& distinguitur formaliter, & eadem facilitate dicam ego, quòd fortes eodem specie conuenit cum Platone, & diftinguitur numeraliter, & vniuerfaliter de omnibus talibus. Si alio, & alio conuenit. & diftinguitur, quæro de illis, quia illa aliquo modo diftin guuntur, & conueniunt, quia funt vna res, aut ergo eodem conveniunt, & diffingunntur, aut alio & alio, & ita vel erit proceffus in infinitum, vel dabitur, quòd idem eodem fic conuenit cum aliquo: & diffinguitur ficab eodem, & cadem facilitate dicam, quòd idem eodem conuenit specie cum aliquo, & diffinguitur numeraliter ab codem. Si dicatur omni intellectu circumscripto maior eft couchientia ex natura rei inter Sortem & Platonem, quam inter Sortem & afinum : ergo ex natura rei Sortes, & Plato conueniunt in aliqua natura, in. qua non conveniunt Sortes, & iste afinus. Similiter nisi maior esset convenientia inter Sortem & Platonem, quàm inter Sprtem, & istum asinum non, plus possetabstrahi conceptus specificus à Sorte & Platone, quàm à Sorte, & ilto alino.

Ad primum istorum dico, quod consequentia facta non valet, ficut non sequitur, magis conuenit natura intellectualis cum Deo ex hoc, quòd eft ima go Dei, quàm natura infensibilis, quanon est imago Dei, & tamen in nullo reali conueniunt, quod fitaliquo modo diffinctum ab iftis etiam, fecundum eos, sed seipsis plus conueniunt. Ita dico in proposito, quòd Sortes, & Plato seipsis plus couénfunt, quain Sortes & isteatinus : etiam omnialig circumícripto. Similiter ens reale plus conuentr cum Deo, quàm ens rationis, & tamen Deus non in aliquo conuenit cum nulla creatura, nin forte in conceptu.

Per hoc patet ad secundum, quòd est maior couenientia inter Sortem, & Platonem, quam inter-Sortem & istum asinum, non propter aliquid ali, quo modo diftinctum, sed seiplis plus conueniunt, Confirmatur ista responsio per dicta corum, quia Differentia accipio duas differentias individuales contrahentes naturam hominis. Iftæ differentiæ plus conueindinidua-les contra-les contrabunt natur- naturam hominis, & alia differentia indiuidua; ram homi- lis contrahens naturam albedinis: probo, quia dift ferentia indiuidualis contrahens naturam hominis

. 1.1

nis .

Prima.

108

conuenit cum natura coutracta, quæ est eadem res realiter cum illa : sed illa natura contracta, puta. natura Sortis plus conuenit cum natura Platonis, quàm cum natura albedinis : ergo plus conuenit. cum differentia individuali contrahente, & per cosequens à primo ad vltimum differentia indiuidualis Sortis plus conuenit cum differentia indiuidualis Platonis, quàm cum differentia individualis huius albedinis : & certum eft, quòd diftinguitur realiter ab ipfa : aut ergo eodem plus couuenit cum vna, quàm cum alia, & difunguitur realiter ab illa, aut alio, fi codem conuenit cum vna, & diffinguitur realiter ab illa, habetur propositum, quòd aliquid eodem:poteft conuenire cum aliquo, & diftingui ab eodem. Si alio & alio : ergo differentia indiuidualis includit multa, & effet processis in infi nitum, quorum vtrumque est inconueniens. Si dicatur, quòd ista differentia individualis puta Sortis, non ex fe, vel per fe, fed per naturam cotractam plus conuenit cum natura Platonis, & cum differentia indiuiduali Platonis, quàm cum natura huius albedinis. Contra, ficut individualis differentia Sortis conuenit cum natura Platonis, ita econuerso:natura Platonis plus conuenit cum differentia indiuiduali Sortis, quàm cum differentia indiuiduali huius albedinis: ergo aut ex se plus conuenit, aut per differenriam individualem coutrahentem, aut per naturam Sortis. Si primum & certum eft, quod diftinguitur ex fe : ergo idem conuenit. codem, & diftinguitur ab codem. Seoundum non potest dari, quia tunc illa differentia individualis plus conueniret cum vna differentia indiuiduali, quàm cum alia. Nec potest dari tertium, quia nun quam est aliquid idem realiter cum aliquo per aliquid fibi extrinsecom, & realiter diftinctum ab co. Si dicatur, quòd quamuis conveniar ex se cum ista differentia individuali, non tamen diffinguitur ah ea, nisi per differentiam indjuidualem. Contra. natura ex se distinguitur ab omni dissentia indiuiduali, quia secundum eos non repugnat sibi est

fine quacunque differentia individuali. Præterea duæ differentiæ individuales ex hoc ipfo, quòd vtraque est creatura : plus conueniunt, quàm ifta creatura, & Deus: & Gerrum eft, quòd, diftinguuntur : ergo oportet, gidem codem mon do diffinguatur, & conueniat, vel oportet ponera procellum in infinitum.

Ad argumentum principale pater, quod naturs ra lapidis de se est hic : & ideo natura lapidis nona poteft elle in alio, & tamen fat cum hoe, guod natura lapidis non fit de se hic; sed illa in alio, & in. alio, quia lunt duz indefinite verificatz pro diucra fis fingularibus, tamen sciendum eft, quod de viri ture fermonis hæç eft falla, natura lapidis eft in lapide, scd deber concedi, quòd natura lapidis est lapis, tamen de Christo potest concedi, quod natuta humana est in Christo, communiter tamen : An natura conceditur. Sed si intelligatur, quòd natura lapi- bumana sie dis verè sit in lapide, tanquam in aliquo quocun, in Christo. que modo diffincto est simpliciter falfum. Si aus tem intelligitur, quod illa natura lapidis est lapis, yerum eft

NVNC restat ostendere quomodo responsio- Confutatio nes Ocham minime euacuant rationes Doctotis, reffonsioni & specializer duas : primas, quæ habentur in prin- Gul. Ocham cipio questio.huius distinctionis, licet non ita for- ad rationes maliter. Quarum prima est, quidquid inest ali- Scesi. cui ex sua per se ratione, inest ei in quoçunque est; ergo fi natuta hominis de se esset hæc, in quocunque estet natura hominis, illud estet de se hic homo, & fic fequereur, quod non poffet dari homo in communi.

Fran. Lych.in fec.Sent.Scoti. 0 4 Se-

. . . .

Secunda. Cui de se conuenit vnum oppositum eidem de se repugnat aliud oppositum: ergo si de se natura est vna numero, ex se sibi repugnat multitudo numeralis.

Scum dicit ad primam rationem, quod ineffe alicui contingit dupliciter, scilicet realiter, vel secundum prædicationem, &c. Primo modo antecedens eit verum, & non secundo modo. Dico, o hæc responsio videtur fuga, pro cuius intelligentia eft aduertendum, o fi natura hominis preter omne opus intellectus collatiui fit tantum fingularis, ita. quòd ex natura rei fit de fe fingularis, & de fua ratione formali sequitur esse impossibile, natura humanam este comunicabilem pluribus. Cu sit simpliciter impossibile idem numero posse pluribus comunicari. Nec valet dicere, quòd conceptus in méte frabicatus ab intellectu est comunis pluribus, quia quæro, aut ille conceptus estactus intelligedi, aut est vna secunda intentio, aut est vnum idolum fabricatum per intellectum: non primò, quia quæro, aut ille actus intelligendi est de se tantum vnum numero, ergo non porest conuenire pluribus, aut de se non est vnum numero, & túc erit entitas preter opus intellectus communis pluribus, quod ipfe Nota c'be- negat. Et præterea polito, quod talis conceptus fit communis pluribus, tune nulla prædicatio effet quidditatiua, vt cum homo prædicatur de inferioribus, pater, quia talis conceptus est omnino extra conceptum fortis: nec conuenit alicui comuni, 9 fit de conceptu fortis. Tum etiam, quia cum dico fortes eft homo, aut tantu conceptus hominis prædicatur de conceptu sortis, aut conceptus hominis predicatur de forte in fe fi primò tune vnus conceprus tantum prædicatur de alio, & fic vnus conceprus erit de quiditate alterius, & sic nihil pdicabitur in quid de forte. Si fecundo modo patet, quòd no est de quidditate sortis, nec includitur in aliquo pertinente ad quidditatem fortis. Nec valet illa di-ftinctio quam ipfe facit de natura humana, fcilicet quòd potest supponere psonaliter, idest pro re extra animam, vel poteft supponere simpliciter, scilicet pro conceptu communi: primo modo est tan tum de se singularis, & sic non sequitur, quòd vbicunque fit natura humana, fit fingularis, quia ipfa fumpta pro conceptu non est fingularis. Hæc responfio magis videtur fuga, quia ponendo, quòd natura humana pro coceptu sit communis onnibus hominibns, quæro vnde accipitur ista communitas, aut accipi tur à parte rei fic, quia intelle-Aus mouetur ab aliqua re extra habente vnitatem minoré vnitate numerali, quàm in illo priori cognoscit este indifferentem ad omnia fingularia, & de se non magis este in vno, quàm in alio, & ex hoc dicere comunitatem præter opus intellectus, hoc est indifferentia ad omnia singularia, aut ista communitas conceptus est ex sola consideratione intellectus, cui nihil ex parte rei correspodet. Si primo modo habetur intentum, quia fic natura humana ex natura rei non est de se hæc. Si secundo modo fequuntur inconuenientia primo, quia ficut intellectus fabricat conceptú speciei specialissime communem omnibus hominibus, cui nihil ex parte rei correspondet : fic potest fabricare conceptum speciei specialissima communem singularibus culuscunque alterius speciei, & imponere sibihoc nome homo, & fic homo ita verè prædicabit de brunello ficut de forte. Secundo quaro de illo conceptu vt prius, fi de se est singularis, nec accipitur aliquo modo à natura communi, nec præsupponit illam: ergo talis conceptus nullo modo potest dici communis, & communitas effet quærenda aliunde. Ecquamuis quando homo de pluribus actu prz-

## Duxítio

dicatur, dicat vnum conceptum habentem tantum vnitatem numeralem, non posset tamen prædicari de pluribus, nisi acciperetur à natura humana, quæ ex natura rei fit indifferens ad plura fingularia, aut ille co ceptus de fe, & ex natura rei effet communis, ergo datur communitas ex natura rei, quod eft cótra te. Et præteres ista distinctio de supposition personali, aut simplici, licet in se sit bona, non est tamen ad propositum, quia quamuis in prædicatione fignata communiter prædicatum stet simplicıter, vî cum dico, homo prædicatur de pluribus indiuiduis, quia ly homo flat pro natura vi cognita, cui vt fic tantum conuenit ista fecunda intentio, quod est prædicari, vt patet à Doctore in suis vniuerfalibus, tamen in prædicatione exercita, vt cum dico, Franciscus eft hismo, Ioannes eft homo, ly ho- Quando bo mo tantum supponit personaliter. Et tunc quæro, mo suppocum dico, Franciscus est homo quid verificatur de nat perfone ipfo Fracisco, aut natura humana ex natura rei, aut li:er. coceptus fabricatus per intellectum, aut Francifcus tantum de seipso.

9 Si primo modo habetur intentum, quia natu-ra humana verificatur de Francisco, & Ioanne ex natura rei, sic intelligendo, quòd illa vt præscindit à lingularitate est indifferens ad Franciscum & Ioanem, & nata est esse de quiddirate versusque, licetvt facta propria Francisco, quando scilicet est contracta ad Franciscum per singularitatem actu nonconueniat Ioanni.

Si fecundo modo, fequitur, quòd ille coceptus prædicabitur tantum extrinsece de Francisco, patet, quia ille conceptus subiectiue erit in intellectu, & tuncin ista propositione. Franciscus est homo, prædicatum erit totaliter extra rationem hominis, & iple concedit, quòd quando prædicatur superius de inferiori in quid, quòd tale fuperius non erit de quidditate inferioris, vr cum homo prædicatur de forte, & tunc fequitur abfurdum, quòd nulla erit prædicatio quidditatiua, & in quid, nisi tantum voluncaria, patet, quia ex quo conceptus hominis no dicit præcise ipfum fortem, cum dicat ipfum effe commune sorti, nec sit de essentia sortis, vt ipse con cedit, nec accipitur ab aliquo, quod eft de effentia fortis, quia quæro à quo accipitur, aut à materia. aut à forma, aut à constituto, non primò, quia si detur singulare indiuisibile, in quo non sit pars & pars, tunc non potest accipi ab aliqua parte, quæ sit de quidditate, vt cum dico, hac albedo est albedo, & similiter de illis partibus quærendum esset, aut ab illis vt fantum fingularibus accipitur conceptus dietus in quid communis fingularibus hominis, ita videtur, quòd ille idem possit accipi à partibus singularium alterius speciei, & sic idem coceptus specificus poterit prædicari de fingularibus alterius speciei. Si verò accipitur ab ipso singulari constituto ex partibus, aut tatum est singularis, aut communis: si primò tunc tantum prædicabitur de illo fingulari, fi fecundò non est maior ratio, quòd accipiatur à sorte, quam à brunello. Et preterea, cum dico, Franciscus est homo, Ioannes est homo, si homo prædicatur in quid de Frácisco, & Ioanne prædicatione exercita, oportet, quod verè aliquid verificetur de homine, quod sit de quidditate illius, quæro tunc quid verificatur non conceptus vt iple concedit, non Franciscus, quia tunc effet prædicatio eiusdem de seipso : oportet ergo dieere, quod ideo prædicatur in quid, quia talis conceptusaccipitur à natura humana, que est simpliciter indifferens ad alia fingularia naturæ humanæ, & nata effe de quidditate omnium, licet vt facta propria actu fit de quidditate singularis cuius est. Et si nihil sic ita respondet in re, quod sit de quidditate singula-ILS,

RÌ.

tis, nulla erit disserentia prædicationis in quid, siud in quale effentiale, velaccidentale, nifi tantum voluntaria, patet, cum enim dico Franciscus est albus, Donre conguzro, quare album non prædicatur in quid de moradice- fed conceptus, vel dictio, vel vox, non curo pro in in guid. nunc, & tunc quæro, quare ille conceptus non predicatur in quid, dices quia albedo nullo modo potest esse de quidditate fortis, & tunc habeo propofitum, scilicet quòd ideo conceptus albinon prædicatur in quid de sorte, quia albedo ex parce rei non eft de quidditate fortis, ergo ex opposito, si coceptus hominis prædicatur in quid de forte, & Fracifco, & non de brunello, hoc erit tantum ex parte rei, quia ille conceptus dicitur verè pdicari in quid tantum de fingularibus hominis, quia accipitur ab aliqua re, que precise nata est esse de quidditate

Nota 🕁 be-

fingularium. JEx hils etiam pater, quod fi conceptus hominis communis accipiatur, vel pro fecunda intentione, vel pro idolo fabricaro, qui prædicatur in quid tatum de singularibus hominis; nisi talis communitas, vel prædicatio in quid accipiatur ab alíquo ex natura rei, quod natum fit esse indifferens præcife ad talia fingularia, & fimiliter natum fit effe præcise de quidditate illorum, pater, quod tales conceptus tantum erunt voluntarij.

Sex hits etiam 'patet, quod non tantum responsio principalis ad primam rationem Doct.non foluie illam, fed & fequentia in illa responsionem, vel sunt tantum voluntarie dicta, vel faltim impropria, nec oportet fingillatim improbare omnia dicta in ifta. responsione, cum ex hiis; quæ dixi, manifeste apparet improbatio

A D responsionern secundi argumenti principalis cum dicit, concedendo, quôd cui conuenit de fe vnum oppositorum ei de se repugnat aliud oppolitum, & ideo qu'la hatura de se est hic secudum quòd natura supponit perfonaliter, ideo concedo vniformiter, q nature repugnet multitudo numetalis hoc eft natura, repugnar effe in alio, & natura repugnat effein multis, cc. licet hac responsio eodem modo posset improbari, sicut & prima repofio ad primam rationem est improbata, adhuc tamen huic résposioni obsto specialibus rationibus.

aurcite .

· · · · · · ·

Doct. enimiste duo in ista responsione, primum, Natura by- quatura humana præter onine opus intellectus de mana de fe ie est tantum hæc, & est impossibile simpliciter es-of tantame se indifferens ad plura singularia. Secundum, qu natura humana, quæ de fe non eft hec, fed communis pluribus accipitur tantum pro conceptu mentis, qui vt fic supponit simpliciter, & nullo modo personaliter Arguo specialiter contra hoc, & pro-bo, quod secundum simpliciter repugnat primo. Et quæro, aut nrtura humana accepta pro conceptu in mente eft tantum vna numero, aut eft communis, aut est de facto plura numero, aliud no poteft dari, fi tantum vna numero: ergo vnum numero tantum prædicabitur de pluribus differentibus numero. Si dicatur hoc non effe inconueniens in prædicatione fignata, fed bene in policatione exer-cita, tunc arguo fic. Franciscus elt homo. Ioanes Quefit pra eft homo, ifte funt prædicationes exercitæ, quæro dicationes tunc, aut vnus, & idein conceptus numero exercitæ predicatur de Francisco, & loanne, & tunc idem conceptus numero prædicatione exercita prædicaur de pluribus numero differentibus, quod est inconueniens. Et præterea ille conceptus qui prædicatur exercitæ de Francisco, & Ioane in quid, aut est formaliter in intellectu, aut formaliter in Francifco, & Ioanne, non fecundò, quia runc idem accidens numero clier formalitor in pluribus fubiccus;

quod non est possibile, non primo, quia tunc quæro quid verificatur in quid de Francisco, & Ioane, non ille conceptus, vi patet, non natura communis Francisco & Ioanni, cum hoc simpliciter neges. Si dicatur, o cum dico Franciscus est homo prædicatione exercita, ly homo tantum supponit perso- Qdando ho naliter, puta pro Francisco, sequitur tunc, o cum mo supponat dico, Franciscus est homo quiddiratine, quod hac Perfonaliprædicatio exercita erit tantum eiusdem de seipso, "". & fic omnis prædicatio exercita in quid erit tatum eiusdem de seipso, quod non est intélligibile. Si vero conceptus hominis vt prædicatur de Francisco, & Ioanne prædicatione exercita, fit alius & alius, ita quòd vnus prædicetur de Francisco, & alius de Ioane. Contra, quia tunc nullus conceptus communis posset predicari exercitæ de pluribus differentibus numero, & fic omnis propoficio quiddilatiua effet fingularis tam ex parte subjecti, quàm ex parte præ dicati, loquendo de singularibus eiusdem speciei, vel alterius. Tum etiam, quia cum dico, Franciscus est homo, aut ille conceptus hominis est tantu natus verificari de Frácisco, aut etiam de Francisco & Ioanne, & econtra. Si primò tunc expresse patet, quòd conceptus qui prædicatur de Francisco, nullo modo erit indifferens ad Franciscum, & Ioanem. Si secundo tunc conceptus dictus de Francisco in quid, ita de Ioanne verificabitur in quid, sicut de Francisco, quod videtur inconueniens, ponendo illum conceptum fingularem, quia tunc fequeretur, quod vna propositio non differret ab alia, cum habeant fimpliciter idem prædicatum. numero dictum in quid, & præcipue hoc eft impossibile in creaturis. Si verò conceptus hominis vt prædicatur in quid de Francisco, & Ioanne fit. communis. Tunc quæro à quo haber, quod fit communis: aut enim abstrahitur immediate à Fracifco, & Ioanne, & fic dealiis, aut immediate ab-ftrahitur à conceptu Francifci, & a conceptu Ioannis, & fic de aliis conceptibus. Si primò, tunc talis conceptus non est magis abstrahibilis à Francisco, & Ioanne, quàm à Francisco, & brunello, vi magis infra patebit. Si fecundò, tunc fequitur, quòd ille conceptus non effet magis abstrahibilis à conceptibus Francisci, & Ioannis, quàm à conceptibus Fra-cisci, & Brunelli, quod est inconueniens. Et vitra sequitur processus in infinitum, quia quæro de coceptu hominis qui prædicatur de Francisco, an aliquid possit prædicari in quid de ipso.& similiter de conceptu Ioannis, & tunc quæratur vt prius, aut ille coceptus qui prædicatur in quid de illis duobus conceptibus est tantum vnus numero, aut alius, & alius numero, & arguitur vt prius, aut est communis, & tune quæro de illo communi, à quibus conceptibus abitrahitur, & fic erit processus in infinitum in conceptibus quidditatiuis, quod est contra Aristot. secundo posteriorum, hoc tamen inconueniens non contingit, ponendo aliquid ex natura rei esse indifferens ad plura, & esse de quidditate iliorum.

Præterea vnitas specifica, & multitudo nume- Vnitas feralis non opponuntur, quia cum vnitate specifica. cifca , C ftat pluralitas individuorum . Et tunc quæro, cum multitude qua vnitate specifica stat pluralitas individuorum, mumeralis quæ individua habent effe præter omne opus in- nen oppennetellectus, aut stat cum vnitate specifica ex natura. "". rei, & habetur propositum, aut tantum cum vnitate specifica, non ex natura rei, sed ex fabricatione intellectus: & tunc multitudo numeralis indiuiduorum naturæ hominis specificæ, ita poterit fiare cum vnitate specifica naturæ æqui, sicut cum natura specifica hominis, cum hæe vnitas specifica fit ex fola fabricatione intellectus, & voluntaria. Ex. hiis ergo

Digitized by Google

100

#### ergo patet responsionem ad rationem Doct. minimè illam euacuare. Et ad illa, quæ dicit in litteta, respondendo ad illam rationem, respondendo ad hanc inftantiam naturæ no repugnat prædicari de multis: ergo naturæ non repugnat elle in multis: antecedens est distinguendum, eo quod subiectum potest supponere personaliter, & sic est simpliciter fallum, quia quælibet singularis est salsa. s. isti natur æ non repugnat, & illi naturæ nó repugnat, &c. vel potest subjectum supponere simpliciter, patet resposio ex superius declaratis, nec circa hoc oportet aliter infiftere.

A D tertiam responsionem. Cum dicit, quòd obiectum intellectus non est vniuersale, & illud, quod mouet primò intellectum est tantum fingulare, vt alibi iste nititur probare, videlicet in quolibe.& dift.3. primi. Contra hanc responsionem. instatur multipliciter. Et primò, quia Aristot.secundo de anima facit differentiam inter intellectu, & fenfum, & vult, quòd fenfus fit fingularium, in-Quomodo tellectus verò sit vniuerfalium, idest quòd sensus nifenjus fit fin hil sentit sub ratione vniuerfali, intellectus vero po teft intelligere multa fub ratione vniuerfali: ergo aliquod obiectum intellectus erit vniuerfale remotum exnatura rei, probatur ista consequentia, tu dicis, quòd tantum primò intelligit singulare, sitillud fingulare Francisus, aut primo intelligit illud fub ratione fingularis, aut vniuerfalis. Si primo, quæro an possit intelligereipsum sub ratione vniuerfali. Si non, ergo nihil potest intelligere sub ratione vniuer fali. Ši fic, ergo idem intelligitur sub duabus rationibns oppositis, scilicet singularitatis & vniuerfalitatis, quod est impossibile, vt Doctor oftendit in primo, dift. 3:q.6. Tum etiam, quia cum intelligit Franciscus sub ratione vniuerfali, siue sub ratione communi, quaro quid fit illud commune, sub quo intelligit Franciscus, aut est aliquid ex natura rei, & habetur propositum, aut est tantum conceptus in anima, tuec fic, ille conceptus in anima, aut est aliquid ex natura rei, & est communis, & habetur intentum, quod detur commune ex natura rei, aut est fingularis ex natura rei, & tunc intelligere Franciscum subillo coceptu estipsum intelligere sub ratione singulari, aut ille coceptus est comunis, & no ex natura rei, tunc quæro illa communitas, aut accipitur abaliquo ex natura rei, cui no repugnat effe in multis ex natura rei, & habetur intentum, aut ab aliquo fingulari, vel ab atiquibus, & tune talis conceptus, ira potest abstrahia Francifco, & à Brunello, aut est merè ex sola fabricatione intellectus, & tunc intellectus posset facere conceptu communem specificum speciei specialissima, etiam respectu eorum qua sub diuersis generibus

continentur. Præterea fi Francifcus intelligitur fub ration vniuerfali, quæro ad quid terminatur talis intelle-Chio, aut ad Franciscum prycise fab ratione proprie fingularitatis, aut ad naruram in Francisco priore fingulatitate, aut ad conceptum præcise. Si primos ergonon potestinteligi sub ratione vniuersali. Si fecundo, habetur proposicum. Si tertio, ergo nullo fingulace hominis existence stante illo conceptu, potest Franciscus intelligi sub ratione vniuer-, fali, & tunc quaro a quo causatur talis cognitio no à tali conceptu, cum fit tantum ens rationis, fecundum ipfum, non à specie intelligibili, cum illanon fit repræsentatina entis rationis in ratione obiecti, & fic fingulare non existence, nihil sub ratione vniuerfali posset intelligi, cuius oppositu pater ab Ari-, Sirgulariii flot.7. inetar h, tex. commen. 3 5. vbi fic haberur. Ho-non eft d : ... rum autem uon eft diffinitio, icd cum intelligentia, aut sensu cognoscuntur, hoc est, cum actu videtur,

## Juxítio

& loquitur de fingularibus. Sequitur. Abeuntes vorò ex actu non palam, vtrum quidem sunt, aut non sunt, sed semper dicuntur, cognoscuntur vniuerfalis ratione, hac ille. Mirum etiam videtur, g iste velit, quòd ens reale, vt cognoscitur sub ratione vniuerfali, quòd merè cognoscatur sub aliquo, quod fibi, & cuilibet fibi intrinseco formaliter repugnat, quia talis conceptus vuiuersalis repugnat fingulari fub ratione fingularitatis, & cutibet intrinfeco, fi illud intrinfecum non fitnifi tantum

fingulare. TERTIO principaliter arguo, quia fi non detur obiectum intellectus aliquid commune ex natura rei, tunc sequitur, 9 vniuerfalia non prius funt nota nobis, ge est contra philosophum primo phylic.tex.commen. 3. Sunt, inquit, primum nobis manifesta, & certa confusa magis : posterius auté fiunt ex hijs nota elementa, vt principia nobis diuidentibus, hæc & tex. 4. Vnde, inquit, ex vniuer falibus in fingularia oportet præcedere, torum enim fecundam sensum notius eft vniuersale autem totum quoddam est : multa cnim comprehendit, vt partes vniuerfales : hæcille, & patet expresse ex littera Arist. quomodo de vniuersali loquitur. Etexpressions Commetator ibi, çausa inquit, propter quam fuit necesse, vt demonstrationis huius scientiæ fuerint figna, & eft iræ de nouoribus apud nos ad latetius: oportet stiam nos prosedere in doctrina de rebus vniuerfalibus ad particulares, & inten-dit per yniuerfalia yniuerfalifima, que poffunt inveniri in istis rebus rerum naturalium, quoniam. quanto magis vniuerfale fuerir communius, tanto magis continebit. Et ex hoc fermone declaratur, quòd intentio huius libri eft loqui de rebus vaiuerfalibus communibus oppoibus, quæ constituentur per naturam. Et parum infras Oportet, inquit, procedere de illo, quod, es magis commune ad ilhud, quod eft magis propshun quia illad, quod eft magis commune eft nouus: quemadmodum via demonstrationis in hac scientig per hanc cansam. necesse fuirire de posterioribus ad priora, incopit dare caulam, propter, quam fuit necelle, vt vniner. fale intelligibile vniuge faliter fit porius particulari, quod eft fub illo : hæc ille. Patet enimer ifta hi- Nota & betera, qualiter erpresse vult ipsum vniuersale, ideft ne. uaturam comunem prius intelligi, nisi textus Ari-Rot & fui Commen.extorqueatur: nec oportet fugere, quod loquatur, ibi de composito ex partibus tantum, quod prius coggo feitur confuse, quàm partes, cum expresse loguatur de vniuerfali, immo facit specialem differentiam inter vniuerfale, & ipfum individuum compositum, vi supra patet commen.4. Res, inquits vniuer files funt notiores apud intellectum, quam particulares, scilicet species, quia vniuerfale affimilatur indiuiduo composito, & cópolitum eft notius apud lenlum, & parum infra. Vnjuerfalia funt notiora apud intellectum, quàmpropria, vniuerfale coin effaliquod vniuerfum,cu contineat multa, & parum infra. Et cum declarauit, inquit, quod vniuerfale affimilatur vniuerfo Vniuerfale composico demonstrato dedit modum similitudi- cui afimile. nis, & dixit: vniuer fum enim continet multas ficut tur. partes: vniuerfale enim cotingt multas species, qua funt fub co, & funt partes terum compositarum. induidualium : patet ergo, quomodo inteliectus intelligit vniuerfale, accipiendo ipfum vniuerfale non pro conceptu in mente, fué pro quodam idolo voluntarie fabricato, fed pro communi ev natura rei, primu enim intellectus intelligit hominems in communi, & hæc eft mens expresse Aristor. primo phylicorum, tex, comme.5. vbi comparat diffi, nium, & diffinitionem ad compositum respecta partium

gul arium, o incelle-Eus uniuer ∫alium.

nitie.

partium componentium. Suffinent, inquit, idem

quemadmodum hæc & nomina ad rationem, ideft diffinitum ad diffinitionem: totum enim quodam-

modo, & indiftincte fignificat, ve puta circulus diffinitio, aut ipfius diuidit in fingularia: hæcille, &

Secundæ

CUMPO /1110ŧУ,

Commune eft norins proprio.

Qromodo vniner/ale fit prins no-1 10.000

Confine asio responsionis Adquartum Argument ü Scors.

Commentator commento 5. exponendo Aristot. Im modi secundum suam translationem, sunt, inquit, tres modi compositionis, scilicet compositio speciei ex suis causis, & compositio generis ex speciebus, & vtraque istarum compositionum est notior apud intellectum, quàm partes, tertia autem compositio est compositio individui ex suis partibus, quæ sunt secundum sui qualitatem: & ista compositio est no tior apud sensum, quam partes : hacille. Erideo Aristor.per exemplum bitendit, quod vniuerfale prius cognoscatur ab intellectu nostro supra tex. 5. Pueri, inquit, primum appellant omnes viros patres, & fæminas matres, posterius autem determinant horum vnumquodque, hæc ille, & fecundum · aliam translationem, quæ eft Commentator, & puer existimatin principio omnem virum, quem. videt esse parrem eius, & omnem mulierem quam videt matremeius, deinde in postremo distinguit, & determinat vtrumque, hæc ibi. Hicautem tex. non potest exponinisi de communi, vnde Cómentator ad litteram fic dicit, & cum declarauit, supple Arift. quòd commune est notius apud nos proprio, quemadmodum compolitum eft notius fimplicibus fuis, dedit testimonium super hoc, & dixit & puer existimat, &c. idest fignum eius, quòd commune est notius apud nos naturaliter, quàm proprium eft, quia videmus comprehensionem communem præcedere tempore in infantibus propria compræhensionem. Infans enim in principio com præhenfionis existimat omnem virum esse patrem, & umnem mulierem effe matrem, & cum vigora-, tur intellectus suus cognoscit patrem inter cæteros viros, & matrem inter cæteras mulieres, hæcille. Ex hiis auctoritatibus, & multis aliis tam philosophi, quàm Commen.quæ possent adduci, patet expresse, quomodo apud intellectum vniuersale sit. prius notum, & quomodo loquantur de vniuerfa-li ex natura rei, cui nata est applicari fecunda intentio vniuerfalis, & non loquūtur primò de ipfo conceptu, fiuè idolo voluntarie fabricato, non enim. pueri, cum iudicant omnes viros patres, cognoscut tunc per intellectum ipfum fingulare fub ration fingularis, fed quoddam commune, quod commune non ponitur conceptus communis, fic ad libitū fabricatus, sed cognoscut commune ex natura rei. Multæ alie rationes possent addi, quas ne prolixior vid**c**ar omitto.

A D responsionem quarti argumēti, quod erat de vnitate minori vnitate numerali, cu dicit, quòd nulla est vnitas naturæ existentis in isto lapide, quæ primò sit istius lapidis, distinguendo tamen de vnitate, primò fecudum quòd denominat præcisè aliquod vnum,& no plura, nec vnum in comparatione ad aliud distinctum realiter, & fic omnis vnitas realisest numeralis. Secundò secundum quod denominat plura, vel vnum in comparatione ad aliud diftinctum realiter, & ifto modo vnitas specifica. denominat ipfum Sortem, & Platone, & vnitas generis denominat istum hominem, & istum afinum, non aliquod quocunque modo diftinctum ab ipfis indiuiduis, sed denominat immediate ipfa indiuidua. Quamuis hæc responsio parum, vel nihil variet à responsionibus, quas dedit ad primas tres rationes, ideo faciliter improbari poteft ex hiis, quæ fupra dixi, videtur tamen valde absurdum, g Francifcus, & Brunellus sint idem genera, ira o vnitas ge nerica dicatur de illis, & non habeant aliquam con-

#### Prima.

IIO

uedientiam exnatura rei, secundum quam magis dicantur vnum genere, quam Francifcus: & hec albedo, que ponuntur simpliciier diuersa genere, nifi dicatur, quòd Franciscus, & Brunellus magis cóveniunt in conceptu fabricato, &c. Sed hoc patet. expresse falsum. Tum quia talis conuenientia effet tantum per aliquod accidens commune eis, immo tantum per accidens rationis. Tum quia idem cóceptus posset fabricari respectu Francisci, & albedinis, & fic Franciscus, & albedo ita effent idem genere ficut Franciscus, & Brunellus. Si dicatur, quod intellectus non potest fabricare conceptum genericum respectu Francisci, & albedinis, quia non sunt nata couenire in aliquo genere, & tunc quero, quare Franciscus, & Brunellus magis conueniunt in genere, oportet dicere, quòd quia realiter Frácifcus, & Brunellus conueniunt in aliquo ex natura rei, qd est commune eis, secundum quòd dicuntur esse in genere, & quia Franciscus, & albedo non habene. aliquod commune ex natura rei à quo accipi possit ratio generis, ideo non dicuntur conuenire in aliquo genere. N V N C iste Doct.quærit foluere rationes spe- Confutation

ciales Doct. quas facit probando, quòd detur vni. responsioni tas ex natura rei minor vnitate numerali, patet, o Ocham ad humanitas ex natura rei dicitur vnitatem minore Doft probae vnitate numerali, quæ vnitas minor necesse eft, g falfitatem fit vnitas alicuus communis. Cum ergo dicitur ad confermeri prima rationem fundatam fuper auctoritate philofophi. 10.metaph. tex.commen.7. quòd in omni genere est vnum primum, &c. dicit, quòd auctoritas debet fic intelligi, quòd in omnigenere est ali-; quid, quod eft mélura omnium aliorum specie difunctoru,& ifto modo funt plura, quorum quodlibet est mensura omnium aliorum specie distinctorum, & quodlibet illoru est vnum vnitate numerali, &c. Ista expositio videtur extorquere tex. Quomodo Aristo. qui expresse vult, quod vnitas specifica, fiue fit intelligenatura vna vnitate specifica sit vere mensura perfe- da aushori-Ationalis omnium contentorum in illo genere, vt tas Arife. patet intuenti tex. Arist. & commentum sui Come. Et quòd vnum numero, puta in genere animalis. no dicatur mensura aliarum specierum, nisi secu-: dum rationem communé ex naturarei, fic deduco, & accipio Franciscu, aut enim Franciscus est przcise menfura aliarum specierum, aut quodlibet indiuiduum per fe fumptum, non primo, cum non fit maior ratio de vno, quàm de alio. Si fecundo, tunc fic, aut cuilibet competit effe mensura per se, aut per accidens non per accidens, patet, quia tunc. & mensurara essent per accidens. Si per se. Tunc habeo intentum, quia quod conuenit pluribus individuis convenit per ratione alicuius communis, vt patet primo posteriorum, vbi vult, quòd si aliqua passio conuenit pluribus, quòd conueniat eis per rationem alicuius communis, cui primó conuenit. Et unc quæro de ratione illa communi, aut eft realis, & tunc habetur intentum, aut eft conceptus fabricatus tantum per intellectum, & tunc in genere no erit mensura ex natura rei,quod est contra philosophum, vbi supra. Et vltra, mensura ista posita ab Aristo. ex natura rei est notior, & perfectior ipfo menfurato, fed conceptus rationis non

potest dici perfectior, & notior ex sua ratione. quomodo 9 Secundo arguo sic. Si quodlibet indiuiduum perfectior hominis est realiter mensura aliarum specierum minsurato. animalis, quæro an fit méfura inquantum actu existens, & inquantum præcise vnu numero, aut inquantum includit naruram aliquo modo priorem singularitate. Si primò, ergo mensura erit tantum per accidens, cum accidat fibi exiftere, & vltra talis mensura erit continuè variabilis, secundum quòd. aliud.

Doct.probat

Mensura quomodo (it

## Libri

Distin.

## Quxítio

aliud, & aliud individuum hominis succedit. Erideo vltra habebitur determinata mensura in genere animalis propter variationem individuorum,& fic nihil essentialiter, & per se, vt ly per se accipitut Primo post. primo posteriorum erit mensura in aliquo genere, quæ omnia videntur abfurda apud Ariftot. Si fecudo modo quodlibet individuum hominis supple mensurat secundu aliquam naturam priorem singularitate habetur intentum, quia illa ex natura rei habebit vnitatem minorem vnitate numerali.

¶ Teriiò arguo fic: pdicamenta vi pofita ab Ari- > fto. aut sunt neccessaria, perpetua, & incorruptibi-. lia, aut funt tantum contingentia, non fecudo modo, quia illa, quz per se ponuntur in genere no videntur continue variari, cum per se non ponantur in genere, inquantum actu existunt, sed vtabstrahunt ab existentia. Si primo modo habetur intentum, quia tunc quæro, aut ponuntur tantum per opus intellectus, & fic nulla erit mensura ex natura rei, nec aliquid habens ratione mensure, vel men-Ens vationis furati, cum vnum ens rationis no fit perfectius alio non eft perfe modo mesura, quæ ponitur hic ab Aris.eft estentiadius alie. liter perfectior mélurato. Aut ponútur habere effe propter opus intellectus, & túc fi quodlibet indiuiduum hominis erit per se mensura aliarum specierū, hoc erit per ratione alicuius communis ex natura rei inclusi in quolibet corum.

Juarto principaliter, & efficacius arguo, præsupponendo aliquam. Primò, quòd mensuratum in proposito essentialiter dependet à mensura, quia inter mensuratum perfectionaliter, & mensuram perfectionalem ex natura rei semper est ordo esfentialis, scilicet impersectioris essentialiter ad persectius effentialiter, hinc eft, quod Aristor.vult in tertio metaph.tex.comm. I I.quòd in indiuiduis vnius speciei non sit ordo essentialis, sic q dicatur vnum essentialiter perfectius alio. In individuis, inquir, no eft hoc prius, & illad posterius, amplius vbi hoc quidem melius, illud verò vilius semper quidem est melius prius, hæc ille. Secundo suppono, quod est fimpliciter impossibile in quocunque genere. aliquid idem simul dependere essentialiter ad plura, quorú quodlibet sit totalis terminus dependentiz, patet, quia idem effectus numero no potest de-Effettus non pendere à duabus causis effectuis totalibus, nec à

poffint depe- duabus materiis totalibus, nec ordinari ad duos fi-

contex.g.

dere à dua- nes vltimos, vt euidenter deducit Doct in primo, bus caufis. dift.2. par. I. nec aliquod imperfectum poteft dependere equè primò à duobus equè perfectis, quia posito vno dependeret ab illo, vi mensuratu à men sura, scalio circumscripto non dependeret in ra-tione mensurati, cum eius mensura esset circumscripta, & sic simul dependeret, & non dependeret. Hijs præmiss infero propositum, si quodlibet indiuiduum hominis per se sumprum sit realiter mésura perfectionalis perfecte aliarum specierum, sequitur, quòd idem numero per se, & primò poterit esse mensuratum perfectionaliter à centum menfuris æque perfectis, & fic essentialiter dependere à centum mensuris æquè perfectis,& sic posita vna mensura perfecta ponitur, & mensuratum, & alia circumscripta non erit mensuratum, & sic idem simul crit, & non erit. Multæ aliæ rationes possent adduci pro opi. Aristot.quòd ipse intelligat in vnoquoque genere tantu de mensura habéte ex natura rei vnitatem minorem vnitate numerali, loquendo de mensura primo, & per se, sed iste rationes pro nunc sufficiant. Er quod addit iste exponendo propolitionem philosophi, quòd philosophus principaliter loquitur de illis, quæ funt eiusdem speciei, & de illis, quæ habent individua, quorum aliqua funt maiora, & aliqua minora, & vult, quòd illud, quòd est maius alijs sit mensura aliorum, no tamen omnium individuorum illius speciei, sed tantum illorum, quæ non funt ita parua, &c. Sed ista expositio est sta expresse contra intentionem Aristot. & Commen.& verba ipfius, vt patet iutuenti textu Arift. quòd non oportet eamaliter improbare

¶ Ad fecundam responsionem, qua dat ad secu-dam rationem Dock. Cum dicit, quòd in specie athoma non fit comparatio, sed propter hoc solu fit comparatio, quia plura indiuidua eiuídem ípeciei possunt facere vnum indiuiduum, & ideo vbi multa indiffincta loco, & subjecto possunt facere vnum, ibi ponenda est talis comparatio, & non alibi, & sic dicitur hoc album esse albius albo, quia habet plures partes albedinis in codem subiecto primo

Contra quam expositionem dico primò hoc Confutacio effe contra tex. Arift. vt patet 7. phyficoru. tex. com- responsiones men.29.dico, inquit, ficut calor habet diuifionem, Gul. Ocham non ergo comparabile est fecundum hoc, vt vtrum ad rationem colorarum magis fit albu, quàm nigrum, hoc enim Dod. non comparatum secudum aliquem colorem, sed inquantum est color, sed secundum albedine, hæc ille.Et Comment.commen.29.quoniam inquit color non coniungitur cum colore, fecundum quòd est color, quoniam color diuiditur per differentias attributas colori diuisiuas, & iste differentiæ funt diueríz fecundum formas, & fubiectum, nifi comparatio cadat inter illa duoin eadem specie coloris, quoniam in iftis poteft effe comparatio, & confun-Aio, verbi gratia, in duobus albis, quoniam poffibile eft dicere alterum esse albus reliquo, aut similiter, hæc ille. Ex quo patet expræsse, gista comparatio fit inter aliqua duo, que conueniunt in aliqua natura specifica, secundum quam comparantur ad innicem magis, vel minus participando.

Præterea ratione infto contra hanc exponem, quia non sufficit dicere, hoc est albius illo, quia habet plures partes albedinis, nisi vtruque conueniat in albedine, participado ea plus, & minus. Si enim dicimus a. est albius b. certum est, quòd a.& b. conueniút in albedine, licera, plus, & b. minus, & túc quaro in qua albedine conueniunt, non in albedine singulari, quia túc duo singularia participarent vnu, & idem fingulare fecundum magis, & minus. Sequitur ergo, quod si realiter comparantur in albedine, & non in albedine fingulari, cum ibi nulla fit comparatio, quòd erit albedo ex natura rei, habens vnitatem specificam, & minorem vnitate numerali.

Præterea quæro, cur Arift. præmifit vbi fupra, quòd quia in genere latent æquinocationes, ideo in genere non fit comparatio, aut vult Arist.quod In genere in genere lateant æquiuocationes ex natura rei, aut non for comtantum per opus intellectus, non fecundò, vi pater, paratio. quia in coceptu generico no funt huiufmodi aquiuocationes, cu æqualiter dicatur de omnibus speciebus. Si primo modo quæro, quomodo funtæquituocationes ex natura rei, aut hoc ideo eft, ga vnum individuum essentialiter est perfectius alio, aut quia in genere funt plures natura specifica, inter quas est ordo essentialis, ita quod vna est essentialiter perfectior alia. Si primò, ergo sequitur, o in individuo tantum fiat comparatio, cum Aristo. velit, vbi supra, quòd in genere non sint comparationes propter rationem superius dictam, sed inter aliqua, inter quæ non est ordo essenualis, cuiufmodi funt individua eiusdem speciei, vt patet tertio metaph. tex.commen. 1 1. modo vnű indiuiduű non potest esse ratio formalis, quare duo indiuidua ex natura rei comparentur ad inuicem secundum magis, & minus, vel secundum fimiliter se habere,

habere, oportetergo dicere, quod in natura, in\_ aut ratio fingularitatis fit que dam entitas pofitiua. qua conneniunt individua eiusdem speciei fiat talis comparatio ex natura rei, aliter nec ad motem Ariftot.nec fui Commen.concluderet propositum

Secundi

Præterea. Si comparatio ex hoc folo dicitur fieri, pute in albedine, quia vnum individuum albedinishabet plures partes, & ideo albius, ita fequeretur, o posset fieri comparatio in genere, qa ita bene vnu coloratum potest habere plures partes coloris, & sic vnű erit magis coloratum quàm aliud: oportet ergo allignare differentiam, quare primum concedatur, scilicet, o habens plures par-tes albedinis sitalbius, & secudum negatur, scilicet g habens plures partes coloris fit coloratius, nulla ratio differetiæ affignari poteft, nifi quia duo alba ex natura rei, nata sunt couenire in albedine habente vnitatem minorem vnitate numerali, in cuius indiuiduis non potest esse ordo essentialis, cum albedo essentialiter ita perfecte sit in vno, sicut in alio, in qua tamé dantur gradus perfectionales no specifici, secundum quos vnum magis dicitur album alio, & fic patet quomodo respósio ad tationem Doct.nihil concludit.

Improbatio Ocham ad tertinm argumentum Scoti.

fonem.

Ad responsionem tertiæ rationis, quæerat de responsionie fundamento fimilitudinis, & æqualitatis, &c. Cu dicit, q ponendo similitudinem relationem distinctam realiter ab extremis, o funt hic due fimilitudines habentes duo fundamenta realia, quorum vterque est vnum numero, & ideo illud vnum non est ratio similitudinem fundadi eiusdem ad se, sed est ratio fimilitudinem fundandi ad aliud. Dico, g hæc responsio nullo modo stare potest, nec est ad mentem Arift.& accipio duo alba, que naturaliter fundant duas similitudines, & quæro túc de ratione formali fundandi similitudine, videlicet, quæro quid fit illud in duobus albis propter quod vnum realiter dicitur fimile alteri. Si dieatur vt dicit, g album a. est rario fundandi similitudine ad aliud, puta ad b. & album b.eft ratio fundādi fimilitudidem ad a.& túc quæro, quare magis a.eft ratio fundandi similitudinem ad b. quàm ad alium colore, puta ad rubeum, nulla videtur posse assignari ratio, nifi quia album a. realiter conuenit in aliquo, lecudum quod dicitur fimilealbo b. & illud tale non potest esse, nisi vnitas specifica albedinis, in quaa. & b.naturaliter conveniunt. Si enim Aristo. vult, quòd fimilitudo fundetur fuper vno, quod fit ratio, quòda. & b.realiter fint fimilia, illud vnum no potest assignari pro vno numero, sed pro vno ha-bente vnitatem specificam ex natura rei, aliter non dicerentur fimiles ex natura rei.

Præterea, quod ex fe eft tale, geft simpliciter ratio diftinguendi vnum ab altero, nullo modo eft ratio fundandi similitudinem, patet ista, quia quod est ratio fundandi similitudinem ad aliud est ratio conuenientiæ illorum ad inuicem, fed quodlibetfingulare est simpliciter ratio distinguendi à quolibet alio fingulari, vt patet: ergo nullum ingulare vt huiusmodi est ratio realis conuenientiæ inter se, & aliud fingulare, nec etiam inter quæcunque alia fingularia: ergo nullú fingulare est ratio fundadi fimilitudine: dicere ergo, o fingulare a.eft ratio fundandi fimilitudine ad fingulare b.eft dicere, gillud eft præcisè ratio diftinguendi vnum ab altero, 🎸 fit ratio realis conuenientiæ illorum ad inuicem, quod non est intelligibile.

Quomodo Præterea, quodlibet singulare dicit in dittisiosingulare di nem à se, & divisionem à quolibet alio, quod non cat in dinieftipfum: tunc quæro, fia. eft indiuisum à se nnmeraliter, & diuisum à quolibet alio, ita o fit præcisè ratio singulariratis negatio diuisionis à se, & negatio identitatis à quolibet alio, vt multi ponut,

III

quæ eft fimpliciter ratio diftinguendi numeraliter vnum ab altero: tunc quæro, cum a. eft simile b. quid sit ratio fundandi similitudinem in a ad ipfum b. fi dicis, geft ip fum fingulare, puta a. quæro, fecundum quam rationem, aut fub illa ratione, qua eft indiuisum à se, & diuisum à quolibet alio, & tunc duplex negatio etit ratio fundandi similitudinem, & vltra illud, & nullo modo eft ratio con-ueniendi effet ratio fundandi finrilitudinem, quæ funt absurda, aut a. est ratio fundandi similitudinem, inquantum est quid positiuum, quod est sim pliciter ratio constituedi aliquid in esse indiuiduali, & diftinguendi illud à quolibet alio, quod non eft ipsim : & tunc illud , quod est magisratio fundandi diffimilitudinem erit ratio fundandi fimilitudinem: nam vt est ratio simpliciter diftinguendi wnum ab altero videtur ratio fundandi diffimilitudinem, & disconuenientiam, vi etia patet per Aristot.quinto metaphysicorum.tex.commen 20. vbi vult, g simile fundetur super vnum, supple, geft ra- Simile vbi tio conueniendi plura adinuicem, & diffimilitudo fundetur. fundetur super plura, quæ sunt ratio disconueniediadinuicem, aut a.eft ratio fundandi fimilitudinê ad b. vt includit aliquid ex natura rei, quod eft fim pheiter ratio conueniendia. cum b. tune habeturpropositum, quia illud tale erit vnum ex natura rei habens vnitatem minorem vnitate numerali. Et quod dicit ifte, gilla eft intentio Arift. f.g fimile fundetur super vno numero modo præexposito, quia postquam dixit. Quomodo fimile idem, & æquale dicuntur secundum vnum, postea subdit. Vnum, aut numero principium & metrum : ergo non intelligit de aliqua vnitate alicuius, quod non eft vnum numero. Sed hæc expositio, nec eft ad mentem Arift.nec verba Arift.hoc ditunt, dicit enim fic: Et amplius æquale, & fimile, & idem fecundum alium modum, fecundum enim ynum dicuntur omnia, eadem namque quorum vna eft substatia, similia verò sunt, quoru qualitas est vna æqualia, quorum quantitas eft vna, vuu autem numeri principium est, & metrum, quare hæc omnia ad aliquid dicuntur fecundum numerum quidem, non tamen eodem modo, hæc illæ, vbi expresse patet, quòd non accipit ibi vnum numero, sed accipit ibi vnu, vt eft metrum, & principium numeri, ideft vt vnum eft mensura, & principiu numeri, & ideo infert, quare hic omnia dicuntur ad aliquid fecundum numerum, ideft fecundum aliquid pertinens ad genus numeri, fed non eodem modo, ga primæ relationes erant secundum numerum comparatum ad vnu, vel ad numerum, istæ autem sunt fimpliciter secundum vnum. Nam in re funt eæde relationes, fed vtaltero loco ponútur, comparantur ad vnum fimpliciter, & vide textum, & Comment.ibi.

Ad quartam responsionem, que est ad quarta Improbatio rationem Doct. quæ fundatur fuper hoc, q vnius re/penfionis oppositionis realis sunt duo extrema realia, cum ad quartum dicit, quòd loquendo de oppositione reali in re, argumenti puta de oppositione contraria, quòd non funt Scoti. tantum duo extrema oppositionis realis, sed si fint multe oppositiones reales: vnde hec albedo, & hec nigredo opponuntur realiter, fimiliter illa albedo, & illa nigredo opponuntur realiter, & de istis est præcise verum, gvnum contrariorum corrumpit reliquum, & vtrumque illorum eft vnum nuinero.

Contra hanc responsionem insto, prasupponendo aliqua.

Primo, oppositio contrariorum est oppositio vere realis, quia vnum oppositum realiter destruit aliud,

11.

. .

1

## Libri

11.

Distin.

#### politio ...

Secundo præsuppono, ginter extrema oppositionis realis est talis adaquatio, & vnum extremu fic realiter adæquatur alteri, o ficut vnum contentum sub vno extremo natum est corrumpi ab alio contento alterius extremi, ita quodlibet cotentum primi extremi, quod est eiusdem rationis cum illo, quod est natum corrumpi, natum est corrumpi, non tantum ab vno contento sub alio extremo, sed à quoliber contento sub illo extremo, quod est eiufdem rationis, & intenfionis: exempli gratia, fintduo extrema! contrarietatis, quæ dicantur a. & b. fub a. contineatur mille caliditates intensa vt quattuor,& sub b. milie frigiditates intensæ in proportione dupla : & tunc dico, o ficut vna caliditas nu-mero contenta sub a. nata est corrumpi ab vna frigiditate contenta fub b. ita qualibet alia caliditas contenta sub a. cum sit eiusdem rationis, & intenfionis cum prima nata est corrumpi ab illa frigiditate. Et similiter dico, o si vna frigiditas contenta fub b. nata est ex, se corrumpere omnem caliditate contentam sub a successive tamen, ita quælibetfrigiditas contenta sub b.cum fint simpliciter eiusdem rationis, & intensionis nata eft corrumper quamlibet caliditatem sub a. & sic patet, quòd vna frigiditas præcise non opponirur vni calliditati, immo opponitur omnibus eiusdem rationis, & intentionis cum prima, etia li ellent infinitæ: oportet ergo, quòd extrema contrarietatis, fiuè vnius oppolitionis realis fint communia, ita q vnum extremum contrarietatis adæquate præcise opponatur alteri extremo, fic 9 album præcise opponitur nigro, & calidum precise opponitur contrariæ frigido. Si ergo dat vna oppositio realis, q sit præcisè inter duo contraria, quodlibet extremum talis cótrarietatis erit vnum ex natura rei, vnitato minore vnitate numerali, aliter non posset assignari vna prima contrarietas. Si enim quæratur quid contrariatur primæ caliditati? oportet dicere, 9 frigiditas sibi primò contrariatur, & tuncquæro, aut Nera & be- est vna numero, aut plura numero. Si primò, ergo vnum numero erit præcise extremum contrarietatis realis, & fic caliditas non posset destruinis ab vna frigiditate fingulari, quod est falsum. Si secudò, ergo erunt plures contrarietates primæ, & sic fub vno genere non potetit affignari vna prima cotrarietas. Sequitur ergo, o fi fub vno genere, puta fub colore fit vna concrarietas prima ex natura rei, cuius extrema adæquatæ, & præcise opponuntur fic, g vnum extremum tantum vni opponatur, & econtra, oportet dicere, g quodlibet extremu cotrarietatis primæ, fit vnú ex natura rei vnitate minore vnitate numerali. Nec valet dicere, o vnitas illa minor est tantum vnitas eonceptus, vt cum dico albedo in communi adæquatæ contrariatur nigredini, fi albedo accipitut pro conceptu mentis, ex nigredo pro alio conceptu, tunc in genere coloris non erit danda aliqua prima contrarietas ex natura rei, patet, quia conceptus albedinis, & conceptus nigredinis nullo modo opponuntur cum fint simul in eodem intellectu. Nec sufficit dicere, 9 ab ista albedine, & ab illa abstrahit conceptus communis, & fimiliter ab illa nigredine, & ab illa ab-Arahitur alius conceptus communis, qui dicuntur

prima extrema contrarietatis primæ in genere co-loris, hoc non videtur verum. Tum quia, vt dixi,

illi conceptus non opponuntur adinuicem. Tum

quia fi extrema contrarietatis primæ ex natura rei,

non sunt ex natura rei, necilla contrarietas prima

erit ex natura rei. Nec valet dicere, q omnes albe-

dines fingulares dicuntur vnum extremum primæ

### Luxstio

aliud, quod non effet, nifi inter illa effet realis op- . contrarietatis pro quanto conueniunt in albedine in communi, quia tunc quæro, aut illa albedo in communi accipitur pro albedine ex natura rei, & cunc haberur propolitum, quia illa primò, & per se contrariatur nigredini, singulares verò albedines per fe, & non primòcontrariantur nigredini. Aut albedo in qua conueniunt, accipitur tantum pro conceptu mentis, & tunc contra arguatur, vt prius.

Præterea omnes albedines realiter contrariatur nigredini, quæro tunc, quæ fit ratio contrarietatis, aut est singularitas in albedine, aut est albedo, in qua ponitur talis fingularitas. Si primò, tunc inter illa, quæ sunt eiusdem rationis, esset cotrarietas, omnes enim fingularitates, vt fic videntur fimpliciter esse eiusdem rationis. Si secundo habetur propolitum, quia ipla natura albedinis, quæ includitur in omni albedine fingulari, erit vna ex natura rei vnitate specifica.

Præterea omnes albedines fingulares opponutur contrariæ nigredini: tunc quæro, aut hoc conuenit eis per se, aut per accidens. Non secundo, quia tunc nullum contrarium per se opponeretur alteri. Si primò habetur propositum, quia quod couenit pluribus tingularibus per se ex natura rei, conuenit eis per rationem alicuius communis ex natura rei, primo posteriorum.

¶Ad quartain responsionem datam ad illam rationem de obiecto fensus, qua probat Doctor, o obiectum fenfus fit aliquod vnum ex natura rei mi Quid fit ... noris vnitatis, quàm vnitas nnmeralis. Cum dicit biettum fen : ifte, op quando fen fus, puta vifus percipit aliquod fue. fenfibile, percipit illud, vt eft tantum vnum numero: & dicit ex hoc non sequi, g possit discernere illud à quolibet alio, ponens differentiam inter cognitionem apprehensiuam, & discretiuam : quiaplus requiritur ad discretiuam, quia cognitio discretiua in actu nuquam est, nisi respectu distinctorum. Sed hæc responsio magis videtur fugereargumentum, quàm foluere: certum est enim, quòd li cognolco a. diftincta, & lub propria ratione, qua est a. 9 cognolco iplum, vt est actu diftinctum à quolibet alio, hoc pater, quia ficut a. fub fua ratione formali acceptum diftinguitur à quolibet alio, ita cognoscens a sub tali ratione distinct a distinguit. illud à quolibet : scit enim de facto, quod non est realiter, nec effentialiter illud, immo videtur oppofitio inadiecto cognofierea. diftincta, & fub pro-, pria vnitate, & non engnoscere illud vt distinctum à quoliber alio, quod non est ipsum. Nec valet dicere, o cognitio discretiua in actu est tantum refpectu diftinctorum, quia & fi hoc verum fit, tame, nihil ad b. quia cognoscens distinct a. & distin-Ax b. statim cognoscita. non esse b. veru est enini, quòd prior est apprehensio distincta terminorum, quani fit apprehensio discretiua : prima enim terminatur ad terminum sub ratione absoluta: secunda terminatur ad terminum, comparando ad aliū in ratione diftincti : fed ex hoc no fequitur postea, g potentia cognoscens distinctæ a & b. quin etiam cognoscat diffinctæ a.non effe b. Et quod addit, o ad hoc, vt cognoscatur a. distingui a.b. non sufficit, of diftinctæ apprehendatur a. & b. nisi a. & b. fint diffimilia loco, & fitu, &c. Et hoc eft verum, quando fubiccta talia apprehenfa nata funt facere vnum per se, ficut de qualitatibus sensibilibus. Sed hie multa dicit, quæ videntur repugnare, dicere enim, g cognoscesa & b. distincla, & sub fationibus diftinctisnon diftinguit a.& b. nifi a.& b.fint diffimilia loco, & fitu, &c. quia sequeretnr, o cognitio diftincta a. non effet diftincta, quia cognotces diftincta a. scit ipsium distinctæ cognoscere à quoliber alio: pono modo cafum, quòd a, & b. veré differant nune-

nè.



numeraliter, fint tamen fimilia respectu loci, situs, figura, & huiusmodi. Tunc quaro, aut apprehedit a. in fe, & absolute, aut apprehendit, inquantu est in tali loco fitu & figura, si primò, cum talis cognitio fit per fe, cum terminetur ab obiectum per fe, tunc cognoscitillud vt distinctum à quolibet alio, & fic locus, fitus, & figura nihil obstant, aur cognoscita. vt sub tali loco, vel figura, &c. adhuc distinguo, aut talis cognitio præcise terminatur ad figuram, & locum, & fitum, aut terminatur ad a. vt sub tali loce, & situ. Si primò tunc quèro, quando a. & b. funt fimilia in loco, & fitu, aut funt præcise in eodem litu, figura, & loco, &c. quod no videtur possibile naturaliter, aut a. & b. dicuntur effe in alio, & alio loco fitu, & figura, fimilibus tamen. Si ponitur vnus, & idem locus, & fitus numero, tunc tantum apprehendit fitum, & locum, & nullo modo apprehendit a. quod est manifeste falfum. Stapprehendit fitum, & alium fitum, licet similes, adhuc habetur intentum, quia si cognofeit a. fub tali fitu, cognofeit ipfum diftincte, & ipfum diftinguit à quolibet alio, & litu, & figura, &c. Si fecudo. Lo apprehendit a fub fitu, &c. adhuc habetur intentum, quia cognoscensa. sub aliquo, & diftincte prius cognoscit illud in se, & vt sic diftinguitur à quolibet alio : quamuis ergo non cognofcat a. vt diftinctum a.b. in ratione fitus, vel figure, non lequitur, quin cognoscat a. in se absolute con-fideratum, vt distinctum a b. Similiter quod dicit de qualitatibus fenfibilibus, o faciat vinum per fei cum subiectis eoru, licet hoc sit manifeste falsum, quia tamen, siue fit verum, siue falsum, nihil est ad propolitum, ratio pro nunc omittatur.

Præterea, quod dicit, quòd a. & b. non possunt difcerni propter maximam fimilitudinem inter ikla, hocvidetur omnino repugnare. Etarguo sic, aut cognoscit a. diftincte sub sua vnitate numerali; que en vnum numero, & cognoscir similiter b. quamuis inter a. & b. fit maxima fimili udo, autcognoscit a.& b.vt omnino indistincta propter eorum maximam fimilitudinem. Sı primò habetur intentum, quia cognoscens a. distincte, vt simile b. & cognoscens b. distincte, vt simile'a. distincte cognofcit a. non effe b. Si fecundo : ergo fequitur , o non cognoscit a. distincte, quod est cotra positum. Et præterea, fi indiftincte cognofeit a.& b. propter corum fimilitud mm, aut cognofcit a.& b.vt funt indittincta numero, & hoc noh, quia tunc illa cognitio effet manifelte falla, quia cognoscit aliqua vi vnum numero, quæ tamen in re sunt diftincta numero, aut cognoscit indiffincte vt plura numero, & adhuchabetur propositum, quia tuc cognosceret vnum non esse aliud, aut tertio cognoscit indistincte vt vnum vnitate minori vnitate numerali, & tunc habetur intentum, quia aliud tale erit aliquod commune ex natura rei, cum terminet actu fentiendi.

Quod etiam dicit, fi tamen fit potentia intellectiua, poteft cognoscere ipsum esse distinctum ab omni alio, aliquo tamen certo demonstrato, non tamen oportet, quod possit cognoscere iplum esse diftinctum ab omni alio, vel ab hoc, quia aliqua vniuersalis potest sciri, & tamen multæ singulares ignorari. Istud dictum videtur simpliciter includere repugnantiam; dicere enim, quòd aliqua potentia positi cognoscere a distincte ab omni alio, & certo dato non possit distinguere a quolibet alio videtur omnimode repugnátia, & accipio hoc certum, puta a. Et quæro, an intellectus cognoscatipfum diftincte, & fic fub propria vnitate numera-li tantum fibi copetenti, fi fic: tunc affignato quosunque alice numeraliter distincto ab a. de facto

#### Prima.

fciera.non olle aliquod affignatorum, nili forte ifte velit infiftere tantum de rigore vocis, vel fermonis, quod pro nunć ego non curo, quia vbi res constat, parum curamus de nominibus. Nec valer dicere, Nota banc 9 potest fciri aliqua vniuerfalis, & multæ fingula- responsione. res ignorari, adhuc hoc est manifeste falsum, loquendo de cognitione diftincta, cum cognitio vniuerfalis fimpliciter dependeat à cognitione fingularium inferentium talem vniuerfalem: fi enim difincte cognosco omnem albedinem: sequitur etia, quòd diffincte cognofcam hanc & hanc albedine, quia cognitio talis vniuersalis merè dependet à cognitione fingularium:ergo cum cognitione diftincta alicuius vniuer falis non poteft stare ignorantia alicuius particularis, loquendo femper de vniuerli, cuius iubiectum stat confuse mobiliter, vel prædicatum, si tale vniuersale sit à parte prædicati, vt cum dico, cognosco distincte omnem albedinem: ergo cognosco distincte hanc, & hanc albedinem, quicquid dicant alij deactibus ratiocinatiuis. Et fimiliter cum dicit, q fenfus propriè no poteft co-gnossere iplum este difinctum à quocunque, quia hoc pertinet ad notitiam complexam, qua scitur hocnon elle hoc. Quicquid fit de hoc, an fenfus possit habere actum componendi, vel diuidedi pro nunc non curo, sed quod sensus possit comparare Sensus po. vnum ad aliud : in hoc ego non dubito , vt patet à test compa-Doct in primo, dift.45. & vitra polito, g non pol- rare unum fit comparare, adhuc fi duo alba numero diftin- ad aliud. cta diffincte cognoscantur à tali sensu in re, & realiter, feit vnum non effe aliud, licet non componat, nec diuidat, nec comparet, & de hoc principaliter loquimur

Er quod adducit quodammodo pro Achilli di cens, g fenfus difcernit magis album a.minus albo, & tunc aut apprehendit aliquod istorum per fefub ratione communi, aut fub ratione fingularis. Si primò, & in illa conueniunt : ergo per illam no discernit. Si fecundo habetur propositum, gappretrendit sub ratione fingularis, non q ista intétio fingularis fit ratio terminădi, fed quòd illud,quod immediate denominatur ab hac intentione, fit immediate terminans. Respondeo, o sensus, aut cognofcit diffincte minus album, & tunc concedo, g cognoscit illud vi distinctum à magis albo. Ita fi cognofcit illud diftincte fub vnitate numerali sibi propria, tunc conceditur, gappreheudit sub ratione fingularis. Si tamen non apprehendit difincte, sed tantum confuse, ita g confuse sciat a.e. fe minus album, quam b. dico, o talia apprehenfio terminatur ad album, quod est commune vtrique albo, in quo magis album, & minus album conueniunt, & vt sic tale albu est ratio cognoscendi vtruque confuse, non auté est ratio cognoscendi distinété vnum ab alio: cum nullo modo nec album, nec minus album, nec magis album diftincte ab aliquo fenfu concipiantur, ramen cum hoc ftar, & cognoscatur minus albu confuse, vt distinctum à magis albo, etiam confuse cognito, licet enim actus fentiendi terminetur ad fingulare non fub ratione fingulacitatis, quia ratio terminandi non eft fingularitas, sed natura albedinis, quia tamen talis albedo concipitur in tali subiecto, confuse concipitur, vt minus, vel magis album, nec enim pono albediné in communi effe ratione difti nguendi minus albu à magis albo, magis enim, & minus fecundum intensione gradualen in eadem specie, non sequitur naturam communem, vt communis eft, fed tm naturam, vt in fingulari, non enim albu in communi dicitur magis, vel minus primo, sed bene hocalbum, & tunc cum cognosco!, minus album cognosco vnű singulare, cofuse tamen, quæ cognitio prius termis

112

terminatur ad albedinem, vtalbedo eft, & postea terminatur ad albedinem, vt in tali fingulari, cofusè tamen, nec sequitur, q ex hoc cognoscat vniuersale, quamuis cognoscat commune, cu non cognofcat illud fub ratione vniuerfalitatis.

Quod dicitad confirmatione illam de primo obiecto. Dico, o Doct.no habet illa confirmationem pro ratione concludente, prout ipfe dicit, & quod dicit, g primu obiectum intellectus primitate gene rationis eft vnum primitate numerali, patet hoc esse falsum, per improbationes superius factas, adducendo contra eum Arist.& Commen.

Improbatio

Ad fextam respósionem quæ est ad illam ratiorefpofionis . nem Doct. de vnitate reali, & diuersitate opposita. Cum dicit iste concedendo, que o modo, quo omnis vnitas realis est numeralis, quillo modo omnis diuersitas realisest numeralis, etiam diuersitas specifica est numeralis, quia que differut specie, differunt numero, & econtra, quia ad hanc responsione sequitur, gomnis diversitas numeralis, inquatum numeralis est æqualis, hoc est eiusdem rationis, dicit iste hoc effe simpliciter impossibile, scilicet o omnis diuersitas numeralis sit æqualis. Contra, & accipio vnum numero, & fit a.aut a.eft præcise entitas illa, qua specie differt à b. & couent cum c.aut eft præcise aliquid aliud ab illa entitate, qua numeraliter differt ab omni alto fingulari . Si primò túc habetur intentu, q in a est aliqua entitas, in qua a.& c,realiter couueniunt, & per quam a. specie differt à b. Si fecundo, tunc fequitur, cum illud fit fimpliciter ratio individualis, quòd illa in quocunque fit eiusdem rationis, patet, quia nihil per quacunque fingularitate dicit magis esse in vno genere, quàm in alio, nec in vna specie magis, quàm in alia, & per confequens fi omnis diuersitas realis sit tantum numeralis, statim sequitur, gomnis talis diuersitas; inquantum numeralis fir fimpliciten æqualis, & fic Sor & Brun. tm numero differut, geft falfum. Aut ipfum a.dicit aliquid conftitută **ex e**ntitate, qua côvienit cum c. & differt a.b. & ex entitate, qua differt a.c. ergo no fequitur, o omnis vnitas realis fit præcise numeralis, quia illa dicitur præcise numeralis, per quam vnum tantu differt ab alio numero. Et cum dicit ad illud Doct q fi omnis diuerfitas realis effet numeralis, no plus intellectus abstraheret speciem à Sor.& Fran.quàm à Sor.& Bru.dicit iste, g hoc non est verum, quia magis abstrahit a Sor. & Franc.non & conueniant in aliqua natura, immò fe totis sunt primò diuersa. Sed quia Sor. & Francis. funt talia entia, ideo ab ipfis potest abhrahi vnitas conceptus specifica, dico, g quia deficiunt responsiones, oportet assignare causam valde commune omni enti. Et si hoc solum euadere possit per hanc responsionem. s. g magis à Sor. & Francif. & c. Sed postea non potes foluere illam rationem de 7. phyfic.quz eft de comparatione in specie athoma, quz omnino præsupponit naturam communé, nec illam de s.metaph.de similitudine, quæ fundatur super vno, nec illam de oppositione reali, nec illam de obiecto actus sentiendi, nec similiter illa de 10.metaph. de mensura in code genere, & sic de alijs, quæ omnes necessario supponunt commune ex natura rei. Nec etiam istă soluere porest, nisi tantum fugiédo, quia Sor. & Francis. tantum numero differunt, ita quòd est ibi tantum distinctio numeralis. Tunc fequitur, cum omnia talia fint eiusdem rationis, g no magis à Sor.& Francil.poteft abstrahi vnitas specifica, quàm à Sor & Bru quero enim, quare magis Sor.& Fran. realiter conveniunt, aut fimpliciter fe totis conueniunt, & tunc quzro quo differunt, cersum eft, quod eodem simpliciter non couueniunt, & different. Quero enim quid sitillud, quo con-

## )uxítio

ueniunt ex natura rei, aut est vnitas communis ex natura rei, & habetur intentum, aut eft vnitas præcisè numeralis, & hoc est falsum, quia tunc conuenirent tantum in vnum numero, patet, quia fi ratio simpliciter conueniendi aliqua adinuicem sit numeralis, illa, que dicuntur conuenire tantum coueniut in vnitate numerali. Et præterea vnitas numeralis est tanium ratio distinguendi numeraliter, ergo nullo modo est ratio conueniendi ex natura rei-Præterea quero de ratione fingularitatis, aut dicitaliquid politiuum ex natura rei, de qua supra, aut conceptum rationis. Si primò, aut præcise dicittotam entitatem fingularitatis, & tunc flat ratio, g si omnis vnitas realis sit tantum numeralis, quòd omnis diuersitas realis erit tantum numeralis, cum ratio formalis fingularitatis fit eiusdem rationis in omni creatura, aut non dicit præcise totam entitatem, sed aliquid additum priori entitati: & tunc quæro de illa priori, aut est es se singularis, & tunc quæro, vt prius, aut singularitas illa dicit præcise totam entitatem priorem, & tunc omnis diuersitas realis erit numeralis, vt dixi'supra, aut aliquid additum, & quæro de illo alio, & fic, vel oportebit stare ad aliquam entitatem priorem fingularitate, quæ ex se nullo modo erit singularis, aut erit proce dere in infinitum in singularitatibus, multe alie rationes contra hanc responsionem possent adduci, fed pro nunc ista sufficiant.

Ad illud, quod dicit ad confirmationem illam Que nam deprimo diuersis, vbi Doct.probar, quod tuc om- sint prino nia effent primò diuerfa. dicitifte, quòd aliqua di- diuerfa. cuntur primo diversa, ex quibus potest constitui propolitio negativa immediata, & fic omnia indiindua alicuius speciei dicuntur primo diuerfa: hac enim est vna negatiua immediata, Franciscus no est Loannes, & fimiliter hæc, ista albedo non eft illa, indiuidua verò vnius speciei comparata ad indiuià dua alterius speciei, non dicuntur primo diuersa vt ista, Franciscus non est Brunellus, cum non sit vna negatiua immediara, fed tantum mediata : primaenim immediata est ista, nullus homo est Brunellus, Franciscus est homo: ergo Franciscus non est Brunellus. Addit enam, quod omnes species eus. dem generis sunt primò diuerse : nam hæc est vna negativa immediata, homo non est asinus, species verò alterius, & alterius generis non funt primò dinerfæthecenim no eft immediage, homo non eft albedo, sed hæc nulla substantia est albedo, homo est substantia: ergo homo non est albedo.

Contra hanc responsione, in qua videtur multa implicare, primò quæro de primò diuerfis ex na tura rei, circufcripto omni opere intellectus, quare Sor.& Francif. dicuntur primò diuerfa, & Sort. & Brunel.non dicuntur primò diuerfa? Si enim illa dicuntur primò diuersa ex natura rei, quæ minus conueniunt, scquitur, quòd Sor. & Brun. sunt magis primò diuerfa, quia minus conueniunt, patet per te, quia tu dicis, quòd à Sorte, & Francisco est magis abstraliibilis conceptus specificus, quam à Sor. & Brunel. quia ex natura rei magis conueniur. Nec valet fugere ad hoc, quòd Sor. & Francif.fint primò diuerla, quia nata facere propositionem negatiuam immediatam, vt fupra patuit, hæc aurem non sunt primo diuersa Francis. & Brunel, Et tunc quæro, quare hæceft immediata negativa, nullus homo est Brunellus magis, quam ista, Franciscus non eft Brunellus: nam h ly homo in fubiecto fup- Note Obeponit confuse distributiue mobiliter, sequitur de facto, quòd fi illa est immediata, ita & quælibet fingularis fumpta fuberit immediata. Si homo eft ratio negandi Brunell.à Francisco, & Ioanne, autaccipitur homo in suppositione personali, aut in. fuppor

Tertiæ

suppositione simplici. Si primo ergo tantum. ftat pro suppositis hominem esse medium ne-gandi Brunellum à Francisco, est dicere Franciscu esse medium negandi Brunellum à Francisco, vel aliquod aliud fuppolitum hois, ga nihil est dictu. Sisecundo, vt supponit simpliciter, aut ly homo accipitur pro natura coi ex natura rei, & tunc hr propositum.s.g detur natura specifica ex natura rei, licet th ex hoc non sequatur postea, q sit mediu fic negandi Brunel. à Sorte, vi sint primò diuersa, aut ly homo dicit tm conceptum menus, & tunc hæc ett falfa, nullus homo eft Brunelius, cum ly ho mo supponat personaliter, qd repugnat termino fupponenti fimpliciter, ista.n.videntur voluntarie dicta, nec.n.facimus vim in vocibus, vel nominibus, sed in ipsis rebus cum sermo fm Aug. sit subie Que fit pro. &us rei, & non econtra. Cum.n. loquimur de diuer fitate aliquorum adinuicem, puta Sor. Francisci, & Brunelli, loquimur de diuersitate ex natura rei, & similiter cum loquimur de conuenientia aliquoru, puta Sor. & Fran. loquimur de conuenientia ex na. tura rei. Cum.n. dicimus hanc propositionem esse mediatam.f.homo est risibilis, ex hoc dicimus, qa respectu risibilitatis inhærentis assignatur mediu ex natura rei, & probata rifibilitate de hoie in cói eadem probatur de quolibet inferiori ad hominé, & hoc per rationem ipfius hois, cui primò conuenit rifibilitas, & fi homo in coi non diceret ex natura rei vnitatem minorem vnitate numerali, nullo modo risibilitas demostraretur de homine, nec de Sorte, & Iohanne.

pofitio me

diata.

Et 9 ista expositio non sit ad mentem Arist. vi delicet, quilla non dnr primo diuería, quæ minus conueniunt, vel que in nullo conueniunt, & differentia, quæ in aliquo conueniant, sed primò diuerfa, quæ faciunt propolitionem negatiuam immediatam, & dria, que non faciunt propositione ne-gatiuam immediatam, probatur, 9 non sit mens Arist. per ea, quæ dicit in 5.metaph.t.non habéte com. qui textus immediate sequitur textum commen.15.qui textus incipit: Eadem verò dicutur diuerfa, inquit, quorum, aut species plures, aut materia, aut ratio substantiæ, & opposite oino eidem dr diuersum, cum dicit, gopposite oino eidem dr di uerfum.i.q oino diuerfum opponitur eidem, quia tot modis pot accipi diueríum, quot modis ipíum idem, quia quot modis dr vnum oppolitorum, tot modis, & reliquum correspondenter, ex isto textu patet quomodo Arist.loquitur de diuersis ex natura rei, ficut dantur diuerfæ species ex natura rei,& diuersæ materie, q etiam materia aliquando accipitur pro fubiecto, aliquando pro genere, & fimili ter illa dicuntur diuería ex natura rei, quorum ratio fubstantiæ.i.diffinitio fubstantie est alia, & vult Arist.q illa dñr diuersa specie,q in nulla specie coueniunt, & diuersa diffinitione, q in nulla diffinitione substantiali conueniunt, & per oppositu eadem specie, quæ in eadem specie conueniunt, sicut ergo vult Arist. q illa simpliciter dicantur diuersa fpecie, q in nulla specie conueniunt, ita sequitur, q illa dicuntur eade specie, quæ in aliqua specie conueniunt, & loquitur ibi de conceptu tantu mentis. Et similiter illa dur primo diuersa in genere, quæ in nullo genere conueniunt, vt patet parum infra. Amplius inquit quorum diuerfum genus, hæc il-Que fint p. le. Oftendit etiam, que dnr dria, vbi vult expresse, pris differe- quilla proprie dnr dria, que in aliquo conueniunt, tia. & per aliquid differunt. Dria inquit dnr quacuq; diuersa sunt idem aliquid entia, & non solum numero, sed specie, aut genere, aut proportione, hæc ille, vult dicere, 9 sola illa dnr differentia, que adin

uicem sunt diuersa, & in aliquo vno couenientia,

Prima. fiuè illud fit vnum numero, vt Sortes, puer differt à seipso sene, est ibi diuersitas pueritiæ, & senectutis, quæ tamen funt idem in Sorte, fiuè illud fit ide in specie, vt Sor. & Plato sunt diuersa numero, & conueniunt in specie, puta in homine, siuè illud sit vnum genere, vt homo, & afinus funt diuerfa fpecie, & conueniunt in animali, fiuè illud fit vnum proportione, ficut tranquillitas maris, & serenitas aeris, que differunt, & coicant fm aliquam propor tionem in hoc, qd eft esse quietatum, getiam velit Arist. dria propriè esse alicui idem entia, patet per textum immediate sequente. Et contraria, inquit, & quæcunq; hebent in substatia diuersitatem, hæc ille.i.q contraria, & quecung; habent in fubstantia diuersitatem, sunt supple proprie dria, sicut dux fpecies sub genere, q duabus cotrarijs differerijs, & substantialibus differunt, & conueniunt in gene re, & sic patet expresse per Arist. quo illa dir prodria, quæ conueniunt in aliquo quiditatiue, & inter se differunt, ergo cx opposito illa dicuntur pri-mò diuersa, quæ in nullo quiditatiuè conueniunt,

- I I **२** 

patet etiam quo species sub codem genere dicun-tur proprie dria, & no primo diuersa, vt iste dicit. Et similiter singularia sub cadem specie sunt propriè differentia, & non primò diuería, & g fic intelligat, patet etiam vbi supra, circa finem huius textus. Diuersa inquit species dar quæcung; eius- Que fine didem generis existentia driam habent, & quæcuq; wersa frecie. habent contrarietaté, & contraria diuerfa funt spe cie abinuice, aut oia, aut dicta primum.i.quæ prin cipaliter dnr, & quorucunq; in finali generis specie rationes diueríæ.i.in specialissima specie generis, vt homo, & equus individua genere, & eorum rationes diuerse, vocat.n.species specialissimas indiuidua quatenus funt indiuisibiles in vlteriores fpecies, & quecunq; in eadem substantia entia differentiam habent, eadem verò specie his oppositæ dicta, hæc ille.

Et quod dicit iste, g sit hæc intentio philoso- Que dicun. phi.f.q illa dicuntur primo diuería, quæ tantum tur primo di constituunt propositionem negatiuam immedia- ""/a. tam,& non ex hoc, q in aliquo quiditatiue no con ueniunt, & differentia, quæ costituunt negatiuam mediatam modo præexposito, & non ex hoc, q in aliquo quiditatiue conueniunt, & inter se differut, Ad quod probandum adducit philosophum 10. metaph.t.c.12.Et patet quomodo ifte textus fit ma gis ad oppofitum, quàm ad propofitum fuum, vnde expono textum aliter, cum dicit Arist. Differen Expositio tia verò, & diuerfitas aliunde, diuerfum.n. & à quo textes. est diuersum no necesse aliquo esse diuersum, vult dicere, quòd differentia, & diuersitas, siuè q quæ differunt,& quæ funt diuerfa, funt aliud, & aliud, & probat, quia diuerfum non est necesse aliquo esse diuersum, quia diuersa propriè se totis distingui possunt. Et dicit non necesse, quia etiam non diuersa possunt aliquo differre, & aliquo conuenire, quando diuersum accipitur pro differenti, fed non est necesse, quia omne indifferens est didiuersum, vt supra patuit in quinto metaphysicor. fed non conuertitur, quia aliqua diuerfa funt feipfis totis, & non aliquo fui diftinguntur, fequitur in textu. Omne namq; , aut duiuerfum, aut idem quodcunque eft ens , differens verò ab aliquo aliquo modo sanè differt, quare necesse ipsum idem aliquid este quo differunt, hoc autem idem ipsum genus, aut species. Ex quo textu expresse patet dif- Differentia terétia inter diuerfum, & differes, na differens pro inter dimerpriè est aliquo sui differes, & aliquo sui coueniens, sum, dif-cum dicit necesse est idem aliquid.i.vnum aliquid forons. esse quo differut.s.dria, hoc aut quod ipsum idem, i.illud quo non differunt est aliquid idem in illis. Fran.Lych.in fec.fent.Scoti. Р Seaui-

Sequitur oftendendo, quo differetia in aliquo con ueniunt, & diuersa propriè in nullo. Omne namq; differens differt, aut genere, aut specie, genere quidem, quorum non est cois materia, nec generatio adinuice, vt quorucunq; alia figura cathegorie &c. hic etiam materia accipitur pro genere, nam sicut quæ non coicant in materia physica non habent adinuicem generationem, nec similiter, q no coicant in prædicamento aliquo habent adinuice generationem, non n.fit dulcedo ex superficie, nec econuerfo. Sequitur in textu. Specie vero quorum idem eft genus, dr autem genus fm gambo idem dicuntur fm fubstaneiam differentia.i.g differentia specie dicuntur idem, supple in genere, ex isto ergo textu patet expresse intentio Arist. quamuis ista malè intelligendo magis videatur declinare ad fenfum, & verba philosophi.

Ilta pro nunc fufficiant, nam ex his, quæ diximus faciliter improbari poffunt dicta fequétia hu ius opinionis. Ex his etiam quæ dixi facillimè folui poffunt omnes responsiones datæ ad rationes Doc.à Greg. de Arimi. Iohanne Anglico Baccone, & à multis alijs.f.euidenter ostendi, potest nullo modo euacuare rationes Doc.

A D quæftionem igitur concedo conclusiones istarum rationum, & dico, quod substantia materialis ex natura sua non est de se hæc, quia tunc sicut deducit prima ratio, non posset intellectus intelligere ipfam fub oppofito, nifi intelligeret obie-Aum suum sub ratione intelligendi repugnanti tali obiecto, ficut etiam deducit secunda ratio cu fuis probationibus omnibus. Et fic aliqua est vnitas in re reali absque omni operatione intellectus, minor vnitate numerali, fiue vnitate propria fingularis, quæ vnitas eft naturæ secundum se, & secundum vnitatem istam naturæ, vt natura est, natura est indifferens ad vnitatem singularem, non ergo de se est sic vna vnitate illius singularitatis. Qualiter autem potest hoc intelligi, potest aliqualiter videri per dictum Auicen. 5. metaph.c.1. vbi vult, & equinitas sit tantum equinitas, nec ex se vna, nec plures, nec vniuerfalis, nec particularis.

Notabilis di finctio natura.

¶Hic nota pro maiori intelligentia , φ natura, puta hominis, potest dupliciter considerari, primò, vt producitur actu intellectus diuini inesse obiectali, ita quante operationem intellectus diuini nullum penitus esse habet, nec esse cognitum, nec esse obiectale, nec esse potentiale, vt patet à Doc.in primo, dif. 3.q.4.& dif. 36.& 43. & in 2.dif. 1.q.1. Secundo confideratur inquantum producitur in este obiectali, siuè in este intelligibili, & vt in tali effe fundatur postea effe possibile, puta ho-mo ab æterno productus suit ab intellectu diuino in esse intelligibili, & in esse possibili, & in tali efse dicitur ens per se quiditatiue, & est illud idem effe, quod effe effentiæ reale, fed in hoc tatum di fferunt, quòd illud effe obiectiuum, fiuè possibile est esse absolutum hominis secundum quid tantum, quia vt fic, nullum esse reale habet, sed tantum fibi non repugnat elle realis existentiæ, ita p non est simpliciter nihil, sicut chimera, cui repugnat simpliciter elle, & hæc patent à Doc.in 1.dist. 36. ,Tertio confideratur, vt actu habet elle cognitum ab æterno, & vt fic, fundat relationem rationis terminatam ad Deum intelligentem, vt patet à Doc. vbi supra. Quarto consideratur, vt habet esse actualis existeria in suis singularibus. Si tenea tur, 9 ipía natura humana fecundo modo accepta, scilicet in este obiectali, & possibili vere habeat esse quiditatiuum, & de ipsa verificantur omnia pre dicata essentialia, & passiones demonstrabiles, est facilis modus tenendi, nam vt fic, habet elle per fe,

## Qualtio

& fic ponitut in prædicamento. Si verð teneatur tertio modo.f.q habeat effe cognitum, non eft ita facilis modus fuftinendi quomodo per fe habeat effe quiditatiuum, & per fe reponatur in prædicamento, quia homo, vt cognitus ab intellectu diui no non videtur dicere vnum conceptum per fe, cum fit quoddam per accidens conftitutum ex natura,& relatione ad Deum cognofcentem,& vt fic non vr per fe reponi in prædicamento, melius eft ergo accipere omnes quiditates, prout habent effe obiectale productum ab actu intellectus diuini.

¶Quod dicit ergo Doc.9 humanitas eft tm humanitas, debet accipi humanitas, vt habet effe obie Ctiuum, & addit, nec eft particularis de fe, licet.n. nunquam fit realiter fine aliquo iftorum, nó tn eft de fe aliquod iftorum, fed eft prius naturaliter ofbus iftis. Et fm iftam prioritaté naturalem eft, qđ quid eft, & per fe obiectum intellectus, & per fe, vt fic confideratur à metaphyfico, & exprimitur per diffinitionem, & propofitiones verç, primo modo funt veræ ratione quiditatis fic accepte, quia nihil dicitur de quiditate primo modo accepta, nifi quod in ea effentialiter includitur inquantu ipfa abstrahitur ab oībus iftis, q̃ funt posteriora natura liter. f.ab vnitate vniuerfalitate, particularitate &c.

Sed dubitatur, quomodo ifta natura ex natura rei dicitur cois.i.preter operatione intellectus collatiui,& prius natura ipfa indiuiduatione, vt infra patebit præfenti q. ac per confequens prius natura ipfa exiftentia, cum exiftentia primò infit indiuiduis, ergo vt fic, non repugnat fibi feparari ab exiftetia,& ab omni indiuiduo, quia priori natura, vt fic, non repugnat posse esile prius duratione posteriori natura, vt patet à Doc.dif. 1.q.2. huius. Et ex alia parte dicit Doc.o existetia,& ipfa natura funt eadem res, vt supra patuit dif. 1.q.2. huius, & alibi fæpe.

Refpondeo, & dico,  $\varphi$  fi accipiatur natura, vt Existente tantum habet esse obiectale, siuè possibile, patet,  $\varphi$  minis poses actu separatur ab existentia actuali, quia, vt sic, fuit anibulari. ab æterno, & existentia non. Et vltra existentia hominis potest anihilari, & tamen adhùc natura hominis in esse obiectali remanet incorruptibilis. Nec similiter natura accepta, vt habet esse cognitum est eadem cum existentia cum tale esse cognitum fuerit ab æterno.

Dico etiam, q tam essentia, qua existentia pos- Existentia, funt multipliciter considerari, nam primo conside & effentia ratur estentia, puta hominis, vt præcise habet este toffunt coffobiectale. Secundo, vt habet effe poffibile tantum. derarimul-Tertio, vt habet esle cognitum. primo, & secundo ti liciter. modo præcise confideratur fin totum esse hominis essentiale absolute, licet illud esse absolutum di catur fm quid, quia nihil reale actu dicit, vt patet à Doc. in 1.dis.36. tertio modo consideratur illud idem elle non absolute, sed vt includit relationem rationis ad Deum cognoscentem, pariformiter dico de existentia hominis, quæ potest considerari, primò, vt tantum habet esse obiectale, secundo in este possibili, tertiò in este cognito, primis duobus modis accipitur existentia hois absolute, & est sim pliciter eade cum illa, quæ actu eft, & tñ differt ab illa, quia illa est in actu, hæc autem in potentia, tertio modo accipitur, vt includat relationé ad Deu cognoscentem. Secundo principaliter premitto, op A : existenexistentia est gradus intrinsecus estentiæ, siuè illins ria fit gracuius eft, & eft fimpliciter impossibile este aliquam du intrinessentiam fine suo modo intrinseco, cu modus in- fecus. trinfecus nullo modo distinguatur realiter, nec for maliter positiue ab eo cuius est, vt patet à Doc. in 1.di.8.q.2.in resposione ad primu argumentu prin cipale. Tertio præmitto, op in quocuq; elle ponitur aliqua



aliqua res, siuè in esse obiectali, siuè possibili, siuè in esse cognito in codem esse semper ponitur mo-dus intrinsecus illi, puta esse infinitum est gradus intrinsecus hominis, si homo habet esse tm obiectiuum, tunc finitas, que est gradus intrinsecus, ha bebit tantum esse obiectiuum, si possibile, possibile, fi actu, actu. Similiter perfectio limitata intrin feca, eo pracise modo conuenit rei, quo res habet esse, fi.n.res habet esse obiectiuum, perfectio limi, tata couenit fibi tantum in esse obiectiuo, &vt fic eft infeparabilis ab illa.

His præmiffis pono aliquas conclusiones, pri-

Home ab A. ume habet ma. Sieut homo ab æterno habet effe obiectiuum,

11. TT.

🕼 🐠 👘 👘 fic existentia hominis in esse objectiuo precise couenit homini, vt gradus intrinsecus illius, & vt fic esse essentia hominis in tali esse est simpliciter idé cum effe existentiæ illius in tali effe. Secunda. Sicut effentia hois ab æterno habet effe poffibile præcisè, ita existentia in esse possibili præcise conuenit essentie hois, vt gradus intrinsecus,& fic fimpliciter est impossibile essentia hominis in esse possibili conideratam posse esse fine existentia in esse posfibili considerată, cum sit gradus intrinsecus eius. Tertia conclusio, essentia hois potest considerari in esfe reali, & actuali, vt fic, ponitur ista conclusio. Sicut esfentia hominis in esfe reali, & actuali, goni tur in tempore, ita existentia eius in esse reali, & actuali conuenit effentiæ hois præcise in tali effe reali,& actuali,& fic eft fimpliciter impoffibile, efsentiam hois in esse reali, & actuali, realiter distingui ab eius existentia in esse reali , & actuali pręcise confiderata per propositione Doc. in 2. dif. 1. q. 5.& dif.2.q.2. Si.b.vt posterius mesta vt priori, & hoc per ronem intrinsecam ipsius.a. & impossibile est.a.esse fine.b.a. identificat fibi realiter.b. Sed Que efittia essentia hois in esse reali, & actuali, est prior sua bominis fit existentia actuali, patet, quia res est prior natura prior sua fuo modo intrinseco, & talis existentia inest estenmiftentia, tiz per ratione intrinsecam ipsius essentiz, nam per diffinitionem alicuius demonstratur existetia de illo, vt fupra patuit in ifto 2. dif. 1. q. 3. In quocun que ergo elle ponitur elsetia, semper ponitur prior. existentia, & vt causa intrinseca illius, puta fi essen tia hois fit tm in esse obiectiuo, vt sic est prior sua existentia in esfe obiectiuo considerata, & vt sic, est ratio intrinseca respectu talis existetiæ. Ex his oibus ergo conclusionibus infero veritatem proposi Que esteria tionis Doc. videlicet, que estentia est simpliciter ea-, fit eade cu dem realiter cum existentia, semper reddendo sinexistentia. gula fingulis, ita o esfentia in esfe actuali reali includit per realem identitatem existentiam in esse reali, & actuali, & fimiliter effentia in effe obiectali, vel possibili considerata includit per realé identitatem existentiam, vt præcise in esse objectali, & possibili consideratam. Et sic patet euidens propo sitio Doc.ab aliquibus in male intellecta, qui imaginatur, q estentia rei, que fuit ab æterno, dicatur cadem realiter cum actuali existentia, quæ est ex tempore, quia distinctio realis est tantum inter re, & rem actu existentem, cum ergo existentia no fue. rit existens actu ab æterno, ergo non distinguitur, realiter ab actuali existentia, quæ expositio nullo. modo est admentem Doc. vult.n.Doc.expresse, g. fit fimpliciter imposibile, este estentiam fine exi-Aentia, modo esfentia hois ab æterno in esfe obiectiuo fuit, & pro tunc non fuit existentia actualis, dicendum eft ergo, o propositio Doc.eft simpliciter vera intelligendo cam, vt exposui, non.n.intelligit Doc. gessentia in esse obiectiuo non posit effe fine existentia actuali, sed præcise intelligit, o est simpliciter impossibile esse essentiam aliquam in este possibili, fine existentia in este possibili, vel

#### Prima.

in esse actuali, fine existentia in esse actuali, quam expositionem benè nota.

Tertiz

Sed fi quæratur, fi effentia nó diftinguitur rea-Esse essentia liter ab existentia, cum vtrung; sit præter opus in- realiser exi tellectus, & essentia non sit præcise ipsa existentia, fens no difcum modus intrinsecus non fit præcise res, cuius fert ab esiest modus, quomodo ergo essentia distinguitur ab frenzia, sed ent modus, quomodo ergo ellentia diftinguitur ab formers, fra existentia. Dico breuiter, q eo modo præcisè di-ftinguitur, sic distinguitur à suo modo intrinseco, quo ad esse q non distinguitur realiter, vt patet, nec formaliter appliture, cum gradus intrinsecus non dicat aliguit differt ab positiue, cum gradus intrinsecus non dicat alique existentia formalitatem distinctam à formalitate rei, cuius eft, vt patet à Doc.in 1.vbi supra.distinguitur ergo præcise ex natura rei, accipiendo distinctionem ex natura rei, pro minima distinctione, quæ haberi poteft præter opus intellectus, videlicet, qn præter opus intellectus aliquid ex natura rei couenit vnis quod non conuenit alteri, & fic existentie conuer nit ex natura rei esse modum intrinsecum, qui mo dus simpliciter repugnat rei, cuius est talis modus. Si et quæratur quo essentia in esse obiectino, vel possibili distinguitur ab existentia in tali esse, cum vt fic, neutrum dicat aliquod esse actuale, dico, o præcise diftinguitur præter opus intellectus ex na tura rei, secundum quid, tamen, quia vtrunque in tali esse habet tantum esse secundum quid.

JAdhuc eft sciendum, g qñ dicit Doc.g equini tas, vt equinitas est prior &c. & vt sic est objectum intellectus, & huiusmodi. Primo quæritur quo po natur obiectum intellectus. Si.n.effentia, vt habet esse reale in actu, etiam vt præintelligitur in esse actuali ponitur obiectum intellectus per se, quæro tunc, aut ponitur in ratione terminandi, aut in ratione mouendi. Si primo est facilis folutio, de fe Experiente cundo habet clarius videri in primo, dif.3: q.3. & tabilis ba-in isto fecundo, dif. præfenti, q.vlt. vbi plura dictu- ins littera. rus fum. Secundo dicit, o natura, vt fic, per se cofi deratur à metaphysico, quod debet intelligi pro-priè de natura vi in esse obiectali, non autem præcisè, vt in esse reali, vt alias patebit. Tertiò omnes Que propo. propositiones, primi modi sunt vere ratione qui- sisiones priditatis fic accepte, puta ista, homo est animal, est mi modi vera, prout etiam homo, quam animal præcise ac- sine vere. cipiuntur in esse objectali, & vt in tali esse funt prius natura existentia in esse obiectali confiderata.Sequitur in littera ibi.Non folum autem ipfana tura est indifferens ad esse in intellectu, & in particulari, acper hoc ad effe vniuerfale, & fingulare, ideft, quòd ipfa natura eft indifferes ad fecundam intétionem caufata in intellectu, fecundum quam dicatur vniuerfalis, & indifferens ad fingulare, ideft, ad omnem individuationem, cum fit prior om ni fingularitate, quæ omnia intelliguntur de natura, vt in esse obiectali considerata. Sequitur. Sed & ipfa habens effe in intellectu, non habet primo ex fe vniuerfalitatem, ideft, quòd ipfa habens effe in actuali intellectione, quia primò intelligitur, & qua dicitur pruna intentio, non habet pri-mò ex se vniuersalitatem, idest, quòd vt sic, cognita non est ex se vniuersalis, ideit, quod non est ex fe fub actuali intellectione, fecunda, qua dica-tur actu vniuerfalis. Sequitur. Licet enim ipfa intelligatur fub vniuerfalitate, & fub modo intelligendi ipsam, tamen vniuersalitas non est pars con ceptus eius primi, quia non conceptus meta-, phyfici, fed logici. Vult dicere, quod licet ipfanatura, vt eft fub actuali intellectione fecunda, intelligatur tunc sub vniuersalitate, quæ vniuersalitas est quidam modus intelligendi ipsam, vt patet. eriam à Doct.in vniuersalibus, tamen ipsa vniuerfalitas non est pars conceptus eius primi, idest, g, non pertinet ad conceptum, quo primo conci-Fran.Lych.in fec.fent.Scoti. P 2 pitur

114

#### Libri

Distin.

#### pitur ipla natura, quia ad coceptum eius primum tantum pertinent illa, quæ funt de quiditate ipfins naturæ.Nec similitet ipfa vniuersalitas eft pars coceptus metaphysici, quia non pertinet ad conceptum metaphysicum, est tamen pars conceptus lo gici, cum pertineat ad conceptum logici, qui primo, & per se considerat secundas intentiones applicatas primis secundum Auicennam. Sequitur. Prima ergo intellectio est naturæ, vt ei non cointelligitur aliquis modus, neq; qui est eius in intellectu &c.i. q ipfa natura in fe primò intelligitur, & in tali priori non cointelligitur aliquis modus, neque qui est eius in intellectu.i.modus, qui est aliqua fecunda intentio, vt vniuerfalitas, neq; qui eft eius extra intellectum, puta individuatio. Sequitur. Licet illius intellecti modus intelligédi fit vniuersalitas, sed non modus intellectus.i.licet talis natura possit intelligi sub tali modo.s.vniuersalitatis, non tamen ipfa vniuerfalitas est modus insellectus, cum non fit pars conceptus primi intelle cti, vt dixi supra. Sequitur. Et sicut fm illud esse no est natura de se vniuersalis, supple actu, sed quasi vniuerfalitas accidit illi naturæ fecundum primā rationem eius, fm quam est obiectum.i.g natura in illo priori non includit vniuerfalitatem, & per consequens, vt est sub illa, dicitur tunc sibi accidere. Sequitur, ita etiam in re extra, vbi natura est cum singularitate, non est natura illa de se determi nata ad fingularitatem, fed eft prior naturaliter illà ratione contrabente ipfam ad fingularitatem illam, idest, quòd natura, vt præcise consideratur in este obiectali, adhùc est prior fingularitate contrahente,&indifferens ad omnes fingularitates con-Nota & be- trahentes. Et fimiliter, vt ipfa natura confideratur in effe reali, & actuali, adhuc eft indifferens ad om

nem lingularitatem in esse reali,& actuali, cum sit prior illa. Et fic in illo priori non repugnat fibi ef-fe fine illo contrahente. Sequitur. Et ficut obiectu in intellectu, secundum illam entitatem eius, & vniuerfalitatem habet verè effe intelligibile (vt fupra patuit) ita eriam in rerum natura secundum illam entitatem habet verum effe extra animam realem, fiue talis natura accipiatur in esse obiectiuo, siuè in este reali actuali. Primo modo dicitur reale secundum quid, quia potentiale. Secundo modo dicitur reale actuale, & fecundum illud effe habet vnitatem fibi proportionabilem, quæ eft indifferens ad fingularitatem, idest habet vnitatem ex natura rei minorem vnitate numerali, ita quòd non repugnat illi vnirati de se, quòd cum quacunque vnitate singularitatis ponatur, quia si est indifferens ad omnem singularitatem, ergo ex fe potest esse in omni fingularitate, non tamen simul, nec fucceffine, fed fic intelligendo, quòd in ilto priori, ficut potest esse in vna, ita & in alia, sed dum est in vna, vt sic, non potest esse in alia. Assignata enim quacunque natura humana in quocun que indiuiduo, ipfa actu existens in indiuiduo po test considerart, vt prior singularitate, & vt sic, adhuc est indifferens ad omnem singularitatem. Et hoc magis patebit respondendo ad aliquas rationes, quas facit Ocham contra Doctorem. Sequi-Natura hee tur. Hoc ergo modo intelligo naturam habere vni vnitate ren tatem realem minorem vnitate numerali. Et licet non habeat eam de se, ita quòd sit intra rationem naturæ, quia æquinitas est tantum æquini-Quinto mo tas secundum Auicennam 5.metaphysicor. tamen

lem.

saph.cap.1. illa vnitas est passio propria naturæ secundu suam entitatem primam, & per consequens, nec est per se hæc intranee, nec secundum entitate propriam necessario inclusam in ipsa natura secundum primamentitatem fuam.,

## Juæstio

I B I. Sed contra istud videntur esse due obiectiones. Hic Doc. adducit duas auctoritates contra fe, quæ videntur dicere, og nihil fit coe pluribus in re, fed tantum per confiderationem intellectus, quarum prima est Commen.primo de ani.com.8.dicentis, gintellectus facit vniuerfalitatem in rebus, ita o non existit, nisi per ipsum.

Item per auctoritatem Damasce.c.8. ponentis differentiam inter Deum, & creatura, quia in creatura nihil est commune, nisi tantum per considera tionem, in Deo verò est deitas ex natura rei communis rationibus suppositis.

Ibi. Ad primum dico, o vniuerfale in actu est Quid fit villud, quod habet vnitatem indifferentem, fm qua nuer/alein ipsum idem est in potentia proxima, vt dicetur de 484 quolibet supposito. Pro clariori intelligentia huius Indifferetia litteræ nota, q ista indifferétia pro nunc potest ac- duplex, o cipi dupliciter. Vno modo priuatiuè, siue negati- quid fu. ue, & sic nihil aliud eft, nisi aliqua natura, quæ de se est indifferens ad inferiora, & indeterminata.i. g ipfa eft apta nata ad indifferentiam, fiuè indeterminationem. Alio modo dicitur indifferentia, fiuè indeterminatio politiue, & contrarie, & tunc contrariatur politiue determinationi actuali, & fic dicimus, quòd vniuerfale ifto modo includit ip sam naturam cum tali indifferentia actuali, quæ nihil aliud eft, nifi quædam relatio actualis terminata ad intellectum, qua actu est indifferens ad omnia sua inferiora. Et sic talis natura sub tali indeterminatione dicitur vniuerfale completum, & in potentia proxima ad prædicari de omnibus inferioribus. Et isto fecundo modo accipitur vniuerfale in littera, & tale vniuerfale, fiuè accipiatur primo modo, fiuè fecundo modo est vnum intelligibile fingulare, fiue vnum numero. Nam accipiendo primo modo est vnum obiectum per se intelligibile, puta ipía natura hominis, fic intelli-gendo, quod ex quo ens inquantum ens, vt est obiectum adequatum intellectus est simpliciter quoddam integratum ex omníbus entibus, vt íupra patuit q.1. prologi, & fic ens fumptum in sua communitate eft vnum ens, fiue vnum obiectum Ens in fun intelligibile numero.i. g ipfum fumptum in fua coirate fum coitate el aliqua pars obiecti adequati, non o fit pri est uni in fe vnum numero, fiue fingulare, fed ex hoc dici ebiedum in tur vnum numero, prout est vnum de numero in- telligibile telligibilium cum numeretur inter intelligibilia numers. contenta sub obiecto adequato, licet in se fit commune pluribus, licet ergo homo in communi dica tur vnum obiectum numero esse intelligibile, qa est vnum obiectum tm per se intelligibile, non tamen sequitur ex hoc, q illa vnitas non sit minor vnitate numerali propriè dicta.

f Et fi dicatur. Ex quo enim intelligibilitas fequitur entitatem rei, cum sit passio ipsius, quomodo illa entitas in se erit vna vnitate minori vnitate numerali. Et tamen vnum numero per se intelligibile.

I Dico, g ex hoc dicitur vnum numero, vt di- Home eft v stinguitur contra plura. i. quod homo est vnum num duelle obiectum per se intelligibile, & asinus est vnum intelligibiobiectum per se intelligibile, & similiter animal, u. & corpus, & ens, & vna intellectione natum intelligi,& data quacunq; quiditate, illa potest dici vnú obiectum per se intelligibile. Et hoc modo omnia obiecta partialia, vt integrant vnum obiectu adequatum intellectus, possunt dici obiecta distincta numero, quia distinctis intellectionibus numero, nata funt intelligi, & tñ vt cóparantur adinuicem fm entitatem propriam illa obiecta distinguntur specie, & aliquando genere, & tale vniuersale primo modo, qd dicitur vniuersale in potentia remo-

ta,



ta, vt natura humana indeterminata privative, licet fit communis pluribus, tamen vt eft obiectum intelligibile dicitur vnum nnmero modo præexposito.

Si dicatur. Nonne scientia est vniuersalium, & per consequens tale intelligibile erit voiuersale, & commune

Dico, quòd bene scientia terminatur ad entita tem indifferentem ad plura inferiora, & tamen illa entitas est vnum obiectum numero intelligibile.i.quod est vnum obiectum de numero omnium intelligibilium, & fic patet, quod non accipitur vnum numero propriè, vt includit hæcheitatem. Si verò accipiatur vniuersale, vt est indeterminatum contrariè

Jico, quòd est vnum numero, quia talis indif-Vaizerfale completum ferentia actualis, fiue relatio actualis, qua actu est eji tantum indeterminatum ad plura supposita, est tantum vnum numero, & fic vniuerfale completum est tátum vnum numero, accipiendo vnum numero propriè. Si dicatur, fi tantum est vnum numero, ergo non includit vnitatem minorem vnitate numerali.

JDico, quòd ratione naturæ incluíæ dicit vnita tem illam minorem, ratione verò indeterminatio nis actualis addite naturæ denominatione intrinfeca est tantum vnum numero, cum talis indeter-minatio sit de se hæc, denominatione verò extrin seca dicutur plura numero, quia tale vniuersale, vt fic potentia proxima prædicatur de omnibus inferioribus.

Pulchra infantia.

URM / / / /

mero.

Si dicatur. Quomodo vnum numero potest actu prædicari de pluribus suppositis vere reali-ter, ita quod quodlibet sit ipsum.

Diço, quòd fi tale vniuerfale tantum includeret vnitatem numeralem, nunquá posset vere prædicari de pluribus fuppofitis, tamen quia vltra illam indeterminationem fingularem includit naturam ex parte sui, ex natura rei indifferentem ad plura supposita in ratione nature potest predicari.

Si iterum dicatur, quòd vniuerfale completu, puta natura accepta fub fecunda intentione, vt homo fumptus fub intentione speciei, habet tantum fuppolitionem limplicem, & nullo modo perlonale, vt patet à Doc in suis vniuerfalibus, & per consequens non prædicatur de pluribus prædicatione exercita, dicendo, hoc eft hoc.

Dico, quòd nó accipio vniuerfale completum inquantum ei applicatur fecunda intentio, sed in-quantum est actu indeterminatum contrarie, & vt fic prædicatur de suis inferioribus exercité, dicendo, hoc est hoc, puta Iohanes est homo.

Si iterum dicatur. Nonne vniuerfale completum sumptum in primis intentionibus prædicatur in quid de suis inferioribus, sed talis indiffe-rentia contrarie sumpta, non est de quiditate, cum fit tantum relatio quædam.

Vniuer∫ale Dico, or vie copletum in primis intentionibus copletu quo verè predicatur in quid, & verè est de quiditate inpredicetor ferioris, non th rone indifferentie addite, fed ione in quid. naturæ incluse, cui additur talis indifferentia.

Si ét dicatur, ergo tale vie copletum cum inclu dat illa indifferentia, & per consequens sit vnu per accidens non poterit prædicari in quid de aliquo, vt patet à Doc. in primo, dis.2.& in tertio.

Dico, o sola natura illa est de quiditate inferioris, & fm illam verè prædicatur in quid, sed ga non est in potentia proxima, vt actu dicatur in gd de illis, nisi per huiusmodi indeterminationem actualem, illa indeterminatio pertinet ad completum vniuersale.i.facit, quòd illa natura, qux poten tia remota nata erat prædicari in quid de inferio-

ribus, quòd potentia proxima prædicetur in quid de illis

Si dicatur : Nonne tale vniuerfale prædicatur per se de inferioribus.

Dico, gic, fed quomodo cum illud fit vnum ens per accidens, quia includit naturam, & relatio nem, & quòd est in se per accidens de nullo per se prædicatur, vt patet à Doc.in 1.dift.2. ¶Dico, quòd prædicatur per se te tantum per ratio

nem naturæ, quæ est vnum ens per se, sed illa natu ra non poteit predicari per se actu, nisi actu sit sub tali relatione, seu indeterminatione. Et hoc est, qd intendit Doc.in ista littera, quam recito exponendo aliqua.

[Cum dicit vniuerfale in actu eft illud, quod ha Explanatio bet vnitatem indifferetem, fm quam ipfum idem littere Doc. est in potentia proxima, vt dicatur de quolibet sup posito, supple actu, quia natura, vt actu compararur ad omnia inferiora est in potentia proxima, ve prædicetur de illis, quia ve sic est actu indifferens ad oia inferiora. Sequit. Nihil.n.fm qualibet vnitatem in re est tale, Gfm ipsam vnitatem precifam fit in potentia proxima ad quodlibet suppositum, vt dicatur de quolibet supposito prædicatione dicente, hoc est hoc, pater, quia quod est actu in re, est tamen fingulare primo, & ideo si actu predi catur de pluribus, oportet confiderare illam naturam, quæ in potentia remota est indifferens ad om nia fingularia. Sic actu comparetur ad illa, vt fit in potentia proxima ad prædicari de illis, quod tunc fit per actualem indifferentiam. Sequitur, quia licet alicui existenti in re, non repugnat este in aliqua fingularitate ab illa in qua elt, patet, quia natu ræ humanç actu existenti in Francisco, non repugnat esse in alia singularitate, in inquantum supple confideratur, vt prior fingularitate Francisci, non tamen illud verè dici potest de quolibet inferiori, quòd quodlibet est ipsum. Hoc est enim folum possibile de obiecto eodem indifferenti actu confiderato ab intellectu, quod quidem, vt intellectum habet vnitatem, & indifferentiam, secundum quam ipsum est idem prædicabile de omni fingulari dicendo, quòd hoc est hoc, quod dictum intellige modo præexposito.

Ibi.Ex hoc apparet improbatio illiº dicti, q in- Optima tellectus agés facit vniuersalitate in reb<sup>9</sup>, p hoc, o declaratio denudat ipium, qd qd eft in fantasmate existes &c. ad mentem Vult dicere Doc. o loquedo de vii in potetia remo Arift. ta tale no fit ab intellectu agete, qa vbicuq; est an-teg in intellectu possibili habeat esse obiectiue, siuè in re.f.in propria existentia, fiuè in fantasmate, fupplè, vt in aliquo representatiuo, fiuè habeat effe certu, siue deductu p rone, & si sic no per aliquod lumé, supple intellectus agétis, sed sp sit talis natura in se, cui no repugnet esse i alio, vt sup.exposui. Sequitur. No th eft tale cui potetia proxima couenit dici de quolibet, sed tm est in potétia proxima, vt est i intellectu possibili.i.q ipfa natura prius est pñs intellectui possibili, puta p aliquă specie intelli gibile, & sic ibi het este obiectiue primo. Secundo āctu intelligitur ab intellectu possibili. Tertio, vt ibi causatur indifferetia actualis, qua actu ipsa natura est indeterminata, siuè indifferens ad quodlibet suppositu, & vt sic dicitur in potetia proxima.

Ibi. Ad secunda instantiam de Damasceno hic Doc. soluit auctoritate Dama. dices, o loquitur de vnitate singularitatis in divinis, & tale non reperitur in creaturis. Secundo loquitur de coi predicabi li,no præcise de coi, q determinatum est de sacto, supple quod actu est in aliquo singulari, licet non repugnet fibi esfe in alio, vt supra exposui, quale commune precise potest poni in creaturis realiter. AD

Fran.Lych.in fec.fent.Scoti. P 3

Responsio.



### Libri

A D argumenta principalia. Nunc Doc. foluit Quelibet na argumentum principale, quo probat, q quælibet tura est de natura fit de se hæc, siue quælibet substantia matefo hac. rialis, quia philoso.7. metaph. cotra Platonem, probat, o substantia cuiuscunque rei est propria illius cuius eft, & non inest alij.

¶Respondet Doc. ibi . Et per hoc patet ad illud argumentum principale &c. Na Plato posuit idea effe aliquam substantiam separatam à motu, & ab accidentibus per accidens nihil habens in fe, nifi naturam specificam persectam, & incorruptibile, puta naturam humanam separatam,& eiusdem ra tionis cum corruptibilibus, & vltra fibi imponitur o dicta idea est formaliter vniuersale, ita quòd per identitatem prædicatur de isto corruptibili dicen-do, hoc est hoc &c. Videtur enim sictio, 9 actu sit feparata, & sit perfecta in actuali existentia, & p prædicetur de pluribus, quia vt est actu existés est tantum singularis, vt verè est communis pluribus eft actu vniuerfalis, & fic arguit Arift.cotra ipfum, quia tunc talis idea nihil effet, nisi quædam fictio. Ét hic Doc.bene concedit, o fubstantia materialis per se existens sit singularis, tamen vt præscindit, & vt prior ipfa existentia actuali, & indiuiduatio-ne, est aliqua natura communis. Et sic patet solutio huius quæstionis.

CONTRA hanc opinionem nonnulli instant prolixis rationibus, quorum primus est Ocham in primo, dif.2.q.6. qui primo nititur probare, o fit impossibile dare naturam ex natura rei habentem vnitatem minorem vnitate numerali. Sic q talis natura ex natura rei non fit de se hæc, sed diftinguatur ex natura rei ab hæcheitate. Et primò arguit fic : Impossibile est in creatis aliqua differre formaliter, nisi differant realiter, ergo il natura distinguitur aliquo modo ab illa diffetentia contrahente, oportet, q distinguantur ficut res, & res, vel ficut ens rationis, & ens rationis, vel sicut ens reale, & rationis, sed primum negaturab isto, & similiter secundum, ergo oportet dari tertium, ergo na tura quocunq; modo diftinguitur ab individuo, non est nisi ens rationis, antecedens patet, quia si natura, & illa differentia contrahens non funt ide omnibus modis, ergo aliquid potest verè affirmari de vno, & negati dereliquo, sed de eadem re increatis non potest verè affirmari, & negari, ergo non funt vna res.

Solutio 74

RESPONDEO ad hanc rationem. Et pro clationis Ocha. riori intelligentia præmitto aliqua, accipiendo naturam humanam, & hæcheitatem. Primo fi natura humana confideretur, vt habet tantum effe obie ctale, & potétiale, quod habet ab æterno, & fimiliter hæcheitas, vt fic distinguatur ab hæcheitate for maliter fm quid, tamen quia, vt fic tam natura, q hæcheitas, licet dicant entitatem absolute, qua habent, vt actu funt, tamen dicunt illam im quid, vt patet à Doc.in 1.dif.36. Et per confequens eo modo, quo habent entitatem, formaliter distinguntur fivt quid, vt quid, si simpliciter, simpliciter. Secundò potest considerari natura humana in esse reali, & actuali, & fimiliter hæcheitas in effe actuali, & reali,& fic fimpliciter distinguntur formaliter, cu dicant distinctas sormalitates, no enim hæcheitas includit quiditatiue istam naturam, cum dicat en titatem positiua additam ipsi naturæ, vt not. Doct. in ifto 2.dif.præfenti,& in 1.dif. 5.q.2.& dif.26. Na fi contrahens natura nullo modo includit, nec ecótra. Indiuiduŭ tamen constitutum ex natura, & he cheitate includit naturam quiditatiue. Tertio pot confiderari natura non tantum in effe reali actuali, sed etiam in esse existentiæ, & similiter hæcheitas, & tunc dico, plicet existentia actualis primò

### Qualtio

coueniat individuis, & posterius ipsi naturę. Existentia tñ aptitudinalis primò couenit naturæ, & deinde indiuiduis, ficut rifibile primò couenit ho mini,& post individuis, sic actu ridere primo conuenit indiuiduis, & post hoi, vt ergo hæcheitas, & natura cosiderantur in naturali existentia, forte vt fic no dicunt alia & alia existentia. Et si ét cocedat, q ibi fit alia & alia existêria, q forte oportet coce-dere, cu existentia dicat gradu intrinsecu rei cuius eft, & nature in effe reali actuali, fic necessariò coueniat existeria ir. esse reali, & actuali, q est imposfibile effe vnű fine altero, vt fupra dixi, tűc diceret, o adhuc natura, & hæcheitas, vt fic diftingueretur formaliter tm. Nec ex hoc valet inferri, ergo realiter, quia inter alia & alia ré actu existente, quia di-stinctio realis est propriè inter illa, q sic se habent, φ nő implicat vnű exiftere fine altero . Sed quo cu alia & alia existentia stet realis identitas, supra expositu est in'1.dis.1.q.2.& dis.2.par.2.q.1.respoden do ad primu arg.principale.Dico vitra, q no habeo pro incouenienti, q natura in esfe reali, & actuali Natura priconiderata, vt et prior natura singularitate, habeat or est singuprimò existentia actuale, & sic natura, vt actu exi- laritate. stens erit prior singularitate. Si.n. singularitas perficit natura, vt actu existens no vr ipsam posse per ficere, nifi vt actu existente, sicut nec forma actu pfict materiá, nifi actu existentem, non.n.hæcheitas dat existentia propria ipfi nature, cú ipfa existêtia fit gradus intrinsecus rei cuius est. Si.n.natura tm existeret pp existentia hecheitatis sibi aduenietis, tunc formaliter distingueretur ab ipsa, patet, quia fi.a. diftinguitur formaliter.a.b. multo fortius distinguitur realiter.a.c.qd est posterius.b.cu ergo na tura formaliter distinguatur ab hæcheitate, ergo à fortioti formaliter distinguitur ab existeria hechei tatis, cu fit posterior ipfa hæcheltate, nec est simile de risibilitate, & actu ridendi, quia risibilitas dicit tm aptitudine ad actu ridedi, quia actus ridendi, cu sit operatio primò inest singularibus, existentia verò dicit præcise gradu intrinsecu naturæ cuius est.Et fi dicatur, o Doc.in presenti q.& alibi vult, o natura no habeat esfe realiter, nisi in individuis. Di co, q no intelligit, q entitas realis, & actualis præcise conueniat natura per individua, quia tunc no Qio intelliposset dari essentia in esse reali, & actuali, qd est co gitur 9 natra Doc. Sed fic intelligit Doc. o nunquam natura tura non ba aliqua habet effe reale, & actuale, quin necessario bet effe rea-fit in aliquo individuo. Et licet natura humana liter mis in mm in dia actuale di settato di tam in esse reali actuali essentiali, quàm in actua- indinidue. li existentia sit prior natura hæcheitate in essereali actuali, est tamen impossibile ipsam naturam effe, quin fit in aliquo indiuiduo, & hoc intendit Doctor.

¶Si dicatur. Si natura in tali effe est prior nati-ra lingularitate, ergo sibi non repugnat posse existere sine aliqua singularitate, quia priori natura non repugnat esse fine posteriori, vt patet à Doct. in primo, & in fecundo, diftinctio.1.q.2. & alibi fape

Dico, quod fi fic non repugnat, repugnat ta- Refposio ad men ex aliquo concomitante, quia ipfa natura, ve primam. fic, vt caufa intrinseca de necessitate naturæ quali originat illam hæcheitatem, quam actu habet, & ex hoc est impossibile ipfam este fine tali hecheitate. Sicut dicimus, 9 homini cosiderato in esse quiditatiuo præcise non repugnat effe fine rifibilitate, repugnat th ex aliquo concomitante, quia producit iplam de necessitate naturæ in se. Sic dico in propolito. Si iterum inferatur, o natura in elle rea 1 fantia li, & actuali &c. est prior omni fingularitate, & vt secunda. fic no repugnat fibi effe fine quacuq; fingularitate, ergo, vt fic, nó necessario determinat libi aliquam fingu-

Digitized by Google

Ochā in 1. dift.2.

singularitatem, probatur consequentía per simile argumentum Doc.factum in dif.12.huius q.2. vbi fic dicit. Quicquid cotingenter se habet ad quodlibet cuiuslibet generis absoluti, habet se contingenter ad illud genus absolutum. Sed materia pri ma contingenter se habet ad quamlibet formam, ergo materia prima potest esse sine onni forma. Sic arguo in proposito, natura est indifferes ad om nem fingularitatem, ficut materia prima ad omné formam, ergo ficut materia prima potest esse fine omni forma, ergo & natura in elle reali actuali po terit esse fine omni fingularitate.

Refoic ad

Infantia

terria.

Dico o non est simile, quia ibi comparatur ma. fandam. teria ad formas realiter diftinctas, & fic ibi argumentum Doc.militat. Hic autem natura, vt comparatur ad hæcheitates non comparatur, vt ad illas realiter distinctas, & ideo argumentum non militat hic.

Si iterum dicatur natura, vt actu existens in forte, realiter distinguitur à qualibet alia hecheita te, vt patet, ergo realiter diftinguitur ab hæcheitate, quam actu habet, probatur consequentia, quia quod diftinguitur à pluribus eiusdem rationis diftinguitur à quolibet alio, quod est eiusdem rationis, cum non fit maior ratio de vno, quam de alio.

¶Dico opnatura, vt prior fingularitate no distin guitur realiter ab aliqua fingularitate, fed tantum formaliter, quia nata est esse ita sub vna, sicut sub alia, sed vt actu est sub vna singularitate, ratione illius realiter distinguitur à quolibet alio, & sic natura, vt actu eft in forte realiter diftinguitur à qualibet alia singularitate, sed hoc non est præcise ex ratione natura, sed ratione singularitatis, qua actu habet, quam realiter fibi identificat, cum illa de necessitate nature oriatur à principijs illiº nature

Sic dicatur ergo & quamlibet aliam fibi realiter identificat, quia ex quo omnes sunt eiusdem ra tionis, ita vna nata est oriri à principijs naturæ, sicut & alia

Dico o quantu est ex parte sua onines sibi rea-Resposio ad liter identificat, & si realiter non identificat, hoc QNATSANS. non est ratione naturæ, sed quia, vt actu est sub vna fingularitate repugnat fibi effe fub alia. Et concedo, omnes nate funt oriri à principijs illius natu ræ, sed dum vna oritur, alia non potest otiri, stante illa prima, quia dum natura actu habet vnam fingularitatem repugnat fibi posse habere aliam. Sicut si ponatur, comnes dependentia creature ad Deum fint eiusdem rationis, quia præcise ad eundem terminum. Sequitur, g si lapis realiter diftin guitur à dependentia hominis, quod etiam realiter distinguatur à dependentia, quam habet, cum non sit maior ratio de vno, quàm de alio.

Diceretur, o naturæ lapidis, vt fic no repugnat posse este fine dependentia, quam habet, repugnat tamen concomitanter, quia illa dependentia lapidis oritur de necessitate natura à natura intrinseca lapidis. Et fi lapis actu esset sub dependentia; quam habet homo, illa simpliciter codem modo oriretur à natura lapidis, nec repugnaret lapidi posse este sub dependentia hominis, tenendo q ta les dependentiæ fint einidem rationis. Sic dico in proposito, q posita natura in esse reali actuali ab ip la de necessitate natura, & in ipia pullulat tantum vna hæcheitas, quæ libi realiter identificatur, & fi illa non pullularet in qua esfet, non identificaretur fibi realiter, & fic dicendum de omnibus alijs.

¶Si iterum dicatur, pono quòd fint decem indi uidua, certum est, quòd in illis sunt decem nature in effe reali, & actuali priores natura fingularitate, illæ naturæ in tali priori. Quæro quomodo ditterunt, non numero, quia ponuntur priores omni fingularitate, non specie, quia tunc decem naturæ humanæ essent decem naturæ specie distincte.

rima.

JDico, quòd ipfe naturæ, vt fic priores, nec nu- Refpösio ad mero, nec specie precise distinguntur, nec sequitur quintam. à sufficienti diuisione distinguntur, aut numero, aut specie, aut genere. Dico, & nec sic, nec sic, & pa tet instantia in multis alijs. Nam hæcheitas, & na-Hacheitas, tura, cuius est, distingutur formaliter, & tamé nec & natura numero, nec specie, nec genere. Similiter rationa- quo diftinle, & animal diftinguntur formaliter, & tamen nec guarter. numero. Et fimiliter natura, & gradus intrinsecus diffinguntur ex natura rei, & tamen nec numero, nec specie. Et similiter partes compositi essentiales in communi, vt præcedunt singularitatem distinguntur realiter, & tamen nec numero, nec specie, & fic de multis alijs. Sic dico, quod ille decem naturæ distinguntur realiter, quia vna potest esse fine altera, & tamen nec numero, nec specie. Nec sequitur, vt sic non disterunt, nec numero, Animal, or nec specie, ergo sunt idem numero, vel specie. Et returnele patet instantia de animali, & rationali, quæ nec mec differür differunt specie, nec sunt idem specie, illa enim, sp. cie, nec quæ differunt specie in aliquo genere sunt in re- junt ide specie in aliquo genere sunt in re- junt ide specta linea prædicamentali, & similiter, quæ disse- cie. runt numero, & similiter eadem specie, & eadem numero ; differunt ergo ficut due nature absolutæ. Et quælibet in tali priori dicit naturam specificam, & specifice distinguitur ab asino, leone, & alijs, sed non distinguitur specifice ab alia natura humana, funt enim eiufdem tationis, sed no eiufdem speciei.

Si iterum dicatur, istæ decem naturæ, vt prio- Instantia res singularitate nate sunt fundare secundam in- sexta. tentionem speciei specialissime, pater, quia intellectus comparando vnam ad omnia fingularia, ad quæ est indifferens, causat in illo vnam secundam intentionem speciei specialissime. Et similiter cau far comparando aliam ad eadem fingularia, ergo iftæ decem naturæ, vt fic possunt fundare decem ntentiones secundas, quæ differunt specie.

Dico, quod illa intentiones fecunda, vt fun- Reffofio ad dantur in illis naturis præcise, non dicuntur differ sextam. re specie, quia nec fundamenta, nec termini, quelibet tamen fecunda intentio fundata in illis naturis differt specie ab alia secunda intentione fundata in natura specie distincta, quod bene nota.

Sisterum quæratur. Si dentur tales decem Inflatur fenatura, & dicantur a. b. c. d. &c. tunc quæro an a. ptimo. possit esse fub qualibet fingularitate, non coniunctim, fed diuifim, puta an possit esse fub fingularitate, quæ dicatur. f. & tunc quæro an b. posit esse sub eadem singularitate. Dico absolute, quòd b. poteft effe sub omni singularitate diuisim, nisi illa sit sacta propria alicui, & sic quamuis possi absolute effe fub fingularitate.f. Sed tamen vt fingularitas.f.facta est propria naturæ.a. tunc non potest esse fue illa, & a. ideo b. absolute licet possit sibi identificare.f.quia absolute potest esse sub illo, sed non vt eit proprium.a.

HIS PRÆMISSIS respondeo ad rationem Resposio ad Ocham cum dieit, natura, & hacheitas, aut di+ Ocham. ftinguntur ficut res & res. Dico breuiter, quòd res & res aliquando accipitur pro re & re, quarum vna potest esse sine altera, aliguando accipitur pro realitate, & realitate , aliquando accipitur pro formalitate, & formalitate, accipiendo rem secundo, & tertio modo. Dico, quod distin-guntur sicut res, & res. Et cum insertur si sunt eadem res realiter de eadem re, nihil potest veri-ficari de vno, quin & de alio. Dico, quòd aliquid verificari de a. quòd non verificatur de b.potest dupliciter intelligi, vt etiam expositu est supra in

°P 4 Fran.Lych.in fec.fent.Scoti.



Resposo ad 1.711.897

Inftanti**a** quarta.

Infantia gninta.

# Juxítio

in prima dist.q.5. huius secundi, primò qualiquid catur, quòd istæ duæ vnitates non sunt opposite verificetur simpliciter de.a.quod realiter repugnet realiter. Contra, si non opponuntus realiter, ergo b.ficut existentia verificatur de Francisco, que realiter repugnet Iohanni, & fic Franciscus & Iohannes non sunt eadem res realiter. Secundo, quòd aliquid verificatur de.a.ex natura rei, vel formaliter accipiendo formaliter, prout dicit aliquam for malitatem, licet non sit de formalitate illius cuius est, quod tamen non verificatur de.b.& fic de.a.& b. vt funt eadem res realiter aliquid verificatur de vno, quod non de altero, patet de subiecto, & propria passione, & de essentia diuina, & relatione, de quibus fatis dictũ in primo, dift.2.p.2.q.1.Sic dico in proposito, quia de natura verificatur ex natura rei, quod est esse communicabile, vt quod, quod nullo modo verificatur de hæcheitate, vt patet à Doct .in primo, vbi fupra. Et fimiliter de hæcheitate ex natura rei verificatur, quod est incommuni cabilis, vt quod, & fimiliter, quod ex natura rei cotrahit naturam ad esse individuale, quæ ex natura rei repugnant nature, vt natura est. Cum etiam infertur, quòd fi natura, & hæcheitas diftinguntur sicut res, & res, quòd tunc sequitur, quòd natura non est hæcheitas, nec econtra. Conceditur, quòd non est hæcheitas formaliter, est tamen hæcheitas realiter, ideo concedo hunc fyllogifinum fine Cur natura determinatione. Omnis differentia indualis est no possie este propria alicui indiuiduo, sed natura non est prodifferentia pria, ergo natura non est differentia individualis indinidua- realiter, fed si fumatur sine determinatione, tunc minor est falfa, non autem tenet vniuersaliter, fi præmisse accipiantur sub aliqua determinatione certa syncathgorematica cuiusinodi est de per se. Et cum dicit Ocham, quod hoc non valet, quia ficut est forma syllogistica vniformis tam in illis de inesse, qu'ain in illis de modo. Et similiter est forma fyilogistica tam vniformis, quàm mixta in illis propositionibus sumptis cum alijs determinationibus, ficut funt per se inquantum & huiusmodi. Et per consequens ita est forma syllogistica hæc, omnis homo per se est animal, nullus lapis per se est animal, ergo nullus lapis per se est homo, & per consequens vitra nullus lapis est homo, sicut est hic, omne animal de necessitate est substantia, nullum accidens de necessitate est substatia, ergo nullum accidents de necessitate est animal. Dico quòd & fi aliquando talis forma teneat de materia, non tamen tenet de forma, quia non in omnibus, pater arguendo fic in fecunda figura, nullum rationale

pradicatur rentia.

lis.

ergo nullus homo per se est rationalis, conclusio falla. Similiter in tertia figura non fequitur, omnis homo per se est animal, omnis homo per se est Genus non rationalis, ergo rationale per fe est animal, non fequitur, quia genus non prædicatur per se de diffe-2 se de diffe rentia, vitando etiam has prolixitates fyllogismorum potest concedi ista consequentia, ergo natura non est differentia individualis realiter, accipiendo realiter ex natura rei, quia ex natura rei aliquid competit naturæ, quod ex natura rei repugnat differentia individuali.

per se est animal, omnis homo per se est animal,

Secunda ro

Secundo principaliter arguit Ochá fic. Quanprincipalis, docung; conuenit alicui realiter vnum oppolito-Ocham con- rum, ita quod vere & realiter denominatur ab iltra Scotum. lo, reliquum oppositorum sibi non competit realiter, immo fimpliciter ab eo negabitur, fed per te omnis res extra animam est realiter fingularis, vna numero, quamuis aliqua de se sit singularis, & aliqua tantum per aliquid additum, ergo nulla res extra animam est realiter communis, nec vna vnitate opposita vnitati singularitatis, ergo realiter non est aliqua vnitas, nisi vnitas singularis. Si direaliter. Contra, si non opponuntur realiter, ergo ex nulla oppositione potest concludi quin à parte rei possint eidem primo conuenire, ergo non potest sufficienter concludi quin idem, & per idem omnibus modis sit vnum ista vnitate, & illa, & quin idem & per idem omnibus modis fit commune,& singulare.

SRefpondeo, quod co modo, quo vnum oppo- Refpolio ad fitum conuenit alicui, eo modo aliud oppositum secunda rorepugnat fibi, tam per se, quam per accidens. Et nem Ocham cum dicitur, quòd omnis res exra animam est rea- contra Sco. liter singularis vna numero, ergo nulla res extra animam est communis, dictum est supra, quod stat naturam communem habere esse reale extra animam, & tamen esse priorem ex natura rei ipsa singularitate, ita quòd de se non est hæc, & licet omnis talis natura, vt fic femper fit in aliquo fingulari, tamé vt fic semper præintelligitur esse prio rem ex natura rei omni fingularitate. Dico ergo, quòd naturæ humanæ in illo priori conuenit fibi vnitas communis ex natura rei. Et in illo priori oppolitum repugnat fibi, videlitet vnitas realis nu meralis, licet vt est facta propria alicui, conuenit fibi talis vnitas realis numeralis, vt additum naturæ.Porest etiam dici, quòd vnitas realis numeralis accipiendo rem absolute, non pro realitate, vel for malitate est simpliciter idem realiter, qd natura.i. quòd ipfa natura, & differentia fingularitatis funt fimpliciter vna res, vt tamen natura dicit alia formalitatem ab hæcheitate. Dico, og naturæ formali ter conuenit vnitas communis, & fic vnitas nume ralis repugnat fibi, tam per fe, quàm per accidens, talis est vnitas communis conuenit naturæ ex na tura rei, accipiendo rem pro aliqua realitate, & vt. tic vnitas realis numeralis repugnat fibi, tam per se, quàm per accidens.

Tertio arguit fic, probando, quòd cum vnitate Tertia raminori non possit stari multitudo opposita, & ar- tio Ocham guit ex dictis Doc, quia dicit Doc.quod natura & contra Sco. differentia individualis non differunt realiter. Ex hoc arguit fic, quando aliqua duo funt idem realiter, quicquid potest per diuinam potentiam esse. vnum eorum realiter poteft effe reliquum.Sed ifta differentia indiuidualis non potest esse plura numero realiter distincta, ergo nec natura, quæ est eadem realiter, cum ipsa differentia contrahente potest esse plura realiter, nec per consequens potest esse aliqua alia res ab ista differentia contrahente, & ita natura fine contradictione non compatitur fecum multitudinem numeralem &c.

Responsio ad hoc argumentum ex supradi- Resposso ad ctis patet. Et concedo illam propositionem, vide- rertiam. licet, o quado aliqua duo funt idem realiter, quòd potest este vnum realiter, & reliquum, accipiendo rem propriè, & negatur ista, quòd differentia indiuidualis non possitesse plura numero distincte. Nam vt funt in distinctis naturis realiter distinguntur, ficut & naturæillæ, vt fupra expofui de decem naturis. Et concedo, quòd tunc singularitates realiter distincte, quot sunt nature contra-Az, qua realiter distinguuntur. Et concedo etiam hanc politionem, quòd quacunque natura data, vt præscindit ab omni singularitate quantum est ex se realiter identificat omnem singularitatem, non fimul, sed sic intelligendo, quòd est indifferes ad omnem singularitatem, & sub quacunque fiat actu identificat eam fibi realiter.

Quarto arguit fic, quia fi natura effet ifto mo- Arguirquar do communis, sequeretur quod tot essent species, to Orha co-& genera quot funt individua, quia natura fortis rra Sco. eft species, & eadem ratione natura Platonis, tunc

arguo



arguo quandocunq; funt aliqua realiter distincta, quorum vtrumq; potest dici secis, tunc funt plu-. res species, sed sic est in proposito. Confirmatur, quia ad multitudinem subiecti proximi, sequitur multitudo passionis. Sed secundum Scotum ista vnitas minor est passio natura, ergo sicut natura realiter multiplicatur, ita passio cum sit realis realiter multiplicatur, & per consequens sicut realiter funt duz nature in Sorte, & Platone, ita erunt duç realiter vnitates minores, sed ista vnitas minor vel est communitas inséparabilis à communitate, & per cólequens inleparabilis à communi, ergo funt duo communia in Sorte, & Platone.

Relboho ad quint sino.

Bona diffi-

cultas.

Responsio ad hoc argumentum, & ad confirmationem, licet ex supradictis patere posit, dico tamen, quòd ista inconuenientia non seguntur, & concedo absolute, quod tot sunt nature communes, quot sant individua, quia vt præscindunt à singularitate dicunt vnitatem minorem vnitate numerali. Et dico, quòd qualibet nata est pradicari de omnibus singularibus naturæ humanæ, & o quælibet, vt prior fingularitate eft indifferens ad omnem singularitatem. Et cum infertur, q tunc erunt plures species. Dico quòd ad hoc, vt aliquid dicatur species, requiritur vt precise conueniat indiuiduis eiusdem naturæ, cum ergo quælibet natu ra, vt eft prior fingularitate fit apta conuenire omnibus individuis, potest dici species respectu illorum, nunquam tamen vna species potest conuenire indiuiduis alterius speciei, & sic si ro.nature hu manæ estent realiter contracte ad 10.indiuidua, vt priores fuis fingularitatibus qualibet nata effet couenire, & prædicari de indiuiduis cum sit indifferens ad illa, & fic quælibet nata eft fundare intétionem specificam respectu illorum indiuiduorum, non tamen ex hoc sequeretur, quòd natura in Frácifco, vt prior fingularitate, & etiam natura in Iohanne, vt prior fingularitate fine species adinuice distincte, quamuis possint fundare intentionem fpecificam, quia tunc natura in Francisco non posset conuenire Iohanni, si specie distingueretur à natura Iohannis, quælibet tamen specie distinguitur à natura equi, afini, & huiufinodi.

Ad confirmationem concedo, quòd vnitas mi nor vnitate numerali est passio natura, & cocedo, quòd tot sunt tales vnitates quot naturæ in diuerfis individuis. Et concedo o quælibet natura, vt prior fingularitate ex natura rei est communis, ita o quælibet nata eft effe communis ad omnia indi uidua naturæ humanæ, non tamen ex hoc fequitur, g fint distinctæ naturæ specificæ adinuicem cum quibuscunq; individuis conveniat vna,& altera similiter conuenit, quod simpliciter repugnar distinctis speciebus. Posset tamen breuius dici, o natura vt præscindit à singularitate est tantum vna vnitate minori vnitate fingularitatis. Et propter aliam & aliam fingularitatem fit alia & alia natura fingularis. Ista tamen responsio non ita soluit difficultates incidentes, sicut prima, quia si ellent mille indiuidua actu essent mille naturæssemper priores suis singularitatibus, & vt sic ex natura rei effent coes, & ideo prima responsio est melior.

Hic tamen potest incidere vna bona difficultas, quia tunc videtur sequi, quòd de eodem indiuiduo possent prædicari in quid mille nature, që videtur impossibile, assumptum probatur. Et pono cafum, quòd actu fint mille nature ét individuate, & fit Franciscus individuu; ille nature ex supradictis, vt intelliguntur prius natura hæcheitatibus funt communes, ergo omnes natæ funt prædicari de omnibus indiuiduis naturæ humanæ in quid, ac per consequens omnes natæ sunt simul prædiPrima.

cari de Francisco, cum non sit maior ratio de vna, quàm de alia, & si sic, tunc omnes erunt de quiditate Francisci, quia quod prædicatur in quid de aliquo, est de quiditate illius, de quo prædicatur, & fic Franciscus esset realiter, & quiditatiue, & fimul mille naturæ humanæ, quod videtur manifeste falfum. Nec valet dicere, quòd illæ naturæ, vt fic natæ funt tantum prædicari in quid de Francisco potentia remota, sed non possunt prædicari in quid potentia propinqua, nisi pro quanto comparentur actu ab intellectu ad individua, de quibus prædicantur, & hoc modo plures naturæ non prædicantur in quid de vno indiuiduo. Dico 9 hoc no con cludit, quia vt intelliguntur prius natura fuis hæcheitatibus, sicut intellectus potest comparare vna ad omnia indiuidua naturæ humanæ, 'ita & aliam & aliam cum non fit maior ratio de vna, quàm de alia, & fic fequitur, o omnes actu erunt in potentia propinqua ad prædicari de omnibus indiuiduis. Et præterea hoc, quod dico prædicari de pluribus individuis, in quid tantum fundatur in natu ra communi ex natura rei ad omnia illa indiuidua, cum ergo fint mille eiufdem rationis cum pri ma, ita hoc, quod dico prædicari de pluribus per actum intellectus potest fundari in mille sicut & in vna illarum, cum non appareat maior ratio de vna, qu'am de alia.

Respondeo, præmittendo aliqua. Primum, & Resposio ad aliud est loqui de hacheitate actu contrahente na- difficultate. turam, & de hæcheitate actu non contrahente naturam, primo modo ipfa hæcheitas actu, facit vnú indiuiduum actu cum natura contracta, & fic natura, vt contracta est, ita propria illi indiuiduo, op elt imposibile ipfam posse applicari alteri indiui-duo, & vt sic contracta, & sub illa ratione considerata non intelligitur prior natura ipfa hæcheitate, quia tunc effet contracta, & non contracta. Secundo modo hæcheitas actu non facit vnum cum natura contrahibili, sed est apta nata facere vnű indiuiduum, quia nata contrahere.

Secundum præmittendum eft, og quando dicimus naturam predicari in quid de individuo, non intelligimus ipsum prædicari in quid de hæcheitate contrahente, cum hæcheitas nullo modo pertineat ad quiditatem, vt expolui in primo Doc.di. 25. Et si prædicatur de hæcheitate tantum prædicatur denominatiue de eo, quod est extra natura Quid fir pre formalem subiecti, prædicatio ergo in quid spe-ciei de inferioribus, est naturam specificam in con cie: de sub-creto sumptam prædicari in quid de indiuiduis i ferioribus constituite en natura & homencient constitutis ex natura, & hæcneitate.

Tertium præmittendum eft, quòd natura vt actu contracta pro hæcheitate de nullo prædicatur in quid, nisi tantum de seipsa, cum vt sic contracta sit tantum singularis.

Quartum præmittendu eft, 🕁 quando indiui+ duum recipit prædicationem in quid nature in comuni, recipit tantum ratione naturæ contractæ, & fic dicimus, & Franciscus & Iohannes conueniunt quiditatiue in natura humana, quia Franciscus actu habet naturam eiusdem rationis cum natura contracta in Iohanne.

¶Quintum præmittendum, quòd si per possibi le tantum elsent mille indiuidua actu existentia, fiuè in actualitate reali, tantum effent mille nature actu contracte in reali actualitate, ita quòd vltra illas nulla effet in reali actualitate, cum natura habens esse reale actuale, realiter fit in individuo, vt supra patuit, tunc stante isto. Cum dicimus, 9 omnia ista individua conueniunt quiditatiue in natu ra humana in communi, & quòd natura humana in communi prædicatur de omnibus istis in quid non

Juxítio

non debemus intelligere vnam naturam humanam in communi, aliam ab illis mille naturis humanis, fed fie debemus intelligere, quòd vnaqueque illarum, vt intelligatur prior hæcheitate contrahente est communis ad omnia illa mille indiuidua, quia vi fic intellecta est indifferens ad omnes hæcheitates illorum indiuiduorum, vt puta contrahi à qualibet lixcheitate, & nata contrahi ab vna ficut ab alia, & vt fic vnaqueque nata eft prædicari in quid de omnibus illis indiuiduis, quia vnaqueque cum hæcheitate contrahente nata eft constituere vnum per se indiuiduum includens na turam quiditatiue. Ex hoc ergo, quod nata est quiditatiue conflituere individuum fub specie hu mana, dicimus iplam prædicari in quid, tota enim quiditas Francilei est natura contracta in Franci-sco. Et quia eadem natura intellecta, vt prior hæcheitate Francisci, nata est contrahi ab lacheitate Iohannis, & fie nata facere vnum per fe cum illa hæcheitate, & fi actu effet contracta ab ilia, actu di cerct totum effe quiditatiuum lohannis, & fimiliter, quia eadem natura, vt intelligitur prior natura hacheitate Iohannis, nata eft contrahi ab hacheitate Petri.i.ab hçcueitate, non quç aclu est alicuius individui, fed que nata effet vltimate constituere individuum contrahendo naturam &c. quia talis natura, vt fic contrahibilis nata eft per se facere vnum indiuiduum cum illa hæcheitate, & vt actu contracta actu dicit totum effe quiditatiuum Petri, & pariformiter dico de omnibus alijs indiuiduis. Non oportet ergo imaginari quan do dicimus, quod natura prædicatur in quid de Franciico, quòd detur vna alia natura a natura actu contracta in Francisco, que prædicetur in quid de illo, sed quia eadem natura contracta constituit per se vnum per se individuum, & dicit totum effe quiditatiuum illius, ideo vt illa eade natura confideratut, vt prior hæcheitate Francisci eft contrahibilis, & nata dicere totam quiditate Francisci, ideo prædicatur in quid de Francisco, ex hoc folo, quòd est nata dicere totam quiditatem illius, quam actu dicit, vt actu est contracta, & quia eadem, vt prior &c. est contrahibilis ab alijs hæcheitatibus, & nata dicere totam quiditatem indiuiduorum, ideo prædicatur in quid de illis, & totam quiditatem actu dicit, quando actu est contra-Aa, & actu per se constituit vnum individuum vnà cum hecheitate est actu dicens totum esse quiditatiuum Illius.

Libri

Mirabilisre

Dico ergo, p cum dicimus, Franciscus eft hofolurio ad mo quiditatiue, non intelligo naturam humanam Aifficultate. distinctam ab illa, que est in Francisco, sed intelligo præcise eandem naturam, quæ ideo prædicatur in quid de Francisco pro quanto nata est constitue re illud indiuiduum, dans ei totum este quiditatiuum,& vt contracta in Francisco actu non est apta nata prædicati de alio in quid, sed vt contrahibilis ab omni alia hæcheitate, & nata est facere per se aliud indiuiduum cum alia & alia hæcheitate dici tur prædicari in quid de illis, & cu actu eft in vno, non potest actu elle in alio. Ex his patet quid dicen dum est ad dubium, cum dicitur, o tunc mille nature possent prædicari in quid de l'rancitco. Dico o tantum illa natura, qua actu est in Francisco, dicit quiditatem illius, & nulla alia, sed vt contrahibilis, & nata per se facere vnum cum hacheitate Francisci dicitur prædicari in quid, & concedo, o quælibet natura, vt contrahibilis nata eft per fe facere vnum cum hecheitate Francisci, & fic concedo, gquælibet, vt fic nata, eft per fe facere indiuidun Francisci, & quelibet, vt sic, predicatur in quid de Francisco, sed vi contracta est in l rancisco, &

dicit totam quiditatem illius, tunc de illo confitu to nulla alia natura prædicatur in quid, cum præ- Quid fit pr dicari in quid nihil aliud fit, nifi naturam nata fa- dicarimga. cere cum hecheitate contrahente illudindiuiduu, de quo predicatur, non ergo de eodem indiuiduo conflituto ex natura & hæcheitate, alia & alia natura prędicatur, immo, vt fic, nulla natura prædica tur de illo, nisi vi considerata inesse contrabibili, & vinata facere vnum per fe cum hæcheitate. Et fic patet responsio ad difficultatem, qua bene pondera, quia ad multa, & multa valet.

Quintò arguitur fic : Humanitas in Sorte, & Argumenta humanitas in Platone realiter distinguntur; ergo quintu convtraq; illarum est realiter vna numero, & per conte tra Stellau. quens neutra est communis. Si dicatur, q iste nature non funt diffincte, nili per istas differentias additas, ficut nec aliqua earum est vna numero, ni si per differentiam additam, & ideo neutra est de se singularis, sed est de se communis. Contra, omnis res ipfa, vel per aliquid fibi intrinfecum, diftin guitur essentialiter ab omni alia re, à qua essentialiter diffinguitur, fed humanitas, que est in Sorte effentialiter diftinguitur ab humamitate, que eft in Platone, ergo seipsa, vel per aliquid intrinsecum fibi ab eo diitinguitur, non ergo per aliquid extriu fecum additum illi.

Respondeo & concedo, piste duz naturz realiter diftinguntur, etiam vt intelliguntur priores natura fuis hæcheitatibus, & no diftinguntur precise per illas hecheitates, sed cum infertur, aut distinguntur seipsis, aut per aliquod intrinsecum. Di co, o forte poreit dari vtrung,, o primo diftingun tur feipfis, faltem fic, 9 non funt natæ conuenire in quid in aliqua specie specialissima, quia sola indiuidua conueniunt in quid in illa, nec tamen sequitur, 9 differant specie, vt supra ostefum est, sed bene qualibet nata est fundare intentionem speciei, non aliam & aliam intentionem, vt comparan No haun tur ad individua talis natura, sed vt comparantur fonfione coad alias naturas specie distinctas, vt supra dixi. Di 11a Ochamco secundo, o possunt dici distingui seipsi sic intelligedo, o quicquid pertinet ad rationem quiditatiuam vnius, pertinet etiam ad rationem quiditatiuam alterius, fic intelligendo, o ficut vna dicit precise quiditatem conftitutam ex animali rationali fubilitta ente &c. 11a & alia dicitur conflitui ex animali &c. non ponendo nec animal, nec aliquod iuperius commune eis, fed fic intelligendo, o ficut natura humana in Sorte est realiter distinda à natura humana in Platone, ita animal in Sor te, & rationale, & fubflätia, & ens realiter diffingui tur ab animali, & rationali, & fubstantia, & ente, & Platone, & hoc modo pcise feipfis diffingunt, itap nihil vnius eft ide alicui alterius, quod bene nota. Nec ex hoc valet dicete, quita homo, & aliníis diftinguntur feipl's, quia animal in homine, & animal in afino differunt &c.Dico, 9 homo, & alinus conueniunt in animalitate in communi, fic intelli gendo, opanimal, vt contrahibile per rationale natum est per se facere vnu cum rationali, & vt actu contractum conflituitur actu vnum in effe specifico, & fimiliter animal, vt prius differentijs natum eil contrahi per irrationale fic, quatum eft facere virum cum illo, & ex hoc dicimus, o homo, & afinus non feiplis diflinguntur, quia coueniunt quiditatiue in animali, & per differentias diffinguntur. Sed non eft fie de duabus naturis eiusdem rationis, vt funt priotes suis singularitatibus, quia non dicimus, 9 fint natæ conuenire in quid in aliquo coi, & differre per aliquid, sed in nullo quiditatiue conueniunt. Si tamen ista positio non placet, quia forte effet difficile affignare ratione qua-

٢C

re non conueniat in aliquo coi quiditatiue posset dari aliud membrum, q non præcise distinguntur feipfis, fed aliquo quiditatiue coueniunt, & aliquo differunt. Si dicatur, q tunc effent duæ species, qa præter rationem individualem haberent quo con uenirent quiditatiue,& quo differrent. Dico, q fi illud quo differunt esset aliqua differetia diuitiua generis, & costitutiua speciei no possit euadi, quin essent duz species specialissime, sed diceretur, quil la, quibus differunt sunt alique aliæ differetie igno te nobis, de quibus ens non predicatur in quid, & tales non poffunt dici differentie specifice, vt patet à Doc.in 1.dif.3.q.3.

Arguit fex.

Sextò arguit Ocham fic: Quicquid à parte rei to Ocha con diffinguitur ab alio, quod non eff de intellectu fuo 174 Scotum. formali, potest intuitiue videri fine illo alio fecundum Scotum, qui etiam ponit, q effentia diuina poteit intuitiue videri fine personis, ergo humanitas, quæ eft in Sorte poteft intuitiue videri fine aliqua differentie contrahente, & per consequens cu ilte humanitates distinguntur loco, & subiecto, po teft talis intellectus distinguere vnam ab alia fine omni differentia contrahente, quod no esser possi bile, si præcise distinguerentur per suas differetias cotrahétes, ergo seipsis distinguntur numeraliter.

¶Respondeo, opnon posser cognosci intuitiuè, quia cognitio intuitiua terminatur ad per se exiftens in propria existentia, vt patet à Doc.in 1. dist. 1.q.2.& 8.q.pen.& alibi szpe, modo est impossibile talem natura habere esse existentiç, nisi in indiuiduis, cum fic fit fimpliciter idem realiter cũ fua fingularitate. Si tamen diceretur, 9 existentia na-turæ, vt naturç, est prior natura existentia hecheita tis, vt supra dictum est, ergo potest intuitiue vide-re naturam non videndo hæcheitate. Dico primo, g nullus intellectus creatus posset intuitivé videre naturam, vt fic, quia existentia illius est simpliciter eadem realiter cum existeria hæcheitatis, ideo intellectus creatus non posset moueri ab vno sine al tero, fecus est de obiecto voluntario, cuiufmodi est essentia diuina, que potest seipsam ostendere, non oftendendo personas. Dico secudo, o cognitio intuitiua non terminatur proprie ad rem existetem absolute, nisi talis res actu sit singularis, quia talis notitia intuitiua non ví posse esse aliculus cois in fe. Dico tertio, o oporteret eum probare, o ab aliquo intellectu, faltem diuino non posit intuitiue videri in aliquo priori, non videndo fingularitaté, & 9 ét intellectus separatus hoc non posit videre. Licet.n.intellectus noster pro statu isto non possit diftinguere vnam humanitatem ab alia, vt diftinctam ab hæcheitate, quia pro statu isto nihil distin ctè cognoscit sub propria ratione, vt patet à Doc. in primo; intellectus tamé separatus, qui ex natura sua omne ens creatum potest distinctissime cogno scere, posset etiam in aliquo priori natura intuitiuè videre naturam humanam in Sorte, non viden do hæcheitatem illam, præcipuè cum ipfa natura, vt fic no tantum esset ratio formalis mouendi par tialiter intellectum separatum ad cognitionem sui intuitiuam, fed etiam vt fic effet præcifa ratio formalis terminandi talem notitiam intuitiuam, & per contequens posset ipsam videre, non videndo hæcheitatem. Multa alia dicit circa hac materiam de natura communi, que omnia ex his, quæ supra dixi facillime folui possunt, & quia videntur quasi incidere cum aliquibus rationibus prius politis, ideo relinquo illas foluendas curiofo legenti.

f Et cum nititur probare, 9 et hæcheitas dicat entitatem quiditatiuam ex hoc, quod eft de ellentia alicuius per se in genere. Dico, galiquid esse p se de essentia alicuius pot dupliciter intelligi. Vno

Prima.

modo, o constituat aliquid, fiuè totaliter, fiuè paptialiter in esse essentiali, & quiditatiuo. Alio modo p fit tm determinatiuu, & contractiuum alicuius dicentis quiditatem, & essentiam, primo modo co cedo, q est de essentia constituti, sed negatur, q aliqua hacheitas sic constituat aliquid in genere. Secundo modo dico, o nihil tale pertinet ad quidita tem, siuè effentiam constituti, & sic hacheitas precisè isto secundo modo constituit indiuiduum in fpecie.

Licet multi alij, vt Greg. de Arimi. Ioan. anglicus Baccho.& breuiter omnes nominales varijs ra tionibus inftent contra hanc Doc. pofitionem, & singulare, tame quia ex his, quæ dixi facillime sol ui possunt, ne legentibus tedio sim, omicto.

GVL. OCHĂM dis.2. primi. q.7. querit destrue An uninerre politione Doc. que vult vniuerfale effe reale, & sale sit reaadducit aliqua arg.contra, & quia coincidunt cum le. argumentis factis ab ipfo, dif.2.q.6.ideo omitto illa, quia th rudet ad plures rones, q funt pro opin. Doc. ideo primò adduco illas rónes pro opi. Doc. & fecudò respósione Ochá ad illas, & tertiò osteda illas rafiones minime euacuare rones popi. Sco.

Circa primum arguitur multipliciter pro pofi tione Sco.primò fic : Illud qd realiter diuiditur in veras res, eft vera res, sed forma generis, & similiter forma speciei diuidutur in veras res, tanquam in partes subicctiuas, & codem modo vniuersale omne diuiditur in partes suas subiectiuas, ergo omne tale eft vera res extra animam.

Secundo fic : Omne qd eft de effentia alicuius rei, & includitur effentialiter in intellectu quiditatiuo alicuius rei extra aiam est vera res extra anima, fed of gen?, ois species, & vniuersaliter of vniuersale prædicametale in quid de vera re extra ani mam, est de essentia inferioris, & includitur in in+

tellectu quiditatiuo cuilibet per se inferioris, ergo. Cofirmatut, quia ois res extra aiam pot vere, & perfecte, & diftincte intelligi fine illo, qa no eft aliquo modo vera res, neo intrinfeca fibi, fed nullu indiuiduum põt verè intelligi, nec diftinctè, nõintellecto per se superiori, sicur Sor.no pot intelligi, non intellecto aiali, vel hoie, vel quocung; superio ri, ergo qacunq; superius Sortis est de essentra Sor tis,& per cosequens vera res extra aiam, quia nullu ens ronis est de essentia rei existetis extra aiam.

Tertio fic: In rerum natura est aliquid per idetitatem communicabile pluribus, sed tale non est nisi vniuersale, ergo vniuersale est aliquid realiter existens in rerum natura.

Quarto, quia oia, q funt in linea predicamentali funt vere res, & no tm entia ronis, fed in linea predicametali ponuntur ta genera, q species, ergo funt vere res extra aïam; ma. patet, tu quia genus pdicatur in quid, & vniuocè de oib<sup>o</sup> per le cotentis fub illo, fed nihil pdicatur vniuoce de ente reali,& de ente ronis, ergo oia, q funt per se in genere pdicamentali, vel funt entia realia, vel entia ronis. Et certu est, o no oia sunt entia ronis, ergo omnia sunt entia realia. Tú quia vel contentu sub aliquo immediate diuidentiu aliquid cóe per se, continetur sub aliquo cotento sub aliquo dividentiu, sicut fi substantia dividatur per substantia corporea, & incorporeă, & nihil contentu per se sub substantia corporea, cotinetur per se sub aliquo contento per le substantia incorporea, sed ex prima diuisione di uiditur ens extra aiam, & in ens rónis, & ens reale extra aíam diuiditur in 10.prædicamenta, ergo cú genera, & species continentur sub substantia, q eft vnű prædicamentű, non poterunt cótineri fub ente ronis, & per consequens no sunt entia rationis, sed entia realia. Tú quia fi genera, & species essent

#### entia rationis, ergo cum entia rationis variétur ad variationem intellectuum, sequitur o tot sunt intellectus, quot erunt generalissima substantiæ

Præterea, aliqua distinctio est inter suppositu, & naturam, alioquin ita essent hæc vera, homo est humanitas, ficut hæc, homo eft homo, fed fuppofitum est à parte rei, & similiter natura, quia aliter nulla effet distinctio vere, ergo vniuersale est aliquo modo à parte rei.

CAP. de fpecie.

ad rationes

Scoti respon

det.

ptum.

Præterea per auctoritatem Boe.n.dicit, 9 species est totum esse individuorum, ergo species est eadem res cum indiuiduis, ergo eft à parte rei.

Præterea auctor.6.principiorum quærit. Vtru vniuerfalia fiunt à natura, vel ab arte, respondet op fiunt à natura, sed natura operatur occulte in vniuersalibus, nam producendo singularia producit vniuerfalia, omnis communitas (vt dicit) à fingularitate procedit. Ex hoc arguit sic, illud quod fit à natura her esse extra anima, sed vniuersale fit &c.

Prime poft. Item 4.topi.interepto genere interimitur fpecies, & individuum, sed nunquam ad interemcontex.21. ptionem entis in anima, sequitur interemptio entis extra animam, ergo genus est extra animam.

> Item philoso. primo poster. Demonstrationes funt de perpetuis, & incorruptibilibus, & Lynco. dicit ibidem, q manifestum est, q demonstratio sit de vniuerfalibus repertis in fingularibus, ergo vni uersalia sunt verè extra animam.

A D primum, alterius opi. Dico q illud, qd diui ditur in veras res sicut verè copositum in suas par Gul.Ocham tes essentiales inclufas in illo est vera res, illo modo corpus diuiditur in suas partes essentiales, & totu in fuas partes integrales, & fit talis diuisio realiter extra animam. Sed qu aliquid diuiditur in veras res tanquam lignu, in sua lignata non oportet non plusqua, quillud, quod diulditur in substantiam sit fubstantia, quo aliqua vox diuidit in substantias, tanquam lignum in fua fignata, ifto fecudo modo diuiditur species, & similiter genus, quia in nullo variatur species, vel genus, vel quodcuq; vniuerfale propter talem diuisionem, nec illa in quibus diuiditur plus sunt partes realiter, quam plura significata sunt partes vocis fignificantis.

Ad secondum dico, qvniuerfaliter nunquam superius est de essentia inserioris, nec includitur effentialiter in inferiori, nec in intellectu eius quiditatiuo, prædicatur in essentialiter de inferiori, ga declarat essentia inferioris, vel declarat ipsummet inferius, vel re importata per inferius, & hoc eft prædicari in quid, vel per se primo modo, & es-Ene dieit fentialiter . Vnde ficut fm aliquós ens dicit vnum unum conceptum, qui non est de essentia Dei, vt pars sua essentialis, quia tunc aliquid reale esset vniuocum Deo,&creaturz,qd negat,& tn prædicatur in qd, & per se primo modo de Deo, & creatura, ita dico in proposito, q nihil à parte rei est vniuocum, quibulcunq; individuis, & tn est aliquid prædicabile in quid de individuis. Similiter ficut ipfi dicut, o vniuerfale, quod est vnum obiectú numero, prædi cabile de quolibet supposito prædicatione dicete hoc est hoc, non est in re, quia nihil in re est sic præ dicabile, & th ipfa prædicatio vocatur essentialis, & in quid, & per fe. Ita dico, q vniuer faliter predicatio superioris de inferiore, non est prædicatio ali cuius, quod quocunq; modo fit in re extra animã, & per consequens illud, quod prædicatur non est pars rei, nec est de essentia rei, & tn prædicatur in quid de rebus, & causa est, quia non supponit pro se, sed pro rebus ipsis de quibus prædicatur.

Infantia.

Et si dicatur, q tunc esset idem dicere Sortes eft homo, & Sortes eft Sortes, respondeo, op no fequitur, quia quauis homo in prima supponat pro

Sorte, nec possit verificari, nisi pro Sorte, aliud tamen est illud, quod prædicatur, & ideo quemuis aliquid idem sit pro quo sit prædicatio, in vtraque tamen aliud eft, quod prædicatur, ideo non eft eadem propositio. Similiter quamuis in ista Sortes eft homo, ly homo fupponat pro Sorte, non tamen præcise pro Sorte, quia potentialiter fm modum loquendi logicorum supponit pro quolibet homi-ne, quia infertur ex quolibet, & terminus semper in talibus supponit pro eisdem, quia pro omnibus de quibus verificatur, non tamen verificatur ista, Sorces eft Sortes, nifi pro Sorte, & ideo non eft ide dicere, Sortes eft homo, & Sortes eft Sortes.

Juxítio

¶Ad confirmatione dico, & concedo, p res pot intelligi, non tm confusè, sed etiam perfectè, & di ftincte, nullo superiori intellecto, & qn di o Sortes non potest intelligi, nisi intellecto animali, dico, o ista pot distingui, siue de veritate sermonis, siuè non, non curo, quia ly animal potest suppone re fimpliciter, & tunc est falfa, quia unc denotatur quòd Sor. non potest intelligi, nisi intellecto hoc coi animali, & hoc est fimpliciter falsum, vel potest supponere pro re, & personaliter, & sic concedo, isto.n.modo Sor. non potest currere, nisi animali currente, quia necessariò sequitur Sor.currit igitur animal currit, non tamen oportet, 9 illud coe currat sito modo, homo non potest intelligi ente non intellecto, & tamen homo potest intelligi islo cói ente non intellecto, secundum eos maxime, si illud commune non sit aliquid reale, sicut ipsi dicunt.

JAd tertium dico, o nihil est coicabile reb per identitatem, nisi sola essentia diuina tribus suppofitis, quibus est eadem realiter, & ideo non debet proprie concedi, quòd natura coicatur supposito, nisi forte dicatur, o natura humana coicatur verbo, & tunc no coicatur fibi per identitatem, sed de bet magis propriè dici, quod naturaliter est suppofitum, ficut post ostendetur. Vnde ficut ipsi habent dicere, pens, quod est coe Deo, & creaturæ no est coicabile cuilibet per identitatem, quia tunc aliquid reale effet vniuocum Deo, & creaturæ, ficut fm eos aliquid reale est vniuocum Sor.& Platoni,. fic dico vniuerfaliter, quòd nullum vniuocum eft communicabile vniuocatis per identitatem. ¶Ad quartum dico, quòd non omnia, quæ funt

in linea prædicametali per fer ordinata fecundum fuperius, & inferius funt vere res extra animam, fed aliqua talia entia funt tantum in anima.

Ad primam probationem concedo, q genus Nen emnia prædicatur in quid vniuoce, & per se primo, non jue funt in de ente reali, suè de pronomine demostrante ens lines predi reale, sed de ente ronis, non tm pro ente ronis, sed camentali pro re, quia illud ens ronis non habebit fuppofitio funt res. nem simplice, sed personalem, & ideo genus prædicatur de specie, no pro specie, sed pro re, & ideo debet sic exerceri iste actus signatus, homo est ant mal, ita 9 vterq; terminus stet pro re, & personali-ter, ita habent alij dicere, 9 de sapientia in cõi prçdicatur per se primo modo ens, & similiter de ente reali, & tamen sapientia in coi no est aliquid rea le extra animam, quia tunc esset aliquid reale vniuocum Deo, & creatura, ergo ens quod est vniuocum præcise entibus realibus, vniuoce prædicatur de ente reali, & de ente rónis, sed tunc illud ens ra tionis non supponit pro se, sed pro re. Vnde qn dr. fic, omnis sapientia est ens reale, hoc est prædicando in quid, & ad hoc non requiritur, nifi quòd hec sapientia, quæ Deus est, sit ens reale, & no requiritur, q illud coe vniuocum fit ens reale, ita dico, qd ad veritatem istius, omnjs homo est animal, sufficit quòd iste homo sit animal, & quòd ille homo sit animal, & sic de alijs rebus singularibus. Et



Et non requiritur, quòd illud comune vniuocum istis hominibus sit animal, & sic de omnibus istis omne animal est substantia, omne corpus est subfantia, omnis color est qualitas, omnis intétio est qualitas,&huiufmodi,

¶Ad fecundam probationem per idem, quod procedit de diuidentibus, de quorum vtroq; supponente pro re, verificatur diuifum, fed quando il lud diuifum non stat pro se, sed pro aliquo alio no oportet. Vnde si genera, & species essent substátiç, nullo modo possent este entia rationis, fed in rei veritate non funt fubstantiæ. Dico ergo, quòd aliquid effe, vel contineri sub aliquo genere potest intelligi dupliciter, vel quia est illud, de quo pro seip tizit duo- fo, vel de pronomine demonstrante ipsum genus verificatur, & isto modo tantum singularia continentur in genere, quia sola singularia sunt substantiz,& fola fingularia funt qualitates,& nec species nec genera continentur, isto modo sub genere sub stantiæ, alio modo est aliquid in genere, quia est illud de quo non pro se, sed pro re, verè ipsum genus prædicatur, & isto modo genera, & species funt in genere, de contentis primo modo est propositio accepta vera, non de secundo modo contentis

> ¶Ad tertiam probationem patebit in sequenti qualtione.

> ¶Ad quintum dico, 9 inter naturam, & supposi tum aliquando est distinctio realis, sicut inter suppositum verbi, & naturam assumptam, aliquando autem penitus nulla est distinctio ex parte rei, tamen ilti conceptus suppositum, & natura distinguntur, & ideo de aliquo potest verificari, 9 sit narura, no tamen suppositum, quod tamen prius suit suppositum. Sed hoc nunquam est possibile, nisi per corruptionem, vel per realem assumptionem. Et quando dicitur, o tunc hæc effet vera, homo eft humanitas.Dico, q nifi aliquis modus fyncathego rematicus importatus, fm vium loquentium inhoc nomine humanitas impediat, quòd hec est cocedenda de virtute sermonis. Hæc tamen est contingens, homo est humanitas, etiam fine corruptione humanitatis.

Opima expofitio.

Alimid co-

timi sub

Alique COM-

buinodis.

Ad fextum dico, quod non est intentio Boetij, q species sit totum esse individuorum, sed q fignificat totum esse indiuiduorum, sicut quodam modo fignum, quod non eff fignatum, & hoceft vniuersaliter verum de specie specialissima, non autem vniuerfaliter verum de genere, qualiter autem hoc fit intelligendum, dif.8. patebit.

Ad septimum dico, o natura occulte operatur in vniuerfalibus, non o producat ipfa vniuerfalia extra animam tanquam aliqua realia, sed quia pro ducendo cognitionem fuam in anima quafi occul te falte immediate, vel mediate producit illo modo quo nata funt produci, & ideo ois coitas isto modo est naturalis, & à singularitate procedit, nec oportet illud, quod isto modo fit à natura esfe extra animam, sed potest esse in anima.

Ad octauum dico, q interempto genere &c, Hoc eft fic intelligendum, q à quocunq; verè ne-gatur genus, ab eodem verè negatur species, & indiuiduum, puta si lapis non est animal, nec est homo,nec alinus, nó tamen oportet, guod si per polfibile, vel impossibile genus non esset, quòd indiui duum non esset,

Ad nonum dico, gphilosophus intelligit, g demonstratio est de perpetuis, & incorruptibilib', hoc est de propositionibus necessarijs.

¶Ad linco.qui vult seruare eum potest dicere, p Qăs uniner salia fint in intelligit, qu'à demonstratio est de vniuersalibus fogularib. repertis in singularibus, quia ipsa vniuersalia sunt in fingularibus per prædicationem, quia verè sunt prædicabilia de singularibus.

Prima.

CVM dicit respondendo ad primum argumen Resposiones tum, quòd diuisio realis in plura realiter distincta Ocham est vera de composito reali, sed non est vera de na- ta ronibus tura generica, vel specifica, hoc patet esse de na-scori, osten-scori, osten-scori, osten-scori, osten-scori, osten-duntur in-Et respondendo ad rationes Ocham, & quod di-scori, osten-scori, osten-duntur in-Et respondendo ad rationes Ocham, & quod dicit hic, quòd diuisio generis in species, est diuisio signi in significata, soc patet esse falsum, quia si non daretur conceptus comunis ex parte rei, nulla esset prædicatio vniuoca, vt alias probaui.

¶Ad illa, quæ dicit respondendo ad secunda rationem. Dico, quòd non possunt suftineri, quod.n. primo dicit, o superius non est de essentia inferioris, nec includitur in inferiori, nec in intellectu ei<sup>9</sup> quiditatiuo, prædicatur tñ essentialiter de inferio ri. Quæro.n.cum dico, homo estanimal quiditatiue, quid prædicatur de ipso homine, aut prædicatur fignificatum animalis, & tunc habetur intentum, quia animal, quod eft coe omnibus speciebus animalis, prædicatur in quid de homine, aut accipitur animal pro actu intelligedi, quo intelligitur, & talis actus cum fit merè qualitas non predicatur in quid de homine, aut accipitur animal, vt eft fuperius ad hominem pro quodam idolo fabricato ab intellectu, vt ipfe videtur tenere in præfenti dif. & tunc sequitur, quòd erit tantum quoddam fictitium, vel faltem erit tantum fuperius, non ex natu ra rei, sed ad libitu. Et præterea cum dicit animal prædicari in quid de homine, & non esse de quiditate hominis. Quaro quid fit prædicari in quid, Quid fit præ non videtur posse assignari ratio aliqua, nisi quia hoc, quod est prædicari in quid, est quedam secunda intentio applicabilis alicui, quod est natum esse de quiditate alterius. Et præterea cum dico, ani-mal prædicatur in quid de homine, aut animal dicit aliquid aliud ab homine, aut præcise ipfum ho minem, si primò non videtur posse assignari, nisi entitas animalis, quæ licet fit pars hominis, tamen quamuis fit prædicatur per modum totius, vt patet à Doc. in pars homifuis vniuerfalibus. Si fecundo, tunc prædicari in eur came de quid erit tantum eiufdem de feipfo, Et fimiliter, homine per quod dicit, quod superius ex hoc dicitur predi- modum tocari in quid, quia declarat essentiam inferioris, vel rim. declarat ipsummet inferius, vel rem importatam per inferius. Quero cum animal quod est superius ad hominem declarat essentia hominis, aut precisè notificat ipsum hominem cofuse, aut distincte. non primò, quia superius non pertinet ad talem notitiam inferioris. Si secundò habetur intentum, quia declarare aliquid diftincte, eft ipfum manifestare fm se, & fm omnes partes essentiales, & sic fequitur, q animal declarare diftincte hominoeft cognoscere animal esse de quiditate hominis.Diffinitio.n.est cognitio distincta sm omnes partes Que sie defi diffiniti, vt notat Doc. in 1.dif.36, cognoscere er- nitio. go hominem distincte est ipsum cognoscere fm omnes partes suas essentiales. Et tunc quæro de diffinitione hominis, cui primo competat, an lingulari præcise, an homini in cói, non primo. Tum quia singularia non primò diffiniuntur, tum quia coiter assignatur diffinitio hominis, animal rationale, ita q in tali diffinitione nullo modo includitur hæcheitas, non esset ergo diffinitio completa hominis si præcise intelligeretur verificari de singulari, nifi in tali diffinitione poneretur ratio indi uidui formalis.f.ipfa hæcheitas, quia fm ipfum in primo, di. 2.q.6. hæcheitas pertinet ad quiditatem, nec valet instantia quam adducit.s.q ens dicit vnu conceptum, qui non est de essentia Dei, vt pars sua essentialis, quia tuncaliquid reale esset vniuocum Deo.

110

Anim**a**l

#### Libri

Deo, & creaturz, quod'ipfi negant. Dico, op hec in-

stantia non est multum ad propositum suum, quia

conceptus entis ex natura rei nullo modo natus

# Qualtio

res potest distincte intelligi nullo superiore intellecto, patet ex supradictis ad hanc responsionem nullo modo euacuare rationem.

fit fingula-

est esse prior ipso Deo, vt exposui in primo, dist.2. q.1. dicitur tamen prædicari in quid, quia accipitur præcise à quiditate, sed non est sic de natura ge nerica, vel specifica, quia illa, vt supra probauimus Quo Deus ex natura rei nata est esse prior. Dico secundo, o Deus ex sua ratione formali est singularis, ita q ex natura rei de necessitate est in vltima actualitate, & vt sic non potest dari quiditas prior ex natura rei singularitate, & per consequens nihil de ipso potest prædicari in quid, vt prius eo, vt exposui in primo, vbi supra, sed non sic est in creaturis, quia non omnia, quæ pertinent ad essentiam alicuius sunt in vltima actualitate, & fic multa potentialia præcedunt pertinentia ad quiditatem. Nec fimiliter valet illa inftantia, quam adducit, dicens, quod vniuersale, quod est vnum obiectum numero prædicamentale de quoliber supposito prædica tione, dicente, hoc est hoc, non est in re fm opinionem Sco. & tn dicitur prædicari in quid essentialiter, & per se sen Sco. Dico, q ideo illud tale dici-tur prædicari in quid de pluribus, ex hoc solo, q applicatur naturæ communi, ex natura rei, quæ eft nata esse de quiditate inferiorum, vt supra expofui, & fi non daretur talis natura, tunc prædicari in quid de inferiori, vel esset tantum fictitium, vel tantum diceretur prædicari in quid ex fola institu tione voluntaria, immo ex parte rei effet simpliciter idem dicere Sor. est homo quiditatiue, & Sortes est Sortes. Nec valet dicere, vt ipse dicit, 9 cum dico Sor.efthomo, g ly homo non fupponit præci se pro Sorte, quia potentialiter secundum modum loquendi logicorum supponit pro quolibet homine, quia intertur ex quolibet, & terminus semper in talibus supponit pro eisdem, quia pro omnibus, de quibus verificatur ista, non tamen verificatur ista Sor.est homo, nisi pro Sorte, & non est idem dicere Sortes est homo, & Sortes est Sortes. Dico, gista responsio videtur voluntaria, & multa videtur sequi inconuenientia. Primò, quia cum dico Sortes est homo, quæro pro quo supponit, aut pre-cise pro Sorte, & tunc idem est dicere Sortes est homo, & Sortes est Sortes, aut supponit pro alio à Sorte, affignetur ille alius, fit Franciscus. Et tunc quæro, vt prius, aut supponit præcise pro Franci-Ico, aut fimul pro Francisco, & pro Sorte. Si secundò, tunc verificatur iste terminus, homo fimul pro Sorte, & Francisco, & sic de alijs, & sic non poterit præcise verificari pro Sorte, quod est inconueniens. Et licet posset respondere, quòd non idem est terminum supponere, & verificari, quia ly homo potest supponere pro omni homine, & tamen non verificatur de omni homine, quicquid sit, de hoc parum curo, quia dum res constat, non est vis facienda de nomine . Quæro enim cum dico, Sor tes est homo, quid verificatur de Sorte in re, aut præcisè res, quæ est Sortes, aut aliqua alia res, quæ non est præcisè Sortes. Si primò, patet idem esse, Sortem esse hominem, & Sortem esse Sortem. Si fecundo, habetur intentum, o homo dicat aliquid ex parte rei, quod non est præcise Sortes, & est de quiditate eius, & si dicatur, quod ly homo dicit præcise alium terminum à Sorte, qui instituitur ad prædicandum de Sorte, & alijs hominibus, & tunc oportet quærere causam, qu'are magis iste ter minus homo prædicatur in quid de Sorte, quàm ifte terminus afinus. Si non affignetur aliqua caufa ex parte rei, vt supra dixi talis institutio erit merè voluntaria.

SEc quod dicit ad illam confirmationem, quòd

Ad aliam responsionem de comunicabili per Exsesses identitatem, cum dicit, p sola estentia diuina est s communicabilis per identitatem, hoc est præcise " verum, q ipfa fola, vt fingulariffima communica- bilis tur tribus per idétitatem, & sic nulla creatura hoc modo potest communicari. Dico etiam, g nulla creatura ex parte rei, realiter potest actu pluribus coicari, non.n.natura humana, vt dicit entitatem realem actualem poteft eadem effe actu in plurib<sup>9</sup> suppositis, vt patet ex supradictis, quia dum contrahitur per singularitatem aliquam sic sit propria illi indiuiduo, quod est impossibile ipsam este actu in alio individuo. Dicitur tamé communicari per Quo aliga identitatem pluribus indiuiduis, ex hoc folo, o eft in treas uris indifferens ad illa, & ex fe ita poteft effe in vno, fi-eut in alio, nec ex fe est magis determinata ad vnū, quàm ad aliud, fed dum est in vno realiter identifi eat fibi hacheitatem contrabentem & treas determinate cat fibi hæcheitatem contrahentem, & poteft prædicari de omnibus per identitatem, dicendo, hoc eft hoc, puta Franciscus est homo, Iohannes est ho mo, & fic de alijs, quia quantum est ex parte fua natum est per le facere cum vna hæcheitate vnum per se individuum, respectu cuius dicit totum esse quiditatiuum, & fimiliter ex parte fna cum alia hæ cheitate, vt intelligitur prior omni hæcheitate, nata effet facere cum alia hæcheitate, aliud per se indi uiduum, cuius totum esse quiditatiuum diceret, vt fupra prolixè exposui. Et sic patet quomodo in creaturis intelligitur aliquid comunicari per identitatem

Ad illa, quæ dicit respondendo ad quartum, go non omnia, quæ sunt in linea prædicamentali perfe ordinata fecundum superius, & inferius sunt ve ræ res extra animå. Sed hoc patet effe contra Arift. qui ponit prædicamenta este entia realia, vt patet quinto metaphyficor.vbi diuidit ens-in decem pre dicamenta. Ad illa alia, quæ dicit de prædicari vniuoce, & quiditatiue non oportet aliter improbare, cum ex omnibus, quæ fupra dixi appareat eo rum manifeita improbatio. Ad illas expositiones datas auctoritate philosophi, expresse patet non esse ad mentem philosophi, nec credo esse necessarium pro nunc aliter adducere originalia philolophi, sufficiunt enim illa, quæ adduxi supra. Et sic finis huius quastionis.

#### Qualtio Secunda. Dift. III.

Vtrum substantia materialis per aliquid positiuum intrinsecum sit de se indiuidua.

#### Scotus secundo sententiarum, dist.3.q.2.

ECVNDO quærédum eft. Vtrum fubftantia materialis per aliquid po-fitiuum intrinfecum fit de fe indmifitiuum intrinsecum fit de se indiuidua.i.An fubstantia materialis ex sua ratione formali nullo fibi adueniendua.i.An fubftantia materialis ex fua te positiuo sit singularis, seu individua.

¶ Ibi. Hic dicitur, o non indiuiduatur per ali-quod pofitiuum. Hic Doc.in præfenti q.primo recitat opin. Hen.quol. 5.q.8.& 15. Secundo improbat illam opinionem pluribus tationibus. Et tertiò affirmatiue respondet ad quæsitum principal

QVANTVM ad primum, quod pertinet ad opin.Hen. Dicit Hen.vbi fupra , 9 fubstantia materialis est individua, non per aliquod positiuum, feď



fed per duplicem negationem, quia vnum nume-ro est indiuisum à se, & diuisum à quolibet alio, effe enim indiuisum à se numeraliter, dicit negatione sui in plura numero, & esse diuisum ab alio dicit negationem identitatis cum alio, ista ergo du plex negatio constituit substantiam materialem in effe individuali, & hanc fuam politionem probat

vnica ratione, que postea soluetur. ¶Ibi,contra ista, hic Doc.primo exponit intelle-Etum q.& secundo improbat opin.Hen.de primo dicit, q quastio non quarit, quo substantia materialis est singularis, si ista significent intentionem secundam, & tunc intentione secunda formaliter effe natura fingularis, & effectiue ab intellectu cau fante illam, conferente hanc naturam ad naturam, ficut subicibile ad prædicabile, non intelligitur ergo quæstio, nec quærit an aliqua secunda intentio, quæ dicatur fingularitas constituat naturam in effe fingulari, quia certum est, o talis fingularitas po testab intellectu causari conserendo &c. Sequitur, nec etiam quæritur de vnitate numerali reali, qua formaliter natura est, sic vna, & quòd non loquitur de illa vnitate numerali, qua secundum aliquos exponentes Doc. substantia materalis dicit indiui sionem in partes subiectiuas, vel sortè melius non loquitur de vnitate numerali reali, qua natura ponitur de numero entium. Sequitur, nam vnitate numerali reali est formaliter vna, siuè illa vnitas conuertatur cum ente, siue sit de genere quantitatis, suè dicat privationem, suè positionem, de tali enim vnitate magis patebit in quinto metaphy. fux. Sequitur. Sed quia in entibus est aliquid indiuisibile in partes subjectiuas, hoc est cui forma liter repugnat dividi in plura, quorum quodlibet sit ipsum, hocpatet, nam Sorti sormaliter repugnat diuidi in plura, quorum quodlibet fit ipsum quiditatiue, naturæ verò humanæ, vt præscindit à fingularitate non repugnat, ipfa enim potest diuidi in plura indiuidua, quorum quodlibet quiditatiue sit ipsum diuisum, sic intelligendo, quod Qio natur ipía natura quantum est ex fe, est indifferens ad rasse indi' omne indiuiduum, & ex se ita potest esse in vno, ferens ad of ficut in alio, licet vt facta propria vni actu non indinidui possit este in alio, sicut prolixe expositum est in quasitione immediate præcedenti. Sequitur, queritur non quo formaliter illud repugnat, quia fic repugnantia formaliter repugnat, sed quo, vt fundamento proximo, & intrinseco ista repugnantia infit isti, supple Sorti, & est simile, sicut si dicatur, Sor. est similis Pla. similitudine formaliter,& albedine fundamentaliter, quæ est immediate ratio fundandi fimilitudinem, fic repugnat Sorti diuidi in plura indiuidua repugnantia formaliter, & fundamentaliter repugnat sibi per aliquid intrinsecum, quod est immediatum fundamentum talis repugnantiæ.

Ibi. Eft ergo intellectus quæftionis in hac materia, quid fit in hoc lapide, per quod, ficut per fun damentum proximum, simpliciter repugnat diuidi in plura, quorum quodlibet sit ipsum, qualis diuisio est propria toti vniuersali in suas partes subie chuas. Et sic intelligendo titulum quæstionis Doc.arguit probando contra Henri.quòd nulla ne gatio poteit poni fundamentum proximum talis repugnantiæ, siuè non potest poni ratio fundamen talis, propter quam repugnat nature diuidi in plu-res partes subiectiuas. Et primo arguit sic, nihil simpliciter repugnat alicui enti per solam priuationem in eo, ergo diuidi in partes subiectiuas, non repugnat huic lapidi per aliquam negationem, probatio antecedentis, quia quantumcunq; negatio tollat potentiam proximam ad agere, &

Tertiæ

pati, vult dicere Doc. q licet cecitas tollat poten-tiam proximam videndi, quæ visio est quædam Que sit vi-actio immanens, & similiter negatio quantitatis so. in aliqua fubitantia materiali tollat potentiam pro ximam ad pati, supple ad diuidi in partes quantitatiuas eiuídem rationis, quia illa diuisio in partes quantitatiuas eiusdem rationis tantu fit per quan titatem. Et similiter negatio alicuius qualitatis in aliquo fubrecto tollat affirmationem elusdem, patet, quia homo non potest esfe simul sub negatione albedinis, & fub albedine, non tamen dicimus, o tali subiecto repugnet absolute albedo, licet sibi repugnet stanti sub tali negatione. Sic visio absolute non repugnat potentiæ visiue, quia si absolu-te repugnaret, nunquam visio posset in esse tali po tentiæ, sed repugnat sibi ex suppositione, vt est, fupple fub dispositionibus repugnantibus ad vifionem, non tamen absolute, quia dispositiones ille repugnantes visioni, & faciètes pro cecitate polfent corrumpi, & introduci possent dispositiones faciétes pro diuisione. Doc.ergo in proposito tantum loquitur de repugnantia abfoluta ad diuidi in partes subiectiuas, & de fundamento talis repugnátiæ, propter quod absolute, nisi talis repugnan tia,& fic intendit probare, o nulla negatio potest esse ratio formalis huius repugnantie absolute. Cu ergo absolute repugnat huic lapidi diuidi in plures partes subiectivas talis repugnantia inerit sibi propter aliquod pofitiuum intrinfecum lapidi, cui fimpliciter repugnet fic posse diuidi.

¶ Ibi. Et fi aliquomodo inftetur primæ propofitioni rationis, prima propositio est ista, non simpli citer repugnat alicui enti aliquid per folam negationem, vel priuationem in eo, fed per aliquid pofi tiuum in eo. Tunc assumo istam propositionem, nulla imperfectio repugnat alicui, nifi propter aliquid politiuum in co, ita q nulla imperfectio repu gnat alicui, nisi propter aliqua perfectionem, quæ est aliquid positiuum, & entitas positiua, sed diui-di est quædam impersectio, & ideo nó potest com-quedam im petere natura diuina.

IN ISTIS tamen responsionibus occurrunt Dubia circa aliquæ difficultates ex dictis Doc. Nam cum pri- scorones. mò dicit, quòd nihil repugnat absolute alicui per aliquam negationem, videtur sibi contradicere, quia vult, quòd supposito creato repugnet simpli-citer dependere ad aliud suppositum, & tamen talis repugnantia ineft ex fola negatione. Nam ipfe dicit in tertio dis.prima, q. prima. quòd suppositum præcise dicit negationem duplicis dependen tiæ.f.actualis, & aptitudinalis, per quam negationem repugnat sibi este in alio. Patet etiam, quia posse communicari alicui, vt quo, & vt quod abso-lute repugnat cuicunque supposito, nec tamen per aliquod politiuum in suppolito, sed tantum per negationem, dicit enim ipse in primo dist. secunda, quæstio.prima, par.secunda. quod suppositum suppositum dicit præcise negationem duplicis communicabi- dicie negalitatis, vt quo, & vt quod, hoc idem videtur tene- tionem. re in quolib.q.9.&19. Et ideo diceretur, quod ratio prima Doc.nihil concludit contra Hen.quia ficut ipfe dicit, fuppolito repugnat communicari, vt quo, & vt quod, non per aliquod positiuum in supposito, sed per solam negationem, ita diceret Hen. quòd huic lapidi repugnaret diuidi in partes fubiectiuas propter illam duplicem negationem, de qua supra.

Secundò principaliter dubitatur in hoc, quod dicit, quòd nulla imperfectio repugnat alicui, nifi ratione alicuius positiui. Nam supposito creato, vt suppositum est, repugnat dependentia actualis, & aptitudinalis ad aliud suppositum, quæ dependentia

berfectio.

Distin.

Sie.

Relationes

festione ne-

imperfectio

8678.

Depredentia pendentia est formaliter imperfectio, vt alias expo off formali- sui, & tamen talis impersectio non repugnat sup-rer imperse posito, propter aliquod positiuum in eo, sed tantu propter negationem duplicis dependentiæ. Similiter communicari supposito alterius naturæ in ratione suppositi, dicit sormaliter impersectionem, patet, quia quod sic communicatur dicit actualem dependentiam ad illud suppositum; & vltra in tali supposito sustentatur, que omnia patent à Doc. in tertio, dist.prima, q.prima. & tamen talis imperfe-Aio simpliciter repugnat in supposito, non ratione alicuíus positiui, sed ratione negationis duplicis communicabilitatis, & vt quo, & vt quod.

Tertiò dubitatur in hoc, quod dicit, quòd nun quam imperfectio aliqua repugnat alicui fimpliciter, nisi ratione alicuius persectionis existentis in eo, nam relationibus divinis personas constituenti bus simpliciter, & absolute repugnat omnis imper fectio, & tamen ipse formaliter nullam dicunt per fectionem, cum fint entia non quanta, ideft, nul-Jam perfectionem, nec imperfectionem dicentia, vt dicit Doc. in quolib.q.3. loquendo etiam de redicunt per- lationibus communibus in diuinis, puta de fimilitudine æqualitate, & identitate eis fimpliciter re eludit of multimeters of a state nullam dicunt perfectionem, patet, quia tunc in vna perfona esfet aliqua perfectio, quæ non esfet in alia, & econtra, nam æqualitas qua pater est æqualis filio eft alia ab æqualitate, qua filius eft æqualis patri, hoc idem dico de similitudine, & identitate, vt patet à Doc.in primo, distin.31. non ergo repugnat eis fimpliciter imperfectio ratione alicuius perfectionis formaliter inexistentis, fimiliter si teneatur, quòd persone diuinæ constituantur in esse personali per aliquod absolutum, tali absoluto simpliciter repugnat omnis impersectio, & tamen nullam perfectionem dicit formaliter, patet, quia tunc esset aliqua persectio in vna perfona, quæ non erit in alia, videtur ergo, quòd ista propolitio absolute sumpta sit falsa, scilicet, quòd impersectio non repugnat alicui simpliciter, nisi ratione alicuius perfectionis existentis in eo.

Præterea, ficut aliqua negatio pertinet ad dignitatem, ita non videtur inconueniens imperfectionem aliquam posse simpliciter repugnare alicui ratione alicuius negationis pertinentis ad dignitatem, nam ingenitum fimpliciter conuenit batri ratione alicuius negationis, & de hoc vide Doc. in primo, diftin.28.q. fecunda. Ex his ergo difficultatibus adductis non videtur, quòd prima, & secunda ratio Doc. concludat propositum contra opi.Henrici.

Respose ad difficultasei.

ÈCHETA,

RÉSPODEO ad has difficultates, & pro clariori intelligentia\_primæ difficultatis soluendæ præinitto aliqua. Primò, q aliquid repugnare ali-cui, potest dupliciter intelligi. Primò, quòd simpli citer repugnet diuidi in plura, quorum quodlibet fit ipsum diuisum per identitatem, siue quod repu gnet communicari, vt quod. Secundo, g licet repu gnet sibi sic diuidi in plura, quoru quodlibet &c. vltra tamen repugnat ei posse quouis modo communicari alteri, tam in ratione formæinforman-Animali re tis, quàm in ratione suppositi. Primò modo talis pugnat dini repugnantia simpliciter inest per aliquid positiuu, di in plura & hoc patet in omnibus, quæ non possunt fic diui di, dicimus enim, quòd animal repugnat fimpliciter diuidi in plura genera, & pater, quòd talis repu gnantia inest animali per aliquid positiuum, puta per sensibilitatem, patet, quia substantia corporea, & viuens est diuisibilis in plura genera, animali ve rò repugnat propter hanc differentiam, que est sen sibile, fimiliter patet, ga speciei specialistime fim-

## Qualtio

pliciter repugnat dividi in plures species per aliquid positiuum, repugnat.n.homini non inquantum animal diuidi in plura specie, sed inquantum rationalis, quod est differentia positiua, ergo similiter fimpliciter repugnat fingulari diuidi in plura fingularia, quoru quodlibet sit ipsum, per aliquid pofitiuum, videlicet per differentiam indiuidualem. Secundo modo potest repugnare alteri præci se per aliquam negationem, & non per politiuu, fed si vitra queratur, quare talis negatio inest, opor tet assignare aliquod positiuum, propter quod negatio posit inesie, & sic supposito creato repugnat coicari alicui tam in ratione formæ informantis, quàm in ratione suppositi, siuè etiam quam in ratione partis, & fic dicimus, o fuppofitum actu, loquendo de supposito creato formaliter, dicit nega tionein duplicis dependentie ad aliud suppositu.s. actualis, & aptitudinalis, fiuè negationem duplicis communicabilitatis, vt quo, & vt quod, fed talis duplex negatio non ineft, nifi per aliquod pofitiuum, puta, quia est fingularis talis naturæ. Nam cuilibet fingulari prædicamenti substantiæ conucnit hæc duplex negatio præcise per differentiam indiuidualem, ficut etia fingularibus alterius predicamenti à substantia conuenit ista negatio, qua dicitur incoicabile, vt quod præcise per differentiam positiuam individualem, non autem conuenit fibi alia negatio qua dicat incoicabile, vt quo, quia tantum illa conuenit singulari, quod natum eft per se stare, cuiusmodi est solum singulare prædicamenti substantiz, de quibus prolixe exposui in tertio, dif.1.q.1. Secundo præmitto, galiud eft aliquam affirmationem repugnare alicui, & aliud est negationem illius affirmationis convenire alicui, primo modo aliquid repugnat alicui per fo- supposito ve lam negationem, patet, quia supposito, vt huius- pugnat cen modi repugnat communicari &c. quia vt suppositum est formaliter, dicit negationem duplicis coicabilitatis. Secundo modo non videtur possibile, quòd negatio propter quam affirmatio oppolita præcise repugnat possit inesse, nisi per aliquid pofitiuum, vt patet discurrendo in omnibus his præfuppositis. Dico ergo, o ratio Doc. simpliciter cocludit de fingulari naturæ, & fimpliciter concludit de negatione, propter quam repugnat affirmatio, quia talis negatio, puta ad diuidi in plura nume-ro, merè conuenit fingulari propter aliquod politiuum, & per cólequens affirmatio oppolita, licet primo repugnet negationi oppofitæ, tamen ex cosequenti repugnat singulari, propter aliquod positiuum existens in eo, licet non sit simile de supposi to, quia hæc affirmatio qua dicimus suppositum posse coicari, vt quo formaliter repugnat negationi oppositæ, qua dicimus non posse sic coicari, & licet talis negatio non infit alicui, nifi pp aliquod politiuum, th affirmatio oppolita no repugnat pp aliquod positiuum, patet, quia omne positiuum in fingulari est salte colcabile, vt quo, vt probat Doc. in 3.dif.1.q.1. Ratio ergo Doc. prima fi fiat de fingulari benè concludit, o negatio ad diuidi in plura numero inest propter aliquod positiuum, & affirmatio opposita, quæ est ad diuidi in plura numero, & si formaliter repugnat negationi oppolitz, non propter aliquod politiuum, ex consequenti tamen repugnat singulari propter aliquod positiuum, cui conuenit negatio opposita, Restis ad & sic patet solutio primæ difficultatis, quam be- secunde du fecundă da nè nota.

bium ¶ Ad fecundam dubitationem respondeo præ- Esteria que mittendo aliqua, primum, o communicari alicui ceica un tri in ratione suppositi, vel personæ nullam dicit im- bus juppos perfectione, quia & essentia diuina tribo suppositis in. communi-

communicatur. Secundű, cóicarialicui in ratione

na sint insmunicabilis .

ņè.

formæ informātis, fiuè in ratione actus perficiétis, licet vt perficit non dicat imperfectionem, ex conquenti tamen includit imperfectionem, quia inhærentiam, & dependentiam ad perfectibile. Tertium, esse ens, cui ex sua ratione formali conuenit, posse existere per se, non tantum non dicit imperfectionem, sed formaliter dicit perfectionem: hoc enim perfectissime conuenit essentiæ diuinæ, ficut Quomodo arguit Aug. Si res ad se subsistent, quanto magis persona dini Deus, sed esse simpliciter incommunicabile, nulla perfectionem dicit, patet, quia personæ in diuinis funt simpliciter incommunicabiles. Quartum, naturam natam per se existere communicari suppo fito alterius naturæ nulla apparet imperfectio in. Nota & be- ipla natura. Tum quia communicatur supposito diuino, & hoc eft magis perfectionis denominatione extrinseca. Tum quia actu non communicari dicit præcise negationem ipfius ad suppositum alterius naturæ, quæ negatio nullain imperfectione dicit in tali natura, nec perfectionem: ergo actu communicari nullam imperfectionem dicit, quia vt actu comunicatur tantum remouetur illa negatio actualis. Et licet forte aptitudo ad communicari fuppofito alterius naturæ, loquendo de fuppofito creato dicat imperfectionem, aptitudo verò ad communicari supposito diuino nullam dicit imperfectionem, cum sit in perfecta potentia obedientialiad Deum, ideo dicit aptitudinem ad suppositum diuinum, nullam autem ad suppositum. creatum, vt patet à Doctore in tertio, diffinctione prima, quatione prima, & in quolibet. quatione decimanona. Quintum est, naturain diui-di in plures naturas est simpliciter imperfectionis, patet per oppolitum, quia candem natura numero posse posse posses de la posses primo, diftin. 28. ergo naturam effe diuisam in alio,

& alio supposito, est simpliciter imperfectionis, & Natura com fic dicimus naturam communem ex natura rei inmis dieir cludere formaliter imperfectionem ex hoc, quod imperfettio- est in plura singularia realiter diuisibilis, co sculicet modo, quo exposui in quest. immediate præcedenti, & talis imperfectio repugnat simpliciter alicui ratione aliculus perfectionis, fiue ratione aliculus politiui existentis in eo, & patet discurredo in omnibus imperfectionibus, quæ non conueniunt alicui, nisi propter positiuum in eo, & de hocvide Doctorem in primo, dist.3. quæst.1. improbando opinionem Thomæ, patet etiam, quia negatio affirmationis dicentis imperfectionem non ineft alicui, nisi propter aliquod positiuum existens in eo, vt supra dixi. Cum ergo negatio diuisionis naturæ conueniat fingulari, conueniet præcise ratione alicuius positiui existentis in eo, & per consequens affirmatio opposita, quæ dicit huiusmodi imperse-Ctionem, repugnabit fingulari ratione alicuius pofitiui. Non est ergo simile de singulari, & de suppolito

Refpősio ad tina.

、 : . *:* 

71478

Ad tertium, cum dicitur, quòd non videtur, tertium du quod imperfectio repugnet alicui propter aliquá perfectionem.

JDico primò, quòd est aliqua imperfectio, cuius oppositum dicit perfectionem, & fic cui repugnat talis imperfectio, sequitur, quòd ei oppositu conueniat, & per consequens talis imperfectio non repugnat, nisi propter perfectionem existentem. in co, cui repngnar : cum ergo naturam diuidi in plura realiter dicat formaliter imperfectionem, fequitur, quòd naturam non possein plura realiter diuidi, dicat perfectionem. Si ergo fic diuidi repugnat fingulari, sequitur, o repugnabit sibi propter perfectionem existentem in co.

Tertiz

Dico fecundò, quòd eftaliqua imperfectio, cuius oppositum nullam includit perfectionem formaliter. Nam proprietas hypoftatica in creatis, tenendo, quod dicit entitatem positiuam, dicit- proprietas imperfectionem, quia limitata, proprietas tamen bypostatica hypostatica in diuinis, qnæ est simpliciter illimi- dicit impertata, nullam perfectionem dicit, quia tunc esset. fectionem. aliqua perfectio in vna persona, quæ non elfet in alia, & sic limitatio proprietatis simpliciter repugnar proprietati hypostatica in diuinis fimpliciter illimitate, & tamen fibi non repugnat ratione alicuius perfectionis formaliter existentis in ca.

Secunda.

Dico tertiò, quòd omnis imperfectio repugnat proprietati personali in diuinis, non ratione alicuius perfectionis formaliter in ea, sed ratione perfectionis simpliciter, cui per realem identitatem identificatur, & fic repugnat fibi ratione effentiæ diuinæ, cui nulla imperfectio identificari potest. Exhisergo patet solutio ad omnes difficultates

Ibi. Item negatione non constituitur aliquid formaliter. Hic Doctor. Tertio arguit probando, quòd differentia indiuidualis non dicit præcise negationem, & ratio clara eft, quia quod constituitur in maiori perfectione, quim prius fuerit tale constituens non dicit solam negationem, patet, Differentia quia negatio vt negatio nullam perfectionem di- indiniduacit, fed prima substantia, cum fit maxima substan- lis non dicit tia, per philosophum in prædicamentis, & magis negationem. fubitantia, quàm secunda est perfectior substantia, quàm secuda: ergo constituens aliquid in esfe pri. mæ substantie non erit aliqua negatio, sed differentia indiuidualis vltimate constituit primam substantiam : ergo talis differentia non dicit præcise

negationem. Ibi. Item de singulari per se primo. Quarto principaliter arguit Doch fupponedo vnum, quod declarauit in primo, diftinct 2.quaft.2.quod nihil potest prædicari per se de illo, quod non est per se vnum : cum ergo natura per se primo modo præs diceiur de singulari, sequitur, quod singularitate erit aliquod ens per se, sed nulla negatio constituit aliquod ens per se, cum eo cui aduenit : ergo fingulare præcise diceret negationem additam naturæ de tali fingulari nihil per' fe prædicaretur. Nec valet dicere, quòd recipit prædicationem naturæ per se, non ratione negationis, sed ratione naturæ incluíæ, quia tunc effet tantum prædicatio eiuídem de scipso

Ibi. Præterea, licet ista positio videatur esse Quomodo falla in le propter argumenta iam facta, si intelli- costienatur gat individuum constitui in entitate, & vni- individuă. tate ingularitatis per negationeth, tamen-vide tur omnino superfluz, & non respondete ad quæstionem, quia ipla posita adhuc nemanet eadem quæft. paret.

Nam ista polisio ponit duplicem negation um elle rationem, propter quam tali substantia repugnat diuidi in plures partes subiectiuas; fi quæritur, quare oppositum istius duplicis nectiuas, repugnat tali substantiæ, si dicis, quod repugnat propter illam duplicem negationem. assignas causam suipsius, quia quero de iste duplici negatione, propter quid conueniat tale substatiz, si dicis, quod propter aliquid positiuum habetur propositum, fi propter illam duplicem. negationem, tunc sensus est, quòdilla duplex negatio ineft, vel fic, fi dicis, quòd fic diuidi repugnat propter duplicem negatione affignas causam suiip-Q Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. fius,

Quomode

. . \$

## Libri

## Jiitin.

#### fius, & fenfus eft, non po teft diuidi, quia ineft fibi ista duplex negatio, & sic sequitur non potest diuidi, quia non potest diuidi. Si non dat istam duplicem negationem vt caufam huius, quod eft repugnare ad diuidi, tunc non respondetur ad aftione, quia quæritur quid est illud, propter quod absolutè repugnat substantiæ materiali diuidi in partes subiectiuas, sicut si dicerem, quæro a te, propter quid repugnat homini affirmatio afini, fi dicatur, quod repugnat propter negationem, túc fequitur, quod homo non est asinus, quia non est asinus: quæritur enim hic quid strillud, propter quod infit ralis negatio, & repugnat talis affirmatio, fic in. propositio: quæritur enim quid est illud, propter quòd negatio diuisionis in partes subiectiuas insit fubstătiz materiali, & per cosequens propter quid repugnantia ad huiusinodi diuisionem insit sibi, & sic tandem oportet ponere aliquid positiuum insubstantia materiali, propter quod insit huiusmodi negatio substantie materiali, & propter quod affirmatio opposita negationi repugnat.

Concedo igitur conclusiones istarum rationu, quad necesse est per aliquod intrinsecum positiuu huic lapidi tanquam per rationem propriam repu gnare fibi diuidi in partes fubicótiuas, & illud pofitiuum erit, quod dicitur caufa indiniduationis, & per individuationem intelligo istara indivisibilitatem, fiuè repugnantiam ad diuifibilitatem.

Ad argumentum ad oppolitum, licet affum-

An man garionem,

ptum sit falsum, de quo forte aliàs, tamen si verum effet, quòd vnum fignificaret illam duplicem nefignifices du gationem, non fequitur, quòd non habeat aliquam plicem ne - caufam politiuam, per quam infit ei illa duplex negatio. Nam & vnitas specifica pari ratione significaret duplicem negationem, & tamen nullus negat entitatem politiuam elle rationem vnitatis specifica, à qua entitate positiua sumitur ratio differentie specifice, & istud est bonum argumentum. pro folutione quæft. & pro opin. quia cum in quali-bet vnitato minori vnitate numerali fit dare entiratom politiuam, que lit ratio per le illius vnitatis,& illins repugnantizad multitudinem oppofizá, maxime, vel æqualiter erit hoc in vnitate perfectifima, quæ eft vnitas numeralis. ntar nterior

#### Quastio Terria.

S . 1 11 1. 1

: ......

. 11

Vtrum substantia materialis per actualem existentiam sit individua, vel ratio indiuiduandi aliquid aliud.



ER TIO principaliter quarit Do-Aor fine argumentis, an fubftantia materialis per actualem existerieram. fit individua, vel ratio individuandi aliquid aliud, idelt an actuatis exiftéria naturæ humanæ fit ratio formalis contrahendi naturam ad effe individuale.

Opinio Ni-Ħ.

JOpinio Nicolai Bonetiin octavo metaph. luz, colai Bone- ifte eft , quod fubftantia materialis contrahatur ad esse indiuiduale per actualem existentia ipsius subftantiz, quod probat per dictum philosophi septimo metaphylicorum, tex. commento 49. vbi habetur, quòd actus determinat, & diftinguit : nam fecundum nostram traslationem fic habetur ab Ari-Rotel. Nam , inquit, actus separat , & secundum translationem Comment. Actus, inquit, diuidit substantiam, ex hoc arguit, si actus distinguit, ergo vitima distinctio est per vitimum actum, vitimus autem actus est individuorum secundum esse exiftentiæ, quia quolibet aliud ab ipfo intelligitur in potentia ad ipsum.

2uxstio

Ibi. Contra istud hic Doctor improbat hanc pofitioneni.

Primò, quia quod non est ex se distinctum, nec determinatum non potest esse primum distingués, vel determinans aliud, sed esse existentiz co modo, Este estenquo diftinguitur ab esse estentia, non est ex se di- #4, O exiftinctum, vel determinatum: non enim effe existen. ftentia fant tiæ habet proprias differentias alias ab esse essen idem realitiæ, quia tunc oportet ponere ordinationem pro- ter. priam existentiarum aliam à coordinatione essentiarum, sed præcise determinatur, supple esse existentiæ ex determinatione alterius, ignur esse exis stentiæ non determinat aliquid aliud, Er vult dicere Doct. 9 sicut datur natura in communi, quæ fit hæc per aliquid diftinctum à natura, ita datur existentia in communi, quæ fit hæc per aliquid pofitiuum aliud ab illa i

I Hic Doctor in istalittera dicitaliqua satis no- In ista littanda. Primum, queo modo, quo datur esse essent funt tiæ, etiam datur effe existencia conueniens tali effe aliqua faeffentiæ. Nam fieffe effentiæ naturæ humanæ fit 115 norada. tantum in potentia elle existentiæ ipsius erit tätum in potentia, & fi esfe esfentiæ fit in esfe reali actuali, tunc esse existentiæ ipsius erit in esse reali, & actuali, cum sit gradus intrinsecus eius, vi supra exposui in quæft. 1. præfentis dift.

prius, vel communius alio, sic esse existentiæ eins erit prius, & communius: & ex hoc infertur, g fi substantia, quæ ponitur genus generalissimum, ponitui prior ex natura rei omnibus inferioribus in este tantum possibili, ita este existentiz eius in tali effe poffibili, ponitur prior omni effe existentiz nato competere inferioribus. Et similiter si prior in effe reali, & actu ab oibus inferioribus in effe reali, & actuali confideratis, quod viderur ponedum, ira effe existentiæ reale, & actuale ipsius substantiæ genericæ in tali effe erit prius omni existentia reali, & actuali nata competere inferioribus.

Tertium, quod sequitur ex ista littera Doct.eft, g natura communis non præcise existit per existen tiam fingularis, vtaliqui exponunt Doct quia ficut natura est prior fingulari, ita eius existentia, bene verum eft, & nunquam natura communishabet effe reale actuale, & existens fine esfe reali, & actuali, & existentiz individuorum tamen cum hoc stat, 9 tale esse reale, & existens ipsius natura fit prius natura esfe reali, & existentiæ individuorum.

Quartum eft, grefpectu existentiæ naturæ humanæ non datur alia differencia, nec aliud genus: easdem enim præcise differentias haber, quas & natura oquia ipla existentia ponitur præcise gradus intl'infecus naturæ.

Si dicatur, quod ex hoc videtur fequi, quod ita Nora daaninial prædicatur in quid de existentia hominis, bium, & reficut de ip fo homine, & fimiliter rationale videre- fonfonem. tur ita prædicari essentialiter de existetia hominis, ficut de ipfo homine.

Digitized by Google

JDico, quòd includere eadem differentiam poteft intelligi vno modo formaliter, & quiditatiue: alio modo realiter, & identice : primo modo homo, vt præscindit ab omni existentia tam actuali, quàm aptitudinali recipit prædicationem effentialem, & omnia, quæ prædicantur effentialiter de ho mine, præscidunt ab omni existentia tam actuali, quàm apritudinali, quia prædicata essentialia præcisè accipiuntur penes quiditatem, & quando animal, vt includit esse existentiæ, prædicatur de homine non prædicatur in quid, quia quod non dicit. vnum



vnum conceptu per fe in quid, nunquam prædica- : reale identitatem includitur in ipfa natura, contràtur in quid, pater à Doct. in primo, dift. 2. par. 1. q. 2. 1. & similiter in tertio, vbi quærit Doct. an ista sit per fe, Christus est homo, modo animal cu sua existentia, sivè actuali, siuè aptitudinali non dicit vnū conceptum per se quiditatiuum, vt patet. Si secundo modo, dico, q talis existentia est per realem identitatem eadem naturæ humanæ, fic intelligendo, o rationale, quod constituit hominem in esse specifico habet existentiam, vt gradum intrinsecum, & fimiliter animal habet existentiam propriam, vtgradum intrinfecum. Et licet animal, vt prius natura sua existentia concurrat ad esse quiditatiuum hominis, nunquam tamen animal intelligitur effe in homine, quin concomitanter intelligatur, & eius existentia in homine, & sic pater quomodo existenbominis no tia hominis no includit alias differétias ab Illis, quas includit Aincludit homo, quod etiam probatur per argumélias differe. tum à fortiori, quia propria passionon includit aliam differentiam à différentia speciei, quia si sic. Tunc oporteret ponete vnam coordinationé pafsionum, quod est falsum, à fortiori existentia non includit aliam differentia à differentia speciei cuius eft, patet confequentia, quia existentia, cu sit gradus intrinsecus rei, cuius est, est valde intimior, quàm quæcunque passio, ve pater à Doct in primo, dist.3. q.1.& in quolib.q. 1.& 5.

Existentia

t:# .

1 CT AM.

Zo**Benho**.

. !

Quintum eft, quòd tota coordinatio prædicamentalis præcise attenditur secundum entitatem superiorum, & inferioru, vt priorem natura omni existentia, fic o datur tota coordinatio, puta generum, specierum, & individuoru, vt natura prior existentijs natis conuenire generibus, speciebus, & indiuiduis, ficut ergo species, vt species est prior existentia nata sibi competere : ita individuum, vt huiufmodi erit prius existenria natæ fibi couenire: ergo in illo priori oporteret affignare ratione individualem contrahentem naturam ad effe individuale, & fic fequitur, quòd per existentiam aliquá nulla natura fit primò indiuidua, set per aliquod politiuum prius natura omni existentia

Dubium oc Sed tune occurrit dubium, quia fi in illo priocurrens cir- ri non includitur existentia, quæritur per quid exica bane lit- ftentia hominis contrahitur ad esse indiniduale, aut contrahitur per eandem rationem individualem, per quam contrahitur natura, aut per aliam, non primo, quia illa ratio individuales præintelligitur existentia hominis, non secundò, quia eodem modo quæro per quid existentia animalis contrahitur ad elle specificum hominis, non per differentiam. hominis, quia intelligitur prior tali existentia, si per aliquid aliud oportebit affignare illud, & non videtur posst assignarialiud, nili alia differentia à differentia hominis. Et tunc sequitur, quòd existentia hominis habebit aliam differentiam à differentia hominis, & fic existentiarum erit alia coordinatio.

Session deo, gnon intelligo, vt aliqui volunt exponere Doct quod detur vna differentia indiuidualis respectu naturæ hominis, & alia respectu existentic, quia oporteret dari alia, o alia respectu alterius, & alterius passionis ipsius hominis, cu pal fio fit magis diftincta, quàm existentia, dico ergo, o natura humana respectu vnius indiuidui pcise cotrahitur ad effe individuale per vnam diffetentiam indiuidualem, & per candem concomitanter contrahitur quicquid ad hominem pertinet, fiue, vreffe effentiale, fiue, vt passio, sue, vt gradus intrinsecus, nunquá enim natura in quocunque sit potest separari à suo gradu intrinseco, nec à suis passionibus, ideo eade differentia, quæ primò, & immediate contrahit naturam ad essendiuidui, ex consequenti, & concomitanter cotrahit omne, quod per

hlt dico ad effe individuale, quod bene nota a

ertia.

Ibi.Et fi dicatur, quòd præfupponit diftinctionem, & determinationem essentiarum aliam ab illa, quæ eft ad individua, sed istam, quæ est quasi per individuum caulat, ideft quod fi dicatur, quod efse existétie bene præsupponit distinctione essentiarum adinuicem, puta specificæ naturæ, genericæ, fubalternæ, & generalissimæ, no tame ptæsupponit distinctionem naturarum fingularium, sed ip sum esse existentiæ præcise cotrahit naturam ad elfe individni.

Contra, hic Doct. improbat hanc responsione. & ratio stat in hoc, quia in coordinatione prædicamentali funt omnia, que per se pertinent ad illam coordinationem, circumfcripto quocunque, quod nihil est illus coordinationis, quia secundum philofophum primo posterioru tex.commen.34.status Status of eft in quolibet prædicamento, & in furfum, & in in quolibet deorfum, igitur ficut inuenitur fupremum in ge- predicame-nere præcise confiderando illud fub ratione effen- <sup>to</sup>. tiæ,& inueniuntur genera intermedia,& species,& differentiæ, ita inuenitur etiam infimum, ideft fingulare absque omni existentia actuali, quod patet. euidenter, quia hic homo no plus includit formaliter existentiam actualem, quam homo.

Ibi. Præterea eadé quæft.eft de existentia quo, & vnde contrahitur, vt fit hæc, quæ eft , & de natura. Nam si natura specifica eadem sit in pluribus indiuiduis, habet ctiam existentiam eiusdem rationis in eis, patet, quia naturá in quolibet indiuiduo eft einfdem rationis: ergo & existentia, quæ eft modus intrinsecus erit eiusdem rationis in omni indiuiduo,& fic poteft quæri per quid existétia fit hæc, quia non eft dare, quòd sit de se hæc, & ita no sufficit dare primam existentiam, qua natura fit hæc, qa natura, vt hæc, præcedit primam existentiam. Ex ifta littera aliqui voluerunt exponere Doct. 9 exiftentia hominis contrahatur ad effe individuale per aliquam hæcheitatem aliam ab hæcheitate contrahente naturam, fed hoc non videtur, vt dixi supra, quia sufficit hzcheitas contrahens naturam;ad qua naturam contractam concomitanter dicitur contrahi, quicquid est in tali natura. Si tamen intelligunt aliam hæcheitatem respectu existentiæ, & naturæ, tunc foluant rationem factam, quam vt credo soluere non possent. Nec enim Doctor dicit, quod contrahatur per aliam hæcheitatem, fed tantum dictt, quòd ficut natura, puta hominis non eft de se hçc, ita & existentia, quz est gradus intrinsecus naturæ no eft de se hæc:ergo oportet dare per quid talis existentia fiat hæc, non per aliam existentiam, cum illa sit simpliciter eiusdem rationis, contrahés autem ad effeindiuiduale non eft fimpliciter eiufdem rationis cum natura contracta : oportet ergo dare aliquid aliud contrahens naturam ad effe individuale, & per illud idem cocomitanter contrahitur existentia naturç humanç ad esse individuale.

Ibi, per hoc patet ad argumentum pro opinio- Scotme folne. Hic Doctor soluit rationem factam pro opi- uit rations nione Boneti, & dicit, quod actus co modo diffin- Boneti. guit, quo est actus, sed actus accidentalis distinguit accidentaliter, sicut actus essentialis diftinguit essentialiter, ita vltima distinctio in coor-dinatione prædicamentali est distinctio indiuidualis, & illa est per vltimum actum per se pernnente ad coordinationem prædicamentalem : illa enim fola pertinentad coordinationem pradicamentalem, quæ per se ponuntur in recta linea. prædicametali, & illa proprie, & per se sunt in prædicamento, & quiditatiue, que recipiunt predi-cationem talis prædicameti, & fimiliter omnia per Fran. Lych.in fec.Sent.Scoti. Q 3

· · · ·

## Libri

Distin.

.. fe pertinent ad talem coordinationem, quz per fe constituunt aliquid, quod est in recta linea prædicamentali, & hoc modo differentiæ constituentes species, vel specialissimas, vel subalternas, & similitet hæcheitates per se pertinent ad talem coordinationem, non quod recipiant prædicationem per fe talis prædicamenti, quia genus per se non prædicatur de differentiis, sed per se dicuntur pertinere, quia constituunt per se vltimate aliquid, quod per se est in recta linea prædicamentali,& per se recipit prædicationem talis prædicamenti. Sed in propofito. A Qualis existentia non per se pertinet ad coordinationem prædicamentalem, cum per se sit actus posterior tota coordinatione prædicamentali, & ideo dicit Doctor, quod existentia distinguit vitimate, sed distinctione, quæ eft extra totam per fe coordinationem prædicametalem, quæ distinctio est aliquo modo accidentalis, licet non sit vere accidentalis: dicitur enim quafi accidentalis, quia no per se pertinet ad aliquid eiusdem prædicamenti, fed concomitatur illud, quod per se est in prædicamento, non tamen est propriè accidentalis, cum sit gradus intrin fecus rei, cuius eft, sed extra rationem formalem illius: sequitur enim totam distinctione secundum esse quiditatiuum, scilicet eiusde coordinationis prædicamentalis:eo ergo modo quo est actus diftinguit, & in quo est vltimus actus vltimate diftinguit, &c.

#### Qualtio Quarta.

Vtrum substantia materialis sit per quantitatem individua, vel singularis.

Scotus 2. Sent.dift.3.9.4. Gotfredus quolib.6.q.10. & quolib.7.q.5. Egidius Roman.quolib.1.q.1.artic.1.



Existentia

diftinguit

Olsimate.

VARTO principaliter quzrit Do &o. vtrum substantia materialis sit per quantitatem indiuidua, vel fingularis, fiuè an quantitas fit pcifa ratio indiuiduadi substatia materiale.

Ibi, hic dicitur, quòd substantia materialis est fingularis, & individua per quantitatem.& hæc eft opinio Gottifredi, quolibe.6. guzítio.15.& quolibe. septimo, quæstio quinta. Et probat hanc politionem suam duabus rationibus cum vna confirmatione, quæ postea exponentur, respondendo ad illas.

Ibi, contra istam conclusionem. Hic Doctor intendit improbare hanc politionem, & intendit duo principaliter. Primò improbare conclusionem in se. Secundo specialiter arguere contra rationes opin.

Quantum ad primum arguit ex quattuor viis Prima est ex identitate rationis numeralis, fiuè fingularitatis.

ecunda ex or dine fubitantiz ad accidentia.

Tertia ex ratione coordinationis predicamentalis. Et istæ tres viæ probant, quòd nullum accides potest esse per se ratio, per quam substautia materialis individuatur.

Quarta via erit specialiter contra quantitatem. quantum ad conclusionem opin.

Quid intelligatur per in dinidnasionem

Obi. Getti-

fredi.

Ibi, quantum ad primum. Primò expono quid intelligo per individuationem, fiuè vnitatem numeralem, siue per singularitatem, non quidem vnitatem determinatam, fecundum quam quodlibet in specie dicitur vnum numero, sed vnitatem. fignatam vt hanc, ideft quod quando loquitur de

## 2 uxstio

individuatione, siuè de vnitate numerali no loquitur de vno numero in confuso, sicut dicimus, quod quilibet homo in specie humana est vnum numero inconfuso, & indeterminate, sed præcise loquitur de vnitate numerali fignata, ita quòd ficut prius di ctum eft, quòd impossibile eft indiuiduum diuidi in partes subiectiuas, & quæritur ratio impossibllitatis. Ita dico, quòd indiuiduum est incompossibile non esse hoc signatum hac singularitate, & quæritur causa non singularitatis in communi, sed huius fingularitatis in speciali fignatæ, scilicet vt est hæc determinate.

Hoc modo intelligendo ex prima via arguitur

dupliciter. 9 Prima ratio flat in hoc, fupponendo vnnm., fcilicet quòd eft fimpliciter impoffibile vnam, & eandem substantiam numero nulla facta mutatione, siue transmutatione circaspfam, quod sit hæc fubstantia, & no fit hæc substantia, sicut est simpliciter impossibile, quòd eadem natura specifica nulla facta mutatione circa ipsam, sitaliquando talis natura, & aliquando non talis natura, supponitetiam, quòd quæcunque res dicitur fimpliciter habere tale esse per sum vltimatum constitutiuum, ficut natura specifica dicitur habere esse tale simpliciter, per vltimam differentiam constituétem, qua differentia vltimata remota no est amplius talis natura, fimiliter prima substantia simplici-ter dicitur talis per suam rationem indiuidualem, quæ remota non est amplius prima subftantía

Tertiò præsupponit, quòd substantia materialis fic fe habet ad hæcheitatem, quòd ipfa hæcheitate definente esle, per quam tale individuum conftituitur in esse, tale individuum simpliciter desinit effe quo ad fuam realem identitatem, ita quòd cum dico primam substantiam esse indiuiduam per a: remoto iploa, simpliciter substantia quo ad este reale definit effe, ita quòd amplius non eft nifi tantum in effe poffibili.

His præsuppósitis arguit Doctor sic. Si subftancia lingularis est singularis per quantitatem; er- Sconi. go eadem substantia realiter, oc vt actu existens erit actu existens, & non erit actu existens, patet, quia Deus potest separare omnem quantitatem ab illa ipla remanente in suo esse realis existentia, & vt. feparata non erit in tali effe, patet, quia est simpliciter impossibile substantiam aliquam actu existere, & non elle fingularem, modò separata quantitate erit actu existens, hoc patet, quia omnis substantia actu existens' est singularis, & non erit actu existenshæc, quia sua hæcheitas est separata, immò plus fequitur, quòd eadem substantia numero nulla facta transmutatione circa substantiam, eritfimplciiter alia, & alia substantia numero, pater, quia illud eft alud, & aliud numero, quod haber aliam, & aliam hæcheitatem, fed eadem fubstantia actu existens potest successive esse sub alia, & alia. quantitate, ergo si quantitas est ratio individualis, Quomodo eritaliquando cadem numero, & aliquando non quantitas eadem numero, cum varietur ratio eius indiui- non fit radualis, immò ex ista ratione lequitur plus, quòd rie indinierit eadem numero de necessitate duplici differen- dualis. tia individuali, quod est impossibile, sicut geadem natura specifica dicatur specifice duplicidifferentia specifica, probatur atlumptum, quia substătia actu feparata à quantitate, & actu existens necessario est vnum numero, patet, quia nulla substantia realiter actu existens potest communicari pluribus, nifi fola substancia divina, quæ actu est in tribus suppolitis : li ergo est lingularis per quantitatem, cum quantitas non infit substantiæ materiali, nifi actu existenti,

Obieđio

existenti, sequitur, geadem substantia materialis duplici differentia numerali erit vna numero, ita. quòd adæquate per vtranque erit vna numero, & fic fequitur, gerit vna numero, & non erit vna numero, quia circumscripta vna ratione formali puta quantitate non erit vna numero, & erit vna numero posita alia differentia individuali.

Tertiæ

Ibi. Similiter si mutetur à quocunque accidéte fine mutatione substantiali, siuè hoc sit possibile, fiuè impossibile, non propter hoc erit formaliter non hæc, vult dicere, fi tu dicis, quod eft indiuidua per aliquod accidens; contra,quia facta quacuque mutatione accidentali, nulla facta mutatione circa substantiam materialem, si sit actu existés adhucerit hæc: ergo non erit hæcper aliquod accidens : aliàs si esset hæc tantum per aliquod accidens facta mutatione illius accidentis, de hoc poffet facere non hoc, ipfa substantia manente in suo effe actuali reali, quòd eft impossibile, & cum dicit, fiue hoc sit possibile, sue sit impossibile, vult dicere, quòd si posses fieri mutatio accidentalis, putaquantitatis, sine mutatione substantiali, siuè impofsibile sit fieri mutatio in quantitate, vel in aliquo alio accidente, fine mutatione substantiali, non tamen propter hoc erit formaliter hæc, vel non hæc, quia semper etiam vt actu existens præintelligitur omni accidente, ficut subiectum est prius suo accidente

Ibi. Si dicas, g iftud eft miraculum, & ideo no contra rationem naturalem, supple, quòd fiat sine quantitate non facta mutatione circa substantiam. Contra, miraculnm non est respectu contradictoriorum, ad quæ nulla est potentia, sed cotradictio est eadem substantiam manentem esse duas substatradittoriotias fine substantiali, & mutatione hoc tam succeffiuè, quàm fimul, quod tamen sequitur, si per aliquod accidens effet formaliter hæc fubstantia. túc enim accidente fuccedente accidenti, eadem fubstatia non mutata esset successive dux substantiz. Et hæc ratio patet ex supradictis.

¶ Confirma ur etiam illud per fimile de vnitate specifica, quia impossibile est vnam substantiam manentem non mutatam specifice, esse simul, vel fucceffiue hanc speciem, & non hanc speciem: ergo à fimili in proposito.

Ibi, fecundo fic, duarum productionum completarum in effe substantiali non potest effe eadem fubstantia primus terminus, hæc eft secunda ratio principalis ex prima via, & stat in hoc. Nam impossibile eft, quòd vna, & eadem substantia numero fit per se terminus duarum productionum com pletarum, vt supra probatum est in primo, dutinctio.2. parte prima, quæft.prima. modo suppono, quòd terminus totalis alicuius productionis complete est aliqua substantia includens naturam cum fua hæcheitate, vt puta hic panis generatur : generatio enim terminatur ad fingulare primo, vt patet in proæmio metaphys. si e go dicis, quòd hic panis est hic per quantitatem, manéte ergo eadem quantitate, femper erit hic panis, & ex alia paries pono, quòd ille panis transubftantietur in corpus Chrifti, & in tali transubstantiatione nihil substantiæ panis manet, vt declarat Doctor in quarto, difin. 11. & tamen remanet quantitas illius partis fecundum fidem, quæ per te est hæcheitas alms panis, deinde pono, quòd Deus creet aliam fubitans tiam panis fub illa quantitate : ergo ille panis creatus erit simpliciter idem, quod ille panis anihilatus cum eadem ratio indiutdualis fit vtriusque : ergo idem panis erit terminus totalis generationis completz, & fimiliter erit terminus totalis creationis, quod eft impoffibile.

Si dicatur, quòd non est possibile idem succesfiue effe totale terminum generationis, & creationis, quia genitum anihilarum potest simpliciter ide repararia Deo, & fic simpliciter idem poterit creari, vt pater à Doct.fupra distinc.2 quast.1.& in quarto, dift. 43. lic diceretur forte in propolito, o idem panis post anihilatus erit idem creatus. Dico, quòd hæc instantia non est contra rationem. Doct.non enim negaret Doctor, quidem anihilatu Anihilatu non posset reparari, negaret tamen, quidem manes potest repaidem complete productum ab aliquo, ab alio etia rari. possiti complete produci: cum ergo hic panis dicatur præcise hic panis per differentiam individualem, qui vt fic est terminus totalis generationis coplete: ergo anihilata substantia panis, manente eius differentia indiuiduali, scilicet quantitate, fi creetur alia substantia panis sub illa quantitate, erit idem panis, qui prius, & fic idem, vt idem. erit terminus duarum productionum completarum

uarta.

Si dicatur, quòd terminus creationis erit fubstantia panis, vt prior tali quantitate. Contra, quia creatio non erit substantiæ panis, nisivtactu existentis, quia creatio tantum terminatur ad rem existentem, ve existens est, ve patet a Docto.in primo, distinct.36. Et tunc quæro, aut ille panis, vt prior est singularis, aut non : si sic habetur propositum, quia non erit fingularis per quantitatem, fi non: ergo creatio terminatur ad rem existentem, quæ non erit fingularis, quod est impossibile, fi ergo terminatur ad panem vt fingularem, vt fit fingularis per quantitatem, quæ erat panis geniti: ergo idem fingulare, quod prius fuit terminus generationis manens idem, adhuc erit terminus generationis, quod non est imaginabile. Ex ista etiam ratione Doctor videtur sequi, quòd panis nullo modo erit trasubstantiatus, patet, quia quamdiu remanet differentia indiuidualisalicuius, tamdiu manet illud, quadiu enim manet rationale, tamdiu manet homo. Si ergo quantitas est ratio individuandi substatiam panis: ergo manente eadem quantitate, mane teade fubstantia panis numero. Præterea, cnm talis trafubstantiatio panis in corpus Christi sit verè realis: ergo panis realiter trafubstantiatur in corpus Chrifti, sed non habet esse reale, nisi vt actu singularis : ergo fi realiter transubstantiatur, sequitur, q in tali transubstantatione definet quantitas panis, cuius oppositum tenet fides catholica.

Ibi. Ex fecunda via, quæ eft ex ordine fubftantiæ ad accidentia arguitur mukipliciter. Et prima ratio stat in hoc, quia substantia secundum totam. fuam coordinationem est prior accidente: ergo m tali priori crit substantia materialis hæc, patet. consequentia, quia in prædicamento substantiæ Substantia non tantum per se ponuntur genera, & species, sed est prior acetiam individua, antecedes patet per philosophum eidente. septimo meraphysicorum. tex. commen. octauo. qui vult, quòd substantia sit prior omni accidente naturaliter . Quare, inquit, primum ens, & nonaliquid eps, sed ens simpliciter substantia utique erit multipliciter : quidem igitur dicitur primum, fed substantia omnium primum ratione, & notitia, & tempore, & natura, hæc ille.

Nec oportet fugere, dicendo, quòd intentio Aristotel.est loqui ibi de substantia, quæ est Deus, vel quæ est prima causa, quia expresse loquitur ibi de fubfiana, fecundum quòd eft vnum iftorum, quæ diuidunt ens : ita enim probat substantiam. este primam, quomodo probat substantiam efse de numero diuidentium ens, quod est prior omni accidente, ita scilicet quad determinandum de omnibus, quæ dividunt ens, fufficit determinar

Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. Q 3 de

Miraculum non eft re Bean con-

Generatio quomo do terminetur ad fingula-

de substantia tanquam de primo, pro eo quod cognit io accidentium habetur ex eo, quod attribuutur substantiæ, istud autem non potest esse, nisi de fubstantia secundum totalem coordinatione suam, & g Aristo fic intendat loqui de substantia prædicamentali. Nam in principio 7. ens inquit multipliciter dicitur, sicut diuisimus in his, que de quotiens, videlicet in quinto metaph.tex.commen.14. vbi sic habetur. Em se verò, idest entia per se dicunt esse quæcunque significant figuras prædicationis, quoties enim dicitur, totiens esse fignificat hec ibi, patet ergo, quomodo in isto septimo intendat loqui de fubitantia prædicamétali, & ideo in codem feptimo tex. comm. fecundo fecudum aliam traflationem, vbi sic habetur, & cum ens dicitur multis modis, manifestum est, quòd primum ens istorum eft illud, quod fignificat quid, & hoc eft illud, Nota dili-'quod fignificat fubstantiam, hæcibi, & ibi Commentator, cum declarauit, inquit, 9 hoc nomen ens fignificat substantiam, & accidenta substantiæ, quæ funt nouem prædicameta, intendit declarare, quod hoc nomen ens principaliter, & simpliciter significat prædicametum substatiæ secundario, & determinatè, scilicet relative ad substantiam alia prædicamenta accidentium, quæ non dicuntur elle, nili quia accidunt enti, quod est ens per se, scilicet subftantiæ hæc. Cű ergo in textu quarto dicit substantiam esse prius natura omni accidente, patet, qibi accipit substantiam prædicamentalem, hoc etiam. expresse patet per Commentatorem commento 4. Si ergo fubflăția prædicamentali fecundum totam fuam coordinationem est prior tempore, & natura omni accidente, sequitur, quòd individua substantiæ non erunt hæc per aliquod accidens. Et con-firmatio sequens est clara in littera, Si enim aliquid fit prius ad aliud, maxime primum illius, est primum ad illud, sed maxime primum substantiæ in. communi est substantia prima, quod debet intelligi fic, quia si substantia est prior accidente illud, quod erunt maxime substatia, erit magis primum: igitur fubstantia prima est simpliciter prior omni accidente

> Ibi, hic dicitur, quòd licet prima fubstantia fit prior quancitate in effendo, non tamen in diuidendo, patet, quia diuisibilitas competit quatitati primò, & per fe, & fic substantia materialis, quamuis fit prior ipfa in suo este, non tamen potest diuidi, nisi per quantitatem.

Jbi. Contra, ista responsio seipsam destruit, quia si prima substantia est prior in essendo ipsa. quantitate, & non potest intelligi prima substantia quantitate. in fuo effe, nifi inquantum hæc, patet, quia non eft prima fubstantia, nifi vt fingularis, & indiuidua: ergo non erit hæc per quantitatem.

Ibi. Præterea forma eft fimpliciter prior compolito, vt patet feptimo metaphyl. tex.commen.7. vbi fic habetur. Quare si species, scilicet forma-materia est prior, & magis ens, & ipso, quod ex viriusque prior erit, propter eandem rationem., hæcılle: Et ibi Commentator, fi igitur fuerit prior in effe, quàm materia, & magis ens, propter hoc, quòd materia est in potentia, & forma est in actu, etiam erit prior composito ex ambobus, compofitum etiam non est in actu, nisi propter formam, & hoc intendebat, cum dixit, propter eandem rationem, idest quod modus, secundum quem forma est prior materia, est idem cum eo, secundum. quem eft prior composito, & intendebat, g cum forma est prior composito ex materia, & forma, & compositum est substantia, sequitur, quòd forma fit magis substantia, quàm compositum. Ex quo sequitur, quod si quantitas sit vitimum con-

## Juxítio

stitutioum primæ substantiæ, quod ipla sit prior ipla prima substantia in essendo, sed hoc est impossibile, quia omnis substantia in essendo est prior omni accidente per philosophum septimo metaphysicorum, tex.commento quarto. ergo fi quantitas non est prior in essendo prima substantia, sequitur, quod nec erit prior in vnitate competente primæ substantiæ, inquantum tale ens. Si enim. prima substantia est voa voitate numerali, & indi- Substantia uisibili in plura numero, & vt fic est prior quanti- est una uni tate : ergo talem vnitatem non habet à quantitate. tate nume-Sequitur, quamliber enim entitatem consequitur rali. propria vnitas, non habés aliam causam propriam fui, quam causam entitatis, patet, quia vnitas propria, & intrinfeca alicuius est ratione entitatis pertinentis ad tationem illius : homo enim habet vnitatem specificam propriam, & intrinsecam per entitatem differentiæ vltimæ constituentem ipsam in tali effe, & vnitate, quæ entitas eft prior homine constituto, fic & prima substantia est vna vnitate numerali propria, & intrinseca per entitatem. constituentem ipsam in tali esse, & vnitate, & per consequens prior illa, & tale est differentia individualis, que est prior prima substantia: ergo talis vnitas numeralis non competit primæ substantiæ per quantitatem, cum illa sit simpliciter posterior.

Ibi. Præterea eodem modo substantia est prior naturaliter omni accidente, quo est subiectum. omnium accidentium: inquantum enim subiectum probatur esle prius diffinitione omni accidente, & hoc per additamentum, vi patet septimo metaphylicorum, tex. commen.quarto.secundum aliam translationem substantia, inquit, est primaomnium rerum diffinitione, & cognitione, & tem pore: nullum enim aliorum prædicabilium eft separabile, & istud solum est separabile. Er eft prima secundum diffinitionem, necessarium est enim, ve diffinitio substantiæ accipiatur in diffinitione cuiuslibet rei, hacille,

SEx quo sequitur, quòd vt fic prima substantis erit prior omni accidente, quia fingulare accidens est primo in prima substantia, tanquam in subiecto, vt patet per philosophum duodecimo metaphyficorum, tex.commento vigefimofeptimo. qui textus incipit secundum aliam translationem. Et etiam confiderandum eft, quòd quædam funt,quę poffumus dicere vniuerfaliter, & quædam, quæ possumus dicere particulariter, & prima principia habent materiam, quæ in actu hoc eft prius, & aliud in potentia, idest secundum Commentatorem: & principia principalia funt ea, quorum fubstantia est aliquod ens in actu extra animam. Sequitur in textu. Hoceft prius, & aliud in potentia, idestalia sunt ca, quæ sunt in potentia particularia, & primum præcedit hoc, fequitur, &illa. vniuerfalia non funt, quoniam quod est, indiuidui est, & parum infra quodlibet singularium. estaliud, & materia, & forma, vide Commentatorem ibi.

Ibi. Et confirmatur măximè de accidente per accidens, quia illud primò inest singulari, quinto metaphysicorum, capit.de eodem, qui textus non haber commé. quia non haber textum correspondentem in Arabica rranslatione, & ponitur im-mediate post textum decimumquintum, vbi fic habetur. Nam vniuerfalia secundum se existunt, Vniuerfaaccidentia vero non fecuudum se, sed in sin- lia fecundă gularibus fimpliciter dicuntur, hæc ille : & , la existant. per accidens erit prima substantia hæc, cum fit subjectum accidentium per aliquid aliud, quàm per accidens.

Quemodo fubstantia fit prior

genter.

¶lbi,

Ibi, omne quod est prius alio natura, est prius duratione, hoc f. modo, o quantum est de se non repugnat sibi contradictorie posse esse puis duratione, vt alias expositum est : vniuersaliter emm. prioritas naturæ includit in priori posse este fine posteriori fine contradictione, ex quinto metaph. tex. commen. 16. vbi fic habetur circa finem illius rextus. Alia, inquit, verò secundum substantiam, & natura supple sunt priora, quæ cunque contingiteffe fine aliis, & illa non fine illis, hæcille : igitur fine contradictione posset quæcunque substantia, quantum esse esse prius duratione omni accidente, & fic nullum accidens erit differentia indiuiduaiis alicuius substantia.

Ibi. Ex terria via arguitur fic primò, & ratio flat in hoc, tota coordinatio prædicamenti substantiæ eft prior omni accidente, vt patet feptimo metaph. tex. commen. 4. Et in tali coordinatione prædicamentali ponuntur individua, & nihil vnius coordinationis est tale propter aliquid coordinationis alterius, modo in coordinatione prædicameti sub-fantiæ, cum sit finita, sicut est aliquod primum. prædicatum, de quo nihil prædicatur, ita aliquod fubiectum, cut nihil fubiicitur, vt patet primo posteriorum.tex.comm.34.

JIbi. Præterea fecundò, in qualibet coordinatione, circumscripto quocunque alterius coordinationis est ratio speciei, & illa prædicatur de pluribus differentibus numero, ergo.

Ibi. Præterea tertiò, ratio stat in hoc, singulare substantiæ recipit predicatione in quid cuiuscung; superioris, sed per accidens non recipit prædicationem in quid, & fic, fi prima substantia esset hac per quantitatem, effet vnum per accidens, quia aggregatum ex rebus diuerforum generum, vt patet 5.metaph.c.de vno.tex.comm.7.% 15.

JIbi. Præterea quando aliquid conuenit, ifta ratio elara est in littera, & stat in hoc, quòd ficut com munitas conuenit essentialiter, puta naturæ humanæ, inquantum eft pertinensad coordinationem. prædicamenti substantiæssic ei simpliciter couenis, quòd quamuis per aliquid posterius alterius gene-

Exemplum. ris contrahatur, adhuc fimpliciter erit tale. Exemplum. Ex quo enim natura humana, vt pertinet ad coordinationem prædicaméti fubstantiæ, eft essentialiter communis ad omnia individua: fi ponatur fub albedine per possibile, vel impossibile, adhuc fimpliciter erit talis natura fic communis quidi-tatiue ad fua inferiora, eodem modo dico de prima substantia, quæ vt pertinet ad coordinationem prædicamentalem competit fibi hoc, o non possit diuidi in plures partes subiectiuas : polito ergo, q conirahatur per quantitatem, vel per aliud accides femper erit simpliciter talis, vt est aliquid prædicamenti substantia, & sic simpliciter erit hæc, & non per aliquid pertinens ad aliam coordinationem.

Responsio Egi. de Ro-

Ibi. Propter argumenta fortè istarum duarum viarum fugienda, tenetur positio de quantitate alio modo. Hic Doct. ponit positionem Egidij, qui dicit, quòd prima substantia est hæc, non per quantitatem, sed propter aliquid causatum à quantitate, quod causatum est realiter idem cum tali subftantia

Nota in hac littera, g duplex est extensio quædam per se vt quantitas, quædam verò per accidés vt fubstantia, pro quanto subijcitur quantitati, per quantitatem enim est dirisfibilis: & hoc est quod di cit hic, o ficut extensio materiæ supple per accides, estalia natura à natura quantitatis iplius materia, quia ipfa quantitas est extensa per se. Sequitur, & nihil addit fuper effentiam materia, fupple illa extenfio per accidens, sequitur, sie signatio materia,

Tertiz

quam habet causaliter per quatitatem, est alia à si-gnatione quantitatis, & prior naturaliter signatione, quam habet per quantitatem, ideft q individua-tio materiæ, sive signatio causata à quantitate in ipsa materia est alia ab individuatione quantitaus, & etiam est prior naturaliter individuatione, quàm habet, supple formaliter per quantitatem, vult di-cere, oprima materia habet individuationem cau fatam à quantitate, & hæc individuatio, propter quam propriè materia est hæc, est alia ab illa quantitate. Secundò, quia quantitas informat materiã, dicit, g ficut talis materia est quanta per quantitatem, ita est individua accidentaliter per indiuiduationem, qua ipía quantitas est individua, & addit, quòd individuatio, fiuè fignatio caufata à quantitate, per quam ipfa materia eft hæc,eft eadem realiter cum ipfa materia.

Contra, ista positio. Hic Doct. intedit improbare Egidium quantum ad hoc principaliter, g f. indiuiduatio materiæ causata à quantitate sit idem realiter cum ipfa materia, quia est simpliciter impossibile, o aliquid causarum à quatitate distincta realiter à materia, & posteriore realiter ipfa : sit idem realiter cum materia, pater, quia fi privs non eftidem realiter cum a.multo minus, nec posterius erit idem realiter.

Ibi. Præterea illud, quod eft necessaria coditio Scotm intecaufæ in caufaudo, non poteft habere à caufato ef dit imp fe, quia tunc caula inquantum fufficiens ad caufan- bare Egidum effet caufata à caufato: vult dicere Doctor, g dium. conditio necessaria causa, vt fit sufficiens ad causandu est singularitas, vt supra patuit in primo, dist.3. q.6. & 8. & talis conditio, que est fingularites, est prior causato. Cum ergo hæc substantia, inquantum hæc, caufer quantitatem hac, & per confequés ipla quantitas erit posterior ipla substantia signata, fequitur, quod fi fignatio substantiz, siue fingularitas fit per te causata à quantitate, o hac substantia sufficiens ad causandum quantitatem, fit causata à quantitate, & sic prius erit causatum à suo posteriori, quod est impossibile.

Ibi. Præterea quæro quid eft quantitatem derelinquere, vel caufare modum talem in substátia, fi nihil eft, nili o præfuit quantitati, tunc nullo modo est signatio per quantitarem, quia vt sic simpliciter præcedit quatitatem, fi autem aliquid aliud, quæro quomodo caufatur à quantitate, & quo genere caufæ, non videtur posse assignari ibi, nifi genus cause efficientis, sed quantitas non est forma. activa

Ibi. Præterea, quare magis derelinquit quatitas talem modum in substantia eundem realiter substantiæ, quàm qualitas quantitati vt albedo, non videtur ratio, quia ficut albedo feipfa est forma fupficiei, & non mediate alia forma derelicta, ita videtur quantitas elle forma substantiz, qua substantiz. eft quanta, & non derelinquere formam.

Ibi. Ex quarta via arguo fic, quantitas ista qua. Quantiras fibftantia cft fignata, aut eft quantitas terminate, terminate aut interminata. Hic nota, quantitas intermi- O intermi nata, fiue extensio, nihil dicit in re materiali, fiue nata quid extenfibili, nisi tatum aptitudinem ad extensionem dicane. actualem, siuè terminatam, quantitas verò terminata, fiuè extensio est ipsa extensio actualis, pura. pedalis, vel bipedalis, & fic quando quantitas est in materia, dicimus materiam elle tantam quantitatiuè, fiuè extensiue, quanta quantitas est ibi extensa : dicit ergo Doctor, quod substantia materialis non est hæc per quantitatem terminatam, quia illa est fimpliciter posterior, nec certe hæc per quatitatem interminatam, quia eadem manet in generato, & corrupto, cum sit inseparabilis à materia.

Fran. Lych.in fec.Sent.Scoti. Q 4 SNam

I24

#### Distin. Libri

¶Nam eadem materia, quç eft sub forma aquæ, fit fub forma ignis, ita quod corrumpitur forma aquæ,& generatur ibi forma ignis,& tunc vitra, cu quantitas interminata per te fit fignatio fubstantiæ materialis, manente eadem, manet eadem substantia materialis. Cum ergo fit fimpliciter eadem ta ignis geniti, quàm aquæ corruptæ, sequitur, quòd ista duo fint vnum numero, quod est impossibile.

Ibi, fi dicatur, quòd non fequitur, quia quantitas non ponitur caula fingularitatis, nifi præfuppofita vnitate specifica, sed generatum, & corruptum non funt eiusdem speciei. Contra. Hic intenditprobare, quòd etiam genitum, & corruptum fint eiusdem speciei, & per cosequens possint esse idem numero, vt deductum est supra. Et quod possint esse eiusdem speciei, ponedo, quòd ex aqua primò generetur ignis. Secundo ex igne generetur aqua, est ibi simpliciter eadem materia numero, pater, quia cum ignis generatur ex aqua, à materia aqua, expellitur forma aquæ, & ibi inducit forma ignis, & cum ex illo igne possit generari aqua, sequitur, o eadem materia erit respectu aqua prius corrupta, & aquz posterius generatæ, & per consequens erit ibi eadem quantitas non solum interminata, sed etiam terminata, vel faltem interminata, & illa per te est causa singularitatis: ergo aqua corrupta, & enita erunt eadem numero, quod videtur impoffibile, quia idem individuum numero non redit omnia dili- naturali actione, vt patet fecundo de gene tex.com. vltimo, siud septuagesimo. Homines, inquit, & animalia non reiterantur in feipfos, vt rurfus generetur idem . Et circa finem illius tex. Ideo aqua ex aere, & aer ex aqua specie idem, non aut numero, & Comment.ibi. Corruptibilia autem impossibile eft, vt reuertantur, nisi secundu speciem, verbi gratia, aer generabitur ab aqua, & aqua ab aere, non g individuum illius aquæ corruptæ revertatur per fe, quamuis materia effet eadem, & ages idem, quoniam fi idem agens ex eadem materia faceret lateres, & postea corrumperentur, vi faceret alios posterius, manifestum est, quod differt posterius à præcedentibus, hæc ille, hoc idem habetur quinto physicorum. tex. comm. 36. secundum aliam trans-lationem. Sed si possibile est, vt illud, quòd iam. corruptum eft, revertatur, & fiat vnum numero, tunc motus possibile est, vt sit etiam vnus, supple numero, & fi illud fuerit impoffibile, motus eritille idem, sed non vnus, hæc ille.

Ibi. Præterea fi quantitas fit primò indiuiduas fubstantiam, vult dicere Doctor hic, quòd si Sortes est singulare, & Plato similiter per aliam, & aliam quantitate, oportet quòd illa, & illa quantitas differant, cum iint veræ formæ, & sic perit fundamentum eorum, qui dicunt, quòd omnis differentia. formalis est differentia specifica, & si si cunc hæc quantitas, & hæc quantitas, cum fint duæ formæ, disserrent specie. quod est contra eos, & contra veritatem\_

Ibi. Et'si dicas, immò quantitas habet ex se situm determinatum, & per consequens hæc distinguitur ex se ab alia quantitate, idest forte isti dicerent, quod istæ duæ quantitates non differunt, vt duz forma, sed præcise differunt propter alium, & alium fitum, quia quamitas Francisci habet alium, & alium litum à quantitate Ioannis.

Ibi. Contra, quæro de quo fitu loqueris. Nota Duplex fi- in ifta ratione, quod eft pdicamentum, & talis fitus, non tantum dicit ordinem partium in aliquo toto, sed vltra dicit ordine totius ad locum circumscribentem, & ordine parrium ad partes loci, vt declarat Doct.in quarto, difunct. 10. Secundo accipitur, vt est differentia præ-

# uxítio

dicamenti quantitatis, & dicitur positio, quadicit tantum ordinem partium quantitatiuarum in aliquo toto.

Ad propositum applicando dicit Doctot, quod Situr est por fitus primo modo est posterius quantitate, palet, ferius quaquia talis ordo totius ad locum, & partium ad par- titate. tes loci, est respectus fundatus in ipsa quantitate, & per consequens vna quantitas non differt ab alia per talem situm. Si secundo modo eadem est quæstio de situ, sicut & de quantitate : non enim est notius partes permanentes, & cotinuatas in isto toto seipfis diffingui à partibus permanétibus, & continuatis in illo toto, quæ duo scilicet continuationem, & permanentiam includit positio, vt est differentia. quantitatis, quàm quam hæc quantitas differat feipfa ab illa, vult dicere, quòd cum iste situs non sit notior ista quantitate, quomodo dicimus, g vna diftinguitur ab alia per fitum.

(Ibi. Præterea omnia argumenta, quæ facta funt contra opinionem ad probandum, quòd caro non fit de le hac, possunt eadem fieri ad probandum, quod quantitas non fit de sehæc. Hicdicit Doct. quodficut in quæftione prima huius diftinctionis probauimus, quod datur natura communis, quæ Natura coex natura rei non est de se hæc, ita per easdem ratio- munis quenes, potest probari, quòd detur quantitas in com- modo non muni, quæ ex natura rei no fit de fe hæc,& fic opor fit de fe hac. tebit quærere propter quid quantitas fit de se hæc.

Ibi. Contra rationes opinionis Hic Doct.spe-, cialiter arguit contra rationes factas à Gottifredo in principio questionis. Cum dicit, quod dividi, in partes eiusdem rationis est proprietas, que per se conuenit quantitati, & per quatitatem conuenit, substantie dividi in partes eiusdem rationis, & Doctor hic probat, quod & fi quantitas fit ratio diuidendi in partes integrales, & quantitatiuas eiufdem rationis, non est tamen ratio diuidendi in partes subiectiuas, de quibus est quastio ista, quia tunc inesset formaliter ipsi substantiæ, quod est fallum: no enim quantitas ineft naturæ humanæ, inquantum. ipfa eft diuisibilis in partes subiectiuas

Ibi. Confirmatur ratio, quia totum vniueríale, quod diuiditur in indiuidua, & in partes subie-Ainas prædicatur de qualibet illarum partium, ita quòd quælibet pars subsectiva est ipsum per identitatem, vt supra expositum est in prima quæstione huius diftinctionis, ifta confirmatio eft faus euides, qua probatur, quòd quantitas non fit ratio formalis diuidendi in partes subiectiuas: est enim manifesta differentia inter partes subiectivas, & partes Differentia quatitatiuas homogeneas, quia subiectiue recipiut inter partes prædicationem totus in recto, vt ista est est vera, subiettinas, hichomo eft homo, quantitatiue verò non, quia. & homogehæc eft falla, hæc pars vini eft ipfum totum uinum. nens. Et addit Doctor, quod licet ad diuisionem totius integralis in partes quatitatiuas fequat diuifio partium subsectiuarum, tamen iste partes sunt aliæ, & aliæ respectu alterius, & alterius totius. Nam si quantitas uini diuidatur in decem partes integrales ipfius, licet respectu ipsius dicantur integrales, vt. funt in toto, tamen iplæ vt leparatærecipiunt prædicatione totius vniuerfalis, quia hæc est vera, hæc pars uini eft uinum, & hoc eft quod dicit Doct.hoc idem dico de toto ætherogeneo.

Ibi. Et quod accipitur à philosopho in quinto metaph.tex.comme.decimoquinto,quòd diuidi in partes eiusdem rationis est proprietas per se coueniens quantitati, dicit, quòd philosophus non dicit quantum diuidi in partes eiusdem rationis, sed o eft diuisibile in ea, quæ insunt, quorum vtrumque, vel fingulum eft natum effe aliquid, & hoc aliquid, in ea, quæ infunt, inquit, tanquam componentia... totum



1111

Noto hac genter.

totum cui infunt, igitur non ficut in partes subie-Aiuas, quæ non sic insunt, quorum virumque, si diusfio fiat in duo, aut singula, fi in plura natum. est esse aliquid per se, scilicet existens, eo modo quo totum, quia inquantum aliquid est pars quantitatiua diuidens, ita per se potest esse, sicut totum diuifum, quia ita pars est composita ex materia, & forma, ficut ipfum totum, & fi totum natum fit effe indiuiduum alicuius speciei, puta aliqua caro, ita. quælibet pars ipfius, ut separata, erit simpliciter indiuiduum eiusdem speciei, ut supra patuit distin.2? quaft.9. & hæc diuisio in partes est contra diuisionem compoliti ex materia, & forma, ut patet, & diuisio in hoc aliquid, & hoc aliquid, puta in singularia est contra diuisionem generis in species, quæ non funt hocaliquid, sed quale quid. Sequitur, & fi numerus componeretur ex diuerfis numeris non obstaret rationi numeri, inquantum quantus, quòd diuideretur in numeros alterius rationis, vult oftedere Doctor, quod etiam non est necesse quantitatem diuidi in partes eiusdem rationis, siue eiusdem speciei, quia si componeretur aliquis numerus, puta senarius ex ternario & ternario, ita quòd diceretur numerus numerorum, ille numerus diuideretur in plures species, & sic non diuderetur in partes eiusdem rationis, & eodem modo non obstaret vniuersali, puta quanto, quod diuideretur in partes alterius, & alterius rationis, si coponeretur ex tricubito, & bicubito, quæ differunt specie, ita etiam quantitati non obstaret diussio suipsius in pattes eiusdem rationis. Concedo ergo uniuerfaliter de facto, quòd licet totum non requirat, quòd diuidatur in partes alterius rationis, tamen non requirit eas effe diftincte rationis, quia inquantum funt par tes quantitatiue no sunt alterius rationis, licet enim caput, cor, & manus fint partes quantitatiuz, & alterius rationis, non tamen funt alterius rationis, inquantum præcise fant partes quanti:eo ergo mo do quo uerum eft, licet à philosopho non posset accipi, quòd quantum diuidatur in partes eiusdem rationis omnino, quia non diuiditur in partes, in. quibus includarur ratio diuisi, ficut species diuiditur in individua, sed in partes, quæ infuerunt divifo, & habent rationem vnam, non illius supple diuifi, fed alicuius communis illi toti, & ipfis, quia partes totius quanti, & totum quantum conueniút in hanc rationem, quòd quodlibet est quantum, species verò diuiditur in partes eiusdem rationis, quarum qualibet includit rationem diuisi, & non aliquid aliud alterius rationis commune diviso, & diuidentibus, vt patet.

Secunda ra di.

secunda ra JIbi. Præterea arguo contra fecundam ratione. 10 Gethfre Secunda enim ratio Gottofredi fuit, quòd generas distinguitur à genito, & econtra per aliam, & aliam quantitatem. Contra quam rationem arguit Doct. fic, quia ficut ratio formalis generandi est substan-tia, ita & terminus generationis est substantia, & ficut substantia illa non generat, nisi inquantu hæc, vt est prior quantitate, sic substantia non generatur nisi inquantum hæc, vt prior quantitate.

J Ibi. Concedo ergo conclusionem omnium. istarum rationū, quòd impossibile est per aliquod accidens substatiam esse individuam, hoc est, quòd peraliquod accidens dividatur in partes subjecti-

uas, & quòd per illud repugnet fibi effe non hoc. QVIDAM nouus expositor primæ partis fancti Thomæ in libro de ente, & effentia nititur Thede vie Gaieta. in lib. de ente, soluere rationes illas, quas facit Doctor contra po-O effentia. fitionem Egidij de differentia indiuiduali, que vltimo loco ponuntur. Et primò ad primam respon det. Ad cuius euidentiam est notandum, quòd proportio materiæ fignatæ ad hanc quantitate eft pro-

Tertiæ

portio potentiæ ad proprium acum, vnde licut, po tentia materiæ eft eadem realiter ipfi materiæ, & ta men dependet à forma, ita potentia, seu capacitas materia est materiæ respectu huius quantitatis, quæ vocatur eadem rea-eius signatio, dependet à quantitate, & tamen est liter cum eadem materia, & quia potentia est prior, & poste- ip/a materior naturaliter actu, prior eft, quoniam caufa materialis, posterior in ordine cause formalis, ideo signatto materiæ eft prior quantum in ordine caufæ materialis, posterior autem in ordine cause formalis, unde utroque modo maior est falfa, tam si intelligatur de priore, & posteriore secundum genus causa materialis, quàm fi intelligatur de priore, & posteriore in ordine cause formalis: aliquid enim dependens à forma, est idem realiter materiæ, & aliquid dependens à materia, est idem realiter formæ, vt patet ad probationem primam, qua dicitur, quia tunc idem esfet prius, & non prius, dico, g non est inconueniens in diuersis generibus causarum. Ad aliam probationem, qua dicitur, vbi est uera, & realis identitas negatur, & sic propositio allumpta: non enim omne prius potest este line po steriori, vt aliàs ostendeur.

Ad fecundum negatur maior, cum caufatum eft caufa, fiuè caufæ in aliquo genere caufæ, ficut in propofito accidit, materia enim fignata eft caufa. quantitatis in genere causar materialis. Quantitas est causa materiæ signatæ in genere cause forma. Caietanus lis, vt actus potetia, & patet fallitas majoris in exe- utitur felplo supra posito: potentia enim materiæ est necel- uere ergufaria conditio materiæ ad caufandum formam, & meta Scoti. tamen dependet à forma in genere cause formalis.

Ad probationem dicitur, quòd caufa materia lis fecundum causalitatem suam dependet à suo ef- Quomo do fectu, scilicet forma, sed non inquantum est effe- causa ma-Aus eins, sed in eo, quod est causa materiæ : causa terialis deenim sunt sibiinuicem causa, vt dicitur secundo pedes à sue physicorum . & Comment.commen.30. non ergo effettu . înconuenit causam in causando dependere à caufato, vt non caufato, fed vt caufa eft fecundum aliud genus

¶Ad tertium dicitur, quòd quantitatem causare. talem fignationem in materia nihil aliud eft, quàm materiam ese ab hoc agente factam capacem, adeò huius quantitatis, quòd non illius, & fic quantum concurritad fignationem materiæ vt actus, propter quem talis capacitas sit agens, non vt efficiés illam, & talis fignatio, seu capacitas præest ipsi quantita ti in genere causa materialis, & non potest ex hoc inferri, ergo non fit per quantitatem, eo quòd fitper quantitatem in genere caulæ formalis, quæ ficut & finis inter causas posteriores in esse numeratæ

Ad quartum dicitur, quòd non folu quantitates tali modo signant materiam, sed etiam qualitates propriæ. Materia enim fortis, ita est capax harum qualitatum, quòd non aliarum, fed quia fola quantitas immediate recipitur in fubftantia, & hæc fola oftenditur, oritur radicaliter diftinctio materialis, ideo ad propofitum materiam fignatam materiam sub certis dimensionibus, & non sub certis qualitatibus dicimus.

Ad quintum dicitur, quòd quantitas illa, quæ ad individuationem, vt originale non intrinfecum individuationis principium concurrit, cft quantitas terminata, nec obstat, quòd sequatur formam, quia etiam forma lequitur potentia materia,a qua tamen caufatur, & concedimus hanc fubstantiam. etiam causam materialem huius quantitatis, sed econuerfo in genere caulæ formalis hanc quantitatem esse causam huius signationis, materiz modo præexpolito;

¶Ad'

Potentia

I 25

Quomodo

1

# iltin.

# )uxítio

Confirmacio SAd confirmationem Antonij Trombettæ dici-AntonyTro tur, quod quantitas terminata ad individuationem bette.

rentia for

malis eft

(pecifica.

ł

concurrens, non stat in indiuisibili, sed latitudine habet : ficut enim quelibet species naturalis determinat fibi quantitatem maximam, & minimam infra quandam latitudinem, ita & quodlibet indiuiduum determinat sibi hanc quantitatem infra tales limites, & non in indiuisibili, vnde paret sieri ratefactio, siuè vt individuatiua est variatione, no enim hic accipitur quătitas terminata punctalis, fed cum certa latitudine.

Ad fextum dicitur, concedendo confequetiam primam, sed negando, quòd ex hoc sequatur falsi-tas illius propositionis fundamentalis firmissimi ædificij. Peccauit enim arguens peccato maximo non diftinguens inter differentiam formalem, & Omnis diffe formaru : omnis enim differentia formalis est spe-

cifica, non autem omnis differentia formarum, vt. dicit fanctus Thom. fecundo contra Genti.cap.81. alioquin forma huius ignis, & si est alius ignis, diftinguerentur specifice, cum sint forma, & differat, vnde linea mathematica diuisa in partes habet duo indiuidua: quælibet enim pars lineæ eft linea, & il-la indiuidua funt formæ, & differunt , fed non differentia formaliter. Appellatur autem differentia formalis illa, quæ est per principia quiditatiua: hçc enim semper oritur à forma in eo, o forma, qualis non est inter hanc lineam, & illam, cum sit eadem vtriusque quiditas, verum arguentis error est valde puerilis, funt formæ, & differunt: ergo differunt. formaliter, eft monachus, & eft albus: ergo eft monachus albus.

Ad vltimum negatur consequentia, licet enimid, quod in prædicamento substantiæ sit prius simpliciter quolibet alio prædicamento, tamen aliqua conditio, fine qua individuum, vt fic non eft in. prædicamento potest esse posterior in genere cau-fæ formalis alterius prædicamenti, eo quod causaformalis est posterior in este.

Ad confirmationem dicitur, quod quodlibet prædicamentum completur per res sui generis, si loquamur de his, que ponuntur in prædicamen. tis, & de ratione reponendi ea in illls, non autem fi loquamur de conditione rei reposita in prædicamento, Sortes enim non est nisi substantia, & ratio ponens ipium in prædicamento est substantia, conditio autem individuationis suz, quæ non est ratio reponendi ipfum in prædicamento non conuenit,

quòd coexigat aliquod actus, puta quantitatis. NVNC oftendendum eft has refponsiones Confutatio responsionu huius noui expositoris minime euacuare rationes Tho. Gaiet. Doctoris, & cum dicit primò, negando maiorem guas dat ad quai dat ad primæ rationis, pater, quòd non rectè negat, quia rationes Sco est fimpliciter impossibile, q fi a. realiter difunguitur à b. vt à posteriori, quin etiam realiter distinguatur à c. causato ab ip so b. quia si prius c.non po test realiter identificari a.multo minus, nec realiter posterius ipso b. aliter ipsum c. esset realiter prius, & realiter posterius ipfo b. patet, quia fi b.quia posterius a. non realiter identificatur a. sequitur, o c. fi identificatur realiter a. gerit realiter prius b. fcquitur etiam, quidem c. sit realiter posterius b.cum realiter ponauir caufari à b. & fic patet quomodo malè negauit illam maiorem. Et cum oftendit illam maiorem non effe veram ex hoc, q potetia materiæ eft eadem realiter ipfi materiæ, & tamen dependet à forma, dico hoc esse impossibile, & quzro quid accipit per potentiam materia, aut accipit pro ipfa materia præcise, aut accipit pro potentia, quæ dicit ordinem ad actum, aut accipit potétiam materiæ pro aptitudine effendi fub forma.

Si primò patet, gopotentia materiæ realiter di-

ftinguitur ab actu, quia fecundum Doct.& fecun-dum veritatem, & fecundum viam philosophi, vt patebit infra diftin. 12. quæft. 1. materie dicit entitatem realem realiter diffinctam ab actu, fiue forma. Siue etiam accipiatut materia, prout ipli accipiūt, vt non dicit entitatem realem actualem, fed vt dicit puram potentiam, patet, q talis potentia non est causata à forma, sicut nec materia accepta secudum opinionem Doct.

Si secundo, accipitur propotentia, vt dicit ordinem ad actum, patet, quilla distinguitur realiter ab actu, quia adueniente forma in materia definit talis potentia, alter idem effet actu fub a. & in potentia ad ipfum a.quod eft implicatio.

Si tertio accipit potentiam pro aptitudine, patet, quòd talis aptitudo non causatur à forma, cum omnis aptitudo præcise oriatur à re, caius est. Tum etia, ga quæreretur de tali aptitudine, in quo fundetur, ipfi no possunt assignare subiectum talis aptitudinis, cum dicant materiam esse puru nihil, quia tantum purum esse in potentia. Et sic pater, g illa probatio nihil est ad b.nisi exponat potetiam materiæ, aliter, & quomodocunque exponatur, si talis potentia ponitur caufari à forma, à qua materia realiter distinguitur, vt à posteriori, oportebit eum dicere eandem potetiam realiter distingui à materia. Et cum infert, quòd illa potentia, seu capacitas materiæ respectu huius quatitatis, quæ vocatur eius fignatio, dependet à quantitate, & tamé est eadem materia, patet hoc esse falsum per ea., que dixi supra. Et vitra quæro quid intelligit per ca pacitatem materiæ respectu huius quantitatis, aut intelligit ipfam materiam nude, & pater, q illa non dependet à quâtitate, aut intelligit aliquid additu ipsi materiz, & tunc quæro, aut illud additum, quod accipitur pro capacitate, est precise aptitudo materiæ respectu huius quantitatis, & tunc arguatur, vt prius, sicut de potentia aptitudinaria, aut dicit aliquam entitatem actualem, & túc quæro, in quo fundetur, non in materia, cum ponant eam ef-fe puram potentiam. Modo entitas actualis no potelt immediate fundari in eo, quod nihil eft in fe. Tum etiam, quia fi entitas actualis ponatur realiter causari à quatitate, est simpliciter impossibileipsam realiter identificari materiæ, vt dixi fupra. Et quomodocuque affignetur capacitas materiz respectu illius quantitatis semper arguatur, vt argutum est de potentia inateriæ. Et cum dicit, quòd potentia materiæ est prior, & posterior naturaliter actu, prior, qa causa materialis posterior in ordine cause materialis, posterior in ordine cause formalis. Dico, quod ista responsio nullam includit veritate, RefafioCaquia quomodocuque accipiatur potentia materiz ierani non non potest dici realiter prior iplo actn, & realiter includit veposterior: posito enim, quod potentia materia, vt ritatem. caufa materialis compositi sit prior actu, est tamen impossibile, quòd ipfa cadem potetia dicatur cau-fa formalis, patet. Tum quia talis porentia poneretur actus mater - e, quod est omnino inconueniens. Tum ettam, quia in codem composito essent plures actus, non enim est intelligibile, gidem respe-Eu eiusde subiecti, dicatur prius, & posterius naturaliter, genim potentia materiæ fit realiter prior ipla materia, & realiter posterior, videtur omnino implicatio contradictionis. Et fic patet quomodo prima ratio Doct.minimè euacuetur.

Ad illa, quæ dicit ad secundam rationem Dod. cum dicit, quòd non est inconveniens aliquid caufatu ab a.in vno genere eaufæ effe caufam ipfiusa.in genere, & sic materia signata est causa quantitatis in genere causa materialis, & quantitas est causa materix lignata in genere causa formalis, vt actus potentia.

tentiz. Dico fimpliciter, quòd hæc responsio videtur tantu ad placitum, eft enim impossibile, quòd aliquid causatu in genere causa materialis este caufam illius caufæ in genere caufæ formalis, quia túc idem effet realiter, & effentialiter prius, & posterius respectu eiusdem. Si enim a. est realiter causa materialis b.erit realiter prius ipfo, & fi b.eft caufa formalisiphusa. sequitur, gerit realiter prius ipsoa. caufato, non enim est intelligibile causam in quocunque genere esse la caliter posteriorem ipso causato. Si ergo materia fignata est causa materialis quatitatis, sequitur, quòd erit realiter prior ip la quantitate, & ex alia parte, fi materiavt fignata est realiter caufata à quantitate, vr à caufa formali, erit realiter posterior ipsa quantitate, & sic idem respectu eiusdem erit realiter, & essentialiter prius, & posterius.

Resposiones Chier ANI.

Lychettus

foluit bene .

nome do

Præterea quæro, cú dicit, quòd materia signata est causa materialis quantitatis, & quòd talis signatio est præcise à quantitate, aut talis signatio est causata à quantitate potétiali, autactuali, non primò, quia quòd non est in se, nihil potest causare in quocunque genere causa, loquendo de causatione reali, non secundo, quia tunc non est quantitas in actu, patet, quia quantitas in actu ponitur caufari à materia fignata.modo causa materialis psupponi tur ipfi quantitati: ergo talis fignatio materiæ non erit à tali quantitate.

Præterea: Si quantitas eft caufa fignationis materiæ, aut iplam caulat, vt actu informat materia, aut vi non informat actu. Si primò, Sequitur, g materia crit prius fignata, g informetur à quantitate, patet, quia causa materialis est naturaliter prior illo, cuius est causa, sed materia per te, vt signata est causa materialis talis quantitatis: ergo non secudo, ga nihil caulat formaliter in subiecto, nisi inquantu actu informat. Et sic patet quomodo propositio Doct est ita euidens, quod nullo modo improbari poteft, nisi forte formado propositiones ad placitum. Etquod infert, g causa materialis &m caufalitatem suam dependet à suo effectu, scilicet forma, fed non inquantum est effectus eius, sed in eo, quòd est causa materiæ. Hoc patet esse falsum, ga nec materia in eo, quòd caufat compositum depédet à forma, nec ecouerso, sunt enim distincte caufalitates, quarum vna in caufando non dependet ab alia, & hoc magis patebit infra dift.12. Et quod adducit, q caulæ funt fibi inuicem caulæ, vt patet fecudo phyficorum, commen. 30 Dico, o hoc no Quemodo est ad propositum, quia quamuis materia sit subiemareria no dum formæ, & forma litadus materiæ, non tamé fr causa for dicimus, quod fit causa materialis formæ, nec o ma,nec econ forma fit causa formalis materiæ, sed materia dicitur caufa materialis respectu compoliti,& fimiliter forma. Non enim habetur ab Aristo. quod materia sit causa formæ, nec forma causa materiæ, vt patet in tex. 30. vbi oftendit, quæ suntille cause, quæ ponuntur fibiinuice caufæ, vide ibi. Et licet Commentator commen. 30. sic dicat, materia est causa

formæ, secundum quòd forma non potest inueni-

ri, nifi per illam, forma autem est causa materiæ, secundum g materia non poteft effe in actu, & de-

monstrata nisi per illa, & præcipue prima materia: hæcille: tamen hoc dictum Commetatoris non eft ad propositum, qa per hoc vult formam non pol

fe existere, nisi in materia, & materia non posse habereactum formalé, siuè non posse existere in actu

formali, nisi per formam, non enim vult, o forma

fecundum suam entitatem sit causata à materia, sed

tantum ab agente extrinseco, nec similiter entitas

materiæ fit causatab ipsa forma, ita quod nullam entitatem actualem dicat realiter diftincta ad ipfa

forma, & fi hoc intenderet negadus effet Comme-

uarta.

120

tator, quia in hoc expresse contra doctrinam magistri sui, vt prolixe patebit infra distinct. 12. quá-stio.prima.

¶Ad illud, quod dicit ad tertia rationem, quòd quantitatem causare talem signationem in materia nihil aliud eft, g materia este ab hoc agente factam capacem à Deo huius quantitatis, quon illius. Et fic quantum concurrit ad fignationem materiæ vt actus, patet ex supradictis hanc responsionem non euacuare rationem Doct. quia femper quæro de illa capacitate materia, vt fupra. Cum enim dicit, pipla materia est effecta capax huius quantitatis à Deo, que capacitas dicitur fignatio materie, & ve ficest prior quantitate, hoc concesso habetur propolitum, quod talis fignatio non erit per quantitatem. Tum etiam, quia ip fa quantitas fecundum. eum est causata à materia signata, & sic erit posterior materia signata, & per cosequens signatio materiæ præcedit quantitatem, & vt sic nullo modo erit à quantitate. Et quia responsiones sequentes ad alias rationes Doctoris procedunt ex codem. fundamento falso, quæ etiam ex his, quæ dixi supra, facillime folui poffunt, ideo breuitatis caufa pertran feo illas.

NVNC foluendæ sunt rationes factæ pro opi- Nune feluie nione Gottofredi. Primo arguit fic. Illud, o pri- ration mo couenit alicui, & per se conuenit cuilibet alteri Gottfredi. per rationem eius, sed diuidi in partes eiusdem rationis est proprietas, que per se primò couenit quatitati, vt patet quinto metaph. tex.commen.18. crgo conuenit etiam substantiæ per rationem quanti-tatis, sed diuidi in partes eiusdem rationis est proprie diuidi in indiuidua eiusdem speciei, cum ista diuidentia non fint formaliter alterius rationis, fi-

cut funt species diuidentes genus: ergo, &c. ¶ Dicit Doctor, og male accipit illa propositione philosophi, vt supra declaratum eft. No enim philosophus dicit quantitatem diuidi in partes eiusde rationis, sed o quantum est diuisibile in ea, que infunt, quorum vtruque, vel fingulum eft natum effe aliquid, & hocaliquid: in ea, quæ infunt, inquit taquam componentia totum cui infunt : igitur nonsicut in partes subiectiuas, que non sic infunt, &c. vt supra expositum est. Et cum vltra dicit, q code estaliquid divisibile. Et o partes dividentes diftinguuntnr, hoc est falsum, ga natura communis di-uisibilis est ex se in indiuidetta, puta animal in specie, & tamen diuidentia non diftinguuntur ratione natura, cum conueniant in ea, sed distinguuntur proprijs rationibus.

9 Sécundò arguit opinio sic, quia hic ignis non differtab illo igne, nisi quia forma differt à forma, nifi quia recipitut in alia, & alia parte materiæ, nec pars materiæ ab alia parte, nisi quia est sub alia, & alia parte quantitatis: ergo tota distinctio huius ignisab illo igne reducetur ad quatitate, ficut ad primum distinctiuum.

Selpondet Doctor ad hanc fecudam ratione. Et primo dicit, quod ex ista ratione potest concludi, quòd idem generaret fe, cum fit eadem quantitas, præsertim secundum eos ingenita, & corrupta, vt supra patuit. Deinde ad formam argumenti di-cit, quòd ambæ præmissæ sunt falsæ. Prima enim est falsa.f. ista forma no differt à forma, nisi quia est in alia materia, licet enim aceu fit in alia materia, no tamen propter hoc differt ab alia forma, fed præcisè differt ratione suz vnitatis. Secunda etiam propositio est falsa, scilicet ista non est alia pars materiæ, nisi ppter aliam partem quatitatis, prior enim est distinctio partis materiæ, quam quantitatis, ga fubiectum huius accidentis eft hoc aliquid.

¶ Vltimò, ista opinio confirmat rationem, quia gene rans

generans generat aliud propter distinctionem materiæ, fed materia geniti necessariò præsupponitur quanta, & fic quantitate diftincta, quòd quanta, pater, qa agens naturale non potest agere in no quatu, quòd etiam quanta alia quantitate, patet, quia no, potest este quanta quatitate generantis, sed ista quatitas præcedit naturaliter effe ipfius geniti, igitur, & diftinctionem ipfius generantis, & geniti, non autem præcederet naturaliter, fi non effet naturaliter requifitum, & per se vt distinctiuum ipsius.

I Ad hanc confirmationem respondet Doctor, & responsio stat in hoc. Posito enim, & non concesso, o generans non generat, nisi de materia quáta alia quantitare, adhuc vnitas materiæ, fupple numeralis, ineft materiæ non ratione quantitatis, immò, vi fimpliciter præcedit ipfam quantitateponatur enim, qignis quantus generet alium ignem de aqua quâta, qua uis ignis qua tus generet de aqua quanta, tamen ignis quantus non est vnum numero præcise per quantitate fibi inhærentem, nechini-liter materia ipflus ignis quati erit præcise vna numero per quantitatem, sed per aliquid sibi intrinfecum præcedens quamcunque quantitatem.

¶ Declaro tamen hanc litteram, cum dicit. Si-

uè ita fit, siuè non, de quo aliàs, idest siuè generans

generet de materia quanta, siuc non, & tenet. Doctor, quòd non de materia quanta generet.,

saltem in partibus materiæ distinctis secundu for-

Expositio littera.

supponit

mam quantitatis, ita quòd vna pars materiæ fit sub vna quantitate, & alia pars materiæ sub alia quantitate, quod non debet intelligi immediate, quia non ponitur materia immediatum. subiectum accidentis, sed mediante forma substatiali, & fic materia, vt eft fub vna forma fubstantiali, puta ignis, & materia, vt eft fub alia forma fubstantiali, puta aquæ, vtraque materia est sub alia, & alia quantitate. Sequitur. Dico, quod vnitas materiæ est passio immediata, idest opvnitas numeralis, sue indivisibilis materiæ existentis sub quantitate ignis, & materiæ existentis sub quatitate aquæ, eft passio immediata ipsius aquæ, idest g talis vni-tas inest materiæ per aliquid intrinsecum, & non p quantitatem, ita quòd vnitas eius naturaliter præceditrationem quamcunque generationis. Ratio enim generantis supple naturalis est, quòd generet aliquid, non in materiain quam habet, sed in aliam materiam, de qua generat, patet, quia ignis generansaliu ignem, ideft producens formam substantialem ignis non producit eam in materiam, quam habet, quia tunc eadem materia numero esset sub duabus formis substantialibus eiusdem speciei, p no est possibile: ad hoc ergo, o generet alium igne, fiue aliam formā substantialem ignis, requirit aliā materiam, puta materiam ligni, de qua generat, q erit immediatum receptiuum formæignis geniti. Agens fu- Et dicit hoc de agente naturali, qa agens supernapernaturaturale non præsupponit materiam aliquam, ad le nos prahoc, vt alud generet. Sequitur. Et requirit istam quantitatem, sicut concomitantem distinctionem materiam. materia: à materia, idest q ignis generans, quando generat de aqua quanta, licet requirat quantitate, quæ concomitetur diffinctionen materiæ à materia, quia in materia ignis generantis, est alia quantitas mediate forma substantiali ignis, & in materia aquæ de qua generat, est alia quantitas mediante forma substantiali aquæ. Iste tamen duæ quantitates non efficiunt primò aliam, & aliam materia, immò præsupponunt distinctionem numeralem materiæ a materia, sed præcise concomitantur.

Aduerte tamen, quod tam in igne generante, quàm in aqua de qua generat, sunt quattuor entitates, entitas materiæ, entitas formæ substantialis en-

## Luxítio

titas copoliti ex materia, & forma, & entitas quátitatis, quæ subiectiue est composita. Et quælibet entitas haber propriam vnitatem numeralem, & propriam hæcheitatem, non enim materia ignis, est hæcper formam ignis, nec econtra. Nec similiter materia ignis, & forma ignis sunt hæc præcise per formam totius compoliti, cu præcedant eam', nec econtra. Nec quantitas est hæc per entitatem. compositi, vel partium, nec econtra, immo simpliciter quot entitates realiter distinctæ, sunt in composito, tot hæcheitates sunt in illo, licet postea com positum dicatur præcise vnum numero, de quo aliàs. Sequitur. Et deberet probari, quòd quan-titas effet propria ratio vnitatis talis, scilicet singularitatis in substantia, & probatur, quòd est ratio, fine qua non, ideft quòd per hanc rationem, in qua dicit, o generans non generat, nisi de materia quáta, non probat, o quantitas fit ratio fingularitatis iplius materiæ, fiuè fubstantiæ, sed si aliquid probat, tantum probat, ceft ratio fine qua non, fupplè fine qua generans non generat, quia generans non generat, nifi de materia quanta, quamuis etiam hoc non fit verum, quia generans immediate generat. de materia, cum inducat formam substantialem in materia immediate, & non in materia vt quanta, vt infra patebit.

Ibi. Si obiiciatur, of faltem ex confirmation habebitur, quantitas præcedit naturaliter indiuiduatione substantiæ generandæ, quod est contra conclusionem improbantis opistecundæviæ. Nam figenerans prius requirat materiam quantam, antequam generet : ergo naturaliter præsupponitur quantitas materiæ indiuiduationi ipfius geniti. Na ex fecunda via, quæ erat ex ordine fubstattæ ad accidentia probatum est, q singularis substantia est. naturaliter prior omni accidete per philosophum, 7.metaphys.tex.commen.4. Et fic non erit hæc per quantitatem. Hicmodò videtur probare oppositum, quia si ignis generat alium ignem de materia quanta : ergo quantitas ignis generandi , erit prior ipfo igne genito.

Ibi. Respondeo, quòd indiuiduationi geniti præsupponitur quantitas corrupti, &c. Vult dicere in ista littera, op ignis singularis genitus, putade aqua, præsupponit ipsam aquam & quantam., quæ prius corrumpitur, quàm de ipla ignis generetur, quia generans prius agit in aquam habétem. propriam quantitatem, & cætera accidentia, puta frigiditatem, & humiditatem, &c. quam sit ignis genitus. Et hoc modo quantitas aquæ cortumpendæ, & cætera accidentia ipsius naturaliter præcedunt indiuiduationem ignis generandi ex tali aqua

Aduertestamen, og quando in materia aquæin- Aduerte ducitur for ma substantialis ignis, definente forma huc paffum. fubitantiali aquæ omnia accidentia, quæ erant inipfa, definunt. Non enim aliquod accidensipfius aquæ corrumpendæ remaner igne genito, quiatune aliquod accidens migraret de fubiecto in fubiectum: modo ex hoc, quòd talis quantitas aquæ corrumpendæ naturaliter præcedit fingularitatem ignis generaudi, non habetur , 9 quantitas fit ratio fingularitatis, nec aquæ corrumpendæ, nec ignis generandi, immò talis quantitas cum alus accidetibus præsupponit materiam aquæ singularem. Et similiter quantitas ignis geniti exaqua cum accidentibus ipfius ignis, puta caliditate, & ficcitate præsupponit singularitatem ipsius ignis geniti, & hoc eft quod dicit.

¶ Ibi. Sed adhuc vlterius deducitur argumentum, quia quantitas non tantum præcedit, vt in. corrupto genitum, fed præcedit naturaliter in ge-

Digitized by Google

Tertiæ

sito formam geniti: alioquin in inflanti, in quo generans inducit formam, induceret in non quatum, quod videtur esse cotra illam propositionem, quòd agens particulare non attingit ad substantiam mate riæ, fed præcise attingit eam inquantum quantam. Vult dicere Doct. ofi quantitas materiæ, de qua generatur ignis, no præcederet igne, & fibi inexisteret, tunc agens particulare induceret formam ignis in materiam nudam, & nó quantam: videtur enim, g forma geniti, vt quando generatur ignis, puta de materia aquæ, inducitur in materia aquæ, vt quan-

Nes & be- ta. Et hoc paret per Comment. in de substantia orbis, vbi videtur velle, quòd maneat eadem quantitas in generato, & corrupto, alioquin generans generaret de non corpore corpus. Vult dicere Comment.quòd eadem quantitas numero, quæ erat in. materia aquæ corrumpendæ, erit etiam in materia ignis geniti ex tali aqua, aliter generaretur ignis, qui ponitur corpus de non corpore.

9 Ibi. Contra illud primò arguitur. Hic Doctor primò arguit ad hominem. Et secundò arguit cotra conclusionem in se. Primò dicit, quòd hæc ratio non debet adduci pro ista positione, quia fundator huius politionis videtur tenere contrarium. Tenet enim ipfe, o nulla forma accidentalis potest immediate induci in materia, sed immediate inducitur in forma substantiali. Et vult etiam, q nulla forma corporeitatis maneat eadem in generato, & corrupto, & fic nulla quantitas maneat eadem in. generato, & corrupto, quicquid fit de Comment. Hoc tamen non est de opinione ponentis eam.

Ibi. Sed ad conclusionem in se. Hic Doctor oftendit illam conclusionem effe falfam, videlicet, quòd eadem quantitas maneat in generato, & corrupto. Et vult in ista littera, quòd quando corrupitur forma aquæ, quòd quantitas, & cætera accidentia iplius corrumpantur, cum fint posteriora substantia aquæ, & sic nullum accidens aquæ manet in materia aquæ, de qua generatur ignis. Et vult, quòd forma substantialis ignis immediate inducatur in materia aquæ, & non mediante aliquo accidente

Refondet

b

2

è

÷

.

¢

Ibi. Ad Auerr.dico, g de eo, quòd aliquando effet non corpus, posset generari corpus. Sensus litteræ eft, gagens naturale poteft generare corpus de eo, quod aliquando effet non corpus, quod dupliciter intelligi poteit, vel tanquam de oppofito, vel vt de aliquo inexistente ipsi genito, primo modo ignis generatur de aqua, tanquam de oppolito, quæ aqua quandoque erit non corpus, pater, quia in illo inftanti, in quo ignis generatur ex aqua, definit forma substantialis aquæ. Secundo modo generatur de materia aquæ, quæ vt actu est sub formaaquæ dicitur corpus. Et fi definit effe fub forma aquæ, definit esse tale corpus, quia corrupta forma substantiali aquæ corrumpitur, & quatitas fundata in illa, & fic de eo quod aliquando effet, no corpus, posset generari corpus. Sequitur. Sed forte no posset naturale agens generare corpus de non corpore, ficut de corrupto accipiendo non corpus p materia prima. Certum est, o naturale agens no posset generare, puta ignem de tali materia corrupra, cum à nullo agente naturali fit corruptibilis, agens verò supernaturale posset generare quodcuque corpus de materia corrupta iplam corrumpédo, ita q ad corruptionem materiæ possit immediate succedere aliquod corpus, & hoc præcise per actionem agentis: supernaturalis, sed hoc magis patebit à Doctore in quarto, distin. 10. vbi ostendit, quomodo Deus potest conuertere quodlibet in quodliber. Sequituribi. Sed totum fupple corsumpitur, folum enim compositum corrumpitur.

uarta. Sequitur. Sed de co, o fuit corpus víque ad instans generationis, & hoc quantitate inhærente fibi, potest agens naturale generare alud quantu alia quatitate generare in illo instanti, idest o de materia.,

puta aquæ, quæ prius fuit corpus quantitate inhærente, non immediate ipfi materiæ, fed mediante forma substantiali aquæ potest generari, puta ignis alia quantitate mediante forma substătiali ignis inhærente materiæ, quæ prius fuit materia aquæ. Sequitur. Quia sicut potest producere substantia, quæ non præfuit, ita poteft producere omnia accidentia consequentia eam.

Sed dubium eft, an illa accidentia consequétia Dubitatio. formam substantialem, producantur in eodem in- Sed alibi stanti, in quo producitur forma substantialis, an soluenda. etiam producantur à generante formain substantialem, an ab ipla forma substantiali immediate, de hoc erit prolixior materia in quarto, dift:12.

Ibi. Si dicas, o finon producat corpus de non corpore vt corrupto, producet tamen de materia non vt quanta aliquod corpus quantum.

Dico, quecesse est de non composita ve parte fieri, vel produci compositum, idest quod de materia, quæ non est compositum, sed pars compositi producitur compositum per mexistétiam ipsius materiæ, & non producitur tanquam de opposito corrupto, & intelligo fic, cum dicit, cum de parte compositi producitur compositum, o de materia quæ fuitaque, producitur compositum, puta ignis qui componitur ex tali materia, & forma fübstantiali ignis, quia producendo formam substatialem ignis in tali materia, statim sesultat compositum. Sequitur. Et ita de materia secundum suam substantiam absolute, vt de parte, potest produci corpus aliquod, quod est substantia composita, & cocomitaiur substantia quanta, quia quatitas est paffio istius substantiz compositz, non o fit passio convertibilis, nec eadem substantiz compositz, sed quia necessariò concomitatur talem substantia, licet à Deo posset fieri substaua composita fine tali quantitate

Sequitur, Itta responsio negat dimensionem interminatam manere candem numrro in generato, & corrupto, de quo alias diffusius fioccurrat, hoc enim pertractabilur in quarto, dift. 12. NVNC foluendæ funt rationes principales.

Primò arguit auctoritate Boetij de Triprobando, o vna substantia differt numero ab alia propter variabilitatem accidentium, & præcipue propter alia & aliam quantitatem, cum dicit. q eundem supplè locum fingere duobus non possumus, qui supplè

locus competit eis inquantum quantus. Dicit Doct.primo, 9 varietas accidentium facit in substantia differentiam numeralem, puta Fraciscus, & loannes per quæcunque accidentia eis Declaratio inhærentia differunt numero, non tamen differen- autoritavia prima numerali, cum differat per proprias hæ- tis Boesij. cheitates, sed per secundam, & aduentitiam : nam omnes dutuncta forma faciunt aliquam differentiam in eis, in quibns sunt sapple, vel specificam, vel numeralem, accidentia autem non possunt facere differentiam specificam in substantia, in quas funt, vt patet tertio metaphysico.tex.commen.25quapropter, inquit, hominisalbedo non facit, nec nigredo, supple differentiam specificam in homine, nec albi hominis est differentia secundum speciem ad nigrum hominem, hæc ille: Faciunt ergo talia accidentia in substantiis solum differentia numeralem, sed non faciunt primam differentia, sed alia est prior differentia numeralis. Nam albedo in Francisco, & nigredo in Ioanne, faciunt tantum differre numero, quamuis nigredo, & albedo in fe differant

I 27



### Libri

iltin.

differant specie, vt tamen sunt in alia, & alia substatia tantum nume ro faciunt differre, præsupponendo tamen primam differetiam numeralem in substantiis. Sequitur. Nec illa sola supple accidentia facinnt differentiam numeralem, supple in substatiis, cum in illisalia fit prior, fed faciunt differre numero tantum per accidens. Sequitur. Et nullum istorum dicit auctoritas illa, & nisi alterum. jítorum duorum nó haberetur propolitum, quod intenditur, patet, quia auctoritas Boetij non dicit, quòd accidentia faciant differre numeraliter fubftantiam, prima differentia numerali, cum illa præsupponatur, nec quòd per se præcise vna substantia differat numeraliter ab alia per quæcunque accidetia, sed si differt, tantum per accidens differt

Declaratio int entio nie Boerij.

JIbi. Sed quid ad intentionem Boetij. Postquam Doctor declarauit auctoritatem Boetij, túc declarat intentionem ipfius Boetij, ideft quid intédat principaliter inferre, & dicit, gintendit inferre, quòd diuinæ personæ non differunt numeraliter fine differentia materiali numerali, licet enim differant personaliter, siuè suppositaliter, non tamen differunt numero: nam quæ numero differut dicut simpli citer aliam, & aliam rem numeraliter, ficut dicimus, quod Franciscus, & Ioannes diffe-runt numero, quia alia natura est in Francisco, & alia in Ioanne: cum ergo esfentia diuina fit fingularistima, & simpliciter indivisibilis, in illa non potfunt esse plura supposita numeraliter distincta, licet suppositaliter, suc personaliter distincta. Probat ergo Boet per hanc auctoritatem diuinas perfonas non differre numero, quia vbi est differentia numeralis, ibi potest este varietas accidentium, per quæ differunt numero accidétaliter, sed in diuinis perfonis non est varietas accidentium, quia forma sim plex, cuiufmodi est persona diuina, non potest es-fe subiectum alicuius accidentis : igitur ibi non est differentia numeralis: videretur ergo argumétum non valere, nisi ipse intenderet, quod sola accidenvia possent distinguere numeraliter, si enim distinctio numeralis, puta in substătiis potest este per aliqua alia, quàm supplè per accidentia: ergo ex negatione accidentis in divinis personis non sequitur negatio distinctionis numeralis in illis.

Ibi. Dico, quòd omnem distinctionem numeralem concomitatur diuifio accidentium. Dicit Doctor, o Boetius per illam auctoritatem non arguit, ficut à causa præcisa negata ad negationem illius, cuius est caufa, quasi o varietas accidentium sit causa præcifa differentiænumeralis in substatia, quia sunc bene sequeretur à negatione talium accidentium negatio distinctionis numeralis, ficutin homine pulmo est precisa causa respitandi, ira. ad negationem pulmonis, vt ad causam præcisam negatam, & respectu respirationis. Sequitur. Nogatio respirationis, cum ergo per auctoritate Boetij tantum habeatur, quòd varietas accidentium in fubstantiis necessario concomitetur distinctionem numeralem in illis, arguendo à negatione talium. accidentium arguitur præcise, ficut à negatione alicuius concomitantis ad negationem illius, ad quod concomitatur, & ideo si personz diuinz differunt numero, necessario concomitaretur in illis varietas accidentiú. Cum ergo talis varietas nullo modo concomitetur. Sequitur, quòd in illis non erit numeralis distinctio, & sic patet auetoritas Boerij.

Secundò principaliter arguit auctoritate Dama.in elementario, cap.5.0mnis res, in qua differt hypostafis ab eiusdem speciei hypostafi dicitur admentitia differentia, & caractifica proprietas, & qualitas hypoftatica, Hoc autem accidens eft, ve-

## Juxítio

lut homo differt ab alio homine, quonia hoc quidem longus, hic autem breuis.

Doc.dicit, fi accipiatur accidens pro omni eo, In Elemen quod est extra rationem formale aliculus, fic diffo- tario cap.s. rentia individualis potest dici accidens. Et hoc patet per Dama in fine cap.illius quæcuque, inquit, in aliquibus earum, quæ vnius speciei hypostases sant, in aliquibus autem non funt accidentia, & aduentitia sunt. Et quod ipse non intelligat proprie de accidente per accidens, patet per ipsum in libro sententiarum, commen. 8. & patet auctoritas in litte-ra. Et cum dicit, 9 hypostasesno sunt in seinuicem in natura reali, ficut funt hypoftafes diuife, quæ habent vnitatem nature, propter quod funt in fe inuicem, vt satis probatum est in primo, di. 19. quæst. 2. de circumincessione personarum. Cum etiam dicitibi. Plus autem omnibus, co quòd non sunt in fe inuicem, fed feparatim funt, ideft quòd hypoftafes creatæ plus differunt, quàm hypoftafes diuinæ, quia hypoftases creatæ necessario sunt separatæadinuicem, & habent necessario aliam, & aliam naturam, & vna poteft esse fine alia, non fic hypoftases diuinæ, no enim vna hypostasis diuina potest separatim esse fine alia propter vnitatem naturæ in eis.

Tertiò, & vltimò arguit au Ctoritate Auicen. 5. Quintomemetaph.dicentis naturæ, quæ egermateria ad eius tapb.cap.3. effe adueniunt accidentia, & dispositiones extrinsecæ, per quas indiuiduatur, hæc ille: ergo substantia erit indiuidua per accidens.

Dicit, quòd Auicenna præcifissime considerat quidditatem, inquantum nihilincludit, quòd non pertinet ad per se rationem quidditatis eius, & hoc inodo æquinitas tantum est æquinitas, & nec vna, nec plures, quamuis vnitas eius non fitalia res addita, sed necessario consequatur istam entitatem., non tamen ista vnitas est intra formalem rationem quiditatis, vt quiditas eft, sed est quasi passio confequens quiditatem, & omne tale apud eum vocatur accidens. Et fic conceditur, quòd differentia indiuidualis est accidens naturæ, quam cotrahit ad este individuale, non tamen accidens per accidens, sed aliquid, quod est extra rationem formalem ipsius naturæ, sicut dicimus, og differentia generica accidit generi, ex hoc, quod est extra rationem formalem generis.

#### Qualtio Quinta.

V trum substantia materialis sit hac, or individua per materiam.

Scotus 2. senten. dift. 3. quast. 5.

Diuus Thomas prima parte Summe, questo.7. artic, 1. 0 2.



VINTO principaliter quærit-Doctor. Vtrum substantia materialis, quæsupple est composita ex materia, & forma phyficali fit hæc, & individua per materia, quæ supple est altera pars compositi.

Ibi. Hic dicitur. Doctor hic recitat opinione Opin fandi Thoma in prima parte fumma, q.7.art. 1. qui vult, Thoma. substantiam materialem præcise indiuiduari per materiam.

Ibi, contra istud. Doctor hic improbat opinionem Thomæ multis auctoritatibus.

Prima est philosophi, septimo metaphysicorú, tex.commen.39. Palam autem, ganima quidem substantia prima, corpus verò materia, homo verò.

201



. aut animal, quod eft ex vtrifque, vt vniuerfa. Socrates autem coruscus, vt fingulariter supple ex his. Siquide igitur anima dupliciter dicitur. Alij nan--que, vt animam, alij verò, vt totum. Si verò fimpliciter anima hoc, & corpus hoc, vt quidem vniuerfale, & fingulare: hæc ille. Sententia huius textus eft, quòd ficut datur compositu materiale vniuerfale, & aliquod tantum vnum numero, ita partes componentes sic se habent, g respectu compositi communispartes, scilicer materia, & forma accipiuntur in comuni, & si compositu est hoc aliquid, fiue fingulare partes composite erunt singulares. Et ex hoc sequitur, quòd compositu singulare habeat propriam hacheitatem. Et si dicatur, quòd habeat illam à materia fingulari. Contra, tum quia ex quo compositum est aliud à partibus, vt probatur à Doct in terrio, dist 2 ita habet propriam ha-cheitatem. Tum quia si compositum esset hoc per aliquam partem componentem, magis effet hoc p formam lingulare, quam per materiam, quia for-ma magis dat elle. Tum eriam, quia ficut materia. eft communis respectu copositi communis, & cotrahitur per aliquam hæcheitate ad hoc, vt fit hæc ita compositum in communi quod est aliud à materia, & forma in coi contrahitur ad esse hoc p aliquid, quod no est neque materia, neque forma. Núc expono hunc tex.cum dicitur, Palàm autem, quòd anima quidem substantia prima: corpus verò materia, homo verò, ideft quòd homo respectu anime intellectiue, & materix, pura corporis organici, aut animal respectu animæ sensiriuæ, & respectu materiæ suæ, supple est ex verisque, ve vniuersale, idest quod ex anima fenfitiua in communi, & materia. in communi constituitur animal in communi, & fimiliter homo in communi constituitur exanima intellectiua in communi, & ex tali corpore organico in communi. Sequitur. Socrates autem, & coriscus ve singulariter, idest op ista composita sicut sunt fingularia, ita partes componentes, puta hæc materia, & hac forma, & quòd fit verum, probat infrafbi. Si quide igitur anima dupliciter dicitur, fupple in vniuerfali, & in particulari, ergo cadem ra-tione, & ipfum compositu. Sequitur in textu. Alij nanque, vt animam supple dicunt hominem, & animal, ita quòd anima fit tota effentia animalis, vt quidam dicunt. Alij verò, vt totū, ideft compofitum, & non animam : Sequitur. Si verò anima hæc, & corpus hoc, vt quida vníuerfale fingulare, idest dato, quòd animal sit compositum ex anima, & corpore, si ipsa simplicia, idest anima, & corpus dicutur vniuerfaliter, & particulariter. Sequitur etiam, quòd compositum sic dicatur, sequitur & ante in eodem cap. homo, & equus fupple incommuni, & quz ita in fingularibus, supplè homo fingularis, & equus fingularis. Vniuerfaliter aute no funt substantia, supple homo, & equus, idest formaliter, accipiendo formá pro forma partis, sed simul quoddam totū, ideft compositum ex hac materia, & hac ratione, vbi per ly hac. Dicit Doct.g Arift.dicit, quòd homo in communi eft compositus ex hac matetia, no debet accipi ly hac pro materia fingulari, sed pro materia determinata, supple quòd fit compositus ex tali corpore in comuni, & et tali forma, aliter cotradiceret sibimet, vnde subdit ibidem . Et vniuerfaliter, vt exposui prius, & fubdit postea ex vltima materia, scilicet singulari,

cum dicit, Socrates iam eft, &c. 9 Ibi præterea: Idem per eundem. Secúdò principaliter Doct.probat, og fubitantia materialis non fit præcise hec per materiam. Et probat auctoritate philofophi 12.metaph. commen. 4.tex.commen. 27. vbi vult, quòd principia funt eadem, ficut prinQuinta.

Tertiæ

cipiata. Eorum, inquit, quæ funt in eadem specie diuerfa, non specie, sed quia fingularium aliud rua materia, & species, & mouens, & mea, vniuersalia aute ratione earum: hæc ibi. Et vide ibi Comment. ergo ita cocedit dictinctionem formæ, ficut materia in particulari, & ita vnitatem materiæ in communi, ficut formæ, & ideo debet adhuc quærere quo materia fit hæc, fi enim datur materia in communi, & per illam fubstantia materialis no dicitur hæc: oportet quærere quo materia fit hæc, vt per illam fubstantia materialis dicatur hæc. Et fi materia dicitur hæc, hoc erit per aliquid positiuum adueniens ipfi materiæ, & contrahens ipfam ad effeindiuiduale. Hocidem apparet de forma partis, quæ in communi no dicitur hæc, & fi erit hæc, erit per aliquid adueniens fibi contrahens ipfam ad effe quale, & certum est, quod illud no erit materia, vt patet, quia si principiatum est hocaliquid, & indiuiduum, & principia erunt fimiliter hoc aliquid.

Ibi. Præterea, ficut probatur ex multis locis. Tertio principaliter. Hoc idem probat Doctor auctoritate philosophi septimo metaphysicorum. cap.de partibus diffinitionis. tex.comment.39. vbi vult philosophus, q materia sit de essentia substantiæ compositæ, vt patet circa principiú illius tex. & non est tale compositum præcise essentia forme, fed est compositum ex materia, & forma: ergo ficut illud compositum non potest ex se esse hoc ex prima quæftione præfentis diftinctionis, ita nec ma teria, quæ eft pars eius. f. compositi communis non est de se hac, quia non porest esse composirum comune, & eiusdem rationis in diuersis supple partibus subiectiuis, quin quodlibet, quod est de essentia eius posset esse eius dem rationis cum eis, puta si homo vi est in Sorte est singularis, ita partes componétes hominem vt in Sorte, funt fingulares, cum fint dè essentia eius. Et tunc quæritur per quid sunt fingulares ? non ex se, ficut nec homo ex se est fingularis: ergo per aliquid adueniens contrahens illas partes ad esse individuale, & illud non erit materia, quæ eftaltera pars compositi, cum illa de se non sit singularis, sed contrahatur ad singularitatem

Ibi. Præterea per rationem. Quartò Doct.arguit probando, q materia non fit fingulatitas, & arguit per rationem ducentem ad impossibile, quia fequeretur, q hic ignis, & hæc aqua effent fimpliciter vnum numero, quia fi materia eft ratio indiuidualis substantiæ materialis, tunc generatum, & corruptum effent vnum numero, patet, quiailla sunt vnum numero, quorum ratio singularitatis eft simpliciter eadem, sed materia manet simpliciter eadem in generato, & corrupto: ergo res, quæ generatur, erit eadem numero cum re, quæ corrumpitur.

Ibi. Etfi refpondeas, quòd non fit eiufdem. fpeciei in generato, & corrupto. Arguam ficutprimus contra quantitatem interminatam, & itaerit generatio circularis primò ignis ex aqua, fecudò aquæ ex igne. Aqua primo corrupta, & aqua fecundo genita habent eandem materiam, & funteiufdem fpeciei: ergo funt realirer hæc aqua, igitur primum redit naturaliter idem numero, quod eft contra eos.

N V N C foluendæ funt au&oritates, quæ adducuntur pro opinione Tho.quibus probat fubfåtiam materialem effe fingularem per materiam, & prima au&oritas eft philofophi.7.meta. tex.cd.28. vbi vult, ogenerás generataliud propter materia, aliàs, inquit, & Sortes funt diuerfa quidem propter materiam, idem verò specie : ergo disserntia numerali erit præcise per materiam,

JDoct,

þ

l,

ŝ

ŀ

5

÷

Expositio

1# 👉 Ari-

ft et.

Quomodo homo in oömuni fis cöpofitus .

J Doct.respondet ad hanc auctoritate, que responsio ponitur circa finem quæst 6.1bi. Ad illud Aristo.quod generans generat aliud propter materiam. Dico, gintentio philosophi est ibi, gidez non sunt necessaria ad generationem, &c. Plato enim posuit ideas esse necessarias propter duo. Primò propter generationem. Secundo propter fcietiam, quia sciétia est de perpetuis, & necessarijs. Et Arist.probat quetiam si ideç essent, no propter hoc essent necessarie ad generationem. Dicebat enim. Plato, quòd generans vniuocè affimilat fibi genitu in specie, & sic posuit substantia separatam, vt hominis per se existentem, in qua generans, & genitu vniuocantur. Et dicit philosophus, quòd generato potest haberi fine istis, & patet, quia si Franciscus generat Ioannem, est alia, & alia materia, vt patet intuenti, & assimilat sibi Ioáné, nó in fingularitate; vt patet: ergo in forma. Dicit ergo Arist.quòd generans generat aliud propter materiam, ideft quod generans producit formam substantialem in aliam materiam à sua, ve patet in littera, & sic assimilat in forma ignis : ergo particulare ex forma sua habet-vnde assimilet fibi passum, & generans genitum, & ex materia habet, quòd sit distinctum à genito no principaliter, hoc tamé sequitur necessario, quòd distinguitur per materiam à genito, quia materia non suam, sed aliculus perficit per formam terminátem generationem, fua enim materia iam perfe-Eta est sorma. Et ex hoc, quòd assimilat per forma, perficit aliam materiam, quàm suam, & ita sua materia eft alia ab illa, quæ privatur forma tali, cuiufcunque autem est alia materia, ex quo materia est parseffentialisrei, ipfum est aliud ab illo

Jico tunc, quòd affimilationis, &c. In ifta littera dicit Doctor, quòd generas affimilat genitum in forma communi, non in forma fingulari, quia secundum hoc est ratio formalis agendi. Et addit Doct.o forma, puta in Frácisco est principalior ra-Apparent tio diftinguendi, quàm materia. Sed in hoc Doct. estraditio videtur sibi cotradicere, q2 in quest.sequenti vult, in ditti Sco g forma eiusdem speciei non est ratio distinguendi vnum indiuiduum ab alio. Hocidem in primo,

dist.4.quæft.1. ¶ Dico, quod Doct.dicit hic, & forma eft principalior ratio diftinguendi, supple individualiter, & numeraliter, no autem principalior ratio diftinguédi vnum individuum ab alio formaliter. In locisautem præallegatis intelligitur, quod forma no est ratio principalior distinguendi formaliter, & o ipla forma fit principalior ratio diftinguédi numeraliter, patet, qa ipla eft illud, quo principalius copositum habet esse. Quæcunque ergo sunt principia esfendi, sunt principia distinguédi, vt patet q.1. & vltima prologi. Cum ergo hæc forma fit prin-cipalior ratio constituendi hoc compositum, erit etiam principalior ratio diftinguédi ipfum numeraliter, &c. Et addit in littera ibi. Appropriate tamen diftinguendo affimilatiuum corradiftinctiuu forma est assimilariua. Vult dicere Doct. g quanis ipía forma lit principalior ratio diftinguendi compolitú, quàm materia, appropriate tamen ipla forratio diffin- ma est principalior ratio assimiladi, quàm materia quia materia propriè non est qualitas substantialis, vel accidentalis, propter quam aliquid dicatur similealteri, materia verò appropriate est distinctiua, quia necessariò ex hoc, quòd caret forma, diftinguitur ab illa materia, quæ habet ipfam formá, & ita compositum à composito, patet, quia ex quo materia aquæ caret forma ignis, quæ eft in materia ignis, ideo materia aquæ distinguitur à materia. ignis, & fic compositum aquæ diftinguitur à composito ignis. Sequitur ibi, potest etiam alio mo-

## Luxítio

do compofitum intelligi aliud propter materiam. Dicit Doctor in ista littera, quòd licet compositu poffit dici aliud ab alto compotito propter aliam. formam, & propter aliam materiam, & principaliter propter aliam formam, fi tamen accipiatur, ficut propter causam alietatis præexistentem, idest g caufa principalis huiufmodi alietatis compofiti à composito accipiatur pro causa præexistente in composito. Dicit, o materia est principalior caufa, quà in genito præexistit materia formæ, & sic patet solutio ad auctoritatem philosophi.

Secundo probatur politio Thomæ auctoritate philosophi sepumo metaphysicorum. cap.de partibus diffinitionis. tex.commen.22. & 41.vbi habetur, quod quid erat elle, in quibusdam substantis idem est. Quzcunque verò in materia sunt, vel accepta funt cum materia, non idem. Et idem videtur in occauo, cap. 3. tex. commen.8. Namanima. & anim z effe idem, homo & hominis effe non ide, nisi & animæ esse homo dicatur: ergo videtur, o mataria fit extra rationem quiditatis, & cuiuslibet habentis primo quiditatem. Et ita cum sit in entibus aliquid videtur elle indiuiduatio totius, quicquid eft enim in individuo, quod repugnat rationi quiditatis, omnino hoc potest poni prima ratio indiuiduandi.

Responder Doct & responsio stat in hoc, quòd Responsio quod quid est, puta hominis, idest quiditas, vel dif- Score. finitio hominis potest coparari ad hominem, primò, & per se, & sic homo primò, & per se est ansmal rationale. Secundò potest comparari ad aliquid per se, & non primo, puta ad Franciscum, & sic Frasiciscus est per se animal rationale, sed non primo. Tertio potest comparari ad aliquid per accidens, puta ad aliquod subjectum per accidens, & fic Franciscus albus est animal rationale tantum per accidés, & fic ficut quod quid est comparatur, ita eft idem illi, cui comparatur, & fic animal rationale, vt comparatut homini in communi ineftilli primò, & per se, individuis verò per se, & non primò, indiuiduo verò hominis per accidens, nec per se, nec primo, sed tantum per accidens inest, & sic vniuerfaliter, quod quid eft eo modo, quo eft alicuius, eo modo est idem fibi, quia ficut philosophus arguit septimo metaphysicorum.tex.com.20. fingulum enim no aliud videtur effe à fuimet fubftantia, & quod quid erat effe dicitur finguli fubstantia in dictis, itaque secundum accidens videbitur, itaque diuerfum effe, vt albus homo alterum, & albo homini ese, &c. hæc ibi. Si enim illud, quod non eft ens nihil eft, quod quid autem rei eft illud, quo primo res eft, & ideo cuius eft quid primo ipium eft idem ipii primo cuius eft, &c. Etg dicit, g in dictis per accidens non est idem, &c. non est mirum, quia in secundo capitulo declarauit, quod nihil corum eft, quod quid eft, nec diffinitio. Et fic bene conceditur, quod animal rationale non est idem primò Francisco, quia vitra animal rationale includit aliquid, quod non pertinet ad quiditatem, quia includit hæcheitatem. Eft verò idem primò ipli hommi, quia nihil aliud includit homo quiditatiue, homini verò albo no eft ide, nec primò, nec per se, quiaalbedo, nec per se, nec primo pertinet ad quod quid est hominis, & si erit idem, erit tantum per accidens

Ad propofitum ergo philosophi dico, quòd in non constitutis cum materia, hoc est, cum non entitate individuali cotrahente quiditatem, idem est quod quid est primo cum eo, cuius est, quia tale cuius eft, nullam rationem includit extra rationem eius, quod est primò, quod quid est, in constitutis verò cum materia, hoc est, cu entitate individuali contra-

ti.

Forma of guendi prin cipaliser.



#### Secundi Tertiæ

contrahente quiditatem, no effidem primo, quod quid est cum eo, cuius eft, quia sic acceptum primo non habeat, quod quid eft ex fe, fed cantum. per partem, scilicet per naturam, quæ contrahitur, non igitur ex isto habetur, quòd materia, quæ est altera pars compositi, sit extra rationem per se quiditatis, immò verè pertinet ad quiditatem, vt clarius probat Doctor in rertio, diftinct.22.& fic non sequitur, quòd materia, quæ est altera pars compoliti fit individuans, sed tantum materia contrahens naturam, &c.

Præterea arguit Thom.auctoritate philosophi duodecimo metaphyficorum. tex. commento 49. quod autem vnum cœlum manifestum : si enim plures essent cœli vt homines, foret principium quidem circa vnumquodque specie vnum, numero verò multa, sed quæcunque sunt numero multa, multam materiam habent. Vna enim, & eadem ratio multorum vt hominis, Sortes vero vnus, quòd autem quod quid erat esse, non habet materiam primam. Endelechia enim vnum : igitur, & ratione, & numero primum mouens in mobile ens, & motum; ergo femper, & continue vnum folum : vnum ergo folum cœlum: hzcilie.

Refponsio Scoti.

O tetin.

Respondet Doctor, concedendo, quòd non poffunt esse plures motores primi, quia in primo motore non est materia, hoc est, non est in co aliquid contrahens vt materia, sed est de se hoc sine alio contrahente; nam talis contractio non stat. cum perfecta simplicitate, & ideo quiditas Dei est de se hæc. Et hæc videtur intentio Comment.vbi supra, commento quadragesimonono. prima, inquit essentia, que significat esse rei, oportet, quòd non habeat materiam, quoniam fi haberet natu-ram, haberet aliam essentiam, & fic in infinitum, & ideo necesse est, vt prima forma, & vt prima natura, qua perfectio est, & finis non habeat materiam, erit ergo fimplex, & non potest intelligi, nifi de materia indiuiduali, quia vitra quòd no habeat materiam, quæ eft altera pars compositi, non habet etiam materiam isto modo, quia tunc prima naturanon esset summe simplex.

**Solution Second Seco** cœli,& mundi, tex. commento 92. Cum dico, cœlum, dico formam, cum dico, hoc cælum dico materiam

Materia du Dicit Doctor, quòd accipitur ibi materia, non plex partis, pro materia, quæ est altera pars compositi, sed pro ratione individuali, per qua aliquid est vnum numero

SEx his etiam patet prima responsio ad primum argumentum principale fundatum fuper auctoritatem philosophi quinto metaphysicorum capitulo de vno, tex. commento duodecimo. vnum in quid numero sunt, quoniam materia vna specie, quarum ratio vna, hoc ibi patet, quòd accipit materiam pro illa entitate indiuiduali, quæ constituit in esse materiali, non autem in esse formali, prout quiditas dicitur forma, quia ista entitas non est quiditatiua, nec pertinet ad quiditatem, & ista expositio patet per

illud, quod subdit specie vnum, quorum ratio est vna, ratio enim subditur pro quiditate, que dicitur forma respectu este indiuidualis. Et sic finis huius quæftionis.

Quastio Sexta.

V trum substantia materialis su individua per aliquam entitatem positiuam per se determinantem naturam ad singularitatem.

Scotus 2. senten.dist. 3. quast. 6. Egidius in tractatu de esse, & essentia. Gotfredus quólib.6.q.16. C quolib.7.q.5. Henricus quolib.1.9.9. Or quolib. 5.9.8. D.Thomas prima parte summa.q.50.art.1. & 2.

EXTO quarit Doctor. Vtrum. fubftantia materialis fit individua per aliquam entitatem politiuam per fe determinantem naturam ad fingula-ritatem, & dicit per fe, quia con-ftat, quod ex natura, & ratione individuali fit vnú fingulare per se, & fic talis entitas per se competit, hoc etiam dicit ad differentiam aliquorum, quæ tamen per accidens contrahunt, ficut albedo contrahit hominem ad esse album, ita quòd ex albedine, & homine fit tantum vnum per accidens; fenfus ergo quastionis eft. An ratio individualis, quæ per se contrahit naturam ad fingularitatem, fit aliqua entitas politiua.

Hic dicitur, quòd natura specifica de se est hæc, & tamen per quantitatem potest effe natura communis in pluribus fingularibus, fiuè quantitas potest este ratio, quare plura fingularia possunt este fub natura, & hæc eft opinio Gottofredi quolib.6. Opin Gottoquæft. 16. & quolib.7.quæftio.5. Eft etiam opinio fredi , & Egidij de Roma, & dicit breuiter in fententia ifta. Egidij de opinio, quòd tota natura specifica, puta tota. Roma natura panis est tantum vna numero, & de se hæc, & hoc probat, deinde dicit, quòd fi diui-datur, ita quòd fint plures partes, hoc erit per quantitatem,& probat.

JIbi. Ista positio videtur posse habere duplicem intellectum. Vnum, quòd substantia materialis, puta panis, inquantum distinguitur essentialiter à quantitate, manear eadem omnino distincta secun dum rationem suz propriz, & essentialis entitatis, ita quòd panis vnam tantum dicat entitatem in fe omnino indiuisibilem. Et tamen panis entitas quiditatiua recipiat multas quantitates, & recipiendo. eas cum eis multa constituat fingularia. Alio modo potest intelligi, q ista substantia materialis, quæ de se estet hæc, circumscripta omni quantitate, postea quantitate informante, etit hæc & ista, ita 9 no tantum recipit quátitates dístinctas, sed ipsa habet distinctionem in se in entitate sua substantiali, ita ge ista substantia, quæ subijcitur illi quantitati , & diftinguitur ab ea essentialiter, non est illa, quæ subest alijs quantitati, licet non possit esse hæc, & illa sine quantitate in hac, & in illa.

Primus intellectus videtur impossibilis, quia ex eo sequuntur incouuenientia in theorica, & metaphysica, & scientia naturali. In theorica, quia ese ex hoc non effet proprium effentiæ diuinæ, patet, quia hoc est proprium essentiz diuinz, quòd vna & eadem numero, & omnino in fe indistincta fit. in tribus suppositis, quod nulli naturæ creatæ competit, & tamen fi tota substantia hominis esset de se hæc, & singularis, & esset in pluribus suppofitis per aliam, & aliam quantitatem abfolută, tunç eadem natura fingularis effet non tantum in tribus fuppofitis, sed etiam in pluribus. Immo fortius fequitur, quia natura dividitur vt hæc, comuniter Fran. Lych.in fec. Sent. Scoti. R po-

## Libri

Jiltin.

#### ponitur esse in tribus suppositis præcise per aliam, & aliam relationem, que supposita dicuntur tantum relatiue differre, natura verò creata vt existens hæc, eft in pluribus suppositis absolutis, quia per aliam, & aliam quantitatem absolutam, quod eft impossibile. Secunda sequitur, quòd non possit aliqua substantia panis, & vini transubstantiari in corpus, & fanguinem, nisi tota substantia panis, & vini transubstantiaretur, patet, quia in tali transubstantiatione transubstantiatur substantia, remanente quantitate. Secunda sequeretur, quòd in illo inftanti, quo transubstantiatur aliqua substantia panis in corpus Christi, & aliqua substantia vini in fanguinem, quòd in toto mundo non effet amplius substantia panis, & vini, sed tantum quantitas, quæ prius formabat fubftătiam illam cum fuis accidentibus, quod est absurdum.

¶Ibi. In metaphyfica fequuntur inconuenientia. Primum, quia poneretur idea Platonis, vel plus, quàm idea, quam, pofuit Plato. Plato enim posuit ideam esse naturam per se existentem separatam sine accidentibus, ficut sibi imponitur à philosopho in qua esset tota natura speciei, quæ secudum quod imposuit sibi Aristo. diceretur de quolibet indiuiduo prædicatione formali dicete, hoc eft hoc. Hæc autem opi, dicit hanc substantiam dici de quolibet huius speciei prædicatione dicente, hoc est hoc, & tamen effe fub hoc accidente, & illo. Hæc ergo opinio ponit tantam communitatem, quantam poluit Plato.

Secundum, quia tunc duo accidentia eiuídem speciei.s.duæ quantitates essent in eodem subjecto, quod est contra eos. Sequitur etiam inconueniens in mathematica, quia tunc duæ quantitates dimenfinæ eiusdem rationis simul idem perficerent subie ctum, quod est contra intentionem mathematici.

Tertiò in scientia naturali sequuntur duo inconuenientia.

Primum, g. nulla fubstantia naturalis potest generari, vel corrumpi, no generari, patet, quia si hic ignis eft,erit in eo omnis substantia, quæ potest este in igne, nec per consequens posset corrumpi, nisi fimul tota substantia ignis corrumpetur.

Secundum inconveniens eft, quòd licet fecun-Scotus ma- dum fictionem illius maledicti Auerro.tertio de Л. anima, commen.5. de vnitate intellectus in omnibas hominibus possit fic fingi de corporibus tuo, & meo, sicut de lapidibus illo, & isto, tamen no tantum fecundum fidem, fed fecundum veram philofophiam, tenendo aliam, & aliam animam intelle-Eduam, vt probatur à Doctore in quarto, diftin. 43. quæft.2. non poteft poni natura humana effe de ic athoma, idest singularis. Et tamen alia, & alia per quantitatem, quia in ifto, &illo homine est alia, & alia forma fubitantialis precedens naturaliter quatitatem. Et ideo ad istam instantiam tanquam insolubilem non nituntur ipsi respondere, & ideo trasferunt se ad alia homogenea lapidem, vel aqua, & tamen fi haberent aliquid pro fe ex ratione naturæ specificæ athomæ, ita concederent de homine, ficut de lapide.

ledicit

serroi.

Ibi. Secundus intellectus videtur destruere seipfum,quia illud, quod eft de fe hoc, fibi repugnat per se diuidi in plures partes subiectiuas, vt osten-sum est supra à Doct. in primo, dist. 2. cui repugnat de se esse non hoc, tale per nihil aduenies potett diuidi in plures partes, quia fi fibi ex se repugnat di-uidi, fibi repugnat ex se aliquid recipere, per quod fiat non hoc : dicere ergo naturam esse de se hanc, & aliam alio adueniente, est dicere contradictoria, & hoc patet in exemplo posito, quia licet substantia materialis non sit ex se diuisa in partes eiusdem

## Quxítio

rationis, tamen ipsa non est de se indiuisibilis in partes tales, quia fi effet de se indiuisibilis, non posset recipere quantitatem, qua formaliter diuidatur in tales partes, quia quod alicui repugnat simplicuer per quodcunque posterius, non potest fieri sibi non repugnans, vt offendit Doct. in primo, diftinct. 3. quæft. 1. Et patet, nam anima, quæ de se eft Anima eft indiuisibilis in partes eiusdem rationis, sicut no po- de se inditest recipere tales partes, ita nec quantitatem, per sifibilis. quam effet fic diuifibilis, videtur ergo deceptio in consequentia hac. Non est de se tale; ergo est de se non tale, est fallacia consequentis : verè enim substantia fecundum aliquam positionem non est habens de se partes eiusdem rationis,& tamen non est de se non habens tales partes eiusdem rationis, ita quòd repugnat fibi habere partes, quia tunc non possit recipere formaliter aliquid, per quod sibi aduenirent tales partes, & ita natura speciei specialissime non est de se hoc, sicut nec aliquod diuifibile eft de se hoc, ita quod repugnat fibi de se diuidi in partes

IBI. AD quæstionem igitur respondeo. Nunc Doctor respondendo ad quastionem dicit, quòd ratio individuadi est aliqua entitas positiua quod probat duabus rationibus, quarum prima eft ista, ficut vnitas in communi per se consequitur entitatem in communi, ita quæcunque vnitas per to consequitur aliquam entitatem ergo vnitas simpliciter, qualis est vnitas indiuidui, consequitur per se aliquam entitatem, non autem consequitur per fe entitatem naturæ, quia illius est aliqua propria vnitas, & per se realis, vt supra patuit quastione prima huius distinctionis. igitur consequisur aliqua entitatem aliam determinantem istam, & ita facit vnum per se cum entitate naturæ, quia totum cuius est hæc vnitas persectum est de se, & hoc argumentum proprie stat in hoc, quia constituens aliquid ex natura tei in vnitate, puta specifica, & hoc vltimate, de necessitate dicit ali quam entitatem ex natura rei, quam consequitur vnitas specifica: ergo constituens aliquid in vnitate numerali dicit aliqua entitatem ex natura rei, quam concomitatur vnitas numeralis, fiuè vnitas i divisibilis in pluta numero, ficut enim homo ex natura rei constituitur ex animali, ad quod confequitur vnitas generica, & ex rationali, ad quod confeqitur vnitas specifica speciei specialissime, ita singulare hominis constituitur ex natura humana, quam colequitur ex natura rei vnitas specifica, & ex aliqua alia entitate ex natura rei, quam consequitur vnitas numeralis. Nec valet dicere, o vnitas numeralis præcise confequatur entitatem naturæ, quia tunc non posset assignari vnitas numeralis, quia cuicunque vnitati supponitur entitas propria, vt patet discurredo in omni vnitate, er+ go vnitati numerali fupponitur aliqua entitas propria, alia à natura cuius est.

Ibi. Omnis differentia differentium reducitur ad aliqua primò diuerfa. Hæc est secunda ratio Doctoris, qua probat principale intentum, & stat in hoc, quod differentiæ, quibus aliqua differunt, aut sunt primo diuerse, aut vitimate reducuntur ad aliqua primo diuería, patet, quia per rationale, & irrationale homo, & alinus differunt.

Quæro, tunc aut rationale, & irrationale funt differentia, aut primo diuería, fi fecundo habetur propositum, videlicet, quòd differentiæ, quibus aliqua differunt, sunt primo diuersa. Si primo, ergo rationale, & irratiouale alius differentiis differunt, vel ergo erit proceslus in infinitum, vel oportebit stare ad aliquas, quæ erunt primo diuersæ, vt etiam supra patuit in primo, distinctio. tertia, quastione tertia.

Cum

Digitized by Google

¶Cum ergo Franciscus,& Iohan. verè differunt

adinuicem, quæro de differetijs quibus differunt,

aut sunt primo diuerse, aut non, si primo, habetur

propositum, si secundo, ergo adinuicem disserunt, & fic per alias differentias, vel jergo erit processus in infinitum in huiusmodi differentijs, vel opor-

tebit stare ad aliquas, quæ erunt primo diuersæ, & ille vltimate dicunt vnitatem numeralem, que difSexta.

differunt, sed quo magis conueniunt.

Occurrit etiam difficultas, quia dicit Doct. g. Difficultat aliud est quo duo indiuidua coueniut formaliter, & aliud eft quo differunt realiter, quia per natu-ram conueniunt formaliter in ifto, & in illo, & per differentias individuales differunt realiter, hoc non videtur, quia si in Francisco, & Iohan. est alia, & alia natura, vt etiam intelligitur prior hecheitate, vt patuit supra q.1.huius distinctio.

Quæro quomodo istæ duæ naturæ differunt, certum est, quod realiter, quia sunt simpliciter alia, & alia res, & per consequens Franciscus, & Iohan. non dicuntur præcise differre realitet per aliam, & aliam hecheitatem, immo magis per aliam, & aliam naturam, quæ natura est magis res.

¶Dico, quòd in Francisco, & Iohan. est alia , & alia natura realiter, vt dixi supra in q.1.huius dift. per illam etiam magis differunt realiter, non tamen per aliam, & aliam naturam præcise diffe-runt realiter, & numeraliter, & indiuidualiter, quia natura, vt est prior singularitate non potest esse vna numero. Hic ergo Doc. intelligit, quòd Franciscus & Iohan. per aliam, & aliam hecheitatem differunt realiter, & numeraliter, licet etiam. differant realiter per aliam, & aliam naturam, fed nullo modo numeraliter.

¶Aduerte etia, quòd natura in Francisco, & na- Quomodo individua tura in Iohan.conueniunt formaliter, & quiditati-commeniant ue in natura specifica, non quod detur aliqua na- in specie. tura specifica communis ex natura rei istis naturis, cum hoc fit fimpliciter impossibile, fed dicuntur si conuenire, quia natura Francisci, vt prior hecheitate nata eft ita contrahi ab hecheitate Iohan. & nata identificare realiter illam fibi, & fimiliter dico de natura lohan.& de qualibet alia. Et vt fic funt rationes, propter quas dicimus, quòd Iohan. & Franciscus conueniunt in homine quiditatiue, quia ficut natura humana in Francisco nata est cotrahi ab hecheitate Francisci, ita nata est contrahi ab hechejtate Iohan. licet ergo illæ duç naturç fint dux res, & dux naturx adinuicem realiter, & efsentialiter distincte, & formaliter, tame quia quelibet ex se dicit entitatem specificam, & vna non differt specie ab alia, quo ad hoe dicimus, quod funt idem formaliter, & essentialiter, vt identitas formalis, & esfentialis opponitur distinctioni fpecifice.

Cum ergo Doct.dicit, quòd Francifcus, & Io. per hecheitates differunt realiter, verum est, quod differunt realiter, & cum dicit, quod per naturam in ifto, & per naturam in illo conueniunt formaliter, debet intelligi formaliter.i.specifice, quia tam natura Francisci, quàm natura Io. sunt sim-pliciter eiusdem rationis quiditatiue.i.quòd nullo modo dicunt entitates quiditatiuas specie distin-ctas, & tamen cum hoc stat, quòd verè realiter, & essentialiter differunt. Et ex hoc apparet quomodo ista propositio est vera, & quomodo non vera, videlicet, quod quæ differunt realiter differunt essentialiter, est enim vera, quo ad hoc, quòd quæcunque duæ res dicentes essentiam. differunt realiter adinuicem, differunt etiam. essentialiter, hoc est sunt dux essentix realiter distinctç.

¶Non eft autem vera, accipien do effentialiter, idest specifice quia non sequitur quæ differunt realiter differunt specifice, patet, quia natura in. Francisco, natura in Iohan.differunt realiter', non tamen specifice, vt exposui supra. quæstio. pri-ma. huius distin. Nec tamen ex hoc sequitur, tur, differunt realiter, & non specifice, Fran.Lych.in ij.fent. Scoti. R 2 ergo

cherrimis folucionib.

ferentiæ non possunt esse negationes, vt patuit supra. q.2. nec aliqua accidentia ex. q.4. ergo eruntalique entitates positiue per se determinantes, & Expositio li- contrahentes naturam. Declaro tamen istam liture cu pul- teram cum dicit. Sed individua proprie differunt, quia funt diuersa aliquid idem entia. Hoc debet dificultati- sanc intelligi, quia indiuidua non dicuntur probus, O/uis prie differre, quia quando aliqua proprie differunt differentia propriè dicta, talis differentia pertinet ad entitatem formalem, & essentialem, quæ etiam differentia propriè sumpta est diuisiua generis, & constitutiua speciei; & sic individua alicuius speciei non differunt proprie, accipiendo differentiam proprie. Debet ergo sic intelligi, quòd co modo, quo differunt individua alicuius speciei, illa quibus differunt, vel erunt primò diuersa, vel reducentur ad aliqua primò diuería, & cum dicit, quod differentia sunt aliquid idem entia, debet intelligi de his, quæ per se differunt, nam quæ per accidens differunt non funt aliquid idem entia.i. quòd non conueniunt in aliquo quiditatiue, illa verò quæ per se differunt, per se etiam conueniunt quiditatilie in aliquo, & sic quæcunque singularia aliculus speciei per se differunt, & per consequens habent aliquid, quo conueniunt quiditatiue, & aliquid, quo differunt. Sequitur. Illa primo diuerfa non sunt natura in illo, & natura in isto, quia non est idem, quo aliqua conueniunt formaliter, & quo differunt formaliter. Vult Doc.quod Francifcus, & Io.conueniant in natura formaliter, & per hecheitates differant realiter, & sic non eft ide quo conueniunt, & quo differunt.

Sed hoc dictum videtur implicare, videlicet, g aliqua duo fint idem formaliter, & g differant realiter, patet, quia cum identitate reali stat distinctio formalis, patet de essentia diuina, & paternitate,& de creatura,& relatione ad Deum, & de fubiecto, & propria passione, & de multis alijs, ergo quæ sunt idem formaliter, à fortiori erunt idem. realiter. Nec valet dicere, oprecise dicuntur este eadem fotmaliter, quia conueniunt in natura aliqua quiditatiue, & formaliter, inter se tamen non funt idem formaliter.

Contra hoc est propositio Doct.in primo.d.2. parte 2.q.1.in primo arg.principali, quæ vni, & eidem simpliciter, sunt eadem simpliciter inter se funt eadem simpliciter. Et concedit Doct quod eo modo quo funt idem in tertio, co modo funt idem inter fe

¶Dico, quòd aliud est aliqua esse eadem forma-Alique effe liter propriè, fic quòd vel dicunt candem forma-endem for liter propriè, fic quòd vel dicunt candem formaliter aliud. maliter du- Er din 100 die von includat formaliter aliud. pliciter in- Et aliud est aliqua duo includere aliqua, que pratelligi pos. cife pertinent ad quiditatem, feu formalitatem. rei, sic tamen, quòd vnum non includit aliud formaliter, nec econtra.

Primo modo conceditur, quòd quæ fic funt idem formaliter, funt idem realiter. Et hoc modo duz natura existentes in duobus individuis non funt fic idem formaliter

Secundo modo quæ fic funt idem, formaliter possunt etiam differre realiter, & sic natura Francifci,&natura Iohan.funt fimpliciter eiufdem rationis, nec funt id, quo Francifcus, & Io.formalizer

Digitized by Google

# Qualtio

Coufiders ergo differunt realiter, & numeraliter, quia ille to bene. dux naturx non funt fingulares.

Libri

Aduerte etiam, quòd etiam in creaturis, nonfemper valet, differunt realiter ergo, & effentialiter, quia duz hecheitates sunt diuerse realiter, non tamen essentialiter, quia nullo modo pertinent ad effe effentiæ, fola ergo illa dicuntur differre realiter, & essentialiter, que dicunt aliam, & aliam rem ad effe, effentiæ pertinentem, quæ omnia bene nota.

In ifta etiam littera Doc. occurrit aliqualis difficultas, cum dicit, q per hecheitates Franciscus, & Io.differunt realiter, & per aliam, & aliam naturain conueniunt formaliter. Ex hoc nihil aliud habetur, nisi quòd per illas hecheitates differunt realiter, accipiendo realiter numeraliter. Ex hoc non sequitur, quòd ille hecheitates sint primò diuerfçiin nullo, quiditatiue conuenientes, patet in fimili, quia homo, & afinus per rationale, & irrationale precife differunt specie. Et tamen rationale, & irrationale non funt, primò diuería, ergo nec fimiliter ille hecheitates

Dico breuiter, quòd aliud est loqui de entitate constituente aliquid in esse specifico, & aliud est loqui de entitate constituente, aliquid vltimate in esse individuali, quia prima prinet ad esse quiditatiuum, & essentiale, ideo videtur includere ens, quiditatiue, alia verò nullo modo pertinent ad quiditatem, & ideo à rationali, & irrationali, potest abstrahi conceptus entis dictus in quid de eis, cum pertineant ad esse quiditatiuum. Sed Differentia ab hecheitate Francisci, & Iohan. non potest ab-individua- strahi conceptus dictus in quid de eis, cum nullo les suns pri- modo pertineant ad esse quiditatiuum rei. Et de mo dimer/«. hoc, vide, quæ exposui in primo. distin. 2 5.& fic ha-betur intentum Doct. videlicet, quòd disferentiæ indiuiduales, sunt simpliciter, primo diuerse, licet intédat in ilta ratione principaliter probare, quòd fint entitates positiue, & ratio stat in hoc. Illa, quibus, aliqua differunt realiter, & numeraliter dicunt entitates positiuas, & reales . Sed Franciscus, & Iohannes vere, & realiter, & numeraliter differunt per aliam, & aliam hecheitatem, ergo ille due hecheitates, sunt entitates positiue, an modo sint primò diuersa, vel ne, non est principalis intentio Doctoris, & sic patet ista secunda ratio.

Ibi.Contra primam rationem obijcitur. Hic Doctor adducit vnam inftantiam contra illud, quod dicit in prima ratione probando, quòd nondetur aliqua natura, habens vnitatem realem, minorem vontate numerali. Er ratio stat in hoc, quia talis natura non effet in se, quia, vt dictum est supra præsenti distin.q.1. non datur natura realis actu existens, nis singularis, ergo erit in fingularibus, & tunc fro. Aut precise erit in vno numero, & tuc erit tim vna numero, ga qd elt realiter i vno numero, realiter est vnú numero, & hoc pater, qa qd actu existit in aliquo vno numero, vr, q actu sit vnu numero, no enim comune actu existit in aliquo vno numero. Aut erit fimul in pluribus numero differentibus, puta in duobus, vel tribus. Contra, quia in eis, nihil est vnum numero realiter, cum hoc fit proprium essentiæ diuinæ, quod exifics realiter vna numero, & fingularis eft in tribus suppositis, modo natura realis non videtur actu communis, quia non datur aliqua vnitas realis actu communis, ergo erit vna numero, vt ly tamen numero non accipiatur pro indiuiduo, & fingulari, sed o sit vnà res de numero rerum actu existentium

Ibi. Respondeo sicut dictum est, in solutione. q. primæ huius distin. natura est, prius naturaliter, quàm hæc natura, & vnitas propria consequens naturam, vt natura prior est naturaliter vnitate eius, vt hæc natura, & fub ista ratione, fupple, vt est prior singularitate, est de ea consideratio metaphysica, & assignatur diffinitio eius, & sunt propo No. bane li-litiones per se primo modo.

Tamen ad aduerte, cum dicit Doc.quòd de ea est consideratio metaphysicalis, quòd accipit na-turam, vt precise habet este obiectiuum, siue in effe possibili, aliquo modo prius existentia possibili, ficut res ponitur prior modo suo intrinseco, quia tunc precife dicit entitatem quiditatiuam, & dicitur realis secundum quid, quia sibi non repugnat poni in actuali existentia & vt sic precise verificantur predicata primi modi. Potest etiam accipi natura in esfe reali simpliciter, vt aliquo modo prius existentia reali actuali, sicut res est prior fuo modo intrinseco, & vt fic de ea realiter verificantur prædicata primi modi, vt fupra expofui in prima. q.præsentis distin. Sequitur in littera ibi.In eodem ergo, quod eft idem numero, eft aliqua entitas, quam consequitur minor vnitas, quam sit vnitas numeralis, & est realis, est illud cuius est, vnitas talis formaliter non eft de fe vnum vnitate numerali.

Aduerte, quòd naturam esse in codem numero potest multipliciter intelligi, puta, quòd huma-nitas confideretur primo in elle objectivo, fiuè siplicitor. poffibili,& vt fic ponitur in vno numero, ita g eadem natura præter omne opus intellectus collatiuum non est in duobus numero, sed precise in vno numero, licet vt prior vnitate numerali possit elle in alio numero, non collectiue, sed diuisiue, ita, 🕁 ista nullo modo est concedenda , quòd natura humana in esse obiectiuo, vt præcedit omnem actum intellectus collatiuum, actu possit esse in-

duobus numero, quia si sic, ipsa in este reali quiditatiuo, tunc realiter posset este in duobus numero, quod est falsum Secundo fi confideretur, vt includit existentia possibilem, & obiectiuam precise, & vt sic etiam

erit tantum in vno numero, fed vt fic non erit proprie prædicatum quiditatiuum, cum existentia in quocunque esse, siuè possibili, siuè reali non pertineat ad quiditatem rei.

Si tertiò confideretur natura humana in effe reali actuali, & effentiali. Adhuc erit tantum invno numero, no quòd ipfa in fe fit formaliter vna numero, immò, vi sic est naturaliter prior vnitate numerali, potest tamen dici in pluribus numero diuisiue, non collectiue, sic intelligendo, quod quantum eft ex se, sicut potest esse in vno numero, ita & in alio, fed vt actu eft in vno numero , fimul non potest esfe in alio.

¶Quarto fi confideretur natura humana, vt includit existentiam in esfe reali, & actuali, vt modum sibi intrinsecum, adhuc precise erit in vno numero, licet possit esse in pluribus diuisiuè non collectiue, vt fupra dixi, sed vt sic non erit præ-dicatum dictum in quid, cum talis existentia non pertineat ad quiditatem. Istis ergo quatuor modis, vt confideratur prior vnitate numerali, habet vnitatem minorem vnitate numerali, formaliter tamen. Sequitur & cum obijcis, quicquid eft Effe van mu in codem individuo numero, est idem numero. mero porest

Dicit Doc. in sententia, quod esse vnum nu- intelligi sri mero potest tripliciter intelligi, scilicet, primo, & plieirer. & per se, per se, & non primo, nec per se, nec primo, se denominative.

Primo modo differentia indiuidualis cum fit ratio constituendi precise in vnitate numerali erit prime, & per se vna numero.

¶Secun-

in code mero põt is-

#### Secundo modo constitutum ex'natura, & differentia individuali erit per se vnum numero.

Tertio modo, natura quæ ponitur in vno numero erit tantum denominatiue vna numero, ita quòd hæc prædicatio, homo eft Francifcus, nullo modo est per se, sed denominatiua, accipiendo denominatiuum pro omni eo, quòd est extra rationem formalem alicuius, vt prior tamen singularitate erit per se vna vnitate minore vnitate numerali. Expono tamen aliqualiter litteram, cum dicit. Aliquid potest dici animatu denominatiue vt corpus, vel per se primò, vt homo. Nam corpus organicum dicitur animatum anima tatum denominatiue, quia anima nullo modo est de essentia corporis, sed tantum est forma denominans illud, homo verò in communi, vt est prior singularitate, est per se primo animatus, quia anima est de essentia, & quiditate hominis, & per se conuenit homini, dicitur tame denominativa per se primo, quia omne animatum, vt est concretum huius abstracti, scilicet animæ, habet præcise modum prædicandi denominatiue, licet talis denominatio sit estentialis. Et hoc patet à Doct.in primo; distin. 8.q. 3. de attri-Quemodo butis. Sequitur ibi. Et ita fuperficies dicitur alba denominatiue, superficies alba dicitur alba per se diener al- primo modo, quia subiectum includit prædicatu. Albedo enim, vi comparatur ad superficiem, prædicatur proprie denominatiue de ipfa, vt verò com paratur ad superficiem a bam, & ad totum suo mo do conftitutum ex superficie, & albedine prædicatur per se primo denominative, quia albedo suo modo est de essentia compositi albi, & dixi suo mo do, quia compositum ex subiecto, & accidente no eft per se compositum, ve patet per philosophum 8. metaph.tex.commen.15. & 16. quia tamen albedo dicitur de effentia ralis compositi, per accidens dicitur suo modo denominatiue prædicari de illo. Sequitur. Ita dico, o potentiale, quod contrahi-tur per actuale, informatur ab ipso actuali, & per hoc informatur ab ipfa vnitate confequente illam. actualitatem, & ita eft vnum vnitate propria illius actualis, sed denominatiue est sic vnum, quia denominatiue ab illa vnitate, non autem est de se fic vnu, nec primò, nec per partem essentialem, patet, quia natura humana, vt dicitur vna numero per hecheitatem, præcise dicitur vna numero denominatiue. quia talis hæcheitas, quæ per se primò est vna numero, nullo modo est pars essentialis talis naturæ. Hocidem dico de genere respectu speciei. Color enim, vt eft in albedine, dicitur vnum specie solum denominatiue, quia vt est in albedine, denominatur à differentia vluimata albedinis, que no est pars essentialis este coloris. Sequitur. Differentia autem specifica est vna specie primò, quia sibi primò repugnat diuidi in plura specie.

Ef: unum Specse totejt dupliciter. jacelligi.

ء \*

5

11

¥

Superficies

ba.

Et nota, quod esse vnum specie primo potest dupliciter intelligi vt quo, &vt quod, vt quo eft differentia specifica, quia est id, quo aliquid primo constituitur in esse specifico, & in recta linea prædicamentali, & est id, quo repugnat speciei, posse diuidi in plura specie. Secundo modo albedo dicitur species primò, vt quod, quia primò ponitur fub gener

Debet ergo intelligi dictum Doct.quod differentia specifica est vna specie primò vi quo, & patet littera sequens.

Ibi. Vlterius declarando folutionem istam, quæ sit ista entitas, à qua sit vnitas ista perfecia. Hic Doctor intendit declarare quid importet hoc, quod dico, hæcheitas, siue differentia indiuiduahis, & ad quod genus pertiner, & declarat per fimile ad entitatem, à qua sumitur differentia specifica, nam differatia specifica potest comparari ad illud, quod eft infra se, & fic, & fibi, & speciei constitu-tæ repugnat diuidi in plura specie, vel ad illud, quod est supra se, vel ad illud, quod est iuxta se, lo-quendo. primo modo dicit Doctor, quòd entitati in diuiduali, puta hæcheitati repugnat primo diui-di in qualcunque partes subiectiuas, & per illam. eandem hæcheitatem, fic fimiliter repugnat indiuiduo constituto per ipsam. Sequitur, quod illa vnitas naturæ specificæ minor est ista vnitate. f. numerali,& fic istæduæ vnitates differunt, & dicit, g vnitas specifica non excludit omnem diuisionem. fecundum partes subiectiuas.

¶ Nota, quòdactu vna natura etiam, vt præcedens singularitatem possit simul esse diuisa in plures partes subiectivas, sed quia nulla natura vr prior hæcheitate determinat fibi aliquam hæcheitatem, fed est indifferens ad omnem, & vr sic porest confiderari ab intellectu, vt fupra dixi, & fic non excludit diuitionem in partes fubiectivas. Sequitur. Sed tantum illam divisionem, quæ eft partium. essentialium, idest quod differentia specifica non est composita ex partibus essentialibus, ficut species componitur, potest tamen habere partes subiectiuas, sic intelligendo, quòd erit ratio formalis conftituendi naturam diulfibilem in plures pattes subiectivas, & sic quod est sic dividi, primo competit differentiæ specificæ. Sequitur. Ista nunc excludit omnem, idest quod differentia in- Differentia diuidualis excludit omnem diuisionem in partes indiuiduafubiectivas, etiam excludit divisionem in partes lis excludio essentiales. Sequitur. Et ex hoc confirmatur fatis omnem dipropositum, quia ex quo quæcunque vnitas mi- sifionem. nor vnitate ista habet entitatem propriam, quam per le consequitur, patet, quia vnitas specifica-prima, & per se est alicuius entitatis, puta diffe-rentiæ specificæ, cui primo, & per se conuenit-talis vnitas. Non videtur ergo probabile, quòd isti vnitati perfectissimæ, quæ est vnitas numeralis primo, & per se non habeat aliquam entitatem. propriam, cui primo, & per se conueniat talis vnitas : illa ergo entitas erit præcise differentia indiuidualis.

J Ibi. Comparando autem ad illud, quod eft supra se. Hic Doctor dicit, quod comparans differentiam specificam ad genus, ab alia entitate accipitur differentia speciei, & ab alia entitas generis, & exemplum eft clarum, vbi genus, & diffe- Exemplane rentia accipiuntur ab alia, & alia re, puta in homi- claram, ne, à fensitiua accipitur animal, ab intellectiua. rationale, & sicut sensitiua est realiter in potentia ad intellectiuam, quia homo prius viuit anima-fensitiua, quàm intellectiua, sic & sensitiuum est potentiale ad intellectiuum, & intellectiuum est fimpliciter actuale: entitas ergo generis præci-se accipitur a potentiali, & entitas differentiæ specificæ præcise accipitur ab actuali, & sic patet, quod genus, & differentia dicunt alium, & alium Genne, & conceptum, cum fumuntur ab alia, & alia re, & differentia dicunt alia aliquando accipiuntur ab alia, & alia realitate, & dienne alia hoc diffuse expositum est in primo, distinct 3.quz- conceptum, stio.3. & 8. quæstione 2. nec oportet hic multum morari.

Sequitur ibi. Quo ad hoc ista realitas indiuidui est similis realitati specifica, quod est quasi actus determinans illam realitatem speciei, quasi possibilem, & potentialem, idest quod sicut entitas differentiæ specificæ est actus entitatis generis contrahens, & determinans ipfam ad esse ipecificam, ita entitas differentiæ individualis eft actus naturæ specificæ contrahens cam, & determinans ad esse individuale.

Fran. Lych.in fec.Sent.Scoti. R 3 ¶Se-

ı.

Sequitur ibi, sed quo ad hoc dissimilis, ga ista

nunquam fumitur à fortiori addita, sed præcise ab vltima realitate formæ, ideft quòd differentia spe-

cifica sumitur prectse ab vltima forma, puta ab ani ma intellectiua, fi fumit ab alia re, fi verò non fumit

ab alia re ab illa, à qua fumitur ratio generis, faltem

realitas sumitur ab alia realitate, quæ tamen non

erit simpliciter vltima, differentia verò indiuidua-

lis præcisé fumitur ab vltima realitate formæ, lo-

quendo de differentia indiuiduali, que propriè costituit indiuiduum per se in aliquo genere, quia &

partes componentes aliquod individuum esfentia-

liter, puta hunchomine, habent propriam fingu-

¶ Hic tamen aduer te, quòd pro anima intellecti-ua accipitur rationale, & ficut anima intellectiua

includit ens quiditatiue, ita & rationale, & ficut

ab vltima realitate anime intellectiue, qua differt ab

anima sensitiua accipitur alia differentia, quæ pro-

vnaanima intellectiua præcise numeraliter differt ab alia, & fic istæ duæ realitates vltimæ, à quibus accipiuntur duz differentiz indiuiduales præcise fe-

ipfis differunt, & funt primo diuerfa, & per confe-

Quomodo laritatem, quia hic homo conftituitur ex hoc cor-

pore, & exhac anima.

# Duxítio

præcise, prædicatuautem formale habet rationem formæ, & subiicibile rationem materiæ.

Ibi. Comparando verò ad illud, quod est iuxta fe, scilicet differentiam specificam, puta comparando differentiam specificam hominis ad differentia fpecificam afini, licet quandoque posset este no primò diuer fa ab alia, ficur est illa entitas, quæ fumit à forma, puta ficut anima intellectiua, à qua fumitur rationale non est primò diuersa ab anima sensitiua afini, a qua fumitur differentia specifica afini, & sic tales differentiæ fumptæ no funt primo diuerfæ, tamen vltima differentia specifica est primò diversa. ab alia, ideft quòd ficut vluma realitas animæ intellectiuz, qua differt ab anima fensitiva afini, est primò diuerfa ab illa entitate, fiuè realitate vltima,qua ettam anima fenfitiua afini differt ab anima intellectiua, ita differetiæ fumptæ ab Illis realitatibus funt primo diuerfæ, & tales differentiæ habent coceptu Differentie simpliciter simplicem, quia non habent aliquid, in habent conquo coueniant quiditatiue, & aliquid, in quo dif- ceptum fim ferant, vt supra expositum est in primo, distinct.3. pluciter sim-

plicem.

prie non erit specifica, & fimiliter ab vltima realiquaft.3. tate animæ fensitiuæ, & sicut duæ vltimæ realitates ¶ Sequitur, & quo ad hoc dico, quòd differentia indiuidualis affimilatur differetiæ specificæ vltimò non includunt ens quiditatiue, quia sunt primo diuería, ita nec differétiæ sumptæ ab eis, & ab ista vlfumptæ, quia ficut vltima realitas differentiæ specitima realitate no accipitur differentia indiuidualis, ficæ est primò diuersa à quòcunque alio, quia cum quia tunc per illas realitates anima fenfitiua, & intellectina precise differret numeraliter, quod est fal nullo alio conuenit quiditatiue, ita entitas diffum: differétia ergo indiuidualis dicitur fumi ab vl ferentiæ indiuidualis est primò diuersa à quotima realitate formæ, qua mediāte vna forma, puta cunque

Jibi. Et per hoc apparet ad istam obiectionem, aut entitas individualis Francisci, & Ioannis sunt eiusdem rationis, vel alterius: non primò, quia efset processus in infinitum, quia si essent eiusdem rationis ab eis, posset abstrahi conceptus dictus in. quid, & fic quærendum eft per quod contrahitur, ille conceptus ad hanc entitatem, & illam, fi de fes contrahitur, pari ratione poterit esse status in na-tura lapidis, si per aliud, quæro prius de illis contrahentibus, aut funt eiusdem rationis, vel alterius, & flc videretur processus in infinitum. Si secundo, tunc constituta erunt alterius rationis, quia quanta distinctio erit in constituentibus, tanta erit in constitutis, & sic constituta per differentias individuales, nullo modo erunt eiusdem. fpeciei .

Ibi. Respondeo. Hæc responsio clara est in. littera, & diffuse patet à Doctore in primo, diffusctione 7. & diffinctione 13. vbi oftendit constituta non tantum differre, sicut constituentia, quia vltra id, quo differút, includunt aliquid, in quo conucniunt

Jbi. Et si quæras, quæ est ista entitas individua- Que sit enlis, à qua sumitur differentia indiuidualis est ne ma- titas indiuidualis. teria, vel forma, vel compositum.

Selpondeo omnis entitas quiditatiua. Hic Doctor intendit oftendere, quòd omnis entitas quiditatiua vt huiusmodi siuè totalis, siuè partialis est ex seindifferens ad plura, & nulla de se est hæc, loquendo semper de entitate quiditatiua. creata, quia entitas quiditatiua in diuinis de se est hæc, ficut ergo entitas quiditatiua composite non includit : fuam entitatem qua est hæc, inquantum Entitas in natura, quia inquantum natura est indifferens ad diuinis est omnem quidditatem, ita nec materia inquantum. de se hac. natura includit fuam entitatem, qua est hæc materia, nec forma, inquantum natura includit fuam, quia materia, inquantum natura non est hæc, sic nec forma inquantum forma.

Concludit ergo Doct. quòd ifta entitas indiuidualis non est materia, vel forma, vel compositum, inquantu quodlibet istorum est natura, supple quiditatiua, fiue pertinens ad naturam quiditatiuam, ideft

Digitized by Google

Realitas spe conftituat.

homo consti

ENATHT.

quens, & differentiæ fumptæ ab eis . Sequitur ibi, quo ad aliud etiam est dissimile, cifica quia quia illa realitas specifica constituit compositum, cuius est pars in esse quiditativo, ga ipsa est entitas fdam quiditatiua, ifta aute entitas individui est pri mò diuersa ab omni entitate quiditatiua, quod pbatur, quia intelligendo quamcunque entitate qui-ditatiuam, tamen quòd dico propter essentiam diuinam, quæ ex se, & sua ratione formali est hæc, vt fupra patuit in primo, dift. 5. quest. 2. non habetur in quidditate intellecta, vnde ipfa fit hæc, ideft g data quacunque quiditate precise ex se videtur communis, & nullo modo fingularis, & fic fequitur, quòd illa entitas, quæ de le elt hæc, eft fimpliciter alia entitas ab entitate quiditatius, & sic non potest constituere aliquod totum, cuius sit pars in esse quiditatiuo, sed illa pars erit præcise alterius rationis ab entitate quiditatiua.

Ibi. Et quia apud philosophum quiditas dicitur forma, vt in 6 metaph. c.de causa. tex.com.2. & in 7.metaph.tex.commen.41.c.de partibus diffinitionis, q in quibuscunque non est materia, idem eft, quod quid eft cu eo cuius eft, ficut exponitur loquedo de materia, & forma, & materia apud eum vocatur quodlibet habens quiditatem contractam, vr fupra patuit, & Boetius vult, quòd nulla forma Primo de fit subiectu accidentis in lib.de Trin.quia forma dí Trin. cap 3. in gd de quocunq; alio, & fi humanitas fit fubiectu, hoc no conuenit ei, inquantum est forma, humanitas quidem non est forma alterius partis compositi vt formæ, vel materiæ, fed totius compositi habentis quiditatem conttactam, siue in quo est quiditas contracta, ideo omnis realitas specifica costituit in esse formali, quia in esse quiditatiuo, & realitas indiuidui costituit præcise in esse mareriali, hoc est in ese contracto, & ex hoc sequitur illa logica distinctio, quòd ista entitas essentialiter est formalis, & illa materialis, qa ista constituit in ratione subvicibilis vltimate, scilicet, & illa in ratione prædicabilis

#### fed eft vltima realitas entis. f.quod eft materia, vel quod est forma, vel quod est compositum, ita quodlibet commune, est tamen determinabile, adhuc potest d stingui, quantum cunque sit vna res in plures realitates formaliter distinctas, pater de albedine, de qua minus videtur, cum fit fimplex, que dividitur in realitatem quiditatiuam,& realitatem nullo modo quiditatiuam, puta hæcheitatem, quia natura albedinis non est formaliter, & quiditatiue realitas suz hæcheitatis, nec econtra. Et addit, g iftæ duæ entitates.f.naturæ,& hecheitatis, non poffunt esse res, quia sicut realitas, à qua accipitur genus, & realitas, à qua accipitur differentia, no dicuntur proprie res, & res, fed realitas, & realitas, & semper sunt realitates eiusdem rei formaliter diftindæ, fic etiam realitas indiuidui,à qua accipitur differentia individualis, non est proprie res, sed quædam realitas addita naturæ, quæ formaliter ab entitate naturæ diftinguitur.

NVNC respondendu estad argumenta principalia. Primo Doct.arguit probando, og differentia indiuidualis non dicat aliquam entitatem pofitiuam additam naturæ, quia tunc ex tali natura,& tali entitate fieret vnum per se compositum, sicutex actu, & potentia, & tunc quæro de illo actu cotrahente, aut effet materia, aut forma, aut composifitum ex eis, fi materia: ergo in composito effet alia materia à materia partis, li forma, ergo esfet ibi alia forma à forma partis, li compositum ergo in eodè composito esfent duo composita.

Сотробісй duplex,

Responder Doct. galiud eft loqui de compofito ex re, & re, & aliud eft loqui de composito ex realitate actuali, & potentiali in eadem re. Primo modo est compositum ex materia, & forma. Secudo modo fingulare potest componi, puta ex natura contrahibili, & realitate hæcheitatis contrahente, quia illa realitas, à qua accipitur differentia specifica potentialis est respectu realitatis, à qua accipitur differentia individualis, non enim realitas specifica ex se habet, vnde per identitatem includat realitatem individualem, sed rantum aliquod tertium includit ambo ista per identitatem, ficut etiam dicimus, gintellectus vi intellectus non habet ex se, vnde per identitatem includat voluntaté, nec econ tra, sed aliquod tertium, puta natura intellectiua. includit vtrumque per identitatem realem, vt infra patebit dist.16. fic in proposito, nec vltima differetia specifica hominis, siue natura specifica, siue com positum ex natura, & differentia specifica habet, vnde per identitatem includat differétiam individualem, fed natura hominis, vt hic includit vtrumque per identitatem, & sic dicuntur idem realiter respeau illius tertij. Et addit, o hæc eft talis compositio, qualis non potest stare cum fimplicitate divina, & de hoc diffuse pertractatum est in primo, distin.5. q.2.& dift.8.q.pen. § Secundo principaliter arguitur, quia tunc fin-

gulare sic per se compositum esser se intelligi-bile, quod videtur contra philosophum tertio de anima, tex.commen.60.& 9.meraph.tex.comm.35 vbi dicit, quòd intellectio est vniuersalis, & senfus particularis.

Respondet concludendo, quòd sit per se intel-Duomodo fingulare no ligibile, licet forte pro statu isto non sitper se inft per fe in- telligibile. & de hoc fatis dictum est in primo, ditelligibile. Rin. 3. quæft. 3.

Tertiò, quia tunc de tali fingulari posset este monstratio, & scientia, quod est contra philosophum septimo metaph. cap. de partibus diffinitionis, tex. commen. 35

Respondet Doctor, quòd de ipso proprienon eft scientia, quia nec de ipso primò, & per se est diffinitio, que ponitur medium in demonstration potifima,nec enim habet aliquam paffionem propriam, sed tantum passionem speciei.

Vltimò, quia tunc posset diffiniri, ita o diffinitio constaret ex natura, & tali hæcheitate.

SRespondet Doctor, quod loquendo de diffini- De singulatione exprimente quiditatem rei, siuè quod quid ri non est est, non posset diffiniti, quia hæcheitas non pertinet scientin. ad quiditatem, vt supra patuit.

Q VIDAM nouus expositor. in libro' de en-te, & essentia fancti Thoma, nititur improbate positionem Sco.de hæcheitate, & probat, quòd na dicat acum positiuum additum naturæ, & arguit fic.

Primò, omnis actus fingularis præexigit potentiam fingularem qua actuat, sed hæcheitas est actus fingularis : ergo præexigit potentiam fingularem. quam actuar, fed illa potentia est natura, seu in natura ipfius individui : ergo natura individuum eft fingularis ante aducium hæcheitatis, & fic hecheitas non eft principium indiuiduationis, propositiones assumptæ omnes funt Scoti in hac materia, Caier anue maior probatur tamen ex doctrina Aristot. secun- improbat do phyficorum, tex.commen.38. vbi Doctor, & comparationes causarum, vnde sicut forma parti- Scoti bachei cularis præexigit materiain particularem, fic actus tatem non potentiam. Si dicatur, quod hoc eft verum, vbi dicere atti actus, & potentia diffinguntur realiter, eo quod positinum. tunc potentia realiter recipit actum, hoc non obftat, eo quòd fecundum Scotum, quando aliqua. duo adunantur realiter, eundem ordinem ex naturarei retinent quem haberent, fi essent diftincta realiter, cum ergo actus lingularis, si distin-Aus effet realiter, ex natura fua præexigeret potentiam fingularem, oportet, quòd & nunc hoc idem exigat, cum ordo idem feruetur.

Secundò, fic illa, quæ funt principia indiuiduationis, sunt seipsis primo diuersa, hæcheitas Sortis, & Platonis no funt huiufmodi: ergp maior eft Scoti, minor probatur, id, quod conuenit magis cum. vno, quàm cum alio, non est primò diuersum ab eo, cum quo magis conuenit, sed hæcheitas Platonis magis conuenit cum hæcheitate Sortis, quàma cum hæcheitate albedinis:ergo hecheitas Platonis, & Sortis non funt primò diuería, maior fyllogifmi patet ex terminis: primò enim diuería non conueniunt cum illo, minor probatur dupliciter.

Primò, quia hæcheitas Sortis, & Platonis conueniunt in specie, hecheitas Sortis, & albedinis differunt genere.

Secundo, quia illa magis conueniunt, quæ ma- Secundo argis affimilantur, magis autem affimilantur, quæ guie. funt magis comparabilia; hæcheitas autem Sortis, & Platonis funt magis comparabiles, quàm hæcheitas Sortis, & albedinis, ficut vniuerfaliter res eiusdem prædicamenti funt magis comparabiles, quàm res diuerforum prædicamentorum.

Tertiò fic, quod conuenit vni, & repugnat al- Tertiò arteri indiuiduo eiusdem speciei præexigit necessa- guit. rio ipsorum distinctionem, proprietas individualis, puta Sorteitas conuenir Sorti, & repugnat Platoni eiusdem speciei indiuiduo, ergo proptietas individualis præexigit distinctionem Sortis à Platone, & sic proprietas individualis non est id quo, prunò Sortis diffinguitur à Platone, conclufio ett falfa fecundnm Scotum, processus est bonus, ergo altera præmissarum eft falsa, vtraque autem eft fua; ergo omnino falfus conuincitur, & maior idem habetur à Sco.in quolib.quæftio.2.minor autem est sua conclusio, quam nunc impugnamus.

Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. R 4 Quar.

132

opinionem

¶Quartò oftendo hanc positionem contradicere peripatheticis Aristot. & Commentator. duodecimo enim metaph. tex. commen. 49. fit hæc consequentia primum cœlum, idest primum principium est vnum specie, & plura numero : ergo habet materiam, quæ consequentia nulla esset, si proprietas individualis poneretur distinguere individua eiusdem speciei. Glosam autem Sco. intelligentisper materiam indiuidualem proprietatem. destructiuam esse, textus apparet ex Comment.ibi dicente omne, quod est vnum in specie, & plura in numero habet materiam, sed iam declaratum est, quòd primum cœlum non habet materiam. Ex quibus verbis apparet, quòd de illa materia loquitur, quam declarauit non effe in primo principio. Apparet autem in tex.commen.30. expresse declaraffe motorem cæli non habere materiam ad vbi, & ad effe,&nullam feciffe mentionem de proprietate individuali. Apparet tertiò fictio illius glosz ex tertio metaphyficorum.tex.commen.t I. vbi dicitur, quòd omnis multitudo, aut ex rerum differetium fecundum formam, aut fecundum quantita-tem, quod idem habes in Comment in primo phy ficorum, commen.9. Nec admittenda est glo.Anconera domi tonij Trombettæ, quòd inter concomitatur : codem enim modo, & vniformiter debet teneri ly fecundum in primo membro, & in fecundo: in primo autem notat causalitatem:ergo & in reliquo deprehendi quoque potest esse puram fictionem nouam, hac hæcheitatibus inuentione ex primo celi. tex.commen, 2.& 93. vbi vnitatem, & pluralitatem indiuiduorum in eadem specie in rebus materialibus, non nisi ex materia affignant Arist.& Comm. hæc de tertio.

Caietanus num Trombittam.

Refponsioad ietani.

RESPONDEO ad obiectiones istius noui omnes obie expositoris, cum primò dicit, quòd omnis actus Biones Ca- singularis præexigit potentiam singularem.

Dico, quòd hæc propositio non eft simpliciter vera, non enim formaliter fequitur, quod quanta. vnitas eft in actu, tanta fit in potentia, quæ actuatur per illum actum, patet, quia differentia specifica. dicit præcise vnitatem specificam, & tame est actus entitatis generis, quàm contrahit ad esse specificu, vt pater de rationali, & animali, & ramen animal actuatum per differentiam dicit fimpliciter minorem vnitatem, fic dico in proposito de natura specifica, & fua hæcheitare.

Dico fecundò, quòd aliud eft loqui de actu fingulari per se, quod haber rationem quod, & aliud est loqui de actu singulari, & per se, & primò qui proprie habet rationem quo. Primo modo concedo, quòd omnis actus fingularis præsupponit potentiam fingularem, quam actuat, fed fecundo modo fimpliciter negatur, & intelligo fic actum, primo modo qui constituitur in esse singulari, siuè qui constat ex natura contracta, & ratione individuali contrahente, fiuè qui propriè recipit per se prædicationem speciei specialissima, vt indiuidua posita in recta linea prædicamentali, vel faltem qui est vera pars, vel quafi pars indiuidui speciei specialistimæ, ficut hoc corpus organicum, & hæc anima intellectiua sunt duz partes, puta Francisci: omnis enim talis actus fingularis præsuppour potentiam fingularem, quam actuat, & sic hæc albedo tantum actuat subiectú verc singulare, & similiter hæc anima intellectiua tantum actuat hoc corpus organicum, talis enim actus habet rationem quod, quia fimpliciter conftitutum ex natura, & hæcheitate. Et tntelligo secundo modo actum singularem primo & per le vt quo, qui est præcise ratio formalis constituendi naturam in esse fingulari. Et est simpliciter hoc, quo aliquid est singulare, talis enim.

## Quastio

actus, qui est præcise ratio fingularitatis, non dicitur proprie fingularis, sed ratio fingularitatis, & talisnon præsupponit naturam singularem, quam actuat, quia tunc effet processus in infinitum in hu iufmodi actibus, & pater exemplum de natura spe- Exemplum. cifica vt quod, & de natura specifica vt quo. Nam fi natura specifica vt quo, quæ est præcifa ratio formalis constituendi aliquid in esse specifico, præsup poneret naturam specifica, vt quod esfet processus in infinitum, quia quærerem de illa natura specifica per quid vltimate constituitur in esse specifico, oportebit dicere, quòd per vltimatam differentiam fpecificam vt quo, & tunc quærerem de illa , aut præsupponit naturam specificam vt quod, quamactuat. Et sic processus in infinitum, aut naturam non specificam, dandum est simpliciter secundum. Sic dico in proposito. Et sic patet quomodo illapropolitio, videlicet omnis actus singularis, &c. Si enim esset simpliciter vera, quòd tanta vnitas re-quiritur in potentia actuabili, quanta in actu, multa inconuenientia sequerentur.

Primò, quòd tanta effet vnitas in ente contrahibili per gradum intrinsecü, quanta in ipso gradu.

Secundò sequeretur, quòd tanta esset vnitas in genere generalissimo, quanta esset in differentia actuante, & contrahente ipfum.

Tertio fequeretur, quod tanta vnitas effet præcisè in animali actuabili, & contrahibili per rationale, quanta esset in rationali.

Quarto sequeretur, quòd tanta esset vnitas in. albedine informante suppositum, quanta in ipso fuppolito, & fic ficut fuppolitum est incommunicabile vt quo, & vt quod, ita & albedo informans ipfum effet fimpliciter incommunicabilis vt quo & vt quod,& multa alia incouententia adduci poffent, que breuitatis causa omitto. Et cum dicit, quòd illa propoficio eft Scoti. Dico, quòd Doct. Ad propofiintelligit de actu fingulari, vt quod , non autem de rionem Scoipsa ratione singularitatis. Dico secundo, quòd ti. intelligit de actu, qui est vera pars compositi, siuè essentialis, si est compositum ex partibus essentialibus, siuè accidentalibus, si est compositu ex subiecto, & accidente reali; omnisenim talis pars fingularis tantum informat, & actuat potentiam subiectiuam fingularem, sed non intelligit de parte, vel quali parte, quæ nec est essentialis compositi, nec vere accidentalis, sed præcise pars constitutiva alicuius in esse fingulari, quæ præcise est ratio singularitatis. Et fic non oportet glosare propositionem illam, dicendo, quòd intelligitur de actu, & potentia, quæ realiter distinguntur, quia si ratio singularitatis tealiter distingueret à natura, præcise actuaret naturam non fingularem, non enim ideo actuat naturam communem, quia identificatur realiter tali naturæ, fed ideo actuat talem naturam', quiaest talis entitas, cui repugnat posse actuare, nisi naturam priorem omni fingularitate. Et fic concedo, quod fi vt realiter diffinctus præsupponeret naturam singularem, quòd etiam vt idem realiter illi quali præsupponeret quasi singularem per propolitionein Doct. qualis est ordo inter aliqua, vbi realiter distinguntur, talis eft, vbi fola ratione diftinguntur, Et cum probatillam propositionem\_ per philosophum secundo physicorum. tex. commen. 38. quod ficut forma particularis præexigitmateriam particularem, sic actus potentiam, vera est auctoritas de actu fingulari per se, & no de actu Quomedo fingulari per se primo. Est etiam vera de actu fin- fir intelligegulari, qui est vera pars, vel essentialis, vel acciden- da autoritalis, accipiendo accidens pro contento in genere 141 Arist. accidentali, non accipiendo accidens pro omni eo, quod eft extra rationem formalem alicuius, quia vt fic

vt fic differentia indiuidualis dicitur accidens nature, quàm contrahit, & differentia specifica dicitur accidens respectu generis, quod contrahit . Et quòd philosophus non inteiligat de actu singulari vt quo, qui est præcise ratio fingularitatis, sed tantum de singulari vt quod, siue de vera parte effentiali, vel accidentali, patet per textum allegatum, vbi dicit, amplius autem alia quidem genera funt generum, aliæ autem fingulares funt fingularium, vt statuæ statuam quidem faciens. Hæ autem & huius, & potetias quidem possibilium ope-rantes autem ad operata, hæcille. Ex quo textu apparet, quòd nullo modo loquitur ibi de ratione singularitatis, immò ex illo textu tantum habetur, quod caufa extrinfeca fingularis eft tantum respectu fingularis, immò nullo modo loquitur ibi de caula intrinfeca actuante, & informante, vt exprelfius pater in illo rextu secundum aliam translationem, vbi fic habetur, genera funt caufæ generum, & particularia particularium, verbi gratia, quonia artifex est causa statuæ, & iste artifex est causa hu. jus artificiati, & potentiæ sunt causæ potentiarum, & quæ agūt, funt in refpectu actorum,& ibi Commentator, aliæ funt causæ vniuersales, aliæ particulares, quemadmodum causatorum, alia vniuersalia, alia particularia, & quod oppinandum est, o particulare est causa particularis, & vniuersale caufa vniuerfalis, & dixit hoc, præseruando se à platonica opinione, scilicet quòd vniuersalia sunt causa particularium, verbi gratia, quoniam artifex fimplex eft causa statuæ simpliciter, & iste artifex demonstratus, est causa istus statuæ demonstratæ, deinde induxit aliam dispositionem de causis, & dixit. Et potentiæ sunt cause potentiarum, idest & causa, quæ funt in potentia, sunt causa eorum, que funt in potentia, & quæ funt in actu funt caufæ eorum quæ funt in actu, & hoc intendebat cum dixit. Et quæ agunt in actu actorum, ideft caufe, quæ funt in actu dicutur respectu actorum quæ sunt in actu: hæc ille, & fic, patet quomodo male adduxit auctoritatem philosophi. ¶Ad secudam rationem, dico breuiter, quòd no

Caietanus, liets

ner Dofto- intelligit mentem Doct.nec verba, cu enim Doct. re, nec eins dicit, quod differenriæ individuales funt primo diverba intel- uerfa, sic intelligit, vt etiam ipse exponit in primo, dift.3 quæft.prima. de primo diuersis, quod illa di-Que fine pri cuntur simpliciter primo diuersa, que non conuemo disserfa. niunt in aliquo quiditatiue, quod dupliciter intelligi poteft, vel quòd non conueniant in aliqua realitate quiditatiua, & communi, vel quòd non conueniant in aliquo conceptu quiditatiuo, quæ diftin ctio patet à Doct.in primo, dist.8.quest.2.distin.2 5. & 26.& vide quæ exposui in secundo, dist.3.vbi habetur, q differentie indiuiduales nullo modo pertinent ad elle quiditatiuum. Et sic sequitur, q no coueniunt aliquo modo, nec in realitate quiditatiua, nec in conceptu quiditatiuo,& vt fic dicuntur fimpliciter primò diuerfa, & cum arguit id, quod magis conuenit cum vno, quam cum alio no est primo diuer sum ab eo, cum quo magis couenit coceditur, si magis conuenit quiditatine, puta in aliqua realitate quiditatiua, vel in aliquo conceptu quiditatiuo, & fic negatur illa minor, videlicet, quod hæcheitas Platonis, magis conueniat cum hæcheitate Sortis, quàm cum hæcheitate albedinis, cum nullo modo conueniant in aliquo quiditatiue. Et cum probatur, o hæcheitas Sortis, & Platonis, conueniunt in specie, hæcheitas autem Sortis, & albedinis diffe-

Conu:nire runt genere. Dico, quod conuenire in specie potest in fpecie to- dupliciter intelligi vno modo per se, & quiditatiue. seft intelligi alio modo concomitanter, & per idétitatem realé, dupliciter. quam habet cum aliquo, quod per se, & quiditati-

## Sexta.

uè continetur in aliqua specie, primo modo negatur, secundo verò modo conceditur, sed postea nihil ad b.poteft etiam diftingui, o aliqua esse eiusde speciei potest dupliciter intelligi, vel per se quiditatiue, & fic hæcheitas Sortis, & lPatonis, non funt p se in aliqua specie, nec pertinét ad esse quiditatiuu alicuius, sed tantum sunt ibi reductiue. Cum secundò probatur, illa magis conueniunt, quæ magis similantur, & magis aliqua fimilantur, quæ funt magis comparabilia. Dico, quòd aliqua magis fimila- Aliqua mari dupliciter potest intelligi, scilicet quiditatiue, & gis affimilaconcomitanter, fiuè reductiue, primo modo nega- ri poteft intur hæcheitate Sortis, & Platonis magis affimilari, telligi du-cu nulla quiditatem dicat. Secundo modo concedi- pliciter. tur, sed tunc nihil est ad propositum. Et cum dicit, quod funt magis comparabilia, negatur, quod per fe,& quiditatiue fint magis comparabilia, licet forte cocomitanter, & reductiue, fed tuc nihil ad propofitum. Posset etiam dici vnica responsione, gomnes hæcheitates sunt præcise eiusdem rationis, sic intelligendo, quòd vnano magis differt ab alia, nec vna magis conuenit cum alia. Et si vna magis couenit cum alia, hoc non est ex sua ratione formali, sed quia concomitatur aliquam naturam, vel fibi identificatur realiter, vel faltem reducitur ad illam, & alia ad fimilem naturam comparatur, vt patet de hæcheitate Sorris, & Platonis, & hoc modo magis conueniunt, sed tunc nihil ad b.

Ad tertium principale concedo illam propofitionem, videlicet, quod couenit vni, & repugnat alteri indiuiduo eiufde speciei præexigit necessario eorum distinctionem, sed negatur, quod hæcheites Sortis conueniat Sorti', & repugnet Platoni, nonenim hæcheitas Sortis conuenit Sorti post suum esse completum, sed convenit natura, quam contrahit, & concedo, quòd natura contracta per hæcheitatem Sortis, & natura contracta per hæcheitatem Platonis differant ad inuicem realiter, non tamen realiter numeraliter, nec realiter specifice, vt fupra expositum est in præsenti quæstione, & prolixius in quæstione prima huius distinctionis, & fic patet quomodo non percipit, nec fensum, nec verba Doct.

Ad quartum, o procedit per auctoritatem phi losophi, & Commen. patet responsio ex supradictis, respondendo ad rationes Thomæ, quomodo illæ auctoritates intelligantur, nec oportet hic nullum immorari

VLTIMO loco respondendum estad argu- Resposso ad menta facta pro opin.Gottofredi, & Egidij. Cum argumenta primo arguit probando, g natura fit de le hæc, & Gottofredi. non per aliquid politiuum fibi adueniens, quia spe- & Egidij. cies specialissima de se est athoma, ergo simpliciter indiulfibilis. Et confirmatur per illud Porphyrij diuidetibus nobls à generalissimis ad specialissima, iubet Plato quiescere.

SRefpondet Doc. o species specialissima dicitur Quomodo athoma, hoc est indiuisibilis in plures species, est species sis tamen diuisibilis in plura numero, & hoc modo no indiuisibilis tamen diuisibilis in plura numero, & hoc modo no indiuisibilis dicitur fimpliciter athoma, hoc eft fingularis. Ad in plures fpe illud Porphyr. Ditit Doct. o diuisio Arist. statu ha-bet ad speciem specialissimam, quia viterius pro-cedere est in infinita, quæ sunt relinquenda ab arte summedo fecundum ipfum, non 9 de eis son possit demon- intelligitur Arari aliqua passio per se, & in subsumendo, licet no intelligitur primo, nec etiam dicuntur relinqui ab arte, quasi tio Plato-vnumguodoue singulare non sit per se intelligibi vnumquodque singulare non fit per se intelligibi- nis. Infinire le, sed ideo relinquenda sunt ab arte, quia numera- funt ab arte liter infinita ex parte corum, tale autem infinitum relinqueda. non est actu cognoscibile ab intellectu creato, nec etiam ab intellectu diuino, & hoc fecundum modū talis infinitatis, vt supra exposui in primo.

Sequitur,

I 3-3

nere.

pofitio.

Sequitur, non enim est ex parte individuorum, vnde fit eorum numerus certus, fed poslunt esse infinita non repugnante ratione corum, vt patet per illam propositionem Doct.in primo, dist. 2. parte 1. quæit. 3.& parte 2.quæit. 4.& In quolibe.q.2. species inquit, plurificabilis in indiuiduis no determinatur ex fe ad cercum numerum indiuiduoru. Sed quantum est ex se compatitur infinitate individuoru, sicut pater in speciebus corruptibilibus, hæc ille.

Sequitur, & si accipiat diussio stricte, put est in illo, quod tequirit determinatas partes in multitudine, & magnitudine , hoc modo species non diuiditur in indiuidua, genus autem requirit derermi-natam multitudinem specieru, quia secundu Boe-Cap. de ge- tium, genus primo est diuisibile in duo, genus enim primo diuidit in duas partes, puta in duas species, nam animal primo dividitur per rationale costitues vnā specie specialissimā, & per irrationale costitues vnā speciem subalternā, g dicatur a. deinde ipsum a. diuiditur per b. constituens speciem specialissima, & per c.constituens aliam speciem subalternam, & fic patet quomodo diuiditur primò genus in duas species, de huiusinodi diuisione generis in species, vide Fraciscum in suis passibus, & hoc est, quod dicit Doct. orequirit determinatas partes in multitudine, quia ex ratione sua primò diuiditur in duas species, scilicet specialissimam & subalternam, licet vlterior diuisio possit fieri sub subalterna. secundò requirit determinatas partes in multitudine, quia primò tatum duas species, & in magnitudine, quia illæ duæ species sunt præcise tantæ perfectionis. gradus enim specificus non intenditur, neque remittitur. species verò contrario modo se habet, qa non requirit determinatas partes in multitudine, ex parte enim sua primò potest este in infinitis indiuiduis secundum multitudinem, & etiam secundum magnitudinem perfectionalem.

¶ Sequitur, quatum autem, requirit determina-tam magnitudinem, & ista præsupponit determinatam multitudinem, quia funt in toto duæ medietates, quantum enim, siue magnitudo, & si sit diuisibile in infinitas partes, primo tamen diuiditur in duas medietates præcise, fic & genus, primo in duas species.

Sequitur, & si stricte accipiatur diussio, prout eft in partes proportionem habentes ad totum (puta scilicet totum diuiditur in partes proportionales, quod fit prìmò diuidendo in duas medietates) quæ vel constituunt, vel sub eodem continentur in determinata multitudine vel magnitudine, puta fub animali in determinata multitudine, vel magnitutudine, ita quòd fub animali est determinata multitudo specieru, & determinata magnitudo perfectionalis, semper habent tale proportionem, quod diuisio generis, primò, & immediate fit in aliquas duas species, quarum vna sit specialissima, & altera fubalterna, vel ambæ ponuntur fubalternæ.

J Sequitur, species per se non diuiditur, idest op hoc modo species non diuidit in indiuidua, videlicet, quòd primò diuidatur secundum determinatam multitudinem, & magnitudine, vt dixi fupra, Palchra ex- sequitur, & per hoc potest exponi, tam Plato, quam Prophyr.videlicet, q à generalissimis ad specialissima, &c.loquendo scilicet de diuisione, quæ requitit determinatas partes in multirudine, & magnitudine.

> Sequitur, fi autem accipiatur diuifio communiter, prout est in quæcunque participantia naturam diuifi, fiuè habeant talem proportionem ad totum in integrando, fiuè in fubriciendo, fiuè non, species per se dividitur in individua, quia quodlibet indiuiduum parcicipat naturam speciei diuisam in illis.

# Quxítio

Sequif, & reducitur ista diuisio ad genus apud Boetiú, quia illæ conditiones, & proprietates, quas allignat in diuisione generis, conveniunt huic diui. fioni, que est speciei in individua, quod sic debet intelligi, q ficut genus dividitur, & descendit ad plures species per aliam, & aliam differentiam, ita species descendit ad individua per aliam, & aliam hæcheitatem, & sicut differentia est diuisiua generis, & coftituitiua speciei, fic hæcheitas eft diussiua speciei,& constituitiua individui, non tamen est omnimoda fimilitudo, quia genus descendit immediate tm ad duas species, species verò potest descendere immediate ad omnia individua contenta sub ea.

Item arguitur pro opinione, fialiqua realitas effet in indiuiduo prærer solam naturam speciei, tunc species non diceret totum esse individuorum, quod est contra Porphyrium.

Respondet Doct. quod species dicit totum este Quorodo quiditatiuum individui. Et fic effe accipitur ibi p- species die at cise pro esle quiditatiuo, & estentiali, ficut Porphy- totum este rius loquitur in cap. de differentia. vbi vult, o diffe- quiditatirentia per se non recipit magis, neque minus. Et un. probat ibi. Elle enim vnicu: que vnum, & idem eft, nec remissionem suscipiens, nec intensionem, accipit enim ibi effe pro quiditate, ficut philosophus ac cipit 8.metaph.c.3,tex.comm.8.vbi vult, q anima, & anime este sunt idem, homovero, & hominis este no idem.i.g. anima, & effe ipfius fupple quiditas eft fimpl iciter idem, homo vero, & elle hominis, non eft fimpliciter idem cum homine, vide expositione in textu. Et quiaista entitas, quam addit singulare fuper speciem, non est entitas quiditatiua, patet, quòd tota entitas quiditatiua, que est in individuo, est entilas speciei, & ita species dicit totum esse indiuiduorum, non sic autem genus dicit totum esse speciei, quia species superaddit entitatem guiditatiuam, videlicet differentiam specificam.

¶Vltimo loco arguit pro opinione quantum ad illud aliud, videlicet, o diuisio speciei in indiuidua, siue distinctio fit per quantitatem. Et arguitur sic, licet quantitas non fit formalis ratio diuifionis alicuius in partes subiectiuas, tamen quando totum. quantitatiuum diuiditur in partes quantitatiuas, natura diuiditur per se in illa, quæ sunt eiusdem rationis. Hoc autem conuenit ei per quantitate, idem autem est principium diuisionis in aliqua, & principiù distinctionis coru diuidentium: ergo sicut ipsa quantitas est principium diuisionis, ita est principiu diftinctionis illorum diuidetium: sed illæ sunt partes subiectiuæ naturæ communis : ergo quantitas est principium distinctionis talium partium.

Respodet Doct.negado hanc propositionem.f. q idem fit principiū diuifibilitatis, & diftinctionis diuidentiu: conceptus enim quiditatiuus Em fe comunis speciebus, est ratio divisibilitatis eius in species, quia est sic divisibilis, & th non est ratio distinguendi species abinuicem, cum vna species præcisè distinguatur ab alia per differentia; in quantitatiua autem diuisione, tota quantitas vt cofuse continens omnes partes, est ratio diuisibilitatis in toto quato, no fic autem est ratio distinctionis partium ad inui cē, sed hæc quantitas inquantu distincta in actu, no est illa in actu, quæ est in toto. Quod etiam deducitur vltra, o diuso toto quanto homogeneo hr per quantitatem diuisio sit ita, th ista diuisio no est prima diuifio indiuiduorum, sed hæc substatia & illa, haber diuisionem abinuicem, & distinctionem, inquantu hæc, & hæc eft prior naturaliter diftinctione, inquantum erant partes distincti quanti per accidens; accidebat enim eis effe partes, in facta diuifione & m partes quantitatiuas, per accidens fit diuifio êm partes subiectiuas, & sic finis huius quest. O C C V R.



115.

Difficulta-OCCVRRVNT aliquæ diffici Itates. Prima circa hoc, o dicit, o differentia individualis est ide realiter naturæ contractæ per ipfam, quia quæro, vnde fit talis realis identitas, aut est à natura in eo, o recipit ipfam, aut in eo, o ipfam necessariò cau-fat, aut oportet assignare aliquam aliam causam hu ius idétitatis, puta ratione infinitatis, ficut dicimus de deitate, non primo, quia vt fic fe habet tantum. in potentia passiua, que est potentia cotradictionis, vt patet à Doct in pluribus locis: nulla enim poten tia passiua, ve sic potest sibi realiter identificare id, quod recipit, non fecundo, quia fi natura contrahi-bilis, etiam, vt est in esfe reali, est causa necessaria talis differentiæ, qua actuatur, & indiuiduatur, sequitur, q ita erit caula vnius, ficut alterius, pater, quia ipfa natura, vt prior natura hæcheitate eft indifferés ad omnem hæcheitatem, vt patet à Doct.præsenti dift.q.1. & ita eft contrahibilis ab vna, ficut ab alia, vel ergo erit causa simul omniŭ necessario, vel nullius, quia non videtur posse assignari ratio, quare magis vnius, quàm alterius, cũ sit æquè indifferens. Secundò mirum videtur, quòd natura, quæ ex na-tura rei est communis pluribus,possit causare quasi effectum simpliciter singularem. Non tertio, quia natura contrahibilis nullo modo est infinita, & illimitata, vt patet.

Si dicatur, g compositum ex natura, & hecheitate identificat fibi illam realiter. Contra, tum quia compositum illud est posterius, nullum autem posterius habetur, vnde possit sibi realiter identificare prius, vt patet, quia identificans fibialiquid realiter, cotinet illud per realem identitatem, vt patet A Doct.infra dift. 16. modò posterius non continet prius, quia hoc est contra rationem posterioris. Tű etiam quia compositum vt compositum non identificat fibi partem componentem, vt patet. Tű quia identificans fibir ealiter aliquid ex hoc identificat, quia necessario causat illud in seipso, vel salte quali causar, compositum autem non habet rationem. causæ respectn partium componentium, cum illæ fint priores composito.

Responsionem quære ex dictis supra præsenti diftinct.quaft.2.

#### Qualtio Septima.

Vtrum sit possibile plures Angelos esse in eadem specie.

Seraphicus Bonauent. 2. fent. dift. 9. q. 1. artic. 1. Scotus 2. senten. dist. 3. quast. 7: D.Thomas prima parte summæ.q.50.artic.4. Riccardus 2. sent.dist.3:q.1. Franciscus de Mayronis 2. sent.dist.3.9.3. Durandus 2 fent dift. 3. q. 3.

An plures Angeli fint m codem pecie.

EPTIMO quærit Doæ. Vtrum fit poffibile plures angelos effe in eadem ipecie.

Ibi.Qui dicunt ad quæftiones præ-A ceden es de individuatione principiú induciduations effe quantitatem, vt Egid.quoli.2. q.7 & Gott.quelib.6.q 16.& quelib.7.q.6. vel materiam, vt dicit Tho.2 lib.fcrip.dift.3.q.4. & in prima parte fumme.q.7.ar.1.confequenter habent dicere ad istam quæstionem negatiue. f. o no possunt effe plures angeli in eadem fp ecie, quia in eis no eft quantitas, neque niateria, habent ét dicere, o nó tm hoc est impossibile ex proprietate intrinseca, sed et ex proprietate extrinseca, quia simpliciter est inco-

Septima. poffibile, ex quo fibi repugnat illud, quod præcise poteft effe principium diftinctionis numeralis.

Ibi, tenenda est ergo cóclusio simpliciter oppofita. Hic Doct assertiue dicit plures angelos poste esse in eadem specie specialissima, qua conclusione multiplici medio ostendit. primò sic omnis quantitas quantum est de se communicabilis est, sed quilibet angelus includit quiditaté: ei go maior eft nota,quia si quiditati, vi quiditas repugnaret commu nicari pluribus, aut repugnaret ratione perfectionis, aut ratione imperfectionis. no primo, ga ellentia diuina communicatur pluribus, quæ tamen eft perfectifima. non fecundo, quia non corruptibilibus, & generabilibus. Sed nulla quiditas in identitate numerali est communicabilis, nisi sit infinita.i. gnulla quiditas habés tm vnitatem numeralé potest communicari pluribus suppositis, nisi formaliter infinita, cuiufmodi est essentia diuina, & per co sequens quælibetalia quidiras est communicabilis, & hoc cum distinctione numerali.i.g. communicatur pluribus numero distinctis, in quibus etiam ipsa realiter distinguitur, vt supra patuit de natura hu mana, quæ vi communicatur pluribus in eis etiam realiter diftinguitur, quia in alio, & alio indiuiduo eft alia, & alia natura, quæ tamen naturæ vt priores funt natura, ratione individuali realiter diftinguntur, no tamen realiter numeraliter, nec realiter specifice, vt fupra prolixe exposui q I. huius distinct. Sed in ista littera occurrit aliqualis difficultas. Difficultae.

Primò in hoc, q dicit, q omnis quiditas est commu nicabilis pluribus; videtur enim sibi contradicere, quia paternitas in diuinis dicit quiditatem, patet, quia à paternirate diuina, & creata abstrahitur paternitas, quæ prædicatur in quid de eis, & fic paternitas diuina, vt prior singularitate dicit quiditate, & per consequens vt fic prior est indifferens ad om nem quiditatem natam contrahere paternitatem. ad individuationem : fi ergo quælibet quiditas fit communicabilis pluribus, sequitur, g paternitas diuina non erit ratio costituendi patrem in este sup positali, & personali, quia illud tale est simpliciter incommunicabile vt quo, & vt quod, vt patet à Do cto.in primo, dift.2 par.2.q.1.& dift.26.

Secundò dubitatur in hoc, quod dicit, g fi qui- Dubitatio. ditati repugnat communicari pluribus, aut hocerit ratione perfectionis, vel imperfectionis, hoc non vr, tum quia paternitati in diuinis, fiuè rationi fuppositali in diuinis per oppositum repugnat commu nicari pluribus, & tamen hoc no erit ratione perfectionis, vel imperfectionis, cú nec perfectione, nec imperfectionem dicat, modo quot modis dicitur vnum oppofitum, ita & reliquum, & ficut propofitum in proposito, ita oppositum in opposito.

Tum quia quiditas, vt quiditas vr prior sua pfectione illimitata, & perfectione limitata: essentia enim diuina ponitur prior infinitate intéfiua, quia gradus intrinsecus est posterior eo, cuius est gradus & fimiliter finitas intensiua ponitur posterior re cu ius est, cum sit gradus intrinsecus. de infinitate esten tiæ diuinæ, q sit gradus intrinsecus, dist.3.q.1. & in quolib.q.s. de finitate verò patet etiam a Docto.in primo, dift.8.q.2. patet etiam secundo, & alibi.

Ad primum dubium respondeo, o paternitas Responsio. diuina est simpliciter incommunicabilis vi quo, & Quomodo vt quod,& de fe eft hæc,& fingulariffima, & dicit- paternitas quiditatem & concedo, quiditatiue paternitas di in dininis uina,& creata coueniunt in paternitate in commu- fit incommu ni, tanquam in conceptu dicto in quid, fed non in nicabilis. aliqua realitate contrahibili realiter per aliam, & aliam hæcheitatem, vt patet à Doc.in primo, di. 26. & intelligo fic, g à paternitate fingularissima, & incomunicabili simpliciter vt quo, & vt qd, loquédo de pa-

Digitized by Google

134

## Libri

de paternitate in diuinis potest abstrahi aliquis coceptus dictus in quid, qui fimpliciter erit posterius tali paternitate, sed ibi non ponitur aliqua realitas ex natura rei prior aliquo contractiuo, siud aliqua differentia indiuiduali, quia quicquid est in diuinis eft simpliciter in vltima actualitate, vt patet à Doct. in plutibus locis. Sed quare à paternitate diuina, quæ est simpliciter incommunicabilis vt quo, & vt quod, potest abstrahi conceptus in quid, & 2 paternitate Io.quæ eft incommunicabilis vt quod tan tum. (quia fingulare, vt huiufinodi est faltem communicabile vi quo, vi patet à Doct.in primo, di.2. par.2.quælt.1.) nó potest abstrahi cóceptus in quid. Dico, vt expolui in primo, dift.26.vide ibi.

An quiditas fit communicabilis,

Si dicatur per Doct.omnis quiditas est comunicabilis pluribus, paternitas in diuinis est quiditas. ¶ Dico, quòd aliud eft loqui de quiditate, in qua plura possunt conuenire tanquam in realitate, siue quæ ex natura rei est cotrahibilis ad plura, & aliud eft loqui de quiditate, à qua tantum potest abstrahi conceptus dictus in quid, primo modo omnis quiditas non tantum est communicabilis pluribus, sed eria est diuisibilis in illa plura, sed no secudo modo.

Si iterú dicatur esfentia diuina estvera quiditas, & tamen ab eanon potest abstrahi, nisi conceptus dictus in quid communis Deo, & creatura, nonenim Deus, & creatura conueniunt quiditatiue in aliqua realitate ex natura rei, vt patet à Dock in primo, dift.8.q.2.& vide quæ exposui in primo, dif.2. par. 1.q. 1. exponendo illud argumentum, quo probat Doct. q non possunt esse plura necesse esse, & Essentia di- tamen essentia diuina est communicabilis pluribus suna eft com fuppoficis, licet non poffit diuidi in ills: ergo fimi-

municabilis liter videtur dicendum de paternitate. non tamen potoft dini-

cabilis.

Jico, & fi paternitas diuina, vt quiditas non repugnat sibi communicari pluribus, tame paternitas, vt talis paternitas repugnat fibi, quia vt talis paternitas est ratio constituendi aliquid in diuinis in esse personali, siuè suppositali, essentia verò diuna vi quiditas, & vi talis quiditas. s.g. esfentia diuina, cum fibi repugnat ratio incommunicabilitatis est pluribus communicabilis.

Si et dicatur, o salte paternitas diuina, cú dicat quiditate erit pluribus coicabilis, tenendo, o pet so næ diuinæ costituantur in esse suppositali, siue perfonali per absoluta, & non tm per relationes, quia tunc talis paternitas non erit ratio suppositalis

Quare pa- J Dico, o etia paternitas, vt diuina erit fimplici-ternitas fit ter incommunicabilis pluribus, & fi quæratur cauincommuni- fa, nulla alia est assignanda, nisi o fic est talis entitas incommunicabilis, o fi illa non effet per poffibile, vel impoffibile, nulla alia paternitas effet in diuinis, vt patet à Doct.in quolib.q.2.quamuis ergo dicat quiditatem, tamen illa quiditas, vt talis quiditas, & vt colequens proprietatem per sonalem erit sim-pliciter incommunicabilis, esset tamé incoueniens, g si talis quiditas diceret perfectionem, g no posfit communicari pluribus, patet etia, g multæ funt quiditates in diumis, quæ tamen non sunt communicabiles plutibus, patet de æqualitate in patre, quæ fic patri conuenit, o cadem numero repugnat filio, hoc idem dico de æqualitate in filio, patet etiain de fimilitudine in patre, qua est fimilis filio, q est fimpliciter incommunicabilis, cum tantum patri conueniat, & idem dicedum eft de fimilitudine in filio, quæ omnia patent à Doct.in primo, dift.31. Maior An omnis ergo Doct.videlicet, q ois quiditas est communicaquidit as sit bilis, est intelligeda, vel de quiditate quanta, quæ vel communica dicit perfectionem, & excludit omne imperfectionë, cuiulmodi est essentia diuina, vel que dicit perfeationem, & non excludit imperfectione, vt quiditates creatæ dicentes perfectionem aliquam, vel quæ

# Quastio

nullam includunt perfectione, nectamen excludut omné imperfectionem, vt funt forte relationes reales in creaturis, quæ formaliter nullam dicunt perfectionem, includunt tamen imperfectionem, quia limitationem, sed non est intelligenda de quiditate fimpliciter non quanta, que formaliter nullam imperfectionem includunt, & omnem imperfectionem excludunt, cuiusinodi sunt relationes diuinæ, tam originis, quàm communes, vnde Doct.in primo, dift.26. Dicit, 9 omnis quiditas, quæ dicit perfectionem, que est diuisibilis est communicabi-lis pluribus, paternitas non dicit perfectione, nec est diuisibilis, patet, ga quæ sunt diuisibilia no sunt in vltima actualitate, vt etia patet in primo, di.2.& in quolib.q.2.& hæc omnia bene podera in propo- Ponderabefito autem valet ratio Doct. quia angelus dicit verè, ne hac om-& realiter quiditatem perfectam, licet limitatam. nia

Ad aliud dubium. Dico ad primam ratione, & Quomodo fimul ad fecuda, gideo Doct.non procedit à prio- procedas De ri, nec à caufa præcifa, sed magis à posteriori, idest dor. o si apparet aliqualis repugnantia, o quiditas non fit communicabilis, aut apparet propter perfectionem illius, aut propter imperfectionem, quia opinio contraria ponit talem substantiam este singularein, & individua de fe, & ex fua natura, ita ogueliber substantia angelica præcise dicit aliam, & alia entitatem specificam, in qua non est materia, neque quantitas, & ideo propter suam perfectione no porest esse in pluribus numero distinctis, & ideo Doc. arguit, q talis repugnantia non apparet propter ta-lem perfectionem, quia etiam effentia diuina, cum fit perfectissima est communicabilis.

Ibi.Præterea quælibet quiditas creaturæ poteft intelligi sub ratione vniuersali absque cotradictione hec est secunda ratio, quam facit Doc. probando pluresangelos posse este eiusde speciei, & ratio stat in hoc, quia omnis quiditas creata potest intelligi fub ratione vniuerfali, ergo quantum eft ex fe erit pluribus communicabilis, & diuifibilis in plura, fi enim effet fingularis de se, esset repugnantia, posse intelligi fub ratione vniuerfali, vt fatis deductu eft in primo, d.3.q.6.& in ifto fecundo, d.præfenti. q.1. Et no tanter dixit de qui ditate creata, quia licet na Quidirm tura diuina fit quiditas, & pluribus coicabilis, non creata eff tn pot est ei applicari ratio vniuersalitatis, nec intel- communica ligi fub aliqua ratione vniuerfali, quia omne vniuer biles, & difale vitra hoc, gest pluribus communicabile, est uist bilis in etiam in illa plura diuifibile,& multiplicabile.

Ibi. Præterea fi Deus pót hunc angelum in hac fpecie anihilare.in ista tertia ratione Doct. supponit vnum. f. g quiditas creata per diuinam potentiam poffit eade redire, & hoc coiter conceditur, fed ide numero anihilatum redire non potest &m ipsos: dicunt enim isti, g si anima Sortis est anihilata, nung Sor.posset refurgere,& volut ifti, o totum esse Sor. fit ab eadem anima numero, contra qua opi.arguit Doc.in 4.di.43.& ideo argumentu hoc est im ad ho miné, quia Doct.vult, o fimpliciter idem numero anihilatu possit per diuinam potentia redire, vt patebit in 4.di.43. Statergo argumentum in hoc, o fi Deus anihiletvnű angelű, quiditas illa erit anihilata. Cũ ergo Deus posit eandem anihilatam reparare, & non in eodem indiuiduo prius anihilato, cu non possit redire idem; ergo erit in alio, & sic eadem natura specifica potest esse in pluribus individuis.

Ibi.Ité animæ intellectiuæ diftingútur numero in eadem specie,& th sunt formæ puræ, licet perfectiuæ materiæ; ergo non est impossibilitas à parte formaru, o diftinguantur numero in eadem specie.

bi,q fi dicas, qaix hnt inclinatione, & per hoc diftingunt, qa per alia, & alia inclinatione ad aliud, & aliud corpus numero diftincta dicunt diftingui. ¶lbi.

DINTA -

bilis.

Ibi.Contra inclinatio non est entitas absoluta, Indinatio meft enti- quia non poteft aliquid inclinari ad fe, ergo præfup 1# ab/ala. ponit aliquam entitatem absolutam & distinctam,

ga.n.eft hecanima, ideo habet talem inclinatione, & non econuerío, ergo hæc inclinatio non eft ratio

essendi hane animam, sed præsupponit eam.

Ibi.Et confirmatur hoc, fupple, p plures angeli fint in eadem specie per hoc, o aliquibus est in-conueniens, quod aliqua species simul tota naturæ intellectualis sit damnata, sed si quilibet angelus specifice distinguitur ab alio, plures naturæ specifice essent simpliciter damnatz, quia quot angeli funt damnati, tot species naturæ intellectualis funt damnate, quod est valde inconueniens apud cbs

Ibi. Et persuadetur prima propositio per hoc, o dicit Aug.in euchi.c.i7.prima ppolitio elt ilta, que formatur auctoritate Aug.videlicet, o elt incoueniens aliquam speciem realem simpliciter intellectualis, & auctoritas clara est in litera.

Ibi. Præterea fi concedatur, o quiditas angeli ex le in plura fit diuifibilis.Doct.in ista ratione pri mo supponit, o quiditas angeli quatum est ex parte sua sit communicabilis, siuè plurificabilis in plu ra indiuidua, ex parte etiam fua erit plurificabilis in infinita, vt partet à Doc. in primo.d.2. parte prima.q.3.& q.2.quoli.vbi oftendit, q natura, quæ ex fe non est determinata ad certum numerum indiuiduorum, quantum est ex se potest esse in infinitis. Secundo supponit, o quando talis natura actu est in vno indiuiduo si tota ibi est, q tamen est impoffibile esse in alijs, tale individuum erit forma-liter, & actu infinitum, que consequentia tenet ex hoc, ponédo talem casum, o natura humana quá-do est in pluribus sic diuisa est in illis, puta in a.b. d.e.&c.quod ipsum.a. dicit vnam naturam humanam, dicentem perfectionem intrinsece, & b.aliam naturam realiter distinctam à natura. a. & sic de alijs, ergo fi tota natura humana fic precifè effet. in vno indiuiduo, g effet impossibile este in alio, erit acu, & formaliter infinita intensiue, patet, qa fi essent infinitæ naturæ humanæ intensiue in vno indiuiduo, quarum quelibet dicit aliam, & aliam. perfectionem intéliue illud vnum effet formaliter infinitum. Et no est sic imaginadum, vt aliqui, g cade natura invariabiliter, in a.modò, c. in modò, in b.& sic de singulis. Et hoc est coicabile creatum multipliciter, siuè dividi in plura, siuè in plures naturas, quæ cotrahutur ad fingularitatem, quis natu ra cotracta à lingularitate, vt est prior natura singularitate fit indifferes ad oem fingularitatem, sed vt realiter est cótracta per aliquam lingularitatem, vt fic est tátum vna numero, hoc idem dico de alia natura cotracta per aliam fingularitatem, vt fupra patuit præsenti.d.q.prima.

Natura di- Jibi. Dico igitur, o ois natura, quæ nó est de se nina est a actus purus, cuius modi est natura diuina, potest fm illam realitatem, fm quam est natura esse poterialis ad realitatem illam, qua est hæc natura, vt supra patuit in præsenti.d.q.prima, & 6.Et sic de se no includit aliquam entitatem quali fingularem,& per coseques no repugnat sibi quotcunq; tales entitates, & ita potest in quotcung; talibus inueniri.

Sequitur. In eo tamé, quod est necesse es se est determinatio in natura ad esse hoc.i. q natura diuina, cum sit ex se necesse, & in vltima actualitate est de se hæc.i.g ex sua ratione formali, & intrinse-Natura di- ca eft hæc, & fingularis, & non per aliquid fibi adex fe neces in primo.d.6.q.2.& d.26.& q.1.qnolib. feft de fe AD arguméta principalia, primo arguit Doc.

pbado no esse possibile, plures angelos esse in ea

Septima.

dem specie, quia philosophus.7.metha.c.de partib. diffinitionis dicit, q in his, q funt fine materia, ide eft qd, quid, & illud cuius eft, vt patet.t.c. 40.in quibusda inquitidem, vt in primis substatijs, vt curui tas, & curuitati esle, si prima est. Dico aute prima, quæ nó dr per alud in alio effe in fubiecto, vel materia, quæcunq; verò, vt materia, aut cócepta cum materia nó idem, neque vnum, nisi fm accidens, vt fortes, & musicum, hęc.n. eade fm accidens, hęc ille, vide ibi com. Cum ergo angelus, fiuè materia fit, quod quid est eius est ide ipsi angelo, ergo impossibile est angelum distingui ab angelo, nisi qd quid est eius distinguatur à quod quid est alterius, ergo non potest esse distinctio angelorum manente eodem, quod quidem eft.

Respondet Doc.primo glosando propositione scotus quo-Ari.dicens, 9 Ari.loquitur de materia individuali, modo bene fiue hecheitate, per qua cotrahitur natura ad elle interpretaindiuiduale, & hoc no veru eft, g ens, quod no ha- tur doctrina bet huiusmodi hecheitatem determinatiuam, siue Arift. cotractiua nature, cuiusmodi est essentia diuina, vt fupra dixi in illo est simpliciter ide cum eo, & est coclusio, s.no habés materiam, vt alteram partem fui est ex natura sua singularis, tenet ex hoc, q in accidente no habés materia alteram partem fui est simpliciter, necesse esse, & sic quicquid potest esse ibi de necessitate est ibi, & sic, non determinatur aliunde ad fingularitate, tanq per aliquid fibi ad-ueniens. Dicit ergo Doc. q intetio philosophi eft, gomne no hns materiam partem sui est formaliter necessarium, quicquid aute potest esse in natura formaliter necessaria actu est in ea,& sic quodlibet, quod potest habere quiditatem illam, habetea, quia no est potetia distincta ab actu, si.n. estet ibi poffibilitas ad plura indiuidua, effet poffibilitas, ad infinita, & tunc actu effent infinita, patet per ad argumentum Doct. in primo.d.2. parte prima. q.3. vbi arguit, & si possent esse plures dij, possent esse infiniti, & si possent esse, de necessitate actu effent.

Sequitur ibi.Sed discordamus ab eo in hac ,ppolitione, omnis quiditas no habés materiam eft formaliter necessaria, & ideo in coclusione, ppositio Ari.est ista, quiditas &c.& coclusio fequés est ista, o talis quiditas no est cotrahibilis ad plura indiuidua, & nos tenemus oppolitum tam. propositionis, quàm cóclusionis, quia nulla natura tenemus esse necessariam formaliter, nisi diuinam, vt patuit in primo.d.8.q.vlti.tenemus etiam, g gditas creata no habés materiam est verè multiplicabilis,& contrahibilis ad plura indiuidua, vt diffuse pertractat Doctor in quolib.q.2. Et vide qua ibi exposui.

Secundo principaliter arguitur per Aui.pone- gmet.cap.q. tem ordinem intelligentiarum, vbi videtur velle, g intelligentia inferior producitur à superiore quafi ipfam creante, illa caufalitas no est in aliquo respectu alterius eiusdem speciei.

Respondet Docto. quòd intentio Aui. fuit quod tantum fit vnus angelus in vna specie, sed propositio, cui hæc conclusio innititur, scilicet, o angelus superior creet inferiorem à nullo theologo conceditur, quare nec eius conclusio debet cócedi ab aliquo theologo.

Tertio principaliter arguit Doc.per rationem, quia omnis differentia formalis est differentia specifica, patet.8. methaphy. t. c. 10. vbi formæ comparantur numeris in quibus quodcunque additum, vel subtractum variat speciem, ita & in-formis. Cum ergo angeli sint plures, & formæ, ergo differunt differentia formali ergo, & fpecifica.

¶Respon-

135

## Libri

Respondet Doct. of differentia formalis potest

differentia formalem, est fallacia consequentis, non

Distin.

#### Differentia accipi pro differentia in forma, vel pro differentia formalis po formarum; primo modo conceditur maior, sed mi seft, accipi nor est falla, videlicet, q plures angeli præcise diffeduibus mo- rant in forma. Et cu probatur illa minor, quia andis. gelus differt ab angelo qui est forma : ergo habent

ter2 .

Exemplum.

tio diftinguendi.

enim sequitur formæ differunt, ergo formaliter, sicut non sequitur, plures homines differunt, ergo in humanitate differunt, quia differre in hnmanitate, est humanitatem esse rationem formalem differentię, vt patuit in primo, di.4.q.1. eft enim fallacia cofequentis à positione superioris ad positionem inferioris, ficut non fequitur, animal currit, ergo homo currit, fic in proposito non sequitur differut vt formæ, puta hæc albedo, & hæc albedo: ergo differunt formaliter, siuè in forma, g est differre specifi-Expositio lit cè. Expono tamen istam litteram, cum dicit, differentia formalis potest accipi pro differentia in forma, vel pro differentia formarum.primo modo po nitur ratio formalis diftinguendi esfentialiter, ficut dicimus, grationale est differentia formalis hominis, quia est ratio distinguendi homine formaliter, & effentialiter ab afino, & fic homo, & afinus proprie differunt formaliter. Secundo modo non ponitur ratio formalis differendi.Exemplum, duz albedines differunt vt duæ formæ.i.funt duæ formæ ad inuicem differentes,& tamen non differunt formaliter, quia tunc vna esset ratio formalis differèdi ab alia, & econuerío, valet tamen ista confequétia, quæ differunt formaliter, differunt vt formæ, ficut ab inferiori ad luperius affirmatiue, non tamen valet econtra. Sequitur. Et fic minor est falfa, videlicet ista, o duo angeli differat formalizer, siuè in forma, quæ ponitur ratio formalis diftinguendi vnum ab altero.Sequitur.Probatio autem minoris.f.g. angelus differt ab angelo, qui est forma, ergo habet differentiam formalem, includit fallaciam consequétis, quia arguit à magis comuniad minus coe affirmatiue, sicut no sequitur, plures homines differut; igitur in humanitate differunt, aliud est enim aliquid distingui, & aliud ipsum esse primam ratione distinguendi, vel distinctionis, licet enim Fráciscus, & Ioannes diftinguantur ab inuicem numeraliter, tamen prima ratio distinguendi numeraliter non est Franciscus, sed vltima differentia individualis, & fic posfumus concedere, o Franciscus, & Ioánes diftingutur in hæcheitate, quia fenfus eft, quòd hæcheitas est ratio formalis (non tamen quiditatiua) diftinguédi vnum abaltero indiuidualiter, & quáuis humanitas in Francisco, & humanitas in Ioáne fint duz formz totales ad inuicem distinctz, non tamen cocedimus, quòd Franciscus, & Ioannes dif-Humanitas ferant in humanitate, quia humanitas non est ratio non eft ra diftinguendi vnum ab altero quiditatiue, sed eft ratio conueniendi. Sequitur ibi, quia cum hoc, q ipfum fit distinctum, stat q ipsum non fit ratio distin-guendi, patet, quia & si humanitas Plat. sit distincta ab humanitate Ioan. non tamen eft tatio diftinguédi Pla.2 Ioan. sequitur, cum hoc autem, q ipsum sit prima ratio diftinguendi, non stat ipsum no esse di-stinctum.i.o si humanitas est ratio distinguedi Fraciscum à Brunello, ipsa humanitas crit distincta à Brunello, & vult dicere in fententia, quicquid eft ratio diftinguedi vnum ab altero, semper est distinctu ab illo, non tamen econtra fequitur, videlicet, quicquid distinguitur ab altero, puta Sor. est ratio difinguendi, quia humanitas in Plato. distinguitur à Sor.vel humanitate Sor.ergo est ratio formalis diftinguendi vnum ab altero non sequitur.

Ibi. Et ratio logica est ad hoc, quia negatio inelusa in nomine differentie non tantum confundit

# Quastio

terminnm huius relationis cofuse distributiue, sed etiam illud, gipecificar differentiam, vt in quo notatur elle differentia, exemplum de termino differentiæ eft, cum dico, Franciscus differt ab asino, ly afinus ponitur terminus huius differentiæ, & ftat-. confuse distributiue mobiliter, quia negatio inclufainly differt, semper confundit terminum immediate sequetem confuse distributive mobiliter, dumodo fit capax cofusionis, quomodo autem negatio sit inclusa in differentia, patet exponendo. Nam cum dico, Fran. differt à Bru.exponitur fic.Fra.eft, & Brun.eft,& Fran.non eft Bru. ergo differt ab illo. Sequitur, & cum dicit etiam. 9 talis negatio inclusa in differentia habet vim confundendi illud, o fpe-cificat differentiam, vt cũ dico, Franc. differt à Bru. in humanitate, ly, humanitas, vt comparatur ad negationem inclusam in differentia stat cofuse distributiue mobiliter, quia bene sequitur, Franc. differt à Bru in humanitate; ergo non est idem in ista humanitate, nec in ista, & sic de aliis. Aduerte etiam, g talis differétia includit vnam affirmatiuam, de qua etiam supra in primo, dist.4.q.1. Cum enim dico, Fran.differt à Bru.in humanitate,affirmatur, o humanitas est ratio formalis distinguendi Frac. 2 Bru. Et pp affirmatiuam inclusam in differentia stat cofuse im, siue flat determinate, sed nullo modo confuse distributiue. Exemplu primi, quia bene sequit, Franc.differt à Brun.llumanitate; ergo humanitas eft ratio formalis diftinguédi vnum ab altero, & fic stat confuse cantu, & si aliquando determinate, hoc erit gratia materiæ, non gratia formæ, quia cum di co, Franc. differt à Bru. humanitate, fi ly humanitas supponit determinate, supponit pcise phumanitate Sor. per quá Sor. differt à Bru. Exemplú fecundi, quia no fequitur Sor. differt humanitate à Bru.ergo differt ifta humanitate, & ifta, & ifta: tunc.n.fequeretur, g differret humanitate à Pla. quod eft fallum:

JIbi. Si autem accipiatur maior improprie.l.fm intellectum fecundu nego maiorem. f. iltam, omnis differentia formaru est formalis. Sequitur. Ad probationem, dico, ophilosophus loquitur in 8. metaph. de forma prout indicat quiditatem, quod apparet ex prima comparatione formarum ad numeros, & sic dicit tex.commen. 10 palam auteni,& quia fi fint aliqualiter numeri substantiæ sic sunt,& non funt, vt quidam dicunt vnitatum multitudo.i. si quiditates rerum sint aliqualiter numeti sic sont. f.ficut pot haberi ex supradictis, vt patet in tex.co.9. Et non vt quidam dicunt. f. Platonici of funt fupple Non rette numeri limitatu. Sequitur in textu, na diffinitio nu- fentine Plamerus quidam est divisiblis est enim, & in indivisi- sonici. bilia, non enim infinite rationes, & numerus autem tale, nam diffinitio indicans quiditatem rei est quida numerus, qui est diuisibilis in indiuisibilia, no enim rationes, siue diffinitiones sunt infinitæ, numerus autem aliquid tale fupple est, quod est diuisibilis in induisibilia, hoc est, or resoluit diffinitionu, fic stat ad indiuisibile, sicut resolutio numerorum. Exem- Exempleme plum, si diffinitio hominis diuidatur in aliqua duo, puta in animal, & rationale, quæ dicuntur a. & b. & iterű a.diuiditur in c.&d.stabitur aliquando ad aliqua indiuifibilia, na in causis materialibus, vel formalibus non contingit procedere in infinitu, vt patet7.metaph.tex.commen.5.& ideo diuifio diffiniti affimilatur divisioni numeri, qui dividitur vltimo in indiuisibilia. i.m vnitates, & non assimilatur diuifioni continui, quod diuiditur in infinitū in femper diuifibilia, vt fupra patuit dift. 2.q.9.

Dicitergo Dod.q talis diffinitio esteius,qvocat substantia, hoc est quiditatis, no forma, qua est altera pars eius, & fic pater, gquiditates rerum no funt fimplices, fed composite, vt patet 8.meta.tex. com.g.

com.9.quare, inquit, substantia est quidé, cuius con

Tertiz

#### Definitio proprie eft (ubstansia composisa .

tingit elle terminu, & rationem. i. diffinitionem vt compositæ, siue sensibilis fuerir, siue intellectualis, primoru autem, ex quibus hoc no eft, fiquidem aliquid de aliquo fignificat ratio diffinitiua, & opor-tet hoc quidem, & illud verò vt formam : hæc ille. Ex quo tex.hr, q omnis substantia diffinibilis necesfario est composita. Dicit ergo Doct of diffinitio proprie est substantiæ compolitæ, quæ dr quiditas, & non est formæ, quæ est altera pars eius, 'vt supra patet à philosopho, cum dicit, primoru autem, ex quibus hoc non eft.i. g talia, ex quibus primò com-ponuntur diffinitiones, fiuè fimplicia, & ideo cotin git ea diffiniri, patet per tex.immediate sequentem, cum dicit, si quidem aliquid de aliquo significat ra tio diffinitiua, &c. Sequitur, hoc autem modo dico, qnihil additur formæ, quin variet speciem, vel sim pliciter, hoc est de vna specie, aliam facit contrariã, vel disparatam, vel fm quid, hoc est de no tali specie faciat alia speciem, puta si addatur dfia pertinés ad esse quiditatiuu generi faciet speciem specialissimă q non præfuit, fed tm præfuit species intermedia. Et hoc modo dico, quicquid est citra natura in in-ferioribus nihil addit formæ, supple quiditatiue, siuè fit proprietas indiuidualis, fiue magis, vel minus vel quodcunque aliud, 9 non respicit natura, vt est in fuo este quiditatiuo, no aufert, nec addit aliquid fubstātiæ hoc modo, videlicet quiditatiue, vult dice re, quauis naturæ diffinibili addantur, fiue diffe-

rentiz indiuiduales, siuè intensio, vel remissio, siuè quodcuque aliud, gnon pertinet ad effe quiditatiuum, tale additu, nec aufert, nec addit aliquid per-Exemplum. tinens ad quiditate. Sequitur, exemplu huius effet, si vnitas inquantu pars trinarij, esset pars præcifa, inquantu dfia indiuidualis, vel numeralis, & th ipfa posser in se intendi, & remitti, ista dria esser eius per fe, & per accidés, inquantú est pars trinarij, ideo nó effet altus trinarius vnitate intenfa, & remiffa, & tñ ex hoc non sequeretur, g numerus trinarius sit variatus, quauis alicui vnitati facta fit additio. f.intenfio, vel remissio, quia non est talis additio, q variet specie, & ideo nulla forma inferior ad specie variat quiditaté, cum nulla pertineat ad effe quiditatiuum speciei, sequitur, qn ergo dicis, q quæcunque distin ctio formaru eft, sicut diftinctio numeri falsum eft, nisi fit eorum fecundum effe formale, quod pertinet ad quiditatem per fe, vt fupra expositum eft.

Quartò principàliter arguitur auctoritate philolophi 10 metaph. tex.com.25.qui vult, q masculus, & femina non differant specie, quia matculineitas, & femineitas funt differentiæ materiales humanitatis, ex hoc inferens, o differentiæ formales omnes distinguant specie, qa formæ, & species ide funt.

Respodet Doct of non sequitur differentia materialis non est specifica, ergo omnis differentia formalis est specifica, & vltra, licet omnis differétia specifica fit formalis, non tamen loquitur, ergo omnis differétia formalis est specifica, patet, quia differétia formarum accipiendo formale pro differentia formalı,& no p differetia in forma, fiuè in specie, quāuis hæc tit vera, fola differentia formalis eft specifica, non tamen sequitur, ergo omnis differentia formalis est specifica, sed est fallacia consequentis, sicut etiam non sequitur folu animal est homo, ergo omne animal est homo, antecedens est verum, & confequens falfum,& hoc eft quod dicit Doct.g. exclusiua non conuertitur in vniuerfalem terminis eodem modo se habentibus, sed bene conuertitur terminis transpolitis, vnde bene sequitus, solu animal est homo, ergo omnis homo est animal, no tamen sequit fine traisspolitione terminorum, quia non sequitur folum animal eft homo, ergo omne animal eft ho-

#### Septima. 136

mo. Sequit în textu, à philosopho igitur accipi poteft, o fola differentia formalis eft specifica, no o ois Sola diffedifferentia formalis est specifica, quia licet exclusiua rentia for-inferat affirmatiuam vniuersalem de terminis trans-malis est spe politis, non tamen eodem modo non transpolitis, cifica. fed est fallacia consequentis, sicut couertendo indefinitam in vniuersalem affirmatiua, sicut hic homo currit, ergo ois ho currit, immò ex illo loco magis vřaccipi oppolitů huius propolitionis, omnis dřia formarum est specifica, dria enim hominis albi, & æqui nigri, eft differentia formarum, & aliquo modo per formas, no tamen specifica differentia em eu ibi,quia Illæ formæ respectu naturarum, in quibus sunt, no funt formales, immo cosequetes idiuidua, non autem per se consequentes, vel per se determinates esse quiditatiuum. Dicit enim philosopus tex. commen.25. Dubitabit autem vtique aliquis, quare femina viro non specie differt, contrario masculino, & feminino existente, differétia autem contrarietate, supple sit, neque animal masculinum, & formininu diversum est specie, quauis Em le animalis, Quare forhæc sit differentia, & no, vt albedo, aut nigredo, sed mina à vire inquantu animal masculinum, & femininu eft, idest non specie non se habent, supple per accidés ad aual, vt albedo, differe. aut nigredo, sed aiai, inquantu aial, supple per se est masculinu,& fæmininu.Sequitur.Eft aut hæc dubitatio fere cadem, & quare hæc cotrarietas facit specie diuerfa, hæc verò non, vrambulatiuum, & volatiuum, que faciunt supple differre specie ipsum animal, sed albedo, & nigredo non, no enim animal al-bum, ex hoc, o albu differt specie ab animali nigro, per nung enim duo homines, quoru vnus est albus, & alius niger differunt specie, &c. vide tex. sequente.

Quinto principaliter arguitur, ois forma separata à materia in se habet totam perfectione illius, ergo cu angelus ponatur fine materia, quilibet habebit perfectione totius speciei, consequens fallum, probatio antecedentis, quia o forma no habet totam essentiam speciei, hoc est, quia participat eam, non autem habet essentiam formaliter per partic ipationem, nifi vt est in materia.

Ad hanc rationem respondet Doct. & resposio stat in tribus dictis, primu est fi intelligatur, g carentia materiæ in aliquo, loquendo de materia, quæ eft altera pars compositi sit ratio, quare natura specifi- Nota & be ca (quæ quantu eft ex parte fua, eft in infinitis) fit to- ve. ta in vno indiuiduo, & fic tale indiuiduum erit infinitu, vt supra declaraui, iste intellectus est falsus, ga fola carentia materiæ nullo alio positiuo pducto in tali indiuiduo, no videtur ratio talis infinitatis,& fi sic esset, sequeretur, o perfectio speciei no esset finita, vel determinata per differétiam additam generi, quod est contra omnes, quia perfectio speciei est limitata ad tantam perfectionem à differentia specifica,& fi priuatio materiæ in aliquo effet ratio, quare tota natura, vt dixi supra,esset tātum in vno indiuiduo, sequeretur, o illud individuum esset actu infinitum, cum talis natura no haberet limitatam perfectionem.Secundum dictum eft ibi.Si autem intelligatur, prout habet aliquam probabilitate, g f.forma, fi ester feparata à materia, ipsa haberet tota perfectione speciei, ga non participabilis à materia, illa propositio esse falsa, videlicet ista, ois forma separata à materia in se habet totam perfectione illius speciei, & vltra hoc petit principium, petit enim, quod debet probare. Tertium dictum eft ibi, nifi intelligatur, prout materia dicit illa entitatem indiuidualem cotrahente formă, tunc propolitio illa est vera, videlicet, ois forma separata à materia, hoc est ab omni ratione individuali contractiva habet totam perfectionem speciei illius. Sed túc minor est falfa. Lista. Sed angelus est forma carens materia, hoc est differentia

#### differentia individuali, licet enim ista essentia angeli non fit participabilis à materia, que est altera pars compositi, est tame participabilis à pluribus materialibus. i.a pluribus indiuiduis habetibus quiditates materiales, quæ dicuntur materiales (ficut supra dictum eft q. 6. præfentis dift.) respectu quiditatis contractæ, prout quiditas dicitur forma.

Sextò principaliter arguit. In entibus perfectis nihil eft, quod no intédatur à natura, sed pluralitas materialis non per se intenditur à natura, quia dria numeralis quantum est in se, potest intendi in infini tum, infinitas autem numeralis no per se intenditur ab aliquo mó agente, cú fit fimpliciter impoffibilis.

Responder Doct. primò ad formam arguendi, Infinitas no & dicit, g elt fallacia consequentis, infinitas non inintenditur. tenditur, igitur nec pluralitas numeralis, arguitur enim à negatione minus communis ad negationem magis comunis, na infinitas numeralis infert pluralitatem numeralem, sed non econtra, quia non sequif pluralitas numeralis, ergo infinitas numeralis in forma, ergo arguendi poteít este fallacia cóseque tis duplici modo, primo à positione magis cómunis ad politionem minus communis, fic arguendo, pluralitas numeral is per se intenditur à natura, ergo & infinitas, non fequitur, ficut nec hicanimal currit, ergo homo; secudo fit talis fallacia arguendo negatiue à minus communi ad magis comune, no enim sequitur infinitas numeralis per se, non intenditur à natura, ergo nec pluralitas numeralis, non enim pluralitas num eralis est de se infinita, sed tantú stare potest infinitas, ipsa non repugnante, licet ergo nul-lus intendat infinitatem per se, quia impossibilis, tamen aliquis potest intendere multitudinem numerale, quæ de se non est infinita', quia sicut compatitur secum infinitatem, ita & finitate, littera sequens clara eft.

Septimo, & vltimo arguitur auctoritate philosophi 2. de a nima tex. co. 34. vbi vi haberi, q mul-titudo individuorum non est, nisi propter faluationem speciei. Naturalissimű inquit, operum viuentibus est quæcuque perfecta, & non orbata, aut generationem spontaneam habentia facere alteru, quale ipfum animal quidem animal, plantam auté plata, quatenus ipio femper, & diumo, & immortali este participét, ém 9 possunt, omnia enim illud ap-petunt, & illius causa agut omnia quæcunque agut Em naturam, hæcille, modo in incorruptibilibus fufficiciéter faluatur in vno indiuiduo. Confirmatur etiam, quia in corporibus cœlestibus non est, nifi indiuiduu vnius speciei, sicut vnus sol, & vna lu-

Quomodo generatio

na, vt patet primo cœli,tex. commen. 9.& 92. ¶.Refpődet Doct. dicens, 9 generatio eft ppetua ad faluandum effe diuinum,& hoc in corruptibilifit perpetua. bus, in quibus non femper potest manere in vno indiuiduo, non tamen dicit, o multitudo præcifa eft in corruptibilibus individuis, vn de ista est vna causa multitudinis indiui duorum eadem specie, sed nõ pæcipua caufa, fed illa quæ dicta eft. f. o omnis natura quiditatiua, preter natura infinitam est plurificabilis in plura indiuidua. Et quod dr de vno fole,&c.dicit Doc.gratio philosophi fuir, g tale corpus fingulare fuit ex tota materia illius speciei, & hoc non tantum actuali, sed etiam potentiali fin eu, quia sin eum nulla erat materia possibilis, manente specie tali, quæ non erat tota in vno singulari in tali specie nihil enim posuit posse, pduci nouu in sempiternis, & in immobilibus, em 9 talia sut. fimmobilia, & sempiterna. Et quia non concordant cum theol.in hac propositione, omne corpus sempiternum est ex tota materia illius speciei actuali, & potentiali, ideo non est concordadum cum eo in conelusione, videlicet, quatura solis non sit de se plu-

# Qualtio

rificabilis in plura in diui dua, quamuis actu tantum fit in vno indiuiduo. Et sic finis huius quastionis 7.

QVIDAM nouus expositor nititur soluer Caietanas rationes Doct. quibus probat plures intelligentias nititur fol-esse in eadem specie, que resposiones in primo po- une rationuntur ab ipso in expositione, quá facit in lib. de en nem Scoti. te, & essentia fancti Tho. Quo ad certium respondetur argumentis Sco. Et ad primam quidem, vt terminos theolo.admisceamus, quia argumentu theolo.eft, dr, q communicabilitas eft triplex, quedam Triplex of cum diuisione, &c. sicut vniuersale communicabile commun est particularibus que da absque diuisione aliqua es- cabilitat. sentiz, vel esse per identitatem, sicut essentia diuina communis est tribus suppositis, que dam per assumptibilitatem ad hypoftica vnionem, ficut nutura hu mana communicabilis est cninibus suppositis diuinis. Si in præmissis Sco.assumit comunicabile, primo modo falsa est maior, patet in essentia diuina. Si fecudo modo falfa ét est maior. Nulla enim esten tia creata est in illo modo communicabilis. Si tertio quoque modo falfa est maior, vt patet de esfentia diuina. Si autem accipiatur communicabile neutro illoru triu modoru, sed pro comunicabile in communi no descendendo determinate ad hoc, vel illud communicabile, cocesso toto argumento non cocluditur, o quiditas angelica fit communicabilis, ficut vniuersale particularibus; comittitur enim fallacia cosequetis à superiori ad inferius affirmatiue, vnde probatio adducta nihil contra nos facit.communicabilitas primo modo repugnat intelligentijs propter earum perfectionem. communicabilitas secundo modo repugnat intelligetijs pp carú imperfectione, communicabilitas tertio modo conuenit eis ex earum imperfectione, quia else distinguitur realiter ab essentia earum. Ad secundum diftinguedo maiorem. Aliquid enim effe intelligibile fub ratione vniuer falis conuenit dupliciter.vno modo ex parte rei, & intellectus, alio modo ex parte intellectus tantum.primo modo maior est vera, & minor falsa. Secundo modo maior eft falfa, licet minor fit vera.Cum enim vniuerfalitas fundamentum ex parte rei fit in centro illius quiditatis in pluribus individuis fimul, vel successiuè, fundamétum verò ex parte intellectus fit repræfentatio illius quiditatis, no repræsentatis coditionibus individuationis, vt fic illud est vniuersale vtroque modo. s.ex parte rei, & intellectus, ga representatur ab hic, & nunc, illud autem eft vniuerfale ex parte rei intellectus im, g altero tantum fundatur fundaméto.f.repræsentatione, ita o eius vniuersalitasex hoc folo, q obiectiue in intellectu ponitur, cui obiicitur res fin conditione squiditatiuas, no indiuiduales, vt fic. Et hoc modo quiditas intelligentiæ eft vniuerfalis, licet enim indiuiduale specificu principium ibide fit, quia tamen repræfentatur, vt talis res, non vt hic, quia non repræfentatur &m, ge in fe est, sed em modum rerum compositaru, in quibus aliud eft natura, & aliud eft individuum illius naturæ,ideo eft vniuerfalis, vt obiecta eft tantum, & hoc eode modo est prædicabilis quiditas intelligentiæ de pluribus. Inec actu, nec aptitudine, fed vt obiecta est intellectui, vt ab Auicen.habes 5.metaphys Ad probatione autem maioris fic negata, patet responfio. Cum enim dr, g implicat quiditatem esse de se hanc, & vniuersalem, & prædicabilem de pluribus, hoc est verum, accipiendo vniuersale ex parte rei, & similiter prædicabile, vniuerfale enim Em rationem tantum est vnum in multis, & de multis, vt obiectum eft tätum vniuerfale autem ex parte rei eft in multis feeundum rem, licet vnitatem habeat, vt obiectum eft.

JAd tertiŭ dico, q in cafu illo reperiat neceffariò idem

idem angelus numero. Ex eodem enim Gabriel eft hic, & Gabriel, nec est veru apud nos, 9 Deus non possit idem numero reparare.

Ad quartum dicitur, q non est simile de intel-ligetiis, & animabus intellectiuis quo ad hoc, quòd animæ funt partes speciei corporibus vnibiles, non autem intelligentiæ

Natura hu-Adquintum respodet Tho. gnatura humana, MARA , C & angelica possiunt dupliciter accipi, vno modo semgelica pof cundum effe natura, & fic natura humana eft vna, funt accipi angelica verò plures. Alio modo accipiunt secundu dupliciter. effe viæ. f.vt viatrices ad beatitudinem fupernaturalem, & fic ficut natura humana est vna, ita tota latitudo angelicarum specierum est vna natura

NVNC oftendédum eft responsiones huius noul expositoris, quibus intédit soluere rationé Doct. non este multum ad propositu, primò cum distinguir de communicabili, concedo dist.illam. Et dico, quiditas angeli est comunicabilis pluribus, sicut vniuersale comunicatur particularibus, vt deduxi supra. Et cum dicit, quòd hic repugnat tali quiditati propter earum perfectionem, & communica-bilitas lecundo modo repugnateis propter earum Rationes Ca imperfectionem. Dico primò, quòd quamuis naset and corra tura angelica fit perfectior homine corruptibili, no Scotum non tamen est ita perfecta, grepugnet ei diuidi in plufaut ad pro- ra numero; quod deduco, quia fi præcise conuenit eis ratione suz perfectionis, sequitur de facto, q si imperfectiori non conuenit fic diuidi in plutanumero, o multo magis repugnabit perfectiori. Cu ergo g ditas animæ intellective fit multo perfectior Sole, & Luna, repugnabit fibi fimpliciter diuidi in plura numero, cum repugnet foli, vt patet per phi-lofophum primo cœli, & mundi. tex.commen.9.& 92. qui tamen fol ponitur imperfectior. 9 Præterea. Et fintelligentia fit perfectior om-

pofitmen.

E

ni alia re corporali, est tamen finita, & limitata, & p confequens non excludit omnem imperfectione.

Prætereahoc non videtur concludere ratione perfectionis, quia fi maior imperfectio stat cu per-fectione naturæ angelicæ, non sequitur, quòd ratione perfectionis illius necessario excludatur minor imperfectio, patet per argumentum à fortiori, qa minus videtur, o maior imperfectio stet cu tali natura, quàm minor, & tamen stat, ergo à fortiori minor poterit stare, maior enim imperfectio est realiter, & effentialiter dependere ab alio, & per confequens effe ens possibile, & anihilabile, quam posse diuidi in plura numero, quia in tali diuisione no intelligitur, q vna natura fit partibilis in le, fed q quilibet, vt prior ratione indiuidui est indifferens ad omnem hecheitatem, vt supra exposui præsenti dist. quæft.1.& cum contrahitur per aliquam hæcheitatem fit hic, & fingularis, & fic præcise hanc imperfectionem dicit, quia ex se non est in vltima actualitate, tamen hicest minor imperfectio, quàm ponere ipfam realiter dependere in effe,& coferuari à caufa prima, & effe ens poffibile, & anihilabile, eft ét maioris imperfectionis ipfam poste recipere subiectiue multa accidentia realiter distincta, quam sit perfici per hæcheitate, quia talis hæcheitas, licet no poneretur pertinere ad quiditatem talis nature, eft tamen ita intrinseca, grealiter identificatur fibi.

Præterea, iste concedit maiorem dependentia in tali natura, ergo non habet negare minorem ratione perfectionis nature, quia si ratione perfectionis naturæ repugnat minor dependetia, immò quafi nulla, multo magis maior dependétia, modo dependere ad suppositum alterius naturæ est simpliciter maior dependentia, qu'am contrahi ad esse singulare per aliquid, quod est idem realiter ipsi contracto, pater, quia dependere ad suppositum alte-

rius nature eft non effe ens per fe existens, & in fe. fed in alio, licet non per inherentia, modo posse comunicari fuppofito diuino in vnitate suppositi, est fublistere in illo, & ad illud fimpliciter dependere, oportet ergo assignare alia ratione, quam per perfectionein naturæ, fi enim poneretur formaliter infinita ratio talis perfectionis, concluderet propofitum, sed quia habet ponere talem persectione for-malitet finitam, limitatam, possibilem, effentialiter dependentem, natam perfici accidentibus realiter distinctis, subiectam motui locali, & multis alijs imperfectionibus posse subjci, ideo ratione talis perfectionis, cui tot imperfectiones annectütur, non debet negari ipfam effe communicabile pluribus individuis, modo præexpolito, cu hic effet minor imperfectio inter enumeratas imperfectiones.

Septima.

Ad fecudam responsionem, quæ eft de ratione vniuerfalis, & fingularis, cum dicit, quòd aliquid Aliquid inintelligi sub ratione vniuersali contingit dupliciter. \*\*#gi /ub vno modo ex parte rei ex hoc, quòd talis res eft verè ra ione vhimultiplicabilis in plura, alio modo ex parte intelle- #rfalt po-Etus præcise, fic quod intellectus confideret præci- t eft intelligi se quiditatem in fe, & non, vt hanc. Et isto fecundo d. plicator. modo poteft concipere naturam angelicam fub ratione vniuer fali. Dico, qifte fecundus modus poreit habere duplicem fensum, vnum, g sconcipiatur præcise quiditas in fe, non concipiendo illam in aliquo fingulari, nec vt contracta ad aliquá fingularitatem, fed vt indifferetem ad omnem fingularitatem, & vt natam prædicari, faltem potentia remota de omni fingulari quiditatiue contento fub ea, aliŭ sensur, fic præcise cocipere illam quiditate, of fibi fimpliciter repugnet dria individualis.primus fenfus est verus, & habetur propositum, secundus senfus statim implicat, dicere enim, q intellectus concipiat a.verè sub ratione vniuersali, & repugnare a. este pluribus communicabile, & plurificabile, vel eft cocipere re aliter, quàm eft, vel eft concipere ipfam rem sub modis oppositis, & repugnătibus, cocipi enim fub rationevniuerfali est simpliciter concipi sub ratione, qua indisferens est ad plura, & plurificabile in illa plura, concipi verò, vt omnino no plurificabile est modus oppositus formaliter , pprio modo, & cum dicit, q intellectus concipit quiditatem naturæ angelicæ abfoluté, non concipiendo ipfam vt hanc, quæro, dum intellectus concipit eam aut concipit eam, vt pluribus communicabilem,& habetur intentum, aut vt simpliciter incommunicabilé, ergo nullo modo concipit ea fub aliqua ratione vniuerfali, immò videtur repugnatia concipere a. vt omnino incomunicabile pluribus, & ipfum concipere non, vt hoc, nam hoc etiam est impossibile de natura diuina, qualiquis intellectus verè co-cipiat eam, vt fimpliciter incommunicabilem, & non concipiat cam, vt fingularem, fic in propofito, nec valet dicere, quod intellectus, vt concipit eam absolute concipit, nec vt plurificabilem, nec no, vt plurificabilem, hoc conceffo nihil eft ad b.quia fic concipere naturam non est ea concipere sub ratione vniuerfali, vt patet.

Ad tertiam responsionem, cum dicitiste, q in hoc cafu reperitur ide ar gelus numero, quia ex eodem est hic Gabriel & Gabriel, trafeat. Et cu dicit, g hoc negatur ab eis, hoc patet manifeste falsum, quia Tho. expresse in quarto, distinctio.44. quast. I. in solutione tertijargumenti vult, gidem numero interruptum non possit redire per alignam potentiam. Et expositio istius noui expositoris est magis extorquere intentionem Tho. quam ipfum exponere. Cum dicit iste, quòd Tho.non intelligit, q eadem anima anihilata non possit redire per diuinam potentiam, fed o fi in refurrectione no refumeretur eadem

Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti.

137

## Libri

Caistanus Thoma.

ro. Miror valde, ghic nouus expositor nec verba, nec sensum, nec intentione Tho.percipiat, cu Tho. non percipit loco pallegato expteise velit, q fi in homine anima verba fantis fenfibilis effet diuerfa ab anima rationali, & per cofequés corruptibilis, ficut in alijs animalibus, q tuc optime concluderetur, q in refurrectione non erit eadem anima fenfibilis, e per confequens nec idem animal, fi verò ponatur, quòd eadem anima fecundum substantiam sit in homine rationalis, & sensibilis, nullas in hocangustias patiemur, & hoc idem Tho.declarat vbi fupra in fol.primi arguméti.Et ad propolită luum dicit, quia aliorum animaliă forina non est per se subsistens, vt post compositi corruptionem manere valeat, ficut est de anima rationali, quæ esse, quod sibi in corpore acquirit, etiam post separationem à corpore retinet, & in participatione illius este corpus per refurrectionem abducitur, ita quòd non fit aliud effe corporis, & aliud animæ in homine, aliàs coniunctio animæ, « corporis esset accidentalis, & sic nulla interruptio facta est in esse substantiali hominis, vt no possit ide numero redire propter interruptioné esfendi, ficut accidit in aliis rebus corruptis, quaru este, omnino corrupitur, &c. Ex quo expresse patet, giple Tho. vult, q idem numero interruptum nullo modo redire possit. Et sic expositio huius noui expositoris non est ad mentem Tho.

eadem anima numero, no esset idem homo nume-

Ad quartam responsionem, quæ est de angelis, & animabus, cu dicit, o non eft fimile, quia animæ funt partes speciei corporibusvnibiles, sed no sic intelligentiæ, fed hæc responsio nulla est. Tum quia animæ non distinguntur per aliud, & aliud corpus. Tum quia nec per aliam, & aliam vnibilitatem, cu omniaista sint posteriora ipsaanima, prius enim anima eft in fe hæc, quàm actu vniatur corpori, vel quàm sit vnibilis, vt supra expositum est, & magis etiam infra exponetur.

Cum dicit ad alia inftantia contra Tho.de tota vna specie damnata, &c. 9 natura humana, & angelica posfunt confiderati vno modo secudum ese naturæ, & fic natura humana eft vna, angelica verò plures. alio modo secudum effe viæ. s.vt viatrices ad beatitudinem supernaturale. Et sic sicut natura humana est vna, ita tota latitudo angelicarum specierum eft vna natura.

Jico, gifta expositio est ita euidenter falla, g Ex hoc ha. bes contra melius effet ea filentio pertranfire, quam aliter eius Species .

fanti Tho- fallitatem oftedere, fi enim natura humana est repamam, qued rata, ga tota lapla. l.quia species naturæ humanæ est tune multa tota lapfa, natura verò angelica non est reparata, qa potetia bea- non tota lapfa. Et inconueniens est eis totam natueffent fru- annum effe damnatam, quia eft eis valde infirate secu- conueniens, qualiqua species sit simul tota damnadum totas ta, ergo multo fortius erit inconueniensaliqua vna speciem naturæ angelicæ totam esse damnatam, cu fit multo perfectior tota natura humana, fed in cafu, figlibet angelus differret specie, sequeret, o no tm vna tota species, sed quam plurimæ simul totæ essent danatæ, quia serpens ille cauda sua traxit tertiam partem stellarum, & sic patet improbatio huius noui expositoris.

#### Qualtio Octaua.

Vtrum angelus possit se cognoscere per essentia suam. Scotus 2. senten. dist. 3. qual.8.

D.Thomas prima parte summe.q.50.art.2. Durandus 2 Sent. dist.3.q.6.

Ioannes Bacconitanus 2. fent. dift. 4. q. 1.

IRCA cognitionem angelorum. Quæritur octauo, an angelus possit se cognoscere per

## Quaftio

essentiam suam, ita quessentia sua sit ratio cogno-scédi fine aliquo representativo præcedente actum naturaliter, títulus q. sic intelligitur. An angelus cognoscat se per essentiam sua. an essentia angeli, puta contrahibilis fit ratio formalis producendi intellectionem sui in intellectu suo, ita q intellectus angelicus intelligat effentiam ipfius angeli, tanquam per principium formale productiuu ipfius intellectio-nis, fic q inter ipfius ellentia, & intellectum non fit fimpliciter necessariu aliquod aliud representatiuu, quod fit formalis ratio representandi essentiam angeli ipfi intellectui. Et hoc loquendo de cognitione intuitiua. Secus esset de abstractiua, qua angelus potest se abstractiue intelligere, quia tunc poneret species intelligibilis ratio formalis reprefentadi ipfum angelum in ratione actu obiecti intelligibilis, de qua patebit infra quæft.vltima dift.præfentis.

IBI. Hic dicif. Hic Doc.recitat opi. Tho.in pri- Opinio Dima parte fummæ.q. 58.art.1.vbi vult, gestentia an- #i Thome. geli perfecte vnita intellectui est fibi tota ratio formalis producendi intellectionem fui, quia licet in. actione transeunte obiectum sit separatum ab agete, tamen in actione immanente oportet esse vnitum, & vt sic est ratio formalis talis operationis immanentis.

Jbi. Et si obijciatur, q oportet formam tale ineffe illi, cui ineft talis operatio, hic Doct.mouet difficultate cotra Tho.quia illud quod est ratio formalis agendi alicui ineft formaliter illi, & hoc vel quiditatiue, ficut humanitas est ratio formalis generandi Fracisco, & inest sibi quiditatiue, vel denominatiuè, ficut calor ineft igni, vt ratio formalis calefaciendi, puta lignum.

Cum ergo essentia angeli, quæ est per se exi-Aens, quamuis sit perfecte presens intellectui, non th ineft fibi nec gditatiue, nec denominatiue, vt patet, ergo no erit ratio formalis intelligedi ipfi intellectui angelico, sequitur ibi, videntur respondere. Dicunt siti, quod sufficir, quòd talis ratio formalis fit præsens, & vnita ipfi intellectui, licet non informet illum, ficut calor separatus esset principium. caloris, quantum ex fe eft.

Ibi. Ét si obiicias iteru. Dicit Doct.g si aliquod palfum, puta lignum dicatur agere, puta calefacere per aliquod agés, oportet de necessitate alteru istorum fibi ineffe, vel ipfum ages, quod dicatur agere, vel quòd recipiat aliquid ab ipfo agente, puta calorem, quo formaliter dicatur calefacere, aliter lignű non posset formaliter calefacere, nisi principiú formale calefaciédi infit fib, vt patet à Doct in primo, dift.17. Sed effentia angeli, quæ dicitur ratio agendi respectu intellectionis, non inest formaliter ipluintellectui, necimprimit in intellectu aliquid, quod fit ratio formalisagendi ipfi intellectui, ergo ipfa effentia angeli nullo modo erit ratio formalis agendi intellectui.

Ibi. Respondent, quòd potentia cognitiua aliqua, quandoque est cognoscens in potentia, quandoque in actu, alia autem non fic, qautem opor-tet eam recipere, hoc non est, quia potentia cognitiua, sed tantum, quia est in potentia ad actum. non fit hic. Tho. enim facit differentiam inter in- Differentis tellectum nostrum, & angelicum, quia intellectus inter intelnoster quandoque est in actu, vt possit agere, puta lestum neqn habet speciem intelligibilem in actu, qnq; eft in frum, o potentia. f. qn no habet speciem intelligibile obie- Angelicum. cti. Etiple Tho.ponit, o species intelligibilis obie-cti est ratio formalis intelligedi intellectui nostro, vt patet in prima parte fum.q.85. arti.2. Et talis intellectus, vt fit in actu principium formale agendi recipit ab obiecto, siue fantasmate huiusmodi speciem intelligibile, quæ est ei ratio formalis intelligendi,



gendi,& g oporteat ipfum fic recipere, hoc non co petit sibi, inquantum est potentia cogniciua, quia tune competeret cullibet cognitiuz, sed competit fibi, inquantum eft posetia ad actum, puta ad in-tellectionem, intellectus verò angelicus semper cognoscit essentiam suam, & nunquam est in potetia ad actum intelligendi respectu suz essentiz, & per consequens nec erit in potentia ad aliquam forma impressam ab essentia, quæ sit ratio formalis intelhigendi ipli angelo. Sed quia effentia angeli est fem-per præfens ipfi intellectui, vt tota ratio formalis intelligendi, ideo intellectus angelicus femper est in actu intelligens effentiam angeli.

Ibi. Cotra. Hic Doct.arguit contra illud, quod dixit supra de calore, quia dicit ibi Tho. q elsentia angeli eft tota ratto formalis intelligendi ipfi intellectui,& tñ nó informat ipfum.Nunc probat Doc. g hoc fit impossibile, videlicet, galiquid sit ratio formalis agendi alicui, & o formaliter no fit in ipto modo præexposito, ga nihil potest habere principium alicuius operationis immanentis, nifilit in actu per illud, q est principium talis operationis, quia principiu formale agendi dat actu primu sup polito, o agit per iplum, i. o iplum fuppolitu elt for maliter in actu primo respectu actus secundi, sed intellectus angeli no eft in actu per illa estentiam in hoc, que elt per se sublistes, quia no informat, nec acti uitatem aliquam tribuit ipfi intellectut : ergo per hoc, q talis essentia per se existes est præsens ipsi in-tellectui non potest intelloctus habere operatione, cuius estentia, vel fimilieudo nata est este ratio.

Ibi. Ité secundo: Nunc Doctarguit cotra Tho. ga dicit Tho. gideo intellectus angelicus nihil recipit ab ellentia angeli, puta non recipit cognitioné mi, quia quod recipit aliquam cognitione aliculus obiecti, qnq; actu intelligit illud, qnque non, & fic ad hoc, vt dicatur recipere, oportet recipere actum nouis Doct improbat hanc politionem, & improbatio flat in hoc, quia ex quo intellectio angeli non eft qualitas verè permanens, que habeat verum este ceffante actione obiecti, ce intellectus, tandiu enim eft quandiu intellectus, & obiectu continuat illam per continuă actionem, vt fupra patuit in isto secu-do, dist. 2. q. 4. & in primo, dist. 3. q. vlt. in resposione ad vitimum argumétű principale. Dicitergo Doc. supposito, gintellectus angelicus no recipiat noua intellectionem effentiæ angeli, tn ex hoc no fequitur, quin verè recipiat intellectionem, quiaex quo essentia angeli per te causat intellectione sui, & tádiu est talis intellectio, quadiu durat talis causatio, & illa intellectio est verum accidens, ergo vere; reci pit illa, fi ergo est receptiuus itellectionis, erit et receptinus aliculus prioris intellectione, quo formaliter dicatur agere, ex quo effentia illa no est formaliter i illo, ficut et polito, g intellectus nofter ab instati creationis suz recipiat cognitione à lapide cotinuată, nung tn dicetur formaliter agere hmoi co gnitione, nili habéat in se formaliter splum lapide, qui ponitur ratio formalis agedi, vel nifi prius reci piat ab ipfo lapide aliqua speciem intelligibile formaliter fibi existente, qua formaliter dicatur agere.

IBI. Ad qonem igitur dico.Nunc Doct.tespondendo ad q.dicit, q effentia angeli est ratio formalis partialis tn intelligédi fe.i.q est ratio formalis par-tialis productiua intellectionis fui, & in hoc diferepat à S. Tho. qui posiut ipsam essentiam angeli esse rationem formalem totalem, & addit Doct.gintellectus angeli est alia ratio formalis partialis respectu intellectionis essentiæ angeli, & istę duæ cau

sed hic occurrit aliqualis difficultas, videlicet, Dificultas . quomodo intellectus, & esfentia angeli, ex quo funt Ctaua.

138

.....

vna, & eadem res dicantur duz cauíz partiales, que fic se habent, q vna est principalior, & alia minus principalis, vt patet à Doc.in primo, d. 3. q.8. Dico primo, 9 & fi realiter fint penirus vna res; th inter intellectum, & estentiam angeli est aliqualis distinctio præter omne opus intellectus, ficut etiam eft de intellectu, & anima nostra, vt infra patebit di. 16. & talis diffinctio erit fufficiens ad hoc, vt dicantur duz caufz partiales. Dico fecundo, q et polito, q Re/ponfie, fint penitus cadem res faltem fm ratione funt duz caufe partiales, quarum vna erit in ratione obiecti, puta esfentia, & alia in ratione potentiz, puta intellectus. Et hoc patet per illa propositionem Doct. inq.3.prolo. & 1.q.quolib. & alibi. qualis eft ordo inter aliqua, vbi realiter diftinguni, talis eft vbi fola ratione diftingutur, fed fi effentia, & intellectus angeli realiter diftinguerentur, effent duæ caufæ partiales respectu intellectionie, quarú vna se haberet in ratione obiecti, scalia in ratione potentiz, ergo vbi fola ratione diftinguntur, erunt duz caufz partiales Em rationem, quarum vna se habebit Em ró-né per modú obiecti, & alia per modú intellectus. Ibi. Præterea in intellectibus habétibus species

intelligibiles. Hic Doc.probat fecundo, quomodo effentia angeli fit ratio formalis, partialis tri refpe-cu intellectionis fuz. Et argumerum est à minori. Si de quo minus, &c. fed minus vF, o species intelligibilis objecti, in qua objectu habet im esse diminutu, pollit elle ratio formalis partialis producedi intellectiono talis obiecti, quam fi obiectu effet in fe præfens, patet, quia obiectu in fe præfens eft magis ens, sed species intelligibilis, per quam obiectú eft præsens intellectui, eft ratio formalis producendi intellectionem talis obiecti partialis tamen, er-

go à fortiori, & obiectum in se præsens. Hic tamé aduerte, quia Doct.in ista littera plu- Hie aduer-ra dicit, quæ sunt valde dubia, nis sand intelligatur. 10. primu dictum eft ibi. Ifte species virtute obiectoru cum intellectu causant intellectionem, exemplum intellectus Ioa.habens speciem intelligibilemalbedinisilla species caufat intellectione albedinis virtute ipfius albedinis. Si ergo intelligat Doct. ty fpecies albedinis causet partialiter cognitionem albedinis virtute ipfius albedinis, itag in caufando dependeat ab illa. Hoc non vr, quia talis albedo habet tm effe diminutum. Si verò fic intelligat, 9 ga talis species est causata partialiter ab ipsa albedine, tanquam a ratione formali canfandi conceditur, fic tamen intelligendo, qalbedo extra caufat spe. ciem sensibilem in potentia visiua, & post causato in fantalia fantalmate albedinis reprefentante ipfam cum hic, & nunc, & vt lingulare. Et ip fum fan - Fanta/ma talina eft causa partialis speciei intelligibilis repre- oft causa par sentantis ipsam albedinem, & fic intelligendo spe- sialis frecies intelligibilis albedinis causat partialiter intel- eiei intellilectionem albedinis in virtute ipfius modo przex- Eibilis . pofito, pater enim à Doct. 9 ipla species intelligi-bilis ponitur, vt partialis causa cognitionis abstractiuz, vt supra patuit in primo, diftin.3.q.6.7. & 8. & dift. 17. & in multisaliis locis. fed dragere in virtute obiecti, quia ab ipfo est causata saltem vt a cau fa remota, poteft etiam dici agere in virtute obiecti, quia ex quo albedo extra cít ratio formalis cau fandi speciem sensibilem, & qvia est talis ordo, q illa species intelligibilis fortius mouer intellectum, qua fortius excitatur à fantasmate, & fantasmafortius excitat, cuius fingulare fortius mouet fenfum exteriorem, vt patet in primo, dift.3.q.2. Dicit ergo Doct, quod si talis species intelligibilis causat intellectionem obiecti partialiter à fortiori fi obie ctum esset in se perfecte præsens esset magis causa partialis intellectionis sui

Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. S 2 ¶Sn-

Improbasio Diamis,

ι.

Intellectus

agelicus

\*\*\*\*9\*\*\*\*

of in poten-

ne al ati .

Caietanus omittit o bieliones Scoti .

## Libri

Secundo principaliter nota, quod dicit ibi de obiecto actu intelligibili, fic debet intelligi, quòd tunc obiectum est actu intelligibile, quando est in porentia proxima ad caufandum partialiter cognitionem sui, si tamen est tale ens, quod possit causare, fi verò fit tale ens quod non fit ex fe fufficiens ad causandu partialiter cognitionem sui, sed talis cognitio caulatur ab aliquo, lin quo cotinetur virtua-liter, vel quiditatiue, vt fupra exposui in primo, diftin. 3.q. 3. tunc dico, quòd tale ens dicitur actu in-telligibile, quia objectu continens ipfum effentialiter, vel virtualiter est in potetia proxima ad caufandum partialiter cognitionem illius obiecti conteti.

Tertio nota, quod dicit in ista littera, q obieaum relucens in specie intelligibili, siuè habens effe ibi diminutum, quia tantum representatu, caufat diminute cognitionem sui, talis causatio no debet attribui tali obiecto fic reluceti, fed speciei intel ligibili, vt patet à Doct in locis præallegatis. Ex hoc enim, quod species talis obiecti verè causat partialiter cognitionem talisobiecti dicimus, go obiectu fic relucens caufat.

Ibi, obijcit contra istud. Hic Doctor, quia dixit supra, quod substantia, vt relucet in specie intelligibili poteft caufare cognitionem fui secundu quid, vt verò non relucet in tali specie, poterit ab-solute causare, modo arguit Doct quia si sic sequitur, quòd aliquod sensibile, puta albedo, vt est extra fpeciem intelligibilem poterit caufare in intel-lectu noftro cognitionem fui fimpliciter, patet, qa vt relucet in specie sua intelligibili, potest caufare fecundu quid, ergo à fortiori si sit in se præsens, poterit fimpliciter caufare.

Ibi. Præterea videtur contra istam positionem polle argui ficut argutum est contra opi.quia alicui ratio operandi operatione immanente nisi informet illud, essentia autem angeli licet fit actu intelligibilis, & prælens intellectui, tamen no informat istum intellectum, ergo no est ei ratio operadi operatione immanente,

nè.

Intellectus

tum.

Ibi. Præterea ista duo agentia semper concur-Not & borunt ad eundem effectum communem, igitur habent ordinem, cum non fint eiusdem rationis, hic Doct.specialiter arguir, quia si tu vis dicere, quod essentia angeli sit causa partialis intellectionis ipfius, & intellectus eius fit alia caufa partialis, cu no fint eiusdem rationis, altera causa erit prior, altera verò posterior, accipiendo prius pro perfectiori in caufando, patet, quia quando funt duz caufz alterius rationis, semper vna est perfectior, vt patet in essentialiter ordinatis, cum verò sunt eiusde rationis, ficut funt caufæ accidentaliter ordinatæ, yna no eft perfectior alia, vt patet in primo, dift. 2. quæft. 1. & dift. 3. quæft. 8. & dift. 17. Et fic fequitur, q intellectus erit mouens, & motu respectu obiecti, quod est contra philosophu tertio de anima, nam si intelnon est mo lectus ester causa minus principalis respectu estensens, (mo- tiz angeli, vt fic effet motusab effentia angeli, quia caula secuda eo modo mouer, quo mouerur à prima, vt patet à Doct.in primo, diffin.2. q.1. Et ex alia parte moueret le, caufando in se partialiter in-

tellectionem essentiæ angeli. J Ibi. Præterea quarto, quod dicitur de istis caufis partialibus concurrentibus ad eundem effectú communé, videtur inconueniens, quia duo distin-da genere non possunt causare effectum eiusde rationis, sed sensibile, & merè intelligibile differunt genere, maior est nota, quia tunc sequeretur, quòd idem effectus posset esse spiritualis, & corporalis.i. posset esse partim intelligibilis, partim sensibilis. Tu etiam, quia omne agens est præstantius patiente, ergo corporale non potest agere in spiritum. Tú etia,

# Quxítio

quia tunc vnum agens posset ita intendi, q virtus tota amborum esset in altero, & tunc posset causare istum effectum sufficienter sine alio, & sic obie-ctú solum si intenderetur, versus intellectus pos-set sufficienter causare cognitionem obiecti. Ibi.Ad primum dico. Hic Doct.negat, o schi-

bile in se possit causare cognitionem sui partialiter; negat etiam, quod vt fic fit actu intelligibile, filicet quod sit sufficienter præsens intellectui in ratione objecti actu intelligibilis, nam si in se præsens poslet caulare cognitionem sui tantum caularet cognitionem intuitiuam, sed pro statu isto non potest haberi cognitio intuitiua de aliquo sensibili in se, licet forte posset haberi aliqua cognitio intuitiua de aliquo actu nostro, de hoc in quarto, dist.45.videtur etiam, quòd sensibile possit intuitiue cognosci pro statu isto, de quo vide ibi. Et vult Ocham in primo, dift.1.quòd hec fit mens Doct.quicquid alij Scotiftæ dicant. Si tame sensibile posset essen se perfecte præsens intellectui nostro in ratione obiecti actu intelligibilis, certum eft, quòd partialiter caufaret cognitionem sui intuitiuam, sicut etiam nunc quado aliquod sensibile est perfecte præsens in sua exi-Aentia intellectui angelico partialiter caufat cognitionem sui intuitiuam, vt pater à Doct.in isto secudo præsenti dift.q.vlt. Sensibile vero pro ftatu ifto An fonfibinuquam est obiectum intellectus nostri actu intel le sie obiecti ligibile nisi inquantum relucet in specie intelligibi- intellectne li, & quod dicit circa finem huius responsionis ibi, noferi. quia non est extra istam actu ens tale, vult dicere, g ipfum sensibile, vt est extra speciem intelligibilem est tantum potentia tale supple intelligibile, quale eft fuum actiuum, nam actiuum partiale cognitionis obiecti fenfibilis est species intelligibilis, vt dixi supra. Et quod actu relucer in tali specie, eft actu intelligibile, idest opotentia proxima potest cau-fare cognitionem fui abstractiuam, fiue diminuta causare dico denominatione extrinseca, prout relucet in specie intelligibili, quæ est vere causatiua, vt dixi. Cum vero ipsum sensibile nulkomodo relucet in specie intelligibili est tantum in potentia ins tellgibile, & hoc est quod dicit Doct. 9 Ibi. Ad secundu. Dico, quòd contra illam opi.

quæ non ponit intellectum habere activitatem aliquam ab illa, quam habet formaliter ab objecto, vel per speciem obiecti, sicut nec lignum habet aliqua actionem in calefaciedo alia ab illa, quæ est caloris, necessario sequitur, quod intellectus non habens aliquid formaliter, non operatur formaliter, fed ficut dictum fuit in primo lib. dift.3. quæft.7. intellectus habet activitate suam propriam, siue obiecto præsente in se, siuè in specie sua concurrente secum ad causandum effectum communé amborum, ita g sufficit vnio, & approximatio starum partialiu causarum, nec tamen requiritur, galtera altera informet, quia neutra dat alteri actum pertinente ad fuam caufalitatem partialem. Et de hoc vide, quæ dicit Doct.in primo, dift. 3. quæft. 8. & dift. 17.

Ibi. Ad tertium dico, quod mouens motum, hæc littera clara eft hic, & exposita supra in primo, dist. 3.q.7. vide ibi.

¶ Ibi. Ad propofitum igitur dico, quòd non folum ista no funt mouens, & motum primo modo, fed nec secundo modo propriè, sicut se habet sol & pater in generatione, fed tantum funt duz caufæ quafi ex æquo fe habentes quantu ad hoc, o neutra per se totaliter mouet, & tamen vna habet priorem causalitate respectu effectus, quàm altera, forte enim causa inferior eorum, dicit Doct.q in causie essentialiter ordinatis, quando inferior agit in virtute prioris, q non df agere in virtute eius, nisi forma agendi in inferiori depedeat à superiori, idest 9 ratio



stio formalis agendi in inferiori dependet in esse

forte tamen à superiori, & etia sic dependet, g no

potest este ratio formalis agendi in inferiori, nisi

actu dependeat à superiori in agendo, non tamen

o superior aliquid influat actu in inferiori, sed o

inferior no potest agere, nisi superior agat, & hoc vide clarius in quarto, di.1.q.1.& infra. Nec enim obiectu, dicit Doct.9 quando intellectus, & obie-

ctum, vel faltem fupplens vicem objecti, vt species

intelligibilis, q ipfum objectum, vel fupplens vice

obiecti in caufando intellectionem obiecti no de-

pendet ab anima, accipiendo animam pro intelle-

ctu possibili, & hoc dicit Doct.quia vult, ofpecies

intelligibilis, que est caufa partialis abstractiue in-

do ab intellectu possibili, vt patet a Docto.vbi su-

pra, & fic accipiendo anima pro intellectu possi-bili non dat speciei intelligibili este, & sic ipsa spe-

cies non agit in virtute intellectus possibilis, cum

ab ipfo non dependeat in effe, sed est difficultas, ex

quo species intelligibilis dependet ab intellectu agente: ergo agit ad intellectionem in virtute in-

oportet ipsum non tantum dependere in essendo

ab illo alio, siuè in forma que agit, sed oportet etia

ipfum dependere in operando, ita op talem operationem eliciat in virtute alterius, patet à Docto.in primo, dift. 2. q. 1. & in quarto, dift. 1. q. 1. licet ergo

Tpecies intelligibilis causetur ab intellectu agente, no tamen propter hoc dicitur agere in virtute intellectus agétis, quia fi per impossibile talis intel-

lectus agens no esfet, & species intelligibilis esfet

in intellectu possibili, adhuc partialiter causaret intellectione objecti, & intellectus possibilis esset

alia caufa partialis, vt patet à Doct.q.1 5.quolib.Et

vltra ipfa species intelligibilis est causata partiali-

ter à fantasmate, vt patet à Doc. vbi supra, & tamé fantasmate corrupto, adhuc agit ad intellectione

obiecti, & sic patet, gexponentes Doct de specie intelligibili, qagit in virtute intellectus agentis non recte intelligunt ipsum. Er quod dicit ibi in

littera, falte vt est intellectus possibilis, hoc dicit, quia non est præsentis speculationis de intellectu

agente, quia forte aliqui possent dicere, o species

intelligibilis, quæ supplet vice obiecti, agit ad in-

tellectionem obiecti in virtute intellectus agetis,

& dicit, o quicquid fit de intellectu agente, faltem intellectus possibilis non sic concurrit ad intelle-

ctionem, vt species intelligibilis agat in virtute illius, cum nullo modo ab ipío dependeat. Et infra ibi. Nec multo magis econuerío, ideft quòd in-

tellectus non agit in virtute obiecti. Sed forte efset difficultas de essentia diuina. Nam si ipsa mo-

gnitionem ipfius dependeret ab ipfa, & ageret in

virtute ipsius, sed tenendum est, quod nullo mo-

do esfentia, vt esfentia agat aliquid ad extra, sed

tantum volutas, si etiam teneretur, quòd ipsa immediate mouet intellectu ad visionem sui, vt qui-

dam tenent. Dico, quod si partialiter moueret

ad visionem, non tamen intellectus beati, dicere-

tur agere partialiter ad visionem illam in virtute

effentiæ diuinæ, sed in virtute voluntatis diuinæ,

à qua dependet in essendo, & operando.

Tertiæ

### Nona.

Item effet difficultas de intellectu, & effentia animæ. Nam ex quo intellectus pullulat ab ipfa Intellectus, anima, licet non distinguatur realiter ab ipsa, suo & anima no modo videtur dependere essentialiter ab ipfa. Et destingutur etia videtur sequi, gintellectus habeat ab anima, realiter. g fit actiuus intellectionis ipfius animæ. Dico, g ipse intellectus in nullo genere causa dependet ab ipsa anima intellectiua, & de hoc inferius dist. 16. Sequitur ibi. Et ideo nullo modo.i.q ipfum obiectum, vt mouet ad intellectionem. i.vt partialiter causat illam, non est motum ab anima saltem, vt est intellectus possibilis, vt dixi supra.i. o non cau fat illam intellectionem in virtute animæ, nec habet virtutem causandi ab ipsa, & infra ibi, potest tamen esse mouens, dicit, o obiectum potest mouere ipsum intellectum, sic intelligendo, g potest partialiter causare, puta intellectionem, vel specié intelligibilem, que recipitur in anima, & tune anima di moueri ab obiecto, inquantum recipit aliquid ab ipso. Sed prout anima est partialis causa intellectionis, non di moueri ab obiecto, quia ipfam causalitatem non habet ab obiecto, & hoc eft quod dicit Doct.infra ibi, sed tunc no mouet animam, quia dí mouere per accidens ex hoc, q causat aliquid accidentale in ipso, puta ipsam speciem intelligibile, quæ est causa partialis intellectionis, & infra ibi, ita q in primo signo. Dicit Doct.q in primo figno fantasma, & intellectus agens mouet animam ad specie intelligibilem, causando supple. in intellectu possibili, ipsam speciem intelligibile. Et infra ibi, & non ad actum primum, i. 9 ipsum fantasina non dat ipsi intellectui, vt dicatur actus primus partialis respectu intellectionis, sed q sit talis actus partialis est ex natura talis intellectus . Sequitur.Sed ad illum.i.g. ipfum fantasma mouet ad illum actum primum partialem, quæ est altera causa partialis. i. o causat in ipsa anima specié in-telligibilem, quæ est actus primus partialis, & altera caufa partialis intellectionis obiecti. Scquitur. In secudo autem signo dicit Doct.q impressa specie intelligibili mouet tantum ad effectum communem. i. 9 partialiter causat intellectionem sui, quæ recipitur in anima, ab obiecto tanqua à causa partiali dicitur moueri modo præexposito, & o di cit Doct.quod obiectum mouet in cognitione abstractiua, intelligo obiectum mouere iplam spe-

ciem intelligibilem, vt supra disse declaraui. Ibi. Ad quartú dico. Et dicit Doct.g causa, q funt alterius rationis cocurtentes ad eundem effectu, ita q fit ordo inter illas fm perfecti", & minus perfectu esfentialiter, illæ causæ no funt tm diftindæ specie, hoc est manifestu, quia coiter duæ species specialissima no concurrut ad aliquem vnum effectu, patet de mulo, & equo, nec huiufmodi cau fæ, quæ fic cocurrunt, non im diftinguntur numero, vt patet, quia duæ causæ solo numero distinctæ no sunt sic ordinatæ respectu eiusdem effectus, o vna sit essentialiter persectior altera, illæ ergo causæ, quæ sic cocurrunt, coiter distinguntur gne, vt patet de intellectu, & de specie intelligibili & alijs. Sequitur, & si accipias.i.q si dicas, q duz causz efficienter distinctægenere prædicamentali non possunt concurrere ad eundem effectu, falsum est, quia intellectus, qui est de genere substantiæ, & albedo, q est de genere qualitatis, pnt concurrere ad causanda cognitionem intuitiua ipsius aibedinis, vel si etiam dicas, o dux cause distincte gne philosophico, accipiendo p causa materiali, formali, An due can finali, & efficiente no pnt concurrere ad eundem fa poffine effectu, hoc falsum est, quia compositum naturale concurrere semper depedet ab istis quattuor causis, & ideo di ad eundem cit Doct.o non pot quæri, magis hoc fupple, oide effettum. Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. S 3 effe-

139

A que dipe tellectionis dependet in este ab intellectu agente, det freces vt à causa partiali, & à fantasmate, vt à causa parintellizabitiali, vt patet supra in primo, dist. 3. q.8. secundi.q. 15. quolib.ipsa tame species intelligibilis in essen Ls.

: N - 6 1

æ

2

Z

a,

3

ſ

tellectus agentis, quida dicunt, ofic, & ideo Doct. dicit de intellectu possibili salte, sed iudicio meo Aliqui nor ifti, qui sic exponunt Doc.s.q species intelligibilis rede baber agat ad intellectionem objecti, in virtute intellementen de dus agentis, non recte exponunt: nam ad hoc, q Borss, aliquid agat in virtute alterius (propriè loquendo)

Di**ficuluas** de effentia ueret ad extra, forte intellectus in caufando codinina.



# Quxítio

effectus, fit à distinctis causis genere, & hoc non poteit magis quæri in hoc genere puta præfentali, g in alio puta physico, quia tam cause pertinentes ad diftincta prædicamenta possunt concurrere ad eundem effectum, quàm cause naturales, sue phy ficales modo præexposito.

A D argumenta principalia, primò arguit Doc. probando, mangelus non cognoscat se per essentiam suam, quia si sic sequeretur, o essentia animæ cum sit actu intelligibilis, & ptens intellectui pofset esse ratio intelligedi seipsum respectu sui ipsi, quod est contra philosophum.3. de anima.t.c.8.g vult, ganima intelligat se sicut alia, vbi sic habetur fm alia translationem. Et cum quodlibet eoru . tuerit sic.s.sicut dicitur scientia in actu, & hoc cotinget quado poterit intelligere per se, tunc etiam erit in potétia quoquomodo, sed no eodem modo quo ante erat anteg sciuit, aut inuenit, & ipse tunc potest intelligere per se. Et ibi comenta, quado intellecta fuerint in co entia in actu, & hoc cotinget intellectui quando poterit intelligere per se, no qu intellexerit per aliud, & hoc quod dixit, est differetia inter virtutes agétes propinquas, aut remotas, propinque.n.actui funt que agunt per se non indigent extrahente eas de potentia, in actu, remotæ autem indigent. Et cum intellectus fuerit in hac dispositione tunc intelliget se fm, q ipse non alud Optima ex-positio ver-ria, bæc ille, hoc idem habetur.t.c. 13. Cum.n.dicit born Arift, anima intelligit fe ficut alia, debet fic intelligi, o ficut aliæ res cognoscuntur ab intellectu virtute, intellectus agentis, & fantasinatis, quæ causant spe ciem intelligibilem rei fenfibilis, vt patet in primo. d.3.q.8. & quod res sensibiles extra speciem intelligibilem funt tantum intelligibiles in potentia, fic anima non potest immediate mouere intellectum fuum ad fui cognitionem, vt enim est extra specié intelligibilem (non ipsius anime, quia talis pro statu isto haberi non potest, sed vt est extra speciem intelligibilem sensibilium,) est tantum intelligibilis in potentia remota, habita verò specie intelligibili alicuius sensibilis potest arguitiue cognoscere seipsam, vt alias exposui. Sequitnr ergo, q intelligat se per essentiam suam, & o hoc sit verum, patet etiam auctoritate philosophi.3.de anima.t.c.5.qui vult, q ante intelligere aliorum intellectus non fit intelligibilis. Dico inquit intellectum quo opinatur, & intelligit aïa, & hoc nihil aliud eft in actu eorum, que funt ante intelligere, hæc ille. Respondet Doc. ad hanc rationem, in qua re-

Anima de

fe afin est in sponsione plura sunt notanda', & declaranda, pri-telligibilis. mo ibi anima de se actu intelligibilis est, intelligit Doc.quod ipfa anima ex parte fua est ratio formalis eliciendi intellectionem sui, & est præsens sibi supple inquantum est intellectus.i.q ipsa essentia anima, qua est ratio formalis partialis producedi cognitionem sui est præsens intellectui quæ est altera caufa partialis, est tamen præsens non in ratione obiecti actu intelligibilis, quia statim seque retur cognitio illius, vt patet à Doc. q.prima.pro-logi, & d.3.primi.q.1. & vide quæ ibi notaui, fed eft præfens fibi in ratione entitatis. Nam quando aliquid est perfecte præsens intellectui in ratione obiecti actu intelligibilis stati sequitur intellectio, vel faltem potest sequi, quia obiectum hoc modo in fe præsens eft nihil aliud eft, nisi ipsum intellectum esse memoriam perfectam, & perfecte dispo fitum respectu intellectionis talis obiecti, vt patet à Doct. in primo. distin.2. parte.2. & distin.3. quæft.7. & vide quæ ibi exposui in, declarando titulum.q.7.

Sequitur ibi ni hil.n. deficit actui primo.i. p

ipsi animæ nihil deficit pertinens ad activitatem intellectionis illius, & similiter ipfi intellectui nihil deficit quantum ad activitatem pertinentem ad ipfum.

Sequitur nihil deficit ex parte vnionis earum. i.9 ipfa anima, & intellectu quantum eft ex parte fua funt perfectæ caufe intellectionis ipfius anime & sunt perfecte vnita cum sint vna res realiter, sed quare non sequitur intellectio, hoc ideo est, quia pro statu isto non sunt perfecte vnita, loquendo de vnione qua aia fit perfecte præsens intellectui in ratione obiecti intelligibilis, quæ omnia patent in primo.dift.3.q.3

Secundum declarandum est ibi. Et forte pro- et 10 de tri. pter hoc dicit frequerer Augustinus, ganima no- e 10 de 14. uit semper se, quod sic debet intelligi, gex quo de tri.c. 4.et anima, quæ est causa partialis cognitionis sui est inde. semper perfecte præsens intellectui suo, & ista duo integrant vnam causam totalem:, & fi nullum impedimentum effet ab extrinseco sequeretur cognitio ipfius animæ. Et ideo Aug. dicit, g anima fem-per nouit fe.i.g causa perfecta cognitionis animæ femper est intra ipsam aïam, & o actu non cognoscat se hoc non est ex desectu ipsius, sed alicuius extrinseci, & ideo bene dicit Doct. q non semper nouit lapidem.i.q ipfa anima no habet fibi intrinsece causam totalem cognitionis lapidis, quia ad cognitionem ipsius non tantum requiritur anima sed etiam lapis in se præsens respectu cognitionis intuitiue, vel præsens in specie intelligibili respe-Au cognitionis abstractiue

Tertium declarandum eft ibi,& hoc modo tri nitatem ponit Aug. nota in ista litera duplicem tri nitatem, s.actualem, persectam, & potentialem, actualis perfecta primò colistit in memoria perfecta, quæ includit intellectum obiectum, & volun- Duplex tritatem, vt patet à Doc. in primo.d.3.q.vlt. secundo niens. confistit in actuali intelligentia, fiue intellectione actuali obiecti, & tertio in actuali amore ipfius obiecti, per primum repræsentatur pater, per secudum filius, & per tertium spiritus sanctus.

Secunda quæ eft potentialis confistit in memo ria perfecta, quæ vt attribuitur patri, eft perfectiffima fecunditas productionis filij, & spiritus sancti, quæ includit intellectum, & obiectum præfens, & voluntatem, nam ista possunt esse causa pfecta fecunde, & tertiæ partis imaginis, quia intellectus, & obiectum est causa totalis intellectionis illius,& voluntas habens præsens illud obiectum, non tamen in ratione cogniti, quia tunc esfet secunda pars imaginis in actu fed in ratione cognoscibilis, & amabilis potest amare illud, & sic produ cere tertiam partem imaginis, in tali ergo memoria est intellectio virtualis obiecti illius, quia talis memoria habet in virtute fua posse producere cognitionem obsecti.

Sequitur, & hoc modo cum voluntas fit præfens, vt actus primus perfectus ad habendum actu fecendu respectu sui est quodammodo actus secundus ficut effectus in caufa efficiete, vt in volun Nee & betate, & in eo fine quo no, vt in intellectione.i.g ter ne. tia pars imaginis, quæ eft antor virtualiter eft in vo luntate, vt in causa efficiente, & intellectione obiecti, vt in caufa fine qua non, quia voluntas no fertur, nisi in præcognitum. Sed an objectum, vel intellectio obiecti fit causa actiua totalis, vel partialis actus voluntatis, patebit infra.dift.2 5.

Sequitur.Sed quia nihil eft de ifto toto in actu, nifi folum, quod pertinet ad memoriam ideo tora ista trinitas quæ, scilicet, nata est esse trinitas, tantum est in memoria quantum ad realitaté eius actualem.i.g loquédo de ista imagine, & trinitate potentiali,

Digitized by Google

S. de tri.c.7

#### potentiali, nihil haberur in actu, nifi perfecta memoria, que vt dixi includit intellectum, obiectum, & voluntatem, quæ dicuntur actus primus totalis respectu secundæ, & tertiæ partis imaginis, quia intellectus cum obiecto est actus primus respectu secundæ partis imaginis, & voluntas est actus primus respectu tertiæ partis.

Sibi.Sed quare no exit iste actus totalis primus in actum secundum, cu sit per se sufficiés principium eliciendi actum secundu , dicit Doct. o est aliud impedimentum, quòd ista causa vincere non potest, quod impedimentu, vel est ex ordine potétiarum, vel ex culpa, vt fupra patuit in primo.d.3. q.3.& fimiliter in hac litera.

Ibi.Ad formam arguméti, igit dico, o ista cau-fa, quæ est ex parte angeli est sufficiés ad hoc, o esfentia angeli fit fufficies ro intelligedi se, et ipsa talis est ex parte aix, sed in aia sunt impedimenta in 3 de anima angelo no, non.n.intellectus angeli habet talé ordine ad imaginabilia, ficut habet intellectus nofter pro statu isto, & pp ista imporetiam intelligedi immediate intelligibilia in actu, dixit philosophus, g intellectus no est aliquod intelligibiliu, ante intelligere.i non est possibile intelligi à se, ante intelligere alioru, q ppositio, pot habere duplice sessan, s.copolitum, & diuisum, na in sensu coposito negatur, tm actus intelligedi respectu intellectus, & eft senfus, no est possibile intellectu inteligere se an intelligere, i.no pot dari aliquod instans; in quo intellectus noster, p statu isto habeat actualem intel-Senfas ve- lectione fui, ante intellectione aliorum. Et hic fenfus est verus, quia in codé instanti, quo intellectus, intelligit fe, neceffe eft, vel fimul habere intellectionem alioru, vel necesse est prius, alia intellexisse,& hoc ett, quod dicit Doc. o ppositio ista, f.ante cum suo causali, equipollet aduerbiali determinationi, & pot conftrui cu infinitiuo illo lignificate terminum.potentiæ.i.o hoc totu ante intelligere alioru pot costrui cum hoc infinitiuo passiuo, s.intelligi à se, que intellectio, sue quod intelligi à se est serminus potentiæ. Et tunc negatur tm hoc, quod eft eft intelligi à seipso intellectu, ante intelligere aliorum.i.q actualis intellectio, qua intellectus intelli git se, no potest sibi inesse, ante intelligere alioru, & fic folum negat actualis, intellectio ante intelligere aliorum. Cum verà accipitur in fensu diuiso, tunc ante intelligere alioru construitur cum indicatiuo.i.cum ly poteft, & eft fenfus, impoffibile eft, intellectum habere potétiam ad intellectione sui, ante intelligere aliorum, & hic fenfus est falfus, ga licet intellectus actualiter no intelligat se ante intelligere aliorum; habet th potentiam ad intelligedum se ante intelligere alioru, ficut hic, hoc nunc, primo est immortale, nam ly immortale, aut ter-Nota, or be. minat actu, & tunc fenfus eft, hoc nunc, fupple in

statu innocentiz, hoc est potés non mori, quia adá in statu innocentiç erat potens, no mori, & hic senfus verus, vel determinat potentiam, & sensus est falfus. Et eft fenfus, hoc nunc in statu innocentiæ, non est potens mori. Sicin proposito de ista propo sitione, non est possibile intellectum intelligi à se, ante intelligere aliorum.

Secundo principaliter arguitur, esfentia angeli eft fingularis, sed singulare, non est per se intelligibile, nec per se ratio intelligendi. 9 Hic Doct. inducit duas rnsiones quarú prima

Refposio D. eft Tho.in 1.par.Sum.q. 56.art. 1.qui dicit, o fingu-Thoma. lare pot p fe intelligi, licet no fingulare materiale, quia fingularitas no prohibet, fed materialitas. Et fic concedit, o fingulare materiale no potest per se intelligi, sed bene singulare immateriale.

Re (poníso Secuda rafio et Hen.quol. 5.q.15.8: 26 Et quol. Henrici.

8.q.13.qui dicit, q nec se, nec alia intelligit sub ratione singularis materialis, vel immaterialis, sed fub rone vniuerfalis, quod est per se obiectum intellectus, quod etia relucet in habitu intelligibili.

Octaua.

Tertio loco dicit Doc. o neutrum credit esse verum nisi forte loquamur de intellectu, qui pp imperfectione sui no pot forte quodcung; intelligibile intelligere, qualis no est intellect' angelicus, led hoc magis patebit infra.q.vlti.præsentis distin.

¶Tertiò principaliter arguit, quia omné cognitiuam potentiam oportet secundum se denudari abillo, quod eft ratio cognoscendi, patet per philofophum secundo de anima. tex. c. 71. secundum aliam tran. Et recipiens colorem est, quod non habet colorem, & recipiés vocem est, quod no habet vocem hæc ibi, hoc ide patet tex.c.12. & patet etia tertio de anima. tex. c.4. vbi vult philosophus, g oportet intellectum esse immixtum, & immaterialem ad hoc, vt.omnia possit intelligere, necessi, itaq; inquit, quoniam omnia intelligit, immixtum esse, sed angelus inquantum cognitiuus non denudatur ab ellentia sua, ergo non est ratio cognofcendi feipfum.

Respondet Doc. Et responsio stat in hoc, gilla Responsio propositio, tantum habet veritatem in potentijs Scoti. organicis, que requirunt determinatam dispositionem, vnde ex determinato numeto potentiarum organicarum, cocludit philosophus determinatu numerum actionum, vel obiectorum, vt patet secundo de anima tex.c.128. p aut inquit, no fit fenfus alius præter quinque. Dico autem hos, visum, auditum, olfatum, gustatum, & tactum, &c. Istud autem organum oportet ita esse dispositum, vt posit recipere ipsum sensibile, fine materia, quod enim est receptiuu forma fine materia regrit alia dispositionem à dispositione receptiui forme cum materia, vt pater à Doctore infra ; nam subjectum coloris afbluperficies terminata, fiuè corporis terminati, puta parietis, receptiuum verò fimilitudinis, albedinis est superficies corporis terminati, pu ta alicuius perspicui ficut aer. Certum est enim, o aer, qui est receptiuus formæ non materialis, puta speciei sensibilis respectu albedinis non potest recipere in se albedinem, vt pater sic potentia organica, puta viliua, vel ipfum organum est tatum dispositum ad recipiendum formam sine materia; idest ipsam speciem sensibilem, & fic ponitur com muniter organum potetie vifiue in dispositione pspicua, & sic tm recipit specie sensibile coloris, no auté ipsum colorem, ad hoc ergo, vt videat coloré oportet denudari ab ipfo, nam si color essetin orga no, forte no posset videri. Et quod dicit Doc. coiter Dubium. allignado de tactu, na dubiu est de tactu an possit recipere specié coloris est ipsum coloré, quicquid sit de hoc no est præsentis speculationis. Cú ergo intellectus non requirat tale dispositioné determinată, ficut potetia organica, non oportet ipfum denudari ab omni co, qa intelligit, idem enim intellectus pot elle ipsemet realiter, & in actu per habitu realiter, & tn receptiuus intellectualiter, & fui, & habitus cuiuscung; informatis eu realiter, & est tota ratio, quia talia fic recepta intellectualiter non requirunt in recipiente determinatam dispositionem oppositati intelligibili reali.

Quarto principaliter arguitur, ga nihil idé patitur a leiplo, patet ro cum lua rnhone, quomodo aliquid potest mouere se, satis supra patuit in isto fecundo dift.2.q.10.& in primo.d.3.q.7. Vltimo arguitur fic. Si angelus posset se in-

telligeie per essentiam suam, sequeretur, quod talis intellectio esset idem cum ipso angelo, patet, quia i idem est potentia, & obie-Fran.Lych.in ij.sent.Scoti. S 4 ctum

contex. 8. ÷٢3

785 ...

ze.

chum que sunt duo extrema, multo magis eritide actus cum obiecto, qui mediat inter illa extrema, hoc aut est manifeste falsum, cu hoc sit proprium foli Deo

Refonfio .

Ad vltimum, Respondet Doct.primo recitando opi. aliquorum, quam improbat, qui dicunt talem intellectionem esse eandem essentiæ Angeli, hoc autem est impossibile, quia tunc sequeretur, qu illa intellectio esfet actu infinita, potest enim intel lectus quicunque esse infinitorum intelligibilium, &fi tunc haberet intellectionem eandem fibi, pari ratione intellectio cuiuflibet effet eadem fibi, hoc autem potest deduci ex his, quæ dicit Doct.in pri-mo dist.2. probando intellectionem Dei respectu altorum intelligibilium esse eandem sibi. Doct.ergo negat illam consequentiam, & ad probationem dicit, o illa intellectio non mediat inter potetiam & obiectum, sed est extraneu respectu vtriusque, cum fit effectus amborum, vt supra patuit in primo diftin.3.q.7.

#### Quxítio Nona. Dift. III.

Vtrum Angelus habeat notitiam naturalem distinctam effentia dinina.

Scotus 2. Senten. dift. 3.q.8.

D. Bonauentura. 2. Sententia. distin. 3. quastio. 2. artic.2.

D. Thomas. I. par. Summa. 9.56. art 13.



IRCA quæstionem nonam. Quzritur à Doct. An angelus habeat notitiam naturalem distincta essentiæ diuinę. Titulus questionis clarus eft. Jibi. Hic concordant in ista negatiua, o angelus non habeat diftin dá

notitiam naturaliter deitatis, & probatur a Tho. parte prima.q. 56. artic.3. Istam negatiuam tenen-do. Si quæris per quid affirmatiue. Respondent, 9 Opinio D. angelus non cognoscit essentiam diuinam naturaliter per aliquam speciem &c. Hoc idem dicit Hen. Dicunt ergo isti, quòd angelus non habet notitia naturalem distinctam essentiæ dipinæ,& si quæreretur ab eis per quid cognoscitur Deus affirmatiue puta affirmando aliquid de Deo supple, quòd eft trinus, & vnus, vel g eft infinitum ens, & huiuf-Opinio H1- modi. Dicit Hen. q non cognoscitur naturaliter neque per essentiam Dei, neque per essentiam angeli, neq; per speciem repræsentatem ipsum Deu, & ex hoc probat Doc. g angeli non possunt habere aliquam cognitionem de Deo naturaliter, neque distincte, neque confuse, & iste duz rationes licet fint note & glosate in primo. distinctio.3.q.1.& secunda, ratio etiam pateat in ptimo. dift.8.q.penul. aliqualiter tamen expono eas. Et prima ratio stat in hoc, quia fi angelus naturaliter non poteft cognoscere distincte essentiam diuinam per speciem intelligibilem, ipsam distincte representantem, ergo nullo modo potest ipsam cognoscere, probatur consequentia, quia si potest eam naturaliter cogno scere, aut cognoscere eam distincte.s. vel in se, vel in conceptu proprio, & in complexo, aut confuse, quia in coceptu communi fibi, & nobis, alius modus cognoscendi non apparet. Si primo modo no cognoscit naturaliter, quia tunc essentia diuina, vel aliqua eius proprietas immediate moueret, vel effet ratio formalis immediate mouendi intellectum angeli, & tunc non cognosceret naturaliter eam, sed tantum supernaturaliter, & vitra ipsa tan-

## Qialtio

tum immediate mouet intellectum diuinu, vt patet à Doc.in q.14.artic.1.quol.Nec secundo modo, pater, quia Hen.negat conceptum comunem Deo, & creaturz. Sed fi talis conceptus comunis fit impoffibilis, eft fimpliciter impoffibile, quòd habearur naturaliter aliquis conceptus de Deo, & hoc prolixè, probatum est à Doc. in primo.d.3.q.1.vbi facit.3. rationes fingulares, quas ibi clare exposui, hæc idem probat in d.8.q.1. eiufdem primi. Si ergo angelus non cognoscit essentiam diuinam di-stincte per aliquam speciem intelligibilem, sequitur, q nullomodo poterit eam cognoscere, finec distincte, nec confuse in aliquo, s.conceptu communi, quia si talis non datur nullo modo potest cognolci.

Secunda ratio stat in hoc, quia si dicatur, q angelus cognoscit essentiam no in se, & intuitiue, nec per speciem aliquam, sed cognoscit eam in aliquo coceptu reali, alio ab essentia diuina patet, o cogno fcit cam in coceptu reali, fummi boni, vel entis primi, & huiusmodi. Et si vitra quæratur à quo caufatur cognitio talis coceptus, no à creatura, vt patet per. 3. rationes factas à Doc.in primo.dist. 3. q.1. quia creatura no potest causare tale coceptum, suè notitiam talis coceptus, nisi cotineat illum coceptum, vel essentialiter, vet virtualiter, vide ibi. Diceret ergo Hen. 9 talis coceptus realis, alius ab ef-fentia diuina, & fic cognitio huius coceptus realis, s. summi boni, vel entis primi, vel summe sapietis, effet caufata ab effentia diuina. Cotra hic Doc. fpe- Scottes arcialiter instat ex dictis Hen. quia ipse dicie, quod gnit contra estenria diulna est nata facere tantum, videlicet co- Henricam. ceptum realem in intellectu diuino, ita p nullus alius habetur de ea, nisi per intellectum negociantem, igitur ista essentia est nata facere tm per se coceptum vnű realem in quocung; intellectu; probatio colequétiz, omnis coceptus, qui natus est habe ri, & etiam causari virtute huius essentia in aliquo intellectus est natus haberi virtute eius in intellechu comprehendente ipsam, & talis est diuinus intellectus, cum ergo essentia diuina sit nata facere, tm coceptum vnum per se realiter in intellectu diuino.i.eum fit nata facere, fiuè causare notitiam vnius coceptus realis in intellectu diuino, & talis coceptus realis est præcise estentia diuina, vt estentia, ita o secundum ipsim Henonon est ibi aliqua entitas realis, nisi tatum essentia, vt essetia, & sic coceptus, siuè entitas summi boni, vel entis primi, huiufmodi no dicit aliquid reale diftinctum pter opus intellectus ab essentia diuina, quia si talis esfet, ibi posset notitiam illius realis coceptus causare in intellectu diuino, fi tale posset causare in intellectu creato patet, quia fi illud, quod est in ratione obiecti, f.motiui imperfectifiimum poteft caufare ofin coceptum de se causabilem.i. notitia ois coceptus in çuo, vel essentialiter, vel virtualiter cotéti, à fortiori elsetia diuina notitiam cuiuscunque conceptus realis de se poterit causare in intellectu fuo.Sequitur ergo, o vet intellectus angeli habebiz istum vnicu coceptum, s.essentiz diuinz vncung; causetur, vel omnino neque habebit, illum autem omnino habere no poterit nifi, vel cognosceret per ellentiam, vel per propriam rationem tepræfentan tem, f. per speciem intelligibilem, cosequetiam negat, ergo nullum conceptum habebit de essetia diuina, quod est falsum, & negatum fere ab omnibus.

Contra fecundum dicit Tho, o angeli cognoscunt Deum affirmatiue per essentiam ipsorum., quia est imago Dei, & imago repræsentat distincte imaginatum, cotra hac positionem arguit Doc. In Dupler ista litera habetur duplex imago. Prima que ex sua imago. natura

Thoma .

rici.

natura representat imagin atum, siuè sit cognita, siuè non fit cognita, vt species intelligibilis, puta albedinis, nam antequam cognoscat, albedo perfe-Aè representat ipsam albedinem, & prius cognoscitur ipsa albedo repræsentata, quàm cognoscatur ipsa species intelligibilis, quia albedo cognoscitur actu recto, & ipfa cognita potest postea intellectus cognoscere speciem intelligibilem actu reflexo, lo quedo de ista imagine, nulla creatura pót este imago Dei, quia nulla est, quæ possit repræsentare ip-sum Deum. Secundo accipitur imago, quæ repræfentat imaginatum no ex natura sua, sed vt cogno scitur, o est imago talis imaginati, & sic nunquam potest cognosci, q sit imago talis imaginati, nisi pcognoscatur tale imaginatum, & hoc modo natura nostra est imago Dei, & representat ipsum Deu inquatum cognoscitur, o est imago ipsius, & nunq possum cognoscere ipsam imagine Dei, nisi præcognoscam ipsum trinum, & vnum, quia cognito per reuelatione, p in Deo est vnitas estentie, & ori

Nota 🕁 brnð.

ginatio vnius plonæ ab alia, & distinctio realis p-sonarú poslum reperire in aïa mea vnitaté distin-ctioné, & originationé & sic discursiue p imaginé cognosco deum trinum & vnum, vt patet à Doc. in primo. d.3.q. vlti. & 9 cognolcam aiam lic esse ad imaginem Dei, hoc no potest esse via naturali, vt patet à Doct.in primo.dist.1.q.1. Et patet, pangelus non cognoscit naturaliter Deum per essentia suam, quia imago, & etiam cognoscens imaginatu per imaginem, lecundo modo cognolcer dilcurliuè, sab imagine cognita ad imaginatum, & tamé ipfi negant discursum in angelo, vt patet supra in 1. dift. nuius q. & infra.

Præterea omnis discursus præsupponit notitia illius fimplicis, ad quod discurritur, hoc patet, quia nullus discurrit ab vno ad aliud, nisi vtrumque præcognoscat, igitur fi per illam essentiam cognitam habetur notitia de essentia diuina per discur-sum oportet præhabere conceptum simplicem. de essentia diuina, & tunc illius quærenda eft alia ratio prior, supple, per quam possit cognosci essentia diuina, si debeat cognosci per talem discursum. Aduerte tamen, o quando discurritur à præmissi ad conclusionem, que infertur ex illis pmissis non præcognoscitur conclusio, saltem vt eui dens, præcognoscitur tamen aliquo modo conclufio, puta ista antequam demonstretur, & per consequens precognoscuntur termini conclusionis, sed non præcognoscitur vt euidens aliter non demonstraretur, sufficit ergo, o in discursu præhabeatur notitia terminorum simpliciu si discurritur à termino fimplici ad terminnm fimplicem. Si verò discurritur à complexis ad complexum sufficit præhabere notitiam talium complexorum, faltem cofulan

Confirmatur etiam. Dicit Doct. quòd nullum obiectum facit distinctam notitiam. alterius obiećti.

In ista ratione oriuntur difficultates.

1. Difficul-Prima quia videtur, paliqua creatura faciat distinctam notitia essentiz dininz, quia dicitiple Doct. quod Deus potest causare in intellectu angeli aliquam speciem intelligibilem, per qua ipse angelus poreit distincte cognoscere essentiam diuinam, & fic illa species intelligibilis erit ratio cognoscendi Deum, & sie secundum ipsum opporte-bit concedere, 9 Deus virtualiter contineatur in tali specie, & sic creator virtualiter poterit cotineri in creatura, pipse expresse negat hic & in 1. dist. 3. q.1.& d.8.& in quolib.

Secunda, quia dicit hic Doct. 9 talis spocies in-3. Difficul telligibilis impressa à Deo distincte repræsentat 145

ipsam deitatem, & in hoc videtur fibi contradicere, quia in prima q prologi probat, quòd per nulla creaturam possumus peruenire ad distinctam cognitionem Dei, quia nullus effectus repræsentat ipfum inquantum trinum & vnum &c. & tamen hic vult, quilla species intelligibilis, que est effectus Dei & creatura ipfius, representat ipfum ex sua na tura,& non inquantum cognita.

Nona.

**I4**I

¶Tertia dubitatio quia certum est, o infusa co- 3. Difficul. gnitione Dei, quæ est essectus ipsius, illa repræsen- tav. tabit ipfum Deum, fi fit cognitio distincta, vt patet à Doct.in 1.dist.3.q.6.& singulariter q.vltima, vbi vult, q actus intelligendi sit similitudo obiecti.ita vult expresse, & Paulus post raptum recordabatur de essentia diuína, & de his, quæ vidit in tali raptu, vt patet in hac q.& per consequens, si recordabatur, hoc erat per aliquam speciem intellectualem repræsentantem actum, quo vidit archana Dei, & habito tali actu tuc recordabatur se vidisse, & hoc patet in 4. diftin. 45. de memoria, siue de recordari, & sic videtur, o effectus Dei potuit persecte re-præsentare ipsum Deum.

Quarta dubitatio est ex hoc, quod dicit, g nul- 4. Difficullum obiectum facit distinctam notitiam alterius im. obiecti, nisi contineat illud virtualiter, hoc idem. dicit in 1. dift. 3.q.1. Et dift. 8.q.2. & tamen effentia diuina facit distinctam cognitionem personarum in intellectu diuino, vt patet a Doct. in primo in pluribus locis, & tamen ibi non est continentia vir tualis, nec eminentialis, quia contentum in alio vir tualiter, vel eminenter dicit imperfectione in ipfo. contento, & quòd talis continentia non fit in Deo respectu corum, que sunt ab intra patet à Doct. in primo.

Quinta dubitatio quia dicit Doct. qu'à talis . Difficutspecies intelligibilis repræsentat Deum sub ratione deitatis & tamen est finita in se, sed hoc videtur contradicere fibi, quia vult expresse, g illud, quod est ratio repræsentandi infinita sit formaliter infini tum, vt patet ab ipfo in 1.dift.2. parte prima. q.1.& in fecundo.d.3.q.1 1. contra Hen.ergo fi fpecies intelligibilis aliqua est ratio reptzsentandi diuinam essentiam distincte, videtur q sit formaliter infinita cum non fit maior ratio de repræfentare infinita distincta, & representare infinitum intensiuè difincte

Sexta dubitatio ex hoc, o dicit, o nihil facit 6. Diffient-diffincta cognitione alterius objecti, nili cotineat tas, illud virtualiter, quia tunc sequeretur, quòd angelus continebit virtualiter essentiam diuinam, quia ipfius intellectus, vnà cum specie intelligibili infula à Deo caulant notitiam distinctam Dei, patet à Doct. hic, ergo intellectus magis continebit efsentiam diuinam, cum sit causa principalior, vt patet in hoc secundo.dist.præsenti.q.penul. & vlti.& in primo.d.3.q.7.& 8. & in quoli. & tamen falfum eft, o contineat ipsum Deum virtualiter, vt dixi

Septimo dubitatur, quia effentia diuina, vt el- 7 Difficulsentia est ratio formalis cognoscendi contingentia vt patet à Doct.in primo.dist.39. & tamen non cotinet virtualiter contingentia inquatum estentia, quia ipfa tantum funt à voluntate diuina, vt patet à Doct. q. vlti. prologi, & in primo.d.2. & 8. & in fecundo.dift.1.q.1. & diftin.3.q. vlti. & q.14. & 16. quoli.Edent etiam multa alia dubia, que breuitatis caufa ttanleo.

SAd primam igitur difficultatem respondeos supponendo aliqua, primum obiectum continens virtualiter aliud obiectum, quantum eft ex parte fua potest producere cognitionem intuitiuam alterius, & etiam abstractiuam, caufando partialiter **Ípeciem** 

tas.

tas.

Digitized by Google

speciem intelligibilem ralis obiecti, & fic de ratione obiecti puta.a.cotinentis virtualiter secundum adæquationem, & præcifionem, vt alias dixi in pri mo, dift. 3. puta. b. eft, quòd possit pattialitet produ cere tam cognitionem intuitiuam, quàm abracti-uam illius, vt patet à Doct.pluribus locis,maximè in fecundo.d. 3.q. vlti.& ficut obiectum poteft facere cognitionem sui intuitiuam, & abstractiuam refpectu intellectus limitati, quod dico propter ef-fentiam diuinam, qua facit tantú cognitionem intuitiuam sui respectu intellectus diuini, ita potest facere cognitione respectu obiecti virtualiter contenti, vt patet à Doct.in primo, dist.3.&8.

Notade (pe bili .

mitionem

destatis.

Secundo suppono, quòd nulla species intellicie intelligi gibilis, potest cotinere virtualiter obiectum, cuius est species, quod patet, tum quia imperfectior, tum quia posterior, tum quia communiter est ab obieeto, tum quia dependet tanquàm mensuratum à menfura

> Tertiò suppono, q nulla species intelligibilis, ve huiusmodi potest cotinere virtualiter aliquod obiectum in ratione cognoscibilitatis, quia si sic posset etiam producere cognitionem illius intuitiuam, falte partialiter quod est manifeste falsum, quia omnis cognitio per speciem intelligibilem est tantum abstractiua, vt patet à Doct. in primo.d.3. q.6.& in fecundo.d.3.q.9.

> Dico ergo, quo ad primam dubitationem, q licet species intelligibilis sit causa partialis cognitionis abstractiue ipsius deitatis, non tamen ex hoc sequitur, quòd contineat virtualiter ipfam deitatem, quia tunc posset esse causa partialis cognitionis intuitiue.

> Si dicatur continet virtualiter cognitionem abstractinam deitatis, ergo continet virtualiter ipfam deitatem, antecedens patet, quia causa effectiua eo modo, quo causat virtualiter continet effe-Aum, consequentia probatur, quia dicit Doc.9 cotinens virtualiter cognitionem alicuius virtualiter continet illud, vt allegaui supra.

> SRespondeo ad antecedens, 9 continet virtualiter partialiter cognitionem tatum abstractiuam, sed negatur cosequentia. Cum probatur per Doct.

> Dico, q Doct. intelligit de continente virtualiter notitiam alterius tam intuitiuam, quam abftractiuam, aliter no haberet veritatem, & fic patet Iolutio primæ.

> Dico secundo, o si species illa non dependeret in essendo a tali obiecto, quòd forte posset continere virtualiter entitatem talis obiecti, sed in proposito ipsa dependet ab obiecto, saltem, vt a causa remota, vt exposui in primo.dift.3.q.2.& alibi, & posito, quòd talis species sit causata à Deo, saltem fufficit, quòd fit nata caufari à tali obiecto, & ideo non continet illud virtualiter.

> Dico tertio, quòd propositio Doc.vera est, quádo causat partialiter notitiam obiecti abstractiua, vt causa remota, non vt causa propinqua, quod tunc eft, quando vnum obiectum caufat folam remote speciem alterius obiecti, quæ ponitur causa propinqua, tale enim obiectum fic causans notitiam alterius abstractiuam continet virtualiter illud aliud.

- ¶Ad fecundum dico, quòd Doc.in q.prima pro-Effectus non ducă: in co- logi, arguit fic, o per nullum effectum possumus deuenire in cognitionem deitatis arguendo ab effectu ad causam, quia nullus est effectus, qui possit esse fimilis ipsi Deo, nulla enim natura singularis potest reperiri in tribus suppositis, ideo non polfumus arguere, sic aliquis effectus Dei existens tate perfectionis est, o potest esse in tribus suppositis, ergo à fortiori prima causa poterir esse. Sicut

## Quxítio

arguimus, aliquis effectus Dei est perfectus bonitate, ergo ipfa prima caufa erit fimpliciter bona, & ficomnes persectiones simpliciter spatsim reperte in diuersis creaturis in summo attribuimus primæ caulæ, & fic per tales effectus deuenimus in cognitione harum perfectionum in Deo, quòd scilicet, sit summe sapiens, summe bonus, arguédo semper ab effectu ad causam, & hoc pater à Doct in primo. dist. 3. & 8. Et sic dico, qu'ed nullus est effectus Dei nec actu, nec possibilis, qui sit huius perfectionis, g fit vnum fingulare indivisibiliter in tribus suppositis, ex quo arguamus, ergo ipse De<sup>o</sup> multo magis habebit ista psectione; licet ergo ipfa fpecies intelligibilis creata immediate à Deo, possit representare Deu trinum, & vnu, non tamen ipfa eft vnum fingulare in tribus fuppofitis, fed tantum reprefentat, & hoc no negat Doc. vult enim q.prima prolo.& dift.3.q.prima, & diftin.8. q.2.& q.14.quolib.& dift.3:fecundi, quod nulla rationalis creatura, ex suis puris naturalibus potett devenire in cognitionem deitatis, sub tatione deitatis, necaliqua cteatura', quantum cunque perfeeta, poteft este ratio deueniendi in cognitionem iplius Dei intuitiuam, nec potest este ratio partialiter caufandi aliquam speciem intelligibilem, representatem Deum sub ratione deitatis, per quam possit cognosci abstractive, fub ratione propria, fed folus Deus poteft caufare huiulmodi fpeciem

Inco fecundo, & magis ad propolitum, quòd species illa dicitur tatum representare Deum, pro quanto est partialis canfa cognitionis Dei, non. quòd per ipsam, vt absolute sumptam, possit cognolci Deus, nisi arguendo ab effectu, scilicet, est effecta, ergo est aliqua prima causa, immò non se-quitur species illa in se cognoscitur, ergo per illa Deus cognoscitur, msi cognoscatur, geft species intelligibilis Dei, sed hoo non potest cognosci, nisi Deo præcognito, ve supra dixi de imagine Dei

Ad tertiam, patet per responsionem, ad secondam concedo enim, q aliqua intellectio superna-turaliter habita de deitate sub ratione propria representat ipsam, & est similitudo ipsius, & quoties intellectus reflectitur super talem cognitionem, qua cognouit Deum, statim, cognoscit ipsum, sicut etiam Paulus, tamen non eft in se talis, quale est representatum, nec etiam in se similis tali representato, ficut dicimus, quòd album est fimile alteri albo, quia illa intellectio est tantum in vno singulari, & eft fingularis de fe, ficur etiam dicimus, 9 species intelligibilis hominis non est in se talis, qualis est in representando, nam in se singularis est, in representado verò vniuersalis. Ex hoc ergo, geft talis in representando, no fequitur, g sit talis, vel fimilis in effendo.

Dico tn, g no fequitur abfolute, scilicet, gd cognita notitia deitatis in fe, q ex illa fic abfolute cognita, cagnoscatur deitas, quia etiam requiritur, op cognoscatur relatio ipsrus ad deiratem, quæ dicitur relatio attingentiç, vt notat Doct.in q.13.quol. & requiratur cognitio talis relationis pater prolixe à Doct. in quolib.q.14-artic.3. & vide que ibi exposui, licet enim notitia Dei dicatur similitudo iplius naturalis, non tamen sequitur, quod ipla absolute cognita, per actum reflexum cognoscat ipse Deus in se, sicut ét dixi de imagine', & specie intelligibili. Si verò cognoscitur, vt est notitia Dei; tune cognoscitur & Deus, sed non potest cogno sci aliquo actu reflexo, quòd sitnotitia deitatis, nisi præcognoscatur Deus, vt supra patuit.

Ad quartum dico primo, quòd licet ibi no fit con-

Quomodo Paulus co-97:04erit Deum.

continentia virtualis, tamé est ibi cotinentia perfecte identitatis cum personæ ille transeant in. pertectam identitatem realem, & effentialem ef-fentiæ diuinæ, vt patet à Doct. in primo.d. 5.q.2. & d.26.& alibi.

Secundò dico, quòd licet proprietas perfonæ non propriæ contineatur virtualiter propter perfectam identitatem cum essentia diuina, tamen eo modo quo distinguntur posset dici continentia virtualis accipiendo tamen continentiam virtualem pro co, g essentia diuina est id à quo ipse proprietates primò pullulant, vt patet à Doct. in primo.dift.28.& in quolib.

Dublex co. tinentia.

Tertiò dico, quòd potest esse ibi continentia virtualis, & eminentialis non fecundum rem, fed fecundum rationem per vnam propositionem. Doct.in primo.dist.8.q.3.& q.1.quolib.& q.penul. prologi, & quæ talis est, quòd qualis est ordo inter aliqua duo, vbi distinguntur realiter talis est ordo interilla duo vbi tantum ratione, vel ex natura rei distinguntur, vt patet, quia si comparetur ad subie ctum à quo realiter diffinguitur secundum rem causatur ab illo, ergo vbi comparatur ad subie-ctum à quo realiter non distinguitur secundum rationem potest dici causari à tali subiecto, vt patet à Doct. q penulti. prologi, fic in proposito, si proprietas personæ esset verè realiter distincta ab effentia diuina virtualiter contineretur ab illa, quia effet ibi ordo producti realiter ad producens realiter, ergo nunc vbi tantum ratione, vel ex natura rei ab essentia diuina distinguitur erit talis ordo, quod secundum rationem continetur virtualiter ab illa

Si dicatur, vt fupra, 9 contentum in aliquo eft imperfectius ipfo continente

JDico, quòd hoc verum est vbi non transit in. comenti fit perfectam identitatem ipfius, & fic paternitas, vel imperfectins proprietas patris licet non fit formaliter infinita, continence. vt patet à Docto. in primo.diflin. fecunda. & 26. & in tertio.distin.prima.q.prima.& q.quinta.quo-

libe.tamen est idemptice infinita, vt patet in locis præallega.

Ad quintam dico, quòd non est simile in representando infinita obiecta, & in representando tantum vnum, quod est formaliter infinitum

Primo, quia cum dico, quòd species intelligi-bilis representat ipsum &c. & sub ratione infinitatis, ipfa erit caufa partialis cognitionis abitractiuz, que cognitio est finita terminata, & limitata.

Si verò representaret infinita obiecta posset esse causa partialis quantum est ex se causandi infinitas cognitiones partialiter infinitorum obiectorum quarum quælibet requirit specialem gra dum perfectionis in causa, & sic sequeretur, quòd talis species intelligibilis esset formaliter infinita, quod patet, quia illud, quod est ratio producendi infinitas intellectiones quarum quælibet requirit aliquam perfectionem in ipfa ratione producendi erit formaliter infinitum, vt patet à Docto. in-primo. distin.2. q.1. & distin.3. q.7. & in secundo. distin.3.

Sccundò dico, quòd aliud est representare in-Nesa & be- finitum fub ratione qua est infinitum, & aliud est representare infinita obiecta, quia quòd. a. fi ratio representandi vnum obiectum quantumcunque perfectum non sequitur ex hoc, o si tante perse-ctionis, quia species intelligibilis est minoris perfectionis communiter obiecto representato, si tamen representaret infinita estet sormaliter infinita patet, quia verum obiectum requirit specialem rationem representandi dicentem aliquam perfe-

ctionem, & aliud specialem rationem repræsentandi dicentem aliquam perfectionem. Tunc fic quando aliquid est ratio repræsentandi infinita quorum quodlibet requirit specialem persectio-nem in repræsentante illud erit formaliter infininitum. Et hoc modo arguit Doc.in primo.dift.2. q.1.probando infinitatem infinite effentiæ ex hoc, quòd est ratio repræsentandi infinita &c. Et sic patet solutio dubij. Et argumentum Doct.stat contra Henricum, quia ipse posuit in angelo vnum habitum, qui esser ratio repræsentandi omnia cognoscibilia ab angelo.

Nona.

I42

eft supra. Et quod dicit, quod intellectus angeli Parisalis coest causa magis principalis. gDico, quòd ex hoc non sequitur quòd conti-

neat virtualiter ipfum objectum , & fuppono aliqua, primum, quòd licet cognitio alicuius obiècti puta lapidis, tam intuitiua, quàm abstractiua prin cipaliter sit causata ab intellectu, & minus principaliter à lapide, non tamen ex hoc sequitur, quòd virtualiter contineat ipfum lapidem, & ratio quia virtualiter non continet causalitatem ipsius lapidis patet, quia quantum cunque intellectus perficeretur stante tamen limitatione intellectus, nunquam tamen potest supplere causalitatem partialem lapidis respectu cognitionis ipsius lapidis, vt patet à Doct in primo. dist. 3. q. 7. & 17. & in secundo dist.3. licet ergo intellectus ex sua ratione habeat in fe causalitatem pertinentem sibi, non tamen habet in fe causalitatem pertinétem ad obiectum, vel ad supplens vicem illius obiecti, quod est species intelligibilis illius obiecti, dicimus enim, quòd obiectum continet virtualiter aliud quando continet causalitatem pertinentem ad il-lud respectu cognitionis illius licet ergo intelle-Aus angeli sit causa partialis cognitionis Dei, & perfectior, quàm species intelligibilis, quia tamen non poteft supplere causalitatem speciei intelligibilis ideo no continet ipfam virtualiter nec etiam obiectum cuius est talis species, & hoc est, quod dicit Doc.in prima.q.prologi.& dift.3.q.vltima fe-cundi, quòd licet intellectus habeat in fe caufalitatem pertinentem ad ipfum respectu cognitionis obiecti non tamen habet in se causalitatem pertinétem ad obiectum, quia nec quodlibet obiectum habet in se virtualiter eminéter, vel per perfectam identitatem, & de hoc satis dictum est in primo. dift.3.q.3.&7.

JAd vltimam dico, quòd essentia, vt essentia non contineat huiusmodi contingentia virtualiter cum, vt sic non possit producere ea ad extra, quia tunc produceret de necessitate, quia essentia vt essentia agit modo naturali, vt patet à Doct. in primo in pluribus locis, & q.18. quolibe. continet tamen illa eminenter, & hoc fufficit.

Secundò dico, quòd licet essentia non contineat illa virtualiter tamen posita determinatione diuinæ voluntatis respectu illius contingentis ipfa est ratio formalis repræsentandi huiusmodi determinationem, & huiusmodi contingentia intellectui diuino, vt patet à Docto.in primo.distin. 39. Et sic patet solutio duarum dubitattonum.

IBI ad quæstionem igitur respondeo Doct. re- Distintio spondendo ad quastionem primo præmittit qua- de cognicio. dam distinctionem de cognitione intuitiua & ab- ne intuitium stractiua, abstractiua cognitione respicit proprie & abstraquiditates, vtabstrahunt ab actuali existentia ita dina. quod non est rei existentis inquantum existens, licet enim actu existat non tamen respicit illam inquan-

Digitized by Google

Ad fextam de specie intelligibili, qu'd fit cau- An species sa partialis cognitionis abstractiue. Et qu'd ta- intelligibi-men non cotineat Deum virtualiter declaratum lis st causa

Quomodo

**2** 

## Quxítio

inquantum existens: intuitiua verò est rei existentis, inquantum existés, vel saltem alicuius virtua-liter contenti in re existente, inquantum existens, que etiam distinctio supra patuit in primo, dist.1. q.2. difl. S.q. penult. & in quarto, difl. 10. & 49. q. 12. & in tertio, dift.14.

Sequitur. Scientia autem est obiecti, secundum quòd abstrahit ab existetia actuali, alioquin posset aliquando esse, & aliquando non esse, & ita non esset perpetua, sed corrupta re, corrumperetur scientia illius rei. Nota in ista littera primò, quòd scientia propriè sumpta, de qua Arist. in primo po-ste.est pcisè de quiditatibus, vt abbrahut ab actuali exiftétia. Tum quia scientia est de vniuersalibus primò, & per le, quia pallio primò, & per le demó-ftratur de natura specifica licet per se, & non primò demonstretur de singularibus, vt talia singu-Iaria abstrahut ab actuali existentia. Tum quia est de neceffarijs, & fic de quiditatibus, vt abîtrahût ab actuali existentia. Nota secundo ibi, sed corru-An scientia pta re, &c. Cum enim dicit Doct. quod scientia est ste incorra- perpetua, in corruptibilis, non debet intelligi de pribilis. scientia que est qualitas in anima, qua cognoscitur conclusio demonstrata, quia illa est corruptibilis, vt patet per experientiam, non enim est maior ratio de habitu scietifico, quàm de quocunque alio habitu, cum quælibet equæ primo fundetur in intellectu possibili, & qualiber sit qualitas absoluta, vt patet à Doct.in quolib.quæst.13.debet ergo intelligi passiue, idest quod (cibile est perpetuum, & incorruptibile. Si ergo scibile effet existens, aliquando non, quia tunc esset scibile quando actu existeret, & non scibile quando actu non existeret. Quomodo Potest etiam dici scientia perpetua, & incorruptiscientia ef bilis quantum in se est ex hoc, quod respicit obieincorrupci- ctu incorruptibile, & perpetuum, à quo habet esse bilis. & specificationem, & sic quantum est ex se potest talis scientia perpetuari, cum dependeat in esse, & coferuari ab objecto, faltem, vt à caufa partiali, vol vt magis breuiter dicam scientia propriè sumpta denominatione extrinseca dicitur perpetuacum fic de obiecto perpetuo, licet in se formaliter non fit perpetua.

Ibi, secundum probatur. Hic Doct. intendit probare, quòd intellectus possit habere cognitioné intuitiuam de re. Et arguit à minori , quia potentia fenfitiua cognitiua potest cognoscere re intuitiuè, ergo à fortiori cognitio intuitiua, patet consequentia, quia quod est persectionis in potentia inferiori videtur eminentius esse in superiori, quæ est eiusdem generis, modo cognitiua sensitiua, & cognitiua intellectiua funt eiusdemg eneris, quia vtraque est cognitiua, & notanter dicitur eiusdem generis, quia non sequitur potentia visiua eminéter continetur in potentia volitiua, cum illa fit efsentialiter perfectior, ergo si visiua vider albedine intuitiue, & volitiua poterit videre, non sequitur, quia volitiua non est eiusdem generis, idest quod non pertinet ad idem genus cognitiue. Sequitur, in fensu autem, qui est potentia cognitiua inferior intellectu, persectionis est, quòd est cognitiua rei, secundum quod in se existens est, & secundum p est præsens secundu existentiam suam, igitur hoc est possibile in intellectu, quia est suprema vis co-Nota & be gnitiua. Et parum infra, voco cognitionem intui-

tiuam non prout intuitiua distinguitur contra di-

scursiuam, quia sic aliqua abstractiva est intuitiva, fed fimpliciciter intuitiua co modo, quo dicimus

intueri ré ficut est in se, cognitio enim principio-

ru dr intuitiua, quia manifestissima, & notissima, na cognitis terminis statim habetur clara, & ma-

nifeita notitia illius principij, & hocmodo potest

nà.

dici intuitiua respectu coclusionis cognitæ per discursum à principiis ad conclusionem. Sed hæc no est proprie intuitiua, vt intuitiua est rei existentis, inquantum existens. Nota tamen, quod cognitio Quomodo principiorum aliquando potest dici intuitiua pro- cognitio priprie, quando scilicet cognoscitur principium per cipior pof cognitionem intuitiuam terminorum, ficut cu in- fit diei intellectus diuinus intuitiue cognoscit essentiam diuinam, & proprietatem natain demostrari per esfentiam diuinam, tunc habet illud principiu per fe notum ex terminis, vt intuitiue cognitum, aliquando est cognitio abstractiva, quado cognoscutur termini in vniuerfali, & proprie principiú eft ex terminis vniuerfalibus, sicut dicimus, 9 omne totum est maius sua parte, & talis cognitio potest dici intuitiua, eo quod euidentissima.

Jibi, istud etiam secundum membrum per hoc declaratur. Hic Doct. adhuc oftendit quomodo intuitiua cognitio potest competere intellectui creato, patet, quia expectamus videre Deum intuitiue, & facie ad faciem.

J Ibi, secuda declaratio huius distin. Hic Doct. declarat per simile in potentijs sensitiuis, quomodo in intellectu potest este ista duplex cognitio.s. intuitiua, & abstract iua, nam sensus particularis exterior, vt sensus visus est objecti per se existetis, vt existens est, fantasia verò cognoscit idem òbiectum, secundum q est præsens per speciem, quæ species posset essential eius, licet non esset existens, vel præsens, ita quòd cognitio fantastica, & abstractiua respectu sensus particularis eodem modo potest dici de intellectiua.

Hic occurrit paruu dubium . In hoc quod di- Bona diffe cit, quòd sensus particularis est rei existentis, vt cultars existens est, & sic præcise intuitiue cognoscit, quia, Quomodo sensus particularis, puta visus, tantum cognoscit potes offe per speciem fensibilem, & obiectum sensibile est cognicie in this part talem inclusion of control of the sensibility of the sen fibi præsens per talem speciem, ergo si cognoscit speciem, per speciem sensibilem, talis cognitio non erit intuitiua.Dico,quòd vere cognofcit per speciem sen sibilem, tanquàm per causam particularem illius cognitionis, dico etiam, quòd sensibile tantum est fibi præsens in ratione objecti actu sensibilis per fpeciem fensibilem receptam in organo, vt patet à Doct. in primo, dif.3.q.4. Et tamen illa cognitio est tantum intuitiua. Tum quia illa species sensibilis præcise reprefentat obiectum, inquantu actu existens, ita quòd si obiectum non existeret actu, nunquam representaret illud in ratione obiecti actu sensibilis. Tum quia est præcisa causa par-tialis cognitionis objecti sensibilis actu existentis terminate ad ipfum, vt in fe existés, & presens potentiæ, fantasma vero, siue species sensibilis recepta in virtute fantastica representant idem senfibile, fiue existat siue non, & est causa partialis cognitionis talis obiecti, fiuè existentis, siuè non exiftentis, ita quòd non est de ratione talis cognitionis, vt terminetur ad rem existentem inquantum exiftens

Ibi.Hac diftinctione præmissa ad questionem respondeo, quòd licet secundum communiter loquentes non posset angelus ex puris naturalibus An Angehabere cognitionem Dei intuitiuam, tamen non lus bateas videtur negandum quin possit naturaliter habere cognitionë cognitionem eius abstractiuam, hoc modo intel- intenitiuam, ligendo, quòd species aliqua distincte representet vel abstra-fiuarin istam essentiam, licet non representet eam vt in dimain. fe presentialiter existentem, & sic non videtur inconueniens ponere intellectui angeli huiufmodi speciem inditam esse à principio, ita quòd licet ip fa non fit naturaliter acquifibilis in tali intellectu, fed merè supernaturaliter, tamen sicut persectiones

Digitized by Google

#### Secundi Tertiæ

nes datæ angelo in sua prima creatione, licet non necessario sequantur natura eius, diceretur naturales distinguendo contra supernaturales mere, scilicet gratiam, & gloriam, ita ista perfectio data intellectui angelo, qua esfentia diuina esfet ei presens difuncte, licet abstractiue potest dici naturalis, ita g quicquid cognoscit angelus de Deo virtute huius speciei aliquomodo cognoscitur naturaliter, & aliquomodo non naturaliter, naturaliter inquantum ista non est principium gratuiti actus, nec gloriosi, non naturaliter autem inquantu ad istam no posset pertingere ex naturalibus, neque ex aliqua actione naturali. Dicit Doct.quòd aliquod potest dici supernaturaliter ex hoc, quòd est principium gratuiti actus, fiuè meritorij, vel actus gloriofi, puta vifionis, vel fruitionis Dei clarè visi.

Difficultas . Sed ex hoc dicto videtur sequi, quòd voluntas an volumeas noitra posset dici supernaturalis, quia est principiu respection a actus meritorij faltem partiale, vi patet à Doct. in 

JDico primo, quod licet dicatur principium fit princi- partiale, non tamen est principale in ratione merendi, quia charitas est tale principium principale, vt patet vbi supra. Dicit enim Doctor ibi, quod principaliter acceptat illum actum meritorium, quia elicitus à charitate. Dico secundo, q hic Doct. no loquitur de potetia, que est causa partialis actus, sed loquitur præcise de alia causa partiali concurrente cum potentia, quia aliqua est tantum causa. partialisacto nullo modo supernaturalis, qualis est actus meritorius, aliqua verà est causa actus vere

supernaturalis, vt patet de gratia, & charitate. Sed est maior difficultas de actu glorioso, vt de fruitione Dei clarè visi, quia fruitio secudum sub-Bantia, & fecundu intensionem of magis à voluntate, gà charitate, quia actus quo ad fubstantiam, & intelionem magis est à potentia, quàm ab habitu, vt paset à Doct.in primo, dift.17. Et quod voluntas cam charitate concurrat ad fruitione Dei, patebit in quarto, dift 49. & in terrio, dift 13. ergo fequi-An volutas tur, o ipla volutas erit caula supernaturalis, immò

lis .

BAINTALS.

fit caus a fu magis fupernaturalis, quàm charitas. pernatura- J Dico, qualis actus dicitur fupernaturalis ex hoc,quòd en principaliter ab ipfo Deo, nam tenédo, quod Deus concurrat partialiter, & voluntas creata partialiter, causa tamen magis principalis est iple Deus, vt patet in quarto, vbi supra. Potest etia dici de actu meritorio, & actu gloriofo, quòd fingulariter habitus qui est principium talis actus dicitur supernaturalis, non tantuin ex hoc, quòd est supernaturaliter productus, sed ettá ex hoc, quòd non potest este principium, nisi actus meritorij, vel gloriofi, vt patet de charitate, no fic est de voluntate,quia quantucunque ageret, ficut fi intélissime diligeret Deu charitate no concurrente ad huiufinodi dilectioneni, nunquam talis dilectio estet meritoria, vt patet à Doct.in primo, dist. 17. Cum ergo species intelligibilis representans Deum sit tantum caula partialis cognitionis abstractiuz, que cognitio Dei non est actus meritorius ex hoc folo, quòd est ab intellectu, & à tali specie, nec etiam est actus gloriosus, patet, ga talis actus, vel est claravisio Dei, vel fruitio ipfius clare visi, sequitur, quod non erit principium supernaturale simpliciter

Si dicatur, nonne talis cognitio abstractiua po-An cognitio abstratina tuit esse meritoria in angelo, dico, o fic ex impepermit effe rio voluntatis informatæ charitate inclinate, vel comeritoriain currente, vt partiali caufa ad huiufinodi imperium, Anzelo. quo imperatur talis cognitio, fed dico bene, quòd

non esset meritorius simpliciter ex hoc solo, q est à tali specie, quia tunc cognitio elicita à tali specie in lucifero fuisset meritoria.

Ibi, gauiem talis species poni debeat distincté representans essentiam diuinam, licet abstractiue. Hic Doct.nititur persuadere tribus congruentijs, quod talis fpecies representans deitatem fit ponenda in angelo, & primò perfuadetur fic, quia beatitudo naturalis angeli excedit naturalem beatitudinem hominis, etiam fi fuisset in statu inocentiç, tam angelus, quàm homo per quantum cunque ipfius, igitur cum homo pro statu naturæ lapsæ possit habere cognitione de vltimo fine in vniuerfali, vt pater à Doct. quæft.1. prolo. & dift.3. quæft.1. primi, & volitionem consequentem, & prostatu innocentiæ habere potuerit aliquomodo notitiam diftinctam, & volitio fummi boni, sequatur cognitionem vltimi veri, sequitur ve sic, quòd in tali cognitione, & volitione summi boni distincte possiti haberi maior beatitudo ab angelo, quàm ab homine, fed hoc no potuisset esse, nisi per talem speciem intelligibilem sibi supernaturaliter impressam.

Sed dubitatur. In hoc quod dicit Doct quod Dubium fahomo in statu innocetiz habuisset notiuam distin- sis bonum ctam vltimi finis, quia videtur fibi cotradicere per an feilicer ea quæ dicit in quæft. 14. quolib. art. 2. quod nec an- homo in fis gelus, nec anima feparata potest distincte cognosce- tu innocenre deitatem ex puris naturalibus, multo minus po- tia babuifterit cognoscere homo in statu innocentiz.

Dico primò, quòd fi homo in ftatu innocentiç difintiam habuisset notitiam abstractiuam distinctam respe abstractium ctu deitatis, quòd illa non potuisset essere naturalibus, fed habuiffet, vel per speciem aliquam intelligibilem, imperfectiorem tamé specie intelligibili ipfius angeli, vel per aliquam reuelationem, vel potent dici fecundo, o forte hic Doct.non loquitur de cognitione deitatis distincta in se, sed q habuisset multo perfectiorem de Deo, quæ magis appropinquaret cognitioni diftinctz, quàm habuiflet in ftatu naturæ lapfæ

Ibi. Secundo perfuadetur hoc idem per hoc, quod aliquis raptus videns transitorie estentiam. diuinam, cestante isto actu videndi potest habere memoriam talis obiecti, & hoc fub ratione distincta, sub qua erat obiectum visionis, licet non fub ratione præsentis actualiter, quia talis præsentianon manet post actum in ratione cognoscibili, igitur peraliam rationem perficiétem intellectum talem potest objectum istudisto modo objectiue elle prælens, & ita non eft contra rationem ellentiç quod species illius sit in aliquo intellectu distincte Nora que representans ea, igitur nec videtur talis species ne- modo quis ganda ab intellectu summo creato, sicut patet de dicitur raptu Pauli, qui post talem raptum recordabatur cordari do viforum.

Hic tamen aduerte, quod respectu talis recor- " vifa. dationis ponitur duplex objectum videlicer proximum, & remotum, proximum est visio quam habuit, remotum est ipsa essentia, quia recordabatur se vidisse estentiam, actus enim recordationis immediate terminatur ad acum quem prius habuit de tali obiecto, ve magis patebit in quarto, dift.45.

I Aduerte etiam, quòd cum dicit hic Doct. q in tali recordatione deitatis, &c. ponitur species intelligibilis representans deitatem, debet sic intelligi, o habita visione deitatis statim in intellectu causatur fpecies intelligibilis reprefentans ipfam vifionem. in ratione obiecti actu intelligibilis, & fic intellectus cum illa specie causat vnam cognitionem, quæ terminatur ad visionem quam prius habuit, & cognoscedo illam visionem, cognoscit etiam obiectú, visionis, abstractine tamen, & sic dicitur recordari de obiecto viso.

Aduerte etiam, quòd polito, quòd per talem. speciem cognoscat visionem, quam habuit de deicate,

let notitiä

deitate pri-

143

#### rate, talis cognitio effet tantum abstractiua, quia non terminaretur ad visionem actu existentem, & prælentem in propria existentia, & prælentia, quia talis vifio fuit tantum transitoria, tandiu enim durat quandiu habetur præsentialiter in se, & sic per illam visionem abstractiue cognitam potuit Paulus cognoscere deitate distincte, abstractiue tamen, sed de huiusmodi materia fatis patuit in expositione, quam feci super dist.9.secundi, vide ibi. Illa tamen recordatio deitatis non erat merè naturalis, quia illa species intelligibilis dependebat ab aliquo merè supernaturali, puta à visione deitatis. Si etiam dica-An Paulus tur, quod Paulus postillum raptu habuit speciem recordaba- intelligibilem immediate representantem essentia tur de esten divinam in ratione obiecti actu intelligibilis posset concedi, sed tunc per illam speciem non recorda-batur de effentia visa, quia actus recordarionis im-mediate terminatur ad visione obiecti, sed de hoc aliàs in quarto, dist.45.

J Ibi. Teruò persuadetur propositum, quia secundum Augustinum quarto super Gene.dies illi fex non erant in fuceflione temporis, fed in cognitione angelica creaturarum ordinem naturalem ha bentium, ita quòd prius naturaliter nouit creatura in verbo, fecundo in genere proprio,& non stando ibi redijt in verbum laudans ipfum ex opere fuo, & in isto iterum vidit rationem sequetis creatura naturaliter, ita quòd quando Deus dixit, fiat lux, vidit angelus fe in verbo çterno, cum facta eft lux, & cum factum est vespere, vidit se in genere proprio, & cú factum est vespere, & mane dies vnus ex se exsurrexit in laudem Dei, quo vidit secundam creaturam, ita quòd ista visio erat terminus præcedentis diei, (inquantum ex cognitione creature prime in verbo furrexit in cognitionem verbi, & ita distinguit\_ Augu.fingulos dies vique ad diem feptimum, cuius erat mane vltimæ creaturæ in verbo, non fequebatur vespere) etat principium sequentis diei, inquátum vidit illam creaturam in genere proprio Aduerte tamen de cognitione matutina, & ve-

spertina quæ pro núc accipi potest vel intelligi, pri-

Duplex cognitie .

. . . .

Eis vifa.

à

£114 .

.~

11

mon quòd angelus cognoscat lapidem in verbo cognitione matutina, quando scilicet verbum, in quo relucet lapis, caufat cognitionem lapidis, vt reluceais in verbo, voluntarie tamen, & hoc totaliter, vel fi partialiter causat intellectus angeli est alia causa. partialis, & hoc eft videre in verbo, fiuè cognoscere Wade dien- Japide cognitione matutina. Dicitur etiam cognitur cognitio tio matutina, & in verbo, prò quanto, talis cognitio matutina, lapidis non terminatur ad lapidem, vt in fe, siuè vt vel ve/per- relucente in specie intelligibili lapidis, sed vt præcisè terminatur ad lapidem, vt relucentem in effentia divina, & de, hoc vide in quoli.q. 14. Et iftis duobus modis potest dici cognitio vespertina, vel quia scilicet causat à lapide, vel à specie intellegibili eius, vel quia immediate, terminatur ad lapidem, vt in fe existentem, vel vt relucentem in specie intelligibili, vel in aliquo alio potest, quàm in verbo. Secudò potest dici cognitio matutina, & vespertina aliter, ut quando angelus cognoscit lapidem in verbo, fiuè in Deo cognitione matutina, puta cognoscédo in ipfowerbo rationes creaturarum, scilicet quando species intelligibilis, representat Deum sub ratione deitatisper ipfam cognitione abstractiua potest cognoscere in Deo rationes creaturarum, siuè ipsas ideas dicuntur rationes, vt patet à Doct. in primo, dift. 35. & túc intellectus angeli vna cum tali specie intelligibili poterit causare cognitionem distincta deitatis in qua relucent huiusmodi rationes, non ex natura rei, quia omnes idez sunt in essentia diuina, non tamen ex natura rei, cum illa habeant tantum rationem obiecti secundarij, & hoc per actum in-

## Quastio

tellectus diuini ptæcedentem omnem actum volun tatis diuinæad extra, vt clare patuit dift. 1. quæft. 1. huius fecudi. Et dicitur cognitio vespertina, quado Vespertina cognoscit ipsas creaturas in sehoc dupliciter, vel vt unde dicain propria exiltentia, & prælentia, & tunc cognofcit sur. illas intuitiue, & talis cognitio intuitiua est partialiter à creatura existente, inquantum existés est, vel cognoscit iplas, vt relucetin specie intelligibili creaturæ, & talis cognitio causatur partialiter à specie intelligibili.

Ibi. Tunc nox ad diem pertinet, no dies ad noete cum fublimes, & fancti angeli illud, quod creaturam in iplo creatore nouerunt referent in iplius honorem, camorem, in quo eternas rationes, quibus creata est contemplantur, eaq; concordissima conteplatione sunt vnus dies quem fecit dominus, vult dicere Aug, quòd quando fcilicet angeli furgut in Dei laudem ex opere facto, tunc nox pracedens diem ad mane præcedens pertinet, & non pertinet dies ad nocté, ideit illud mane, in quo surgut in lau dem Dei, pertinet ad diem sequétem, quia est principium illius diei, & ideo in septimo die cocordissima contemplatione funt septimæ diei, scilicet quietis, & fælicitatis æternæ non sequitur vesper, & illi septimæ diei coiungitur ecclesia, scilicet congregatio fidelium ex hac percgrinatione liberata.

Ibi, potest tamen probari ex dictis eius, ghzc cognitio, q vocatur comunissime cognitio matutina fit naturalis, & no præcise beatifica, & hæc lit- macutina flar in hoc, qu'd exquo fecundum Auguin cogni- lis, menbea-tione angelica creaturz post creatura di contra lis de la contra di companya di contra tione angelica creaturz post creaturam estiste or- tifica. do, quòd prius naturaliter præceffit cognitio angolica creaturarum in verbo cognitionem carum ingenere proprio, que cognitio in verbo dicebatur matutina, & talis cognitio creaturarum in verbo fuit distincta, & non confnsa, sed fi angelus non habuisset notitiam distincta ipfius verbi, licer abstractiua diftincte non cognouisset creaturas, vt in verbo, quia cognitio verbi diftincta ponitur caufa cognitionis diffincte creaturaru, modo ex cognitione cofula caula non sequitur cognitio diffincta ordinatorum effectuu , vi in tali caufa, certum eft autem, quòd ipli angeli quado cognouerunt diftincte creaturas in verbo, & per consequens distincta notitiam habuerunt de verbo erant fimpliciter in statu innocentie, quia inter statu innocentie, & ipsun lapfum fuit aliqua morula, vt infra patebit diftin 4. & illa cognitio non fuit beatifica, cum adhuc esfent in via, ergo fuit naturalis, & beatifica, loquendo de beatitudine naturali, quamangeli habere potuerut in flatu innocentiz, illam aut habere non potuerur, nisi per aliquam speciem intelligibile, & eis supernaturaliter impressam, vt supra patuit .

JIbi. Et si obijciatur, quomodo potuit in verbo, non intuitiue, sed abstractive cognito alia cognoscere, dicit, quòd tota scientia naturaliter est nuc de passionibusabractiue per intellectum, ita quòd non tantum fubiectum intuitiue cognitum, sed etiam abstractiue, est illud in quo cognoscitur passio, hoc pater, quia ea cognitione diffincta ab-Aractiva hominis possunt cognosci abstractive omnes passiones de ipso homine contentz in illo virtualiter, & adaquate, vt expositium est in prologo quest de subiecto theologie, & sicangelus ex distincta cognitione deitaris abstractiva potuit cognoscere distincte obiecta secundaria relucentia in ipfa, quæ virtualiter primò, & adæquate in ipfa continentur,quæ omnia,producuntur in effe obiectiuo ab intellectu diuino, vt patuit in primo, diftin.35. 36. 39. 43. & in secundo, distin. 1. q. 1. & in quolib.quait.14.

¶Sed

Digitized by Google

Cognitie

Difficulsas. THTATH BO

Sed oritur aliqualis difficultas, quia non vide-Quomodo tur sequi, quòd angelus ex cognitione distincta abfequitur, 9 itractiva deitatis cognoscat obiecta secudaria in il-extegnitio- la. Tum quia deitas spla non potest mouere intel-Ja. 1 um quia deitas ipía non poteft mouere intel-milifratti- lect um creatum, nec ad fui, nec aliorum cognitio-ma acitatis neta, fed præcisè mouet intellectum diuinum, vt fequatur co often fum eft in primo, & in quolib.quæft. 14.& per gaitio creaconfequens non videtur fequi, q ex cognitione deitatis diffincta fequatur cognitio creaturarum in ipfa, quæ licet virtualiter contineantur ibi, non tamen

poteft mouere intellectum creatum respectu illaru. Tum quia ipsa essentia diuina respectu intellectus creati est tatum obiectum voluntariu, tam respectu fui, quàm respectu omnium contentorum in ea, & per consequens non sequitur, quòd cognita deitate dittincte per speciem intelligibilem, g cognoscantur obiecta secundaria.

SRespõdeo (licet hec materia requirat prolixiorem tractatu.) Primò, quòd & fi effentia diuna, vt effentia nullum creatu intellectum mouere poffet, aliquid tamen, quod est idem realiter cu essentia diuina, potest supplere vicem ipsius essentia, no tamé in ratione objecti intelligibilis, voluntas enim diuina potest effectiue concurrere cum intellectu angeli ad cognitionem essentiæ, & contentorum in ea, fed non in ratione obiecti, vt actu intellecti, ga voluntas vt cognita non eft fic ratio cognoscendi, & de hoc aliqua dixi in quæst. 3. prologi. Dico secudo, quòd ficut essentia diuina si posset mouere intellectum creatum ad fui intuitiuam notitiam de necesfitate naturæ, moueret etiam ad notitiam omnium contentorum in ea virtualiter, ita fi ipfa immediate posset causare speciem intelligibilem sui inaliquo intellectu, talis intellectus cu illa specie intelligibili posset distincte cognoscere essentiam divina abstractiue, & omnia virtualiter contenta in ea, ficut etia cognoscens hominem distincte per speciem intelligibilem posset cognoscere distincte, & abstractiue omnes passiones virtualiter contentas in eo, cum ergo voluntas diuina perfecte fuppleuerit vicem effentiæ diuinæ quo ad notitiam ipfius diftinctam, & abstractinam, creando in ipso angelo speciem intelligbilem diftincte representantem essentiam diuina in ratione obiecti actu intelligibilis, fequitur, quòd ficut intellectus angeli per talem speciem potuit diftincte cognoscere essentiam diuinam abstractiue, q etiam potuit cognoscere per eam sic cognitam oes creaturas virtualiter contentas in ea, & fic patet refponfio ad difficultatem.

Ibi. Dico igitur ad quæftionem, quia non habemus regula de intellectu angelico, neque enim poffumus attribuere illi omnem perfectionem, quæ eft in intellectu simpliciter, neque tatam imperfectionem, quantam experimur in intellectu nostro, quia rationabile est illi attribuere omnem perfectione, quæ conuenit intellectui creato,& nulla repugnantia occurrit, quòd intellectus creatus habeat talem cognitione per speciem distincte representante diuinam essentiam, du tamen non intuitiue, ideo hoc videtur rationabile concedere.

Rationes poseft difinee co**д**нат Веgibilem.

Ibi. Refpondeo ad rationes pro prima opinio. Henr. quas quæ improbant istain speciem. Hic Doct.intendit facir, q non soluere rationes Henr. quas facit probando, & ipsa deitas non possit distincte cognosci per aliquá speciem intelligibilem creatam, quæ rationes ponútur gnofes dei ab Hen. quarum prima eft ista, omnis propriaratas per ali. tio intelligendi obiectu per adæquatione represenguam spe-tatillud obiectum, nulla autem species creata potest representare effigiem diuinam, patet, quia quodlibet tale est finitum, obiectum autem infinitum, finiti autem ad infinitum nulla est proportio octauo phyficorum.

Tertiæ

Confirmatur, quia species creata vnius rei magis affimilatur alteri creatæ, quàm Deo, quia virūque finitum, distinctius ergo representat creatura, quàm Deum, & per consequent non est propria ratio diftincte cognoscendi Deum, fiue intelligedi .

Ratio fecuda est talis, omnis ratio formalis fec udum quam cognoscitur obiectum debet este determinata, ficut & ipfum obiectum, aliàs 1 o magis representaret hoc obiectum, quam illud, sed Deus eft maxime indeterminatus, ficut dicit August.8.de Trin.commen.4.tolle bonum hoc, &c.

Tertia ratio eft, illa species, per quam cognoscitur Deus esset magis imago, quam angelus, vel anima in fe, quòd eft contra Aug. 9. de Trin. c.8. eo, inquit, aliquod est imago Dei, quo particeps eius esse potest, magis autem angelus, & anima potest esse Dei particeps quam species, quia non est capax Dei ficut angelus, & anima

Quarta ratio est, si species diuinæ essentiæ esset in mente angeli, igitur angelus naturaliter cognosceret non solum essentiam, sed personarum finitatem, consequens videtur falsum, cu hæc finitas non fit ibi nisi ratione infinitatis

Quinta ratio eft, si illa species esset in intellectu vnius angeli, posset alius angelus naturali acumine intellectus fui illam speciem videre, & cum illa sit representatiua essentia, & corum qua sunt in essen tia, naturaliter ille angelus videns speciem, omnia hæc videret, quod eft impossibile, quia tantum ipse tunc videret naturaliter quantum nos per fide, hæc Henr.quolib.4.quaft.9.& quolib.3.quaft.1.

Ad has ergo rationes, que negant speciem in- Ho.ad rariotelligibile in angelo respectu essentia diuina respo- nes Henr. de det Doct. & primo ad primam di, q non vi effe p- specie intelpriú vocabulum hoc, effigies, loquendo de Deo, ligibili re-quia forte non dí aliquid proprie effigiatum, nifi spectu Dei. quod est figuratum, sed vtendo propris verbis. Si accipiatur ilta propositio, ois propria ratio intelligendi aliquod obiectum per adæquationem repre-fentat illud obiectum. Dico, quod hic poteft intelligi adæquatio fimpliciter entitatis ad entitatem, ficut entitas perfecta, vt quatuor adæquatur entitati perfectæ, vt quatuor, vel adæquatio secundum proportionem representatisad representatum abfolute fic, quod per talem rationem representandi perfecte, & absolute representetur entitas ipsius representati, quantum ipsa est absolute representabilis, & isto secundo, & primo modo per nihil creatum adæquate reprefentatur effentia diuina, cu illa fit tantum comprehensibilis ab intellectu suo, & p cofequens ipfa essentia diuina est simpliciter ratio representandi se intellectui diuino per adæquationem. Vel tertio modo poteft intelligi adæquatio fe-cundum proportionem no absolute, sed per coparationem ad actu talem. Et intelligo fic, quod tale representatiuu eo modo representat obiectu, quatum est cognoscibile à nobis, ficut patet de specie fenfibili, quæ reprefentat aliquod album oculo cecutienti, quia ficut oculus cecutiens non potest habere perfectam visionem ipsius albi, sed valde imperfectam, fic talis species representat, & est partialis causa talis visionis imperfecte. Sic dico in proposito, quòd licet species intelligibilis infusa à Deo non adæquetur sibi secundum entitatem, nec fecundum proportionem reprefentantis ad teprefentatum absolute, vt patet, vt verò coparatur ad intellectum nostrum quo ad cognitioné abstractiuam species intellegibilis tatum representat eam intellectui noftro, quatu ipfa est intelligibi- finiti ad inlis a nobis, vel ab intellectu angeli abstractive. Et cu finitum nulprobatur minor per hoc, quod finiti ad infinitum la sit pronulla est proportio, concedit Doc.q inter speciem poriso. intelli-

Refpon. Doligibili re-

Quomodo

144

## Libri

Diftin.

intelligibilem, & essentiam non est aliqua proportio, loquendo de proportione primo, & fecundo modo, sed bene potest este proportio tertio modo, pater, quia ficut actus finitus potest habere obiectu ex parte sui infinitum, & tamen actus immediatius attingit obiectum, quàm species, pater, quia actus intelligendi immediate terminatur ad obiectu, fpecies autem eft in ratio representandi illud in ratione obiecti intelligibilis, ficut orgo actus intelligendi attingit infinitum inquatum infinitum, quamuis ille actus fit formaliter finitus, ita species intelligibilis potest representare objectu infinitu sub rationeinfinita, & tamen ipfa non erit adæquata nec in effendo nec in cognoscendo simpliciter, quia ipsa non est principium coprehendedi, nam illud quod est ratio formalis comprehendendi, siuè causandi cognitionem comprehensiuam obicci infiniti de necessitate est formaliter infinitum, pater, quia cognitio comprehensiua obsecti infiniti est intensiuè infinita, quia illa fola di comprehenfina, per quam cognoscitur obiectum quantu est cognoscibile, sed obiectum infinitu cft cognoscibile cognitione infinita, ergo cognitio comprehensiua obiecti infiniti erit formaliter infinita, sed talis no potest esse à caufa, fine à ratione formali producendi finita.

Ibi, ad aliam probatione de specie vnius creaturæ respectu alterius. Hic Doc respondet ad illam confirmationem, & dicit, quòd fimilitudo naturalis'non est ratio representandi aliud simile, no enim album, vt octo in Francisco representat album, vt octo in Io.cui est perfecte simile, species verò intelligibilis, quis fit minor in entitate obiecto reprefentato, poterit tamen ipfum representare, nam species sensibilis albi, vt octo in Ioanne representabit illud albu,& tamen in entitate est minus similis sibi quàm aliud album, vt octo, ficerit in proposito. Aduerte tamen, quòd no ponit proprie species intelligibilis, vt similitudo obiecti, sed vt per ipsam positi haberi cognitio obiecti, non in se, quia talis notitia effet intuitiua, sed vt habet esse tantum secudum quid, vt patuit in primo, dift.3 quæft.6.

Nosz.

gi duobus

modis,

fumitur .

Ibi. Ad fecundum dico, quòd determinatio in Terminatio in obietto po obiecto potest intelligi duobus modis. Hic Doct. respondendo ad secundam rationem dicit in sentetest intellitia, quòd Deus est determinatus accipiendo determinationem, vt dicit fingularitatem opposită vniuersalitati, quia ipse est singularissimus, & sic talis species intelligibilis representat ip sum, vt determinatum, alio modo accipitur determinatum, putaad certum gradum perfectionis, & hoc modo species intelligibilis no representat essentiam diuinam fecudum gradum determinatum perfectionis, immò representatipsam, vt omnino indeterminatam & illimitatam secundum omnem perfectione. Et licet Augu.dicat de bono, & illo bono forte fingularibus bonis, quæ occurrunt animæ, non tame intelligit hic, nisi gista bona particularia includunt limitatione, qua limitatione remota, & ablata statur in illimitatione boni in communi, & in hoc intelligitur Deus in vniuerfali, vt dictum fuit in primo, diftin.3.q.4. vel vlterius statur in bono vniuer falissimo, & tunc intelligitur Deus magis in particulari, &illud bonum, nec eft hoc, nec illud per ablatione gradus boni limitantis.

Ibi.Ad tertium dico. Dicit Doct.ad tertiam ra-1mago duo- tionem de imagine, op imago vno modo accipitur bus modis pro similitudine præcise imitante, siue representate, quia non representat, quia cognita, sed præcise, quia ratio cognoscendi. Alio modo imago accipitur pro imitante, quod estaliquid aliud à fe, 82 reprefentat, quia cognitum. Primo modo species albi in oculo. Secudo modo statua Herculis est ima-

## Ouæſtio

go eius, vult dicere Doct.quòd imago propriè dicta qua cognofcitur imaginatum, fiuè qua cognofeitur res, cuius eft imago, non reprefentat illud, nifi vt cognita, & fic anima non representat Trinitate, nifi pro quanto cognoscitur iplam este ad imagine Trinitatis,& fic per prius cogno scuntur extrema, g Trinkas cognoleatur per imaginem. No enim anima, nec angelus cft ratio cognoscendi ipsam Trinitatem, quia túc naturaliter posset cognosci ab anima, & angelo, cuius oppositu probat Doct.in quolib.q.14.ar.2.nec cognoscitur ipsa anima, inquantú imago Trinitatis, nifi præcognoscat ipsa Trinitas, quia cognoscere animă, vel angelum sub illa ratione, qua est imago Trinitatis est cognoscere illa sub illa relatione præcise, quæterminat ad ipfam Trinitatem, que relatio non poreit cognosci distincte Quemodo non præcognitis fundamento, & termino, vt patet relatio pofà Doct.in prolo.q.1. & 3. & in quolib.q.14. artic.3. fit cognofei. & lic pater quomodo imago propriè sumpta non representat nili vt cognita. Species verò intelligibilis fic representat obiectum, o est præcisa ratio cognoscendi illud.1.9 est ratio formalis causandi cognitionem abstractiua obiecti, licet partialis, & fic non representat illud vt cognita, immò per ipsam prius cognoscitur obiectum, quàm ipsa cognoscatur. Species enim intelligibilis alicuius obiecti posterius cognoscitur ipso obiecto, actu enim reflexo ipla cognoscitur, & quamuis ipla fit entitas absoluta, & activa cognitionis, tā respectu sui, quàm obie-&i, nunquam non potest esse ratio cognoscendi se, antequam fit ratio cognoscendi obiectum, est enim talis entitas, quæ ex sua ratione formali habet, vt sit ratio cognoscedi per prius obiectu, cuius est, quàm posit este ratio cognoscedi se. Et quod dicit hic de imitatione, vide quæ supra exposui in primo, di.3. quæft.c. Et quod etiam dicit, quòd illa fimilitudo, q est imaginis ad Trinitate, concurrit ad rationem beatificabilis, hoc debet intelligi de imagine in por tione superiori, in qua proprie consistit imago, ve supra patuit in primo, dist.3.quæst.9. & infra patebit in isto secundo, dist. 16.8: 24.licet eriam possetdici ipfam imaginem effe beatificam, etiam quantu ad portionem inferiorem, in ordine tamen ad fupe riorem, vt infra patebit dist.24. huius. Et cum dicit, quod licet species diuina representet distinctius esfentiam diuinam, quàm angelus, tamen angelus est magis imago, vult dicere, quòd quamuis per speciem intelligibilem effentiæ diuinæ poffit angelus distinctius cognoscere essentiam diuinam, quain p naturam iphus angeli, quia natura angeli, nunqua postet esfe ratio cognoscendi essentiam diuina distincte, sed tatum confuse, & in conceptu comuni, tamen angelus est magis imago, & aliquid simile magis in natura habés actus similes illis actibus, qui ponuntur in Trinitate, cui ex hoc, quòd habet tales actus, conuenit elle capax istius, cuius est imago, ve patuit in primo, dist. 3. quæst. 9. patebit ettam in isto secundo, dist.16.& 24.

Ibi. Ad aliud. Dicit Doct. 9 & fi talis species sit ratio diftincte cognoscendi essentiam diuinam, non in lequitur, gift ratio distincte cognoscendi modum eius in suppositis, & per consequens no sequi-

tur, quòd per cam possi cognoscere Trinitatem. Ibi. Et si obijcitur contraistud, quòd aliud est loqui de suppositis, q sunt in natura ex naturali necessitate intrinseca, & aliud est loqui de suppositis, quæ no funt fic intrinseca, vt supposita creata. Primo modo, quod est ratio cognoscendi naturam diftincte, erit etiam ratio cognoscendi supposita in tali natura, præcipuè cū talia fuppofica fint ibi de neceffitate naturæ, & eadem realiter, & effentialiter tali naturæ, & simpliciter in vltima actualitate, vt. patuit

·patuit in primo, di.2. & dift. 5. & 28. Secando modo non fequitur, quòd cognofcens naturam diffin de, abstractive tamen, quod cognoscat eain in tak, & tali supposito. Ibi. Posset dici. Hic Doctor videtur conce-

Nua O hesė.

dere, quòd per talem speciem possir cognoscere effentiam vt in tribus, & fic poffet cognoscere Trinitatem, tamen illa cognitio non effet mere naturalis, quia talis species ester mere supernaturalis, vt hipra patuit.

Ibi. Contra istud obijcitur. Hic Doct.arguit, o ettam sequeretur, quòd cognitio angeli per specie intelligibilem non effet mere naturalis, quia' species intelligibiles quiditatum concreate fuerunt, oc dasæ angelo supernaturaliter.

glbi poffer dici. Hic Dock dicit , quòd & fi d facto talis cognitio, quæ elt à tali specie concreata posset dici supernaturalis, tamen non dicitur mere fupernaturalis, quia angelus potuisset naturaliter acquirere species omnium quiditatum, vrinfra patebit præsenti dift.q.vlt.

Ibi. Ad vlumum dico, quòd fi teneatur, quòd angelus beatus non videt per istain speciem; tunc nec alius videns cam in intellectu eins, videbit per eam supernaturalia. Si autem téneatur, q ipla sit racio ipfi intellectui, vt in quo videndi Trinitatem, p etiam alij videnti fit ratio, porest concedi, quia etia & alius habet in fe fimilem specient videndi, & tunc + oportet dicere, quòd vifio est naturalis vno modo, quia ab intellectu, & tali specie agentibus naturaliter, & no naturalis, alto modo, quia illa species erit mere supernaturalis.

Ubi. Ad'aliud pro opinione fécunda. Dico, Aequinoca- quod çquinocatur de imagine, quiz angelus no est ralis imago, que fit precise ratio cognofcedi, no ve cognita, cuiufmodi est species, fed est imago liabes fimilitudinem naturalem aliquo modo in cognofcendo, & in ratione cognolcendi; vi cogmita, vi lupra expolui, & præter omnem talem cognoscendi rationem, quæ eft ratio cognoscendi inquantum cognita, oporter ponere aliam præfuppolitam difeur fui ab iplu, patet, quia cognitio discurfiua prafupponit cognitionem e xtreinorum, inter que eft discursus, vi in primo, diffinct. 3. quelt. 1. & diftin.8. quæft prima . Cum ergo ab imagine, vt cognita di-fcurrimus ad rein, cuius eft imago, fequitur, quod ipfa imago, vt imago prius erir cognita, & fimiliter res cuius est imago, & fic in tali priori oportet ponere aliquid, quod fit ratio cognoscendi ip fam Tri niratem, & illud non videtur polle poni nisi species intelligibilis, de que supra dictum est.

A D'argumentum principale arguit Dock. probando, quodangelus non pollit habere notitiam naturalem distincta effentiæ diuinæ, quia talis notitia, aut effet per elfentiam divinam, & tunc elfet naturaliter beatus, quia videret estentiam sub ratione effentiæ, aut per speciem effentiæ, & hoc non, quia effentia diuina eit intimior intellectui, quà m strifta species, igitut superfluit ibisponere speciem, quia effentia diuina efficacius potest causare talem notitiam, quam species. Nam philosophus terrio de anima. tex.comm.38. non videtur alfignare speciem neceffario, nifi quia obiectum non eit per le in anima, lapis (inquit) non eft in amma, fed fpecies lapidis.

Sefpondet Doctor primo, quod'notitia per talem speciem crit vno modo naturalis, & 'modo'non, vt fupra patuit, deinde concedit, quòd effentia diuina posset immediate causare illum actum, quem caufat species, nortamen ste actus eft in potestate angeli, sicut nec ipsa'causa causans ipfum. Et fi quandoque cessaret ab actu, non posset

iphim achuni iterum habere, nill ab elfenia illa. caufante illum actum, quod non elfertin poreflate iphus angeli, ve igitur ifte actus fie perpetuus, & in potestate operanus, ponttur species formaliter in cali operante.

Nona.

145

QVIDAM nouus expositor primæ partis The Caler. fancta Thoma, quattio. 57. artic. fecundo, muine niticur fo!foluere rationes, quas facit Doctor ad probandum usre ratio-fpeciem intelligibilem. Et primo dicit fic ad lite nes, quas fa-teram. Ad euidentiam huius difficultatis in hoc, cit Scot, ad an fi ponenda ficaliqua species intelligibilis ipfius probandum Dei, an ipfa effentia substantize intellectualis locum speciem in-speciei intelligibilis representatis Deum tali intellectui sufficienter suppleat.

Prime videndum est quid requiritur ad distin-Ac representare aliquid,

Secundo . An fit possibile dari representati- An fit postitiuum Dei distincte in elle naturali, vel inten- bile duriretionali

Quo ad primum, breuiter sciendum est, quod uum Dei di representari diftincte non dicitur res, nisi represen- finate. tetur illa condutio, qua formaliter constituitur in suo proprio, & osfentiali esse, ve patet inductine, non enim homo distincte representatur, nifi rationali reprefentato supposito, quod rationale sirpropria, & effentialis differentia hominis, & fimiliter albedo diffincte non representatur, nifi vltima sua differentia representetur, vade Deus non distincte representabitur, nu representetur quod fe habet ad ipstum, quas estentialis, & propria differentia costituitiua eius, in hoc quod est este Deum, hæc de primo.

Quo ad fecundum ex parte representation, scien dum eft, quòd quantum contingit effe reprefentatiuum, tantam contingit elle cognitionem, & propterea à destructione consequentis arguendo, si non contingit tantam effe cognitionern, nec pollibile erit elle tantum representativum. Sed impol, fibile est dari naturaliter tantam cognitionem Det in creatura. fique fit elus cognitio diftincta, ergo ins possibile est dari representatiuum Dei distincie, o autem talis cognitio sitimpossibilis, probatut ex eo, o cognoscere diffincte est cognoscere vitimani differentiam, velid, quod fe habet vt vltima differentia. Cognoscens autem vsque ad vlimam differentiam inclusiue, non folum secondum giter minat quæftionem an eft, seu quia est, sed lecundum quod terminat quaft. quid eft, cognofeit infficienter ex natura rei à priori omnia couenientia illi rei; quoniam fermo diffinitiuus soluit omnes difficultates, & principiú omnis differentiationis eft, quod quid eft, quod nulli creaturg convenire poteft respectu Dei de tali obiecto, quod est Deus. Ex parte verò obiecti, aduertendum eft, g fi de diumis balbutiendo loqui, licet irrepresentabilitas eius relucet ex eo, ginfinitum envitatiue, ve fiend eft aftin-Eté representabile, vnde quamuis fapientia diuma possit representari per aliquod creatum distincte, non tamen diftincte reprefentatur inquantum infinita, nifi quo ad'quæftionem, an eft, fed conftitutuum proprium Dei, puta deitas, vt fic est ens infinitum, ergo est irrepresentabile distincte, patet minor, quia non eft imaginandum, qudd infinitas se habeat ad deitatem, quemadmodum se habet ad rationes attributales. Non enim quemadmodum fapientia, & bonitas funt quædam rationes formates, sen realitates secondum se, & infinitatem, vel Emitatem fortiuntur vi modum quantitatis perfectionalis, ita deitas fortitur infinitatem, fed infinitas est iplum, quod quid erat este deitatis, alioquin Deus non ester primo, & estentialiter, & intrinsece ens infinitum. Т

Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti.

**¶Ex** 

## Libri

Jitin.

# Quastio

d) Catetasus Bluit

· M4m.

FExhipautern pater quid dicendum fit ad pri-Ece que no mam obiectionem . Nam vocando omnem cognitionem rei citra quiditatiuam, cognitionem confufam, conceditur, quod omnis cognitio possibilis rationer Sco haberi de Deo à creatura naturaliter est confula, quia non quiditatiua.

Ad fecundam verò obieftionem, que est Scoti, dieitur, quod maior en simpliciter falfa, vt pater de cognitione Sortis per speciem eius in speculo. Talis enim fit per similitudinem representantema vt cognitam, & tamen non eft difcursiua. Nec obstat, fi dicatur;, quod Sortes tune non apprehenditur ab eadem potentia, feilicet xifina, fed per accidens ab altiori potentia, quemadmodum videntes Sortem dicuntur videre vnum, hæc enim magis facit ad propositum, quoniam ex hoc non impeditur responsio data, sed sue per se, sue per accident, siue per candem potentiam, fiue per diuerfam, fatis eft, quòd cognoscens per fimilitudinem vt cognitam, non oportet quod discurret. Hoc enim firmato facillime pater, quomodo angelus ab sque discursu per essentiam suam cognoscere potest Deu ex illo principio, quæ funt diuifa, & difperfa in inferioribus, vnite apprehenduntur in vno superioris ordinis. Et propterea quemadmodum angelus per vnam virtutem cognoscitiuam percipit nobiliori modo, quicquid nos per tot virtutes cognoscittuas apprehendimus, & inuestigamus, ita per wnam virtutem, & vnam speciem, eminentius potest habere, quod nobis conuenit per diuersas potentias, & species se consequentes, ac per hoc poterit per speciem representantem vt cognitam eminentius representari cognitionem elicere absque discursu per candem virtutemabsque specie alia. ficut nos absque discursu, per consequentem tamé speciem, & potentiam facimus.

Dicitur fecundò, quòd fimilitudo reprefentantis vt cognita est duplex, quadam vt cognita tantuin, quædam vt cognita, & ratio cognoscendi simul, vi patet de estentia diuina respectu omnium. simpliciter. Et tunc dico, quòd quicquid sit de representante, primo modo falsa est maior de reprefentante fecundo modo, & quòd effentia angeli ta-Vid. D The li modo representatur ex sua excellentia, vnde & S. Tho.in corpore artic.dicit, quòd cognitio istaassimilatur cognitioni per speciem impressam ab obie Go immediate representantem tamen imperfecte. Nec obstat, quòd esfentia angeli non continer Deu virtualiter, sufficit enim, quod contineat ip sum participatiue,

Ad obiectiones autem tertio loco adductas ex Scoto dicitur, quind nec homo, nec angelus in quocunque statu natura, potuit habere cognitionem. dittinctam, idett quiditatiuam ipfius Dei, quamuis in latitudine cognitionis no quiditatiue perfectius homo cognouerit in statu unnocentie, quàm nunc, & perfectius angels, quàm homo, & inter cos vnus perfectius altero, Sed arguendo decipitur in hoc, quia præsupponit, quòd coganio Dei non in com muni, sed in speciali sit cognitio quiditatina, quam negamus ab angelis, cum tamen constet, quod ftat cognoscere aliquid in speciali, & non quiditatiuė

Ad id verò, quod obiicitur de materia rapti, dicitur à sancto Thoma expresse, quòd non potuit remanere species obiecti, quamuis potuerit accipere species rerum visarum in objecto, vnde & Paulus non meminit obiecti, nili inconfulo, 85 quia fuit, fed terum vilarum, propter quod dixit jn numero plurali archana verba, quæ non licerhomini loqui.

Ad vlumum de cognitione matutina, dicitur

and the state of the second

acgando, quòd cognitio matutina fuerit in angelis ante beatitudinem, quamuis etiam consequentia, non videatur necessaria, quia non est notum, quod in caufa non quiditatine cognita aliqui, effectus ordinau cognoscuntur distincte, quamuis impossibi-Je fit in tali cognitione cognoscere omnes effectus, hacille

CONTRA isum nouum expositorem. In- Improbanstatur multipliciter. Et primo contra aliqua cius tur fol Tho. dicta: cum enim dicit, quod cognoscens aliquid Cases.ad ra quiditatine, cognoscit omnia conuenientia illi rei, tiones Sco. quoniam fermo diffinitiuus soluit omnes difficul- data. fates. Contra. Stat enim, quod aliquid cogno-featur quiditatiue, distincte, & perfecte, & quod tamen non cognofcantur omnia, quæ etiam realiter conueniunt rali quiditati, parer, quia certum cft etiam apud Tho.quod angelus cognouit fe quiditatiue per essentiam suam, & tamen non cognoutnaturaliter relationem dependentiz ad ipfum Deum, quæ ponitur realiter idem ipfi angelo, quia talis relatio non potest distincte cognosci, nisi di-Aincle cognoleatur terninus illius, cum cognitio eius diftincta dependent à diftincta cognitione fun damenti, & termini, sed talis relatio terminatur ad Deum vt hæc effentia, patet. Tum quia ratio for- Ratio formalis creandi, est estam ratio formalis terminandi, malis crean vt patet à Doctorginquelibe quastio. 8. fed Deus de eft etiam sub ratione propria quiditativa est fimpliciter ra. rasio forma tio formalis creandi, ergo etiam erit ratio forma- lis remilis terminandi dependentiam ipfius creaturæ. Tum etiam, quia quæro de illa dependentia ad quid terminatur immediate, aut enim terminatur ad Deum, vt hæc essentia, & per consequents sub ratione deitatis, & guiditatiun, & tunc habetut intentum, aut terminatur, ad Deum sub aliqua ratione confusa, licet speciali, affignetur illa. Et. non poterit allignari, quia licut ratione suz infini-tatis creat angelum, ita sub ratione suz infinitaris terminat, led infinitas est ratio, quiditatina iplius Dei, ergo.

Præterea stat aliquem intellectum distincte cognoscere aliquam naturam quiditatiue, & tamen non fequitur ipfum posse cognoscere omnia contruenientia tali naturæ, pater, quia non cognoscit ip-fam in omni fupposito, jn quo nata est este, bene ver rum est, quod cognoscens aliquid quiditatute, per illud fic cognitum , poteft cognoscere omnes pro-prietates naturaliter, & conuertibiliter conuenientes tali naturæ.

I Dico etiam, quòd aliud est loqui de obiecto naturaliter motiuo intellectus, & alud eft logui de obiecto tantum voluntarie motino - Primo modo tale obiectum est necessario causa causandi cogpitionem fui, & omnium virtualiter contentorum in eo, quia tale obiectum agit inquantum potelt, & fic cognoscens illud quiditatiue, poterit etjam cognoscere omnia alia, que conueniunt tali obie. Go, quorum tamen cognitio præcise dependet à tali obiecto, sed loquendo de obiecto voluntario, & voluntarie mouente intellectum ad sui, & aliorum conuenientium fibi cogniționem, tale obieftum porest causare distinctam cognitionem sui quiditatiuam, non caulando cognitionem alicuius proprietatis.

Cum ergo Deus sit obiectum merè voluntarium respectu intellectus creati, poterit causare cognitionem suz quiditatis distinctam, non caufando cognitionem proprietatum conuenientium fibi, & fic aliquis posset videre Deum sub ratione deitatis, & quiditatiua, non videndo ip fum in personis, vt patet à Doctore in primo, distinct.prima, questio secunda. 18- 100

**Dico** 



Tertiæ

cania.

J Dico vltra, quòd ficut obiectum naturaliter Diligenter mouens intellectum caufat speciem intelligibile Aldera has perfectam quantum poteft cum fit caufa naturalis, quæ erit ratio non tantum cognoscedi ipsum quiditatiue, sed etiam erit ratio cognoscendi om nia, quorum cognitio merè dependet ab obiecto vel à tali specie, & sic habens speciem intelligibilem hominis, causatam ab ipso homine, per illam poterit cognoscere ipsum hominem, & proprietates virtualiter contentas in eo, nisi dicatur quòd respectu hominis & respectu alterius, & alterius proprietatis erit alia & alia species intelligibilis, quæ tamen omnes dependent ab ipso homine, & tunc oportebit dicere quòd ipfe homo si est perfectè præsens intellectui, necessario causabit speciem intelligibilem sui, & omnium virtualiter contentorum, licet per prius causer speciem intelligibi-lem suæ quiditatis, sed non est sic de obiecto vo-luntario, quale est Deus, potest enim deus causare in intellectu angeli vnam speciem intelligibilem, quæ erit præcifa ratio cognoscendi ipsum deum quiditatiue, poterit etiam causare aliam speciem intelligibilem in alio angelo, que erit ratio cogno-gnoscendi deum quiditatiue & omnem proprietatem, vel si teneatur o per vnam speciem cogno-scatur quiditas dei, & per aliam, & aliam alia proprietas, tunc dico o poterit causare vnam speciem intelligibilem, que præcise etit ratio cognoscendi deum quiditative, non causando aliam specie intelligibilem respectu proprietatis, & pater hoc per argumentu à fortiori, quia ficut deus potest se fa-cere præsentem intellectui creato in ratione obie-Ai actu intelligibilis intuitiue, no faciendo fe prefentem tali intellectui vt in tribus personis, vt patuit in primo.d.prima.q. secuda.multo fortius po-terit causare speciem intelligibilem, que sit ratio cognoscendi ipsim quiditatiue abstractiue, & nullo modo sit ratio cognoscendi ipsum vt in tribus personis. hoc etiam patet, quia si deus, vt in se prefens intellectui creato, potest causare visionem sui intensam, & remissam, multo fortius poterit caufare speciem intelligibilem, quæ sit præcisa ratio cognoscedi ipsum quiditatiue, licet remisse. Ex his ergo patet quomodo stat aliquid cognosci quidita tiue, & tamen ipsum non cognosci secundum omnem proprietatem.

Dens bilem.

24

Secundo principaliter instatur contra aliud di pofsie ens fum, videlicet o deus non potest caufare speciem fare specie intelligibilem, per quan cognoscatur quiditatiue intelligibi- & secundum vitimam differentiam, arguitur sic, potest immediate causare cognitionem distincta iui in aliquo intellectu & abstractiuam, per quam cognolcatur quiditatiue, & etia inquantum est tri nus & vnus, ergo multo forti? poterit causare speciem intelligibilem, per quam quiditatiue & perfecte cognolicatur etiam secundum omnem eius proprietatem, antecedens patet, quia potest statim illuminare intellectum creatum, de omnihus articulis fidei, ita quòd in tali intellectu potest immediate causare notitiam distinctam omnium articulorum, consequentia patet, quia si essentia angeli cum sit obiectum naturaliter mouens potest in aliquo intellectu causare notitiam sui distinctam, & etiam speciem intelligibilem, quæ sit ratio co-gnoscendi ipsum distincte abstractive, multo sortius poterit deus, cum sit obiectum mere volun-Nota & be tarium.

¶ Præterea aliud eft cognoscere deum quantum est cognoscibile, & cognoscere persecte & quidita tiue. Primo enim modo attenditur cognitio quan tum ad eius intensionem, & sic cognoscens deum, quantum est cognoscibilis, cognosceret ipsum co140

gnitione infinite intensiua, cum sit cognoscibilis infinite & talis cognitio repugnat creature. Secudo modo eft ipfum cognoscere diftincte secudum totam eius quiditate, etiam si talis cognitio esfer valde remissa. Sic dico in proposito, quod ficut po terit causare, in intellectu creato visione sui intenfam & remissam, & cognitionem su distinctam, &abstractivam, intensam, & remissam, quare etia non poterit causare speciem intelligibilem, que sit ratio cognoscendi ipsum distincte, abstractive tamen, & fic nullum apparet inconueniens dare supernaturaliter aliquid representatiuu, quod sit ratio cognoscédi deum abstractiue, distincte, & quiditatiue, quod etiam fit ratio cognocendi omnem proprietatem demonstrabilem de illo

Cum dicit ad primam rationem Doct quæ elicitur in præsenti quæstione, quòd ista pròpositio est falsa scilicet cognitio per speciem, vt cognitam, est discursiua, puta cognoscens deum per ima ginem, vt cognitam, illa cognitio eri t discursiua, licet Doct.hoc expressent non dicat, videlicet, quod cognitio per speciem intelligibilem, vt cognitam fit discursiua, sed tantum dicit quòd cognitio difcurliua, qua deus cognoscitur per angelu, presup-ponit speciem intelligibilem de ipso deo, quia cognitio discursiua qua ab vno discurritur ad aliud necessario præsupponit cognitionem extremo- Quemedo rum, ut patet. Si ergo per essentiam angeli cogni- da ur spe-tam, cognoscitur ipse deus, talis cognitio erit di- cies intelliscursiua, & przsupponit cognitionem ipsius Dei gibilis. abstractivam, & per consequens speciem intelligibilem, per quam est talis cognitio, patet etiam hoc de specie intelligibili, vt cognita. Aliud est enim.a. cognoscere per speciem intelligibilem, vt rationé cognoscendi, & aliud est ipsum cognoscere per spe ciem intelligibilem, vt cognitam.Primo modo po nitur præcifa ratio cognofcendi ipfum a. fed fecudo modo, ponitur vt principium discursus, sicur discurrens à præmissi ad conclusionem necessario cognoscit terminos conclusionis. Et quod dicit ifte, quòd propositio Doct. est manifeste falfa, & adducit instantiam de cognitione sortis per speciem eius in speculo, dicens quòd talis cognitio fit per similitudinem repræsentantem vt co-gnitam, & tamen non est discursiva. Dico primo quod hoc non est simile. Tum, quia for. tunc non apprehenditur ab eadem potentia visiva, sed per accidens ab altiori potentia. Tum etiam, quia forte species in speculo non est ratio cognoscendi vt cognita, posito etiam quod sit ratio cognoscendi, vt cognita, adhuc dico quòd cognitio fortis per talem speciem, vt cognitam erit discurfina, oportet enim prius scire, quod talis species fit fortis, & per consequens, oportet prius præ-cognoscere sortem, & sic cognoscere sortem per talem speciem, vt cognita, est discurrere à tali specie, vt cognita ad ipfum fortem prius tamen co-gnitum.Cum etiam dicit, quòd fimilitudo repre-fentans vt cognita eft duplex, quædam vt cognita tantum, quædam vt cognita & ratio cognofcen-di fimul. Secundo modo falfa eft illa propolitio, eft duplex. quòd cognofcens per fimilitudinem, vt cognitam diforret. Dico quòd hog cafoo pullo ach fi discurrat. Dico quòd hac responsio nulla est, siue fit ratio cognoscendi, fiue non, non curo, fufficit enim hoc, quòd omnis cognitio de aliquo he bita per speciem, vt cognitam, fit discursiua, immo forte erit argumentum à fortiori, quia si per a. vi cognitu, quod tamen vi cognitum non est ratio formalis cognofcendi b. cognofcitur ipfum b. discursiue, multo fortius per a. vt cognitum, quod vt fic eft ratio cognoscendi b.cognoscitur ipsim b. Fran.Lych.in sec.Sent.Scoti. T 2 di-Fran.Lych.in sec.Sent.Scoul

Digitized by Google

1. 1.

discutsiue, nisi forte dicatur, quòd a. vt cognitum eff ratio cognoscendi b. loquendo de prima cognitione iplius b. fed hoc non videtur, quia species intelligibilis præcise ponitur ratio cognoscendi, vt talis species, & non vi cognita, sicut etiam patetde specie coloris existente in oculo, que vi talis species est ratio formalis videndi colorem, & non ve vila. Et cum dicit, quod ellentia diuina ve cognita est ratio cognoscendi omnia, patet hoc effe fallum de intellectu diuino, quia effentia respectu intellectus diuini est simpliciter ratio cognoscendi omnia, & non vt cognita, fi enim vt prius cognita effet ratio cognoscendi alia ipfi intellectui dinino, tunc intellectus diuinus discurreret, vt posset deduci ex his, quæ notaui super quæst.3.prolo. quòd autem essentia diuina sit simpliciter ratio cognoscendi omnia vt effentia ipsi intellectui dittino, patet à Doct.quaft. 3.prologi & 35, diftin.primi. & in quolib.q.14

enoiserit Denn.

Cum vitimo loco respondet ad illas tres rationes, quas Doctor facit de specie intelligibili, cum. Quomodo dicit primò, quòd angelus perfectius cognome Angelus co- Deum, confuse tamen, effet quærendum ab eo, in quo conceptu confuío elt cognoscens, per quema diftinguitur ab ip fo homine, aut enim talis cognitio terminatur ad Deum sub ratione deitatis, loquendo de cognitione abstractiva, & habetur propolitum, aut immediate terminatur ad aliquid, in quo Deus confuse concipitur, & tunc affignetur illud, aut erit conceptus entis, aut aliculus transcendentis, aut conceptus aliculus attributi naturalitet noti, quicuque talis affignetur etlam à philosopho haberi potuit, licet forte non ira intense. Si enim beatitudo naturalis ipfius angeli etiam incomparabiliter excedit naturalem beatitudinem, etiam peritiffimorum philofophorum, oportet ponere illam in cognitione diffincta deitatis.

¶Et quod dicit de memoria rapti,&c. adhuc ma gis est falfum, quia ex quo Paulus clare zidit deita-Quemede tem, & cum postea dixit raptus, &c. vidit archana Paulus re- Dei, &c. sequitur de facto, quòd recordabatur vi-serdabatur forum, quod noti potuit esse nisi por speciem intelligibilem eorum, vt supra exposui, nec valet exponere ipsum, qu'id loquitur de quiditatibus vifis in essentia, quía hæc expositio videtur omnino repugnare fensui litteræ, quia sicut Paulus raptus fuit ad visionem Dei, & diuinarum personarum, ita post raptum de eis recordabatur, & sic finis huius quzitionis .....

#### Qualtio Decima.

V trum ad hoc, q angelus cognoscat quiditates creatas alias à se requiratur nesessario, & habeat proprias, or diffinctas rationes cognoscendi cas .

Seraphicus Bona.2. sent. dist. 3. q. 1. art. 2. Scotus 2 sent.dift 3.9.10.

D.Thomas prima parte fumme.q.55.art. 3. • Riccardus 2. femt. dist. 3. q. 2. . . !

Durandus 2 Sent. dist. 3.q.6.

Ibannes Bacconitanus 2. fent. dift. 3. q. 1.

ECIMO quarit Doctor de cognitione angeli respectu cognitorum, alioruma se. Vtrum ad hoc, quod angelus cognoscat quiditates trea-tas alias à se requiratur necessario, quod habeat proprias; & diftinctas rationes co-gnoleendi eas, gnoscendi eas, 11 - ·.

## Qualtio

Ibi. Hie dicitur. Doctor in ista quastione. Primò recitat duas opiniones. Secundò improbat ens, & tertio ad questionem respondet. Circa primum est primo vna opinio. Henrici, quo Opinio Hen libe. quinto, qualtione decimaquarta. qua opinio rici. in fententia fat in hoc, quod in angelo, puta Gabr. est tantum vnus habitus numero concreatus sibi, qui est ratio representandi omnés quiditates creatas alias ab iplo, & hoc in fatione objectorum actu intelligibilium, eft etiam ratio caufandi faltem partialiter illarum quiditatum cognitionem

Expono tamen litteram, quia est aliqualiter Exposiciolis difficilis. Cum dicit ibi, modus ponendi est iste, tera. quòd licet habitus fit in intellectu, ficut forma in subiecto, siue impressiue, tamen obiectum, quod respondet in ipso habitu, non est nisi obiectiue, id est quod quamuis iste habitus, qui ponitur ratio representandi quiditates, sit formaliter impressus in intellectu, ficut forma accidentalis in fubiecto. obiectum tamen representatum per ipsum habi-tum, puta quiditates creatæ non funt in intellectu formaliter, sed tantum obiectiue, idest quod per illum habitum habent rationem obiecti actu inlelligtbilis, quia ante illum habitum nullo modo erant præsentes in ratione objectorum intelligibilium, idelt quòd potentia propinqua actu possent intelligi, sed per talens habitum fiunt fie przientes lequitur.

SEt fi quætatur, qualitet per Habitum possie. obiectum effe præfens tanquam resplendens, idest in ratione obiecti actu intelligibilis, dititur, quod habitus fcientiales, licetfint habitus de prima fpecie qualitatis, tamen super ipfim scientiaur findatur respectus essentialis ad scibile, qui ab es abfol-ui non porest, tanquain ad aliquid à quo in essent tia, & in fuo elle depender, ideft quod talis habitus vltra hoc, quòd est vera qualitas, necessariò inches dit quendam respectum; stue relationem ternisnatam ad quiditates scibiles, que necessario in este a conferuati depender à rali habitu, & sic habitus vt includens talem respectum, necessario ## fertur ad ipfum scibile, dependet etiam necessario ab ipfo obiecto fcibili, ficut telatio depender a ter mino, & elt talis netellitus illius relationis, quod intellectus non poteft capefe ilkim habitum feien tialem, quin capiat talem relationeni, & per confequens necessário iplum Ribile respectu cuius est ra-Tis habitus, & hoc propter naturalem-colliganthim correlations quam habet ad illud , quare talis habitugnecellario refertur ad fcibile.

Sequitur, & licet ibi fit diuinitus indita, felle tet talis qualitas fcientialis, non minus habet respectum illum scientialem ad feibile. Hic respon Henrican re det tacite obiectioni, quasi quomodo elipolitible (pender esle, quod ex quo talis qualitas feientialis no est cau- cita obiefata à quiditate fcibili, quomodo dicit respectuin tioni. essentialem terminatum ad ipsum scibile, poninius enim speciem intelligibilem dicere necessario respectum ad scibile, quia est causata ab ipso, ista autem qualitas scientialis est im diuinitus causata.

Respondet, quòd licet ira sit, tamen ex natura habitus scientialis resplendet semper scibile ab eo, culus eft in ipfo intellectu multo naturalius, quàna polibile effet fieri per fpeciem.

JIbi. Ersi quæratur, quomodo per vnum habitum funt plura obiecta ptæsentia. Responder, o vnicus habitus scientiæ continet virtualiter multa Intelligibilia, & tanto magis actualiter, quanto ilte habitus eft fimplicior, ita quòd fi effent infinitæ pecies creaturarum ille vnus habitus fufficeret ad 'intelligendum omnia illa, etiam in infinitum, procedendo vnam post aliam, idest q sicut vna species intelli-

Digitized by Google

. ....

147

intelligibilis effet ratio reprefentandi vnum obieclum, & fimiliter effet ratio cognoscendi, & alia. aliud, & sic de aliis, tamen iste habitus propter sui simplicitatem est ratio representandi omnia-obiecta nata representari per proprias species, & fimiliter est ratio cognoscendi omnia illa etiam in infinitum vnum post aliud, idest quod fi essent obiecta infinita non actu, cum sit impossibile, sed fuccelliue vnum post aliud, adhuc effet ratio reprefentandi, & cognoscendi omnia illa in infinitum. Sequitur, & hoc tanto facilius, & limpidius, fingula intelligendo, quanto habitus fuerit magis indeterminatus, & minus determinatus in natura, & ellentia fua, fecundum quòd angeli fuperiores ponutur intelligere per habitus vniuerfaliores,& fimpliciores, quàm inferiores, vult dicere, quòd ficut aliqua causa quanto est illimitata, & indeterminata ad plures effectus, tanto plures effectus produ-cere poteft, ita & habitus scientialis, quanto est indeterminatus, & illimitatus, tanto plura obiecta erunt representabilia, & intelligibilia per ipsum, cum ergo talis habitus angelo sit simpliciter illimitatus respectu omnium quiditatum intelligibiliu, etiam si essent infinitæ, sequitur, quòd erit ratio representandi, & cognoscendi eas.

Ibi. Si autem quæratur, quomodoiste habitus reducit intellectum angeli de potentia intelli-Norn & be- gendi ad actum intelligendi, idest quomodo intel-m. lectus angeli per illum habitum actu potest intelligere illas quiditates, dicitur, quod intellectus angeli habitu illo fibi cocreato naturaliter inclinatur ad intelligendum rerum fimplicium quiditates; ficut graue non impeditum statim sua grauitate ihclinatur deorsum, sicintellectus angeli.

5 Sed fi quæratur, quomodo ergo per illum hæ-bitum magis actu intelligit vnum objectum, quam aliud, dicit, quod magis intelligit illud, ad quod magis talis habitus inclinat.

Lt fi vitra quæratur, quare magis ille habitus inclinet ad vnum, quàm ad aliud, dicit, quòd tanto magis inclinat ad vnum, quam ad aliud, quanto essentialius dependet ab vno, quàm ab alto, fiuè quanto magis effentialius ordinatur ad vnum, quàm ad aliud, & quia talis habitus effentialius or-dinatur ad perfectiorem quiditatem, ideo magis inclinat intellectum ad cognoscendum illam, cum illa habeat plus intelligibilitatis.

Sequitur, & tunc, cum intellectus fit fictus in actu primo ad intelligendum primum, idest cum intellectus, primo habuerit notiriam prime quiditatis creatæ, tunc libero arbitrio voluntatis ex habitu discurrit ad singula obiecta tam complete, quam incompleté cognoscenda, fine perfecte, vel imperfecte discursa, dico cognoscendo hoc post hoc, non cognoscendo hoc exhoc, idest quòd habita actuali cognitione primi obiecti per talem habitum, tunc discurrit per alia obiecta, puta-per a & b. & c. cognoscendo vnum post alud, quia fimul non potest cognoscere plura perfecte, fed cognito vno immediate potest cognoscere aliud, oc hoc modo discurrit inter obiecta, non autem discurrit inter obiecta, cognoscendo vnum ex alio fic, quod cognitio a fit ratio cognoscendi b. sed iste habitus est simpliciter ratio cognoscedi a. & b. & c. licet per prius sit ratio cognoscendi vnum, quàm aliud.

Sequitur, & fecundum quod ex imperio voluntatis ad aliquid tendit determinate ad illud idem. habitus inclinat determinate, idest quod si voluntas determinate imperat intellectui ad cognoscendum b, habitus inclinat ad cognoscendum b. talis habitus inclinat intellectum ad ipfum b. & fie de

۰.

aliis : habitus enim ille determinate mouet ad aliquid, secundum quòd impellitur erga illud ex imperio voluntatis.

Decima.

Pro ista opinione ex dictis fic opinantis possunt elici quinque rationes, quæ postea exponentur in foluendo eas.

Ibi. Alia opinio. dicit. Hic recitat opi. Tho- Opinio Dimi mæ in prima parte fummæ, quæft.55. artic.3. quæ Thoma. opinio stat in hoc, quòd angelus, puta Gabriel non cognoscit omnes quiditates creatas alias à se per diftinctas rationes, ita quòd quælibet quiditas ha-beat propriam, & distinctam rationem distincte representandi ipsam, & partialiter, vel totaliter causandi cognitionem illius quiditatis, sed ponit, quòd pauciotes rationes representandi sunt in Ga-briel, quàm in aliquo intellectu alio inferiori, ita quòd si mille quiditates distincte cognoscutur per decem rationes ab aliquo angelo inferiori per pauciores rationes cognoscuntur à superiori, & tanto per pauciores, quanto à superiori cognoscuntur, & hanc fuam politionem probat, & auctoritate, & per duas rationes, que postea soluentur.

Ibi. Ista opinio videtur coincidere cum præ- 1fta opinio cedente, quia ficut illa præcedens ponit, quod in- coincidit cu finitæ quiditates possunt cognosci per illum vnum obinione He habitum, quantum est ex se, & ista opinio. habet rice. ponere, quòd in aliquo vno angelo erit aliqua ratio vna, quæ effet ratio reprefentandi, non tot quiditates, quin plures, procedendo enim secundum multitudinem quiditatum in vniuerfo, & specierum intelligibilium in angelis, quarum semper est minor numerus in superiori, deueniretur tandem ad aliquam vnam speciem in aliquo angelo, quæ poterit esse ratio cognoscendi omnia inferiora, vel faltem deuenietur ad aliquas paucas spe-cies, quæ supple erunt rationes cognoscendi omnes quiditates, & ita quotcunque quiditates inferiores possent fieri, possent cognosci per tot species, quia quælibet nata effet cognosci pet propriam speciem, & ità attribuendo vni speciei aliquam certam multitudinem quiditatum cognoscibilium, idest quæ esser ratio cognoscendi plures quiditates, tunc non effet ex parte eius, fcilicet talis speciei inuenire, vnde esser ratio cognoscendi tot, & non plura, quia sicut si vna species ponitur ratio cognoscendi mille quiditates, non viderur ratio ex parte eius, quin etiain possit este ratio cognoscendi plures, quàm ille

Sequitur, & licet ilta opinio secunda posset aliquo modo vitare hanc conclusionem, quia polfet dicere, quod quanto vna species est perfectior, tanto est ratio cognoscendi plura, puta quòd si est perfectionis vt octo erit ratio cognoscendi tot, & non plura, &'non sequitur exhoc, quòd vna possit esse ratio cognoscendi infinita, quia forte status effet ad aliquam vnam, quæ effet præcifa ratio cognoscendi tot, & non plura.

Sequitur tamen contra ipfam, scilicet opinione fecundam, licet non fit prima ratio, quam ponam, ernnt tamen contra camaliæ tres, ficut contra primam. Ista enim prima ratio de directo est contraopinionem Henr. ponentis illum habitum ex parte fua effe rationem reprefentandi, & intelligendi infinita obiecta. Et per hanc rationem deducit ad hoc inconueniens, quòd vnus & idem habitus numero esset formaliter infinitus, prima ergo ratio stat in Pluralitas hoc, quia vbi pluralitas numeralis requirit maiore numeralis perfectionem, ibi infinita pluralitas, fiuè numeralis requiris m infinitas requirit infinitam perfectionem, hac pro- iorem perfe-politio declarata est in primo, distin.2.quast.1. Sed Eionem.

Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti. ali-

## Libri

## Luxítio

aliquid effe rationem diftincte cognoscendi diftinétas quiditates concludit maiorem perfectionem in ipfo, quàm effe rationem cognoscendi tantum vnā, patet, quia accipiatur propria ratio represenratiua, puta humanitatis aliquam perfectionem includit, inquantum est ratio representativa istius, patet, quia per ipfam non tantum habetur præfentia humanitatis in ratione objecti intelligibilis, sed etiam est ratio cognoscendi, siuè causandi notitiam illius, quia quod communiter ponitur ratio reprefentandi aliquid in ratione obiecti actu intelligibi-Jis, ponitur etiam ratio cognoscendi illud, si ergo eadem species esset ratio representandi natura hois, & afini, cum ille rationes fint fimpliciter alterius ra tionis, lequitur, quòd dicut aliam, & alia perfectionem alterius, & alterius rationis, patet, quia species intelligibilis propria natura afini, quæ ponitur ratio representandi naturamafini in ratione obiecti actu intelligibilis, & fimiliter ratio cognoscendi illany dicit perfectionem formaliter, & essentialiter distinctam, & alterius rationis à perfectione quam includit species intelligibilis proprie nature hominis, ergo fi vna species esfet ratio æque perfecte representandi naturam hominis, & asini, illa eminenter includeret perfectionem vtriusque species:ergo si esser ratio representadi infinita obiecta, quorum quodlibet natum effet habere speciem propriam. alterius rationis ab alia, effet infinite perfectionis intensiue. Et addit, q sint alterius rationis, quia fi effet vna species intelligibilis ratio representandi infinita individua alicuius speciei non esset infinita intenfiue, quia ille rationes representadi indiuidua non essent alterius & alterius rationis, sed simpliciter eiusdem speciei, quia species intelligibilis Francifer, & Ioannis effent fimpliciter eiusdem speciei, ficut Franciscus, & Ioannes, & per consequenscontinens plures tales, non dicitur esfentialiter maioris perfectionis. Sed de hoc, an pluralitas numeralis arguar maiorem perfectionem, dictum eftin. primo, dift.2.q.1.

Ifta ratio-Thomam.

Secunda probatio ibi. Istæ rationes sequentes nes sunt con directe sunt contra Henr. & Tho. & intendit probatra Henri- re Doct. quod inipossibile sit esse vnam rationem cum, & D. diftincte cognoscendi duas quiditates specie distinctas, nec etiam duo individua distincta, licet de individuis hic non dicat expresse, tame patebit infra qualtione vltima huius distinctionis, quòd ista rationes concludunt etiam de individuis, sc primo arguit fic, omnis ratio vna cognoscendi potest ha, bere aliquem vnum actuin intelligendi adæquatum fibi, & pro clariori intelligentia fuppono aliqua.

Primo, quod ratio intelligendi, & objectum, intelligibile aliquo modo differunt.

Secundo, quod ratio intelligendi est duplex, sicut est duplex cognitio, scilicet intuitiua, & abstractiua, ratio enim intelligendi in cognitione intuitua est quiditas rei inquantum existens, obiectum vei o intelligibile intuitiue est ipsa res existens, ratio verò intelligendi in cognitione abstractiua species intelligibilis obiecti, & obiectum ipsum dicitur intelligibile.

Tertiò suppono, quòd sicut ratio intelligendi in cognitione intuitiua est quiditas inquantum existens, & est causa partialis cognitionis intuitine, sic species intelligibilis, siue sit primo objecti vniuerfalis, siue sit primo objecti singularis, de quibus infra quatione vitima huius distinctionis est causa partialis cognitionis abstractine, ita quòd si est species intelligibilis obiecti vniuerfalis, primo est causa partialis cognoscendi illud, si singularis primo est similiter causa.

Quartò suppono, quòd ratio cognoscendi, pu-

. . . . .

ta a. intuitive est sic ratio, & causa partialis talis cognitionis, quòd nihilaliud poteft elle ratio cognoscendi 1psum a, nisi virtualiter, & eminenter contineat illud fecundum totam fuam entitatem, vtalias exposui in primo, distin.3. sicspecies intelligibilis, puta hominis est causa partialis cognoscendi iplum hominem, quòd nihil aliud ab ipla poteft elfe caufa cognitionis abstractiue ipfius hominis sub ratione propria, & distincta, nisi virtualiter, vel eminenter contineat ipsum hominem secundum totam entitatem suam, & tale continens potest cau-fare speciem intelligibile hominis, & sic Deus posfet causare speciem intelligibilem ipfius hominis,& forte nulla alia creatura posset causare.

Quinto, ex his sequitur, quod ficut ratio intelligendi hominem intuitiue non potest esse ratio intelligendi aliud ab homine, nifi virtualiter, vel eminenter, vel effencialiter contineatur in ipfo homine, sicut patet de deitate, que est ratio formalis quasi producendi cognitionem ipfius Dei, & omnium. intelligibilium: ideo enim lic est ratio, quia omnia intelligibilia alia à Deo virtualiter, & eminéter secundum totam enritatem eorum continentur in Deo, fic ratio cognoscendi, puta hominem abstra-Ceiue, diftincte tamen, sic est causa partialis talis cognitionis, quod non potest esse ratio, siud causa partialis cognoscendi, vel representandi aliud obieaum ab homine, nisi virtualiter, vel eminenter, vel effentialiter contineatur in eo

Sextà suppono, quòd differantia est inter ratio- Differentia nem formalem cognoscendi aliquid intuitiue, & est inter rasationem formalem cognosceudi aliquid abstracti- tionem forue, qa ratio formalis in cognitione intuitiua prior malem eft natura, vel faltem fecundum intellectum ipfo gnofcerdi obiecto cognito intuiriue, rario vero formalis in aliquil incognitione abstractiua posterior est ipso obiecto mitimi, cognito, patet, quia femper species intelligibilis abstratiue causatur ab obiecto, cirius est faltem remore, exemplum, nam natura albedinis mouet potentiam viliuam causandi speciem sensibilem in ca, qua causata polt caulatur species sensibilis in fantalia, quæ dicttur fantalma, iplum verò fantalina partialiter caufat speciem intelligibilem receptam in intellecta poslibili representantem albedinem, vt albedo eft, ve patera Doctore in multis locis, & fio pater quomodo species intelligibilis eft posterior ipso obiecto intelligibili, quæ tamen eftratio intelligendi ipfum, patet ergo, quomodo vnitas speciei in reprefentando, & in caufando cognitionem obiectidependet ab vnitate obiecti, quod enim menfiiratut præcise ab aliqua mensura, non potest mensurni ab aliamenfura, patet, quia ficut vnitas effectus no potest effe à pluribus caufis totalibus, yt alias diximus in primo, dift. 25 fic nec vnitas méfurati potet esse à pluribus mensuris totalibus, & sic species intelligibilis iplius hominis no potest effe species intelligibiles ipfins afini, quia tuncillud in ration menfurati dependeret à pluribus menfuris; voa etgo species intelligibilis tantum erit ratio intelligé-di abstractiue cuius est, & omnium contentorum. virtualiter, veleminenter, & forte essentialiter, & dico forte essentialiter, quia Doct. dixtuin primo, dist.3.quæst.1. qadd sensibile causar speciem intelligibilem fui, & forte omnium fuperiorum, vel caufat aliam, & aliam speciem intelligibilem scum ergo nulla fit creatura, que virtualiter, vel eminenter, aut essentialiter cotineat omnem aliam creaturam, sequitur, quod non poterit esse aliqua species intelligibilis in aliquo angelo, vel duz, vel tres, veposuit. Tho. vel vnus habitus numero, vr posuit-Henr. quisit ratio intelligendi illa alia obiecta ab i plo angelo, & fic patet ista ratio. **§Sed** 

148

Sed difficultas eft, an obie cha contenta virtualiter, vel eminenter in aliquo obiecto possint cognosci per speciem intelligibilem representatem ipsum obiectum, vel per aliam, & aliam speciem intelligi-bilem. Dico, quòd vtraque via est substentabilis, sic intelligendo, vel q vna species intelligibilis est ratio cognoscendi hominem abstractiue, & omniu virtualiter cotentorum, velquod ficut ipfe homo caufat speciem intelligibilem sui, ita potest causare alia, & aliam speciem respectu alterius, & alterius contenti

Sed difficultas eft de cognitione intuitiua, an eadem effet ratio cogno scendi intuitiue, puta obiestum, & omnia contenta in ipfo a. Dico duo, primum, quòd fi obiecta contenta habeant propriam existentia aliam ab obiecto cotinente sic dupliciter possum cognoscere intuitiue, primo per rationem formalem ipfius objecti cotinentis partialiter caufantis cognitione talis obrechi, & omnium contentoru. Secudo per naturain existentem, quæ est caufa partialis cognitionis talis intuitiue, & patet exc-Effentia di- plum, quia essentia diuina est ratio intelligendi se, nina est ra- & omnes creaturas intuitiue; & tramen ipse creatutio inselli- ræ respectu intellectus noftri poffunt habere ppria gendife. O motionem partialiter canfantem cognitione intui-omnes crea- tiuam fui, patet à Docto.in primo, quæft.1.prolo. turas intni- dift 2 quæft 1.dift 8 quæft 1. 8 in Geludo, dift 2 dift.3.quæft.1.dift.8.quæft.1. & in fecundo, dift.3. Si verò huiufinodi contenta non habens propriam existentiam realiter distinctam, dico, quòd iaum intuitiue cognoscuntur per quiditatem existentem obiecti continentis, & loquor femper de existentia entis absoluti, quia forte existentia relationis non. potest intellectu aliquem ad cognitione fui immutare, de quo alias.

Si quæratur, an voluntas diuina possit pducere aliquam speciem intelligibilem in intellectu angeli q fit ratio representadi diftincte, & causandi partialiter distinctam cognitions omnis quiditatis distin-At essentialiter ab angelo, dico, quòd non, o fit repugnantia ex parte voluntatis diuinæ, sed est repugnantia ex parte talis effectus, quia túc esfet forma-liter infinitus, vt supra probaut, infinitas verò repugnat creatura, vt patet à Doct.in pluribus locis.

Si iterum dicatur, & an posset producere aliquam speciem intelligibilem representantem duas naturas tantum, & non infinitas, dico quòd nó, ga fi talis posset dari non repugnaret sibi posse reprefentare infinita, vt in simili patet à Doct. in pluribus locis

Si dicatur, quòd hoc videtur possibile, scilicet opoffit representare infinita, quia ficut Deus poffet facere aliquod corpus effe in infinitis locis fimul,& tamen no esset immélum, vt patet à Doct.in quarto, dift.10.quaft.3 & poffet facere vnum angelum simulesse in infinitis locis, & tamen non esset immensus, vt pater à Doct.in secundo, dist.2. Hoc etia poteft elici à Doct in quarto, dift.49. Nam immé-fitas, vt dicit Doct eft effe in omm loco ex natura propria, fic in propofito videtur dicendum, quòd quauis talis species, vel habitus ex se non posset representare infinita, participatiue tamen posset representare, inquantum participat tale essa Deo.

Jico, quòd non est simile, quia esse in infinitis lmmensitas est esse in locis passive per potentia activam ipsius Dei nulla perfectionem dicit, quia tantum est esse sub infinitis respectibus vbicalibus, vt pater à Doct in quarto, dift. 10.quæft. 3.quòd enim lapis virtute diuina fimul fit in duobus locis nullam perfectione arguit in lapide, sed tota perfectio est in causa effectiua. Hoc idem dico de angelo, no fic est de specie intelligibili, vel habitu, ga diffincte reprefentare quiditarem à quocunque habeat, illud dicit perfectione formaliter in ipfo representante, & similiter partialiter caufare cognitionem obiecti, dicit aliqua perfectione formaliter in illoà quocuque sit talis pfectio. Eemplum. Intellectus eft immediate creatus à Intellectus Deo, & qmodo possit este causa partialis cognosce- est ummedia di aliud, & aliud obiectum, hoc idem est à Deo, & te creatus à tamen posse sic causare dicit formaliter perfectio- Deo. nem in illo

Sed reftat maior difficultas', videtur enim, g Deus possit causare aliquam speciem intelligibile, quæ sit partialis causa cognoscedi infinita obiecta, patet per argumentum à fortiori. Nam intellectus eft causa partialis, vt patet à Doct.quast. I.prologi, & in primo, dift. 3. q. 1. 7. & 8. & 9. & dift. 2. dift. 8. q. 1. eiuldem primi, & in fecundo, dift. 3. quæft. 6. & ipfe intellectus est causa magis principalis respectu obiecti tamen impersectioris, vt patet à Doct.in primo, dift.3.quæft.8.& in fecudo, dift.3.ergo fi intellectus noster potest effe causa partialis, & magis principalis respectu infinitoru obiectorum, sequitur, q erit formaliter infinitus, si ratio Doct.contra Henr. probaret.

Respondeo, & dico primò, quòd hoc non se. quitur, quia & si sit causa partialis infinitorum cognitionum hoc erit tantum fucceffiue, tum quia no poteft habere oia obiecta fimul, & perfecte præfentia in fe, nec in cognitione abstraction, vt patet à Doct.in primo, dift. 3. vbi vult, quòd illud prius intelligatur, cuius species intelligibilis fortius mouet, & vulteriam ibi quæft.1.& 8. quòd illa species forrius mouet intellectum, cuius singulariter fortius mouet sensum. De cognitione intuitiua etiam patet, quia non omnia funt fimul præsentia in ratione intelligibilis intuitiue, accipiedo inuifibile actu, qd eft potentia propingua ad mouedum intellectum; vt expofui fupra dift. 3. huius. Si dicatur, nonne huiufinodi obiecta poffunt effe potentia in effentia diuina respectu intellectus nostri. Dico, quòd sic, & tamen, vitibi non mouent ad cognitionem intuitiuam, tum quia vribi non cognoscuntur intuitiue ab intellectu nostro, vt patet infra quæst.vltima huius dift. tum quia vt ibi licet perfectius cognofcantur, no tamen proprie mouent, sed voluntas diuina, vt patet à Doct.in primo in pluribus locis. No valet ergo intellectus noster est causa partialis, & principalis producendi infinitas cognitiones infinitoru obiectorum successive, ergo est infinitus formaliter. Et quod non valeat, patet à Doct. in primo, dift.2. quæft. 1. vbi arguit infinitatem Dei ex hoc, g habet in potestate fua fimul posse pducere infinita.

Secundo dico, o posito per possibile vel impos-sibile, quòd estent infinita obiecta, & persette præ-sentia, & actu intelligibilia, & quòd intellectus simul concurreret, vt caufa partialis ad cognitionem omnium illorum, adhuc no fequitur, quod fit formaliter infinitus, & ratio huius eft, ga aliud eft effe rationem formalem producedi aliqua plura, quorum quodlibet specialem perfectionemm requirit in canfa, &c. aliud eft effe rationem formalem producedi aliqua plura, quorum quodlibet non requirit specialem perfectionem in causa partiali. Sic dicoin proposito, quod species intelligibilis, que est species incaufa partialis producendi cognitionem hominis, telligibilis requirit tantam perfectionem, ita quod minor ip- of causa fa non possit este causa partialis, & similiter species Partia in gintelligibilis afini requirit aliam perfectionem in ip ducendi co. fo, & talem perfectione, q alia species intelligibilis, gnitione hoputa hominis non potest effe causa partialis cognitionis afini, & fic fequitur, quòd fi effet caufa partialis cognoscendi infinita, in se esset formaliter infinita, intellectus verò non requirit ficaliam, & alia perfectionem, quia idem intellectus fic partialiter Fran.Lych.in fec. Sent.Scoti, T 4 con-

Fran.Lych.in fec. Sent.Scoti,

tine .

emniloce.

Difficulse.

#### Distin. Libri

## Qualtio

concurrit ad cognitionem obiecli imperfectioris. ficut ad eognitionem objecti perfectioris.

¶ Et si dicatur causa potens producere simul infi nita est formaliter infinita, quorum productorum quodhbet dicit aliquam perfectionem, ergo cum infinitz intellectiones fic fe habeant, quod dicunt perfectionem aliquam, vt patet. Dico, quòd ex hoc non fequit infinita perfectio in caufa, nifi tales perfectiones producte requirant aliam, & aliam perfe-Aionem in causa, & fic arguit Doct. dist. 2. primi. Et ex hoc fequitur, 🗛 fi Frăcifcus fimul produceret infinitos homines, non diceretur infinite perfectionis, cum alius, & alius homo non requirat alia, & aliam perfectionem in producente, quod patet, ga producto homine à virtute, vt a.eadem virtute producitur alius homo, fic in propotito.

Intellectio YA .

Si dicatur. Iltæ intellectiones ficut specie diftinuna est per- guntur, ita vna est perfectior alia estentialiter, eigo fettier alte- fi homo poffet pducere fimul infinita specie diftin-Aa, esset formaliter infinitus, vt patet à Doct.in simili dift.2.quaft.1.primi. Dico, g intellectiones infinitoru obiectoru distinctorum specie sunt specie diftincte, sed hoc non habet ab intellectu, sed ab obiectis, vt patet à Doct in primo, di.3. quast 6 & 7. & quamuis vna fit perfectior effentialiter alia, maior, & minor perfectio essentialis in intellectionibus no est à maiori, vel minori perfectione ipsius intellectus, sed ab obiectis, & sic quando intellectus concurrit cu obiecto perfectiori, & imperfectiori æquali conatu hinc, & inde causatur intellectio pfe-Aior obiecti perfectioris, sed talis perfectio principaliter est ab obiecto, loquendo de perfectione specifica.

Si dicatur. Ex quo intellectus est causa principalis intellectionis, & obiectu est causa minus principalis, ergo videtur, quòd erit caufa principalis intellectionis, & quantum ad substantiam, & quantu ad intensionem ipsius, vt patet à Doct in simili de potentia, & habitu respectu operationis in primo, dift. 17.ergo vide ur, quod perfectio intellectionis specifica principaliter sit ab intellectu, &di sic, poterit elle infinitus producendo infinitas cognitiones infinitorum obiectorum specie distinctorum.

JDico, q etiam hoc coceffo no fequitur infinitas intellectus, quia iste perfectiones, vt partialiter sunt ab intellectu, non requirunt aliam, & aliam perfe-&ionen in intellectu. Nam idem intellectus perfectionis vt septem, & comparatus ad obiecta infinita, quorum nullum excedat perfectionem, vt feptem, ita quòd aliquod illorum fit perfectionis vt vnum, & sic ascendendo, ita quòd omnia illa semper dicantur persectiora, tunc intellectus erit causa principalis, quia semper persectior, & vt talis perfectionis poterit producere huiusmodi cognitiones partialiter, & lic non fequitur infinita, fi tamen suppleret causalitate alicuius objecti, puta asini de necessitate requireretur maior perfectio, quia ille gradus intellectionis, si potest dari qui est ab asino eft tantæ perfectionis, quòd à nullo poteft caufari, nifi ab ipfo afino, vel à continéte virtualiter, vel eminenter ipfum, & fic patet folutio.

Difficultar .

Refponfio.

Sed est alia difficultas, quia supra dictum est, o fi intellectus fimul posset concurrere cum infinitis obiectis partialiter, ergo fimul posset recipere infinitas perfectiones, & licellet formaliter infinitus.

¶Relpondeo, & dico primò, quod dixi fupra, g ad producendu partialiter humfmodi effectus, no sequitur infinitas in intellectu, q modo possit recipere infinita, est alia difficultas, & diceretur, g non possit coagere infinitis obiectis, qa illa non possunt effe intelligibilia actu fimul. Secundo, quòd fi etiam reciperet infinitas intelle chiones, quod ex hocnon

sequeretur ipsum esse formaliter, & quiditative infinitum, quia recipere passiue nullam perfectionem dicit. Nam fi lapis posset recipere à Deo infinitas albedines, no effet perfectior in se quiditatiue, quam effet si non reciperet, si tamen intellectus posset recipere diceretur infinitus tătum denominatiue, fed casus eft impossibilis, quia infinitæ intellectiones fimul non possunt esse in aliquo intellectu, & hanc glo.notabilem.

Ibi. Præterea omnis ratio. Ifta ratio ftat in hoc, Sequiru quia ratio formalis producedi cognitionem , habet *expensie li* actum fibi adæquatum, vel intefine, vel extensiue, vt tere . patet. Nam species intelligibilis hominis est sic ratio formalis producendi cognitionem hominis, 9 no potest este formalis ratio producendi cognitionem alterius obiecti no contenti virtualiter in ipla, & lic extentiue tatum erit vna cognitio specie, & intensiue, & erit tante perfectionis, & quod maioris perfectionis non poterit esse, vt probat Doct.infra de memoria fecunda, q probatio clara est, sed vnus habitus numero, vt ponit Henr.in angelo, vel vna. species intelligibilis, vel duæ, vt ponit Tho non poffunt habere fimul actum ad zquate vnum respectu omnium obiectorum, quod patet. Non extensiue, ĩ quia fi effet ratio formalis cognoscendi plura obieda, túc posset sibi cooperari intellectus ad cognoscendum illa plura distincte, quod tamen ipsi negăt. Sed forte diceret Henr, vt patet supra, quod talis ratio primo inclinat ad vnum, postea ad alud. Et forte diceret Tho.quod quamuis talis ratio sit pluriu obiectorum, non tamen est ratio formalis producendi cognitionem diftinctam illoru, & hoc fimul, fed tantum successive, & sic intellectus no intelligeret plura fimul.

Hac responsio nulla est, quia si possibile essent duo obiecta perfecte przientia al cui intellectui in ratione obiecti, ipse intellectus, cum sit causa merè naturalis, statim intelligeret illa simul, licet forte non aquè perfecte, cum ergo per talem habitum, fscundum Henr.& per speciem, secundum Thom. funt plura obiecta perfecte præsenua itellectui, erit ratio fimul producendi distinctam cognitione illorum obiectorum, quòd enim agens non producat plura fimul, puta quòd homo no producat decem homines fimul, hoc potest contingere ex indispositione agentis, vel ex indispositione passi. Na si ages, & passum estent perfecte disposita respectu pluriu effectuum fimul illi effectus producerentur, tic inropofito. Nam exquo talis habitus secundum. Henricum, vel species secundum Thomam sit præfens perfecte intellectui angelico in ratione perfedi representatiui. Sequitur, quod talis intellectus fimul plura obiecta cognoticat, quod negant, neq; intensiue, patet, quia si Henr. diceret, g habet vnum actum intenfum respectu omnium obsectoru aliorum ab angelo, tunc ille actus effet formaliter infinitus, vel posset esse, si obiecta representata essent infinita. Hoc patet per probationem Doct. quam. facit probando actu intellectus diuini eile formaliter infinitum. Vide in primo, distin. 2.9.1. Si etiam diceret Henr.quòd obiecta reprefentata non funtinfinita. & pono, quòd tantum fint mille, fi ille habitus haberet vnum actum adæquatum intenfiue respecta illorum objectorum quantum eft ex parte lua, non repugnat fibi infinitas formalis, quia fi potest elle vna intellectio z què perfecta, & çquè intenla respectu plurium obiectorum simul sumptorum, quorum quodlibet requirit specialem perfectionem in actu cognoscendi, sicut cuiuslibet teorsum sumpti ex parte sua non repugnaret este infinitorum, & hoc posset probari per dicta Doct.in primo,dift. 2. & à fimili per philosophum quarte phy. quia

1

quia fi duo corpora posfunt esfe in vno loco: ergo & infinita, fic in propolito eodem modo arguatur de specie, quam ponit Tho.

IBI. Contra istas duas rationes. Hic Doctor instat contra secundam, & tertiam rationem. Contra secundam, in qua dictum est, quòd ratio intelligendi habet vnum obiectum adæquatum fibi, in quo includutur omnia fcibilia per rationem illam. In Sole of Hic dat instantia cotra, quia in Sole est tantum vna fariam vas forma, fiuè vna ratio formalis producendi generabilia in istis inferioribus, & tamen Sol non haber vnum obiectum primum, in quo cotineantur omnia alia obiecta virtualiter, non enim omnia generabilia à Sole virtualiter continentur in aliquo vno obiecto, quod respiciat Sol vt adequatum, & vt virtualiter contentiuum omnium generabiliu à Sole. Deinde instat contra tertiam rationem ibi, nec etia oportet, nam tertia ratio probabat, quòd vna ratio formalis cognoscendi potest habere aliquem vnum actum intelligendi adæquatum fibi. Et Doct. instat ibi. Nec etiam oporret, &c. Dicir, quòd non eft necesse vnam rationem formalem habere vnum actum fibi adæquatum, & patet de forma Solis,

quæ est ratio producendi plures effectus. Ibi. Respondeo virtus productiua illimitata. scorne fol- Hic Doctor soluit instantias istas, & solutio stat in nie inflan- hoc, quòd non est simile de ratione formali intelligendi, & de ratione formali producendi alium. effectum, quia in cognitione abstractiua obiectum habet rationem prioris naturaliter respectu enis, quod est proxima ratio intelligendi, scilicet respeâu speciei intelligibilis, quæ est proxima ratio intelligendi abstractiue, vt patuit in primo, distinc. 3. quæft.6. & 8. & in præfenti diftin. quæft.vkt. & ideo vnitas posterioris de necessitate dependet ab obiecto priori, & non potest esse vnitas posterioris cum distinctione prioris, ex quo ergo obiectú est prius specie intelligibili, & causa illius, vt supra declarani, & aliud obiectum est causa alterius speciei, si est vnitas speciei intelligibilis, erit tantum ab vnitate obiecti, cum dependeat ab ipfo effentialiter : ergo species intelligibilis, puta lapidis non poterit ese ratio representandi altud obiectum, à quo non dependet, nec proxima ratio intelligendi illud, patet per vnam propositionem Doct in primo, distin.3. quæft.6. omnis fpecies impressa ab objecto (loqué. do de ratione formali obiecti) representat illud sub illa ratione, qua imprimitur ab eo. Si dicatur, g pluralitas obiectorum stat cum vnitate speciei intelligibilis. Contra, quia ex quo obiectum fe habet ad speciem in ratione cause, tunc sequeretur, g eadem species depederet à pluribus causis eiusdem ordinis, quod est impossibile, & sic oportet dicere, quòd vna ratio intelligendi in cognitione abstractiua erit vnius obiecti adæquati, & si sit ratio intelligendi plura, illa plura virtualiter continentur in... illo, & hoceft quod dicit. Sed de huiufmodi specie intelligibili, quomodo causetur ab obiecto, an proxime, an remote, vide quæ exposui in primo,

dist. 3.q.2.& 6. Jbi. In operationibus autem, quæ non sunt. productiones, &c. ideft in quibus non correspondet aliquod productum vt terminus, vt funt intellectiones, & volitiones, quæ tantum dicuntur operationes, vt patet à Docto.in primo, dift, 2. parte 2. quæst.3. operationes verò, quæ sunt productiones, funt illæ, quibus correspondet aliquod productum vt terminus, vt patet de generatione, cui correspondet genitum.

Jicit ergo hic Doct. quòd in huiufmodi operationibus obiectum habet ibi rationem priorisna turaliter respectu eius, quod est proxima ratio operandi. Hocnon debet intelligi absolute, quia in. cognitione intuitiua ratio producendi huiu ímodi cognitionem est prior obiecto, vt supra declaraui, fed habet veritatem in cognitione abstractiua.

Decima.

Ibi. Similiter ettam talem formam productiuam,&c. Hic soluit fecundam instantiam,& dicit, quòd Sol, vel forma productiua Solis non habet. aliquod passum fibi adaquatum, neque intensiue, neque extensive, quod fit receptiuum actionis suz adæquatæ. Hicautem memoria (puta species intelligibilis cum intellectu) habet passum sibi adzquatum, & fic memoria operativa respectu intelle- An memectionis hominis, & forte contentorum in illo, non ria fit ratio potest este ratio producedi intellectionem alterius producendi obiecti non contenti in illo, cuius est prima species, intellectio-& habet passum fic adæquarum, puta intellectum. nem. possibilem, quod potest recipere à tali memoria, nifi tantum cognitionem hominis,& contentorum in illo, aliter non fe caperent mutuo partes imaginis. Prima enim pars imaginis est memoria fecunda, videncet species intelligibilis, & intellectus, respectu tamen cognitionis abstractive, sed respectu cognitionis intuitiue, memoria fæcunda eft obie-Au in se præsens intellectui in ratione obiecti actu intuitiue intelligibili. Secunda pars imaginis est intellectio adæquata tali memoriæ : fic enim adæquantur, quòd talis memoria non potest habere nifi talem intellectionem, & talis intellectio nonpotest esse nisi à tali memoria, nisi-tale obiectum virtualiter contineatur in alio, quia tunc cognitio illius posset esse ab objecto virtualiter continente : eft ergo operatio præcise adæquata memoriæ fæcundæ, tam intensiue, quam extensiue. Ex his ergo patet, quomodo prima inftantia nihil concludit contra secundam rationem, quia virtus productiua Solis illimitata aliquo modo ad aliquos effectus eft equiusca, &ideo eft fimpliciter nobilior, & fuperior quolibet suo effectu, propter quod vnitas eius non depender ab vnitate effectus, fed effectus depedent à causa ista, & effectus possunt esse plures à causa Solis existente vna, quia in posterioribus potest esse pluralitas cum vnitate naturaliter prioris, fed non est fic de ratione proxima cognoscendi abftractiue.

Ibi. Tertià arguo fic. Hac quarta ratio spe- Contra Hen cialiter est contra Henricum, qui dicit, quòd ange- risum. lus per vnum habitum cognofcit omnia alia à fe,& Doctor probat hic, quòd hoc non est necesse, quia poterit cognoscere, puta hominem non habitualiter, ideft non mediante habitu, vt ratione formali cognoscendi. Dicit ergo Doctor fic. Ille intellectus no eodem supple habitu formaliter, nouit habitualiter plura, qui fine contradictione potest no-scere hoc habitualiter, & non nostere illud, idest qu nihil idem est necessario ratio formalis proxima co gnoscendi habitualiter plura, si vnum illorum potest cognosci, & non per talem rationem, sed omnis intellectus creatus potest noscere vnum obiectum. non noto alio, patet, quia si non posset noscere habitualiter a. ablque hoc, quod cognosceret b. fin contradictione, aut hoc effet ex parte intellectus talis, quod est falsum, quia potest noseere vnum habitualiter, & non aliud, aut ex parte necessaria colligantiæ obiectorum, quod fallum eft, quia vnum illorum intelligi potest ab intellectu nostro alio no intellecto : ergo angelus non necessario eodem ha-

bitualiter nouit illa plura. ¶Ibi. Præterea in speciali arguitur contra primam opinionem de habitu arguo quadrupliciter, Primo contra id, quod ponunt de respectu essentiali, quia Henricus dixit, quòd ille habitus habet. respectum effentialem ab obiectum præsentatum. Ethoc

tias .

1

forma.



### Libri

## Quastio

Optima expositio.

ricum.

Et hoc Doctor improbat, quia tunc sequeretur, 9 talis habitus esset essentialiter, & quiditatine relatio, & fic videtur contradicere. August. septimo de Trin.cap.2. vbi vult, quòd omne, quod relative dicitur, est aliquid excepto relativo, idest, quòd, omne illud, quod relatiue est ad aliud de necessitate includit aliquod absolutum, quod est fundametum, vel fubiectum talis relationis, vt prolixè exposui in primo, distin. 1. quæst. 2. Si ergo ille habitus necesfariò refertur ad subiectum: ergo includit aliquod absolutum, in quo fundatur relatio ad subiectum, " & tale absolutum non' potest esse essentialiter relatio, modo probatum est in isto secundo, dist.1.9.5. quod nulla relatio est formaliter, vel essentialiter eadem fundamento, licet per identitatem fit, quandoque eadem res realiter, vt ibi diffuse exposui. Si igitur iste habitus est quædam qualitas, & entitas absoluta, non habet respectum ita effentialem, quin posset sine ipso intelligi, & præcipue loquendo de respectu quem habet ad obiecta, quicquid sit de respectu quem habet ad Deum creantem, & conferuantem illum habitum, qui ponitur idem realiter cum creatura, sed iste respectus ad obiecta non videtur esse idem cum habitu, patet, quia omnis relatio, cuius fundamento non repugnet, posse este sine termino, realiter distinguitur à fundamento, vt patet à Docto.in isto secundo, dist. 1.9.5. sed non repugnat tali habitui creato, posse esse fine tali, vel tali obiecto, ergo.

J Ibi. Præterea. Si respectus ponatur idem alicui absoluto no nisi ad prius naturaliter ; &c.ga Henr. forte diceret, g talis habitus dicit respectum estentialem, sic iutelligendo non, quòd sit de essentia illius, sed of fit intrinsecus, & idem realiter illi habitui. Et Doct.probat hic, quòd non potest esse idem realiter illi, ga relatio, que identificatur fundamento, exhoc identificatur illi, quia ipfum fundametum dependet in effe, & conferuari ab aliquo priori, ad quod prius terminatur talis relatio, vt patet de relatione creaturæ ad Deum, talis en im relatio creaturæ ad Deu ex hoc identificatur realiter creaturæ, quia ipfa dependet in effe, & in conferuari ab iplo Deo, sed iste habitus non est ad obiectum tanquam ad aliquod prius, à quo dependeat in esse, & conservari, patet, quia ipse Henricus posuit illum habitum immediate creari à Deo.

Jibi. Secundò contra hoc, quod positit obiectú præsens sub ratione intelligibilis per habitum. Hic Scotus im. Doct.intendit improbare Henr.quantum ad hoc, probat Hen- quod dixit per illum habitum habetur præfentia. obiecti sub rationeactu intelligibilis, & adducit primò ratione Henr.cotra Sco.probat 'enim Hen-ricus, quòd species intelligibilis non potest esse ratio præsentiæ obiecti, quia perficit intellectum, vt ens quoddam, ficut forma materiam, & per cole quens no perficit intellectum, vr intellectus eft, nec per illam erit intelligibile præsens, inquantum intelligibile, multo magis potest hoc argui de habitu, quia habitus inquantu habitus est perfectio poten-· tiæ, vt patet .

Ibi. Præterea secundo sequeretur, quod habitus noster scientialis esset illud, per quod obiectum intelligibile præsens esset, & ita adepto habitu scietiali no requireretur couerfio ad fantasma ad actualem intellectum, quod ipfenegat. Vult enim Henr. quòd intellectus noster non potest habere actualem intellectionem, puta albedinis nisi fiat couetsio ipfius ad fantasina albedinis, in quo relucet obiectú, quæ opi.eft improbata supra in primo, dist. 3. q.6.

& 7.& di.27.& hoc vult, qa præsentia obiecti no po Scotus arguit contra telt haberi nisi virtute fantasmatis. Hic ergo Doct. arguit contra iplum, quia fi obiectum eft perfecte feitfum.

præsens per habitu, ergo adepto tali habitu obie-eti poterit ipsum obiectu intelligi, cum sit ibi perfecte præsens absque hoc, of fiat conuersio ad fan-

tasima illius obiecti, quod tamen ipse negat. Ibi. Respondeo, quòd intellectio nostra dependet à sensibus, non sic intellectio angeli. Diceret Henr. g no est simile de intellectu nostro, & de intellectu angeli, quia intellectio nostra dependetà sensibus, & per cosequens non potest haberi præfentia obiecti in ratione inteliigibilis, nisi paliquod fantasma representans illud, sed intellectio angeli nullo modo dependet à fenfibus, & ideo potest habere præsentiam objecti absque tali fantasmare.

Ibi. Contra, si necessaria colligatio. Hic Doct. arguit à fortiori, probado ex dictis Henr.quòd per habitum fcientialem noftrum magis habeatur prafentia obiecti in rarione intelligibilis, quàm per habitum concreatum ipfiangelo, & ratio ftat in hoc. Henricus vult, vt supra patuit, quòd p er habitum concreatum, inquantum habet respectum essentialem ad obiectum, habeatur præsentia obiecti in ratione intelligibili (, ergo à fortiori, cu habitus noster scientialis, dicat respectum magis essentialem. ad obiectum, pater, quia habitus noster scientialis ellentialiter dependet ab obiecto, sed non sic habitus concreatus angelo: ergo magis habetur prælen tia obiecti per habitum nostrum, & si fic: ergo prefentia obiecti in ratione intelligibilis non liabetur præcise per fantasina illius obiecti.

Ibi. Tertiò contra hoc, quod dicit, quòd omne obiectum intelligibile creatum eft præsens per istum habitum, & ratio star in hoc, quia si angelus Angelus mo effet creatus in puris naturalibus, sequeretur, quod est creatus non posset nec fe, nec aliud intelligere, & fic effet. in puris noimperfectior intellectu nostro, qui fine tali habita turalibut. concreato poteít plura obiecta cognoscere.

¶ lbi. Præterea habitus, fecundum istum; ideo non representat singulare, sicut representaret species, &c. Hic Doctor vult probare, quòd angelus no cognoscat omnia fimplicia per illum habitum, quia non terminos fimplices. Et hoc probat ex dictis Henrici. dixit enim ipfe, quòd ideo habitus no representat singulare, quia non est natus generari immediate ab ipfa re cuius eft, species vero intelligibilis representat fingulare, quia est nata causari immodiate à re, cuius eit, & vult, quòd habitus nofter fit natus causari tantum per actum intellectus conferentis vnum obiectum ad aliud, & fic talis habitus præsupponit cognitionem objectorum simplicium . & Doctor hic accipit rationem Henrici, Scottes acciquam facit contra speciem, probando, quòd ipsa. pit ratione non representat vniuerfale, & ratio fua talis eft, quá- Henrics. do aliquod generatur à sua causa naturali, natura est sic representate à quocunque imprimatur, sem-per sic representabit, sed species intelligibilis si generaretur', puta ab albedine nata esfet representare tantum albedinem fingularem, & per confequens à quocunque imprimeretur talis species intelligibilis, siue à Deo, siue ab alio semper representarer. eandem albedinem. Ex hoc arguit Ductor contra ipsum, quia si habitus immediate generaretur ab actu coferente vnum obiectum ad aliud obiectum tantum reprefentaret complexum, patet, quia il! actus caufatiuus habitus præfupponit cognitioné obiectoru: ergo fi talis habitus imprimatur à Deo, tantum erit ratio cognoscendi complexa, & no terminos fimplices : ergo angelus faltem potuit coguoscere terminos simplices, velquiditates fine tali habitu.

Ibi. Præterea quarto, quod dicit, quòd ifte habitus eft principium cognoscendi qua cunque distincta obiecta videtur este contra hoc, prima ratio

ratio contra opinionem primam, quia sequeretur, quòd esset naturaliter infinitus, qua ratio fupra patuit-

JIbi. Quod etiam dicit, quòd naturaliter incli-nat in id, ad quod voluntas determinat imperando videtur este irrationabile, dixit entm Henricus supra, quòd voluntas inclinat habitum ad aliud, & aliud obiectum, & imperando dat fibi talem inclinationem naturale, qvf impossibile, quia illius habitus, vt formæ naturalis eft natutalis inclinatio determinata ficut grauitas, quæ est forma naturalis habet determinatam inclinationem ad cetrum, & fic talis habitus, cũ fit forma naturalis, habebit determinatam inclinationem ad aliquid. Si dicatur, quòd in tali habitu funt mille inclinationes ad diuería, ordinate tamen fic, q vna est prima ad vnum obiectum, & alia ratio ad aliud, & fic de alijs

untra Hē-TICHIN .

dientiali.

ite i

•• -

Contra hoc arguit Doct.ibi, & per confequens vti co,&c. Pono casum, q primò inclinet ad cognitionem angeli. Secundò ad cognitionem hominis, fi voluntas vtitur tali habitu, inclinando ipfum ad hominem, tunc ipfa facit ipfum effe inclinatum ad aliquod, quod eff contra primam inclinationem. eius naturalem, & fi fic talis habitus non merè naturaliter inclinabitur ad nominem, nec videtur rationabile, quòd vna forma naturalis quantum ad inclinationem sua naturalem subsit voluntati creatæ. Sienim graue manés actu graue moueretur fur-fum à Deo, & polito, quòd fit in perfecta potétia obedientialiad Deum, non tamen videtur moueri paffiue naturaliter ex parte fia, ideft quod non ha-bet naturalem inclinationem ad talem motum. Sequitur ibi. Et quicquid fit ibi non videtur, galiqua forma naturalis inclinatione fua naturali fublit omnino In omni actu suo volutati creata, ita quòd ad hoç naturaliter inclinetur, ad quod volutas crea-ta vulteam inclinari, Hoç dicit Doctor, quià dixit paulo ante, quòd graue morium furfum à Deo non videtur moueri naturaliter ex parte sua posset ali-quisarguere, ergo mouerur violenter. Diceretur forte, o non lequitur, quia ipfum graue eft in per-felta potentia obedientialt ad Deum, nam'ficut to-Grme eff in ta entitas grauis est in perfecta potentia obedictiali prfeda po- ad Deum; ita quod potest illam conferuare, & detentia obe- firuere, si vult ita quodlibet consequens tale entitatem. Nam dicit Doctor in terrio, dift.1.qualt.1.q

natura humana habet naturalem inclinationem ad proprium suppositum, & sic sieft in supposito'diuino, effet ibi violenter. Diceretur, quod non, quia ipla natura humana est in perfecta potetia obedie-tiali ad iplum Deum, vi patebit in terrio, dist. 1.9.1.

Ibi. Præterea. Hie Doctor intendir faluare magis inclinationem naturale ad aliud, & aliud obie-dum per aliam, & aliam speciem, quam per ipsum habitum concreatum, & ideo dicit quomodocunque iple Henricus posset dicere, quod per imperiu voluntatis habitus representet aliud, & aliud obiectum, multo melius potest poni, quod habés multas species intelligibiles; posset vti nunc vna specie, nunc alia, & erit naturalitas in qualiber specie representante, & inclinante ad suum obsectum, & li-bertas in ipso vtent e hac specie, vel illa.

AD quæstionem igitur. Hic vult Doct.q angelus cognoscat alias quidirates à se, loquendo de cognitione abstractiva peraliam, & aliam speciem intelligibilem, quæ eft ratio representandi illam quiditatem, & causandi partialiter cognitionem illius quiditatis, ita quòd si sunt due nature sic dittincte, quòd vna no contineatur in alia virtualiter, nec cotineantur ipfæin alijs quiditatibus. Angelus de neceffitate habet aliam, & aliam speciem intelligibile. Et ficut dixi de duabus quiditatibus, fic de omni-

bus alijs dico. Et vult etiam Doct. quòd angeli habeat species intelligibiles respectu quiditatum vni- Angeli hauerfalium concreatas, ita quod in eode inftanti, quo bens frecies angelus creatus fuit à Deo simul omnes species in- intelligibitelligibiles quiditarum vniuerfalium concreate fue- les . runt à Deo.

Sequitur. Et si ab aliquibus, &c. Hic no quod habitus in proposito accipitur dupliciter. Primò, vt est habitus causatus ex pluribus cognitionibus, vel faltem ex vna valde intenfa, vt dicit Doct.alibi. Talis ergo habitus cognofcitiuus acquifitus in nobis, includit hoc, quod fit qualitas fequés cognitionem, & fic qualitas permanens, dum verò ex pluribus cognitionibus caufatur quædam habilitas in intellectu, & non habens perfectam permanetiam in ipfo, vocatur dispositio. Secundò accipitur habitus, vt est qualicas permanens & fixa, no tamen caufata ab actu intelligendi, & hoc modo species intelligibilis potest dici habitus, quia est quædam qualitas permanens in iplaanima, & fic permanens, op nunquam deletur, vt patet à Doct.in primo, dift.3. Hæc tamen qualitas non est causata ex frequentatis cognitionibus, neque ex vna valde intéfa, immò ipía eft caula partialis primæ cognitionis abstracti-uç, vt pater à Doct.in primo, dist. 3. q. 6. & 8. & di. 17. & accidit tali speciei intelligibili talis permanentia, seu fixio. Potest ergo dici talis species habitus in generali, accipiendo habitum pro qualitate per-manente. Sequitur. Sed hoc no dicitur in quid, &c. idest quòd qualitas, vt permanens non prædicatur in quid de hac qualitate, quæ eft species intelligibilis, nam qualitas, vt permanens est vnus conce-ptus per accidens, vt patet, & talis conceptus non prædicatur nec in quid, nec per se de aliquo, vt patet à Doct in primo, dift 2.quæft 2. vel si acci-plarur ipla permanetia in ft, no predicatur in quid. Na accidit speciei intelligibili, quod sit permanens, Accidit fbe non enim hoc est de ratione sua intrinseca, vt patet. ties intelli-Sequitur, ficur habitus, ideft o ficut habitus, qui in- gibili vi fie cludit permanentiam, non prædicatur in quid de permanens. specie intelligibili, sic nec talis permanentia non prædicatur in quid, cu accidit fibi, & quod fibi ac-cidat, patet etiam de qualitate ablofuta, quæ dicitut habitus. Nam eadem qualitas absoluta aliquando dicitur dispositio, & sic de facili mobilis aliquando habitus, & sic de difficili mobilis . Sequitur. Similiter habitus eft vniuerfale, &c. Quia hæc eft vera, o ralis species intelligibilis est habitus, accipiendo habitum pro qualitate fixa, & non econtra, quia non omnis habitus, vt etiam dicit qualitatem fixam, eft species intelligibilis, patet de habitu scientifico, qui eft qualitas fixa in anima, & tamen non eft species intelligibilis.fic Doct. dicit in primo, dift. 3. quaft.6: quòd (pecies intelligibilis hoc modo dicitur habi-Sequitur .! Immonec habitus intellectualis. tus'. Doctor probat, quod habitus intellectualis, fiue scientificus differat specie à specie intelligibili, & sic patet, o fpecies intelligibilis non eft habitus fcienti- Species inficus, siue intellectualis, de quo loquitur Henr. Se- relligibilis quitur. Sic igitur per accides, &c.i.q ip fa fpecies in- quomodo di telligibilis dicit habitus modo exposito. Sequitur, catur habi-Per se autem, & essentialiter, idest & loquendo in tus. particulari, & fecundum rationem formalem talis qualitatis debet dici pptiffime species intelligibilis. Sequitur, quia in hoc proprinflime, &cc.ideit o talis qualitas propriiffime exprimitur per speciem intelligibilem, & per accidens, exprimitur per habitum, & dicitur species intelligibilis, quia per ipfam obiectum est actu intelligibile, quia per ipfam eft in potentia propinqua, vt intelligatur, vt fupra declaraui, & quia talis qualitas, vt talis est representatiua obiecti intelligibilis, & partialis caufa cognitionis

## Quxítio

tionisillius, & per habitu, vt habitus no est prafens intelligibile, vt intelligibile, ideo proprissine talis qualitas dicitur species intelligibilis. Sequitur. Magis proprie, &c. idest quod talis qualitas magis exprimitur per hoc, quod dicitur species intelligibi-lis objecti, quàm si diceretur similitudo objecti, quia simile non est ratio representandi aliud simile, vt pater, nec etiam similitudo est ratio intelligendi obiectum, nec obiectum dicitur actu intelligioile per hoc, quòd a est sibi perfecte simile .

Quod autem talem, &c. Hic Doct.probat primò, quòd angelus (loquedo de cognitione abitractiua) per aliam rationem cognoscendi cognoscitaliam quiditatem à fe, quàm per essentiam propria. Et secundo probat, quod sicut vnus angelus potest cogno scere alium abstractive per speciem intelligibilem representatem illum alium, & intuitiue per existentiam alterius sibi præsentis, sic etiam potest cognoscere seipsum abstractiue, & intuitiue. Probat ergo primò, quòd cognoscat per species intelligibiles, qa si ille quiditates non essent actu existeres, cognosceret cas, non intuitiue, patet ergo abstractiuc, ergo per species intelligibiles, pater consequentia, quia hoc est perfectioris in intellectu nostro, sic posse cognoscere re, quando non existit, & talis cognitio non potest haberi naturaliter, nisi per specié illius rei, loquendo de cognitione distincta abstractiua, nisi forte talis res virtualiter, & adæquate cotineatur in alio obiecto, & fic per speciem illius posfet cognosci.

9 Quod autem in tali cognitione requiratur fpccies, patet, quia per speciem illam haberur præfenria obiecti in ratione actu intelligibilis, vt patet hic, & in primo, dist 3.quæst 6. & 8-idest quod ipsaest ratio formalis cognoscedi abstractiue tale objectu, vt aliàs exposui. Si igitur hoc est perfectionis in intellectu noftro, magis erit perfectionis in intellectu Quomodo angeli. Secundo probat, quomodo etiam angelus Angelus pof poffit cognoscere fe, non tantum intuitiue, sed etia ft cognosco abstractive per speciem intelligibilem sui, quia angelus superior potest habere cognitionem per speciem de inferiori angelo, ergo & inferior de seipso, quia nulla cognitio ex fuo genere imperfecta couenit superiori angelo, quin inferior possi habe re de eodem imperfectiorem lecundum genus, lcilicet abstractiuz cognitionis.

A D argumenta principalia. Primòficarguit. Doct. & vult probare, quòd angelus per suam essentiam potest cognoscere aliam quiditate à se (loquodo de quiditate imperfectioni,) & ratio stat in hoc, quia forma perfectior continet virtualiter formam imperfectiorem, & fic eft ratio cognoscendi ipfam. & quòd contineat, probat, quia formæ specifice اف habent ficut numeri 8.metaph.tex.commen, 10.'ergo ficut maior numerus counet minorem, ita perfectior forma continet imperfectiorem, & fic non oportet angelum cognoscere aliam quiditatem à se per aliam rationem distinctam ab essentia sua.

auctoricae

¥0 fe .

Respondet ibi ad primum. Dicit primo Doct. Quemodo quod auctoritas philosophi no est ad propositum quia loquitur ibi de speciebus subalternis, quod philosophi patet per primam conditionem, & comparatione non fit ad distinctionis, vt supra declaraui in primo, distin. 17. propofium. quæft.vlti.nam ficut numerus refoluitur ad indiuifibile, puta ad vnitatem, fic diffinitio speciei tandé resoluitur ad aliquid omnino indiffinibile, quod patet, quia fi diffiniatur homo, geft fubftatia corporea animata fenfibilis rationalis, dempto rationali, adhuc reftat diffinitio animalis, quia fubstantia corporea animata sensibilis, & fic superius ad hominem adhuc eft diffinibile,& dempto fenfibili,adhuc restat diffinitio animati, & sic animatum est diffinibile, depto animato, adhuc reftat diffinitio corporis, dempto autem corpore restat ipsa substantia, quæ non eft diffinibilis, & fic loquitur Arift. de fpeciebus subalternis, includendo ctiam speciem specialiffimam, 9 tandem deuenitur ad aliquod omnino indiuifibile,

Si dicatur, substantia non est species. Dico, o accipit ibi Doct.ordinem superioris, & inferioris ita quòd eft deu eniendū ad aliquod fuperius, quod omnino est indiuisibile, idest indiffinibile, sicutetiam numerus refoluitur ad vnitatem omnino indiuisibilem. Et non loquitur Arist. de speciebus specialifimis, quia non dicimus, quòd vna species refoluitur in aliam, nec quòd sit diffinibilis per aliam, ficut numerus resoluitur in vnitatem, & sic pater, o illa auctoritas non est ad propositu. Sequitur. Tamen fi de illis accipiatur. Dicit Doct. quod forte fecundum veritatem species specialissime habent fe sicut numeri, vt expositum est supra. Et cum infertur, ergo ficut maior numerus continet minorem, itaspecies perfectior continet minus perfectam. Dicic Doct, quòd species perfectior, puta angelus nó co. tmet imperfectiorem, puta lapidem secundu suam entitatem. Et fic dicit, quòd non fic contingit, ita g inferior non differat ab eo, nifi per negationem, puta, quòd lapis, qui est perfectionis ve octo, & angelus qui est perfectionis, vt decem differat ab angelo tantum per negationem maioris perfectionis in angelo. Sed dicit, quòd ipfe lapis differt ab eo positiuè, scilicet per propriam rationem formalem, puta per vltimam differentiam constituente lapidem in elle specifico.

Sed hic oriuntur alique difficultates. Prima eff Difficultaifta, nam dicit Doct.in quarto, dift.1.quod species tes circa lieperfectior eminenter, vel virtualiter continet im- tera Scoti. perfectiorem, & hic dicit oppolitum.

Item in dift.2 quaft. I, primi, dicit, quod casfa ellentialiter ordinatz fic fe habent, quod superior est perfectior estentialiter, & inferior agit in virtute superioris, si sic, ergo species superior continet? virtualiter inferiore, quæ agit in superioris virute.

Item in prologo quæft.penul.de scientiæ subiecto dicit, quod continere virtualiter est continentia causalitatis, sed vna species superior, puta, Sol cau-. sataliquem inferiore, suc multa individua alicuius inferioris, ergo continet virtualiter, cuius oppoliu hic dicit.

Ilteniple vult, quòd relatio cognoscatur per le Quomodo ratione termini, & fundamenti, ita quod terminus, relatio co-& fundamentum funt ratio formalis intelligedi il- gno/catur. lam, vt patet à Doct.in primo, dift.8.quaft 3.& poteft olici ab ipfo in prologo quaft. 1. & in primo, diftin.3. quæft.3. Et tame vult, quòd obiectum facies notitiam alterius contineat illud virtualiter, vi patet ab ipso in primo, dift.3.quæstio.1. & potest elici quæft.3.&7.& patet expresse diftin 8.quæft.2.& 3.& in fecundo, dift. 3. quæft, 9. & tamen fundamentum, & terminus diftinguntur specie ab ipsa relatione, çum sint diuersorum prædicamentorum.

Respondeo, quod Doct, in quarto vult, quod saharis diff. species superior contineat eminenter inferiore, sed talis eminentia est duplex, Nam quæda est eminentia per estentiam, & nullo modo per participatione, ficut effentia diuina, vt hæc continet virtualiter, & fecundum omnem entitatem quamlibet aliam entitatem, ita quòd ipfa est simpliciter, & prima ratio estendi cuiuflibet alterius quiditatis, & fic potest etfe ratio cognoscendi oem alia. A lia est eminetia participata, & hæc duplex, quædam eft eminentia, inquantum est in correspondentia maioris perfectionis, non tamen illa maior perfectio continet minorem secundum totam entitatem, cum non pollit illam

1.2

illam producere in effe fecudum totum fuum-effe, nec conferuare illud, & hoc modo angelus non cotinet aliqua speciem, quia nullus angelus potest generare aliquam formain immediate, vt patet secun dùm philofophos & etia theologos. Et hoc à Doct. infra.d.8.& in quolib.& fic patet, quòd esfentia angeli non est ratio cognoscendi estentiam inferiorem, cum non contineat illam virtualiter modo prædicto.

Si dicatur, nonne angelus potest generare mediate, quia mediante motu corli fit generatio, vrpatet primo de generatione : ergo fi cœlum generat, vel Sol, ergo in virtute intelligentia mouentis illam

Angelus nö Jico, quòd non generat formam nec mediaporejt gene- te; nec immediate, fed tantum mouendo Solem. TATE. applicat illum ad aliud, & aliud paffum, & effentia Solis est ratio generandi, non autem motus ipfius, vt alias expolui.

Ad illud de causis ossentialiter ordinatis, dico absolute, quod causa superior continet inferiorem, sed angelus non est huiufmodi causa, & forte loquendo propriè de causa superiori, in cuius virtute agit secuda, & eo modo mouer quo mouerur à prima, forte non reperitur alia nisi Deus.

consex.26.

Secudo phy. Sidicatur fecundo physicorum, Sol & homo generanthominem, videtur, quod homo generes in virtute Solis

Jico, quòd non, quia per impossibile destruto Sole stante natura hominisposser generare alium hominem, patet in quarto, dift.47.in fimilie bene verum eft, quod Comm.in fecundo meraph. posuit fic ordinein essentialem causarum, quòd sus perior non posiit agere nis agente inferiori ; quæ politio eft fimpliciter falla, vt patet à Doctoin pri-mo, diftinct e quelt t. diftin & quelt 4. & in fecundo, & in quolib. quaft. 7: & femper loquor de ordis ne effentials caularum limpliciter, & perfecto. Si etianiponererar ordo effentialis inter Deum, Sole & hominem, & opoffet diftingui de ordine ellen. tialicaularum. Primo, quod polterior licet agat in virture Reperioris, non tamen superior continet inferiorem fecundum wany quiditatent form in. effendo, lies in operando, ve aliqui dicunt. Alio modo ve fupetior continet fecundum totam entitatem inforem, & ito fecundo modo non eftor do effentialis inter Solem, & hominem. Primus tamen modus non videur pollibilis, quia continés caufalitatem alicunts, perfecte continet enum enu-primo, dift. 2.q.1:

Continètia virtualis eft duplex.

Ad aliud de fuisiente fcientiz. Dice, quos corinentia virtualis eft duplex , quædam uft per adequationen; & præcifionen, & fte fubicetum ad æquate, & præcise continet proprian palfionem, ot notitiam illius, & hoc mode loquitur Doct ibi, 9 talis continentia est ratio cognoscendi contentum, & ficer Ders non pollt caufaie cognicionem fabie Etipio subiecto non concurrente, tamen potest caulare notitiam perfecta illius paffionis ; quia virrualiter confinet totamentitatem hominis, Stetlam paffionis: Bi illa effet saufabilis immediate.

Si dicatur, nonne Deus poteff fipplete chufalitatem cuiufcunque cauis'extrinileca

Dico, quod fic, fecundum omnes Theologos vt parer & Doct. in plutibus locis: ergo poteffinp plere caufalitatem fubiecti refpectu pattofiis . Die vo, quòd potelt supplere omnem causalitatem cuinfeunque cause secundar, loquendo de causa proprie fimpta, que producitatiud inquantum diud, lubiéclifin verò non ell propriè canfa effectivit paf. fionis, quia runc passio realiter distingueretur ab

iph , de quo alias dictum est. Alia est continensia virtualis, que non est secundum adequationem, & præcifionem contenti, & hoc modo Sol potek continere multa virtualiter, & talis continentia no est ratio cognoscendi contentum, Doct. verò loquitur de continentia secundum totam entitatem ; vt expresse dicit in secundo.

Decima.

JAd vltimum patet, quia fundamentum, & terminus continent ipfam relationem fecundum totam entitatem, cum de neceffitate naturæ oriatur politis fundamento, & cermino, & non negat Doctor, quòd vna species non contineatur in alia virtualiter, sed negat, quòd angelus contineat virtua. liter aliquam speciem inferiorem secundum totam fuam entitatem, & non valet dicere, species impera fectior potest continere, ergo & perfectior, quia. ignis continet caliditatem, que est de prædicamento qualitatis, & non angelus non continet, & rationem fupra affignaui.

Secunda difficultas principalis in littera Doct. Alia diffieft, quia dicit, quod angelus non continet virtuali- cultas ter speciem inferiorem, its quod inferior non dife fert ab eo nisi per negationem, &cc. Exquo enim. homo non tantum differt ab eo per negatione maioris perfectionis, sed etiam per propriam rationem, quia rationalitas est ratio diftinguendi hominem à Deo : igitur exista littera videur, quod hos mo non contineatur virtualiter fecundum totama entitatem ab ipfo Deo.

Dico, g hæc littera non habet hunc fenfum. Intendit enim Doct. fic. vna species differt ab angeboper propriam rationem formalem, per quami illa species non potest contineri secundum totame entitatem in iplo angelo, non fic respectu Dei.

Ad illud fecundo de anima ibi , contratur per Quomodo philosophum secundo de anima. tex. commen. 31. sensitius sie vbi habei, o fentitua est in intellectiua, sicut trigo- in intelle- . num in tetragono, fiue triangulus in quadrato. Vn- dina. de secundum aliam translationem. Er dispositio inquit de anima fimilis est dipositioni in figuris, inucnitur.n.fempor in potetia in figuris in rebusanimatis præcedens in confequente, verbi gratia, triangulus in quadrato, de nutritiuum in fenfibili, hac ibi. Et Commensibi. Dispositio inquit in rebus, que cotinentur in diffinitione anima eft ficut dispositio in rebus, que continentur in diffinitione figura; quem ad modum enim inuenitur in figuris prius & posterius, & prius existit in potentia in posteriori, ita est de virtutibus anime, verbi gratia in figuris quidem triangulus est prior quadrato, & triangulus existit in potentia in quadrato, & ideo fi quadratu eft, triagulus eft, non econuerfo. Et fimiliter in virtutibus animæ, nutritiuu enim prius eft fensibili, & existit in co in potentia, & fi fentibile est tutritinu est, non econuerío, hæcille. Sicut ergo per rationé quadrati potest cognosci triangulus cum ibi contineatur, & per rationem lensitiui nutritiuum, & pet ratiointellectiui nutritinum, & fenfitiuum, cum êrgo effentia angeli sit perfectior omni este corporali, & fic videtur continere illud. Sequinur, quod angelus. per ellentiam fram possit cognoscere alia à se præcipue imperfectiora. Dicit Doct.quod hoc est dictu speciale de anima intellectiua, quia ipsa in code homine virtualiter continet vegetatiuam, & fenfitua, patet, quia ipfa, vt vnita corpori potest habere eafdem operationes, quæ habentur per vegetativam, & sensitiuam. Ex speciali autem no sequitur generale, quòd spècies perfectior contineat virtualiter imperfectione, & ista auctoritas philosophi habet tantum veritatem de eadem anima intellectiua refpectu vegetatiuz, & fensitiuz, quz ineffent eidem homini, sed superfluunt propter aduentum intellectiuz,



## Libri

#### lectiue, & non habere veritatem respectu alterius, non enim intellectiua hominis cotinet virtualiter sensitiuam bruti, vel vegetatiuam, de quo alias

Secundo principaliter arguit. Res materialis perfectior est sua specie, patet, quia species se habet ad ipsam, sicut men suratum ad mensuram, sed nihil imperfectius re materiali videtur perfectio rei immaterialis, & per consequens nulla species rei materialis erit intellectui angeli propria ratio cognoscendi.

Respondet Doct.quod species rei materialis est perfectio angeli in esse intelligibili, sed persectio tantum accidentalis, que perfectio accidentalis est imperfectior substaria, vt patet.7.metaphy.t.c.4.Et si dicatur.qualiter potest esse perfectio accidentalis naturæ, ita perfecte si est inferior infirma natu-ra scilicet substatia corporali. Dicit quòd non est omnino inferior illa natura, quia non est effectus eius, vt causa totalis, sed est effectus eius & intellectus angeli tanquàm aliquorum integrantium vnam causam totalem, possibile est autem effectu alicuius causæ partialis excedere suam causam par tialem, quia aliquid perfectionis potest habere ab alia caufa partiali, ita quòd species albedinis in intellectu angeli est perfectio intellectus eius, non quidem perfectioris entitatis, entitate quæ eft albedo secundum quod est genita ab albedine.quia vt sic deficit aliquo modo ab entitate simpliciter, quia eft accidens genitum ab albedine, sed quia eft etiam genita ab intellectu angeli, est perfectio vitalis, & quodammodo perfectio ipfa albedine, fed iste excessus persectionis non est nisi secundum quid.

Difficulea reztes .

Itellectu An

geli,

tates. Prima est in hoc quod dicit, quod species intes circa lie telligibilis rei corporalis dependet etiam ab intel seram oscar lectu angeli vt à causa partiali, quia ipse vultin quolibetis quastione. 1 5. cin primo diftin. 3. qua-ttione. 7. quod species sensibilis causatur à re senfibili extra, vt à causa totali, quare etiam species intelligibilis non equè immediaté causatur à re materiali vt à causa totali. Si dicatur quòd species intelligibilis no immediate causatur à re materiali, sed à fantasmate, & tale fantasma concurrit tatu partialiter, quia in pposito species intelligibilis no Species in causatur in intelloctu angeli ab aliquo fantas ma-telligibiles te, cum tale non possit este , sed præcise ab ipsa re causăcur in materiali.

In ista littera doctoris occurrunt duz difficul

Respondeo quòd aliud est loqui de senfu exteriori & intellectu, quia species sensibilis, vt à totali causa causatur immediate in medio illumina to à refensibili, & illa causat aliam in-alia parte medij, & tandem illa, quæ est propinquior organo fenfus, caulat aliam in iplo organo eiuldem rationis, quæ immediate recipitur in ipfo organo, & fic non est necesse potentiam (ensitiuam concurrere, fed species intelligibilis immediate recipitur in intellectu possibili, qui fic se habet respectu intellectus agentis, quod nihil potest recipere nisi ab intellectu agente. Potest etiam dici, quod quia spe cies intelligibilis est talis entitas, ideo non potest caufari, nifi in intellectu poslibili, concurrente intellectu agente vt causa partiali, & species sensibilis est talis entitas, que potest causari in organo sensus, non concurrente potentia sensitiua, neque vt caufa totali, neque vt partiali. Sed de hoc fatis dictum est in primo.d.3.q.6.

Secunda difficultas est in hoc quod dicit, g

species intelligibilis albedinis excedit albedinem tantum secundium quid. Hoc non videtur, quia

qualitas spiritualis excedit quamcunque qualita-

tem corporalem, hoc pater, species albedinis est

Secuda dif. ficultas.

huiusmodi. Tum quia immediate recipitur in subiecto spirituali, scilicet in intellectu possibili. Tú etiam quia est simpliciter in extensibilis.

Jico breuiter quòd aliud est loqui de qualitate spirituali tătum genita à re spirituali, & aliud de qualitate spirituali genita à re corporali, sine vt à caufa totali, siue partiali. Primo modo qualitas spiritualis excedit omnem corporalem simpliciter, cuiusmodi est species intelligibilis, & actus intelligendi rei mere intelligibilis. Sed secundo modo non sequitur sed si aliquo modo excedit, hoc erit, quia partialiter & principaliter etit à re fpirituali, & fic quodammodo denominatione extrinseca diceretur persectior. Sed de hoc alias erit fermo.

Tertio principaliter arguitur, quia angelus intelligit se per estentiam suam, ergo & alia per sequirur ex suam essentiam, patet consequentia, quia codem posisio lusse modo eft quiditas ei<sup>o</sup> intelligibilis, ficut aliæ crea- re. tæ funt intelligibiles.igitur fi alicui intellectui e ?fentia iplius est immediata ratio cognoscendi seip fam, pari ratione quiditas alterius eritratio conoscendi se,& ita non erunt proprie tationes relpectu quiditatum aliæ ab ipfis.

¶ Respodet Doctor, quòd simul stant quòd in-telligat se per speciem & per essentiam, sicut quæcuque alia à se, & hoc naturaliter, excepta sola esfentia diuina. Vult dicere Doc. quòd ficut angelus potest se cognoscere per essentiam suam, ita quod Angelus po essentia sua est ratio formalis cognoscendi se, ita refi cognopotest cognoscere alia, puta lapidem per essentia scere se ipsius lapidis, ita o essentia lapidis erit ratio co- sum per spe gnoscendi lapidem, saltem partialis loquendo sem ciem intelli per de cognitione intuitiua. Similiter ficut ange- gibilem. lus poteft cognoscere seipsum per speciem intelligibilem, ita & alia per propriam speciem intelligi-bilem aliorum, & hoc naturaliter. Et quod dicit excepta essentia diuina, debet sic intelligi, g angelus non potest naturaliter cognoscere essentiam diuinam per essentiam ipsius essentia, habitatamen specie intelligibili ipsius essentia supernaturaliter infula per iplam potelt cognolcere ellentia diuinam abstractiue, vt supra patuit.

Arguitur quarto ex prima propositione de causis.Omnis causa primaria plus influit in causatum, quàm secunda.cum ergo essentia angeli respe ctu rerum corporalium habeat ration & caufæ primariæ. Sequitur gerit magis ratio cognoscendi res corporales per essentiam suam, quam per species intelligibiles illarum rerum, vel saltem species intelligibilis ipfius angeli, cum fit perfectifima, erit ratio cognoscendi omnia creata corporalia abstractine

Jico o non se haber, nec essentia angeli, nec species intelligibilis ipfius respectu aliorum obie ctorum, quantum ad eorum cognitionem, yt caufa fimpliciter primaria, quia tunc non tantum ma gis influeret in effectum, sed virtualiter & eminéter contineret entitates eorum, similiter, & causalitates, quod est impossibile.

Et cum dicit in illa confirmatione, quòd intellectus humanus perspicacior plura intelligit in vna ratione intelligendi quam minus perspicax. Dico quod hæc propositio est simpliciter sala, ga intellectus perspicacior hominis intelligit obiecta eo modo, quo nata funt intelligi, & quantum ad caufalitatem cognitionis eorum.Non enim intellectus Arist.magis per vnam rationem intelligendi intelligit hominem & asinum, quam intellect alicuius rustici, quia hoc repugnat intellectui humano, sed diceretur perspicacior, no ex natura intellectus, sed propter vel maiorem displitione in corpore

## Juxstio

corpore, vel propter affuetudinem, &c. Ibi. Contra, intellectus dininus fecundu mul-

ſe.

tos. Nota pro hoc argumento facto ad oppolitum, Argelus 10 & pro cóclusione affirmativa, in qua tenet, quangesuficie que lus cognoscie quiditates creatas alias à se per alia, mates er : A & aliam fpecien intelligibilem, quod licet hoc fir-141 alias à miter teneat, tamen per hoc argumentum non cocludit propositum, cum dicit, quòd intellectus diuinus plura intelligit distincta per plures rationes, respectu plurium intelligibilium, quia hoc estet co-tra iplum in prologo quast penulos dist. 3. quast. 1. in quolib.quaft.14.& fimiliter in primo, dift.35. de iders, vbi vult, quod essentia diuina sit simplicitet ratio cognofcendi omnia alia à fe, & nó per aliam, & aliam ratione respectu alterius, & alterius obiecti. Hoc ergo argumenium concludit ad hominë, quia dicit Henr. quod angelus præcise per vnårationem intelligedi, intelligit alias quiditates à le, ve supra patuit. Ex alia parte tenet, qu'à estentia dinina intelligit alia obiecta à se per aliam, & alia rationé, vt patet ab ipfo quolib. 3. q. 3. & quoli 8. & 9. q. 2. quæ opi.exposita eft supra in primo, dift.35. & 36. Si orgo Henr.ponit estentiam djuinam coguoscere alind, & alind objectum per aliam, & aliam rationé intelligendi, haber hoc ponere de angelo, sed.

NVNC folvende fuerrationes facte pro opi. Henr.quibus preibat, quòr angelus per vnuu habi. tum cognoscit omnia alia à se, scarguinfic, primo per philo ophum foundo ethi commen. 5 in anima non funt nifi tria, potentia, habitus, es pallio. Et pallio accipicur pro actusliue pro operationes lecus dum quam anima patitur, ficut dicitur tertio de anima, quod intelligere est quod dam pati, ficut expolium eft in primo, dift.3. qualto. Sed ratio intelligendi in angelo non potett effe fola potétia fua, quia tunc talis potentia offet sufficiens principium zeprefestandi, & cogne forndi omnia alta intelligi balis, que dis convident, nec patio fola, patet, lind talis patio accipiaturpro operatione, fine pro spocie intelligibilinquia pro vtroque accipi potette

SRefpondet Doct oocedendos of habitus porefa <sup>o</sup> pradicari de specie intelligibili, tanquam predicatum vniuerfale, & per accidens, quod faus expolis tum eft respondendo ad gamestiquod fi debeati per fe,& in particulari exprimi, necle diciter species intelligibilis, of an cem intelligir philosophus, quad nihil fit in in anima, pili quod eft habitus penaccio dens, immò illud, cui connenit satio babitus, elt fic prædicatum vniuerfale, vt fupra patuit refpondendo ad quaft.

J Secundo arguitur pro opis blent in intellectu non habense habitum, poteft generari habitus per frequentes actus elicitos, ergo fi angelo non eliota concreatus babins feientialis ad cognofeendum postet in segenerare talem babastij & sickflet in pot renția offenziali ad acoum non folum fecundu, led primum, figurintellectus nofter 3 quod eft incont 

Angeins m poreft genes ture .

**ນແຕ່ເອກຊົ**ມທະຫວາງໃໝ່ Responder Dast quod angelus non potettige, nerare in fe habitum ex actibus qui fit alia res à fact cie ia celligibili, quia habituation generatur inmaturaliten inclinatio, fuò in fam me determinantis ad wnuny dictition generasutingrauiper quad cunque de foendere ratio defocepties. Nec genes ratur inviolenter motis per suodounque sales moueri aliqua ratio, vol habitus facilitans, vet habilitans ad calem motum violdatim, vi patet. de lanidemioso fierfunt, fod genoratus in potentiis. de le independina (is ad actum portaction frequent ter elicitum, no autem elt imperfectionis abquem 2.40- O intellectup iccearum effet turi me habilitani ad in-. . . . tellectionem, quod fi aliquis che talis, eritangelicut,

Decima.

Tertiæ

& lic in illa non pollet generari talis habirus. Aut fi careat tali habitu, qui fit habilitans quæda ad çõ. fiderandum hoc intelligibile, & intellectus eius erit, capar, non apparet inconveniens, quod poffir in fe generare salem habitum. Er cum dicitur, quod fi talem habitum posset habere, qu'd effet in potentia ad actum primum. Lad pfum habitum, & ad actum secudum. Lad operationem. Dicit Doctor, quod habitus, qui ponitur habilitas quædam præ-fupponit actum, species verd intelligibilis præcedit actum secundum, dequa prolixe dictum est in primo, dift.3, q.6.8,7

Į

152

84

Occurrit tamen hic aliqualis difficultas in hoc, Difficultas ad quod Doctor declinare videtur, scilicet quod in eccurrens. angelo non possicacquiri habitus ex frequentaris, actibus, cum fit fumme habilitans, quia in hoc yidetur fibi contradicere. Nam expresse ip & yultin primo, dist. 17. & in tertio, dist. 27, quod potentia. habituata agens æquali conatu, perfectius operan tur potentia non habituata, fi tamen ille potentia, sunt eiusdem rationis. Ex hoc ergo videur, quod angelus perfectius opererur per habirum fcientificum, quàm fine tali habitu.

Respondeo, & dico, a producere intellectione producere contingit dupliciter. Vno modo quantum ad fub- intellectiofantiam illius. A lio modo quantum ad intensione, nem centine viroque modo adhuc dapliciter, velquarum ad git duplicisubstantia, & intensionem actus absolute, vel quan- er. tum ad facilitatem & promptitudinem & expediuonem iphus actus, & fic licet habitus non requiratur in angelo isto scundo modo, tamen ponitur primo modo propter maiorem perfectione actus. Dico fecudò, licet incidar quafi in idem, o habitus potest dupliciter confiderari. Vno modo, yt eft ratio habilitandi potentiain ad operandum taad fubfantiam actus, quam ad intentionem illius. Alio modo well cauja partialis ta fublianue actus, quam intenfionis eus, setune dico, a intellectus angeli, nec quantum ad lubitantia intellectus angelia tum ad intentionem Illius, loquindo, de intentione shfoluta, non determinando ad sanjam intentiope, our rugille cut spitting the state of the second Dicotamen, geguantu ad perfectioren sogellection nem indiger forie babitu yr gaus pattuli, de lie ta lis porceia fic habituata parfectins operatur, quam non habituata, & hoc modo intelligit Dog. in locis præallegatis de habitus. Hic vero inselligie de habiw, ve est quadam habilitas i 61.

Dico (ecudo quin intellectu angelis refpectu co+ gnitionis abstractives no requiritur habitus, neque nt habilitas, neque yt caufa partialis, quia quicquid potest operari circa obiectum cognoscibile mediatehabituraque perfecte poteft mediante specieintolligibili fibi concreata, vel de nouquacquinta, cum illa fit valde perfectior in angelo, quam in nobis. Et quando Doct toquitur in primo de habitu, &c. loquitur ibi de potentia nuda, que imperfectius speratur non habituata, quam habituata. Hic ante ponitur frecier intelligibilis, fupplens vice habitus. Et ideo Doct. dicit intra, o quando habitus in aliquo est perfectus, actus sequentesillum habitum. fon intendunt illum, cum illi actus fequantur ex maxima perfectione illius habitus, fic in propofito intellectio lequens speciem intelligibilem in angeto, in ipfo intellectu non caufat aliquem habitum. magis, & magis habilitätem potentiam, cum intel-Jectus cum tali specie sit causa perfecta, immo nec aredo, quod tales intellectiones sequentes intendant speciem intelligibilem in angelo, ficut intendunt in nobis, ve patet à Doct.in primo, diftinc.3. quæft.6,&7.& dift.17.

Ibi. Quia fi fupremum in elemento, &c. perfe**ĉio** 

la anima funt tria.

## Librin

Diftin.

## Juxítio

Otio est supremum in inferiori generare sibi similé, vipatet de igne', tunc enim vhumquodque perfeetun eft, cuin poteft generare fibi fimile ex fecundo de anima, nectamen fequitur, o infimum in fu-periori posfit generare fibi fimile, patet de lapide, funt enim duo ordines in corpotibus, fcilicer inferior, & superior, inferior eft simplicium corpora, vielementa, superior est corporum mixtorum, quia corpus mixtum est perfectius corpore simplici, & loquor femper de corporibus generabilibus, & corruptibilibus..

Corpus mixcu est por-fostius cor. pore fimpli*ci* .

. `

. `

٠.,

-1 8

Ibi. Ad vlumum dico, responsio clara esti Nam facit duas consequencias. Prima estista, voluntas non habet obiecta sibi præsentia per aliam, & aliain rationem, quæ fit alterius, & alterius obie cti, ergo nec intellectus, negat antecedens, quia per easdem rationes, per quas objecta sunt præfentia intellectui, sunt etiam præsentia volunta-n, sed illærationes sunt aliæ, scaliæ inter se respe-Eu diuerforum obiectoru, & fic negat antecedens, & concedit confequentiam, quia per eandem ratio nem, per quain obiectum est præsens intellectui, est etiam præsens voluntati. Secunda consequentia est ista. Voluntas no habet objecta sibi patia per alia, '& aliam rationem, loquendo de alia, & alia ratio-" ne, non tantum respectu alterius, & alterius obiecti, fed etiam de alia, & alia ratione ab illis, per quas obiecta funr præsentia intellectui, hoc modo concedit antecedens, & negat consequentia, quia obiechim est tantum præfens voluntati per candem rationems per quam etiam est præsens intellectui.

Si dicatur, quia per speciem intelligibilem in cognitione abstractina objectum est præsens intéltectui in ratione intellectus, vt pater à Doct.in primo, dift.3.quæft.6.& 7.& 17.dift.& tamen, vt fic no eft præfens voluntari, fed obiectum eft præfens fibi inquantum cognitu, vt paret à Doct.in primo, di.2. & 6.& di 3.& di .7 .ergo sequiturs o pet aliam ratio. nem fit fibi præfens, ä per illud, quo eft præfens. ¶ Dico, quod ipfum objectum eft præfens volu-

tati, inquantum actu intellectum, & simililiter eft præsens intellectui obiectum inquantu intellectu, ergo duplici presentialitate est præsens intellectui primo-tantum in ratione obiecti intelligibilis, & fic eft præfens per speciem intelligibilem. Secudo; inquantum intellection, & fic eft præfens per intellectionem. Nam pla intellectio eft fimilitudo obies Ai intellecti, yr paret à Doc.in primo dist.3.q.vlr. & th quarto, diff 47. & aliud obhedum, vr-cognitum efflibi prælens per alkalin, & aliain intellectionem. Dite ergo, Gibbeettim eft libi prefens per speciem intelligibilem, loquelo de præfentialitate remora, A U argumenta alterins opin folutio pates, quia accipit Dyunifius infuerfalitatem fcientia per totalitate, ideft guod fcientia higeli dicitur pet fectas ficur enaint coum dieitur perfectum respectu partiu, & fic angeli fuperiores perfectius, & limpidius cognofcunt hottlinein, quam angeli inferiores, & non tamen per pauciores rationes, imino ficutionus angelus inferior cognoscie hominent per vna speciem intelligibilem, & afinu per aliam, fic superior de neceffitare cognoleit homine, de alinum palia, & alia speciem intelligibile, licer hmpidius, & clarius.

Adillud, &c.illa auctoritas non est ad proputitum, quia non fequitur prior caula, plus influit in effection, quain fecunda, ergo prior caula cognofen fecundam per effentism fuain, quia fi Sol. & homo concurrerent ad productions corporis organici & Solificaula fuperior, & magis influar, epgo Sol elt ratio cognoscendi ipfum hominem, non sequitur, & si aliquando hoc est veru, hoc erit quado caufa focunda fecundum toram future entitatem

virtualiter dependet à superiori, ve dixi supra : Ad virimum itta responsio clara est, sed ga magis species intelligibilis representat vniuersale, g pecies sensibilis cum vtraque fit causata à natura. vniuerfali, tanquam à ratione formali agendi, vt paret à Dockin primo, dist 3.9.6. Divo, 91 ibi dictum eft, yt ego glofaŭi.

#### Qualtio Vndecima.

#### Vtrum Angeli posiint proficere, accipiendo cognitionem à rebus.

Scot.2. fent.dift.3.qu.eft. 1 1.

Diuus Tho.prima parte summesq.55.artic.2. · Gotofredus 2. sont.dist. 3. q. 1 1 .

Henr.de Gand.2. fent.dift. 3. q. 1 1

Religion of the second geli proficiant, accipiendo cognitionem rebus. Titulus q.talis eft. An angeli poffint cognolcere lapidem, vel hominé, ita g homo, vel lapis cocurrat actine ad cognitionem abstractiuam, causando partialiter speciem intelligibilem fui, vel o concurrat partialiter ad cognitionem fui intuitiuam, & fi vtroque modo cocarrat, quia si porest cocurreres tunc intellectus angeli potest recipere vtranque cognitionem à lapide, recipere dico taquam à causa partiali producente partialiter cognitionem fui intuitinam, que recipitur in angelo, & partialiter speciem intelligibilem, que fimiliter recipitur in intellectn poffibili angeli, qug species intelligibiliserit partialis caufa cognitionis abitractine, & non loquor hie de specie intelligibis Ir representante vniuersale, quia huiusmodi species fuit libi concreata à Deo, sed loquor de specie in-telligibili perfecte representante singulare, quia. fpecies intelligibiles fingularium non fuerunt concreate, & fic patet titulus queft. V.N.A. opi; dioit. Hic Doct. recitat vnam opin; Opinio Got-

Gono quam cofutaribi. Cotra ex eilde principiis. 10fredi . - Ibi: Tunc ad rationem etiam infra, quod nihil eftobiectum adaquarum. Hic loquitur Doct. de obiesto morino, & dicit, on nhil est oblectum adauarum intellectus, mb in que faluarur rario omnis illius, ad quod potent fe extendere, ident quint potelt elle oblectum moriañ adæquanum intellectus, respectu plurium intelligibilium, nisi ratio formaheillius fit ratio dognotcentiomnizilla, schooch quod dicit, & tals objecto fingulare, quod effration formalis incelligendi omnia intelligibilia, no poreft effealiquod creatum, quia illud effet formaliterinfinitum. Addit Doct o obiectum adzeniarum intellectus angeli eftaliquid communu ad omnia per fennelligibilia; or quia fub cali communi continen tur ét fensibilia, quæ possunt partialiter caulare specient intelligibile fui, & extra specien medigibile funt in incelligibilia in potentia, ve verò reluceut in spoose intelligibili, suns intelligibilia in actu, & sic plater responsio ad argumenti, quimellectus angeli por nabere aliqua obiecta intelligibiliam potentia, & graicit Doct. goportet intellectu angeli effealiquod commune, de istarcommunitate, vel prædica-

tionis, vel virtualitatis, vide in primo, dift; 3 q.3. Jiam northaber, ecc. Ratio clara eft, ad quam respondet Doct. quod intellectus angeli non habes femper intellectionem in actu, fed aliquando in potentia, Cætera patent,

ALII dicunt. Hic Doctor ponit opinionem Opinio He. Henrici, que clara est, ... rici .

ĴІЫ.

Digitized by Google

Que fit in-

tellettia .

Nota 😓 banè.

Ibi. Hoc probatur primo. Dicit, quod fingulare nihil politinum addit fuper naturam illius cuinselt, fed tantum dicit duplicem negationem, vt exposui suprain quæst. de individuatione.

Secundi

Respondeturibi. Ad primain rationem. Hic Doctor supponit vnum, quòd singularitas dicataliquod politiuum additum naturæ, vt probaui fupra, & licipla natura no continet totam entitatem fingularis, & per consequens non sequitur, quòd si aliquid est ratio cognoscendi naturam in se, quòd sit ratio cognoscendi singulare illius naturæ, cum singulare addat aliquid posiciuum illi naturæ.

Ibi . Si intelligeret fingularia. Argumentum. clarum eft. Respondet Doct.

Ibi. Ad aliud dicendum. Dicit Do&.hic,quòd intellectus angeli fic inclinatur naturaliter, vt habes fpeciem intelligibilem ad cognitionem obiecti, ficut graue ad centrum, & sola est differetia inter graue, & intellectum cum specie intelligibili, quod ipfe intellectus, vna cum specie subest imperio voluntatis, non fic graue, ita quòd fi non effet, &c.ideft, quòd fi non subesser motioni voluntatis, æquè naturaliter inclinaret ad cognitione objecti, ficut graue inclinat deorfam

Ad aliud, quòd ibi dicunt. Hæc eft resposio ad fecundum argumentu in ordine, quod incipit. Preterea inter illud, quia ista ratio intendit concludere, o fi angelus intelligeret primò fingulare, quicad intelligeret, intelligeret sub ratione singularis, ita o ratio fingularis effet ratio mouedi intellectu ad cognitionem, sed hoc est falsum, qu'ia primum obiedum intellectus creati eft vniuerfale, & quicquid. mouet intellectum, mouet fub ratione primi obiecti, dicit Doct.

Ibi. Respondeo. Hic est, &c. Hæc littera starin hoc, quòd primum obiectum aliquando accipitur Per fe obie- primum, ideft per fe, & per fe obiectum contingit-fum contin dupliciter. V no modo, g fit per fe motiuum, no ta-git duplici- men in ratione primi obiecti, fiuè adæquati obieter. Eti vnius potentiæ, ficut quantitas, figura, & huiufmodi, per se moueret potetiam, puta visiuam, cau-fando similitudinem suam, & etiam partialiter vifionem fui, & tamen non mouet fub ratione coloris, vel lucis, quod est proprium obiectu, & adæ-An quanti- quatum potétiæ visiuæ. Et de hocinfra dist.9.motas monent. uet ergo quantitas per rationem fui, & non per rationem primi obiecti talis potentiæ, hcet tamé ip-

fa sensibilia communia non possint mouere potentiam aliquam, nisi prius talis potentia moueatur ab obiecto proprio. Secudo dicitur obiectum per fe, quod etiam includit ratione primi oblecti talis porentiæ, ficut hæc albedo mouer per fe potentiam vifiuam, & includit in se obiectum adequatum potentiævisiuæ, & obiectum tale, quod per se mouet, potest mouere sub ratione obiecti communis, Exemplum. & sub ratione propriz entitatis. Exemplum. Nam

homo potest causare cognitionem in intellectu par tialiter, & inquantum est ens, & inquantum tale ens, & sic cum singulare, puta Franciscus inclu-dat in se rationem primi obiecti intellectus, poterit mouere intellectum ad cognitionem, & inquan tum ens, & inquantum hoc ens, & fic patet iftalittera

RESPONDEO ad quæstionem. Dicit-Doctor primò, quòd intellectus angeli potest accipere notitiam singularium actualem à rebus singularibus, & hoc per propriam speciem est. Sed hic oritur difficultas non parua, quia que-

Difficultas. ro à te quomodo angelus recipit propriam specie, puta Francisci, aut enim illa causatur tantu à Deo, aut tantum ab intellectu angeli, & fic non eft recipere speciem à singularibus, aut partialiter ab ipso

fingulari. Diceret Doctor, quòd partialiter ab ipfo fingulari. Sed tunc arguo fic, quicquid caufa aliquid, habet rationem formalem caufandi illud, fed singulare non habet rationem formalem caufandi partialiter speciem intelligibile sui, ergo &c. Maior patet à Doctor. in primo, diftinctio.2. 3.7. & 26. Minor patet, quia accipio Franciscum. Et quæro quid fit ratio formalis in illo cau fandi fpeciem intelligibilem, aut est natura, & hoc non, quia natura, vi natura, est ratio formalis causandi specié intelligibilem representantem vniuersale, & hoc quando causat partialiter, & concurrit cum intellectn agente causante partialiter, vt patet à Docto. in primo, distinctione tertia, questione fexta. Præterea, quod est ratio formalis causandi speciem intelligibilem, dicimus, quòd est ratio formalis cognoscendi illud, vt pater à Doctore in simili in primo, distinctio.3. quæst.1. & distinctio.8. quæst.2. & in isto secundo, distin. præsenti quæst.9. & in quolib.& in quarto. fed natura, vt natura, non est ratio formalis intelligendi fingulare, vt fingulare, vt patet hic à Doctore. Si dicaiur, quod singularitas illa est ratio formalis causandi, &c. Cnntra, quia illud, quod est tantum conditio agentis, non potest esle ratio formalis agendi, quia ista ex oppofito distinguntur. Sed singularitas ipsa est tantum. conditio agentis, vt patet à Doctore in primo, diftinctione tertia, quastione fexta, & diffinction feptima. ergo non erit ratio formalis caufandi speciem intelligibilem. Et sicut dixi de specie intelligibili, hoc idem quæro de cognitione intuitiua. lingularis, quia li fingulare est causa partialis co- singulare gnitionis intuitiuæ, vr patet à Doctore infra quæ- estenus par itione præsenti. Quæro de ratione formali, non sialis cognipotest dari natura propter rationem secundam su- tionis. perius factam, nec lingularitas ipla, vt patet, ergo non poterit mouere partialiter intellectum angeli ad cognitionem sui intuitiuam.

Vndecima.

ISZ

Secundo dubitatur ibi, quia dicit Doct. quòd fingulare, inquantum existens, potest cognosci ab angelo, & non per naturam vniuerfalem, sed per existentiam actualem

Quæro quomodo lingulare actu existens causat partialiter, vel speciem intelligibilem ipsius existentiæ, vel cognitionem intuitiuam ipfius, aut enim. ratio formalis causandi huiusmodi, est ipsa natura, aut fingularitas, aut actualis existentia, no primum, nec fecundum, vt patet supra, nec etiam tertiu, quia dicit Doct q ratio formalisagendi in quocunque, loquendo de ratione formali propria, est natura, vel quiditas illius, ergo &c.

f Tertio dubitatur ibi, quia dicit Doctor, quòd angelus non habet cognitionem intuitiuam, putalapidis relucentis in verbo, fed tantum, vt eft in. proprio genere.

"Contra, quia cognitio intuitiua est limpidior, Cognitio in-& perfectior cognitione abstractiua. Sed angeli tuitius est perfectius cognoscunt lineam in verbo, & clarius, perfectior quàmin proprio genere, vt declarat Doct in pro- Alfradina. lo.quæft.penult.

Secundò, quia dicit Doctor loco præallegato, quòd quiditas in quocunque lumine videatur, continet virtuallter veritates, quas poteft facere notas intellectui passiuo à tali obiecto. Tunc sic, nam continere fic virtualiter, puta a. eft facere notitiam illius, vel posse facere, vt patet à Docto.ibi, & in primo, diftinct.3.quaftio.1. & in fecundo, diftin. 3.quæft.9.

Quero tunc, quomodo quiditas linez, vt relucens in verbo, causet cognitionem sui, vel contentorum respectu intellectus angeli, autabstractiuam, aut intuitiuam, non primo modo,

Franc.Lych.in fec.Sent.Scoti. quia quia huiusinodi quiditates non cognoscuntur in verbo abstractiue, quod patet, quia quod cogno-scitur, abstractiue cognoscitur per speciem intelligibilem representantem, etiam quando distincte cognoscitur, vt alias declaraui, sed quiditas est p-fecte præsens intellectui Angeli, vt relucet in verbo. ergo non indiget specie intelligibili, qua mediante cognoscatur abstractiue. Si intuitiue habeo intentum contra Doct.

Præterea. Si intellectus Angeli non cognoscit lapidem intuitiue in verbo, siue nihil relucet in verbo. Quæro quomodo cognoscatur ab intellectu diuino, aut intuitiue, aut abstractiue. non secundo modo, quia talis cognitio est imperfecta. Si primo modo, tunc idé erit de Angelo, quia no estimaior ratio de vno, quàm de alio, cum uta sit præsens intellectui angelico sicut diuino.

Quarto dubitatur ibi, quia dicit Doct. Impollibile est cognitionem intuitiuam esse per aliguam rationem, quæ eodem modo reprælentat re manente & non manente. Hoc non videtur, quia effentia diuina est ratio formalis cognoscedi perfectifime,& distinctifime omnem aliam rem à fe, vt patet à Doct.in prologo.q.penult. & distin. 1. primi, & dift. 8. & 39. Et est ratio cognoscendi om-1"tell:stus nia alia intuitiue, quia intellectus diuinus non codiuinus non gnoscit nisi intuitiue, siue res maneant, siue no ma cognoscit m neant. Nam cognouit omnia ab æterno eade cofi intuitive. gnitione, qua & nunc dicente Aug.6.de trinit.abfit, vt aliquid Deus cognoscat ex tepore, ergo non

videtur dicendum, quod illud non est ratio cogno scendi intuitiue

ANTEQVAM respondeam suppono aliqua. Primo, q obiectum fm aliam, & aliam præsentia potest este causa alterius, & alterius effectus specie distincti. Nam fruitio Dei clare visi, & fruitio eiusdem obscurè visi differunt specie, & hoc propter aliam, & aliam præsentiam ipsius objecti, vt patet a Doct.in 4. dist. 49. & posset etiam dici ex dis. 31. tertij, patet etiam o ipfe vult, o cognitio intuitiua & abstractiua eiusdem obiecti differunt specie, vt patet in hoc secundo.

Obielum fit prefens in fe.

Secundo suppono, o quando obiectum non quomodo no est præsens in se, sed est præsens in aliquo fantalmate, tunc tale fantasma non porest causare vnà cum intellectu agente, nisi speciem intelligibilem repræsentantem ipsam naturam comunem, vt patet à Doct. in 1. dift.3. q.6. fantasma enim impref-fum virtuti fantasticæ, licet sit repræsentatiuu obie Ati fingularis, vt fingularis, & cum omnibus conditionibus materialibus, non tamen potest causare speciem intelligibilem repræsentantem ipsum fingulare sub ratione singularitatis, quia si sic, vel sequeretur, g nunquam posset haberi species intel ligibilis in intellectu repræsentans naturam in comuni, quod est falsum, vel simul posset causare speciem intelligibilem representantem obiectu æque primo fub modis repugnantibus , puta fub modo fingularitatis, & fub modo vniuerfalitatis, qui sut modi oppositi, vt paret à Doct.vbi supra, vel q simul posset causare duas species intelligibiles, quarum vna esset repræsentativa singularis sub ratione singularitatis, & alia esset repræsentativa eiusdem obiecti singularis sub ratione vniuersalitatis, quod non videtur, quia cum ipsum fantasma sit actiuum mere naturale, & fimiliter intellectus agens, qui est altera causa partialis speciei intelligi-bilis, vt patet à Doct. vbi supra. & q.8. nó esser maior ratio o produceret vnam magis, quàm aliam, non est dicendum, 9 duas in eodem obiecto, quia hoc non est possibile, o producat simul duos este-ctus representativos eiusdem obiecti sub modis

Luxstio

oppositis, relinquitur ergo, o tale fantasina, puta albedinis non potest causare, nisi speciem intelligibilem repræsentantem ipsam naturam in communi, licet forte representantem primo ipsam naturam in fingulari vago, & illud non eft repræfentare naturam sub modo singularitatis proprie, & secundo naturam in se, & tertio naturam in singulari fignato, non tamen propriè sub ratione singularitatis.

¶ Tertio fuppono, q idem obiectum, vt est præ-sens in specie intelligibili, causat per santasma, est causa partialis cognitionis abstractiue, sic intelligendo, quòd illa species intelligibilis, representans species intale obiectum, est vere causa partialis cognitionis, telligibilis & quod talis species sit causa partialis, vide Doct. quomodo sir in primo dist.3.quæst.6.7.28.& dist.37.& in isto se- cansa farcundo.dift.3.& in quolib. & vide quæ ibi notaui, tialis ceguz præcipuè in primo dift.3. Sed quia obiectum relu- tionis. cet in tali specie dicimus, quòd obiectum est caufa partialis, sed proprie, & verè sola species est causa partialis, quando verò obiectum est in se præfens propria præsentialitate, tunc est causa partialis cognitionis intuitude.

¶ Quarto suppono, quòd si obiectú possit im-mediate agere in intellectu, ita quòd non præsupponeret ordinem potentiarum, ficut est pro statu isto, vt puta, si lapis comparetur ad intellectum Angeli. Dico tunc, quòd lapis, vt est perfecte presens intellectus Angeli, potest causare partialiter cognitionem intuitiuam sui, ita quòd talis cognitio terminatur ad lapidem existentem, inquantum existens. Secundò potest causare speciem intelligibilem repræsentantem ipsum sub ratione singularitatis, hoc patet à Doct.in isto secundo dist.prefenti.quæft.10. vbi vult, quòd essentia Angeli poffit causare cognitionem sui intuitiuam in proprio intellectu, & cognitionem fui abstractiuam, quæ non cft, nifi per speciem intelligibilem ex hoc, o potest causare in intellectu suo speciem intelligibilem, & sic mediante illa potest cognoscere propriam essentiam abstractiue.

His ergo præmiss. Quando quærebatur. Si fingulare potest causare speciem intelligibilem reprælentantem iplum quærendo de ratione formali causandi illam. Dico quòd est ipsa natura existens in propria singularitate, & in propria præsen tialitate, ita quod talis natura, vt fic, habet caufare, vel est ratio formalis causandi speciem intelligi-bilem repræsentantem ipsum sub ratione singularitatis.

Si dicatur an talis natura existens sub propria ratione fingularitatis posit causare speciem intelligibilem repræsentantem naturam, vt natura est, dico quod sic, & hoc patet à Doct. in simili. dift.3. quæft.prima. primi, vbi vult quòd fan-talina aliquod potest causare speciem intelligibilem repræsentantem naturam, cuius est fantalina, An phen-& aliam speciem intelligibilem repræsentantem. tasma tofft superius, & aliam repræsentantem magis supe- causare spe rius, vel quòd eadem species intelligibilis potest ciem intel-repræsentare inferius, & superius, ita quòd po-ligibilem. test esse partialis causa causandi, puta cognitio-nem albedinis, & deinde coloris per se, & deinde qualitatis, &c. Si teneatur primus modus de multiplicitate specierum, pariformiter dico, quòd lapis existens in propria singularitate potest caufare speciem intelligibilem repræsentantem ipfum sub ratione singularitatis, maxime cum singularitas ipfa fit aliqua entitas positiua vltra na-turam cuius est, vt patet à Doct. vbi supra in hoc secundo dist. præsenti. Secundo potest causare aliam speciem intelligibilem representantem naturam

turam in fe. Et tertio aliam representantem superius, vt patet, Sed tamen non posset immediate caulare secundam, nisi prius prima caulata, sicut nec fantasma albedinis posset immediate causare speciem coloris, niss prius causet speciem albedinis, vt pater per rationem Doctor.in primo, distinctione tertia, quæstione secunda. Agens naturale disposititm semper producit effectium nobiliorem, quem potest producere, vide ibi. Si verò secundus modus teneatur, scilicet de vnitate simile forte quantum ad hoc, quia sicut species intelligibilis albedinis causata à fantasinate, potest esse causa partialis eognitionis albedinis, & ctiam superiorisin se, ita hæc posset esse causa partialis cognitionis fingularis, inquantum fingulare, & secundo cognitionis naturæ in se, tamen ellet dissimilis, quia species causata à fantasmate, potest esse representativa albedinis in communi, & coloris, quia isti modi non repugnant, cum vterque modus sit modus vniuerfalitatis. Hic autem, si eadem species intelligibilis reprefentat eandem naturam in fe, & fub ratione fingulari, isti modi videntur oppositi, nisi diceretur, quòd primò representat singulare sub ratione singularitatis, & ex consequentis ipsam naturam infe. Primus tamen modus de multiplicitate specierum eft probabilior

I Dico ergo ad difficultatem, quòd ipfanatuad difficul- ra, inquantum fingularis, vt eft in fe accepta, ideft vt est existens in propria existentia est ratio formalis caufandi speciem intelligibilem partialiter representantem ipsam sub propria ratione singularitatis, ita quòd ipfa fingularitas, licet fit conditio agentis, tamen ex quo habet propriam entitatem, ipfanatura, vt existens actu sub tali singularitate, potest esse ratio formalis, etiam causandi cognitionem abstractiuam ipfius fingularitatis modo prædicto, hoc etiam dico de cognitione intuitiua singularitatis, quia ipsa natura existens actu sub tali singularitate, non tantum est ratio formalis caufandi cognitionem intuitiuam ipfius naturæ existentis, sed etiam ipsius singularitatis, in qua actu existit, non sic est, quando natura non est in se præsens, sed tantum est præsens in specie intelligibili causata à fantasmate, quia illud fantaíma, vt dixi, non potest causare speciem intelligibilem representantem naturam fub ratione fingularitatis propriè, & fic patet folutio ad primam difficultatem.

Respodetur

TALEM.

Si etiam volumus dicere, quòd fingularitas ipfa in actuali existentia sit ratio formalis causandi speciem intelligibilem representantem ipfam fingularitatem, per quam speciem possit abracti-ue intelligt ipsa singularitas, siue existat, siue non existat, licet ipsa singularitas non possit partialiter causare, nisi actu existens, quia omne agens agit, inquantum est in actu existentiæ, tamen ipfa species potest partialiter causare cognitionem abitractiuam ipfius fingularitatis, fiuc exiftens, fiuè non.

Ico etiam, quòd loquendo de cognitione intuitiua, ipfa fingularitas actu existens, & actu præfens in propria præsentia potest partialiter causare cognitionem fui intuitiuam.

🖣 Si dicatur , quòd tantum eft vna exiftentia ipfius naturæ, & fingularitatis additæ, & per confequens non potest causare partialiter propriam cognitionem intuitiuam.

Dico, quòd ficut natura, & fingularitas addita naturæ inter se vere sunt idem realiter, tamen potest este aliqua distinctio inter illa præter omne

opus intellectus, fic quod licet existentia natura, & existentia singularitatis sint simpliciter vna existentia realiter, sunt tamen duæ existentiæ, faltem. distinctæ ex natura rei, veruntamen de facto non poteft haberi cognitio intuitiua vnius, quin etiam habeatur alterius, tamen cognoscens naturam intuitiue sub propria existentia, & singularitatem, sub propria cognoscit ibi aliquam distinctionem præter omne opus intellectus : alias enim dixi, vt in diftinctione prima, & fecunda, primi, quòd licet essentia diuina, & paternitas sint vna res absolute, & vna existentia, tamen intuitiue potest videri perfecta essentia, non videndo paternitatem, licet non econtra. Et declaratum fuit ibi, quòd paternitas dicit propriam existentiam, saltem distinctam ex natura rei ab existentia essentiæ diuinæ, vide ibi, vide etiam in isto secundo, distinctione tertia, quæstione prima. quomodo naturadicatur habere existentiam, & dicatur esfe idem realiter existentiæ.

Vndecima.

Tunc ad difficultatem principalem, in qua dicebatur, quod singularitas est conditio tantu agen- 244 fit fintis, & non ratio agendi.

Dico, quòd Doctor dicit, quòd licet natura. fit conformaliter agendi actionem fibi competentem, tamen non porest esse in potentia propinqua ad agendum, nisi actu sit sub singularitate, vt insimili expositum est in primo, distinctio. septima. de potentia generandi patris, & si hoc modo singularitas est conditio agentis, vt comparatur ad actionem competentem naturæ, non tamen Doctor negat, quin ipfa singularitas (cum dicat veram entitatem additam naturæ, vt patet supra distinctione tertia, & in primo, distinctione quinta, quæstione secunda, & vigesimasexta.) possit este ratio agendi respectu actionis sibi competentis, cuiusmodi est intellectio intuitiua ipfius fingularitatis, vel speciei intelligibilis representantis ipsam sub ratione propria, & cum dicitur, quòd in omni agente est reperire rationem formalem agendi, & conditionem ipfius agentis, quæ eft fingularitas, patet responsio, quia hoc est verum, vbi natura comparatur ad actionem sibi competentem, in quam non potest exire, nisi prius sit singularizata, vbi verò singulariritas comparatur ad actionem fibi competentem, eadem est formalis ratio agendi, & conditio agentis. Si enim per possibile singularitas possit separari à natura cuius est, ita quod actu existeret fine ipfa natura, ipfa fingularitas haberer propriam rationem formalem causandi partialiter cognitionem sui, loquendo semper de singularitate absoluta.

Ad aliam difficultatem de cognitione intuitiua, vt clarius intelligatur.

Suppono primò, quòd cognitio intuitiua aliculus rei est, quia talis cognitio est à tali re existente in propria existentia, ita quod talis res saltem est causa partialis cognitionis, & hoc modo omnis entitas dicens perfectionem. absolutam potest causare cognitionem intuitiuam in intellectu sibi proportionato, quod dico pro-pter intellectum diuinum, qui non est proportionatus, vt posset moueri ab aliquo ente creato, vt patet à Doctore quæstione 14 quolibetorum. & etiam propter essentiam diuinam, quæ nullo modo proportionatur intellectui creato, vt patet à Doctore in secundo, distinct. 24. in responsione ad argumenta

Dico secundo, quòd aliquid potest cognosci intuitiue, & hoc folum terminatiue, ita quod talis cognitio folum terminetur ad talem rem existente Franc.Lych.in sec.Sent.Scoti, V 2 in

gularitas.

154

## Luxítio

in propria existentia, & nullo modo mouetur à tali re

Aliquid po 1 stuitsue dupliciter.

hominis.

I Dico tertiò, quòd aliquid poteft cognosci intest cognosci tuitiue dupliciter, vt puta homo, vno modo per motionem propriam, alto modo, quia talis cognitio verè caufatur ab aliqua re perfecte continente ipfum hominem secudum totam fuamentitatem,

continente dico virtualiter, vel eminenter.

Secundo suppono, quòd homo potest cognosci dupliciter in essentia diuina, primo, quia ipfaquiditas, st relucens in effentia diuina, fuo modo poteft mouere intellectum angelicum, & tunc talis cognitio nullo modo dicitur intuitiua, cum non fit causata à tali quiditate, vt in propria existentia, nec criam tetminatur ad illam, vt in propria existentia. Alio modo cognitio ipfius hominis poteft immediate caufari, vel partialiter, vel totaliter à volutate diuina, perfecte supplente vicem talis obiecti, & voluntas diuina potelt causare cognitionem perfede intuitiuam ipfius hominis, licet non actu existé-Quomodo tis, quia ipla voluntas diuina perfecte continet virvolunt as di maliter, & eminenter totam quiditatem hominis, uina conti & per consequens respectu ipsius hominis potest neat virtua caufare cognitionem tam intuituam, quam abaraliter totam Aiua, vt fatis patet in fimili supra dist. 3. q. 9. 10. & 11. guiditatem

Si dicatur, nonne talis cognitio terminatur ad hominem, vt actu relucet in essentia diuina, & vt. sic non terminatur ad ipsum sub propria existétia. Dico, quòd sufficit, quòd talis cognitio sit causata ab aliquo perfecte supplente vice obiecti. Nonne etia intellectus diuinus perfectisfime cognoscit, & intuitive omnem creaturam, etiam antequa fieret, talis enim cognitio verè dicitur intuitiua, quia quasi causatur ab essentia diuina perfecte existente, & in propria existentia perfecte præsente, & fupplente vicem cuiuscunque obiecti creati respe-Au cuiuscunque cognitionis possibilis haberi de ta li obiecto, & fic perfectifime fuo modo caulat co+ gnitionem sui intuitiuam, & omnium creaturaru in intellectu suo, etiam antequam fierent, sic in propolito.

Tunc ad difficultatem respondeo, quòd quando Doct.dicit in isto fecundo, dist.præsenti, quæst. præsenti, quòd angelus non cognoscit intuitiue lapidem relucentem in effentia diuina, fic debet intelligi, quòd ipfe lapis, vt relucens in esfentia diuina, cum tantum habeat effe cognitum, vt patet inprimo, dift.3.quæft.4 vt fic non poteft mouere aliquemintellectum ad cognitionem fui intuitiuam, & fic concedo, quòd intellectus angeli tantum cognoscit quiditarem lapidis cognitione abstractiua. Er cum dicit, quòd perfectius videt lapidem in lumine increato, quam in creato, puta in specte in-telligibili. Dico, quòd verum est loquendo de cognitione abstractiva, quòd perfectius cognoscitur lapis relucens in estentia diuina, quàm in aliqua specie intelligibili creata, loquitur ergo Doct. ibi, quòd ipfe lapis quantum cunque relucens in verbo, no potest partialiter causare in intellectu angeli cognitionem sui intuitiuam, sed tantum, vr est existés in proprio genere, & in propria existentia, non tamen negat, quin lapis possit videri intuitiue, no per motionem ipfius lapidis; fic relucentis in effentia diuina, sed per motionem voluntatis diuinæ supplentis vicem ipfius lapidis, quantum ad omnem. Cognitio in sui cognitionem. Et quando dicitur, quòd cogniverbo an fis tio in verbo est perfectissima, dico, quod verum est perfedifi- comparando cognitionem abstractiuam ad abstractiuam, & intuitiuam ad intuitiuam, cognitio enim intuitina lapidis in verbo causata à voluntate diuina valde perfectior est cognitione intuiriua causata ab ipfo lapide existente in proprio genere, similiter

cognitio lapidis abstractiva relucentis in essentia diuina, valde perfectior est cognitione causata ab ipfo lapide relucente in specie intelligibili, fitergo comparatio hoc modo, & non fimpliciter, comparando intuitiuam ad abstractiuam

Concedo enim, quòd cognitio abstractiua habita de lapide relucente in essentia diuina quantum. ad suam entitatem, est imperfectior cognitione intuitina habita de lapide existête in proprio genere. Si tamen, vt in verbo, possit haberi cognitio abstractina, de quo alias.

Ad vltimam licet folutio pateat ex dictis, dico tamen, quòd quando dicit, quòd impoffibile eft co gnitionem intuitiuam effe per aliquam rationem, quæ fit in eadem dispositione, & codem modo representans re manente, & etiam non manente, debet intelligi de cognitione intuitiua, quæ habetur de aliqua re secundum propriam existentiam, quia ex quo cognitio intuitiua est existentis, inquantum existens, est in propria existentia, ita quòd talis natura, sub ratione formali, qua existit, est ratio formalis talis cognitionis, & tunc benè fequitur, quòd fi illa ratio formalis cognitionis intuitiux maneret eadem, re intuitiue cognita existente, & non existente, quod non esset tatio formalis cogno scendi intuitiue.

Si verò loqnamur de ratione formali respectu cognitionis intuitiuæ respectu aliculus obiecti virtualiter, & eminenter contenti in tali ratione formali, vel in aliquo obiecto, cuius est talis ratio formalis, dico, quòd fiuè talis res contenta. existat, siuè non existat, potest intuitiuè cognosci per talem rationem formalem, vt patet de essentia diuina, quæ est ratio formalis cognoscendi intuitiue quiditatem lapidis, siue lapis existat, fine non, poterit ipfa esfe ratio formalis, quasi caufandi cognitionem intuitiuam ipfius lapidis in intellectu diuino, & sic debet intelligi Doct. Ex his patet, &c.

A D objectiones contra rationem ad fecnndam Ad objectioconclusionem, dicitur, quòd per se primò, & dire- nesctè intentum sancti Thomæ est, quòd quia à Deo effluit in angelum fimilitudo Sortis, non folum. quo ad conditiones communes, sed quo ad conditiones fingulares, ideo angelus intelligit ipfum. Sed quia opinatur materiam effe principiú fingularitatis in rebus materialibus, & formani communitatis. Ideo in quastionibus de ve. quast. 8. artic. 11. innuit rationem, quam hic expresse per vniuerfale, & indiuiduale expressit per formam, & materiam, vnde dupliciter respondere potest, primò, quòd quatum ad præsens spectat propositum, per accidens se habet materia, & forma, quoniam vis rationis cofisit in hoc, g in angelo indita est similitudo omnium tam vniuerfalium, quàm indiuidualium coditionum, quæcunque fint, & per quæcunque natu-ralia principia habeantur. Secundo, quòd de ma- De materia teria possumus loqui dupliciter, vno modo secun- duplex est dum feipfam, ideft prout eft in rerum natura, alio ferme. modo, secundum quòd ex ordine ad formam per intellectum abstrahitur, & quòd materia secundo modo cadit in quiditate rei naturalis, primo veiò modo indiuiduat, & quòd in propofito eft fermo de materia, non vno tantum modo, sed de omnibus modis, ita quòd intendit, quòd in angelo fit fimilitudo materiæ reprefentans cam fecundum effe naturale, quod habet existendo in rerum natura in rebus, & non folum fimilitudo eius, fecundum 9 est pars diffinitionis rerum naturalium, quod breuius dici posser, quòd in co est similitudo non solum materiæ, fed materiæ fignatæ, quam conftat in diffinitione non poni.

ma.

¶Ad

Ad secundam obiectionem contra idem negatur, quòd species influxa sit ratio cognoscendi tan tum quiditatem. Nec aliquam adduxit vnquam rationem arguens efficacem ad oppolitum.

Ad tertia dicitur, quòd nulla eft fallacia arguendo à communi, exemplari ad confimilitudinem exemplatorum immo eft locus necessarius, & non tantum rationabilis, quoniam quicquid conuenit vni fimilium, vt fic, conuenir & alteri. Talis autem est processus iste fundatus super hoc, quòd à Deo fluxerunt res in duplici este, naturali & intentionali in mentibus Angelorum. Ex hoc enim manifeste sequitur non ex ratione persecti, aut imperse-Ai, sed ex ratione fimilium, quòd similitudo rei in esse naturali apud Deum existens, effecerit esse intentionale simile sibi in mente angelica, ac per hoc illa species intentionalis repræsentet illammet, quam repræsentat divina similitudo à qua est exemplata, nihil obstante differentia, secundum perfectum & imperfectum.

Ad obiectiones verò contra conclusionem ordinate respondendo, ad primam dicitur, quòd cognosci per propriam speciem dupliciter contin-

git, scilicet ada quate, vel excellenter, & quod sinulare ab Angelo non cognoscitur per propriam fer propria speciem adæquate, quia sic sequeretur infinitas spe cierum, sed per speciem excedentem, id est repræfentantem non folum hoc, sed multa alia. Rursus cognosci per speciem quiditatis contingit dupliciter, scilicet adæquate, & excellenter, & quod fingulare non cognoscitur per specie quiditatis ad equate, quia fic non cognosceretur, vt hoc nisi forte arguitiue, & valde imperfecte, fed per specie quiditatis excessive, id est repræsentantem non solum ipfam, fed etiam fingulares eius conditiones, quas habet in rerum natura. Et hæceft via S. Thom.non enim putat iple, quod Angelus cognoscendo quiditatem, puta æquinitatem, ex vi talis obiecti cogniti cognoscat fingularia illius, immo hanc viam in quattionibus de.ve. loco allegato reprobat, sed opinatur, quod cognoscendo quiditatem, cognoscat indiuidua illius, id est per eadem speciem per quam cognoscit quiditatem cognoscit individua illius, quoniam species illa est distincte repræsentans vtrunque excellenter.

¶Ad secundam verò, & tertiam obiectionem fimul dicitur, quod species angelica repræsentat quiditatem rei, puta humanitatem, & omnes varietates eius, fecundum omnes conditiones eius naturales vt S. Thom. loco allegato dicit, vnde & repræsentat humanitatem existere hic, & ibi, in. hoc & in illo, talem & tantam, & fic de alijs conditionibus.

¶ Ad cuius euidentiam, quoniam ex hoc pen-der intellectus, & cognitio huius materiæ videnda sunt duo, scilicet quid repræsentatur, & quomo do cepresentatur.

¶ Quo ad primum, sciendum est quattuor esse in rebus, scilicet quiditatem, fingularitatem, existentiam seu consunctionem vnius cum alio in rerum natura, & durationem talis existetiæ, seu con iunctionis, & hæc omnia oportet sciri ab intellectu habente perfectam notitiam de singularibus, suntque separabilia abinuicem in esse cognito, quoniam vnum potest cognosci alio ignoto, vt patet discurrendo per singula. Et quoniam cognitio fit per assimilationem, necesse est intellectui cognoscenti hæc representari illa, & de primis quidem non est difficile cocipere, quòd indita sit Angelo corum fimilitudo; quoniam vttunque spectat ad quastione quid eft, qm per primum scitur, quid eft for. vniuersaliter conceptus, id est inquantum

### Vnica.

ISS

homo, per secundum verò quid est sor. inquantum for. fingulariter apprehenfus, quod à nobis non eft fcibile. Sed de reliquis duobus difficile est videre, & præcipuè de quarto, quoniam hoc ad quæstionem, an eft, & quando eft spectat, & vt plene lu-Aremus rem hanc, sciendum est, quòd coniunctio Nota & bealiquorum, & eius duratio multipliciter poteft re- n?. presentari intellectui, scilicet in suis causis quide, quemadmodum coniunctio humanitatis cum tifibilitate præsentatur intellectni repræsentatis sibi quod quid erat esse vtriusque. Ex his enim intelle-Aus conspicit coniunctionem, & cozuitatem eorum, sed hoc non habet locum in contingentibus, vt de se patet. In seipsa repræsentari potest dupli- Quomodo citer. Vno modo ita, quod duratio illius coniun- Scotus de-Etionis fit replentata, ficut qualitas aliqua rei repre fendat fuñ fentate, quemadmodum albedo figuræ repræfen- opinionem. tatur visui. Alio modo, vt ipsa coniunctio sola sit res reprefentata, & eius duratio concurrat, vt conditio necessaria ad hoc, quòd repræsentetur, quéadmodum de facto se habet duratio, seu præsentia coloris ad colorem vifum repræfentatum oculo, non enim species visibilis repræsentat duratione, fed videri, ac representari color no potest, nisi præfenti tempore mensuraretur, & quòd ita fint species angelice apud fanctum Thom. non folum repræsentant humanitatem, & sorteitatem, sed etia in seipsa coniunctionem eorum, cu existere in rerum natura, & in quocunq; alio ese accidentali & naturali, fed non representant durationem talium. conjunctionum, tanquam rem repræsentatam, sed tanguam conditione, fine qua coniunctio illa non representatur, quòd enim non representetur duratio contingentis coiunctionis, ex eo patet, quod firmiter credimus Angelos non cognoscere futura contingentia. Si nanq; in Angelo effet indita fimilitudo seffionis mez crastinę, presciret euidenter selfione mihi contingenda cras. Et o representet durationem, vt conditionem, fine qua non, & quòd talem speciem, vt patet in visu nostro, & clarius patet, fi fingas visum effe virtutem omniŭ cognoscitiuam, tuc enim per talem speciem, qua tepræsentaretur sibi color presens, vt modo reprefentat, scilicet, quod presentia concurrit, vt conditio, fine qua non cognosceret non solum hunc colorem, sed hunc colorem existentem in presenti tempore.Deinde declaratur primum ex eo, quòd duratio alicuius nullam habet repugnantiam, vt fit talis conditio, fine qua res non repræsentetur. Et confirmatur, quia quemadmodum duratio coloris est eius conditio, fine qua color, nec immutat visum, nec videtur, ita eft etiam conditio, fine qua non repræsentatur, & hæc de primo

¶ Quo ad secundum verò modum, scilicet re-præsentandi, breuiter dicitur, 9 apud S.Tho. spe-Dodrina cies impressa Angelo à Deo respectu prædictoru S. Thoma. fe habet sicut si in oculo esset naturaliter congenita species alicuius obiecti, puta huius albi, tüc eni per tale specie nec representaretur, nec cognosceretur hoc albu, nifi qn existeret, qm inter represen tans, & representatu regritur similitudo, necloc album simile est illi speciei representanti, nis hoc albu existat, qm species illa representat hac albedinem existente, & sic per illa specie videret oculus hoc album, qm illud effet, & non videret illud, qm non effet, & fic duratio huius albi in reru natura fi haberetur, vt conditio, fine qua hoc album, nec repræsentaretur, nec videretur non est defectus speciei visibilis, sed ex defectu ipsius obiecti, nec per mutationem speciei, sed per mutationem ipsius obiecti cognosceret hoc album nunc esse, & postmo dum perciperet illud non esse detectu alimila-Franc.Lych.in sec.Sent.Scoti. V 3 tionis

Digitized by Google

Ad obies ĉiones 👡

Cognofci

peciem du-

pliciter com

tinget.

i.

13

Ľ

С)(

П.

,3

13

I,C

:6

13

6

ż

Z•

ţ.

r

•

ł L

rionis illius, & ex hoc patet quomodo stat, quòd fpecies indita, & non caufata ab obiecto fingulari,& quod naturaliter tepræsentet, & sit ratio cognoscendi rem per se primo, & directe quado est, & ex consequenti quando no est, & quoniam vnu individuum superioris ordinis æquiualere potest, multis non folum individuis, fed speciebus inferioris ordinis, elevationem naturæ angelicæ supra corporea intuitus S. Tho. posuit species in angelo fic tante perfectionis, quòd distincte quidem excellentes, tamé fit ratio repræsentatiua multarum. quiditatum,& fingularium,& multarum coniun-Étionum in rerum natura, ita quòd quandocunq; coniunctio illa ponitur in rerum natura, statum alfimilatur illi speciei, & sic repræsentatur & cognoscitur. Disiuncte autem definit repræsentari, quia definit affimilari, & ex his facillime patet resposio ad obiectiones. Nam secunda obiectio supponit, quod coniunctio contingens repræsentetur no in feipfa, sed in rationibus terminorum tantum.

Tertia verò fupponit, quòd prefentia temporalis non concurrat necessario ad rem cognitam, nifi quia est causa cognitionis, cum liquido costare possit, quod hoc album dupliciter concurrit ad visionem, scilicet, vt causa immutans visum, & vt obiectum terminás, & quòd presentia tempo-ralis exigitur ad ipsum nó solum inquantum immutans rem, sed inquantum terminans, ita quod fi terminaret, & non immutaret, nihilominus exigeret præsentiam temporalem, & sic se habet in proposito, vt patet ex dictis.

Ad confirmationem autem dicitur, quòd illa propositio supra, quam sepissime fundat Sco.s. quod species representans, re absente, & presente, non sufficit ad cognitionem intuitiuam, non est vniuerfaliter vera, quoniam hoc dupliciter contin git, scilicet, per hoc, quòd abstrahit à præsentia, & absentia rei, quemadmodum se habent species intelligibiles apud nos, & de talibus est vera propolitio. Aliomodo non per abstractionem, sed per excellentiam, id eft, quia tantæ excellentiæ eft, vt repræsentet rem, & fin conditiones eius absolute, & secundum conditiones præsentiæ, vel tanquam rem repræsentata, vt species diuina, vel vt conditionem fine qua non, vt species augeata, & de talibus non est vera propositio. Species ergo non propter abstractionem, sed excellentia sui eodem modo representans ex parte sui, siue res sit, siue non, fufficit ad cognitionem intuitiuam, quia polita re, aliquid nous repræfentat, non per sui, sed rei repre fentate mutacionem, seu nouirate, & hoc bene no.

Ad primam verò rationem ex d.9. adductam quarto loco dicitur neganda consequentia. Et ad probationem qua dicitur quando pluralitas infert maiorem perfectionem, infinitas infert infinitam. Dicitur primo, quòd falfum affumitur, debet em fub ditiunctione cocludi fi pluralitas infert maiorem perlectionem, infinitas infert, vel infinitam. perfectionem, vel altioris ordinis perfectionem. Stat enim, quòd vna perfectio altioris ordinis, tan tæ fit perfectionis, quòd excedat infinitas perfectiones inferioris ordinis, & emineter equivalent eis. Rurlum fecudo dicitur, quod cum aliquid efse infinitæ perfectionis contingit dupliciter, scilicet, simpliciter, vel in tali genore, aut specie, nec oportet, quod est infinitum in taligenere, aut specie esse infinitum ens simpliciter, vt patet de albedine infinita, si esser intensiue infinita, non enim propterea effet. perfectior, quam fubstantia, sed ellet infinitæ perfectionis infra specie, tamen albedinis. Vnde in proposito dato, quod infinitas contentorum inferat. infinitatem conti-

nentis, non sequitur, ergo illud continens eft infinitæ perfectionis fimpliciter, fed in tali genere, aut specie, & sic ratio hæc ex duplici deficit capite.

Primo, quia non sequitur infinitas, nisi sub distunctione.

Secundo, quia etiam quando sequitur infinitas, non sequitur infinitas persectionis simpliciter, sed perfection is in genere, vel in specie, quemadmodum pluralitas non infert, tunc maiorem. perfectionein, nisi eiusdem rationis, & quando Sco.vtitur ista ratione ad diuersa proposita, & in diuersis materijs, oportet diligenter notare, quz diximus, & applicare ad materias, quantum autem ad præsens spectat jam patet, quod ponimus species altioris ordinis, & similiter actum intelli-Supponit re gendi speciei proportionatum.

Ad fecundam autem rationam ex dictis habe fontio tur responsio. Supponit enim ratio vnum falsum, scilicet, quod species in mete angelica representet durationem coniunctionis cotingentis tanquam rem repræsentatam, cuius oppolitum diximus, immò hoc proprium est essentia diuinz, & forte non est communicabile alicui speciei, quoniam hoc est repræsentare ea, § facta sunt contingenter in seipsis determinatæ, & ideo cum dicitur, aut repræfentat vtrunque oppositorum, &cc

SRespondetur cum triplici distinctione, scili- euro triplici cet, de repræsentari tanquam tom repræsenta- dissintio. tam, & conditionem fine qua non, & de oppofitis ne . & secundum differentias temporis & absolute, & de oppositis positiue, & contradictorie, Et dicitur, quòd species in mente angelica repræsentat tanquàm rem repræsentatam alterum oppositorum politiuorum absolute, & non cum aliqua difrentia temporis, repræsentat enim cognitionem fortis cum sessione, & non conjunctionem eius cum sessione, & non fessione contradictorie, nec. repræsentat conjunctionem sortis cum sessione durătem hodie, vel cras, sed absolute coniunctionem eius cum sessione, & coniunctionem eius eum curfu, Et si dicas,

Quomodo ergo angelus cognoscet reliquum contradictorium. Et similiter, quomodo certitudinem habebit per talem fpeciem de hodierna fef-. sione sortis, & crastino eius cursu, iam ex dictis patet, quòd cum ponitur in effectu sessio conditio, fine qua non, & fic cognoscitur fortes nunc fedens, cognoscetur verò, post horam per eandem speciem fortis', non sedens definente assimilatione inter ipfum, vt sedentem, & illam speciem . Et Et cras cognoscetur currens, facta affimilatione inter illam, & fortem, vt currentem. Et fic falfum est, quod si repræsentat alterum oppositorum determinate, quòd nunquam per iplam cognofcetur reliquum.

Ad certiam autem rationem iam pater, quòd non inconuenit, immò est necesfarium, & omnia naturalia statim, cum fiunt congenita esse angelo habitualiter, & distantiam localem non\_ impedire angeli cognitionem, & fic finis tertiæ di-Ainctionis.

Refpödetm

bonfionë ex

Dift.

## Juartæ

#### Distin. IIII. Quast. Vnica.

Virum inter creationem, & beatitudinem Angeli boni fuerit aliqua morula.

Hac quastio quarit in quo statu fuerime creati Angeli.

Seraph. Bona. 2. Sent. d. 4. 9. 3 . art. 1. Scot. 2. Sent. d. 4. q. pnica.

D.Tho. 1. parte Summe 9.63. art. 5. Riccard.2.Sent.diftin.4.q.1. Durand.2, Sent.dist.4.9.1. 



TRCA diffinctionem quarta que ritur: Vtrum inter creationem, & beatitudinem angeli boni fuerit aliqua mora i.an angelus post primum inflans fue creationis steterit per aliquam durationem, in que non fiterit

A LETT AND AN

beatus ; fed tantum post illam durationem. an in eodem infati quo fuit creatus finul fuerit beatus.

In ista questione Doct. principaliter intendit duo. Primum est de illis moris, quot fuerut.an due, vel tres, vel quattuor. Secundum eft, qu'id fint ille morula, fuè durationes.

An fine ponnde àne

1. . . T

Cuatum ad primum poteft dici multipliciter . poil unt enim poni duz more, vna, scilicer in qua lint in termino, & alia fola præcedens, qua funt in via, & hæc opi, non improbatur à Doc. fi fic intel-ligatur videlidet, q'in prima mora metuerunt, & in whimo inflanti illins more premiati fuerunt, & ficin fecunda mora tantum fuerunt in termino. Sed fi intelligatur vt ponit Tho. in prima parte fummæ. q.63. arti. fin folutione vltimi argumentis improbatur à Doc.qui videtur ponere, quod omnes tam? boni, quam mali fuerunt in gratia, & meruerunt in prima mora, & in fecunda boni meruerunt, & pra-l miati funt, mali demeruerunt & damnati funt, fic dicit, oes ( inquit) in gratia creati in primo inftanti meruerunt, sed quidam corum statim impedimentum præstiterunt sue beatitudinis, præcedens meritum mortificates, & ideo beatitudine, quam meruerunt funt privati, hac ille .

Ibi.Poslunt tamen poni tres more & hoc multipliciter, & hæc littera clara eft víq; ibi. Ad inquirendum de istis vijs supponendæ sunt sex proposiriones probabiles.

SPrima.merentes víq; ad nunc præmiationis, in illo nunc premiati sunt, & hoc patet per exemplu pono.n.quòd status meriti sit per totam diem vsq; ad vltimum instans illius diei, 'fic quod vltimum instans non pertineat ad statummeriti, siuè vie, sed rantum ad statu præmij, hoc posito sequitur, quod merentes, liue perseuerantes vsque ad vltimum instans premij, in illo vltimo instati non posfunt ponere obicem, siuè non possunt peccare, quiz da oppositum, si in vltimo instanti possant peecare, ergo tantum sunt in via cum status meriti ver demeriti fit tantum status viz, & sc vkimum instans, quod est instans premij, sue termini ester instans viæ, qa est impossibile. Et ex hocimprobat opi. Tho. quod non possunt poni tantum due more co modo, quo ponuntur a.S. Tho.

Secunda propolitio eff, quòd meritum præcefmeriti pre. fit duratione premium, que probatur ex probatiocefferie pre- ne præcedentis. q.quia voluntas non fimul vult mu tabiliter, & immutabiliter, vt ibi exposui-

SEx hoc improbatur prima via ponendi tres moras. Dicit enim illa via, que est magistri, quòd in tert ia mora, quæ est mora præmij boni suerunt in gratia & in præmio, sed hoc no potest stare, nam fi gratia requiritur ad meritum, & meritum præce-dit duratione præmium, ergo in illa tertia mora, d eft mora præmij non meruerunt, cum meritum. præcedat duratione præmium.

Vnica.

Tertia propositio est quod tota mora viæ præ-fixe quibuscunque angelis erat eis æqualis, hoc enim est verisimile, quia sicut tota mora præsixa homini est vsque ad instans mortis, ita etiam isti & illis præfixa est æqualis mora esfendi in via.

SEt ex istis sequitur quarta propositio, hæc litte-ra clara est vsque ibi de secundo ar.

DE secundo articulo principali, scilicer, quæ fuerunt iffe more, quamuis aliqui ponant eas effe diuersa instantia temporis difereti, vt supra parnit dist.2.q.4.tamen ex eadem distinctione, paret quod propter nihil in angelis oporter ponere tepus difcretum sed diuersa nunc eui, vt plane expositum est ibi. Sed difficultas est de istis moris eui, quibus correspondebant ista morç in tempore nostro con tinuo

¶Rípondet Doc.ibi, dico quòd vltima mora &c. ista littera stat in hoc, posito enim, quòd prima mo Quado fue ra fuerit primum instans çui, tunc illa mora po- rit prima tuit correspondere alicui parti temporis nostri pu- mera, ta per aue Maria, & vltimo instati illius temporis, fimiliter si illa prima mora fuit per duo, vel tria instăția, æni tota illa mora potuți correspodere alicui parti temporis nostri, & vltimo instanți illius temporis, & secunda mora correspondebit tempori immediate sequenti ad instans vitimum temporis correspondentis primæ more, & fie non oportet affignare primum inftans illius temporis cui correspondet secunda mora, quod patet, nam sr temporis immediate fequentis ad inftans terminans tempus vnius que Maria affignaretur primum inftans, tune inftans effet immediatum inftans', quod eft contra philosophum 4.physicorum. Si verò prima mora correspondet illi tempori, & non vitimo instanti illius temporis, une secunda mora corre-spondebit illi instanti, & tempori immediate sequenti, & fic dabitur primum inftans trmporis, sui corrispondet secunda mora. Si verò prima moracorrespondet tantum, vltimo instăti alicuius temporis, fecunda mora tantum correspondebit tempori immediate fequenti ad illum inftans, & fi fecunda mora correspondet tempori, puta vnius pater nofter, includendo vltimum inftans illius temporis, tunc tertia mora correspodebit tempori immediate sequenti, quod tamen non videtur, quia fecunda mora viæ corrispondet alicui tempori, & non vltimo instanti illius, quia vltimum instans, more viæ eft inftans præmij, & fic mora pramij correspondet illi inftanti, & tempori immediate sequenti, & sic patet ista littera vsque ibi. Et licet videatur quibuída, quòd neceffe fuit angelum, &c. Hic ponit duas opi. Quarum prima est, quòd angeli de necessitate peccauerunt in instanti correspondeuti instanti temporis nostri, & probant ibi, quia' nter prinatiue opposita, &c. nam innocentia, Quomode & peccatum opponuntur priuatiue, quando ergo innocentia fubiectum eft indivisibile, eirca quod funt ista privatine opposita, & habitus est indiusibilis, tunc oppositure. si fabiectum est dispositum, acquirit illum in inftanti, & fimiliter deperdet illum in inftanti, cum ergøangelus fit omninoindiuisibilis, & innocen-tia fimiliter indiuisibilis, fequitur, quòd ipse angelus in instanti pertransibit ab innocentia ad priuationé illius, que privatio est peccatum. Se-

Fran.Lych.in fec.Sent.Scott. V

1 . 1

A. 5.

Quomodo

Digitized by Google

Qnomodo mium.

150

Secunda opinio habet pro se, quòd nulla virtus creata agit in instanti, quia tunc maior virtus ageret in minori, quam in instanti, quod est impollibile

Ibi. Neutre tamen rationes concludunt. Hic Doc.oftendit quomodo ifte duæ rationes non con-, cludunt de pruna pater, quia non est necesse, o fu-biectum indivisibile traseat in infanti à forma indiuisibili ad privationem illius, nec econgra, quia aia virginis, vt patet in 3. dift.3. potuitelle in pec-cato tantum per vnum inftans, & fic in illo inftanti, non fuit in gratia, & in tempore immediato ad illud instans potuit elle in gratia, & tamen gratia ell, terminus indiuisibilis, & similiter anima virginis. Anvirtus Nec etiam secundo cocludit, quia etia, virtus crea-. ereata possie ta potestagere in instanti, ve patet de solo illuminante, & quod dicit, ergo maior virtus potest agero in minori mensura, non sequitur, vt supra patuit dist.2, q. penult. in responsione ad argumentum in oppositum vide ibi bonam glo. Dicit ergo Doc. o. viroque modo potuit este videlicet, o prima mora innocentiæ coexistat tempori, & non vltimo eius. instanti, & tunc secunda mora, puta peccati habuit primum instans temporis, coexistens fibi, vel, op pri ma mora coexistat tempori & vltimo instanti eius, aut foli instaii vnius temporis, & tunc secunda mora non habuit aliquod primum instans, fibi correfpondens, vt supra.exposui, sicut non est dare, primam mutationem in motu cotinuo ex. 7. philicorum.t.c. 52. & vide quæ expofui fupra dift.2.q.9

Ibi.Sed qualis erat fecunda mora in fe.Hac littera clara est víque ad argumenta principalia, nec. indiget aliqua expositione

A D argumenta principalia. Nunc foluenda. sunt argumenta principalia, quibus phatur, quod in eodem instanti, quo angeli fuerunt creati fimul fuerunt beati, & primum argumentum est tale, angelus in primo instati suz creationis habuit beatitudinem naturalem, ergo, & fupernaturalem, an-tecedes patet, quia potuit diftincte cognoscere dei-. tatem, & in eodem inftanti frui illa abstractiue cognita, vt supra. patuit dist. 3. huius. q. 9. consequen-tia probatur, quia si causa naturalis statim habuit effectum suum, scilicet, beatitudinem naturalem, ergo & Deus habuit suum, scilicet supernaturalem beatitudinem

Respondet Doc. negando consequentia, & adprobationem consequentia dicit, o Deus poruisier dedisse beatitudinem in instanti creationis, fi vor Juisset,&c.

Secundo principaliter arguit auctoritate Auguil. 12. de ciui. Dei. c. 9. simul condens naturam, & largies gratiam, ergo statim habuit angelus gratia, sed simul habuit gratiam & beatitudinem, quia simul in malis fuit culpa, & pœna alioquin culpa eorum esset remediabilis.

Respondet ad hoc secundum, & primo adducit rhlionem Tho.qui Tho.dixit, qin prima mora ocs creati funt in gratia, & omnes meruerunt, & in fer cunda mora mali peccauerunt, & in illa mora secunda mali fuerunt in pœna, boni verò in prima mora fuerunt in graua & merito, & tamen fimul non fuerunt in gloria, quia fuerunt in gloria in secunda mora. Ibi tamen dico hic ponitur. Respófio Doct. que stat in hoc, o peccatum est duplex, quoddam est demeritorium, & est peccatum factu in via, per quod peccans demeretur penam eterna. Et est peccatu, quod est offensio Dei, & nullo mo-. do demeritorium pçnæ, & tale potett elle in damnatis. Nam continue peccant, & tamen illud peccatum non est demeritorium, & sic pater responsio ad argumentum.

#### NOTA quòd quidam nouus expositor primæ The.Gau partis S. Tho. in q. 63, ap. 6. nititur foluere duas ra- contra Doc. tiones factas à Doc.contra Tho. quarum prima est arsuit.

Juxítio

contra illud, quod.d. Tho.in ar. 5.9.63. quòd angeli boni in fecundo inftăți, fiue fecunda mora meruerunt, & contra hoc arguit Doc. per secundam propositionem, quia meritum præcedit duratione pmium, cum ergo in secunda mora fuerint præmiati, sequitur, quòd in secunda mora non meruerunt.

Secundo arguit contra aliud dictum Tho. vbi fupra qui dicit, quòd angeli mali in secunda mora peccauerunt, & auguit per primam propositionem, vt supra patuit. Has tamen rationes intitut soluere ille nouus expositor.

Ad primam fic dicit, quod meritum dupliciter contingit, vie pure, & vt termini, & quod meritum pure viæ præcedit duratione premium; fed meriti vt in termino potest esse simul cum præmio, nec fegujtur, quod amut fit geatia perfecta & imperfesta, led quod finul fit terminus gratie imperfecte. & gratia perfecta. Meritum enim quemadmodum dupliciter contingit, scilicet, vt in via, & vt in termino, ita infert imperfectionen gratiz, vel vt in via, vel in termino. Et propteres ex satione termini rationabiliter infertur, quod merens prius duratione meruit, quam piniatus eft, st hig in telligis Tho.non tamen infertur, quallum inflansmenti ficialtans præmij, ex eq.n.q merium oporter effe in termino vies & in via netefferent duratione ficedere.a. & gratiam effe imperfectam fm faum.ex co vero, quò poft meritum viæ lequitur meritum termini, necelle eft fimul elle meritu, illius inflation -" cum pramio, & effe terminum gratist imperfectui

Ad lecundum refpondet dicens, quod mererir vique ad nunc piniationis contingit duplicites ex-l clufines & inclufines & hoc quidem modo veru ch. quod pramiantur, fed non grinno modo. Et al primam, rationem in oppositum dicitur, o in nuns fri miationis funt in termino via, & pollunt poners obicem tanquam in termino viz existentis.

Ad legundam verò dicitura, i in termino vizi hominis confumatur meritum cuiuleunq; , nec vi verum, y tunc fit impeccabilis, sed quilibet eft lin ber, vi in termino viæ existens, quemadmodum de

angelo dictum eft. RESPONDEO & dico, gifte refponsiones mi-Renes The. nime euacuant rationes Doc. pro cuius intelligena Gaie contra est aduertendum, quòd fi tantum ponuntur duz. Doc. folnun more, quaru vna lit in via, & altera pcise lit in ter- tur. mino, & illa que est in via proprie est mora meredi, vel de merendi, & illa qua est in termino propriè eft pmij, vel fupplicij, statim fequitur, qualiquis smul non potest mereri pmium, & simul præiniari, & pono calum, quòd quis in fecunda mora fruatur Deo, videtur repugnantia, quòd fimul illa fruitione. mereatur præmium & fimul pmietur, tunc enim eadem fruitio effet fimul meritum, & pramium, qd est omnino inconueniens. Si dicatur, qualia fruitio, est meritum, & alia est præmium. Contra quia in fecunda mora est in termino, ergo fruitio elicita in termino, erit præcise præmium. præterea si vt in termino fimul potest mereri, & premiari, sequitur, quod voluntas simul possit velle prænnum mobiliter, & immobiliter, vt supra deduxs. Nec valet dustinguere de merito puræ viæ, & de merito vi termini, quiz ista distinctio viderur pomitus nulla, tum quia accipiendo viam pure est tantum status merendi, vel demerendi, terminus verò est tantum status præmij, vel supplicij, & ideo non potest dari aliquod meritum, quod præcise fit puræ viæ, & aliud meritum, quod fit. ipfius termini, .cum. terminus fit tantum status præmij.

Tum



Ad argume

agere in in-

Anti.

ta principalia

Peccatum duplex.

Tum otia ga si hac distinctio valeret de merito, posset pariformirer diftingui de pramio, videlicer, quod ficut datur meritum purç viç comerită seinini, ita potest dari præmum pilri termini, & præmum vie, quod eft omnino diffonum. Tum man hæc diffinctio non videtur ad menre Thor quia iple vult in prime parte fum. q.62. arc. s. quod meritum præcedat duracione præmium, nec dicie expresse, quod in termino finul meruerunt, & præmiati funt. Et fi hog digit statim, contradicit sibi-Neuvalerilla fugade gracia perfecta, & imperfecta: quia certumielt, quòd gratia; vt in termino el perfecta , fine feundum ellenman; fine fecundum fatum non curo, modo merinum fecudum Thorybi fupraqogiar. s. eft tantum à gratio unperfecta. Et si ponatur, meritum terminis illud præcificient à gratia perfecta, quia existens in terri mino habet gratiana perfectam,

Erufira poniins fuga de gratia perfecta, 🕁 imperfecta.

Ad aliud cum dicis, quod mereri víq; ad nuo premiationis potelt dupliciter intelligi, feilicetine clusiue, & exclusive, has distinctio videnar omnino fuga, quia fi datun a unc præmij, illud nonepotest dienung mentingropter es, que fupre dixintên fin faliem els dicetes qu'al aliquisme reator y fque ad nunc præmij, includendo ipfum nunc præmit, iss, quid in this manth sere mereatur, nami vi in tai limung aft fimpliciter extra flatum merendin vell demerende Patet enam, quod metentes y lauo adi tale nunç in iplo nunc præmij non pose Apedeared Tum quia voluntas illa fimut poffit, yelle pramitiv mobiliter, & immobiliter, mobiliten quittener quia contingenter potest peccare & per confequés pateit non velle pramium, immobilicer, veros quisi in tali nunc de necessitate præmiatut. & hæger determinatione divine, voluntatis. Tum ctiam quia, in nunc pramiationis, ex divina voluntate, omnino redduning imprescabiles & fbefletin facultate corum polle pectareise demeteristant non effent in nunc præmij, fed in mora viz.

#### Qualtio prima. Dist.V.

Virum Angelus prius meruerit beatitudinem , quàm eam acceperit Scot. 1. Sent. d. 5.9.1.

B.Th.prima parte fumm.e.g.62.art.4. Ricard 2. fent. dist. 6. q. 2. Franc.de May. 2. Sent. d. 4. 4 5. 9.5.



TRVM Angelus prius meruerit beatitudinem, quàm acceperit ea. In ista. q.primo ponitur opi. magistri, qui dicit quid prius angeli acceperunt beatitudinem, & post meruerunt eam per obsequia

(1).p

hominibus impensa, que opi, à communiter theo logis non tenetur.

Contra hanc opi. arguit Doct. tribus medijs quæ simt satis clara in littera. Et quod dicitin primaratione, quod angeli dependerent in sua beatitudine ab hominibus, deber sane intelligi, quia posito quèd mererentus per obsequia hominibus exhibita, non videtur ex hoc, quòd angelus depédezt ab homine in merendo, quia homo non effet caufa totalis nec partialis talis meriti, nec efficies, necfinalis, vt patet, fed fi eft dependentia, erit tantum terminatiue, sue objective exhoutolo, quod talia obsequia ad homines terminentur. Et noc modo non videtur incoueniens, quia etiam vnus homo fic pot mereri p obfequia alteri homini exhibita, vt patet, & tamen in merendo non dicitur, dependere ab aho homine. Similiter angelus fuperior ante beatitudinem potuir mereri per actu circa angelum inferiorem, & tunc non estet incoveniens, quòd hoc modo in merendo dependeret, igitur necest inconueniens fic dependere in merendo ab homine.

Prima

Jico, quòd ratio Doct. propositum concludit fi vecte intelligatur vode est aduertendum illud, Vbi cofi, at qd dicit Doct.in 3. dift.28. vbi fic dicit radix (ingr) radix meriomnio menisi confistir proprie loquendo de me- ". rito in affectione iustitue voluntatis, non autem in affections commodi nec in affectione infinite vtordipataffectionem ogmmodi, hoc paret, quia primumobiectum circa quod shiquis meretur pai mo, eft iple Deus, leoudun quam affectionem in+ fina vulo deo bonum vi offe, & bene elle filicot, iustumist fapientem hæcibi. Ex istalittera apparet; quòd primus actus meritorius primovent circa Deum, diligedo ipfuni dilectione anneitiz; ert sie moda actus meritorius fic dependet à Deo, quòd iplo Deo, perimposibile circunscripto, non putlet elle priano actus meritorius, ticer postea posit meperi, volendo alia obiecta in ordine ad deum. Si er go angenis fantum mereretur per oblequia homi nobus lexhibita, ame cacuferpus hominibus, nul to mode poffet-merreritergo fi homines requirutur de mocentriases ve obiedras circa que elt meritu, mullo modo poffent mereri, & fic fuo modo angelas in marendo fimphetter dependeret ab honune. Echoc intendit Doctor vt patet per litteram sequentem Ibi similiter actus intrintecus est meritideius circunferipto achuextrinfeco, quia actus. intrinfecus, vt fit primo meritorius & circa deum.

fibi.Præreres per boc ; quòd aliquis præuide- Contra Ma un dec. Hæc eft fecunda maio commo opilmagifti giftrum. ecvi chuius intelligatur premitto aliquasprimum quod aliant est prædestinase ab beatindinem, & aludeftiplaip actu conterne, quia primo modo potent quis prædefimari ummoomnes prædettinantumpullo merito actu predesente, cum prædefinatio frabæterneyfed fecundomodo paciatum. actuale requiritur; quia mulli confertur beautudor nis propter meritum acus exhibitum, vt comm n-r niter ab connibus renewir. Et licet fit magna altercatio de caufa prædestinationis, quia aliqui dieue o prædeitinat propter merita præuifa &c. Nulla ramen videtur altercatio de merito respectu beatitudinis collare, quia talem beatitudinem pracedit meritum actualem. Secundo pmitto, o respechu gratiæ alicui conferendæ nullum meritű præcedit in ipfo, quia nullus potest sibi mereri gratia, licet vnus posit mereri gratiam alteri, & non fibi, vt patet de Christo, qui nobis meruit primain gra tiam, vt communiter tenet theologi, & vide Doc. in.3, diftin.29.& in.4.dift.2.& nullo modo meruit fibi gratiam, vt patet à Doct.in.3.& in.4. Hispræmislis patet ratio Doctoris, quia si meruerut beatitudinem ex hoc folo, q funt przuifi &c. Sic poffet dici, o quia præuidetur bene vfuri gratia, merentur ipfam gratiam, quod est inconueniens.

Item tune status beatitudinis. Hæc eftterria ratio contra Magistrum.in ista ratione supponitur Terria raprimò, o angelus pro illo inftanti, in quo est perfe tio contra ctè beatus, debet este certus de tota sua beatitudi- Magifirum ne essentiali. Secundo beatitudo maior, vel minor tantum attenditur penes maiora, velar .nora prev rita. Tertio ad perfectam beatinidine. mon perfinet cognitio contingentum, vr paret à Doct.in.4. dift.10.45.fic stat aliquem elle perfecte bertum; & esse certum de sua pertecta beatitudine non hubendo cognitionem futurorum' contingentium, Ex his patet ratio Doc.quia fr beatitudo prius dad retur

retur qua merita essent exhibita, pro illo inflanti, no estet certitudo de beatitudine tali, quia nec cer titudo de omnibus meritis futuris, quia cognitio talium futurorum non pertinet ad beatitudine, nec de communi lege omnia futura contingentia pro primo inftanti, in quo angeli beatificătur, reue latur, aliter ceffarent reuelationes, & illuminationes, que fiunt à superioribus angelis infetioribus, vt infra patebit. id:

I B I. Ideo tenetur & angeli meruerunt beatitudinem suam, & priusqu'am receperunt eam, & deelaratio tem primi, quam secundi clara est in littora.Hac est ratto Tho.in prima parte fum.q.62.arts 4-quæ fi acceptatur à Doct.expono eam ad menté iphus Sco. Exponendo aliqua dicta primum ibi. Omnis natura consequitur suam perfectione per operationem propriam. Et hæc littera poteft habere multiplicem sensum, primum intelligendo de persectione intrinseca, & sotmali, & sic bearitu do formalis creaturæ est operatio ipsius, cum confistat in sola operatione, vt patebit.in.4.dist.49.Se cundo de perfectione extrinseca, & obioctiua, & talis attingitur à creatura rationali mediante ope An beneitu- ratione que vnitur tali perfectioni, vt patet à Doc. do possie di in 4. dist. 49. Et isto secundo modo sensus est verus ci natura- scilicet, q vltima perfectio rationalis creature talis respects tum acquiritur per operationem propriam.95 112

Ibi.Sed perfectio, & finis cuiuslibet creatura rationalis est beatitudo, que soli deo est naturalis. dicitur foli deo naturalis, quia obiectum beatificu tantum naturaliter mouet intellectum diuinum ad sui claram visionem, vt patet à Doct.in quolib. q. 14. & fimiliter naturaliter mouet voluntatem diuinam ad sui fruitionem, licet tamen partialiter, fed respectu creatux eft tantum obiectum voluntarium, vt supra paruit à Doct.in.q.prima prologi, & clarius in quoli. q. 14. & ideo beatitudo no potest dici naturalis ipficieature. Sequitur ibi.om nis autem operatio talis in finem ducens vel est fa Otiua finis, ficut medicatio est operatio acquisitiua fanitatis (ficut etiam dicimus o generatio est ac-quisitiua ipsius geniti ex hoc solo, o terminatur ad genitum, vt satis patuit in primo) vel est meritoria finis. Sequirur ibi beatitudo autem excedit omnem naturam creatam &c. hoc debet fanè in-. telligi, quia loquendo de beatitudine formali non videtur, qofimpliciter excedat, quia potest caufari à creatura, falte partialiter habita presentia obiecti beatifici, sed loquendo de tali presentia obiecti illa est simpliciter fupernaturalis. Dico op etia pofita præsentia objecti beatifici adhuc non sequeretur beatitudo de necessitate, quia tale obiectum nec quo ad presentiam sui nec quo ad sui visione est obiectu naturale respectu creaturæ, vt exposui super.quæstione. 1.prolo.& sic patet littera ibi.

Secundum declaratur. scilicet quod angeli prius meruerunt beatitudinem, quam receperut eam, patet quia meritum est ex gratia imperfecta & præmium a gratia perfecta: fi ergo meritum in eodem instanti, esset simul cum præmio, tunc sequeretur gin codem instanti, simul essent gratia Merita & perfecta & imperfecta, quod est impossibile.

premiti non

J Ibi.Sed ista ratio no videtur cogere.Hic Doc. Junt fimul. improbat rationem Tho.in prima par.fummæ.q. 62. atti.4.& improbatio clara est in littera quia in via potost este tanta gratia, quanta in patria, licèt vfus non fit ita perfectus. Et quod dicit de víu gra tię in via, & in patria, patet, o fruitio in patria no tarum est perfectior fruitione in via, sed etiam di-Ainguitur specie, & hoc propter aliam & aliam presentiam objecti beatifici vt innuit Doct. in.3, dift.31.& in,4, dift.49.

## )uxstio

Ibi.Ideo aliter declaro secundum, videlicet o meritum, & præmium non ftant fimal in eodem quia est impossibile aliquàm voluntatem simul velle mutabiliter, & immutabiliter, & vt clatius intelligatur pono exemplum sit purus angelus qui velit betitudinem, & simul velit actum meristoriu respectu beatitudinis, vt beatitudo tantum confertur propter meritum, fi vuk beatitudinem, de necessitate sequitur, o velit meritu ad ipsam beatitudinem de necessitate, cum ergo velit beatieudinem immutabiliter & actum meritorium tantum contingenter, sequitur, 9 non potes simul. velle ipfam beatitudinem immutabiliter & mutabiliter.quod tamen sequeretur si beatitudo simul esser cum merito, supposito, or beatitudo tantum detur propter meritu, ochoc est, quod dicit Doct, ibi, quando autem præmiatur vult immutabiliter &c. & cum dicit o quando elicitactum, elicit ve prior natura, hoc satis paruit in primo distin. 39.8t infra patebit in ifto.2.dift.25. vbi vult 9 voluntas non tantum est absolute prior actu elicito,fed etiam, ve actu elicit, eft prior; fic in illo prioris natura, quo elicit actum prannij, immutabiliter elicit, scimillo priori, in quo elicit actum mierai contingenter, & mutabiliter elicit.

VIDETVR Quod Dockfibi contradicatin hoc, quod dicit, q voluntas vult beatitudiaem int Difficultas mutabiliter, & de neceffitate, quia oppositom ali- pulchorribi viderat tenere, nam in primo dift.r.q.4.dicir.q. ma ca fuit voluntas respectu obiecti, clarè vifi, non necessa- sola. rid vult ipfum, & ibidem dicit; glicet velle fit in potestate volutatis, non tamé modus volendi eriq femper in ptate enus, quia licet fit in potestate eius frui cflentia diuina, velinon frui, non tamen eft in: ptate eins modus fruendi, puta quod fruamirona persona, & non alia, vel quod fruatur ellontia diui > na, non fruendo personis.

¶Respondeo o nulla est contradictio, quia ino omni actione voluntatis semper supponitur, fatte influentia generalis primæ.caufæ, ita o prima cau la principalius influit, quàm secunda, prima ergo causa mouente secundam contingenter ad aliqué effectum, illa secunda causa, si est libera sic vult illum effectum contingenter, & tamen non poteft contrauenire causalitati primæ causæ, vt patet à Doct. in primo di. 2. parte. 1. q. 1. & di. S. q. vlti ex, quo ergo volutas diuina est principalis causa beatitudinis create, & voluntas creata caufa minus principalis, sequitur o stante causalitate voluntatis diuinæ respectu beatitudinis, voluntas necesfario vult illam immutabiliter, ita q non eft in potestate eius velle oppositu, & hoc laus patet in fimili a Doctore, in secudo. dif. 37. & in quarto di, 44.q.j.& 49.in primo autem dicit Doct.quod non vult ipsam necessitate absoluta, & vide quæ ibi exposiui.

Si dicatur, videtur etiam sequì ex hoc q etia velit meritum immutabiliter, patet, quia non potest velle illud, nisi prima causa volente. ergo stante volitione primæ caufæ erit, & volitio fecundæ causa,& fic necessario volet illud . Dico q non fequitur, quia voluntas diuina de terminauit concurrere ad actum meriti merè contingéter, & mu tabiliter, quod patet, quia voluntas creata no sem per meretur, & habito actu merendi, non semper continuat illum, & ideo quod influentia generalis. voluntatis divinæ est coagere voluntati nostræ ad actionem, & quia voluntas nostra in satu via est libera ad eliciendum actum, & tunc quado elicit, voluntas primi perfectius elicit, & aliquando no elicit, & tunc voluntas diuina non concurrit, fed de ista materia clarius patebit infra, dist.37.

Sed



Creatilre.

Juintæ

Secunda: 128

Sed adhuc remanet difficultas, quia ita videtur, quod immutabiliter velit actum meritoriu ficut iplum premium, quia fi voluntas nostra túc vult actum ineritorium, quando voluntas diuina principalius concurrit, hoc idem erit de præmio, & cum dicitur, quòd nunquam concurrit ad oppositum premij, tamen potest concurrere ad oppolitum meriti, non coagendo ipfi actui merito-In quo con- rio. Hoc non valer, quia ex quo beatitudo formafiftat beatis- liter, confistit in fruitione Dei, & perfecte haberi potest per aliquod instans, vt patet à Doc.in quar-to.dist.49. vult enim ibi, quòd beatitudo formaliter confiitat in fruitione Dei clarè visi, & quod ppetuitas non fit de ratione formali beatitudinis. Si ergo voluntas tunc elicit illum immutabilitet per te, co modo erit de actu meritorio.

Respondeo & dico duo. Primum, quàd beatitudo perfecta, licet forte non fumpta præcise in. sua ratione formali includit perpetuitatem, vt pa-tet à Doc.in quarto.dist.49.00 fic non est simile de merito & præmio, secundum est, supposito, quòd ipsa beatitudo tantum duret per instans, adhuc ipfa voluntas elicit immutabiliter, quia in primoinstanti naturæsic necessario, & immutabiliter eli cit, quòd non est in facultate sua non elicere, quia voluntas diuina, fic firmiter determinauit principaliter concurrere ad illam beatitudinem instantaneam, quòd pro illo vitimo instanti terminante totam rationem viæ, nunquam cocurreret ad oppositum, scilicet, non causando illam, non sic est de merito, quia quamuis voluntas nostra, vt prius. natura veht meritum, vult tamen contingenter illud, quia voluntas diuina non sie principaliter determinauit causare illud, pro instanti.a.quin etia, pro illo instanti, velit oppositum, immò pro quocunque instanti vie, voluntas diuina ex determinatione sua, potest non concurrere ad actum meritorium, in inftanti autem premij, non potest concurrere ad præmium, & hoc ex determinatione sua, & sic patet, quomodo vultipsum meritum mutabiliter, & contingenter, & beatitudinem etiam instantaneam immutabiliter, & necesfariò, non tamen necessitate absoluta, sed necessitate suppositionis.

tum .

ter .

A D argumenta principalia. Primò arguit Doc. prumiti pre- probando, quod præmium præcedat meritum, & eedat meri ratio ftat in hoc, quia præmium, quod expectant actu habent aliter affligeretur, quia spes, quæ differtur, &c. & tamen certum est, quod per obsequia homini exhibita merentur aliquam beatitudine, ergo prius habuerunt illam, cum fuerint perfecte, beati ante illa obsequia.

Respondet Doc. cocedendo, quòd per illa obsequia merentur aliquam beatitudinem accidentalem, non autem essentialem, & quòd illam beatitudinem non semper habuerunt, nec ex hoc sequitur afflictio, quia perfectissime quietantur in-beatitudine essentiali. Si dicatur, nonne appetunt illam accidentalem, concedo, ergo videtur aliqualis afflictio expectando illam.Dico primo ex beatitudine essentiali sicperfecte quietantur, quòd no possunt sentire afflictionem aliquam, etiam contingentem .

Dico secundo, quòd appetere aliquid contin-Appetere Ahqued corin git dupliciter, videlicet cum anxietate, & fine vila git duplice anxietate, fed tantum ex fua perfectione, quam ha bent, primo modo est cum afflictione, & secundo, modo nulla est ibi afflictio.

Secundo principaliter arguit Doc.& ratio stat in lioc, quia vr, p maius præmium requirat maius tempus, in quo possit elle maius meritii, cum ergo. angeli per modicii tempus suerint in via, ví, q nó.

potuerunt mereri tantum premium, quâtum núc habent, ergo videtur, quòd post præmium datum mereantur illud per obsequia hominibus exhibi-

ta, & exhibenda Respondet Doc.g. meritum plus attenditur in actu merendi valde intenso, qua in multitudine actuu remissorum, co sic angeli sorte magis intensè dilexerunt vltimum finem pro iilo modico tépore, quàm aliquis homo viator per quantumcunque tempus.

ADVERTENDVM eft, quod quidam nouus Tho. Caie. expositor primæ partis summæ S. Tho. in q.62.ar. grit saluare 4.quærit faluare opi. S. Tho. de gratia in via, & in S.Tho. patria, & dicit fic. Ratio, inquit S Tho.non fe re-ftrinxit ad perfectum, & imperfectum fecundum. essentiam, sed simpliciter, & absolute assumptit gratiam fruentis oportere esse persectam, me-rentis verò impersectam, quòd quo ad statum dubium non habet, quoniam illa est in statu consu-mato, ista non, & similiter quo ad actum, & hoc. fufficit propolito, vt ipsemet Sco.fatetur ibidem, hæc ille

Sed ista expositio, non videtur ad mente Tho. cum ex verbis ipfius appareat, quòd loquatur de gra perfectiore, & imperfectiore, scam gradualé intensionem, vel remissione. Vnde fic dicit in prima parte fummæ.q.62.art.4.actus(inquit)non pót esse meritorius fm, gest ex libero erbitrio, nis inquantum est gratia informatus, no autem fimul, potest informari gratia impersecta, quæ est principium merédi, & gratia perfecta, quæ est principiu fruendi, vnde non videtur effe poffibile, g fimul fruatur, & sua fruitione mereatur, & ideo melius. dicendum est, o gratia habuit angelus antequam esset beatus, per quam beatitudinem meruit, hec ille, videtur ergo ex ista littera, quòd tantum lo-quatur de gratia perfectiore, & imperfectiore in-tensiuè, & iic finis huius quæstionis.

#### Quaftio Secunda. Dift. V.

Ktrum Angeli boni fuerint beati in primo in-Stanti creationis sue, & mali miseri.

Scot.3. Senten. distin.18. & in 4. Senten. distin.44. & 49. & 46.

D. Tho. prima parte Summa q.63. art.5.



TRVM Angeli boni fuerint beati in primo instanti creationis sue, & angeli mali miseri, licet ista.q. non ha-beatur in textu Doc. sed tantú sit addita, quia tn est ad mente ipsius Doc. & communiter ab alijs, legitur ,ppter aliquas difficultates. inclusas, non videtur prætermittenda,

quin anqualiter exponatur IBI respondeo primo, in ista q. sunt duo principaliter cosideranda, primu pertinet ad beatitudi-nem, secundu verò ad miseria. Quantum ad primum dicit Doc. q angeli, in primo instati creatio- An Angeli nis luz potuerit elle beati, de ratio fua flat in hoc, in primo in-ga beatitudo datur à Deo, & p quocunq; inftăti, fanti sua potest dari creatuiz p quo ipla est capax, sed est ca creationis pax pro primo instanti suz creationis, ergo.

Sech hic occurrit aliqualis difficultas, quia si este benti. beatitudo, puta fruitio Dei, fit immediate ab 1910 Deo, vr à totali causa, & voluntas beati tm passiuè se habeat, nulla est difficultas, si verò teneatur, g.volútas beati, fit partialis caufa erit difficultas, an voluntas pro primo instanti, quo ponitur in elfe pol-

sudo.

## Quastio

fe possiti causare actum fruitionis. Et pariformiter possiti causare actum fruitionis. Et pariformiter possiti dici ad hác dissicultatem, quemadmodum diceretur de voluntate respectu peccati an. s.voluntas in primo instanti suz creationis, possiti aliquid inordinatè velle. Teneo tamen firmiter, q in primo instanti suz creationis, possita perfecta præsentia obiecti, potest velle illud, causando saltem partialiter actum illum. Et de ista materia magis patebit in 3.dist. 18.& in 4.dist. 49.

Ibi vtrum autem in primo instanti. Hic Doc. videtur velle, quòd angell in primo instanti suæ creationis potuerunt esse miseri, loquendo de miseria respectu penæ, & eodem modo probatur, sicut supra de beatitudine. Sed forte posset esse difficultas, quia talis pena sequitur ad volitionem. alicuius noliti, & tn positi, vt patebit à Doc.in 4. dist.44.& 46. Esset ergo difficultas, an voluntas in primo instăti suz creationis efficaciter, possit nolle aliquid, ad cuius nolitionem sequitur pena, vel tristitia. Et posset respoderi similiter, sicut de fruitione, gasicut voluntas in primo initati sux creationis, potest velle obiectum delectabile, ad quam volitionem sequitur delectatio, ita posset nolle obiectum tristabile ad cuius nolitionem sequitur tristitia

Obinio S. Tho.

Ibi de miferia culpæ.Hic recitatur opi.Tho.in prima parte.q.63.art.6.q fic dicit, impossibile fuit angelum in primo instanti peccasse per inordinatum actum liberi arbitrij, quamuis.n.res aliqua in primo instăti, quo esfe incipit, simul incipere posfit operari, th operatio, que fimul incipit, cum effe rei eft, ei ab agonte, à quo habet esse, ficut moueri sursum est igni à generante, vnde si aliqua reshabeat elle abagente deficiente, quod possit elle causa desectiua actionis, poterit in primo instanti, in quo incipit habere defectiuam operationem, ficut si tibia, que nascitur clauda ex debilitate seminis, statim incipiat claudicare. Agens autem quod angelos in esle produxit, scilicet, Deus non potest esfe causa peccati, vnde non potest dici, quod diabolus in illo primo instăti, sue creationis suerit malus, hæc ille.

Ibi.Sed hæc ratio non valet.Hic Doc.dicit has rationes Tho.non concludere, non enim fequitur fi angelus fuiffet malus à principio, quòd malitia cius lit a prima caufa caufante effe ipfius, quòd autem non fequatur, patet per August.11.de ciui. Dei.c.13.& patet auctoritas, fi.n.angelus depédet in fuo effe à caufa bona, non fequitur, quòd depen deat ab illa in malitia, nam Maniehei posuerunt vnum Deum, malum effe caufam malitiæ, & alterum effe immediatè caufam boni.

Jibi. Item defectus causæ secundæ, &c. Ad idé arguit Doc. probando, 9 talis defectus non sit à causa prima, quia & si effectus causæ secundæ sit à prima causa, quia effectus est, tamen, quòd causa secunda deficiat, quia illud deficere non est aliquod effectibile, no erit à causa prima, peccatum enim est defectus, sine carentia rectitudinis, quæ deberet inesse actui, vt infra patet. dist. 34. & 37. & in 4. dist. 14. q. 1. Si ergo angelus deficit in peccando à rectitudine, no sequeus deficit in peccando à rectitudine, no sequeus deficit si Deo, 9 a voluntas diuina non dat, ergo sicut voluntas diuina est principalis causa dandi, rectitudinem, sic et principalis causa no dandi, % sic talis defectus erit principaliter à Deo. Sed quia hoc requirit specialé difficultaté, ideo omittatur, vso, ad 37. dist. huius, vbi multa fingularia habent pertractari.

vbi multa fingularia habent pertractari . JIbi.Item fecunda caufa. Hic Doc.probat, 9 fi effet verú, 9 angelus posset peccare in primo instanti, illud peccatum esset à Deo, 9 ét hoc fequeretur, p quocũq; inflanti, & ratio Doc.flat in hoc, quia fi angelus in primo inflanti, accipit effe,& in illo primo nó pót peccare, fiuè non poteft deficere à rectitudine, quia fi fic, tunc tale peccatum effet à Deo, fed quæro, an in fecundo inflanti poffit pecca re, fi fic, fequitur, quòd tale peccatum immediatè, fit à Deo, quia eriam effe angeli, in illo fecundo inflanti, immediatè eft à Deo, vt fupra patuit dift.2. q.1.huius fecundi, & in quoli.q.12.fequitur etiá, 9 fi in primo inflanti, non poteft peccare, quia effe eius eft immediatè à Deo, ergo nec in nullo alio inflanti, poterit peccare, quia pro quocunq; infláti, fimpliciter accipit effe à Deo.

Ibi arguitur et ad eandem conclusione, fecundo arguitur, q angelus in primo instanti, non potuit peccare, & ratio stat in hoc, quia si angelus po tuit peccare in primo instanti, sequitur, q à se potuit habere primum velle inordinatum, sed hoc non potuit, quia aut voluit primum velle volens, aut nolens, & vtroque modo sequitur, quòd primum velle, præcedit aliud velle.

Ibi dico ad istud argumétum. Hic Doc.respódet ad hoc argumentum supponédo, quòd volun- tas possiesse tas, possit esse causa actiua sue volitionis, quod ha causa fac bet videri instà. dist.25. 9 potest esse causa primæ volstionis. volitionis, sicut, & secundæ, cum sint eiusdem rationis, & si primum velle non haberetur à se, cset processus in infinitum, & patet littera.

Ad Anfel.dico, quòd ipfe finxit primú angelú, qui prius effet vna effentia nuda, non habés formaliter potentiam volitiuá, & angelus, fic imaginatus, nó potest habere primum velle à fe, quia tale velle immediatè est à voluntate, quá non habet à fe, ideo oportet, quòd reducatur ad actum primum, s. quòd habeat voluntaté, quæ est actus primus elicitiuus actus fecundi, s. ipsius velle. Et tunc cum dicitur, si habet à fe, aut volens, aut nolens, dicit Doc. quòd nec fic, nec fic, patet, quia primú velle immediatè est à potentia volitiua, nullo alio velle præsuposito, nisi accipiatur volés pro libertate voluntatis, videlicet, qua primum velle liberè eliciatur, & tunc talis libertas stat in hoc, quòd quando voluntas elicit actum, potest non elicere, vt infra patebit.dist. 5.

¶Ibi.Vel fi dicamus, &c.Pro intelligentia huius litteræ eft notandum, quòd affectio commodi in proposito est sola inclinatio naturalis ad psectionem suam, vt infra patebit. dist. 6.q. 2. & talis incli natio no est aliqua operatio, vt patet à Doc.infrà. dift.6.d.2. & in 4.d.49. & talis inclinatio naturalis realiter, & essentialiter est ipsa natura sic inclinata, vt patet à Doc. vbi supra, & sic talis affectio eft à Deo, ficut & natura cuius eft, & fimiliter talis affectio, quantum cunq; intensa, nung pot elle no recta, vt patet à Doc. in 4. d. 50. & habita ista astectione commodi, prima volitio est à voluntate, vt libera, & potest este in primo instati, & prima volitio non pducitur alia volitione, quia sic esser pceffus in infinitum, fed producitur actione de genere actionis, q habet ipfam volitionem, vt terminum productum, volitio.n.non est productio, cui correspondeat productum, tang terminus, sed eit operatio, & finis potentiæ, vt patet à Doc.in pri-

mo.d.2. par. 2. q. 3. & 4. & in quol. q. 13 Argunuur tertio ad iftă conclutionem, & ratio Argumenta fat in hoc, quia fi potuit peccare în primo inftanjicacifiti, ergo necefiario peccauit, confequens est faltum, ma. probatur confequentia, quia fi potuit non peccare, aut potentia ante actu, aut potétia cu actu, non primo, qa ante primu inftans no fuit potentia in iplum, patet, quia ante primu inftans fuz creationis angelus nullum este habuit, non fecundo, quiain ilto

in isto instanti, in quo peccauir, non potuit non pec care, & ideo no hábuit potétiam ad non peccandu.

Ibi. Sed hocargumentű non valet. Doct.dicit, o fimile argumentum folutum eft in ifto fecundo, dift.1.q.3.& in primo, dift.39. sufficit enim, q. causa fit prior effectu natura, & littera clara est vique ibi.

Ideo dico, o potentia contradictionis, &c. Pro maiori declaratione pro nunc est sciendum, opotentia cotradictionis dupliciter accipitur, videlicet passiue, & actiue. Primo modo dicimus, q subiectum respectu accidentis separabilis est in potentia contradictionis.i.g subiectum aliquado potest esse fub illo accidente, aliqñ non.i.p ista contradictoria effe album, & non effe album, pñt ineffe alicui non fimul, sed successive. & fic tale subiectum drin potétia contradictionis ad effe album, & no effe album, & geft fic in potentia cotradictionis, non est neceffe, o prius duratione sit in potentia ad albu, loquen do de potentia, que dicit ordiné ad actum, ita q in tali ordine duratione præcedat potentialad album, & potentia, quæ præcedit duratione, vocatur poten tia ante actum, quæ verò non præcedit duratione, df potentia cũ actu, vt fupra patuit in primo, dift 8. q.vlt. Et q non sit necesse potentiam ad actum precedere duratione ipsum actum, patet, quia Deus in eodem inftanti, quo ponit aliquod fubiectum in cffe, & in potentia ad albedinem posset ipsum facere album, & tunc potentia ad albedine non ineffet tali fubiecto prius duratione, ineffet th, nifi præueniret à causa producente illum actum, vi patet à Doc.in ifto fecundo, di. 1.q. 2. & in terrio, dif. 3. & in primo. dift. 8.q. vlt. & alibi. Secunda df potentia actiua cótradictionis, & eft qn aliqua causa habet in potestate sua, posse producere aliquem effectum, & posse non producere, ficut voluntas est in potentia contradictionis ad amandu, & non amandum, ita o po test producere amoré, & non producere, no fimul, fed successive, immo pro code instanti potest velle amare,& potest non velle amare, vt diffuse exposui

Rè

ferai.

in primo, di. 39. & talis potentia activa cotradictio. Nus the nis tm reperit in causa libera, vt patet à phil.9 met. c.4. tex.co.10. vbi vocat tale potentia pro hærefim, cau fa verò naturalis agens modo naturali ex fe non eft in potentia cotradictionis ad agendu, & no age dum, quiapolita dispositione causa, & passi, de neceffitate lequitur actio, vt fupra patuit in q.1.prolo. Loquendo ergo de potentia activa cotradictionis, dico, q no est necesse, q talis potentia duratione pcedar ipfum actum, patet, quia fi voluntas mea po-natur habere effe in obiecto a.& no fit impedira,& habeat obiectum volibile perfecte præfens fibi in eode obiecto, potest velle illud, fufficit enim, qvo-Inntas mea, inquantum causat volitionem, sit prior natura ipfa volitione'& hoc eft quod dicit Doc.de propolitione contingente: propolitio enim contin gens est semper in potentia contradictionis, quia ex quo est contingens, ideo poteit este, & non este, non fimul, fed fucceffiue,& talis contingentia propolitionis est à potentia activa contradictionis, quia cotingens est im à causa libera, vi patet à Doct.in primo,dift.2.q.1.& dift.8 q.vlt.& dift.39.propolitio ve rò necessaria nunquam est in potentia corradictionis, ficut 1sta, homo est animal, fic est neceffario vera, q impossibile est ipsam este, vel fore, vel fuisse falfum, & ex hoc cognofcitur propolitio, quæ poteft fit differen-tin unter & non effe, & futurum contingens verificat ex hoc,

propofitione quia aliqua de præfenti eft vera,& ficut dicimus, o contingente hocaliqn curret, quia verum est dicere, aliqn hoc de future, nunc currit. Eft th dfia inter propositione contino de pra- gentem, de futuro. & de præsenti, quia continges de præsenti est magis determinate vera, & illa de futu-

## Juintæ

ro est minus determinate vera, vt patet p Ari. 1. Per. Nunc respondeo ad arg.cu dr, si potuit peccare, aut potentia ante actu, &c.dico, o fi accipiaur ly ante, p priori naturæ, voluntas peccas, fiuè caufans peccaiŭ eft prior natura actu peccandi, & hoc fufficit. Si veto intelligatur ante, ideft prius duratione conceditur, q vt lic no potuit peccare pro primo obiecto.

JIbi. Arguitur etiam quarto fic ad dictam conclusionem, & ratio stat in hoc, quia deliberatio non fit in obiecto, quia deliberans oportet multa diltincte intelligere, sed peccatum no fit fine deliberatio- Quid fit dene, ergo non potuit elle in primo obiecto, delibera- liberatio. tio enim est actus voluntatis elicitus sequens com-

muniter conclusionem syllogismi practici. Ibi. Nec ista ratio valet. Hic Doct.respondet ad istam quartam rationem, & dicit primò, g perfecta volitio sequitur perfectam cognitionem obiecti,& fic oftenso objecto perfecte in ratione diligibilis vo luntas potest perfecte elicere actum circa illud. No ta tamen, o deliberatio dupliciter contingit : vno Deliberatio modo sequitur intellectum', qui non potest in in- dupliciter stanu habere cognitionem corum, circa quæ est de contingit. libetatio, nam deliberatio propria est circa media ordinata ad finem, & intellectus discurrit imperio voluntatis circa illa media, quoufque inueniet medium ad finem, aliquado est deliberatio, quæ respicit intellectum absolutum, qui non habet necesse sic discurrere per media, grequiratur tempus, sed statim potest inuenire medium ad fineni, & inuento illo,& oftenfo voluntati, voluntas ftarim poteft velle illud ordinate, vel inordinate, vel nolle.

Ibi. Rationes etiam prætactæ funt contra ipfos. Hæc littera clara eft víque ibi.

Arguitur etiam quinto fic ad conclusionem, & ratio stat in hoc, quia cum motus naturalis voluntatis, siuè inclinatio naturalis in primo obiecto sit rectiffima, actus sequens talem motum erit rectiffimus, quia fitalis actus effet malus, tunc motis naturalis effet minus rectus, quod est falsum

Ibi. Nec illa ratio valet. Dicit Doct. of flat inclinationem naturalem esse rectissimam, & in actum fequentem non esfe rectum, & patet, quia talis motus, fiue inclinatio naturalis ineft naturæ fuæ, & neceffariò, vt probat Doct.in quarto, diftin.49.& per consequens illa non potest intendi, vel remitti, & talis inclinatio tamdiu manet, quamdiu manet natura, & fic fequeretur, quòd nunqua voluntas pofset peccare, cum in easemper maneat motus naturalis rectifimus. Sed quomodo stat motum naturalem esse rectissimum, & actum sequentem motum naturalem, fiue inclinationem naturalem non femper esfe rectum . Dico, quòd hochaber aliqualiter declarare infra diftin.6.quæft.2.& prolixius in quarto, dift 50.

Ibi. Aliter arguitur. Et probabiliter sic. Hæc ratio flat in hoc. Actus peccati fequitur cognitione Adus pecca practicam, vt pater, quia ficut actus rectus eft ex ti fequitur coformitate iplius ad notitiam practicam, ita actus cognitionem non rectus eft ex hoc, quòd elicitur difformiter ra- practicam. tioni rectæ, hoc supra patuit in q.vlt.prolo.sed notitia practica in angelo no fuit pro primo inftanti, pater, quia per prius cognouit quiditates intelligibiles, & talis cognitio est speculativa. Et vitra, quia voluntas prius complacet complacentia naturali quiditatibus illis fic speculatiue cognitis, & in tali complacentia naturali, voluntas non meretur, nec demeretur, & per confequens in primo instanti non potuit peccare.

Ibi. Hoc poteft folui . Hic Dod.faciliter foluit hanc rationem, & folutio stat in hoc, quia angelus in primo instanti posset fe cognoscere, vt obiectum diligibile, & in codem instanti potuit se inordinate diligere

## Quxítio

diligereamore amicitiz, qui amor præsupponitur amori concupiscentiz, vt infra probat Doct. dist.6. quæst. 2. Posito ergo, quòd in primo instantinon cognoscat alia obiecta creata practice, in primo tamen instanti poruit se practice cognoscere, & per confequens ordinate, & inordinate agere.

¶ Ibi. Septimò arguitur pro conclusione. Ratio stat in hoc, quia peccansest debitor iustitiæ, patet, quia iustitia, & peccatom funt, ficut habitus, & priuatio, sed in primo instanti non fuit angelus debitor iustitiæ, cum non acceperit eam in primo instanti secundum Ansel. de casu diaboli.

Ibi. Nec istud valet. Hic Doct. soluit hanc ra-One fit intionem, & dicit, quod non coucludit, neque de iufiria infu- ftitiainfula, neque acquilita, iustitia enim infusa est gratia gratum faciens, qua homo iustificatur, vt patet à Doct.in primo, dift. 17.&in quarto, dift. 14. quæft.1. Iustitia acquisita accipitur communiter p habitu virtutis, quo quis moraliter operarur, ficut dicitur Mathæi 5. Attendite ne justitia vestram,&c. Dicit ergo Doct.quod non est necesse peccante este debitorem iustitiæ infusæ, idest quod non est necesse peccantem prius habere notitiam infusam, patet, quia illa vnico peccato amittitur, & ipfa amisfa túc Que sit in- no posset peccare. Nec similiter valet de ustitia acstitia acqui quifita, quia potest amitti multis actibus iniustitiæ elicitis, & tic ipsa amissa non posset amplius peccare, quòd est inconueniens. Dicit ergo Doct q iustitia ista, ratione cuius debitor est homo, vel angelus institic, est im libertas volutatis moderativa inclinationis natutalis, na moderado inclinatione naturalem, conservat iustitiam infusam, non moderando verò perdit illam. Loquendo ergo de tali iuftitia, angelus in primo instanti est debitor iustitiæ, & sic in primo inftanti peccare potuit. Ibi. Aliaratio eft. Octavò arguit ad eandem.

conclusionem. Duz mutationes non sunt simnl, quarū tetminus ad quem vnius est terminus à quo alterius, sed mala volitio sequirur terminu ad que creationis, quia præsupponit esse, ergo non sunt simul. Ista littera patet, quia si subiectum, puta a.mutatur à non albo in album, termiuus ad quem huius mutationis est album, & post mutatur ab albo in non album, terminus à quo huius mutationis est album, iste due mutationes non possint ese in eodem instanti, hoc enim repugnat, immò tranfitus à prinatione in habitum femper fit in alique duratione, quia priuatio propriè præcedit duratione habitum, vt patet à Doctore in primo, distin.2. parte 2.qnxft.3. in responsione ad penultimu argu. principale. Hoc idem in dift. 39.& in fecundo, di. 1. quast.2. si ergo angelus peccaret in primo instanti effent ibi huiusmodi mutationes, quarum prima eft à non esse angeli ad esse ipfius. Secunda est ab esfeangeliad operationem non rectam, ergo istæ due mutationes non possunt esse in eodem instanti.

Ibi. Istud non valet de passionibus, & subie-Ais, &c.Doct.foluit hanc rationem, & folutio flat in hoc, g qn paffio immediate sequitur subiectum, non transit subjectum à privatione passionis ad illam, fed in eodem inftanti temporis eft fimul cum illa, fic in proposito in instanti a. angelus habet esse, & in eodem instanti potest operari, ita q sufficit subiectum talis operationis, vel causam illius ese prius natura

Sequitur ibi. Si tamen fiat vis de vocabulo mutationis. Hæclittera stat in hoc, quòd si loquamur de mutatione proprie dicta, quæ est transitus à priuatione propriè dicta ad habitum, & econtra ab habitu in priuationem, talis mutatio non poteft esse in instanti, quia privatio præcedit duratione. Sed in angelo peccante in primo inftanti non fuittalis mutatio, sed magis passio de genere passionis, quæ paffio eft effectus actionis, & fic fubiectum in eodem inftanti, quo habet effe fub tali passione. Sed hoc diffusius habet pertractari in quatto, distin.43. & aliqualiter dift.4+.q.1.

Ibi. Aliaratio ponitur talis. Nonò, & vlumò arguitur ad eandem conclutionem . Et ratio flat in Nets & behoc, quia si creatura potest agere in instanti, ergo ne. virtus maior poterit agere in minori métura, quod eft falium. confequentia patet per philosophum 6. physicorum. tex.commen.29.& incipit tex. Quod quidem igitur, ficut aliquid in tempore indiuifibile, vbi habetur, quòd fi aliqua virtus poteft mouere in inftanti, maior virtus, poteft mouere in minori, quàm in instanti, & sic oporteret dividere instas, quod tamen est simpliciter indiuisibile. Hoc idem patet tex.comm.90.& incipit tex.Amplius auté &c, vide ibi, & Comment.

Ibi. Dico, quòd ratio Arist. Dicit Doct.quòd illa ratio procedit in his, in quibus potest este excessis in mensura, quòd scilicet si aliqua virtus mo uet in aliquo tempore, dupla virtus in dimidia parte temporis, fed instans non potest excedi ab aliqua menfura in paruitate, ideo non valet, tamen de motu tenet argumentum Arist. quia motus necessariò habet menfuram diuisibilem, cum ipse sit diuisibilis, & ideo fi motus effet in inftanti, cum fit diuifibilis necessario instanti, quod esser, mensura eius, effet diuisibile. Et quod sic intelligat Arist. pater expresse per Comment.vbi supra, commen 29.vbi fic ait, circa finem. Declaratum eft, quòd impoffibile eft, quòd motus fiat in inftanti, quia omne velocius possibile est ponere velocius ipso, quonia non potest aliquis dicere, quòd illud, quo nihil est velocius, est illud, quo mouetur in instanti, &illud quo nihil est tardius, est illud, quod mouetur per magnitudinem diuisibilem, & si hoc esset, non esfet proportio inter illum motum, & alios motus, scilicet qui est in maxima velocitate; & maxima tarditate, quia non est proportio inter lineam,& pun Aum, notum est per se, quod motus sunt proportionales, hæc ille. Hoc idem in commen.90.

Ibi. Teneo igitur. Hic Doct.expresse tenet tan- Opinio Scoti quam veram conclusionem, quòd angelus potuit, vera. peccasse in primo instanti sue creationis.

Ibi. De fecundo articulo. Dicit Do&quòd angeli boni de facto non fuerunt beati in primo in-Ranti fux creationis, nec fimiliter mali in primo inftanti fuerunt damnati, & vtrumque probat per au ctoritates, quæ funt clarc in littera.

¶Ibi. De tertio articulo, quot fuerunt moræ, & quantæ. Tota ifta littera clara eft hic, & ex præha-

bitis fupra, nec indiget alia expositione. A D argumenta principalia. Primò arguitur fic à Doctore, probando, quòd boni in primo instantisuz creationis fuerunt de facto beati, & probat per simile argumentum factum supra distin. 5. quia in primo instati fuerunt beati beatitudine naturali, ergo & fupernaturali, patet confequentia, quia causa efficiens beatitudinis supernaturalis est efficacior causa efficiente beatitudinis naturalis.

🖣 Respondet Doctor, quòd quamuis Deus sit. causa efficacior, tamen ex quo est causa voluntaria, non æquè citò producit effectum beatitudinis, sicut caufa minus efficax.

J Ibi. Item boni fuerunt in primo instanti ingratia, ergo in primo instanti fuerunt beati. Et patet littera

Refpondet Doct. primò ad antecedens dicens esse dubium, an boni fuerint in primo instanti in Reste expogratia, & glofando auctoritatem Aug dicit, q intel- fuit Angu ligit de gratia gratis data, que no facit ad propositu. finera. Secun-

Digitized by Google

Dua mutationes non funt simul,

ſa.

fita,

Secundo conceffo antecedente negat confequentiá, & dicir, quòd ad ipfam beatitudinem fupernaturalem, non tantum requiritur difpofitio in facto effe, & remanens cuiufmodi eft gratia, fed etiam requiritur difpofitio in fieri, g eft actus meritorius, hæc ideo beatitudo, & talis difpofitio in fieri non fimul infunt angelo, in naturali autem beatitudine nó eft huiufmodi difpofitio requifita.

¶ Ibi, Item, & mali ab initio fuerunt miferi. Hic Doct.per auctoritates intendit probare, quòd angeli mali in primo inftanti fuæ creationis fuerunt damnati, fiue miferi, & prima auctoritas est Augufuper Genefim li.3.vide litteram, quæ clara est cum fua responsione.

J Ibi. Ad rationem factam in tertio articu. Hic Doct.respondet ad rationem Tho.in prima parte. quæft.63.qui vult, quòd in via fuerit tantum vnica mora, ita quòd omnes angeli in primo inflăti temporis discreti meruerunt, & in secundo instanti téporis discreti boni præmiati fuerunt, & mali obicem posuerunt, vt supra exposui. Et probat iste Doc.g in fecudo instanti teporis discreti boni præmiati fuerunt, & tatio stat in hoc, quia ex quo angeli existentes in puris naturalibus fine discursu potuer unt acquirere totam beatitudinem naturalem, ergo informati gratia multo fortius fine aliquo discursu potuerunt acquirere beatitudinem supernaturalem, & sicin primo instanti temporis discreti meruerunt totam beatitudinem, quam nunchabet, & in fecundo instanti premiati fuerunt.

In Angelis ¶ Responder Doct.primò negando antecedens, st difeur sus quia forie angeli non simul cognoscunt principia, ratura, fed & conclusiones virtualiter contentas in eis, & per Miemperis. colequens potuerunt discurrere a principiisad coclusiones,& de hoc habitum est supra, dist. 1. quæst, vltima huius fecundi. Secundò respondet concesso antecedente, negando consequentia, & dicit, quòd respectu beatitudinis supernaturalis requiruntur plures actus meritorij, qui simul elici non poslunt, sed successive, cum nulla voluntas creata simul elicere possit duos actus perfectos, quales fuerut actus meritorijab angelis eliciti, & quòd vnus non fufficiat, probat arguédo ad hominem, quia ex quo angeli tam boni, quàm mali habuerunt vnum actum meritorium in primo instanti, quare ergo in secondo instanti non fuerunt omnes præmiati, nec valet dicere, quòd mali in secundo instanti posueruntobicem, quia hoc supra improbatum est.

#### Quattio prima. Dift. VI.

Vtrum Angelus malus potuerit appetere aqualitatem Dei.

Seraphicus Bona.2. scnt. dift.5.q.2. artic.1. Scot.2. sent. dift.6.q.1.

D.Tho.prima parte summa.q.63.art.3.

Franc.de Mayr.2. sent.dist.4.0 5 9.3.



TRVM angelus malus potueritappetere equalitaté Dei. In ista quæficione funt duo principaliter videnda. Primum de intentione Doct. qui videtur tenere, quòd angelus malus possi appetere equalitatem Dei. Se-

poffit appetere equalitatem Dei.Secundum est de opi.S. Tho.in prima parte summa, quæst.63.arti.3.qui expresse tenet, quod non potuit appetere equalitate Dei, qui sic ait. Angelus absque omni dubio peccauir, appetendo esse vi Deus. Sed hoc potest intelligi dupliciter, Vno modo per equiparantiam, Alio modo per fimilitudinem. Primo quidem modo non potuit appetere esse, vt Deus, quia sciuit hoc esse impossibile naturali cognition ne, hæcille,

Prima.

Circa primum Doct.adducit aliquas rationes, quibus probat angelum malū posseappetere çqualitatem Dei, & prima ratio stat in hoc, quia sicut volútas poteft velle omne ens amore amicitiæ, quia ex libertate sua potest amare quodcunque ens non in ordine ad aliquod propter fe,ita poteft velle quodcunque ensamore concupiscentia, quia dato quocunque ente, potest illud amarein ordine ad aliquod propter se, ita potest velle quodcunque ens amore concupiscentia, quia dato quocunque ente poteft illud amare in ordine ad aliud. Sicut ergo angelus malus inordinate dilexit se amore amicitiæ, vt infra patebit quæstio, secunda præsentis diftinctio. ita potuit concupiscere omne concupisci-bile in ordine ad feipsum. Cum ergo æqualitas Dei fit fumme concupiscibilis, ideo potuit illam, fic concupifcer

Aduerte tamen, quòd dicit Doct.hic,quòd vo Voluntatë lūtas habet totum ens pro obiecto: nam in primo, batere ens diftinct 3 quæft.3. expresse hoc non afferit, hic ta- pro obiecto, men,& in quarto, diftin.49. expresse dicit, quòd ha- quomodo in bet totum ens pro obiecto, sed quomodo poterit velligatur. faluari, quod dicit in quæft 14. quolibet. videlicet, quòd intellectus creatus habet tantum ens limitatum pro obiecto adæquato, modo voluntas non potest habere aliquid pro obiecto, nisi contineatur subadequato obiecto intellectus. Dico (vt exposui in quæftio.2. prolo.) quòd aliud est loqui de obiecto adæquato in tatione motiu, & aliud in ratione terminatui.

Primo modo intellectus creatus habet tantum ens limitatum pro obiecto adæquato

Secundo modo habet fimpliciter totum ens. Similiter aliud eft loqui de obiecto naturali, quod na turaliter poteft attingi, & aliud eft loqui de obieto naturali, ad quod videlicet intellectus habetnaturalem inclinationem. Primo modo intellectus non habet totum ens pro obiecto adæquato, fed be ne fecundo modo, & fic patet quomodo voluntas poteft habere totum ens pro obiecto adæquato.

Ibi. Præterea. Siæqualitas Dei. Secundo probat Doctor eandem conclusionem auctoritate philosophi tertio ethic. & Damas qui volunt, quòd voluntas possit & impossibilium, & sic voluntas angeli mali potuit appetere equalitatem Dei, quamuis sit simpliciter impossibilis.

Jibi. Hoc etiam probatur, quia damnati odiút Deum. Tertiò Doctor probat idem, quia ficutvolútas poteft nolle aliquod impossibile, ita poteft velle impossibile, cum non fit maior ratio de vno, guàm de alio, sed poteft nolle Deum esse, ergo

¶Ibi. Hoc etiam confirmatur, quia volútas peccans potuit velle Deum non esse. Sed quomodo voluntas creata possit nolle Deum, & aliquam perfectionem intrinsecam ipsius Dei, diffusius habetvideri in quarto, distinctio. 50. Addit etiam, quòd sicut angelus malus potest velle illam eminentiam esse in aliquo, puta in ipso Deo, ita potest velleipsam esse in aliquo angelo, & per consequens in feipso.

O C C V R R IT aliqualis difficultas. Primà Notabiles circa hoc, quod dicit Doct.videlicet quòd æquali- difficultares tas Dei est bonum quoddam concupiscibile secun- cum suis sodum se, nam omne concupiscibile est aliquod ens, lationibus. sed equalitas Dei est simpliciter nihil, ergo non po test concupisci, nec diligi.

Secudo occurrit difficultas in hoc, quod dicit, g volūtas poteft diligere quodcunq; ens, & amore ami-

## Juxítio

amicitiæ, & am oræ concupiscentiæ: nam multa. funt entia, quæ non possunt diligi, vt priuationes, negationes, culpæ, & huiusinodi.

Tertio occurrit difficultas in hoc, quod dicit, o angeli mali possunt nolle Deum esse, quia Doct.exprese in isto secundo, dist. 43. quæst. vnica vult, o Deus no possi o diri, vnde sic dicit. Oportet ad hoc, opeccatum in Spiritum fanctum fit grauiffimum, quòd opponatur actui perfectissimo couersiuo ad Deum, & sic, quia actus charitatis, vt dilectio Dei estactus perfectissimus couersiuus ad Deum, si haberet oppositum, scilicet odium Dei, hoc esset maximum peccatum, sed non credo, quòd talis actus charitatis habeat oppositum actum cotrarium, ga Deus non poteft odiri ab aliqua volutate, ergo peccatum in Spiritum fanctum non est odium Dei, ga formaliter non potest odiri, hæc ille. Hocide vult

in quarto, dift 50. Quarto est difficultas in ista colequétia, si æqualitas Dei esset possibilis, posset appeti, ergo videtur posse appeti, quamuis sit impossibilis, quia talis impoffibilitas non impedit, &c

¶Respodeo ad primam difficultatem, primò recitando opinionem cuiusda exponentis Doct.qui fic dicit. Dicit Sco.ponendo cafum impossibilem, si æqualitas Dei esset possibilis, illam angeli possent fibi appetere, hoc eft manifestum, sed impossibilitas non tollit, quin illam poffint fibi appetere, &c. fed faluo femper meliori iudicio. Prima ratio Doct.videtur distincta, & alia ab illa secuda ratione, in qua dicit, quòd si æqualitas Dei esset possibilis, &c. & per confequens per illam fecundam rationem, non videtur posse solui difficultas tada in prima ratione. Diceré ergo, o loqui de æqualitate Dei contin-git duplicirer. Vno modo æqualitas Dei accipitur pro illa impoffibilitate, qua dicimus impoffibile eft angelum esse Deum. Alio modo pro illa eminétia, quæ Deo conuenit, primo modo talisimpossibilitas nec in fe, nec alteri est diligibilis. Secondo modo zqualitas fumpta pro ilia eminentia in se, & alteri eft diligibilis, & quamuis or dinate fit diligibilis illi, cui connenit ex natura rei, tñ inordinare potestal-teri diligi, cui simpliciter est incompossibilis, voluntas ergo angeli mali posset habere actum circatalem eminentiam, tanquam circa bonum fumme appetibile, & quia est bonum in se summe appetibile, sequitur, quòd inordinate possit illud fibi appetere, & fic debet intelligi Doct.& ideo dicit insecunda ratione, quod si talis æqualitas esset possibilis, posset appeti, idest quòd si talis eminentia esset poffibilisangelo, cum fit bonum valde appetibile, posset appeu, sed quòd modo sit impossibilis ange-lo, talis impossibilitas non tollit, quin possit appeu, patet, quia quamuis Deus sit simpliciter necesse esse, & bonum simpliciter appetibile, tamen potest appeti non esse, quamuis hoc sit simpliciter impossibile, sic dico in proposito.

Logni de

equalitate

Dei contin-

git duplici-

ser .

Ad secundum quidam expositor dicit, quòd Doctor tantum loquitur de iure politiuo, scilicetquòd voluntas potest amare amore amicitix, & cocupiscentiæ quodcunque ens positiuum. Sed hoc forte non videtur ad mentem Doct.non quia suftinendo, 9 personæ diuinæ constituantur per proprietates non positiuas, de quibus in primo, distin-ctio.23.& 25. & similiter, quòd in genitum nondicat proprietatem politinam, de qua Doctor inprimo, diftinctio. 29. fequeretur, quod perfonæ ille non pertinerent ad dignitatem, nec essent adorandæ, nec amandæ, cuius oppositum Doct. videtur tenere, & quod dicit expositor iste, quod malum. culpæ non potest appeti. Doct.in isto secundo, diftinctio.43.quæftio.2. videtur dubitare, an volunras

possit velle malitiam absolute, sed de ista materia alias videbitur,

Ad tertium dico primo, quod licet voluntas Voluntas creata non possit odire Deum in se, potest tamen creata, poex consequenti, sicut patet de damnaris, qui nolunt tes odire effectum iustitia Dei elle, & per consequens nolut Dei interiuftitiam Dei effe, & vltimate fequitur, quod no- pretatine, lunt Deum esse in se, vt patebit in quarto, distin. 50. 100 forma-& sic ex consequenti nolunt illud, quod est simpliciter non esse. Secundo dico, quòd adhuc Doct. non determinauit, an Deus non possit in se odiri, fed tantum adduxit auctoritatem scripturæ, scilicet superbia eorum, qui te oderunt, quæ forte multipliciter potest exponi. Posito ergo, quod Deus possir odiri, statim sequitur, quod odiens vult oditum non effe fecundum philosophum. secundo Rheto. quod tamen est simpliciter impoffibile.

Ad quartum dubium patet quid sit dicendum ex his, quæ dixi, soluendo primam difficultatem.

RESPONDEO ad quaftionem. Hic Doct. Quemodo declarat quomodo volutas posit appetere impos- volutas pos fibile, & dicit, quod duplex est actus voluntatis, vi- fit appetere delicet actus fimplex volendi, quo fimpliciter vult impoffibile. aliquid, alius est sub conditione, quo conditionaliter vultaliquid. Primo modo non vult.impoffibile, sed tantum secundo modo, & sic angelus malus vult se este Deu, si hoc estet sibi possibile, vel dittinguitur de actu volendi sub aliis verbis, videlicet, accus volé di efficax, & est quado efficaciter vult media ad finem, quem efficaciter appetit, alius est actus volendi complacentiæ, quo voluntas complacet fibi, etiam dealiquo impossibili, idest quod apprehenfa æqualitate Dei, statim vult illam volitione co. placentiz, non tamen efficaciter; primo modo non Duplez Aeft volitio respectu impossibilis, quia sic quæreret dus. media efficaciter ad habédű tale imposfibile, cuius oppolitum experimur, sed bene secudo modo potest este volitio alicuius impossibilis, & in tali volitione potest esse meritum, & demeritum, & ponit exemplum de egroto desperate sanitatem, qui vult tantum fanitatem fub conditione, vel volitione coplacentiz, & de zgroto non desperante de sanitatem, qui efficaciter vult illam, quia efficaciter eligit media ad illam, & licet hæc literra communiter ponatur extra textum Doct. ponitur tamen in reportatis ipfius, & ponitur in tex.Docto.in quarto, dift.49.quæft.10.vide ibi.

A D argumeta pro opinio. Hic Doct. foluit ar- Arguments gumenta Tho. vbi supra, quibus probat angelum S. Thoma. malum non posse appetere æqualitatem Dei,&argumentum primum stat in hoc, quia angelus peccauit ex electione, & electio non est impossibilium, tertio ethic.

Secundum argumentű est tale, quia omne vo-libile continetur sub adaquato objecto voluntatis, & illud tale includit rationem entis, fed effe æqualem Deo, nullam rationem entis includit, cum. implicet contradictionem.

Tertiò arguit, quia voluntas non potest velle aliquid, nisi præostensum ab intellectu, sed æqualitas Dei non potuit præostendi voluntati ab intelle-Au angeli, nec ab intellectu errante, quia tunc fuifset pæna ante culpam, videlicet cecitas, & ignorantia, & error, nec ab intellectu errante, patet-, quia intellectus iudicat hoc effe fimpliciter impoffibile,

Quartò arguit auctoritate Anfelmi de caín diaboli, & ratio stat in hoc, quia nullus potest appetere fe non effe, fecundum August. & tamen fi poffet appetere equalitatem Dei, posset appetere fe non

Sextæ

bes modis fumitur.

Ad primum de electione. Dicit Doctor, quòd Elefio duo- electio accipitur equiuoce. Vno modo pro actu voluntatis consequente plenam apprehensionem intellectus, quomodo dicitur quis peccare ex electione, quando non est passio perturbantis intellectum, nec ignorantia. Alio modo pro actu voluntatis confequente conclusionem syllogismi practici, quæ electio non eft, nisi volitio efficax obiecti, quæ eft ad inquirendum medium, per quod possit obiectum attingi. Primo modo electio est impoffibilium, fed non fecundo modo. Er guod dicit-.Doctor de ista electione, vide quæ supra exposui in prologo, quaftio.vltima.& quomodo electio propriè eff circa media ad finem, & electio impropriè potest esse ipilus finis. Hic tamen pono exemplum de electione sequente apprehensionem simplicem, & de electione sequente apprehensionem conclu-fionis syllogisini practici. Nam si proponatur intellectui fanitas, cognitio talis fanitatis potest dici apprehensio simplex, quæ cognitio est verè dire-Aiua electionis, fiue volitionis respectu sanitatis, tanquam finis, & talis volitio sequens potest dici electio fequens perfectam cognitionem fanitatis, vt finis uolibilis, sed stante tali uolitione uoluntas imperat intellectui, vt discurrat per omnia media, quibus fanitas acquiri posit, & tantem concludit intellectus de aliquo medio, quod fit efficair ad fanitatem, & concludit per syllogismum practicum, qui semper sumitur à fine, & talis volitio sequens cognitionem medij per fyllogifinum practicum. conclusi efficaciter ordinati ad talem fanitatem, dicitur electio proprie, sue uolitio efficar. Et. quomodo fyllogifinus practicus, & principia practica, & conclusiones practicæ sumantur è fine non habente rationem cause finalis, sed habente rationem obiecti, vide quæ Doct.dicit in quæft.vlt. prodogì. & quæ ibi diffusè expolui.

Ad fecundum respondet Doctor, que respon-Duplan in- fio est ualdenotabilis, & stat in hoc, quod ficut intellectio est duplex, scilicet simplex, qua videlicet intelligo terminos fimplices, & alia est comparatiua, qua scilicet comparo vnum terminum ad aliú fiue talis terminus fit composibilis, ut homo est animal, siuè incompossibilis, ut homo est asinus, & licet talis compositio formaliter sit simpliciter imposfibilis, & non cadat sub obiecto intellectus, termini tamen componentes continentur sub obie &oadæquato. Ad hoc ergo, quòd intellectus polsit facere talem compositionem impossibilem, sufficit apprehensio terminorum sub adæquato obiecto intellectus contentorum. Sic duplex eft uolitio, scilicet simplex, & comparatiua, simplex, qua uolo aliquod ens absolute, non comparando illud ad aliud, comparatiua, qua uolo aliquod ens inordine ad aliud, & licet illud ens uolicum sit incopossibile ad aliud, ut cum uolo, equalitatem Dei, puta lapidi, & illa incompossibilitas ex se formaliter fumpta non cotineatur sub obiecto intellectus, & uoluntatis, tamen ratione partium continetur, quia & eminentia ipsius Dei, quam uolo, & lapis, cui eamuolo, sunt obiecta per se intelligibilia, & per se uolibilia. Et ex hoc apparet, quòd ille expo-sitor primæ difficultatis sactæ contra primam rationem Docto. non benè intellexit mentem ipfius, utibi exposui.

Ad tertium respondet Doct. & responsio est satis clara, & stat in hoc, quòd intellectus angeli absq; errore potett apprehedere çqualitatem Dei, patet, quia potett apprehendere filium Dei este çqualem patri, vel absolute potest apprehendere Dei æqualitatem in fe, non comparando alicui, non enim in cognitione simplici alicuius potest esse ueritas, uel fallitas. Stante ergo cognitione æqualitatis Dei, & cognitione ipfius creature, uoluntas potest illam. comparare creaturæ, uolendo illam creaturæ. Et quomodo uoluntas possit dici uirtus comparatiua, dictum est supra in primo, distin 1.quæstio.2. & diftin &.45.

Ad quartum dicit Doct. pvoluntas posset velle consequenter se non esse, quia quilibet peccas mortaliter uult aliquid, in quo non vult subesse Deo, & in hoc ex consequenti uult se non esse, quia non po teft elle, nisi subsit Deo. Tamen ad formam argumenti potest dici, quòd non oportet, guelit confequens, & si uult antecedens, quando confequens non est de per se intellectu antecedentis. Similiter responsio ad formam argumenti habita est suprain primo, dift.1. quæft.vlt. Vultergo Doct.hic, quòd fi consequens non sit de essentia antecedentis, q non fequetur, fi voluntas uult antecedens, 9 velit confequens, & exemplum clarum est in littera. Et addit Doc. 9 fi etiam consequens fit de essentia antecedetis non fequitur uolitio confequentis ad uolitione antecedentis, & hoc si tale consequens ignoraretur, polito etiam, o fciatur, adhuc non fequitur, o fieft uolitio antecedétis absolute, o fit uolitio contequétis absolute, nis sit etiam uolitio consequentiæ. Posset etiam addi, quòd posito, quòd non ignoraretur confequens, non fequitur, quòd non poffituelle antecedens uoluntate fimplici, & conditionata, de qua supra, non uolendo consequens.

¶Ad auctoritatem Anfel.dicit Doc.g.non poteft quis ordinate velle, fe no effe, quia ordinata uolutas no eft uolendo aliquid, & no uoledo illud, o neceffario fequit ad ipfum, fine fit fibi intrinfecu, fine no, deintrinseco pater, quia si ordinate volo hoiem este confequés eft, vt velim ipfum effe aial, de extrinfeco ét patet, quia si ordinate uolo alique finem, & hoc efficaciter, colequens eft, vt velim ordinataad fine, & fimiliter si uolo angelum esse inferiore Deo con sequens est, ut non uelim equalitatem Dei ipsi. Sed non est sic de uoluntate inordinata, quia inordinate potest uelle aliquid, non uolendo contequens ad illud, fiue intrinfecum, fiue extrinfecum, &c.

QVIDAM nouus expositor prima partis sum. The Caleta S.Th.q.63.art.3.nititur soluere opi. Th. de appetitu mus defen-mali angeli respectu equalitatis Dei, vude sic dicit for S.The. ad litteram. Sciendu eft (inquit) q tain impossibile, g appetibile aliquid dicitur dupliciter. f. per se, & per accidens, impossibile per se uocatur, non & hic, aut nuc, aut pp talem hypotheca, eft impoffibile, fed fimpliciter elt impossibile, per accidens verò, quod redditu est impossibile ex aliqua suppone, appetibi-le aut per se, & per accidens gd dicat, manifestu est.

His statibus dico tria. Primò, g impossibile per fe no est per se appetibile. Secundo, quimpossibile p fe potest'appeti per accidens. Tertio, 9 impossibile per acctdes potest appeti per fe,& ab hoc tertio, inchoando declaratur ex continua in nobis experientia, quilibet enim, seclusa fide de omnipotetia Dei, & de refurrectione mortuorum, & immortalitate animæ, mortuo filio, desiderat eius vita, & totaliter perdito, ac abscisso membro desiderat corporis integritatem, & alia huiusmodi, quæ supponutur impoffabilia, per accidens tñ, qm hic, aut nunc reddita sunt hæc impossibilia, quemadmodu desideras aliquod peccatu non fuisse, secundu uerò ex Dei odio manifestatur, odientes enim eum non solu wolunt hoc impossibile per accides. f. ipfum, vr punitorem non este, sed volunt hoc impossibile per se Lipsum, qui punit non esse, sed hoc appetunt per accidens, pro quanto illius non esse apprehéditur coniunctu alicui

X Fran.Lych.in fec.Sent.Sco.

Dubles velicia



#### Libri alicui appetibili appetenti, & conuenienti odientibus euni. Primum autem est per se notum, quonta impossibile per fe fecundum feipfum, nec habet rationem entis, nec non entis, quia impleat contradictoria, & consequenter no potest sub propria ratione appeti, & sic cum hoc, quod est me este equalem Deo, fit impossibile per se, non potest esse per se appetibile. Et si his adiicias, q hoc est naturaliter cognitum, & euidens angelo, in quo paffio locum ha-bere non potuit, consequens eft, q non potuit hoc appetere, & ex dictis patet responsio ad objecta primi dabij. Nam prima obiectio de odio Deinihil aliud concludit, infi q per accidens appetunt odietes Deum illum non effe, quod non eft inconuenies. Secunda quoque, aut nihil infert, aut idem. f.g. per accidens appetitur impossibile, nihil quide, quia ex frui fe non lequitur, nisi velle se esse summum bonum sibi,& no summum bonum simpliciter, idem autem quoniam se este fibi summum bonum, non nisi consequenter, & per accidens appeteretur. Ter-Amicitiano tia obiectio eriam assumit fallum, quia amicitia no eft ad inavi- eft ad inanimata, vt dicitur 8. ethtc. & supponit falmata, 941.3 fum. f.q ens incomplexum, vt fic fit concupifcibile, carent vo. & subsumit falsum. f.q hoc.f.creaturamesse æqualem Deo sit ens quoddam, cum implicet contradi-Atoria, & confequenter nec ens, nec non ens. Solu-

tionem autem Sco. non oportet aliter infringere, quia ex dictis patet, o diftinctio illa locum habet respectu impossibiliu per accidens tantum, loquendo de appetitu per se. Ad objectiones autem Sco.contra fecundum.

dubium breuiter dicitur, genec voluntas ordinata, Quando in nec deordinata potest velle accidens, & non confeter antece- quens, fi necessaria sequela est cognita, & loquor de dens, O con velle, fiue ex principaliter, fine ex consequenti per Juguens (4 fe, vel per accidens: alioquin quilibet excufaretur à dit alignod pescato, dun vellet antecedens. [bonum delettaquens.

huntate.

dit aliquod peccato, dum vellet antecedens. f.bonum delecta-medium, po bile, & non confequens. f. deformitatem annexam. tejt quies Vnde implicat, o aliquis velit episcopatum, & sciat velle antece ipsi necessario annexum facerdotium, & saltem ex dens, nolen confecuenti non veliti illi d do confe- Consequenti non velit illud. Ad ultimam autem obiectionem dicitur, quòd ratio fancti Thomænon supponit illud, sed supponit, quòd fermo fit de primo peccato angeli, quod nec ignorantia, nec passione potest excusari, & ad objectum, ad quod natura appetentis incenciuum præbebat, oportuit terminari: constat enim, quod natura, feclufis ignorantia, & paffionibus, non im-

pellit, etiam per accidens ad eius per se primo posi-

Solunntur tAni.

tum, feilicet non effe eius. RESPONDEO, & dico primò, quòd iste rationes, & uouus expositor, nec rationes Doct. quibus probat responsiones impossibile simpliciter posse appeti, soluit, & per Tho. Caie- confequens nec positionem Tho. faluat, nec responsiones Doct.ad rationes Tho.euacuat, vt fatis patet intuenti.

f Diço fecundo, gilla distinctio de impossibili per fe, & per accidens non videtur multum ad propositum, quia si concedit impossibile per accidens, posse appeti co modo, quo ipse exposurt, ita facilè concedi videtur de impossibili per se, patet, quia non cred :us omnipotentiam Dei, nec refurrectionem,nec animæ immortalitatem, ita eft ei impossibile appetere vitam filijiam mortui, ficut appetere equalitatem Dei, & licet vnum fit magis impossibi-le in fe, quàm aliud, ex quo tamé reperit vtrumque omnino impossibile per quamcunque potentiam, no videtur posse euadi, quin si concedatur aliquent posse appetere aliquid, quod credit simpliciter esfe impossibile, quin etiam possi appetere illud, quod est omnino impossibile, licet in se sit magis impossibile, ficut est simpliciter magis impossibile hominé

## Juastio

posse esse Deu, quam hominem posse esse angelis, tamé si quis potest appetere esse angelum, ita potest appetere esse Deum, quia ratio, gnon sit appetibile eft impossibilitas, q modo sit maior, vel minor non refert, & fic iste expositor vnde credit saluare Tho. inde eum damnare videtur.

Tertio, quod dicit, q impoffibile per fe fecundu feipfum, nec habet ratione entis, nec non entis, quia implicat contradictoria, & consequenter no potest sub propria ratione appeti. Hæclittera redditur cotra eum, qui fecit eam, quia fi illud, quod no habet ratione entis, nullo modo effet appetibile, quia repugnat. Sequitur, o refurrectio nullo modo fir appetibilis non credenti, quia ab ipfo reputatur omnino repugnans, & per consequens non habere rationem entis, videtur etiam contra Tho.vbi fupra, qui Quomede vult, gangeli mali potuerunt appetere, gest pro- ifte vir Ly prium foli Deo, vt patet in littera, & tamen notum. cherus folerat ipsis hoc esse omnino repugnans, & impossibi- un omnia le.& per consequens nihil esse. Patet etiam hoc esse argumento contra eum, quia Deum non effe, eft fimpliciter repugnans, & impossibile, & tamen ipsum no esse potest appeti, vt iple dicit, nec refert, quod dicit, q vo-lunt iplum non esse pro quanto illius non esse, apprehenditur coniunctum alicui appetibili apparéti,& conuenienti odientibus eum, quia quomodocunque accipiatip sum Deum non esse, reputabitur omnino esse impossibile. Et qd dicit me esse equalem Deo esse impossibile per se, & per consequens non esse per se appetibile, responsium est supra, quia si talis impossibilitas sit non ens, & non cadat sub obiecto intellectus, & volutatis, tamen ratione partium constituentium illud impossibile dicitur ens, & de se contineri sub obiecto intellectus, & voluntatis, & esse vere appetibile, alind est enim loqui de ratione formali impossibilitatis, sine de aliqua imposibilitate formaliter, quæ tantum dicit repugnátiam, & aliud est loqui de impossibilitate, prout includit entia verè appetibilia. Primo modo non en appenbilis, cum fit fimpliciter nihil, fed bene fecundo modo, quia secundo modo appeto aliquid verú ens, quod eft merc appetibile, licet non appetam iflud absolute, sed in ordine ad aliud, cui appeto illud,& per colequens magis appeto illud, cui appeto, & cum dicit, q ens incomplexum non fit concupiscibile. Dico, 9 hoc habet probare, potest enim voluntas habere actum circa aliquod incomplexu, puta diligere Deum in se est sub propria ratione deitatis, non habendo respectum ad bonitatem ipfius, fed de hoc magis patebit in tertio, dift. 27. De- Lychetus coinde cum dicit creaturam esse equalem Deo, non tra Cautaeffe aliquod ens, nec non ens, patet folutio ex fupra- num. dichis, quomodo posset dici ens, & no ens, vt diftinguit Doct respondendo ad secundam ratione Tho. & si distinctio Doct.no erat bona, debebat eam infringere, & non negare fimpliciter propolitionem habentem duplicem sensum, cum secundum vnum fenfum poffit effe vera, & fecundum alium effe falfa, & cum dicit folutionem Sco.non oportet aliter infringere, quia ex dictis pater, &c. Dico, quòd hec responsio, & similes faciliter possent euadere omnes difficultates, certum est enim, 9 folutio Docto. nec hic, nec alibi infringitur.

Ad illud, o dicit, o voluntas, fiuè ordinata, fiuè deordinata no potest velle antecedens, quin velit co feques, fi neceffaria fequela est cognita. Dico (vt fupra dixi) respondendo ad vltimam rationem Tho. Et quod dicit, q tunc quilibet excufaretur à peccaro, dum veller antecedens. f. bonum delectabile, & non consequens. s. deformitatem annexam.

Dico primò, galiud est velle delectabile abso-lute, & aliud est velle delectabile, puta immoderatè, &



Primo modo non est peccatum, de sic stat, quod aliquis velicappenbile, & non deformitatem, & fic -patet quomodo deformitas illa non concomitatur -ad appeubile absolute.

Secundo modo appetes delectabile immoderate, & excelliue', non est ibidistinguere antecedens, & confequens, cum tale appetibile, vt fic fit tantum vnum appetibile carens debitis circumstantiis, si dicatur, poffum illud appetere exceffiue, & non ap-petere deformitatem . Dico, quòd idem estet, ac fi appetetem hominein album, & non appeterem. albedinem. Dico etiam, quòd posito, quòd quis appetat delectabile excessive, & non appetat deformitatem confequentem, non fequirur, quod ille no . peccet, quia dum appetie excelline, statim peccat, qnia tale appenibile concomitatur deformitas, quæ rsiuè sit volita, siuènolita non minus sequitur peccatum, vi infra patebit in ifto secundo, dist.37. immò communiter omnes vellet appetibilia, & immoderate, & nollent deformitantem concomitantem, & tamen ex hoc non effugiunt peccatum. Multa etiam possent dici contra istum expositorem, sed breutatis caufa ista sufficiant.

Qualtio Secunda.

Vtrum peccatum Angeli fuerit superbia.

Seraphicus Bona.2. sent. dist. 5.9.1. artic.1. Scot.2 fent.dift.6.queft.2. D.Thomas prima parte summa, q.63. art. 2. Riccardus 2. sent.dift.5. q-1.

Franciscus de Mayr.2.sent.dist.5.q.4.



TRVM primum peccatum angeli fuerit superbia. In ista quastione funt duo principaliser videnda. Primo est ostendendum, quæ fuit

malitia in angelo peccante. Secundo, ad quod genus peccati pertinebat ista malitia

Circe primum, licet littera fit fatis clara, fuccincte tamen aliqua dicam.

Primo dicit, q duplex est actus voluntatis svelle, & nolle, qui funt acons posiziui, & entitates absolu-te, vt patet ab ipso Doct.in quolib.q.23.

Secudo declarat quid fit velle, & nolle, quia nolle eft actus, quo voluntas fugit disconueniens, & velle eft actus, quo voluntas acceptat comuniens.

Difficultas .

Nota bec

emenia.

¶ Sed hic occurrit difficultas, quia non videtur aliquod obiectum voluntatis elle diconueniens ipfi voluntati, patet, quia ficut obiectum intellectus, & omne contentum sub tali obiecto est conuenies ipfi intellectui, ita videtur, quòd omne obiectum. voluntaris fit conueniens ipfi voluntari, & hoc parer expresse à Doct in quarto, dist 44. q.2

SRespondeo, quòd hzedifficultas requirit prolixiorem tractatum, vnde fit disconuenientia obie-Cti ex parte voluntatis, quæ difficultas pro nunc differatur víque ad decimamquintam diftin. tertij. & aliqualiter víque ad 44. distinct. quarti. Aliqui Opinio ali, tamen Scotifta dicunt, quod nullum obiectum voguorum Sco luntatis absolute sumptum est disconueniens, sed tistarum. fit disconueniens, pro prapro

conuenienti ipfi voluntati, ficut exponunt de auaro, nummo, & pane, quòd panis fit disconueniens auaro, quia uon repugnat nummo, qui est valde conueniens fibi, quia fi vult panem, oportet amittere nummum. Et licet ista expositio fit sais con-

ueniens, quia tamen non tangit rationem formale obiecti conuenientis, & disconuenientis, ideo pro nunc differatur ad loca fupradicta.

Secunda.

Tertiò dicir, quòd velle est duplex, scilicet vel- Velle est duleamicitiz, & velle concupiscentiz, & velle amici- flex. tiz est objecti, cui volo bonum, & velle concupifcentiz est obiecti, quod volo alicui alij amato. Exemplum primi. Diligo Franciscum in se. Exemplum fecundi. Diligo pecunias Francisco. Et communiter amatum amore amicitiz est finis rospectu amati amore concupiscentiz

Quarto dicit, quod omne nolle femper præsupponit aliquod velle, & patet exemplum de aua Zremplum ro, nummo, & pane, ut fupra dixi. de Auaro.

Quinto dicit, quod velle concupiscentie fema per præfupponit uelle amicitiç, quia propter amatum amore amicitiæ concupisco fibi bonum, quod fibi volo

Sextò dicit, quòd nullum nolle poteft effe deordinatum, nifi præfupponat aliquod uelle deor-dinatum. Exemplum, quia fi inordinate amo inordinate odio nociua, qui enim inordinate diligita fibi vitam, inordinate refugit nociua vitæ inordinatæ amatæ. Sequitur ettam, quod non poteft effe inordinatum nolle, nisi in uirtute alicuius inordinati uelle; fi enim ordinatè diligo mihi vitam, ordinate declino omma nociua.

Septimo dicit Doctor, fi uelle amicitiæ eft ordinatum, velle concupiscentie erit similiter ordinatū, si enim ordinate amo Ludouicum amore ami+ citiæ ordinatæ, concupisco sibi bonum, & fiinordinate amo illum, inordinate concupifco fibi bonum. Exhis patet quomodo uelle amicitie ca prima radix actus boni, vel mali.

JIbi. Sequitur igitur, quod fimpliciter actus primus inordinatus uoluntatis fuit primum uelle amicitiæ tespectu eius, cui voluit bonum. Hic Doctor declarat qualis fuerit primus actus inordi- Qualis fue. natus angeli, & circa quod obiectum, de primo rit primus patet ex supra dictis, quod fuit primum uelle ami- Aftus inorcitiz, quo angelus aliquid inordinate diligir in les dinatus an-De secundo dicit Doct.duas conclusiones.

Prima, quòd talis amor amicitiz inordinatus non fuit circa Deum, quia à nulla creatura quansumcuque perfecta potest inordinate amari Deus amore amicitiz, etiam si infinito amore amaretur, cum fit fimpliciter diligibilis amore infinito, immò perfectissima ratio obiecti diligibilis amore amicitiz eft iple Deus fub ratione deitatis, vt patebit in tertio, diftinct. 27.

Secunda conclusio est affirmatiua, & est talis, quòd amor amicitiz inordinatus fuit circa. seipsum. Nam angelus nimis intense, & immoderate se dilexit, & quod talis amor primo fuerie circa seipsim, probat Doctor duabus rationibus.

Prima, quia inclinatio naturalis magis inclinauit ad se, quàm ad aliquid aliud creatum sic amandum: hoc enim est verisimile, quia ex quo inordinate dilexit creaturam, magis videtur diligere primò illud, ad quod inclinatio naturalis impellit.

Secunda ratio est, quia angelus magis se intelloxit, quàm alias creaturas, rum quia perfecté cognouit se per essentiam suam, ut supra patuit di-Ainctione tertia. Tum quia essentia angeli fuitin+ tellectui fuo magis præfens, & magis proportionata in ratione objecti perfecti intelligibilis intuitiue, quàm aliqua alia creatura : videtur ergo uerifimile, quod pro illo tune magis dilexerit, quàm aliam creaturam.

JIbi. Reftat nunc uidere de inordinatione ip fius Fran.Lych.in fec.Sent.Sco. velle X 1

Digitized by Google

geli.

velle concupiscentie . Nam exquo Doct. supra probauit, q inordinatum velle cocupifcentiz przsupponit inordinatum uelle amicitiz, & quia primus actus inordinatus in angelo fuit amor amicitiæ fui, cum fibi amato multa inordinate concupi-Quomodo uit, & dicit Doctor, quòd primò concupiuit fibi concupierit inordinate beatitudinem, & hoc probat quatuor .rationibus.

inordinatè beaticudi. 11073.

.

Prima est ibi. Nam primum concupiscere inordinatum, &c. vt clarins intelligatur ista ratio. Declaro aliqua. Primo, quoluntas potest dupliciter confiderari, videlicet, fecundum affectionem iuftitiz, uel fecundum affectionem commodi. Primo modo tatum sequitur rationem rectam intellectus, quia electio recta conformiter se habet rationi redesut pater 6. ethic. & diffuse expositum eft in queftio.vlt.prolo. Secundo modo tantum sequitur naturalem inclinationem, quæ semper est ad propriu commodum, & ualde delectabile, & ut sequitur affectionem commodi declinat à regula recta, & à ratione recha, ut infra patebit. Primo etiam modo nunquam contingit uoluntatem peccare, & lecundo modo contingit semper uoluntatem inordina-Ic agere

Secundo præmittendum eft, gappetitus naturalis, fiue inclinatio naturales uoluntatis est simpliciter ad fummam perfectionem necessario, femper, & fummé, ut declarat Doct.in quarto, dift.49. & talis appetitus est ad summum commodum sibi, ut oftendit Doct. infra in ifto fecundo.dift.23

Tertiò præmitto, g Deus ordinauit uoluntatem debere elle moderatrice talis appetitus, idest quòd non uelit, ficut appetitus inclinat, exempli gratia Deus uult dare beatitudinem tantum pro meritis, & tantam beautudinem, quamuis appeticus naturalis fit ad fummam beatitudinem, etiam pullis meritis existentibus, si uoluntas in appetendo beatitudinem, sequitur naturalem appetitum sui, statim peccat

Quarto præmitto, quoluntas creata, quæ non est regula fui actus, ut infra parebit distin.23. relicta regula iustitic communiter sequitur appentum naturalem sui. Ex his formo rationem appetitus naturalis angeli fuit ad fummam beatitudinem, tanquam ad lummum commodum fibi, & lummum delectabile, fed uoluntas angeli relicta regula iultitiæ. primo fequitur talem appetisum, ergo peccatum tpfius fuit inordinatum concupiscere respectu beatitudinis, quam inordinate fibi concupiuit, ut fummum commodum, & fummum delectabile.

Confirmatur ifta satio, quia ficut primum velle amicitiz inordinatum fuit circa fe, ad quod primo erat inclinatio naturalis, vt fupra exposui, itaprimum uelle concupiscentiæ inordinatum fuitcirca fummum delectabile, ad quod primò erat inclinatio naturalis.

Ibi. Secundò probatur. Hæc eft fecunda ratio principalis, ad quam intelligendă præmitto aliqua. of Primo, quiriplex eft bonum, honeitum, utile, & delectabile. Honestum est duplex. Primum, quod est primo, & per le honestum, concomitanter tamé est bonum commodi, & delectabile, vt funt uirrutes & actus morales. Secundum est bonum honesti concomitanter, principaliter tamé est bonum delectabile. Vnde Doct. in quarto, dift.46.q.4. Sie dicit bo. num (inquit) intellectuale in genere duplex eft, bo num.f.commodi, & bonum honesti. Bonum quide utile, quod ponitur terrium ad alterum illorum reducitur, secundum quod ad ipsum ordinatur. Et licet quandoque in codem cocurrant rationes com modi, & honesti, ut in fruitione Dei in patria, immò generaliter omne honestum sit commodum, li-

### Juxítio

cet non econtra, tamen lummum commodum eft beatitudo, & effet commodum, licet per impoffibile non effer honeftum, fummum etiam honeftum eft charitas, & effet honeftum, licet per impossibile non effet commodum, hæc ille. Accipio ergo bonum honestum primo, & per le, q li adhuc no ellet bonum commodum, & delectabile, adhuc effet. bonum honeftum, & bonum honeftum non primò, & per se, quod quamuis sit bonum honestum. fi tamen per impossibile esset separata ratio boni honesti, adhuc effet bonum commodum, siue delectabile. Secundum bonum eft bonum commodi, siuè delectabilis, & tale bonum in plus se habet, quàm bonum honestum, paret, quia omne bonum honestum est etiam commodum, & delectabile, non tamen omne bonum delectabile eft bonum. honeftum, ut patet à Doctore ubi fupra. Tertium te bonum est bonum utile, & dicitur bonum utile in num. relatione ad aliud, cui eftutile,&comne bonum ho -neftum, & tam utile, quàm delectabile potest dici utile, ut patet à Doctore ubi supra, prout tamon dicitur unle, propriè dicitur ad aliquid utile. Secundò pinitto, quòd triplex est amor, scilicet amor honefti; utilis, & delectabilis, amor honefti poteft accipi dupliciter. Primò, q ex hoc dicatur amor honesti, quia terminatur ad bonum honestum. Secundò, quòd dicatur amor honefti ex hoc, quòd conformiter elicitur rationi rectæ. Primo modo amor honefti non est semper ordinatus, patet, quia beatitudo est bonum honestum, quàm tamen angeli inordinate dilexerunt. Secundus amor est sem per ordinatus. Et de tali hic loquitur Doctor. Amor uerò utilis, qui est respectu alicuius rei uti- Quid sit lis, taks amor proprie non est primus actus con- amor vilu. cupiscendi, cum communiter presupponat alium, ficut amo panem; quia utilis est sustentationi naturæ, ideo prius concupisco nutritionem ipfi naturæ, quim panem. Sed imor delectabilis eft ille, quo amo, & concupico delectabile. Ternò præmitto, quèd primum concupiscere simpliciter est respectu summe delectabilis, pater per primam rationem fupra factam, quia uoluntas relicta regula iustitie, primò sequitur, quantum potest, nataralem inclinationem sui, que naturalis inclinetio primò est ad summum delectabile, & per confequens primum concupifcere inordinatum erit. circa summum delectabile, quod est beautudo.

( Ex his ergo pater ratio Doctoris, quia ex quo primum peccaum in concupiscendo fuit aliquod uelle, fed tale uelle concupifcentiæ inordinatæ, primò fuit circa fummum delectabile, & tale eft beatitudo, ergo, & quod dicit Doctor, widelices delectabile summum est bonum honestum, inquantum honestum, ut ipse beaticudo: hoc dictum debet sane intelligi, quia ipsa beatitudo, inquantum beatitudo, formàliter lognendo de beatitudine, que consistit in fruitione Dei clarè uisi, si per impossibile separetur à ratione boni honefti, adhuc esset summum delectabile, urdicit Doctor diftinctione quadragefimalexta, quçftionequarta. debet ergo sic intelligi, quòd ipsabeatitudo, etiam inquantum eft fummum bonum honestum, est summum bonum delectabile, uel po test exponi de obiecto beatifico, quod inquantum eft fummu bonum honeftum, eft fimpliciter fummum bonum delectabile. Si dicaur. Quomodo Quemodo angeli peccauerunt, concupiscendo summum bo- Angeli pec-CANET MI. num honeftum

IDico, quòd ideo peccauerant, quia inordinatè concupierunt illud, uel quia fine meritis præcedentibus, uel quia ante tempus præfixum, uel alio modo, ut infra patebit.

¶bi.

bonum Primum bo-75 16 177 Steundum bonum

Triplex



- Ibi. Tertiò hoc perfuadetur fic. Hæc eft tertia ratio, que est fatis clara, & est alia à præcedentibus; & flat in hoc, ficut se habet appetitiua sensitiua ad fenfitiuam apprehensiuam, sic fe habet appetitiua. intellectiua ad cognitiuam, sed appetitiua sensitiua primo, & principaliter, & maxime quietatur in obiecto summe conuenienti suz cognitiuz, patet de appetitiua visiua, quæ summe appetit pulcherrimum visibile, quod est summe conueniens cognitiuæ visiuæ : ergo & appetitiua intellectiua primo appetit, & concupiscit obiectum conuenientiffimum ipfi cognitiuz, illud autem est summa. felicitas: ergo appetitiua intellectiua angeli pri-mò inordinate concupiuit fummam felicita-

Quarte ra Iem. tio .

Ibi. Quarto hoc persuadetur sic. Hec est quarta ratio, quæ eft clara, & stat in hoc, quòd si dele-etatio summa esset separata à quocunque alio primò appeteretur à voluntate deserente regulam iusturalem, qui summe est ad delectationem summam, & politis quibuscunque alus, puta excellentia, dignitas, & huiufmodi, illa primò non appeterentur. Ex his ergo quatuor rationibus patet, quomodo primum concupiscere inordinatum angeli mali, fuit in concupiscendo beatitudinem.

Ibi. Quantum igitur ad istum secundum gradum, scilicet quantum ad peccatum angeli, videtur primo, quod concupiuir beatitudinem. Hæc littera est satis clara vsque ibi.

Scorns facit tres rones.

Le fi arguas contra istud primo. Hic Doctor facit tres rationes, quibus probat, quòd angeli in appetendo beatitudinem non potuerunt peccare. Et prima ratio flat in hoc. Nulla voluntas in eliciendo'actum conformiter appetitui recto peccat, sed voluntas angeli in volendo beatitudiné vult illam conformiter appetitui recto, ergo. Maior patet, quizactus conformis regulæ rectæ no potelt effe inordinatus. Minor etiam patet, quia appetisus naturalis, cum fit à Deo, est rectus, & talis est ad fummam beatitudinem, cum ab omnibus vniformiter appetatur, secundum August. 13. de Ciui. Dei.cap.5

Ibi. Nullus intellectus. Secunda ratio stat in hoc, ficut se habet intellectus circa prima principia, fic voluntas cuca vltimum finem, patet ifta. propolitio, fecundo phylicorum. tex.commen.89. Sicut principium in speculabilibus, ita finis in operabilibus, fed intellectus non errat circa principia, vt patet 9. metaphys. tex. commen. primi. ergo nec voluntas inordinate vult vltimum finem, qui est bcatitudo.

Ibi. Præterea boni. Hæc est tertia ratio Do-Ato. & stat in hoc, si in volendo bonum commodi contingit peccatum, sequitur, quòd ita boni peccant, sicut & mali, consequentia patet, quia boni habuerunt affectionem commodi, ficut & mali, fecundum Anselmum de Concor.

¶ Ibi. Ad videndum, &c. Hic Doctor foluit-Scorns folnie has tres has tres rationes, & antequam foluat eas, præmittit TALIONES. aliqua, quæ vt clarius intelligantur, reducenda funt per propositiones.

Prima affectio iustitia, de qua loquitur Anselm. de casu diaboli potest intelligi, vel de iustitia infusa, qux est gratia gratum faciens, vel de acquisita, que accipitur pro omni virtute morali, vel de innata, quæ eft libertas voluntatis. Et nota, quòd libertas voluntatis, pro tanto potest dici iustitia innata, quia er sua ratione formali, & ex sua innata libertate haber vnde pollit conformiter agere regulæ fuperiori, & si agit conformiter, tunc agit secundum affectionem inftitia,

Secunda propolitio eft ibi. Si ellet angelus tantum habens affectionem commodi, & non iustitie, hoc est habens appetitum intellectiuum mere, vt appetitum talem, & non liberum, talis angelus no posset non velle commoda, nec etiam non summe vellet talia, nec imputaretur fibi in peccatum, quia iste appetitus se haberet, &c. Hic aliqui exponunt Doctor. quod talis appetitus est appetitus naturalis, fed hoc non videtur ad mentem Doctor. quia fecundum ipsum actus appetitus naturalis non se- Apperirus quitur cognitionem, vt patet in quarto, distinctio- naturalis ne quadragefimanona, quæstione decima, articulo no seguiter primo . patet etiam in proæmio metaphylicz fuz, cognitione. modo iste appetitus, qui ponitur hic affectio commodi, sequitur cognitiuam, patet per verba eius, vbi ficait. Ifte (inquit) appetitus fe haberet ad fua cognitiuam, ficut modo appetitus viliuus ad vilum necessario consequendo ostensionem istias cognitiuz, & inclinationem ad optimum oftenfum à tali potentia, quia non haberet vnde se refrenarethæcille. Patet ergo ex istalittera, quòd non accipitur hic talis apperitus pro appetitu merè naturali, quia non diceretur appetitus consequens cogninuam, sicut dicimus, quòd in potentia visiua est duplex appetitus, scilicet naturalis, qui nullo modo fequitur cognitionem, & sensualis, qui vt supponit cognitionem, & vterque diceretur appetitus commodi, sed vnus sequeretur cognitionem, alius verò non, sic pariformiter posset dici de natura intelle-Auali angeli, quòd per impossibile esset circumscripta libertate voluntatis, esset ibi distinguer duplicem appetitum, videlicet mere naturale nult lo modo sequentem cognitionem; & appetitum. intellectualem sequentem cognitionem, & sicut. appetitus naturalis successive, & necessario inclinatur ad perfectionem, ad quam eft, ita appetitus naturalis sequens cognitionem, necessario, & successir ue appetit delectabile præcognitum, ficur & appetitus sensitiuus necessario appetit delectabile postéfum à potentia sensitiua, & in tali appetitu non contingit, nec ordinaté, nec inordinaté agere.

Secunda.

163

Tertia propositio. Affectio iustitia, qua est Tertia praprimo moderatrix affectionis commodi, & quan- pofitio. tum ad hoc, quod non oportet voluntatem actu appetere illud, ad quod inclinat affectio commodi, nec etiam appetere successive est libertas innata voluntatis, ve ilta propositio clarius intelligatur, præmitto aliqua.

Primò, quòd in voluntate posiumus considerare duplicem appetitum, scilicet naturalem merè non fequentem cognitionen, & intellectiuum fequentem cognitionem, isti duo appetitus summe tendut in obiecta maximè delectabilia.

Secundo præmitto, quod in eadem voluntate est alius appetitus liber, quo ipfa voluntas potest Nora & beconformiter velle aliis appetitibus, & difformiter, ne has ompatet, quia appetitus naturalis volutatis est ad fum- nia. mam beatitudinem, semper & summe, & tamen appetitus liber non femper vult illam, sed pro illo tempore, pro quo Deus vult sibi dare, & sic vult. difformiter illis appetitibus.

Tertio præmitto, q ista libertas de moderatrix affectionis commodi, & hoc dupliciter. Primò, no volendo illud, in quod affectio commodi tendit. Secundò, non volendo ita intense. De ista autema moderatione dictum eft in primo, distinctione 17. & fic patet ista tertia propositio, & patet littera fequens víque ibi. Ipía eadem facta iam libera, (quia nihil aliud eft, nifi quòd vna res includate virtualiter plares rationes perfectionales, quam includeret, fi effet fine ratione libertatis) per rationem libertatis potest se moderari in volendo, &c. Frau.Lych.in fec.Sent.Sco. X 3 Quod

. . 1

Digitized by Google

Quod dicit hic, quod cadem res includir, &c. chrè patebit infra di 16.q.2. quomodo eadem anima intellection virtualiter includit potentiam intellectinam, & volition, que funt difincte perfectiones ex natura rei, in ipfaanima no realiter diftinétz, neo adiouité, nec ab ipfa anima, prout ergo ipfa anima, flue natura angeli confidératur, vt includit libertatem voluntatis, plures rationes perfectionales vittualiter includir, quia intellectum, & voluntatem, quàm fi eam non includeret .

ibri

QHATTA PTO poficio.

Quarta propolitio effibi. Poteff autem voluntas, feipfain potens moderati, immoderate beatitudinem velle, quæ fibi congruit tripliciter, vel quantum ad intensionem, volendo eain maiori conatus g libi comeniat, vel quantuti ad accellerationem; volendo eam fibi citius, quàm fibi cohueniat, vel quantum ad cautam, volendo fibi cam aliter, quàm fibi cogruat, puta fine meritis, vel forte modis allis, de quibus non oportet hic curare. Aliquo istorium modorum in appetendo beatituditiem potuerunt angeli mali peccate, & patet littera.

Scotne folriones Impe-7145 factas.

11.1.5

intellectus

posit orra-

1 B I. Per hoc ad argumenta. Nunc Doct.foluit nu tres ra- illas tres rationes superius factas. Ad primam dicit tria. Primò concedit, q appetunt naturaliter beatitudmem, & tali appetitu nullo modo peccant, cu ille, & eius inclinatio fit à Deo, & tale appetere no eft actus elicitus, fed folu inclinatio natura, vt probabit in quarto, dift.49.quaft.10.ar.1. Et polito, g effet actus elicitus, adhuc non effet peccatum, quia ille de necessitate eliceretur. Secundo dicit, 9 volutas, vilibera in appeiedo beatitudinem poteit peccare, cum tenearur moderare naturalem appecitus vt expositum est supra. Tettio dicit, quòd quanuis appetitus naturalis femper fit rectus, tamen voluntas libera poteft peccare, volendo conformiter tall appetitui, quia tenetur fe conformare regule superiori, seilreer volumati diuinæ, quod magis patebit in quarto, distinct. 50.

Ibi. Ad fecundum dico per idem.

Ad fecundam rationem Doct.dat duas respófiones, quarum prima eft, quod no eft fimile de voluntate, & intellectu, quia intellectus de necessitate naturz affentit vero, voluntas autem libere, & contingenter, & ideo poteft peccare, poteft.n.auertere intellectum à confideratione obiecti, & si speculatio objecti fit peccată materialiter, tenef auertere intellectu à tali speculatione. Quomodo autem aliqua speculatio possit dici peccatum materialiter parebit in ifto fecundo, dift.42.quæft 2. Et fimiliter quomodo intellignur ista propolicio, ficut principium in speculabilibus, ita finis, &c.aliqualiter, patet à Doct in prologo, quæft.vltima, & multo cla-rius, patet in primo, dift. 1. quæft.4.

Secunda i n fio eft, tenendo fimilitudinem intellectus, & voluntatis intellectus circa veru, voluntas circa finé.Concedit Do&.quod sicut intellectus no errat circa primum verum allentiendo illi primo vero in fe, fic voluntas non peccat, volendo vitimű finent in se, quia talis volitio est volitio amicitiæ, quæ circa vitimum finem nullo modo poteft effe Quomode inordinata, vt supra patuit. Et sicut intellectus potest errare circa primum verum, assentiendo illi propter aliud, sic voluntas potest peccare circa vlre, & volun nmum finetit, volendo illutti eo modo, quo noconsas peccare. uenit, qui modus supra pature.

Ad tertium concedit Doct.quod in bomis erat appetitus naturalis ad bearitudinem, & tanta inclinatio, etiam maior inclinatio, fi natura corum fuit ita perfecta, tamen boni non peccauerunt, quia libertate fuz voluntatis moderabantur talem appetitum, acta enim elicito fic volebant beautudinem, ficut'ex divina determinatione cis congruebat.

#### Ad auctoritate Anfelmi, feilicer voluntas commodum non velle nequit. Doct.dicit, quod boni nec potuerunt, nec voluerunt nolle fibi beatitudinem, etiam fibl concupiscendo. Hic estet bona difficultas, an volutas possit nolle beatitudinem, ex quo libera est respectu viriusque actus. Dicerem tamé, quod ex quo in beatitudine nulla ratio mali appa ret, fed tátum ratio boni, quid voluntas non poffet nolle, nec odire eam. Sed quomodo hoc flat cu perfecta hbermie voluntaris inferius declarabitur in. ifto secondo. Sequitur in littera. Sed illam non voluerunt plus fibi, quam Deo bene este in se, sed minus, quia illud velle ita potuerunt moderari per libertatem. Vult dicere Doct.quod boni prius voluerunt de eo bene este, amando ipsum amore amicitia, & plus qu'am quod cunque aliud, & per confequensti voluerunt beatitudinem acto elicito, cam voluerunt eo modo, quo eis congruebat ex determinatione diuine voluntatis, & fic angeli boni nioderabautut affectionem commodi.

uxítio

4 Ibt . Et fi obijcias. Ergo nullo modo appete-Bant bene fibi beatirudinem, fed tantum bene moderabantur appetere.

Dicit Doctor, quòd appetere, fiuè concupifcere actum perfectum, vt per illum magis habeat. obiectum in fe, est ex affectione iuftitia, & fie bomi potuerunt appetere beatitudinem, vt habentes illa perfectins amarent fummum bonum, & ifte act us concupilcedi beatitudinem effet meritorius, quia non vtitur fiuendo, sed truitur eo, quia bonuin, quod concupifco mihi, ad hoc concupilco, vi plus amem illud bonum in fe. Et videtur dicere Doct. quod fi voluntas appeteret allam beatitudinem, ve tantum filteret in tah amore concupifcentia, non recté appeteret. Si verò appetat illam, puta fruitionem effentite chire vife, vt magis amet illam. amore amicitie, func bene amaty & hoc fi appetit, ficut fibi congruit ex determinatione diaing voluntatio

Ibi. Vilo igitut de primo inordinate concupito. Dicit Doctor, quod vltra primum inordinate concupitum amore concupilcentia, quod fuit ipla beatitudo, vt supra patuit, posuit inordinate concupiscere, multa alia pura excellentiam re fpedu aliorum. Et vltra habuit inordinate nolle, nolendo opposita corum, que concupiuit, quise ficut immoderate concupiuit fummam beathudinam, ita immoderate noluit oppofitum eus, & patet littera

Ibi. Sed hic eft vnum dubium, an scilicet. Dubium. aliquis possit appeters Deum non este. Hic Doct. videtur tenere, ficut etiam alibi, quòd Deus in fe odiri non poffit, nec fimiliter aliqua perfectio attributa Deo, cum ibi nulla ratio mali reperiatur, fed tantum ratio boni, effectus tamen Dei, putas effectus suftitiæ vindicatiuæ poteft ochri, & per confequens concomitanter videtur, quòd Deus poffit odiri.

IN ista listera' occurrit non parua difficultas, Palchro dif videlicet, quare voluntas non pollit Deum odire. ficulas. in fe, ex quo habet ens, inquantum ens, pro obiecto fibi adæquato, vt supra patuit præsenti dist.q. 1. & in quarto, dift. 49. & in primo, diftinc. 3. q. 3. vbi volt, quòd idem fub eade ratione formalı fit obiedum intellectus, & voluntatis: cum ergo ipfavoluntas fit libera respectu cuiuscunque contenti sub eius obiecto adæquato, quare non potett elle libera circa Deum, ipfum libere, vel volendo, vel nolendo, tum quia ipfa est essentialiter libera ex hoc, quòd poteft libere elicere actus fuos, vi pater à Doctore in primo, diffinctio. 1. & 10. & in ifto fecundo, diffinctione 25. & per August. primo retract. Nihil

1



Nihil oft tam in potestate voluntatis, quàm ipfa voluntas, ideit quàin ipfe actus voluntaris, ficut Doct. Scotus exto exponit Aug. in primo, dift. 1. q. 2. & in quar nut Augue 10, d1.49. & fic videtur, q ficut porest velle Deum in Joinm. fe, q ita possit nolle Deum in se,& odire, tum quia isti duo actus nolle, & velle respectu eiusdem obiecti sunt contrarij, ve patet à Doct.in tertio, dist.30. & alibi . ergo ficut voluntas potest habere velle circa vaum oblectum, ita & nolle circa illud idem.

An Deum m fe .

Dico suftinendo, quòd non possit Deum odiri posis oduri in fe, quamuis Doctor de hoc dubic loquatur in primo, diftinct. 1. quòd voluntas habet ens inquanrum ens. pro objecto adæquato, fic quòd potest velie illud, vel in ordine ad fe, vel in ordine ad aliud, ve patet à Doctore in ista quæstione. Respe-Au autem nolle non habet simpliciter ens, inquantum cus, sed habet ens creatum, in quo est defectus aliculus bont. & etiam aliquando potest este ratio aliculus mali, & quia ipfe Deus eft fummum bonum, in quo nulla est ratio alicuius mali, nec defoctus alicuius boni, ideo non poteft illum odire, nec Doctor dicit, quod respectu cuiuscunque en tis habeat velle, & nolle, sed bene dicit, quod habet velle. Et cum dicitur, quod est estentialiter libera, &c. Dico, quòd libertas proprienon attenditur penesactus contrarios, quia tune Sol pollet dici agens libere, quia potest habere actus contrarios, puta constringere, &liquefacere; fed dicitur libera propter actus contradictorios, puta quia est in potestate fua amare, & non annare, & fit Doctor dicit in primo, dift. 1. & alibi, quod voluntas respectu cuiuscuaque obiecti potest velle ; Senon velle ; qua sunt contradictoria, & illud non velle est com muniter actus suspensiuus, agens vero naturales approximatum paffo, non habet in potestate fua. agere, & non agere, & fic prima libertas voluntatis elt principaliter respectu velle, & non velle, & sic beatitudinem fibi oftenfam poteit velle, & non velle, non tamen potest nolle, sed de ista materia alibi amplius dicetur.

QVANTVM ad fecundum articulum reftat videre de immoderato amore amicitiæ quale peccatum fuit, & de immoderata concupiscentia beatitudinis, & de immoderato nolle consequente.

Ibi. Quantum ad primum. Hic:Doct.recitat Opinio Dini opi. Bonauen.in seoundo, dist. 5. qui videtur tenere, Bonauent. quòd primum peccatú mali angeli, quale fuit immoderatus amor respectu sui sit superbia, & nitiaur hoc probare auctoritate Aug. 14. de Ciuit. Dei. cap. 13. vbi vult; quòd præfumptio eft nimis pla-cere fibi, & ideo fuperbi in fcriptura dicuntur placentes fibi.

An poccati? JIbi.Sed hievidetur dubium. Hic Doct. pbat, Lucifers fue clud immoderata complacentia fui, siuè immoderis superbie, r anas amor amicitia, respectu fui, no potest apric dici fuperbia, & hoc propter rationes formales diftinctas, scilicet superbiç, & amoris amicitiç immoderatæ respectu fui, ga superbia proprie est immoderatus appetitus propriæ excellentiæ, idelt eft im-

moderatus amor concupifcentiæ proprig excellensiz, immoderata verò complacentia fiu, est immoderatus amor amicitiz fui, & fic patet quomodo ifte cationes fant diuerfe.

Ibilic fecudo prælumptuofus, &c. Dicit Doch. quod si immoderata complacentia sui esfet superbia, pracipue pertineret ad prafumptionem, qua est species superbia, sed hoc non, ga prasumptuofus videtur præferre fe aliis, vel in bonis quæ habet verè, vel in his, que reputat habera desfe, sed immoderata complaceria fui non est huiusmodi, paret, ga ciusdem rationis videtur este in malitia, videlicet, immoderate feamare amore amicitia, & alium, vt

proximum. Sed amando ahum immoderate hullus dicitur fuperbus, vel præfumptuofus, fed magis luxuriosus, ergo nec ficamando se.

Secunda.

104

Ibi. Item non peccauit primò in appetendo excellentiam respectu aliorum, quia bonum fibi, & ad fe est præcedens.

Ibi. Ideo dico. Hic Doctor determinat feloquendo de superbia propriè dicta, quòd immoderatus amor fui non potest dici superbia, sed ppter maximam delectatione in amando feimmoderate, talis amor poteft reduci ad luxuriam,

Ibi. Ad ista dico. Hic Doct soluit illa argume- Scotus fol. ta, quibus probatimmoderatum amorem sui non "it tria arpertinere ad superbiam, nec ad aliquam specie eius. gunienta. Aduerte tamen, quòd Doct.expressè tenet, quòd immoderatus amor, respectu sui, no potest dici superbia proprie dicta, fed magis luxuria. Et fi poreft nominari superbia, vel psumptio, hoc eritimproprie, & hoc modo foluit illa argumenta, quz videtur probare, quòd talis amor nullo modo fit fuperbia, & fic refpondet ad illa, tenendo, quod faltem fit superbia impropriè dicta, & præsertim, quòddica tur præsumptio. Dicit ergo, quod amans aliquod bonum immoderate, vult illud immoderate este . magnum bonum, immò maximum, & ideo immoderate, quia absque co, quod velit aliquid euemre, er quod crescat, vult ilkid maius esse, quàm sii. Hic declarat Doct. quare quis dicatur immoderate diligere, dicit, quòd hoc contingit, quando non quærit media debita, per quæillud bonum crefcat, & fic diligens se immoderate vult bonum suum. elle summum, non tamen quarit, vnde hoc sit, nec debita media, & quia non potest aliquod bonú infinitum effe maius, quam fit: præsumptuosi hoc non potentes attingere volunt bonum fuum effe maximum, & hoc vel in comparatione, vt præsit bonis aliorum, & ita voluntas talium primò eft circa bonum fuum, vt fit maximum. Secundò eft citca illud bonum, vt præemineat, & dominetur aliis, & fic voluntas dominandi fequitur velle, quo quis vult suum bonum immoderate, & ideo in re præsumptio præcedit superbiam propriè acceptam, vt videlicet est immoderatus appetitus propriæ excellentiæ, vt fupra exposui, Et nota, quod duplex est Duplex exexcellentia, scilicet excellentia, que est relatio in cellentia. ordine ad alios, quos quis excellit, & hoc est proprie obiectum superbiæ. Alio modo accipitur excellentia, vt est quid absolutum, & sic excellentia non estaliud, nisi magnitudo in se, & sic præsumptuosus habet immoderatum amorem respectu suz excellentiz, siuè magnitudinis in se, ex qua magnitudine sequitur excellentia, quæ est relatio ad alios

Ibi. Ad secundum dico, quod præsumptio Presumptio non est peccatum intellectus, vt quidam voluerunt an fit pecca. dicere, quasi intellectus præsumptuosi iudicaret, tum intelle-vel ostenderet se esse tantum, quantus non est, quia dus. tunc in angelis fuiffet ignorantia ante peccatum, quod non tenetur, sed est peccatum voluntatis immoderaté appetentis bohum fuum esse tantum. quantum non est, & ex hoc sequitur excæcatio intellectus.

¶Ibi . Sed quando additur , quòd etiam illud velle sui immoderatum, non videtur superbia, ficut nec velle immmoderatum alterius. Patet respofio ex supradictis, quòd tale vellle fuit præsumptio, & superbia communiter dicta, qua quisvalt bonum, quod amat effe excellens in se, & absolute, & fi vltra hoc appetit illud bonum, quòd fi amat precedere alia bona, ita quòd appetitus talis excellentiæ dicat relationem ad alios, túcerit fuperbia magis proprie.

Х ¶Ibi. Fran.Lych.in fec.Sent.Scoti.

### Libri

## Itin.

# Luxítio

Ibi . Quantum verbad dcordinationem velle concupiscentie. Hic Doctor dicit duo.

An appetiperbia.

Primum, quòd appetitus beatitudinis non fuitius biatitus proprie sperbia, pater, quia non quantum ad eius avus fuerit primam speciem, quia prossumptio si pertinebatproprie Su- ad primum velle inordinatum amicitie; non pertiner ad aliquod inordinatum velle concupiscentiæ, vi pater, quia diftincte funt rationes respectu velle amicitia, & velle concupilcentue.

Secundum eft, quod appetitus beatitudiois immoderatus magis confonat peccato luxutiz, pro quanto omne delectabile immoderate appetitum, inquantum delectabile, potett dici luxutia, & hoc fi non fit excellentia appetita, qualis non fuit ifta. appetitio beatitudinis.

Ibi. Quantum ad deordinationem tertij. f.nolle, patet, quia quodlibet istorum nolle deordinatorum fuit ira, vel inuidia, quia nollensaliquid, vellet nolitum non effe, ficut patet de damnatis, quia nolunt detineri à voluntate diuina in igne, ideo volut tale nolitum non effe, & per confequens volunt velle diuinum, quo detinentur ibi non effe, & hoc ex consequenti, quia nolunt talem punitionem, & per confequens volunt ipfam non effe, & quia talis mitio est auctoritate dimina, ex confequenti vo-Junt illam non elle, &cex hoc fequitur propositum, quia elle Dei erat maius elle angelorum, & limiliter sua beatitudine, & quia non potuerunt habere beatitudinem, vt volebant, in tantum creuit appetitus habendi, & non habuerunt, & in hoc nolebant in habendo tubijci Deo, ideo noluerunt Deum este, &triftabantur de perfectione Dei, faltem concomitanter, & ita inuidia, quia inuidia est tristitia de bono alterius, quæ triftitia fequitur ad nolitionem talis boni, & tamen politi, quia triftitia eft ex his rebus, quæ nobis nolentibus accidunt, ve patet per August. 14.de Ciuit. Dei. ad quam inuidiam communicer fequitur ira.

Et si obliciatur de ipfo concupiscere, & inordinato, quòd non fuit luxuria, ergo fuit aliquod feptem peccatorum, & non videtur nifi peccatum. Dinisio per superbix. Contra. Dicit Doctor, quad diuisio satori quid. peccatorum, vel accipitur per oppolitum ad lepté habitus.f.quatuor morales, & tres Theologicos.adhucifta duulio est infufficiens, quia infidetitas, & desperationon continentur sub aliquo istorum, licet enim temperantiæ opponatur gula, & luxuria, & fortitudini accidia, iustitiæ attaritia, charitati ira, fidei autom, & spei nullum aliorum opponitur, sed poffunt ftare cum fide, & fp ., & ita infidelitas, & desperationon erunt de numero illorum septem, & licinfufficiens diulio. Autifta diulio fumitur per oppolitum ad actus bonos decem præceptorum, & sic deberent este decem peocara capitalia. secundum trausgreffionem decalogi, & ita illadiuifio non tenetur in omnibus actibus malis, quia funt multi actus mali, qui nec continentar fiib aliquo leptem, nec sub aliquo decem peccatorum. Et addit, quod nec ista septem peccara sunrprimæ stadices peccatorum, fed amor sui inordinatus, nec funt principalia peccata, fed ista odium Dei, fi ponatur desperatio infidelitas, quæ opponuntur primis habitibus bonis theologicis, immo ista septem funt radices valde communes, & magis occasiones peccatorum, quàm caufæ peccandi.

AD argumenta principalia. Primò arguitur, quòd primum peccatum mali angeli fuerit fuperbia, per Augustin.14. de Ciuit. Dei. capit.13. Malè (inquit) voluntatis initium quid potuit elle, mili superbia,

Responder Doctor, concedendo, quòd tale peccatum est præsumptio, & hoc modo ponitur superbia, sed non fuitilla prima species superbia, fecundum quod accipitur proprie superbia, vt. supra expositum est, que scilicet est appetitus excellentiæ

Quomodo Secundo arguit ab auctoritate Ioan. In canonica. Omne quod eft in mundo, &c. fed primum pec intelligatur catum non fuit concupilcentia carnis, nec oculo- auforitas Ioganis. rum, ergo fuit superbia vitæ.

Doctor dat duas responsiones. Prima, quòd auctoritas Ioan. intelligitur de hominibus existen-tibus in loc mundo. Secundo, quòd si illud peccatum concupiscendi in secundo gradu deberet reduci ab aliquod istorum magis deberet reduci ad concupiscentiam oculorum, sicut in nobis ad concupifcentiam oculorum spectant immoderati appetitus alicuius visibilis pulchri, ita & in eis ad con cupifcentiam oculorum debet spectare immoderatus appetitus delectabilis, & fic peccatum maliangeli, quod fuit respectu velle concupiscentiæ magis debet reduciad concupiscentiam oculorum, & illud non fuit fimpliciter primum peccatum.

Ibi. Præterea per viam diujfinam. Hæc eft ratio facta in littera, quia ex quo peccata diuiduntur in feptem peccata capitalia, videtur, q primum peccatum fuit superbia.

Selpondet Doct gilla divisio no est sufficiene, comparando ad actú concupifcentia, nifi per quan dam reductionem & fic poteft concedi, g velle cocupilcentia inordinata respectu beatitudinis reducitur ad luxuriam, ficut omnis mordinatus appetitus delectabilis, vr eft delectabile, ad concupitiontiam oculorum reducitur :

JIbi. Preterea pfalmus. Superbia corú qui te ode- Pfalm 63. runt; öcc. argumentum stat in hoc. Mali angeli tancam vio peccato peccauerút, ergo illud fuit fuperbia: antecedens patet, quia funul non peccauerunt pluribus peccatis, quia votuatas non potest fimul habere plures actus, nec peccauerunt post primum peccatum, quia une primum peccatum fuisset remediabile, pater, quia in illo fecundo inftanti, quo peccauerunt fecundo peccuo, frierunt in via, & fic in illo inftanti, ficut peccauerunt, ita potuerunt pænitere de primo peccato, & fic primum pecca-tum fuisset remediabile, quod non tenetur.

Responder Doct.negando antecedens, quia fue runt mutra peccata, vt supra patuit dist. 5. art. 3. vbi fic dicit, q in secunda mora, in qua fuerunt difformes in via, fuerunt multæmorulæ, quia mali peccauecunt multis speciebus peccati, scilicet superbia, odio, & inuidia, & ilu actus non in eodem infanti fuerunt clioiti, hæc ille. Et fio patet antecedens esse falsum, & cum probatur per hoc, quòd primum peccatum fuit irremediabile. Dicit Doct. g fi penituisset, quando peocaun fecundo peccato, muenillet veniain, tamen ex quo in illo peccato deuenit ad terminum omnia peccata eius facta sunt irremediabilia

Ibi. Oppositum. Hic Doctor probat quatuor generado rationibus; quod peccatum eorum non fuerit fu- peccatum perbia, quod tamen debet intelligi, vt expolui in corum corpore qualt.q fi quis veller fultinere, quod fuerit fuerit fuer superbia eo modo, quo expositum est, poterit re- bia. spondere ad ista argumēta, quæ probant non fusse superbia. Primum argumentum statin hoc. Superbianon eft maximum peccatum, fed peccatum mali angeli fuit maximum, ergo. Maior patet, quia oppolitum non est maximum bonum, quod est humilitas.

¶ Responder Doctor, negando minorem, quia primum peccatum eorum non fuit maximum, & rationem affignat, quia ficut in bonis proceditur à magis bonis ad minus bona, foilicet ad dilectionem finis

finisad dilectionem corum, quæ funt ad finem, ita econtra in malis, à minus malo proceditur ad maius malum, scilicerab immoderato amore sui ad contemptum Dei

Deinde facit duo argumenta. I.de passione irascibilis respectu concupiscibilis, & de appetitu excellentia, loquodo de excellentia, prout dicit comparationem excellentis ad alios, quæ duo argumen ta patent in listera.

Responder Doctor.quod posset concedi,quod quantum ad actum concupifcentiz non primo cocupiuit excellentiam, que est passio irascibilis, vel concupiscibilis, sed perfectillimam beatitudinem, tamen si loquamur de primo velle inordinato amicitie, potest dici, quòd iste non eratactus, nec paftio irafcibilis, fed concupifeibilis, fienim concupiscibilis est concupiscere bonum amato eius est amare bonum amatum, cui concupifcit illud bonum. Sed de iftis paflionibus concupifcibilis, & trafcibilis erit specialis sermo in tertio, dist. 34.

### Dift. VII. Quxft. vnica.

Vtrum malus Angelus velit neceffario male.

Seraphicus Bona.2. scit. difl.7.9.2. artic.1. Scot.2 scnt.dist.7.quest.1, D.Thomas prima parte summe, q.64.art. 2. Riccardus 2. sent. dift.7. q.2.



TRVM malus angelus velit neces fariò malè.

Ibi. Hicponius duplex ratio. Hic Doctor recitat duas opiniones, quæ in eadem conclusione funt cou cordes. Alia tamen, & alia ratione

probant, quarum prima est Thom.in prima parte Opin. **San Hi** fumme, queft.64. artic.2. qui dicit, quòd angolus ex hoc necessario continuat malitiam, quia apprehendit obiectum, quod intelligit immobiliter, ita quòd talis apprehentio necessariò mouet voluntatem ad continuandum actum fuum circa talem apprehenfum. Exemplum. Intellectus angeli apprehendit naturam fuam, vt diligibilem vt octo, licet in re fit tantum diligibilis vt quatuor, & voluntas fequitur talem apprehensionem, diligendoillam. naturam, vt octo, & fic peccat immoderate diligedo, & quia talis apprehentio valde affirmatur polt tale peccatum, & immobiliter apprehendit, & talis apprehensio ca causa necessaria ipsius amoris immoderati, ideo femper voluntas angeli mali conti-Opin. Henr. nuat malitiam fuam. Alia ratio ponitur ab Henr.

Thome.

quolib.4.quaftio.11.qui vult,quod ex boc angelus malus de necessitate continuer malitiam, quia voluntas quanto perfectior, tanto perfectius immergit se inuolubili, sed voluntas separata à corpore est omnino perfecte libera, & per consequens sic immergit fe in objecto immoderate amato, quod ab spfo refilire non poteft.

Jbi. Modus affignatur ex illo Proyerb. 18. 8 littera stat in hoc, quod voluntas angeli fic immoderate vult, fiue amat, puta fe, quòd in tali objecto lic amato immergitur, poneudo ibi finem fuum, veniens autem ad obstaculum, synderesis non ibi fiftit, idelt quòd quando arguitut à lynderefi de tali amore fic immoderato non affentit fynderefi, fed contemnendo fynderefim fe impingis, & in illam etiam retunditur, ideft quòd contempendo fynderefim, magis vult illud volitum, & fic ibi retundimr, quod ipfa voluntas non pojeft feretrahere ab amore talis voliti, ficut virtus infigens clauum in lignum, licet quando infigir, possir retrahere illu, tamen quando clauus retunditur in ligno, dum infigitur à tali virtute, non potest retrahi.

Prima:

IBI. Contra conclusionem, quam tenent ista duz opiniones. Hic Doctor probat multis rationibus conclusionem Thomz, & Henrici non effe veram, & præsertim non esse veram per rationes quasiph faciunt. Et prima ratio tenet per argumétum à minori, quia minus videtur, quòd anima. corpori coniuncta posser redire ad instituam post peccatum, quàm angelus, vt patet per Augustinum de fide ad Petrum. cap. s. Sed anima dum eft in via post peccatum ad initiam redire potest, ergo & angelus post peccatum, ergo ipsa natura angelica, nec propter immobilitatem fux potentiz cognitiux, qualis non est cognitiua voluntaris nostrz, nec propter plenam libertatem eius ex hoc, quod cit feparata à corpore, est impossibilis redire ad institis poltquam peccauit, immo fecundum Augustú vbi supra, est magis possibile de voluntate angelica, quàm de nostra.

Ibi. Præterea contra coclusionem istam arguo. Hac ratio est latis cuidens, quia oporter affignare saufam communem tam in angelo, quàm in anima feparata respectu obstinationis, pater, quia ex hoc folo ponitur differentia inter angelum, & arumam respectu obstinationis post peccatum, quia anima vi coniuncta non apprehendit immobiliter, vi dicit Thom.nec immergitur in obiecto, &c. vt dicit-Henr. Separata ergo a corpore, istærationes non verificantur de ipía. Pono ergo casum, quòdani- Nora bac ina Iudz fit actu feparata, & damnata, & per confe- omnia. quens obstinata in peccato. Quero, per quemactum est obstinata, non per actum elicitum antes separationem, pater per Thom. & Henr. aut ergo feparata ante omnem actum elicitum eft oblinata, aut per actum elicitum, non primò, quia tam Tho. quam Henr. per rationes prius factas dicunt, quod angelus eft obstinatus per actum elicitum, videlicet per actum elicitum sequentem apprehensionem. immobiliter, vt dicit Tho. vel per actum elicitum sequentem perfectam libertatem, quo immergitur in objectum, vt dicit Henr.non fecundo, quia vt feparaia, ficut non poteft elicere actum merendi, ita non potest elicere actum demerendi, oportet ergo affignare aliam caufam obstinationis communem. tain angelo, quàm animæ separatæ.

JIbi. Et posset confirmari de Lazaro, quo mor- Confirmanio, eius intellectus habiit apprehensione anima tur exemplo separate, & eius voluoras habuit plenam libertate, Lagari. quia tunc leparata, & th ex neutro istorum immobiliter voluit, quia resuscitatus fuisset unpeccabilis, 6 bonus, velobítinatus, 6 malus, quod est fallum .

JIbi. Præterea secundo causa totalis aliter non caufat, nifi ipfa, fecundum quòd caufa aliter fe habeat, &c. Hæc ratio flat in hoc, quia polico, quòd voluntas angeli fit actu fub aliquo actu, tamen, vt. elicitactum, est prior actu, pono ergo casum, quòd anima, siuc coniuncta, siuc separata habeat actum peccati fibi inhærentem, puta dilectionem alicuius obiecti inordinatum, & ipfa anima coiuncta potest elicere actum amandi ordinatum, pater, quia licet fit sub actu peccati, adhuc tamen est prior, etiam, vt elicit iplo actu amandi ordinato, non dico tamen, quòd fimul fit fub actu amandi inordinate, & ordenate, fed dico, quòd actus amandi inordinatus no ficimpedit voluntaté, quin in illo priori possit elu cere actum amandi ordinatum, quia in illo priori attenditur libertas voluntatis, ficut ergo ipfa volutas coniuncta contingenter elicit actum amadi ordinatum post actum amandi inordinatum, ergo, & fepa-

### Libri

separata, quatum est ex parte sua postactum pecca-

Diftin.

# Quaftio

ti fibi inhærentem, contingenter potett elicero actu ordinatum, & fic oportet affignare alia caufam obftinationis, quàm allignetur à Tho. & Henr. Et hoc eft, quod Doct.principaliter intendit in ilta ratione. Expono tamen aliqua in ista littera, primum eft ibi, causa totalis non aliter causat nisi ipia, secundu quod causat aliter se habeat, & hoc quando no ponitur aliqua diuersitas ex parte passi, vel aliquorum impedimentorum extrinsecorum, &c. Hic nota, p Causam ali causam aliter causare potest multipliciter intelligi, ter causare primo, quod alum, & alium effectum causer, & siç potest mul- non requiritur, quod in se aliter se habeat, patet, quia Sol non aliter fe habendo in fe potett produce: re plures effectus, non tantum numero, fed etiam. specie distinctos. Secundo, quòd alto, & alto modo causet, putamaiori, vel minori conatu, vel intefius, aut minus intense, & hoc etiam modo, nonoporter causam aliter se habere, præcipue, loquédo de causa libera, vt satis, pater à Doct. in primo, d. 17. Tertiò, quòd necessariò causer, vel quòd contingenter, & hoc modo intelligitur hac ppolitio, scilicet quod causa totalis circaidem obiectum æque dispositum non potest aliquando contingenter caufare, & aliquando necessario, nisi ipsa causa aliter se habeat, patet, quia isti duo modi contingenter caufare, & necessario causare sunt simpliciter oppositi, præcipuè circa idem obiectu. Et de hoc vide Doch. in primo, dist.2. parte 2. quæst.4.& distin. 10.& hoc modo intendit Doct.in ista propositione, cum dicit, caufa totalis non aliter caufat, &c.

tipliciter

intelligi,

prior actu.

CAH (A eft

SEI fi dicatur, quòd eadem voluntas diuina est caula, vel quali caula necessaria respectu amoris ela sentiæ diuinæ, vi pater à Doct in primo, dist. 10.8t est causa contingens respectu creare, vt patet ab ipfo in primo, dift. 2.8. 10 & alibi. Dico, quòd non eft simile, quia voluntas diuina non coparatur ad ide obiectum. Sed de hoc vide quæ exposui in primo, Doct.dift.1.quxft.4.& dift.10.

Si etiam dicatur, quod fupra dixit Do&dift.5. quod eadem voluntas, vt eft in via, vult mutabiliter, & vt est in termino, vult immutabiliter, & tamen est eadem, & prior vtroque actu. Dico, quòd hoc solutum est ibi, quiaista necessitas volendi, non est simpliciter ab ipsa, & vide ibi quae diffusè exposui, Deinde sequitur in littera ista, sed volutas, vt prior naturaliter actu suo, non vt existens actualiter sub Quomodo actu, est causa actus sui ex hoc, quod est causa libevoluntas ve ra actus sui, quæ libertas non est eius, nisi ve prior causa est actu suo. Et vult dicere (vt infra patebit) quod ex quo ipfa voluntas, vt caufa est prior actu, ergo per actum fibi inherentem non aliter fe habebit in caufando, quizille actus fibi inhærens nullo modo eft ei ratio caufandi actu, fed fola voluntas, vt fic, prior est ratio formalis causandi. Aduerte etiam, phæc littera non contradicit illi, quòd dixit Doct fupra, dift. 5. q.2. quòd voluntas non elicit actum libere, antequam eliciat, fic ergo dicitur libera, quando actu elicit actum, ergo, vt fic non erit prior, quia quando elicit actum, actus est: actus enim tadiu est, quandiu voluntas elicit actum, & quando actum non elicit, actus non eft, vt pater à Doct.in primo, dift.3.quæft.vltima, respodendo ad vltimum argumentum principale. Et sic videtur falsum dicere, g libertas competat voluntati, vt est prior actu, Dico, quòd nulla est contradictio, quia hic Doct.intelli-gir, quòd voluntas sit prior acu elicito, & vt elicit, elt etiam prior 1pfo actu natura, vt infra patebit, dift.3 5.& fupra declaratu eft, dift.1 quæit.2.& di.5. q. 2. quod caula, vt caulat est semper prior caula-

prior caufa- to, & fic intelligit Doct.quod libertas non ineft voluntati, nifi vt prior actu, ideft quod libere elicere. non ineft fibi, nift vt ipfa eliciens fit prior natura. actu eliono, & o fic intelligat, patet per verba fequetia ibi, quia vi est sub actu, habet actu, vi forma naturalem, &c.nam voluntas, vt eft sub a Quali volitione, licut fubicctum fub forma informante non dicitur elicere illam, quia tuncelicita eft, ergo vtelicit, prior erit, immò vt est subiectu, talis actus videtur posterius ea, sicur compositurest posterius forma fua, feptimo metaph.tex.commen.7. vbi fic ha- Compositie betur. Quare si species materia est prior, & magis ef poffermes ens,& iplo quod ex virifque prior erit, hæcille, ideft forma. quod ficut forma est prior materia, ita est prior copolito costituto ex materia, & forma, quia licet homo absolute sit prior albedine, tamen homo albus est posterior albedine, fic dico, quod voluntas, vt eft formaliter volens, eft posterior ipfa volutione, licet absolute sumpta, & vt eliciens actum sit prior. Et quod dicit ibi, habetactum, vt formam naturalem, vult dicere, quòd ipfa voluntas, vt ponitur fubiectum fui actus, haber ipfum, taquam perfectionem, ad qua inclinatur, inclinatio autem naturalis est respectu receptiui, vt infra patebit distinctio. 18. huius fecundi, & aliqualiter patebit in quarto, diftinct.49

Sequitur in littera ibi. Et cofirmatur ratio, quia nulla caufa fecunda po teft effe caufa principali cause agendi opposito modo illi, qui conuenit principali agenti ex fua caufalitate, &c. Hæc ratio stat in hoc, quod ex quo ille actus supponeretur causa obstinationis (quod tamen falsum est) estet tantu causa secunda, & minus principalis, & voluntas erit causa principalis, modo causa secunda non potest determinare caufam primam ad agendum oppofito modo, qui competit prima, puta prima agit li- Prima can bere, & fecunda necessario, illa secunda non potest sa aguibedeterminare primam, vt agat neceffario, & fic ille re. actus, pofito, o fit caufa obstinationis minus principalis, non poterit determinare voluntatem, vt necellariò lit oblinata.

Sed hic videtur difficultas, quia tunc meritum non erit voluntarium, nam dicit Doctor in primo, diftinct. 17. quòd charitas est causa magis principa- Charitas lis actus meritorij, quam voluntas, & tamen ipla. Guomode fit voluntas agit de necessitate natura, vt patet à Doc. causa magu fi ergo caula minus principalis non potest determi- principalis nare causam magis principalem, sequitur, quod actus merin actus meritorius erit necessario elicitus, & fic '". non libere.

Dico, quòd actus meritorius dicitur meritorius principaliter à charitate, & hoc est à ration charitatis, gipla fit causa principalior talisactus, fed est ex sola acceptatione diuina, quæ magis acceptat illum actum, vt procedit à charitate, quàm vt à voluntate, vt patet à Doct. vbi fupra.

JDico etiam, quòd quando charitas, & voluntas comparantur ad actum meritorium, puta ad acceptabilitatem passiuam, quòd vitra substantia actus, & intenfionem eius nihilj caufat, quia acceptatio passiua est à sola voluntate diuina sic, vel sic acceptante, vt patet à Docto.in primo, dist.17. respectu tamen substantix actus, & intensionis eius voluntas est causa magis principalis, vt patet à Doct. vbi supra. Et de hac materia vide quæ prolixe expolui fupra 17.dift.primi.Doct.

Si etiam dieatur, quòd effentia diulna, & ipla-voluntas divina respectu productionis Spiritussanvoluntas diuma respectu productionis Spirituslan-di fic fe hñt, o effentia diuina eft ratio magis prin-cipalis pducendi Spiritumfanctum, qvoluntas, pa-tet, quia ratio magis vniuerfalis, nam ipfa concur-rit ad productionem Filij, & Spiritusfancti : ergo Spiritufan-ridutu e faut e rife ditta Docto. videtur sequi ex isto dicto Docto. quòd productio dum, auàm Spiritussancti magis deberet dici necessaria, & per voluuras. modum

modum naturziquam libera, quod tamen est com muniter contra Doct. & præcipuè contra Doct. in primo, dift.10.

¶ Respondet Franciscus de Mayr. in primo, diftinc. 2. quòd effectus sequitur deteriorem partem, & fic quando effectus eft à duabus causis ab vna per modum naturæ, & ab alia per modum libertatis, talis effectus dicitur libere produci. Sed ego non intelhgo hoc dictum, falua tamen reuerentia. tanti viri. Nam voluntas diuina, & ignis concurtunt, puta ad aliquem effectum, & tamen absoluie ille effectus dicitur contingenter productus, licet fit necessario ab ipso igne, quia causa principalior est voluntas diuina, & hocpatet à Doct.in primo, diffinct.2.parte 1.quæft.1.& in fecundo, dift.1. immò caula superior magis assimilar effectum caufæ fecundæ, quàm ipfa caufa fecunda affimilat, vrpater a Doctorin primo, dift. 3. q.8. Diceremergo pro núc (faluo meliori iudicio) quod quamuis efsentia diuina sit vniuersaliot ratio prodúcendi, non tamen perfectior: voluntas enim diuina eft ita formaliterinfinita; flout offentia diuina. Doctor autem intelligit de causis, quarum vna sit principalior, & perfectior alia . Dico fecnndo, quod ad habendum effectum liberum, fufficit, quod vna caula libere agar, & tora contingentia iplius effectus fumitur à tali caufa libera.

Ibi.Præterea ficut fuit dictum dift. 5.& 6. huius secundi. tā bonus, quàm malus angelus habini, &c. in ifta ratione supponit secundum primam viam, quòd angelus in primo peccato habuit immobilé apprehentionem respectu obiecti, circa quod peccauit, & fecundum fecundam viam, quod voluntas angeli in primo peccato fuerit perfecte libera.

¶Ex hoc infert Doctor, q tam fecundum primā viam, quàm fecundum fecundam viam non poruerit peccare fecundo peccato, cuius oppositum ofte. fum en fupra, dift. 5. & 6. Et g non poruerit peccare secundum iftos fecundo peccato, pater, quia volunras fequens immobilem apprehenfionem, immobiliter adhæret post illam apprehefionen, feeundum primam opinionem, & similiter voluntas perfecte libera immobiliter fe immergit in obiecto, ita ve. abillo refilite non posit fecundum fecundam opinionem. Si dicatur, o postiit peccare secundo peccato, contra, quia tunc est in statu merendi, & demerendi, & per colequens post primum peccatum angeli non immobiliter inhæret. Si dicatur, o fecundum peccatum non fuit aliud à primo peccato, sed idem continuatur, contra, quia oppositum est oftenfum fupra, diffinct. 6.quæft. 2. vide ibi, & hoc eft, quod dicit Doct. in fine huius rationis, scilicet & non fuit idem peccatum cu peccato præcedenti. Quod num Primum enim peccatum angeli fuit ex immodera-

fuerie pri- to amore amicitiz respectu lui, & ex illo actu amamun pecca di se immoderate eliciebat actum concupiscendi tum angeli. fibi fammum commodum, & ex illo actu excellen tiæ, quo voluit habere illud commodum, non fub regula voluntatis superioris, sed contra eam, vt fupra patuit dift.6.q. 2.

Ibi. Præterea contra primam viam arguitur specialiter. Postquam Doctor fimul improbauit vtranque viam, nunc specialiter arguit primo contra primam viam, ce fecundo contra fecundam. Contra primam primo dicit, gilla via fapponit. falfum. Lo intellectus fit fufficiens caufa mottendi voluntation ad operationem, vi patobit in ifto fecundo, dift. 25. vbi Doct. probabit, 9 nihil aliud à voluntate est sufficients caula mouendi ipsam ad operationem.

Secundo dicit, o posito, gintellectus sit suffcieus caula mouendi volumatem, adhuc fequun-

tur duo, quæ repugnant dictis eorum, primum, gi angelus nunquam potuerit peccare, pater, quia intellectus angeli ante primum peccatum fuit rectus in apprehendendo, aliter pœna præcessisset culpa, puta cecitas, vel ignorantia, ergo mouit voluntaté angeli ad aliquid recte appetendum, & immobiliter, patet, quia intellectus est mouens mere natu-

rale, & per modum meræ naturæ. Sicut ergo immobiliter apprehendit recte, ita immobiliter mouet voluntatem ad aliquid recte appetendum, & fie sequitut, quòd voluntas angeli nunquam potue-

ritpeccare. JIbi. Secundò contradicit illud falíum politioni corum. Hic Doctor adducit secundum repugnans dictis opin.quod fequirur ex illo falfo, videheet, gintellectus sit sufficiens causa mouendi voi luntatem. Dicit enim opinio, quòd post primain electionem intellectus mouet voluntatem immobiliter, fed non in ipfa prima electione, fiue ante primam electionem, quia tunc mouet mobiliter, sed hoc videtur repognare, quia intellectus angeli, ita elt mouens per modum naturæ ante primam. electionem: igitur ita immobiliter mouet ante pri mam electionem, ficut post primam, patet etiam, quia ita immobiliter apprehendit ante primam. elocuonem, ficut post primam, cum in vtraque apprehendat per modum naturæ, igitur ita immobiliter mouet voluntatem ante primam electioné, fiue in ipfa prima electione, ficut & post primam, quod contradicit opin.corum.

Ibi. Præterea ex illa via. Hic Doctor deducit ad alud inconueniens, quod sequitur ex dictis opin. videlicet, quòd in prima electione fiat omnino impeccabilis. Et quod hoc fequatur ex dictis eorum, pater, quia ipfi dicunt, quod voluntas sequensapprehenfionem immobilem, vult immobiliter, vt pa ser per iplum Thom prima parte fummæ, q.63. ar- Opinio Ditic.2. ex hoc dicto infert Doct.propositum, quia ni Thoma. tenendo opinionem corum.f.q angelus fuerit creatus in gratia, tunc fic in illo initanti, quo fuit creanis in gratia, plone, & perfecte apprehendebar, pater, quia fine discursu, ipsi enim negant omnem difcutfum in angelo, ergo immobiliter apprehendebat, & pro illo instanti voluntas fuit perfecta ingratia, & fic immobiliter volebat, patet etiam, quia intellectus, secudum eos, est sufficiens causa mouédi voluntatem: ergo in illo inftanti, quo apprehendit, immobiliter, mouet voluntatem immobiliter, & talis actus elicitus in gratia eft actus rectus, & me ritorius, non enim cum gratia potuit elle actus pec cati, fi ergoille actus immobiliter fuit elicitus, ergo fimpliciter fuit impeccabilis.

Ibi. Præterea differentia hominis, & angeli non valet. Hic Doctor improbataliud dictum Thom. vbi fupra. Dicit enim Th.quòd ideo intellectus angeliapprehendit immobiliter, quia fine discursu, intellectus verò hominis mobiliter, quia cum discursu, ve supra paruit. Sed hæc differentia videtur nulla, quia ita intellectus hominis immobiliter adhæret conclusioni, ad quam discurrit, sicut & intellectus angeli, ad quam non discurrit, patet, quia intellectus hominisita certitudinaliter adhæret coelufioni, ad quam difeurrit, & immobiliter, quia necessario, & per modum naturæ, ficut intellectus angeli, & fic videtur sequi, quòd ita voluntas hominis in eliciendo immobiliter se habeat, cum sequatur apprehenfionem immobilem, ficut & voluntas angeli.

In Angelo Itoi, quòd etiam negatur ab angelis omnis di-fcurfus, non videtur probabile, ficut probatur fupra fus natura, in prohæmio primi libri ouzeft. illa Virum Theo in prohæmio primi libri quæft. illa. Vtrum Theo- non sempologia fit scientia, Dictum est enim ibi, quod dis ris. fcurfus



scursus non requirit necessario successionem, sue ordinem temporis, sed sufficit ordo naturæ, vide .quæ ibi expolui.

Jibi. Contra fecundă viam arguitur specialiter. Hic Doct, arguit contra opi. Henri.& primo contraillud quod dicit, quòd voluntas perfecta, cuiufmodi est separata, vel existensin corpore incorruptibili immobiliter se immergit in obiecto, ita vt. ab illo refilire non possit, &c. Et Doct.intendit probare oppositum hic, quia quanto uoluntas est perfectior, tanto magis libere agit, etia ponendo, quòd agat omni conatu, & arguit fic, quia ficut agens per modum nature fic de necefficate agit, quòd non eft in potestate eius modus agendi, puta intense, vel remissè, cum agat onni conatu, ita agens liberum sic libere agit, quod no tantum in potestate eins est actio libera, sed etiam modus agédi, quia potest intense, & remisse agere, ergo quantocuncunque voluntas est perfecta tanto eius actio est in potestate eius, & polito, quòd velit aliquod obiectum omni conatu, adhuc liberè vultillud, & nullo modo de necessitate. Et addit Doct.quod voluntas ex pfecta & absoluta eius libertate posset non sic ferri in illud obiectum, vt fupra patuit in primo, dift. 1. quæft.4. vide ibi multa bona.

¶In ista littera Doct.occurrunt aliqua dubia, primo. Contra hoc, quod dicit, quòd ficut actio eft in in potestate voluntatis, ita & modus agendi. Hoc enim videtur contradicere fibi ipfi nam in primo, diftin. I.quæft. 2. expresse dicit, quòd licet voluntas possit habere actum absolure, sine elicere, sine non elicere, non tamen eft in potestate sua fic, vel sic elicere. circa quodcunque obiectum.

Dubium.

Secundo occurrit dubium in hoc, quod dicit, quod voluntas quanto est perfectior magis sibi ipsi dominatur cum quantocunque conatu tendat in obiectum. In hoc videtur fibi contradicere, quia ipse probat in primo, dist. 10. quòd voluntas diuina ex sua infinita perfectione necessariò vult estentiam diuinam.

Responsio. ¶Reſpódeo ad primum dubium. Et dico quòd non est ibi contradictio. Tum, quia hoc accipit. modum agendi pro intense, vel remisse agere, ita o ficut est in potestate voluntatis velle aliquid, ita est in potestate eius velle intense, vel remisse, quod no couenit agenti naturali, in distin. autem prima primi non negat, quin in potestate voluntatis sit velle, & modus volendi, scilicet intense, vel remisse cocurrente femper influentia generali primæ caufæ, fed dicit ibi, quòd no est in potestate eius talis modus volendi, vt posse frui puta essentia clarè vi sa no fruendo personis, vel frui vna persona clarè visa no Modus vo. fruendo alia. Dico secundo, quòd modus volendi lends of du est duplex, quidam est in potestate voluntatis, qui confequitur operationem eius. Alius non eft in potestate eius, quia talis modus ex se non sequit operationem talem, nisi inquantum agens superius fic,

vel sic refert actum illum, de primo modo loquitur Doct.non autem de secundo. Et de hoc uide in primo, diftinct. 1. quæft. 2. articu. vlt. & vide quæ ibi notaui

¶ Ad fecundum dico, quòd voluntas diuina respectu cuiuscunque obiecti, semper libercagit, ce Voluntas li- quanto perfectior, tato magis libere agit, sed quod velit effentiam diuinam necessariò licet libere, hoc est ex infinita perfectione tam voluntatis diuina, g effentiz, sed respectu cuiuscunque obiecti merè cotingeter agit. Et de hoc vide Doct.in primo, d.10. &vide que notaui in primo, dist. 1. quest. 2. cotraopi. Ocham.

JIbi. Præterea eodem principio tendit aliquid vel mouetur in terminu, & quiescut in termino, er-

## Juxítio

go si uoluntas perfecte libera ex perfecta libertate sua tendat in obiectum, ex cadem libertate quiescet in obiecto, ergo ex tali plena libertate tendente in obiectum, quali angeli mali peccauerut, non necef-fariò fequitur quietatio in illo, fed tantum voluntaria contingens, ficut contingenter tendit in illud. Exemplu ponitur, quomodo code principio alig d Exemplum. monetur in terminum, & quiescit in termino, nam grauiras in lapide est ratio tendédi, fiuè mouendi lapidem centrum, & etiam est ratio quiescendi in il-lo, quia grauitas illa est causa motus ad centrum, & & quietis in illo, vt supra patuit in isto secundo, dift.2.quæft.10. & ficut grauitas est causa movendi ad centrum, ita est causa necessaria quiescendi in illo, fic voluntas ex quo est causa libere volédi obiectum, ita est causa libere quiescendi in illo, ita quòd ficut libere vult obiectum, fic libere quiefcitin illo. § Sed occurritaliqualis difficultas, quia uidetur Difficultas.

sequi, o voluntas danatilibere, & contingenter cotinuet malicia, pater, quia ex quo in via libere vult maliciam, ita & in termino per te libere quiescit in illa, & si sic videtur sequi, quòd possit resilire ab illa .

Schondeo, quòd ficut in via libere vultactu Responsie. substratum, in quo fundatur deformitas, concurrote tamen influentia generali voluntatis diuinæ, ita in termino fic libere quiesceret, quod posser refilire ab illa, si influentia causa prima cocurreret ad tale resilitionem, de hoc satis dixi in isto secundo, dis.5. & clarius vide, quæ dicit Doct in quarto, dift.44. quæft.2.

Ibi. Præterea sicut tachú fuit supra contra ambas vias non poteft dici, quòd voluntas animæ feparatæ per aliquem actum, quem tunc eliciat reddat se obstinatam, quia prius naturaliter, q ipsa separata aliquem actum eliciat est obstinata, quia est in termino, pater, quta demerentes víqve ad vltimum instans mortis de necessitate puniuntur, & in illowltimo inftanti funt in termino, vt fupra patuit, dist.4. Tum etiam, quia in illo ultimo instanti, in quo sunt in termino sicut non possunt elicere actu meritorium, ita nec actum, demeritorium. Stergo in illo ultimo, instanti est obstinata, hoc erit per aliquem actum, quem eliciebat du esset in uia impingendo se in synderesim. Sed hoc est falsum. Tu quia uiator, & per consequens non obstinatus. Tú quia potest aliquis ex minori conatu peccare alio peccato, propter quod damnetur fi non sequetur pgnitentia, quàm quo alius peccat, uel ipfemet alio. peccato, quod deletur per penitentiam, & per cosequens per nullum actum quem eliciebat in uia. potest se reddere obstinaram.

J Ibi. Præterea contra exemplum eius de ferro Exemplum acuto impingendo in os, quamuis uidetur excplu Dei ferre illud, & tota politio similis poni Efiodi tertio me- sento. taph.tex.comm.15.quia immortales facti funt qui gustauerunt nectar, & manna, quos ibi deridet philosophis, quia despexerunt intellectum nostru, &c. hæ c littera clara eft.

IBI. Ad folutionem iftius quæft.duo funt videda. Primò de gra dibus bonitatis, & malitiæ. Secudo, quæ bonitas possit inesse uolitioni angeli damnati, uel fi aliqua malitia neceffariò infit.

Ibi. De primo dico, quòd ultra bonitatem naturalem uolitionis quæ competit sibi inquantum. eft ens positiuum, quæ etiam competit cuicunque enti politiuo fecundum gradum suz entitaris magis, & minus, præter illa eft triplex bonitas moralis secundum gradum se habens, prima dicitur bonitas ex genere, secunda potest dici bonitas uirtuosa, siue ex circustantia, tertia bonitas gratuitas fiuè bonitas ex acceptatione divina in ordine ad præmum.

plex.





Initat jenere.

præmium. Pro cleriori inteligentia, primo præmitni babes to vnum . Secundo exponam litteram Doct.inciwilla bona piendo ibi. prima competit volitioni, &c. Quantu " iriplici ad primum, Dico, quod Doct. hie loquitur de bo hune a nitate actus, que competit actui, primò, & per le, & le volne non ex participatione tantum, nam folus actus voluntatis selicitus potest dici primo, & per se bonus moraliter, actus verò alterius potentia participatiuè tantum potest dici bonus moraliter pro quanto imperatur à voluntate conformiter le habente didamini recto, vt patet à Doct.in quæst.vlt.prolo. & diftin.17.primi, & in ifto fecundo, dift.42.& in tertio, dift.34. & in quarto, diftin.1 4. & in quolib. . quaft.17.18. Quantum ad fecundum declarandum dicit Doct.quod prime bonitas moralis, que conuenit actui elicito voluntatis, que eli bonitas ex genere, ex hoc dicitur bonitas ex genere, quia transit fuper obiectum conueniens secundum rectum dichamen rationis, exemplum, voluntas poteft diligere bonum dupliciter, primò, quia diligit illud, vt obiectum libi conueniens ex natura rei, & ad quod naturaliter inclinatur talis dilectio, vt fic non potest dici bona exgenere, siuè ex circumstantia generis, quia fic ville, que transit fuper objectum visibile, fibi conucniens ex natura rei, posset dici bonum. moraliter ex circumstantia generis, quod tamen est falfum, cum nullus actus pollie cenferi bonus moraliter, loquendo etiam de circumstantija ex genere, nisi conformiter eliciatur rationi recte dictanti de tali circumstantia ex genere, vi supra pater in prologo quast. vltima. secundo voluntas potest diligere bonum, recta à ratione dictante, ideft si intelligo aliquod bonum, quod verè est diligibile, hac cognitio dictat voluntati, vt diligat illud, tnnc fi vo-luntas conformiter tali cognitioni, fiuè rationi eliciat actum amandi, talis actus erit bonus ex genere, cum transeat super obiectum conueniens secundū dictamen rationis, fi verò volutas odiret illud obie-Aum, quod est verè diligibile secundum dictamen rationis, tuc talisactus odij diceretur malus ex genere ex hoc, quod transit super obiectum disconueniens secundum dictamen rationis, si verò actus odij tranfiret super malum, & hoc secudum dictamen rationis, talis actus effet bonus ex genere, quie illud obiectum secundum dictamen rationis est vore odibile. Et hoc eft, quod dicit Doct.prima conuenit volitioni ex hoc, quòd ipfa transit super obiechum conueniens tali actui secundum di Lamen reaz rationis, &c. Et addit parum infra, quòd hzc bonitas prima, quæest ex genere solum, est quasi materialis respectu omnis booi viterioris in genere moris, namactus volendi potest ordinate habere plures rationes bonitatis, ita quod prima est quasi materialis respectu secundæ, & secunda respectu tertiz,nam prima bonitas,quæ eft bonitas entitatiua\_, eft in potentia ad bonitatem ex genere, vi quando actus volendi habet illam circuftanua, quz est tranfire super obiectú conueniens, secundum dictamen rationis. Secundo idem velle cum ista prima circustantia est in potentia, & quas materia subiectius. respectu aliarum circumstantiarum, inter quas prima crit circunstantia causa, supple, guòd ille actus uolendi transeat super objectum conuepiens metè libere, idelt quod uoluntas uelit illud abiectum libese, secunda est circumstantia finis, & sic dealiis, de quibus infra patebit in itto ferundo, diftido.

Initas win \*#¢/4 .

Ibi. Secunda bonitas countri volitioni ex hoc, quadipla clicitur à voluntare cum omnibus circuitantiis dictatis à recta ratione debere fibi competereiu eliciendo ipfam, bonum enim elt ex caufa inregra fecundum Dionyh4.de diui.no, Br quomodo hoc intelligatur, uide que prolixe dicit Doct. in.

Septimz

primo, dift. 17. de habitu morali, & ea ibi quie diffusè expolui.

JIbi. Tertia bonitas conuenit actui ex hoc, Bonitas gra quòd fuppolita duplici bonitate, fcilicet ex genere, tuita. & perfecte morali, ipfa elicitut conformiter principio merendi quod est gratia, & charitas, fiue fecundum inclinationem charitatis, actus epim meritorius, loquendo semper de potentia Dei ordinata ex hoc folo dicitur meritorius, quia elicitur à uolunsate, & charitate, uel ut caufa partiali concurrente, uel saltem inclinance uoluntatem ad huiusmodi schum eliciendum. De quo actu meritorio, vide Doctorem in primo, distinct. 17. & multa guzibi expolui.

Ibi. Huic triplici bonitati opponitur triplex De repliei malitia. malitia.

Prima quidem malitia ex genere, quando scili- flus voluncet actus, qui tantum habet bonitatem natura, ex tatis. quo deberet constitu in genere bonitatis habet. malitiam, quia transit super obiectu disconuenies, puta si odire transit super Deum.

Secunda est malitia exaliqua circumstantia deordinante actum, licet transeat super obiectum. conveniens actui secundum rectam rationem.

Tertia est malitia in demerito.

Ibi. Quælibet istarum malitiarum potestaccipi contrarie, vel, prinatine respectu fuz bonitatis. Accipitur enim malitia prinatiue ex hoc, o prinat tantum aliquam circumstantiam, exemplum, cum quis dat elecmofinam pauperi, non cosiderando finem, nec alias circumstantias, tunc illa operatio est mala priuatiue, idest quod non haber actu omnes circumstantias facientes illam operationem perfectè moralem. Malitia verò contrariè non tantum dicit privationem alicuius circumstantiæ requisite ad actum perfecte moralem, fed etiam ponit circumfantiam repugnantem circumftantiæ requilite ad actum perfecte moralem, vt cum quis dat elemosinam pauperi propter libidinem, seu propter inanem gloriam, talis enim circumstantia repugnat circumstantiæ debiti finis.

JIbi, Sed malitia ex genere contrariè accepta, & prinatine conertuntur, & ideo ficut inter prinationem, & habitum immediatum non eft medium., ita bonum ex genere, & malum ex genere funt contraria immediata. Ratio eft, quia actus non potest elle, quin transeat super objectum, & Illud supple obiectum necessario est conueniens, vel disconueniens actui, & ita necessariò actus bonus ex genere ex obiecto conucnienti, vel actus makus ex gener ex obiecto disconuenienti, vult dicere Doct. quod malitia ex genere priuatiue, & contrarie ex hoc co uertuntur, quia non potest dari aliquisactus malus ex genere, quin necessario transeat super obiectum disconueniens, & vt fic transit, necessario privator obiecto conuenienti, & fimiliter non pateft elle actus malus ex genere, qui careat obiecto conuenienti, quin necessario transeat super objectum disconueniens, exemplum, odire Deum eit actus malus ex genere, quia transit super obiectum disconueniens, & vt fic transit, priuatur obiecto conuenienti, puta malo, quod est obiectum conuenieus odij. Aduerte, quod cum dicit, ibi actus non po- Aduerteba. telt elle, quin transeat fuper obiecto, &c. hoc non Pallum. -debet absolute intelligi, quia tunc sibi cotradiceret, vultenim in quoli. guzit. 14. quòd pollit dari actus absolute sumptus fine relatione ad obiectum. Sed debet sic intelligi, quod non potest dars actus voluntatis, quin transeat super objectum, loquendo tantum de potentia creaturz, vel quòd non possit dari actus malus ex genere, vel bonus ex genere, quin necessario transeat super obiectum

### Libri

Diftin.

#### obiectum conucniens, vel difco nueniens actui. Ibi. Malitia priuatiue accepta secundo modo & contrarie non conuertuntur, pater, quia aliquis actus potelt carere circultăria requifira ad perfectionem actus virtuosi, de tamen non elici cum. circunstantia repugnante, quæ redderet actum illu vitiosum, puta si detur eleemosina pauperi, nosi ex circumstantia finis, quia non confiderat, iste quidem actus non est bonus moraliter, quia non est circumstantionatus circustantia finis, noe tamen erit malus contrarie, quia non ordinatur ad finem indebitu j ficut faceret qui daret eleemofiná pauperi propter

liiia.

nè.

vanamgloriam, vt supra exposui. JIbi. Malitia tertio modo contrarie, & priuatis Que firma udaccepta non convertuntur, patet, quia malitia. hoc terrio modo contrarie accepta est actus demeritorius, vt cum quis dat eleemofinam paupen fimpliciter propter libidine, na hoceft demeritoriu, & est malitia que cotrarie opponitur bonitari morali secundo modo accepta, & etiam bonitati tertio modo accepta, scilicet bonitati meritoria. Malitla verò prinatine accepta tertio modo estilla, quæ non eft meritoria nec demeritoria; & eft ibi fola priuatio, vel gratiæ, quæ est principium merédi Exemplum. inclinationis gratiæ ad talem actum. Exemplum, fi Franciscus fit in puris naturalibus, ita quod nec in gratia, nec in peccaro posset elice te aliquent actu perfecte circultantionatum omni circultantia morali, ille actus nec effet meritorius vitæ eternæ , patet, quia no n ellet à gratia, nec demeritorius cums sit perfecte moralis, ergo erit actus neuter inter actu meritorium, & demeritoriu, quia nec meritorius, Nota & be- nec demeritorius. Similiter si aliquis effet in peccato mortali, hoc est obligatus ad pænam æternam, & daret eleemofină pauperi amore Dei, & cũ aliis circumstantiis requisitis ad actum perfecte morals, ille actus non effet meritorius, cum non fit à gratia, nec demeritorius, cum non fit contra aliquod præceptum, nec iuris diuini, nec naturæ, ergo actus neuter. Similiter si existés in gratia daret eleemosinam pauperi cum omni circumstantia requisita ad actum moratem, esset tamen ibi priuatio inclinationis gratiz, ideft quòd si gratia non inclinaretad hoc, ille actus non effet meritorius, cum actus meritorius fit principaliter à gratia, vel vt inclinante voluntatem ad huiufmodiactum, vel vt à caufa

partiali concurrrente principali, vt patet à Doct.in primo, difl. 17. nec etiam effet demeritorius, quias actus demeritorius de potétia ordinata non potest stare cum grana, ergo actus neuter, & sic porest darialiquis actus perfecte circumstantionatus omni circultantia morali, qui tamen nec effet meritorius, nec demeritorius, sed simpliciter neuter. Et licetaliqui nitantur improbare Doct. de actu neutro, vt Greg de Arimi. & quidam alij. Sed vide quæ notaui in primo, dist. 1. quæst. 3. contra Greg. de Arim.

Ibi. Forte tamen in statu isto no est aliquis actus neuter inter bonum, & malum fumptu tertio modo, nifi in vno casu, quando. s.actus bonus ex circustantia, ad quem non inclinat charitas, & ratio est, quia modo quilibet, vel est in gratia, vel in peccato, fi in gratia, & habet actum bonum. fecundo modo, ergo gratia inclinat ad illū, & ita est meritorius,&c. Elt enim credendum, quòd quando voluntas informata charitate elicit aliquem actum conformiter dictamini recto, & hoc naturali, vel fidei, q charitas in tali voluntate existens (quæ est principalis ratio merendi) semper concurrat ad huiusmodi actum, & sicomnis actus perfecte moralis elicitus à volutate, charitate informata, est meritorius vitæ æternæ, & talisactus meritorius femper eft ex deliberatione, quz supponit in intellectu perfectum dicta-

# Queltio

men, cui conformiter eliciair, nee credo, vtaliqui prædicarores minus, quàm docte, qui afferunt, q quando aliquis eft in charitate, quòd fine dormiat, five comedat, five aliquid aliud faciatiquod femper quis of in mereatur, actus enim meritorius, vt dieit Doct.hic, charitare . &in quolib.quaft. 18. prælupponit actum perfecte femper memoralem, qui actus præsupportit dictamen practicum cui conformetur, benè verum eft, g quande aliquis actus, licet non actus circultationatus omni circumstátia, vt puta, cum quis vadit ad officium, & actu, no dicit illud propter Deum, g talis actus erit meritorius, si diciatur in virtute alterius actus perfecte circumftantionati, vt cum intrat ecclefiam, & ratio dictat, ve voluutas velit dicere officium amore Dei simpliciter, & cum omni alia circumstantia, runc volutas fi determinat fie dieere, vt ratio dictat, talis determinatio est meritoria, & officium actu celebratum, licet tunc no fit in memoria finis, propter quem celebretur, de hoc vide in quarto

Jibi. Si autem eft in peccato y & habet actu malum, fecundo modo planum eft, gille actus eft demeritorius, femper enim malitia prior infert lecudam, non econtrai

I B I. De secundo dico. Nanc Dock intendit declarare secundum principale, feißeer quæ bonitas possit inesse volitioni angeli damnati, vel si aliqua malitia necessario inst. Et primo dicit, q non et dubiú, quin angelus malus possit habere, & habeat multas volitiones transeuntes super objectum conueniens actui, puta amando fe,odiendo pœnam, & fic de aliis, & fic habere multas volitiones bonas ex genere.

Ibi. Sed de aliis, duobus modis bonitari, scilicet virtuole, & meritoriz est difficultas. Et primo videndum est de bonitate meritoria, & dicitduas conclusiones.

Prima, q non poten habere volitionem meritotiam in fenfu compositionis, quiaista non stant. fimul, quod fit malus, & habeat volitionem meritoriam, quia tunc fimul effet in merito, & demerito, vel fimul effet in merito, & in pæna correspondente, quæ funt abfurda.

Secunda conclusio est desensu diusionis, an videlicet angelus malus possi habere volitionem me titoriam in sensu diuisionis, sicut dicimus, an albu posit este nigrum, & dicit, gin tali fenfu divisionis potest ibi negari, aut potencia logica, aut realis. Et quid fit potentia logica, videin primo Doct.dift. 2. parte 2. quæft.3. respondendo ad principalia argumenta, & clarius diltin.7. In propolito, cum quæritur, an angelus malus possit habere uolitionemi meritoriam, fenfus effet, anangelo malo fimpliciter repugnat, posse habere uolitionem meritoriam. -Sequitur in littera, si est porentia realis, aut illa, quæ dicit rationem principij, aut illa, quæ eft differen-tia entis, quæ dicit ordinem ad actum. De iftis potentiis patebit infra dift. 16. & fatis dictum eft in primo, dift.7.

Ibi. De potentia igitur reali uidendum est, quomodo non haber potentiam, &c. Hic Doctor dicit duo

Primò, 9 loquendo de principio reali paíliuo, fiue receptiuo angelus malus habet huiufmodi principium respectu actus meritorij, patet, quia--femper manet cadem voluntas, que ex fe est receptina, non tantum actus meritorij, fed etiam præ-

mij correspondentis actui merkorio. Secundo dicit, 9 loquendo de principio reali activo angelus malus habet principium reale actiuum actus meritorij, loquendo tantum de actiuo partiali. Actiuum enim totale actus meritotij eft voluntas, & gratia, ve fupra pater in primo, dift. 17. modo

Quardo ali TEINT.

INS CATAL gratia.

Difficultas.

R.fonfio.

volunt A:0

modo angelus malus caret gratia. Etaddit Doct. Angelus ma o volutas angeli mali, quæ est partiale principium actus meritorij no habet in potestate sua aliud par tiale principium. Lipfam gratiam, non enim volun tas creata potest ponere gratiam in esle, cum tantú fit creabilis ab ipio Deo. Addit etiam dicens, o quamuis gratia iam habita voluntas vtens fit principale agens respectu actus.

IN 1sta littera occurrit aliqualis difficultas in hoc, quod dicir, gratia iam habita, voluntas vtens supple ipfa gratia est principale actiuum actus meritorij, videtur enim fibi contradicere, quia in primo, dift. 17. fic dicit. accipiendo actum fecundum rationem meritorij, poteft dici, g principaliter illa acceptatio conuenit actui ab habitu, & minus prin cipaliter à voluntate, magis enim acceptatur actus ve dignus prio, quia est elicitus à charitate, quàm quia eft à volutate libere elicitus, hæcille, vult enim ibi Doct.q gratia respectu actus meritorij sit principalis causa, luc verò oppofitum dicit.

Respondeo, & dico, q nulla est hic cotradictio, fi recte Doct.intelligatur. Nam ut loquitur de prin cipio verè actiuo actus meritorij uoluntas est principale actiunm, & gratia minus principale, & effe-Aum, sue productum ab vtroque est actus rantum quo ad substantiam, & intensionem, non autem secundum illam rationem, fecundum quam dicitur Affus meri- incritorius, genim actus fit meritorius, fiuè accetorias dign' ptus formaliter, sine dignus vita eterna, hoc non est est vien ater effective, neque à voluntate, neque à charitate, fed na solum à folum à voluntate diuina sic, vel sic acceptante, vt patet à Doct.in primo, dift.17. & ideo Doct.aperte dunina fic dicit, o voluntas vtes ipla gratia est principale ages, Acceptante . buia vutur ipfa tantum quo ad fubstantiam, & iniefionem actus, non autem quantum ad illam rationem, secundum quam dicitur meritorius.

Si dicatur, getiam ipfa uoluntas est principale agens non tantum respectu substantia, & intensionis actus, sed etiam respectu acceptationis passiur, qua actus formaliter dicitur acceptus, siuè meritorius. Et o fic possit dici causa actiua, probatur, supponendo, quod dicit Doct.in quarto, dift. 1.q.4.vbi fic dicit, g ducens dispositionem ad aliquem effe-Etum, licet in se non attingat illum effectum, tamen potest dici causa ipsius, quia producit di spositione, ad quam sequitur talis effectus, hoc idem potest patere in quarto, dift.14. & in secundo, diftin. 18. & in tertio, dift.4. Cum eigo actus quo ad substantiam, & intenfionem productus à voluntate, & gratia fit dispositio ad acceptationem passiuam (patet, quia Deus ab æterno disposuit actum à voluntate, & à gratia productum acceptare, vt dignum vita æterna, vt patet à Doct.in primo, dift. 17.) fequitur, o cũ volūtas fit caufa principalis respectu illius actus, quia est dispositio, &c. quòd etiam erit causa principalis respectu acceptationis passiuæ. Et si fic falsum videtur, quod dicit Doct.in primo, dist.17. q talis acceptatio sit principalius à gratia, quàm à voluntate

Difpositio eft duplex.

¶ Respondeo.Et dico, quòd dispositio est duplex quædam eft ex natura rei, qua polita, effectus ex natura rei, & denecessitate sequitur, ficut calor, & siccitas in ligno erit dispositio ex natura rei, qua perfecte posita necessario seguitur forma substantialis ignis, quia ignis agens in lignum, introducto vltimo gradu dispositionis, de necessitate producit formă substantialem ignis. Alia est dispositio, quæ non est ex natura rei, fed est ex sola voluntate sic, vel sicacceptante, primo modo verum cít, quòd fi aliquid eft principalis caula dispositionis, ad quam sequitur effectus, fed fecundo modo non eft vetu, non enim fequitur, quòd li aliquid est causa principalisali-

cuius actus, q etiam fit causa principalis effectus sequentis à voluntate alterius, quia, & talis effectus producatur, & quòd talis actus sit dispositio ad illu effectum est simpliciter ex volutate acceptantis. Di- Nulla of co ergo, quòd nulla est operatio nostra etiam inte- operationofissima, quæ ex natura sua sit acceptabilis ad vitam. fira, qua sit æternam, nec etiam quæ fit dispositio ad huiusmo- acceptabilis di acceptationem passiuam, sed hic totum est à vo- ad vitam luntate diuina, quòd enim operatio elicita à volu- aternam. tate acceptetur ad vitam æternā, hoc est à solo Deo acceptante, & similiter, quod sit dispositio ad huiufmodi acceptari eft à folo Deo, & tuc dico, quòd quamuis operatio, quantum ad substantiam, & intensionem ipsius sit principaliter à voluntate, tamé quòd ipfa fit dispositio ad acceptari ad vitam æternam est principaliter à gratia, quia Deus disposuit ab eterno, q operatio, quæ procedit à voluntate principaliter quo ad fubitantiam, & intenfionem, & minus principaliter à gratia, sit principaliter ab ipfa gratia, vt dispolitio.

Vnlca.

168

Ibi. Tamen gratia non habita ipfa non eft fufficiens ad ponendum gratiam in effe, & ita angelus non habet totale principium actiuum ad agendum talem actum, nec est principale partiale principium actiuum, in cuius potestate fit producere reliquum principium actiuu partiale in esse, &c. Pro clariori intellectione est considerandum, quod aliquid est principium partiale alicuius effectus, quod haberin viriute fua, posse producere aliud principium. partiale, & hoc, uel totaliter , uel partialiter, patet, quia intellectus agens est principium partiale intellectionis, puta lapidis, vt patet à Docto.in quolib. quæft.15.& potett ponere aliud principium partiale in esse partialiter tamen, puta partialiter caufando speciem intelligibilem lapidis ( nam species intelligibilis pro statu isto causatur ab intellectu agete, & à fantasmate, licet principaliter ab intellectu agente, vt patet à Doctore in primo, distin. 3. q.8.) quæ species intelligibilis erit principium partial intellectionis abstractiuæ ipsius lapidis, vt patet à Doctore in primo, diftinct. 3. quæft. 6.7. & 8. & in-diftinct. 17. & in fecundo, diftinct. 3. & in quolib. Et quòd aliquod agens partiale possit totaliter ponere aliud principium partiale, pater, quia fuffinendo, 👳 voluntas fit causa totalis volitionis suz, potest pro- An volita ducere unam uolitionem ita intenfam, ad quam fe- lit carfa to quitur habitus perfectus, cum habitus causerur ex talis volifrequentatis actibus, uel faltem ex uno ualde inten- tionis. fo, & fi est caufa totalis talis actus, & actus fit productiuus habitus in uirtute uoluntatis, sequitur, g ipfa uoluntas fit caufa totalis illitis habitus, quia quicquid est causa causa, &c. Et tamen ille habirus poterit postea este causa partialis alterius actus producti à uoluntate, ut à causa partiali, & principali, ut patet à Doctore in primo, diffinctione 17. In proposito autem uoluntas creata nullo istorum modorum potest causare gratiam, neque totaliter, neque partialiter, cum tantum immediate creetur à Deo.

¶Ibi. Et amouere impedimentum vſus ſui,& ſui conprincipij ad eliciendum actum, & effectum. communem eorum. Nam impedimentum, quòd voluntas non eliciat actum meritorium est caretia ipfius gratiæ, quam carentiam non potest amouere à se, quia priuatio non potest tolli per quamcunque potentiam, nisi per habitum, cui opponitur. Si enim voluntas creata posser amouere carentiam gratiæ posset causare gratiam, quod est falsum, immò ipfa voluntas non porett fuper carentiam ipfiusgratiæ prius habitæ, vt clare patet à Docto.in quarto, diftin. 1. quæft. 1. respondendo ad principalia argumenta, & dift. 16.q.2.

¶bi.



Libri ¶ Ibi. Sed hic eft dubium, quia quod dictum eft de principio actino, & fi verum fit comparando ad effectum principale, qui est meritoric agere ex gratia qua meritorie velit : restat dubium de principio dispositiuo, siuè actiuo ad dispositionem respectu principalis agentis, an scilicet habens voluntatem tanquam principale principium actiuum poffit 🍋 disponere ad gratiam, & si hoc videtur, o in pote-flate eiussit bene velle, sicut in potestate peccatoris viatoris, non plus enim poteft peccator viator malus, nili fe disponere, & súc dabitur sibi gratia à Deo qua bene postea agit. V trum auté viator possit habere aliquem motum attritionis ex puris naturalibus, existente influentia generali, vel requiratur aliqua operatio specialis, de hocin quarto, distin.14. An pacentor qualt.2. Licethoc declarandum non fit prafentis possir se di- speculationis, nimia tame discipulorum victus di-Jponere ad lectione aliqua (ea qua potero) breuitate dicam. gruiam ex Doct.enim 14.dist.4 q.2. art.2. sit dicit, peccator in puris natu- peccatis existens eo modo, quo dictum est in prece-

denti quast.ar.1.pecçatum manere post actum potest ex naturalibus cum communi influentia considerare peccatum comissum, vt offensiuum Dei, &c. videibi, vultenim, quòd homo peccator ex puris naturalibus potest se disponere ad gratiam, quia po-test cognoscere illud, vt offensiuum Dei, quod videtur repugnare dictis suis, quia in prolo.quast.1. probat, quòd homo ex puris naturalibus non poteft cognoscere finem vltimum suum, & hic dicit, quòd ex puris naturalibus poteft cognoscere peccatum, vt eft impeditiuu præmij. Similiter eft cotra illud, quod dicit in illa quæft quarti, q in intel-lectu peccatotis poteft effe duplex regula, vna naturalis, quæ dictat peccatu elle detestandum, vt est vitium quoddam, & alia supernaturalis que dictat. peccatum effe deteitandu, vt eft offenfinum Dei, & impeditinum præmij, multis etiam aliis dictis repugnat que breuitatis causa omitto.

Respondeo. Et dico nullam esse repugnantia in dictis Doct. Nam Doct. exptesse vult, quod homo ex puris naturalibus no possit cognoscere peccatum, vt offensiuum Dei, & impeditiuu præmij, & inductiuum supplicij, vt patet in loco præallegato quarti de regula supernaturali, hoc enim est reuelatum in sucra scriptura, stante ergo reuelatione scripturæ sacræ, & quòd peccator cognoscat, vel scripturam, vel per prædicationem, quod peccatum est detestabile sub huiusinodi coditionibus, tunc ex suis puris naturalibus potest cosiderare pecçatum cum illis conditionibus, ita quòd non eft necelle, quòd talis confideratio immediate fit à Deo, licet prima reuelatio immediate fuerit à Deo. Exé-

Responfio.

Exemplum. plum, quamuis ex puris naturalibus no possein cognoscere Deum este trinum, & vnum, facta tamen reuelatione mihi à Deo, vel mihi immediate, vel alicui, cui firmiter credo possun postea bis, ter, quater confiderare Deum effe trinum, & vnum, ita quòd talis confideratio erit ex puris naruralibus meis, generali influentia concurrente, fic dico de peccato, & ficut homo ex puris naturalibus no poteft fe disponere, quia ex puris naturalibus non potest cognoscere peccatum sub illis conditionibus,

# Qualtio

litin.

lud peccatum cum illis circumstantiis non fuisset alicui reuelatum nunquam firmiter posset cognoscere illud sub illis circunstantiis. Sed de ista mate-

ria prolixe dicturus sum in quarto, dist.14-quæst.2. Ibi. Sed supposito, quòd sic negaret aliquis ista potentiam dispositiuam abangelo damnato, & diceret ea conuenire posse peccatori viatori. Sed huic videtur obuiare auctoritas Augu.supra al legata de fide ad Petrum cap. J. quæ magis concedit potestatem angelo lapío redeundi ad bonum ex puris naturalibus, quam homini lapío, ergo fi homo viator potest ex naturalibus suis habere istam potentiam dispositiuam, multo magisangelus. Quantu ad hoc posset pariformiter concedi de angelo lapso, & homine lapso, quia si homo peccator dum est in via potest se disponere ex puris naturalibus ad gratia, multo magis angelus potest se disponere, dum est in via. Et si vterque esset in termino, si homo ex puris naturalibus posset fe disponere, multo magis angelus, sed quare, nec homo, nec angelus, vt funt in termino possunt se disponere hoc non est, quia simpliciter repugnat eis, sed quia voluntas diuina de-terminauit nunquam cocurrere ad actum attritionis sufficienter disponétem ad gratiam respectu corum qui sunt damnati, vr hic patebit in quarto, aliqualiter dift.44.quaft. 2.8 49.

Ibi. Secundum hoc ergo, quantum ad omnia membra de potentia, vt est principium, non videtur negandum ab angelis, posse meritoriè velle, nifi quia non habet principiù merendi totale, nec principale partiale respectu volitionis bonæ, nec respectu gratiæ specialis, quæ requiritur ad bonam volitionem, nectamen eodem modo poteftipfe bene velle, quo viator peccator ficut postea dicetur. Si autem intelligatur de potentia que est differentia. De potentia entis, &c. Pro intellectione huius litter zeft notan- vr of difedum, quòd hæc potentia, quæ eft differentia entis, re tie intis . accipitur pro possibili, sicut dicimus, quòd ens diuiditur per ens in actu, & per ens possibile, siuè in potentia, & tale ens possibile potest comparari ad causam, que potest producere illud in actu, & dicitur possibile potentia propinqua, quando comparatur ad causam totalem dispositam, & dicitur posfibile potentia remota, quando comparatur ad causam partialem, quæ non potest producere illud, nisi fit vnita alteri partiali, excplum, intellectio lapidis, antequam producatur in esse dicitur possibilis potentia propinqua, fi comparatur ad intellectum habetem speciem intelligibilem lapidis, ex quibus integratur vna causa totalis, dicit verò possibilis potentia remota, ve comparatur ad intellectum non habentem speciem intelligibilem lapidis qui intellectus est altera causa partialis. Sic dico in propo- Quomede fito de actu meritorio, qui actus meritorius dici- attes m tur possibilis potentia propinqua, vt comparatur corises dice ad volutatem gratia informata, quæ integrant vna tur poffibicaulam totalem respectu actus meritorij, & dicitur lis. possibilis potentia remota, vt comparatur ad vo-luntatem carentem gratia. Similiter aliquid potest dici possibile, ve comparatur ad potentiam passina receptiua, & dicitur possibile potentia propinqua, quando receptiuum est dispositum ad recipiendu illud poffibile verò potentia remota dicitur quando receptiuum est dispositum, & sicactus meritorius dicitur possibilis potentia propinqua vt comparatur ad receptiuum dispositum quale est volun-tas, informata charitate, non quòd charitas sit ratio formalis recipiendi talem actum, ficut quantitas est ratio formalis recipiendi colorem, sed quia Deus determinauit nunquam actum meritorium ineffe alicui voluntati, nifi vt informatæ charitate, sed dicitur possibilis potentia remota, quando coparatur

potest tamen se disponere ex puris naturalibus, sic intelligendo, quòd postquam credidit peccatú esse

detestandum sub illis conditionibus potest ex puris

dendo scripturæ sacræ, velalicui Doct.vt suis patet

à Doct in tertio, dift.23 de fide acquilita, si tamé il-

naturalibus non tantu confiderare illud, fed etiam detestari, & hoc est quod intendit Doct.ibi. Dico etiam, quòd ex puris naturalibus non tantum poteft confiderare peccatum, vt dixi, fed etiam ex puris naturalibus potest habere primam credulitate cre-

Dabium.

ralions.

Septimz

paratúr ad receptiuu indifpolitum, cuiulmodi eft voluntas fine charitate, & fic patet ista littera Doct.

J Ibi. Si intelligatur de potentia logica, quæ dicit modum compositionis formatæ ab intellectu, hoc modo impossibilitas potett esse in compositione vel ex repugnantia intrinseca extremorura inter fe, ficut hic homo est irrationalis, vel potest esse repugnantia ex aliquo extrinseco, ficut si ocu-Juseffet in tenebris, & impossibile effet illud oppacum causans tenebram amoueri, impossibile effet talem oculum videre non ex repugnantia intrinseca terminorum, quæ eft oculi ad videre, sed ex repugnantia alicuius extrinseci ad alterum extre morum scilicet illius opaciad videre.

Ibi. Ad propositum ergo applicando dico quod non est hic impossibilitas ex repugnantia intrinseca terminorum, immò in subiecto non est repugnantia intrinseca ad prædicatum, si qua ergo fit impofibilitas, erit ex repugnantia alicuius extrinfeciad vnionem istorum extremorum, illud extrinsecum non potest esse, nisi causa, cuius actio requiritur ad hoc, vt extrema vmantur, talis caufa, refpe-Etu vnionis gratiæ ad aliquod subiectum, non est nam effe alia, nisi solus Deus, tantum igitur erit impoffibile angelum bene velle; vel gratiam habere quia impossibile est Deum sibi gratiam dare, & hoc potentia ordinata. Et quod dicit hic de potentia Dei ordinata, & absoluta, vide quæ diffuse exposu in primo.distinctione. 44. & tota ista litte-ra vsque ibi. (Aliud dubiū est, si illa obstinatio &c.)

Dubium

tienis.

tio.

erit clara. Ibi. Aliud dubium eft. Hic Doctor, mouet aliam difficultatem', videlicet, an obstinatio volutatis malç fit à Deo vel ab ipfa voluntate mala, hæc litters est saus clara vique ibi, tamen quia actus dum maner, habet quasi continue causam, quia eins esse quali in continuo causari, sicut Deus non poteit ese causa mali, inquantum malum in prima electione fui, ita nec in effe fuo continuato, quod est continuè elici &c. Doctor. in ista littera cum dicit, quòd ficut actus malus non potest este à Deo, itanec continuatio illius, hoc sic debet intelligi, quòd licet Deus fit prima caufa, puta amoris quo malus angelus amat se, cum talis amor sit ens absolutum, & etiam fit causa quantum ad sub-Aantiam, & intensionem illius amoris quantumcuque intendatur, & fit caufa continuationis, continuè concausando voluntati angeli mali, non tamen est causa nec effectiua, nec defectiua deformitatis fundatæ in tali amore, puta quòd dilectio fic intensa ordinetur ad angelum simpliciter propter feiplum, nam tunc est ibi carentia debiti finis,quátum ergo ad hoc non est causa nec effectiua nec defectiva, nec quo ad esse, nec quo ad continuationem, vt infra patebit à Doct. distinctio.37.&. 44.vel vitima. Et quod dicit Doct.hic quòd Deus eft causa effectiua pœne ignis, de ista pœna haber diffuse videri in quarto distinctio. 44.q.2.& distin. Qão Dens 46.Quod etiam dicit Doct. quod Deus potest dici Aicatur cau causa obstinationis deserendo, non dando scilicet sibi gratiam, hoc eft, quia Deus ordinauit nunquam ja obstina. dimittere peccatum, nisi dando gratiam, & hoc loquendo de peccato, scilicet de obligatione illa ad pænam æternam, quæ post peccatum remanet in anima, vt patebit in quarto.diffinctio. 14.q. prima. Sed hæc obligatio non vocatur proprie obstina-Quid aprie tio, nam proprie obstinatio respicit continuatione fit objeina actus mali, & quod possit resilire à tali continuatio ne, non potest esse nifi ex speciali gratia Dei, quia voluntas diuina determinauit non concurrere ad actum bonum respectu existentis in termino damnationis, & fic deferit. Sed de ista obstinatione, vide

clarius in quarto. diftin. 44.q. fecunda, & diftin. 49 q,quarta.arti. fecundo.

160

Ibi. Cum ergo arguitur, quòd si ista scilicet obitinatio est à voluntate sola, ergo voluntas sola potest in oppositum resilire, scilicet ab illo objecto in quod inordinare fe inclinauit.

Respondeo, quòd ad resiliendum meritoriè requiritur aliud principium à voluntate, puta gra-tia, quam angelus malus non poteft ex se habere, & Deus secundum quod deservit ipsum, disposuit sibi eam non dare. Hic Doct. adhuc negat, quòd malus angelus ex se possit resilire à peccato obstinationis, & hoc meritorie, posito quod talis obstinatio sit à volutate mali angeli. Est aduertendum, o quando quis refilit à peccato communiter meritorie refilit; actus enim, quo quis de congruo meretur liberari à peccato, est actus meritorius, ve patebit in quarto. diftinctio. 22. Eft eriam aduerrendum, quòd ex de terminatione diuinæ voluntatis damnatus, & per consequens obstinatus in peccato nec meritoriè, nec non meritoriè potest refilire à peccato, ve patet in quarto. distinctio, 46. q. vltima. articu, se-cundo. Vltra est notandum, quòd obstinatio in peccato in damnatis est principaliter à voluntate diuina fic deserente voluntatem in tali peccato ve habet videri in quarto, vbi supra.

I B I. Restat nunc videndum de bonitate mora-li, & malitia sibi oppolita. Hic Doct. primò recitat Sectidar aropi. Bonauenturæ libro secundo, diltinctio septima, articu.primo, quæft. secunda, & tertia, qui dicit quod angelus malus n on potest habete volitionem moralem bonam, quia omnem deformatexaliqua circunstantia inordinata referendo illud inordinate ad amorem sui, similiter habitus in eisest perfecte malus in eo, ideo perfectissime inclinat in malum, nunquam ergo bene volunt propter primum, sed semper male volunt propter secundum, videlicet propter, vehementem inclinationem in malum.

¶ Contra primum. Habent naturalia integra fecundum Diony.de diui. nomi.ergo est in eis naturalis inclinato ad bonum, ergo secundum illam inclinationem possunt aliquid coformiter velle, quia potentia, vt in natura sua merè consideratur, potest aliquem actum elicere confonum inclinationi naturali,ergo possunt habere actum non malum,quia non est contrarium naturæ corum.

In ista littera Doctor. occurrit aliqualis difficultas specialiter circa hoc, quod dicit, quia incli- Dificultas natio naturalis est ad bonum, ideo voluntas elicies mirabilis. actum conformiter tali inclinationi habet volitionem illam non malam, nam in hoc videtur fibk contradicere, quia in/quarto, distinctio. 49. dicit quòd inclinatio natúralis est ad perfectionem, ad quam ordinatur summe intensa, & per consequens si natura aliqua summè inclinatur ad bonum sibi commodum, voluntas eliciens conformiter tali inclinationi videtur mala, & similiter volitio elicita. Præterea diftinctio. 50. quarti di cit Doct. gappetitus naturalis est ad summam beatitudinem, & tamen volitio elicita conformiter etit mala, vt patet à Doctor.ibi.Præterea in hoc fecundo.distinctio. 23. probat Doct. quòd ideo Deus non potest facere voluntatem creatam impeccabilem ex natura, quia appetitus naturalis poteit ese ad fummum commodum, ordinando illud ad fe,& voluntas poteft conformiter agere illi appetitui, & fit peccare. Præterea in isto secundo. diltin. 6.q. secuda.dicit quòd voluntas, vt conformiter agit regule naturali, hoceft inclinationi naturali non recte agit, & tame hic dicu, quòd actus elicitus coformiter inclinationi naturali, non erit malus.

Fran. Lych.in ij Sent. Sco.

¶Re-

### Libri

### ittin.

# Luxítio

¶ Respondeo quòd fi Doct.recte intelligatut nul la apparebit contradictio.

Nam Doc.in hoc loco intendit probare, quòd voluntas eliciens actum conformiter inclinationi naturali non peccat, sic tamen intelligendo quòd inclinatio naturalis potest este ad bonum, & voluntas abfolute amans bonum non peccat, ftando ergo in tali amore absolute, ille actus non est malus cotrarie, cum verò voluntas refert bonum illud ad quod non debet referre, puta amándo illud tanrum in ordine ad se, tunc peccat, vel si sit bonum infinitum, amando illud non propter se, amando ergo bonum absolute non peccat, immò ille actus est bonus ex genere, vt supra patet in præsenti quæftio. & fic intendit Doctor. hic, quod fivoluntas volens bonum absolute, ad quod naturalis appetitus valde inclinatur, actus conformiter elicitus non erit malus, Si dicatur naturalis appetitus inclinatur ad bonum tanguam ad fumme bonu m fibi, ergo actus voluntatis conformiter eli citus tali appetitui erit malus.

Jico quòd fi voluntas vellet illud bonum eo modo, quo appetitus appetit, tunc peccaret, quia tunc referret illud politiue, ad quod referre non deber, sed volendo bonum absolute sistendo ibi, illa volitio non erit mala.

Contra D. fenti.q. 1.

9 Et quod Dochsic intelligat scilicet de actu non Bonauentu- malo contrarie, pate tin simili per tertiam ratioram diffin- nem contra Bonauenturam in qua fic dicit. Si notione pra lunt (inquit) pœnam inquantum est lesiua naturæ filtendo tantum in hoc absque alia circunstantia non videtur actus malus moraliter, quia ficut poteft amare naturam suam non male moraliter, ita potest odire contrarium fibi, hoc idem patet per secundam rationem in qua dicit, habet (inquit) vermem, qui est remorsus de peccato eorum, remorsus iste est aliqua displicentia, hæc displicentia non est actus malus moraliter, quia licet posset deformari per circunstantiam inordinatam tamen fiftendo in hoc, quod eft nolle se peccasse, non videtur esse formaliter malitia moralis, immò talis difplicentia est faltem bona ex genere cum transeat super obiectum conueniens actui fecundum dic tamen rationis vult ergo Doctor, quòd actus elicitus à voluntate conformiter appetitui naturali quòd non fit malus moraliter, immo vt fic femper erit bonus ex genere, licet postea possit deformari circunstantijs oppositis circunstantijs requisitis; ad adum perfecte moralem.

Let vult Doct. hic quod voluntas mali angeli polit absolute elicere actum circa bonu, ad quod inclinatur eius naturalis appetitus, volendo illud abfolute, & fic patet quomodo in dictis Doct.nulla sit contradictio.

Scotus im

Ibi.Contra secundu.Hic Doct.improbataliud probatalina dictum Bonauentu.videlicet q angeli mali femper dittum con- male volunt propter habitum malum in termino. tra D.Bona. Et primo improbat hanc conclusionem, o femper male velint, & ratio clara eft, & ftat in hoc, angelus malus poteft non velle aliquid, quia poteft suspende te actum volendi, ergo non femper male vult, consequentia, patet, antecedens probatur per August. primo retrac.ca.fecundo.Nihil est tam in potestate voluntatis, quàm ipfa voluntas, idest quàm actus eius, quia in potestate voluntatis, est velle, & no velle, vt patet intuenti. Et addit of fi voluntas poteft fuspendere potentiam inferiorem ab omni actu suo, multofortius potest suspendere se ab actu suo. Et hæcratio fuit declarata fupra in primo.diftin. prima.quæftio quarta.

Ibi. Præterea, quod etiam adducitur de habitu Hic Doct probat duplici ratione, 9 habitus malus in angelis malis non facir eos de necessitate femper male agere, & istæ rationes sunt satis claræ, aliqualiter tamen pro iunioribus expono litteram, cum dicit primo, quòd omnis habitus inclinat ad aliquem actum in eadem specie, hoc debet intelligi de habi tu acquisito ex frequentatis actibus, vel ex vno valde intenso, habitus enim acquisitus semper inclinat ad similes actus, ex quibus generatur.

9 Aduerte etiam, quod vnus habitus non potest generari ex actibus specie distinctis, quia actus specie diftindi nati funt tantum generare habitus fpc. cie distinctos.

Nota etiam quòd Doct. intendit hic de inclinatione positiue, quæ inclinatad aliquid prosequédum, non autem de inclinatione, que inclinat ad oppolitum fugiendum, semper enim habitus, qui inclinat ad aliquid prosequendum, inclinat etiam ad oppositum fugiendum, vt patet à Doct.in quarto.distin.14.quæst.secunda. Sequitur, ille ergo ha bitus qui ponitur causa peccandi, aut inclinat tantum ad actum superbiendi, aut tantum ad actum odiendi, patet, quia non potest inclinare ad actus specie distinctos cuiusmodi sunt actus odiendi, & actus superbiendi, videtur ergo probabile, quòd angelus malus possit aliquando illum actum non habere, puta actum odiendi, patet, quia potest habere alium actum disfincte, ce ex toro conatu, putaactum superbiendi, & non potest simul habere duos actus perfectos, vt supra expositi in pri-mo. distinctione. 2. parte prima. Sequitur, ergo nullus vnus actus eff, qui necessario fit perpetuus Nullas at ex vehementi inclinatione ad ipium, & per confe- eft mecessa quens nec in communi necessario inest actus ma- rio perfelus ex habitu. Hæc confequentia patet, quia fi po- """. nantur duo tantura habitus in angelo malo, quorum vnus fumme inclinat ad actum fuperbiendi, & alius ad actum odiendi, fi angelus malus habeat actum inperbiendi perfectum, tunc non habe-bit actum odiendi, & per consequents non vult semper male ex habitu, qui inclinat ad actum odiendi.

SEt similiter si habet actum odiendi perfectu, tunc non habet actum superbiendi, nec per consequens semper vult male ex habitu superbiendi, ergo nec ex habitu simpliciter semper vult male, quia da oppositum, si necessario vult male ex habitu in communi, ergo necessariò vult male ex habitu in speciali, patet consequentia, quia quod necessatio determinat fibi aliquod genus, necessario determinat fibi aliquàm specié, & vltimo aliquod indiuiduum.

I Hæc propositio patet à Doct.infra distinctione.12.ergo fi angelus malus necessario vult male ex habitu in communi, ergo necessariò vult male ex isto habitu, cuius oppositum supra patuit.

Ibi. Præterea secundo habitus non est ratio agendi potentiz modo opposito proprio modo iplius potentiæ, patet ista propositio, quia modus agendi naturalis potentiæ non potest variari per quemcumque habitum, nullus enim habitus in intellectu posset facere intellectum agere non modo naturali, modus enim agendi intellectus est naturalis.

Similiter modus agendi voluntatis est libere agere, ergo nullus habitus in voluntate quantumcunque intensus posset facere voluntatem velle aliquid necessariò.

Sequitur, quia causa secunda non determinat modum agendi causa prima, sed econtra, hec propolitio patet.

Sequitur, ergo fi voluntas non habituata poffit non necessario velle hoc, & hoc est libertaris



Sinteripmdiet fe-

and som in-

(miiomem.

propriant.

:

ia ca: ergo uokuntas hisbituata nos necesiario uoler boc

1BI. Quaro ergo ad iftum articulum. Hic Doc. respondet lecundum intentionem proprians ad illamarticulu, in quo querebatur de bonitme morah, & matiria opposita in angelo malo, & dioit aliquas conclusiones.

Prima efrifu, quod angelus matus non necefiarid hober aliquem actum matum, loquédo de astu determinato, puta de actu faperbiendi determinatè, uel de actu odiencii determinate, & probat, quia fi tantum habeat actum determinatum, ille inchinat ad certum actum, umam in specie, & pater, quod potenthabere aliquem alium actum, puta actum odiendi, & pro runc non habereactum fuperbiendi, & per confequens poteft non habere quemcuque alium actum, ad quem habitus fuperbiendi non inclinat, puta non habere actum amoris amicitiæ circa fe immoderatum, vel amoris con cupilcentiæ mordinatum, & fic patet quomodo no necessario usit aliquem actem malum determinarum, ponendo tantum unum habitum malum in angelo malo.

Esecunda conclusio est, quod etiam ponendo plares habitus malos melinantes ad diverios actus malos in specie, adhuc non sequitur, quod angelus malus necessario uelie actum malum decerminate, paret, quia certument, quèd illiplures habitus non uchementifime inclinant, pater, quia tunc angelus matus, selmalium actum malum haberet, uel fimul haberet tot actus malos specie difinctos, quot effent habitus in co fpecie diffinoti, patet., quia fi æque inclinant, non est maior ratio de vno, quàm dealio.

Sequitur ergo, quèd aliquis habirus in co non vehementifiime inclinat, fi fic : ergo angelus malus, potetit non habere actum illius habitut, non uchemeatiklime inclinantis, ergo poreft non habere actum cuiuscunque alterius. habitus.

Tertia conclusio oft de actu indeterminato, fiuè usgo, Sceft talis. Angelus malus non necessariò habet actum malum motaliter, quam conclutione probat, quia aliquando poteft habere volitionem non malam, malitia contraria bonitati morali, licet non habeat bonam, bonisate morali completa, que eft ex omnibus circumstantiis, videtur enim probabile, quòd actum bonum ex genere poffit habere, hoc eft fistendo ibi, non deformando per circumstantias contrarias circumstantiis bonz volitionis.

Quarta conclusio, nulla apparer impoffibilitas, quin angelus malus possi habere complete bonum moraliter, hand conclusionem aliter non probat, posset tamen probari ex supra habitis, quia in angelo malo funt naturalia lucidifima, & per confequens in intellectu ents pocefteffe verifimum, & certiflimum dictamen, & non repugnat uoluntati eius, posse elicere aliquem actum conformem tali dictamini. Et addit Doctor, mirum (inquit) videtur negare potentiam naturaleni in natura illa excellente, ubi no appareraliquidapropter quod fit neganda.

Sexta conclusio, probabile est (inquit) quod angeli mali fecundum liant potentiam, fecundum quam possunt uelle bonum moraliter non exeant in actum propter vehementem malitiam, fecundum quam magis probabile eft, quòd agunt, quàm fecundum partem naturalem, secundum quam possent in actus aliquo modo oppolitos.

A D argumenta principalia. Primò arguit Doc.

probando, quòd mali angeli non velint neocliarià male, & arguit auctoritate Jacobi ecudo. Demo- Inabi A nes credunt, & contremifcunt .

SRespondetur primà à Bonanentura voi fupra. s illeactus credoudi in eis est malus, quia odiunt

Contra hane responsionem arguit Doct.dicit quod actus intellectus, vt præcedit actum volutatis non deformatur ab actu voluntatis sequente, patet, qua talis actus, vt prz cedit non fubelt imporio voluntatis, nam pullus actus intellectus poteft dici malus formaliter, niu pro quanto imperaturà volumate inordinate le babente, ve infra patebit in sito fecundo, diffinctione quadragefimalecunda. Angelus verò malus in illo priori potest aliquod verum concipere tam speculabile, quàm agibile.

¶ Dat ergo Doct. aliam refponsionem concededo, quòd habent aliquem actiem bonum bonitate morali, diminnte tamen, quia non malum malitia contrarie, vt fupra patuit .

Secundo arguit Doct.ibi. Præteres in eis manet imago, & ex hoc arguirlic, ifti actus, qui funt. capere Deum, & participare ip fum videntur actus boni, fed anima ideo imago Dei cft, quo capax, & Image duparticeps eius effe poten, per August 14. de Trinit. Pliciter accapit.octavo

cipisme.

Respondet Dector, quèid angelum effe capacem, &c. fonarin potentiam remotam, loquendo de potentia ad actum eo modo, quo fupia expofui, uel loquendo de potentia, que est principium, fonat in principium pafluum, uel actiuum paruale diminutum, ut fupra expolui,

Sed hac responsio, lieut enadatargumentum. quantum ad actum bonum meritorium, quia in. angelis malismon eft ahud principium partiales actus meritorij, scilicet gratia, ve supra pater, non ramen euadit de actu bono morali, quia imago focundum Doct. in primo, dift.3. quaftio.uk. non tantam fonat potentiam, fiue principium, fed eriam includit actum, sotuncin malisangelis eritimago Trinitatis, cum actu intelligunt Deum, & actu diligunt.

Respondeo, quòd imago secundum August. aliquando accipitur pro ipfa anima includente tantum intellectum, & uoluntatem, quæ funtprincipia actuum secundorum, & talis imago eft in dæmonibus, aliquando accipitur imago, ut includit tam actus primos, quam secundos, vt exposui in primo, distinctione tertia, quzftione vkima . & talis imago imperfecte poteft effe in demonibus, quia poffunt cognoscere Deum, & diminute amare, puta amando, vt bonum commodum fibi, non possunt ergo exire in actum perfecte moralem

| Terriò arguit Doctor auctorirate Dionys.de diui.nomi. in dæmonibus manée naturalia integra, In demoniergo, & liberum arbitrium integrum, fed poste peo- bus manene care nec est libertas, nec pars libertatis secundum naturalia Anfelmum de libero arbitrio, capit. decimo, libe- integra. rum enim arbitrium est potestas seruandi, rectitudinem propter le ergo habent libertatem liberiarbitrij, quantum ad illud quod est per fe, quod est bene velle.

¶Refpondet Doctor ad hoc argumentum , 🌮 ratio stat in hoc, quòdaliud est loqui de potentia peccandi, quæ nominat principium productiuum, & alind est loqui de posse peccare, quod dicit ordinem ad peccatum.

Primo modo nominat fintellectum, & voluntem, quæ sunt partes liberi arbitrij, & tale liberum arbitrium est principium effectiuum respectu actus substrati, & defectiuum respectu deformi-Fran.Lych.in fec.Sent.Sco. 2 tatis.



peccatum

 $\mathbf{C}$ 

tatis, vt infra patebit distinctione. 37. secundo mo-Orde do non est liberum arbitrium nec pars liberi arbitrij, quia talisordo ad actum dicit tantum respemalsiplici- dum, siue relationem, que nullo modo pertinet ter sapisar. ad liberum arbitrium, & sic concedo quod mali angeli habene liberum arbitrium, & tamen poffunt

peccare deficiendo à rectitudine danda actui.

Hanc litteram declaro, cum. dift. aliud eft lo qui posse peccare, aliud de potentia ad peccandu, primum dicit ordinem ad actum difformem, & ta-lis ordo potest multipliciter considerari, quia vel terminatur ad actum substratum deformitati & fundatur in libero arbitrio, & tunc talis ordo dicit relationem realem, aut terminatur ad ipfam deformitatem & fundatur in libero arbitrio, & tunc tantum dicit relationem rationis, patet, quia omnis relatio que terminatur ad non ens, est relatio rationis, vt infra patebit, distinctione quadragelimaquarta, sed deformitas est tantum priuatio rectitudinis quæ deberet inesse actui, vtinfra paret distinctione trigesimaquarta, trigesima-sexta, & trigesimaseptima. Sequitur. Secundum dicit rationem principij quo potest elici actus deformis, patet, quia dicit ipsum liberum arbitrium, quod est principium, quo potest elici actus deformis, fic intelligendo quòd est principium quo, vt productiuo respectu actus substrati, « quo vr de-fectiuo respectu deformitatis inhærentisactui. Sequitur, primus ordo non est liberi arbitrij, nec aliquid eius, patet, quia talis ordo tantum dicit relationem vel realem, vel rationis. Sequitur, nec absolute aliquis ordoad actum est aliquod principium actiuum, vel pars eius, patet, quia omne principium actiuum semper dicit entitatem abso-luta m., nulla enim relatio potest poni de genere actiuorum, ve patet quinto physicorum te-xtu commenti decimi. Sequitur, secundo modo dico quòd illud, quo illud poteft peccare inclu-dit duo, quorum alterum est posse, aliud deficere, patet, quia potentia peccandi. vt est principiū quo est productiua aliculus actus substrati, & vt sic includit posse, & est defectiua deficiendo à re-Etitudine danda, & vt fic includit deficere. Sequitur, & illud eft eius posse, idest illud principim formale production quo potest in substrastum peccati, vocatur posse. Sequitur, quod posse, est per se. libertatis arbitrii & potentiæ, patet, quia voluntas eft principium productiuum quo homo vel an gelus verè poteft producere substratum peccati, & talis voluntas, vel est liberum arbitrium, vel saltem pars liberi arbitrij, dicitur etiam potentia productiua. Sequitur, reliquum verd non est eius vnde liberum arbitrium, seit vnde tale scilicet defectiuu idest quòd ipsum deficere à rectitudine danda actui, nec est liberum arbitrium, nec pars liberi arbitrij inquantum liberum arbitriem, vel inquātum pars, quia vt sic dicitur potentia productiua, sed bene deficere pertinet ad liberum arbitrium non in quantum liberum arbitrium est effectiuum, sed inquantum est desectiuum supple inquantum deficità rectitudine danda actuli Sequitur, ita quòd ficut in communi liberum arbitrium est quo, quis potest velle, & hoc accipiendo ita in communi, ficut Anfel. accipit scilicet, vt conuenit Deo & beatis, ita liberum arbitrium hoc scilicet viatoris est quo quis potest velle desectibiliter. Dicit Docto.quod accipiendo liberum arbitrium, vt Liberum ar tantum est commune Deo, & beatis, tunc est prin-

bitriii cofi- cipium productiuum, quo tam Deus, & beati pofderaturdus sunt absolute velle, accipiendo verò liberum arbibus medis. trium in particulari pro, vt conuenit viatoribus, unc eft, id quo viator, non tantum potest absolute

# )uxstio

diltin.

velle, sed etiam potest desectibiliter velle, quia est id, quo viator potest deficere à rectitudine danda. Sequitur, tamen guantum ad aliquid poteft poni diffimile, quia ad absolute velle tota entitas pofiti-ua liberi arbitrij, & sola est principium supple productiuum, ad illam autem deformitatem in actu nihil politiuum in libero arbitrio est principium, patet, quia respectu non entis, nihil potest esse prin cipium productiuum, quia principium productiuum, tantum respicit ens positiuum pro producto, sed illa deformitas, que inest actui est sim pliciter non ens, ergo. Sequitur, & tunc ad formam dico, quòd dato, quòd ibi fit libertas arbitrij non sequirur, nisi quod est potentia, quæ potest in actum policiuum, qui actus est à potentia politiua, vnde policiuus, & per consequens, vnde ad ipfum est liberum arbitrium non est peccatum, vult dicere quòd inquantum liberum arbitrium est potentia productiua actus politiui, vt fic ad liberum arbitriu non pertinet, quia peccatu proprie respicit potentiam de fectiuam, ce non ve politiue pro-ductiuam. Sequitur, tamen ex defectu concomitante illum actum poteft effe peccatum, hoc cla- An ad libe rum est ex supradictis. Sequitur, potest tamen rum Arbi-concedi totum argumentum, scilicet quod ipli har trium perti bent potentiam non peccandi, quia habent po- neat peccatentiam, quz non est formaliter peccatum. Hic Do- 1800. Ctor, dat aliam responsionem, & concedit, quod angeli mali habent potentiam non peccandi, quia habent liberum arbitrium, quod non est formaliter peccatum, vt patet, fiuè etiam accipiatur potentia vt dicit ordinem ad actum, talis potentia non eft formaliter peccatum, fiuè accipiatur potentia, vt nominat principium, siue actiuum, siue passiuum, talis potentia non est formaliter peccatum, patet, quia peccatum formaliter est fola carentia rectitudinis debite que deberet inelle actui, vt infra patebit in ifto fecundo.diftin.34.Sequitur, licet non habeant potentiam non peccandi, hoe est non essein peccato, quomodo peccator dicitur esse in peccato postquam transiuit actus, quem commisit idest quòd loquendo de peccato, fiue de obligatione ad penam æternam, quæ manet in anima post actum peccati, vt patet in quarto.diftin. 14-q.prima. Nulla voluntas creata est potens se liberare à tals obliga-tione, solus enim Deus potest liberare ab huius modi obligatione, vt patet à Doctor, in quarto, diftin-

ctione. 14. &. 22. J Ibi. Et fi arguas fecundum. Anfel. lib.arbitrium eft potestas seruandi reckitudinem propter se, idest Anfelm. de liberum arbitrium ex se ipso potest servare rectitu libero Ardinem, ergo ex le iplo habens rectitudinem potest birrio e. 1 o. feruare cam, & fic non elle in peccato.

Responder Deet. gliberum arbitrium est potestas, quæ ex se potest servare rectitudinem, quæ suppleactul inest, & sic debet exponi Ansel

Quarto arguit Doct.ibi.Præterea nullus intellectus est ita auersus, qui possit intelligere aliquod verum, quia prima principia omni intellectui funt nota, ergo nulla voluntas est ita auería ab vitimo fine,quin pollit velle vltimum finem,patet conlequé tia per illud philosophi secundo phisico. tex.com. 89.& feptimo ethicorum. Sicut principium in fpe- Terris etbi culabilibus, fic finis in moralibus. Probatur etiam commense. aliter confequentia, quia omnis malus eft ignorans tertio ethicorum, ergo vbi non potest intellectus excecari circa obiectum vt intelligibile, ibi nec voluntas poterit obliquari circa idem obiectum vt appetibile, vel amabile.

Ad hoc argumetum respondet Doct.ad aliud de simili, dicit primo Doct. q illud argumentum, concluderet contra eos, qui dicunt intellectum effe fufficiens

Digitized by Google

sufficiens motiuum voluntatis, quia exquo talis intellectus per modum naturæ & de necessitate intelligit objectum præsens, tunc de necessitate mouebit voluntatem ad volendum illud obiectum, fi enim intellectus angeli mali recte intelligeret aliquod principium practicum, vel conclusionem practicam, puta quod summum bonum est summe diligibile, & per consequens Deus est summe diligibilis, tunc de neceffitate moueret voluntatem ad fic diligendum. Et fi isti volunt euadere argumenum hoc, oportet eos dicere intellectum primi angeli nullum principium practicum recte con-cipere, quod tamen est fallum, pater, quia ficut principia speculabilia sunt vera ex terminis, ita principia operabilia.vt patet in questio.vltima.pto log. Ad illam similitudinem philosophi secundo : Norf ma- phi. quomodo intelligatur responsum est supra à Doctun primo. diftin. prima.q.quarta.& in quarto diltin.49. vide ibi.

Ibi.Quomodo autem hoc fit verum, quod dicitur terno ethicorum. quòd omnis malus eft igno rans. Dicit Doct. quòd hoc habet pertractari in alio loco, fcilicet in isto fecundo distin. 22. & in tertio & in quarto. Sequitur ibi, potest tamen dici ad argumentum scilicet principale, quod illud simile de intellectu & volutate, nihil valet quia intellectus poteft cogi ad affentiendum, ita quòd non poteft esse ita cecus apprehendens aliquos terminos, quin ex eudentia eorum possit concipere eorum veritatem complexionis compositæ ex eis. Et quomodo hoc.diffuse expositu est super primo Doctoris du stinctione tertia.q.quarta. Voluntas autem non cogitur ex bonitate obiecti, ideo potest esfe ita auerla, quòd quod cunque bonum fibi often sum non mouer ipsam ad amandum ipsum saltem ordinate. Similis responsio de intellectu & voluntate data eft a Doctore in primo.diftin.prima.q.quarta.vbi Doct. dicit, quod non est simile, de primo vero respectu intellectus, & de primo bono respectu voluntatis. Et quod dicit hic Doct. quod maximum bonum non mouer voluntatem ad amandum faltem ordinate, videtur quasi innuere, quòd saltem moueat volutatem ad amandum absolute, sed hoc alias pertractabitur in materia de beatimdine.

J Quinto arguit Doct.ibi. Item fi necessario male volunt & semper sunt in actu volendi, ergo in infinitu augent malitia fua, & fic in infinitu cielcoret pæna eorú, quia augméto culpæ ex lege iuftitiæ diuine correspondet augmentum pæne. Sequitur etiam aliud inconueniens, quòd pari ratione pof fet augeri charitas in infinitum in bonis, fi in istis posset augeri malitia, & sic boni nunqu'am essent in termino beatitudininis, ficut nec mali in termino malitic.

Refpondet Doct. ibi.Ad aliud dico, quòd habitu existente perfecto vel in summo. &c.Ista litte-Linencle- ra eft fatis clara, in qua tamen nota aliquas fingulares propositiones, quarum prima est, quod habitu existente in summo actus sequentes no auget ipsum habitu sed im procedut ex habitu ia generato pcedut tm ex suma pfotione habitus. Secuda, actus angeli boni non augent habitum charitatis eius, nec effectiue, nec meritorie, quia est in termino. Tertia, præmium substantiale in primo instanti, in quo aliquis est beatus, est determinatum, nec ex tue crescir, quia actus boni sequentes non fint meritorij, licer fint boni. Quarta propofitio eft. Angelo damnato in primo inftanti fuz damnationis determinatur pena, quæ non crescit intensiue cum fit in termino. Quinta propositio. Mali actus damnati quos continue elicit non funt impuniti, quia includuntur in prima pæna fibi determinata, & quilibet

ficut poffet habere pænam accidentalem, habet feipfum pro pœna iuxra illud Augusti. Iussisti domine,& ita,eft vt pæna fit fibi omnis peccator. Sexta propofitio, potifima & maxima pæna est priuatio maximi boni qualis est formaliter in actu malo ma litia culpç peccatorem auertente. Septima, in dam- Non omnes nato crescet eius pena in infinitum extensiua, sicut en pa in de-& malitia, neutrum tamen crescet intensiue Octa- meritoria. ua. Non omnis culpa est propriè demeritoria, quia sola illa est demeritoria que à viatore elicitur, illa vero quæ elicitur à damnato magis proprié dicitur damnatoria. Decima propositio est de beato, boni actus beati includuntur in primo actu beatitudinis, cum procedant ex perfectione actus beatifici, & quantum ad accidentale præmium quilibet actu eft fibi præmium. Vndecima, præmium accidentale beati crescet in infinitum, sicut & actus boni crescent in infinitum extensive, neutrum tamen crescet intensiue. Duodecima, actus bean non proprie dicuntur meritorij, fed magis actus beatifici ex beatitudine procedentes.

Vnica.

17I

¶ Vltimo arguit Docto, ibi. Præterea nullú violentum est perpetuum primo cœli. text. commenta. decimi quinti. & fecundo celi. text. commen.octaui.quia est contra inclinationem eius, cui ineft, sed malitia eft contra naturam secundum Damascenum.

Sefpondet Doctor ibi. Ad aliud dico, quod in agentibus mere naturalibus ceffantibus impedime tis reditur ad dispositionem naturalem, vt patet de aqua calefacta, que redit ad priorem frigiditatem cessante impedimento, quia principium frigidira-tis est necessarium & est actinum per modum naturæ in ipfa aqua, fed non fic eft de agente libero, vt patet in littera.

Ibi.poteft dici, quòd peccatum eft contra naturam, hoc est contra illum actum, qui natus est elici concorditer & conformiter inclinationi naturali, fed ex hoc non oportet quod contrarietur voluntati fecundum fe.

Sed in isto dicto Doctoris occurrit non parua difficultas. Si enim doctor intelligat , quòd quan- Not andum do voluntas elicit actum carentem ista conformi- difficultas. tate, scilicet quod non est elicitus conformiter inchinationi naturali, illud est peccatum. Contra, & pono casum voluntas mea secundum inclinationem naturalem summe inclinatur ad summam beatitudinem possibilem creari, vi patetà Docto. in quarto, diffinctione quinquagefima, & tamen voluntas vult beatitudinem actu elicito fecundùm merita & non vult tantam beatitudinem quanta ab appetitu naturali appetitur, vt pates à Docto. in quanto. vbi supra. Dico ergo quòd peccatum dicitur contra naturam, quia eft contra actum natum elici coformiter naturali inclinatio- Quaro pecni accipiendo naturalem inclinationem pro dicta- catum dica mine naturali, & fic omnis peccans elicit actum tur fe cotra contra rectu dictamen naturale rationis, vel fi vo. naturam. lumus dicere quòd fit contra inclinationem naturalem, potest dici sic, quòd natura magis inclinatur ad actum perfectum quam imperfectum actus autem perfecte circunstantionatus est perfectios actu carente debitis circunstantijs. Vel tertio

potest dici, quòd ideo peccatum est contra naturam, quia dicit tantum carentiam. & priuationem, natura autem inclinatur ad bonum absolute & ad àctum, quo attingit ilhud bonum., & fic finis eft &c.

Fran.Lych.in sec.Sent.Sco. Y 3

Dift.



74

a.83.

### Distin. Libri

### Dift. VIII. Quaft. Vnica.

Vtrum Angelus possit assumere corpus, in quo exerceat opera vita.

Seraphicus Bona.2. fent.dist.8.q.1. Scotus 2. senten. dijt.8. quæst.1. D.Thomas prima parte summe,q.51.art.3. Riccardus 2 Sent. dist. 8 quest. 5. 0 6. Durandus 2. jent. distin. 8. qu. aft. 2.



Quid sis Angelum

asumere

corpus.

VAERITVR circa diffinctionem octauam à Doct. Vtrum angelus poffit assumere corpus, in quo exerceat. opera vitæ

Ibi. In ista quæstione tria funt videnda. Primò, quid sit angelum assumere corpus. Secundo, quale corpus assumit, scilicet an cœleste, an elemétare, an mixtum. Tertiò, quas operationes potest exercere in corpore.

De primo dicit Doct.quòd angelum affumere corpus non est informare corpus, nec etiam hypoftatice fibi vnire, fed cantum effe intrinsecus motor corporis

De primo patet, quia si angelus informaret cor pus, tunc ex angelo, & corpore fioret compositum per se,quia ex per se actu, & per se potéria, vr patet 8.metaph.tex.comm.15. 16.hoc autem repugnat angelo posse informare corpus, vt probat Doctor. quæft.9.quoli. sequeretur etiam compositum illud effe perfectius ipfo angelo, vt patet à Doct, in fimili in quarto, diftinct.43.

De fecudo patet, quòd quando affumit corpus n6 vnit illud fibi hypoftatice, nam vnire fibi aliquid hypostatice est terminare dependentiam illius natu ræ,& suppositare illam in seipso, vt pater à Docto. in tertio, dift.1.quæft.1.& quæft.19.quolib.eft enim impoffibile angelum propria virtute poffe affumerealiquod corpus in vnitate suppositi, vt patet à Doct.in tertio, dift.1.

J De tertio patet, quia ex hoc angelus assumit corpus, quia intrinsece mouet illud, applicando se illi, ideo dicuur affumi, ideft ad fe fumi, quia ad operationes proprias fibi excrcendas vtitur illo, ficut instrumento.

De fecundo principali dicit Doct.duas conclus Angelus no fiones, vnam negatiuam, aliam affirmatiua. Negati-Allumit cor- ua est ista, angelus non assumit corpus cœleste, nec pus caleste. elementare, in quibus appareat, de calesti apparet, quia quando apparet nobis no assumit, nec Solem, nec Lunam, immo in tali corpore non posser exercere operationes, quas exercet, dum apparet nobis. De elementari patet. Tum quia corpus elementare non eft visibile, vt patet, sed apparet in corpore vinbili. Tum etiam, quia apparet nobis in aliquibus accidentibus, quæ non funt nata fuscipi in corpore merè elementari, vt cum apparet nobis in corpore

albo, uel rubeo, uel aliquo alio colore colorato. Secunda conclusio affirmatiua est ista, quòd angelus potest assumere corpus mixtum à natura generatum,& fimiliter poteft affumere corpus non à natura prius genitum, sed statim generandu, prima pars conclusionis patet, quia potest assumere cadauer mortui, uel lapis, uel aliquid tale. Secunda pars patet de corpore imperfecté mixto, quod copleta operatione statim disparet, ut patet de Raphaele,& Samuele, Thobiæ 5. & 11. Er dicit Doct. quòd quádo assunit tale corpus, quod subito disparet completa operatione, quale corpus videtur mixtu propter accidentia, quæ apparent in corpore, puta co-

# Juxítio

lores, vel aliqua alia, quæ non possunt inesse, nifi corporibus mixtis, illud tamen non crit mixtum plena mixtione, patet, quia corpus tale subito vide tur formari, perfectum autem mixtum non ita fubito formatur, patet de homine, qui non est natus generari, nisi secundum determinatum processium naturæ, & hocin matrice. Nec potest dici, quòd angelus subito inducat illam formam in materia, puta forma corporis humani, quia nullus angelus poteft inducere formam naturalem, ut eft opinio communis tam philosophorum, quam theologorum, tantum enim eleméta actiua, & passiua potest conuenienter fimul adhibere, & corporibus cœleftibus in fitu couenienti approximare, vt inducatur forma particularis, qualis nata est à talibus agentibus particularibus induci, itaque corpus, quod itaquali fubito formatur, & refoluitur, eft mixtum impersecta mixtione, qualis potest induci ab agentibusnaturalibus, quasi subito facta approximatione elemétorum, ita quòd magis tale corpus affimilatur impressioni, quæ eft imperfecte mixta, & fignum huius eft, quod fit imperfecte mixtum, quia quando disparet, tale corpus non remanet aliquid talis corporis, in quod naturaliter effet immediate resolubile, corpus verò humanum, si est perfecte mixtum, non effet natum redire, nisi ad cadauer, fed imperfecte mixtum statim resoluitur in eleméta, ficut ex eis statim possunt generari propter eorum imperfectam mixtionem.

Detertio principali dicitaliquas conclusiones, quarum alique sunt affirmative, alique negative.

Prima affirmativa of hac. Angelus poteft cau- Angelus pofare motum localem in corpore allumpio, pater, F:/ canfare quia potest mouere totum illud corpus, non mo- morum laca uendo partem post partem, potest etam mouere lem. illud corpus motu, qui uidetur progressiuus, sed non crit proprie progressiuus, quia corpus moueri progressive en proprie moueri organice, ibi enim in tali motu vna pars mouetur mota alia, & ideo angelus non propriè mouchit, illud motu progreffiuo, fed alio motu, qui apparet progressiuus.

Secunda conclusio affirmativa est, o angelus po teft mouere corpus allumptu motu inspirationis, & respirationis, & mouere palpebras, & manus, & fimilia, nam omnes isti motus sunt motus locales. Et Doct affignat rationem horum motuum per ar gumétum à minori, quia nó eftaliquod corpusita imperfectu in universo, quin habeat in uirtute sua aliquod ubi, ut patet de graui respectu cetri, quod habet uirtutem mouedi fe, ut fupra patet in isto fe cundo, dift.2.q.vlt. ergo à fortiori angelus poterit. causare motum localem in corpore assumpto.

Prima conclusio negativa est ista. Angelus in corpore affumpto non potest causare aliquam operationem sensualem, putanec uisioné, nec auditionem, & huiufmodi, patet, quia tales operationes no sunt natærecipi, nisi in composito ex organo saltem perfecte mixto, & ex anima, inquantu haber potentiam perfectiuam illius organi, ut paruit in primo, dift.3.q.6. fed in corpore fumpto ab angelo non eit talis mixtio organi, necanima perficiens ipfum organum, & ideo fimpliciter in tali corpore compofito, quod assunit, nulla est sensatio.

Secunda conclusio negativa. Operationes, que verè confitunt in verè agendo, cuiufmodi funt operationes uegetatiuz, ut generare, & huiufmodi, non competunt illi composito assumpto, quia ille operationes natæ funt effe compositi animati, quale no eft ibi, uel natæ funt elle corports mixti, puta fi carogeneraret carnem, neutrum autem eft ibi. De hoc haber videri in quarto, dift.13.& multo clarius diftinct.44 qualt.1.

Tertia



Tertia conclusio negatiua. Cognitio quamvidetur habere de particularibus faétis audiendo, uel uidendo non est uera auditio, neque uisio, sed tantum intellectio, & illam intellectionem suam. poteit exprimere, formando verba, & mouendo linguam localiter, vt infra patebit diftinctione vndecima

Angelus no

شور ا

¶Quarta conclusio negativa. Angelus in corporels cau- pore allumpto non potest causare ueram nutritiofare veram nem, cum tale corpns fit nutribile, ut patet, quia antrisione. Rantum corpus animatum potest nutriri, potest tamen caulare in tali corpore comeftionem, quæ no est nisi diuisio cibi per motum localem maxillaru, & traiectio eius in uentrem per motum localem, & tunc poteft fieri exalatio, & refolutio in humo-

res, & elementa. Quinta conclusio negatiua. Angelus non potest augmentare corpus, quod assumit, loquendo deaugmentatione proprie dicta, de qua Doctor. in quarto , diftinctio. 44. quæftio. prima. quæ augmentatio fit per adgenerationem, ut infra patebit, uirtute tamen angeli in tali corpore potest esse uera iuxta positio, si ipse uelit subito alia elementa, quæ pollunt imperfecte milceri ad talem imperfectam mixtionem apponere corpori suo, utuideatur crescere

Ibi. Et si dicas, si commestio non sit operatio uitalis, ergo non valet argumentum ad probandum ueram Christi refurrectionem de comestione eius cum discipulis.

Refpondet Doctor dupliciter. Primo, quod Nora 🕁 bead probandum refurrectionem Christi funt multa alia argumenta in Euangelio efficaciora, & ita talis comestio cum aliis bene probat Christi resurrectionem, & si non per se tantum. Secundo dicit, quòd talis comeftio erat ordinata ad ueram nutritionem, & non habet pro inconuenienti corpus gloriosum posse conuertere corpus no gloriosum in iplum, ficut posse esse fimul cum corpore non gloriolo, nec propter hocest corruptibile, quia potest aliud conuertere in se, patet, quia posser Deus facere corpus gloriosum in minima quantirate, & illud augere per comestionem, nec tamen aliquid corrumpereiur de nutrito, & aucto, in corporibus autem talibus aslumptis non est nutritio', fed tantum additio, vel appolitio.

Ibi Sed quantum ad generationem. Hic Doct. AnAngelus oftendit quomodo angelus poffit generare, & paret poffie gene- littera, quomodo dicuntur fuccubi, & incubi. Argumenta principalia cum fuis responsionibus, 7 A.F.C. patent in litiera.

#### Quaftio Prima. Dift. IX.

Vtrum Angelus superior possit illuminare Angelum inferiorem.

Scotus 2. senten. dist.9.qu. st.1.

D.Thomas prima parte summe, q.106. art. 4. Riccardus 2. sent. dist. 9. quast. 2. Franciscus de Mayr.2. sent. dist. 1 2. quest. 2. Durandus 2. sent. distin. 2. quast. 3.



IRCA diffinctionem nonam. Doc. quærit duo principaliter.primò árit. V trú angelus fuperior poffit illuminare inferiorem. Secundò quærit de locutione angeloru, quia fimilis est præcedenti quæsito. V trum vnus angelus posit intellectualiter loqui alteri angelo.

CIRCA istas quast. primò videndum est de locutione angelorum, vbi principaliter quatuor funt videnda. Primò, quomodo loquens cognoscat illud, de quo loquitur. Secundo qnomodo illud ab uno cognitu possit alium latere. Tertiò, quomodo fit ei palens, quan do loquendo ei exprimit illud. Et quarto de illuminatione.

Ibi. Quantnmad primum. Hic Doc.primò recitat opin.Henr.quolib.2 q.8.& guolib.5.q.15.qui Henr.dicit, quod angelus cognoscit singulare, non primo, nec per aliquam rationem propriam, fed per uniuerfale concreatum suo intellectui, quod probat quadrupliciter, quæ probationes exponentur, foluendo illas.

JIbi. Quantum ad istum articulum. Hic Dock. Henr. guoli. ponit modum cognoscendi fingulare ab angelo lo- 29 8 0 100 quente êm opi. Henr. vbi fupra. Et quia hac littera lib s.q 1 s. est aliqualiter difficilis, ideo expono eam secudum Primus aropi. Henr. fic dicentis, intellectus (inquit) a geli ap riculus. prehendit formam per rationem vniuerfalisà suo habitu, idest of intellectus angels apprehendit ipfam quiditatem vniuersalem per rationem vniuersalis, idest gapprehendit illam Em rationem communé; & indifferentem, fiuè indeterminată à fuo habitu.i. phabitus concreatus est angelo ratio formalis cognoscedi onmem quiditatem creatam aliam ab angelo, vt fupra patet dift. 3. q. 10. vbi recitatur opi. He. quolib. 5.q.14. Sequitur in littera, fed postqua suppositum habet este in re, vel in imaginatione statim apprehendit formā in illo fub rone vniuerfalis,&c. vult dicere, g qn angelus apprehedit aliquod fingu lare, puta Frauci (cū. primò apprehendit humanita-tem in fe, & indifferentem, & fi Fracifcus habet effe in re extra, puta gactu existat, vel im in imaginatione, puta in nobis, vel vt habet esse, puta reuelatu, vel vt habet effe tm fm quid in alio reprefentatiuo, tuc intellectus angeli cognofcit ipfam humanitatem in Francisco, sub ratione tn indeterminata, & vniuerfali, & tertio apprehendir ip fam defignatione, fiue fingularitatem, quæ tm includit duplicem negationem additam naturæ, quia ipfe vult, o fingularitas dicat tantum duplicem negationem.f.negationem diuisionis in fe, & negationem identitatis cum alio, vt patet ab 1plo Henr.quolib 5.q.8.& 1 5. & ficangelus apprehendit humanitatem, vt eft fub.ifta duplicinegatione, quod est distinguià quolibet alio, qd non eft Franciscus, & non diuidi in plura, & cognoscedo sic humanitatem sob tali designatione, vel vt includit talem defignationem, túc cognoscit fingu-lare sub ratione singularitatis. Et addit, gest simpliciter eadem cognitio, qua cognoscir humanitate in fe,& qua cognoscit humanitatem in Francisco in vniuerfali, & qua cognofcit ipfam humani até fub tali vltimata defignatione, fic q tantum in fe est vna cognitio, licet diuersimode determinata, quia primò determinatur ad quiditatem in fe. Secundò ad quiditatem in suppositis, sub ratione tamen vniuer faji, ita quòd tunc cognofestur Francifens, vt tatum eft homo,& non, ut in fe. Tertio terminatur ad ipfam, vt ultimate includit determinationcm, fiue defignationem, & fie terminatur ad fingulare fub ratione fingularitatis. Er dicit, quod accidit intelle-ctui angelico, quod ip fam quiditatem apprehendat in fingulari, ficut etiam accidit ipfi quiditati, vt fit in illo, quod est inferius.

Ibi. Et ex hocapparet, quomodo intellectus An intelleangelicus quali fecundum lineam protenfam intel- ctus angeliligit singulare. Nosenini dicimus, quod in cogni- cus intellitione abstractiva intellectus. Primò terminatur ad gar fi gu-naturam, vt in fingulari uago. Secundò ad natu-lare. ram in fe. Tertio ad naturam in fingulari fignato, puta humanitatem in Francisco, & sic cognoscit-Fran.Lych.in sec.Sent.Sco. Y 4 1p-1**p**-



distin.

#### iplam in Francisco secundum lineam reflexam, si enim cognosceret secundum lineam rectam, sine protensam. Primò cognosceret naturam in se. Secundò in fingulari vago. Tertiò in fingulari figna-to. Sed Henricus dicit hìc, o intellectus angeli cognoscit iplam naturam in singulari signato secundu lineam rectam, siuè protensam, vt patet in littera, qua fic exponitur, cum dicit, primo quidem effenria in habitu mouer, non fub ratione objecti, sed fub racione aliculus inhærentis, ideft quod ipfa hu manitas, gratia exempli, mouet intellectum angelicum, supple causando cognitionem sui in tali intellectu, non sub ratione obiecti, fed sub ratione alicuius inhærentis, ideft quod ratio formalis caufandi huiufmodi cognitionein in intellectu angelico, eft habitus concreatus angelo, in quo habitu relucet quiditas, puta humanitas, qui habitus formaliter inhæret intellectui angelico. Sequitur, terminat autem actum cognolcendi fub ratione cogniti, & non alicuius inhærencis, ideft quòd ratio formalis terminandi huiufmodi cognitionem eft quiditas cognita, & non est aliquod inhærens intelle-Aui, puta habitus qui inhæret, quia talis habitus non est ratio formalis terminandi cognitione, qua cognoscitut quiditas, sed ipla quiditas cognita est ratio formalis terminandi. Sequitur, & ita ab obiecto in habitum non est circumflexio proprie, sed quali linea protensa à puncto in punctum, deinde ab obiecto in vniuerfali cognito procedit iutelle-Aus ad vniuerfale in fuppolito fub ratione fingularis, & tandem ab codem cognito in fuppolito fub ratione vniuerfalis procedit ad cognoscendum ide fub ratione vniuerfalis, vult dicere, quod ipfe intellectus angeli habet habitum, qui habitus est primo ratio formalis caulandi cognitionem quiditatis.

Secundo illa cognitio terminatur ad quiditatem. sub ratione vniuersali. Terriò à quiditate vniuerfali terminatur ad humanitasem in fingulari fub ra tione vniuerfali, & quarto à quiditate in fingulari fub ratione vniuer fali terminatur ad quiditatem in fingulari fub ratione propria, ideft vt includit vlti-mam determinationem, fiuè defignationem, & fic patet quomodo cognoscit lingulare secundum lineam protensam. Sequitur, ita quòd est quasi linea recta ab obiecto in habitum à primo puncto ad fingulare, quafi ad vltimum punctum per duo puncta media, vult dicere, quòd primus punctus est motio ipfius obiecti in habitum, quod fic debet intelligi, quod primus punctus est motio ipfius habitus, in quo relucet obiectum, ita quod talis habitus. Primò caufat intellectionem. Secundò talis intellectio terminatur ad naturam sub ratione vniuersali, & tandem ad naturam sub ratione fingulari.

Sechdus m ticulus.

IBI. Et ex hoc etiam apparet secondum. Hic Henricus declarat fecundum articulum, quomodo intellectio alicuius fingularis cogniti ab vno angelo poffit latere alium angelum. Et tota ista littera consistit in hoc, quia Raphael eadem cognition fimpliciter, qua cognoscit naturam humanam, abfolute cognofeit iplam, vt in Antichristo, & sic cognoscit Antichristum, ita quòd est eadem cognitio respectu naturæ humanæ, & respectu Antichristi, fed in tali cognitione potest esse alus, & alius respe-Aus, quia alia, & alia determinatio, vt supra patet, licet ergo angelus Gabriel videat in angelo Raph. huiusmodi cognitionem Antichristi, non tamen sequitur, quòd uideat illam sub illo respectu, qua terminatur ad Antichristum, & ideo huiusmodi co gnitio sub tali respectu potest latere angelum Ga-brielë, & per consequens ipse Antichristus latere potest. Si dicatur, quòd si Gabriel videt huiusmo-

# uxítio

di cognitionem, ergo videt ipfam, vt terminatur ad Antichriftum, & fic Antichriftus non poffet latere Gabriele, & hoc est, quod intendit Henricus, & quia difficultas est percipere, quomodo eadem. cognitio non uariata in se possit este alterius, & alterius obiecti, puta natura humana, & Antichrifti, tamen sub alio, & alio respectu Henrihoc intendit oftendere exemplo. Si in omnibus effet unus in- Nota bas tellectus numero à cuiuscunque fantasmate abstra- amaia heret universale, postquam haberet abstractum il- bene. Jud, & in illo, à quo abstraxit, illud intellexerit, fi ftante illo intellectu in alio incipit illud intelligere non nouo intellectu nouum uniuerfale perciperet, fed folum antiquum, quod prius perceperat sub antiquo respectu, modo perciperet sub nouo respectu, ut in hoc fantasmate, sic est de intellectu angelico, quòd non innouando aliquid fub conceptu uniuerfali, sed renouando conceptum multotiens, concipiendo uniuerfale in diuerfis particularibus, concipitur hoc ingulare, & illud, nult dicere, quod talis cognitio, qua concipitur ipfum uniuerfale, nullo modo uariatur in fe, fed renouatur fecudum alium, & alium respectum multoriens, concipiendo universale, idest quòd concipiendo ipsam humanitatem in fe habet unum respectum, & concipiendo eandem in Francisco habet alium respectu, & eandem in Ioanne habet alium, & fic de aliis. Sequitur, & quia ifte uidet fingulare, quod prius no uidit fine omni innouatione conceptus, cum dicit fine omni innouatione conceptus, ideft quiditatis in fe, quia ipfa quiditas, ut comparatur ad quodcunque singulare, nullo modo nariatur, cum nihil reale fibi adueniat, quia fingulare secundum istam nihil addit naturæ, supple positiuum, sed tantum duplicem negationem, ut dixi fupra. Sequitur, ideo licet alius uideat in ifto formas universales, quæ funt rationes cognofcendi particularia, per illas tamen non uidet particularia, quæ ille uidet, fi-uè existentia, fiuè reuelata, aut faltem fi existentia. posset uidere per habitum fuum,& per universalia relucentia in illo, non tamen reuelata, uult dicere, glicet Gabriel uideat iftas quiditates in Raphaele, que funt rationes cognoscendi particularia, per illas tamen non uidet particularia, quæ ipfe Raphael uider, &c. ideft g licer Gabriel uideat in Raphaele cognitionem, puta humanitatis, non tamen uidet iplam cognitionem fub illo refpectu,quo terminatur ad humanitatem, vt in Francisco, cum illa cognitio non fit uariata in fe, nec humanitas in quocunque lituariata, non lequitur, 9 cognolcat iplam vt in Francisco. Sequitur, nec etiam posset uidere, quòd ille uidet fingularia illa, quia uidet ea fine om ni innouatione conceptus, ident quòd Gabriel uidendo huiusmodi cognitionem in fe, non fequitur, ouideat Franciscum, ad quem terminatur, nec etia sequitur, ouideat Raphaelé, uidere Franciscum secundum talem cognitionem, quia non uideret Raphaelé sub illo respectu , quo uteretur huiusinodi cognitione, ut terminata ad Franciscum. Sequitur, breuiter igitur, quantum ad istum articulum, ideo ponitur singulare intelligi ab illo, & latere aliu, &c. vult dicere in sententia, quideo est necessaria locutio, uel quia fingulare cognitum à Raphaele potest latere Gabriele, uel quia actus, quo Raphael uidet ipfum fingulare, poteft latere ipfum Gabrielë, lo-quendo de actu fub illo respectu, quo terminatur ad fingulare, ut dixi fupra.

Expono tamen istam litteram aliqualiter, cum Expesitio dicit, licet intellectio huius, & vniuer fale, quod eft luters. ratio intelligendi huic, pateat illi, non tamen patet ei conceptus huius, ut eft de illo fingulari, ideft licet cognitio fingularis, & ipfum universale, pateat Gabrieli

ì. ł

۵

h

3

1

ì

1 C

5

1

2

2

1

ï

:

Ц

t

þ

١



Nonæ

Gabrieli non tamen patet ei conceptus, fiue cognitio, ut est de illo fingulari, idest sub illo respectu, quo terminatur ad tale fingulare. Sequitur, quia per hoc, pifte utitur forma uniuersali ad concipiédum fingulare, nihil innouatur in intellectu istius, idest quamuis Gabriel utatur, puta humanitate ad concipiendum fingulare, nihil innouatur in intellectu Gabrielis, ut fupra expositum est, & ideo quia nihil innouatur, non sequitur, quòd si uideat in Raphaele cognitionem fingularis, quòd ex hoc uideat ipfum fingulare. Sequitur, & fi fingulare non fit existens, non potest alius uidere, etiam ipsum cognitum per habitum suum, nec per habitum alterius. ideft o fi fingulare cognitum à Raphaele non sit actu existens, tale singulare non potest uideria Gabriele, neque per habitum inhæretem Gabrieli, neque per habitum inhærentem Raphaeli. Sequitur, fi autem fit existens, & possit illud uidere per habitum fuum proprium, non tamen poteft uidereactus illius propier fingulare cognitum, uel non cognitum, ideft posito, quòd Gabriel uideat fingu-lare existes cognitum à Raphaele, & hoc per habitum suum proprium, non tamen propter singulare cognium, uel non cognitam potest uidere actus Raphaelis, quibus fic, uel fic cognoscit rale fingulare, quia (ut dixi supra) non potest uidere actum. cognoscedi in Raphaele sub illo respectu, quo terminatur ad fingulare. Sequitur, &ideo, uel eft neceffaria locutio propter fingulare cognitum, quod latet, ficut quando eft fingulare renelatum non exiftens, ut cum reuelatur alicui angelo aliquod fingu lare hominis fore nasciturum, tale singulare later alterum angelum, & non poteft illud cognoscere, nisi uel sit sibi reuelatum à Deo, uel quod audiat hocabalio angelo. Sequitur, uel propter ipfum actum cognoscendi latentem alterum angelum, & hoc siuè de singulari reuelato, siuè naturaliter cognito, idest quod ideo locutio est necessaria, quia-licet Raphael cognoscat fingulare, sine quia actu existit, suè quia sibi reuelatum, non tamen cognoscitactum cognoscendi in Raphaele subillo respectu, quo Raphael cognoscit ipsum singulare, siud actu existens, siuè reuelatum.

IBI. De tertio artículo, Henri. vbi supra exponit tertium articulum, videlicet, quomodo obiectú particulare ab vno angelo cognitú fiat notú alteri angelo per locutionem, & dicit, quòd ficut fignata fingularia à nobis cognita, nos alteri loquen do, exprimere non possumus, nisi exprimedo singu laria vaga cum quibuscuque proprietanbus, & accidentibus designantur, hoc patet, quia si cognofco aliquod fingulare fub ratione propria, loquendo non exprimo illud fub ratione propria ipfiaudienti, sed loquendo vtor singularibus vagis cum. multis accidentibus, vt cum dico, Pontifex est talis staturæ talis accidentis, & huiusmodi. Sequitur, sic nec potent vnus angelus fub eadem fignificatione, fub qua ei reuelatum est alteri loquendo manifestare, patet, quia talis reuelatio fit causando in angelo cognitionem sub tali respectu, quo terminatur ad tale singulare sub ratione propria. Sequitur, sed format alteri conceptum nouum realiter alium de fingulari vago, patet secundum istum, quia no potest formare eundem conceptum, quem habet de fingulari fignato, fed tantum nouum coceptum de fingulari vago. Sequitur, quem conceptum alius intellectus angelicus videt in intellectu angeli loquentis, quasi legens in libro, quo supple conceptu immutatur intellectus angeli videntis ad percipiédum illud, non tamen, vreft aliquid in fe, fed vt. oft aliquid latens, ficut eft in fermone noftro, vult dicere, quòd intellectus angeli audientis immuta-

Tertins

ticulus.

173

tur à conceptu illo nouo ad percipiendu illud, scilicet obiectum, de quo loquitur, non vt est aliquid in fe, ideft quod non percipit illud, de quo loquitur fecundum rationem propriam, & fecundum fe, fed vt eft aliquid latens. Sequitur, vnde, & angelus format fimilem coceptum vagum in fuo intellectu de illo particulari fub ratione vniuerfalis, ideft g postquam angelus loquens formauit nouum conceptu de singulari vago in intellectu fuo, intellectus angeli audiéris, & videncis illum conceptum vagum format fimilem conceptum vagu in fuo intellectu de il lo fingulari vago, idett de illo fingulari fub ratione vniuer salis. Sequitur, & per hoc ille dicitur audire, quia in angelo audire, & videre non differunt, ideft quod angelus, dum dicitur audire, cum format in. fe fimilem conceptum vagum de illo fingulari, &c. videndo enim in angelo loquente conceptum vagum de illo fingulari, &cc.per alium conceptum vagum in se formatu illud videre dr audire. Sequitur, & quia ille secudus conceptus. snouus ab angelo loquête causatus non ordinatur, nisi ad videndum coceptum occultum mentis, ideo non dicitur, ppriè intelligere, sed loqui, idest quòd quando angelus loqués format conceptum vagu de singulari vago, quamuis per illum coceptum vagum dicatur veiè intelligere fingulare vagum, quia th ille coceptus vagus ordinatur ad vidēdum conceptum occultum mentis (qui conceptus occultus métis est de fingulari sub ratione propria) ideo ppriè dicitur loqui, & non proprie intelligere.

IBI. De quarto articulo. Hic Her. declarat quo- Quartus ar modo vnus angelus poteft alium illuminare de ali- riculus illuqua re, & dicit, quòd illuminare contingit quadru- minare con pliciter, primo lumen infundendo ficur Sol illumi- tingit quanat medium. Secundo luminofum deferendo, ficut drupliciter. deferens candelam illuminat domű de nocte. Tertiò obstaculum amouendo, sicut aperies fenestram de die. Quarto aliquid faciendo, quo facto lumen recipiatur in receptiuo ficut fanás oculum prius infirmum, & non capacem luminis. Primo modo illuminat Deus. Secudo modo vnus angelus illuminat alium, & tertio, & quarto modo, & littera clara eft, nec indiget aliqua expositione.

CONTR A sitta. Hic Dock.arguit contra opi. Improbatio Henri. & primo contra primum articulum exposi- primi arti tum ab Henr.& primo contra hoc, quod dicit Her. culi. quòd vniuerfale cognitum eft perfecta ratio cognoscendi singulare sub ratione propria, & arguit sic Doct.supponendo, quod probauit supra, dist.3.in quastio. de individuatione, quòd singularitas dicit entitatem pofitiuam additam naturæ, & per confeques natura fingularizata nobilior est feipfa, vi prescindit à fingularitate, pater, qa singularitas est actus perficiens naturam, vt innuit Doct.in primo, di.5. quæft.2.hoc supposito arguitur sic. Imperfectius Imperfecti non potest elle ratio cognoscendi perfectius, patet non porest ifta, quia quod est ratio formalis cognoscedi aliud, effe ratio co continet illud virtualiter, vt fupra expositi, diftin. 3. gnofcends quaft. 10. huius fecundi, & dift. 3. quaft. 1. & dift. 8. perfectius. quæft. 1. primi, sed natura, vr præscindit à singularitate est imperfectior seipla, vt singularizata, ergo. Præterea ex isto medio arguitsic, singulare habetpropriam cognoscibilitate aliam à propria cognoscibilitate nature, ergo vniutrsale cognitum no est perfecta ratio cognoscendi ipsum singulare, antecedens probatur fic, singulare habet aliam entitaté, &propriam ab entitate naturæ, vt fupra patet di.3. ergo propriam cognoscibilitate, pater confequentia auctoritate philosophi, secundo metaphyster. commen. quarto. Sicut vnumquodque se habet" ad elle, scilicet ad entitatem, sic ad cognoscibilitatem.

¶Ibi.

J Ibi. Præterea, vbi pluralitas numeralis concludit maiorem perfectionem, infinitas numeralis cócludit infinitain perfectionem. Hic Doct. deducit Henriad hocinconueniens, quod fivniuerfale, fiue habitus iplius vniuerfalis effet perfecta ratio cognoscendi, vel representandi omnia singularia, tale vniuerfale, vel talis habitus effet actu infinitus, qd est inconueniens. Et deduco sic rationem, supponedo dictum Henr. auod intellectus angeli per habitum fibi concreatum cognofeit non tantum vniuerlale, led etiam quodlibet lingulare, vt fupra patet, dift.3.quæft.11.fiue vitima, vult enim ipfe Her. quod talis habitus concreatus fit reprefentantiuus iplius fingularis, & per contequens omnium fingularium, cum fingulare nihil addat naturæ vniuerfali positiuum, & quod sic sit representatiuus, patet ab Henr.quolib.5.quzst.14.& vide quz exposui secudum Henr. supra in isto secundo, distin. 3. quzst. 10. Scotar con- Hac supposito arguit sic Doct. contra Henri. quod sra Hanris fi tale voiuerfale, vel habitus posset representare mfinita, esset actu infinitus, patet illud, quod est ratio formalis representandi plura æquè perfecte simul, ficut quodlibet scorsum, quorum quodlibet requirit specialem rationem representandi, erit maioris pfectionis, & si sit ratio representandi infinita, erit infinite perfectionis. Hzc propositio supra patet in itto fecundo, dift. 3 quæft. 10.in primo, dift2.parte 1.quæft. 1.vbi probatum eft effentiam diumá effe formaliter infinitam ex hoc, quòd est ratio formalis representandi infinita obiecta, &c. Sed habitus, uel universale est racio formalis representandi infinita singularia, quorum quodlibet, &c. quia quodlibet singulare dicit propriam entitatem, & perfectionem additam naturæ, & per confequens habet propriam rationem representandi, ergo talis habitus, vel vniuersaleerit formaliter. infinitus.

cum.

Libri

Sed forte ista ratio contra Henr.non concludit,. nisi supponendo, quòd singulare dicat aliquam entitem positiuam additam naturæ, & quod talis entitas politiua dicat perfectioné propriam naturz ad ditam. Si enim fingulare tantum diceret duplicem negationem naturæ addita, vt vult Henr. ratio Doc. nihil concluderet contra ipsum. Et ideo Docto in ista ratione supponit, quod iam probatum est supra, dilt.3.quæst.6. g singularitas dicat entitatem positiuam, &c.

¶Ibi. Præterea ratio reprefentans vniformis in fe, & intellectu non reprefentat difformiter aliquid. Hic Doct.quærit quomodo intellectus angeli cognolcit Franciscum actu existere pro a. & actu non existere pro b.fi per rationem propriam ipsius fingularis habetur intentum, quia singulare dicit propriam rationem cognolcendi le, vi actu exiftês, fi per rationem habitus, vel iplius vniuerfalis, contra, quia talis habitus, vel vniuerfale est tantum representations per modum natura, vt pater, & per consequens est ratio formalis representandi semper vniformis, patet, quia agens naturale, & per modu naturæ lemper vniformiter agit, nili lit impedimétum, & sic ratio representandi, per modum naturæ femper vniformiter representat, tunc sic. Franciscus existit pro tempore a. Franciscus non existit pro tempore b.vel fic. Franciscus potest existere ,p tempore a.& poteit non existere pro tempore a.vt deductum est supra in primo, diftin. 39. quæro tunc autista ratio representandi representat vtrunque oppofitum, scilicet Franciscum existere, & Francifcum non existere, sed hoc nihil est, quia cognosce. re oppolita limul est nihil cognoscere, aut representat alterum oppositum tantnin, ergo non erit ratio cognoscendi alteru oppositum, patet, sequitur er.

# Luxítio

go, quòd ipfe habitus, vel vniuerfale non erit ratio eprefentandi, vel cognoscendi omnia singularia faltem fecundum omnem conditionem existentiz vel non existentiz. Et quod dicit hic de ideis, quòd funt rationes vniformes representandi, hac dicit, Quemodo quia representant per modum natura, & per confe- pommen quens idez tantum ponuntur respectu necessario- idea. rum, & nullo modo respectu contingentium, vt probat Doct. in primo, diffinct 39. contra opinio. Bonauen.

Ibi. Præterea quarto. Hic Doct. arguit contra Contra Hen politionem Henr. specialiter de lingulari reuelaro, vicum. posito enim, & non concello, quòd talis habitus representaret naturam, & omnia singularia existênia, & quòd fit ratio cognofcendi illa omnia fingularia, tamen de singulari reuelato, puta, o Antichristus persequeretnr Christianos, huiusmodi habitus, vel vniuerfale non erit ratio cognoscendi tale singulare fic reuelatum, & ratio Doct.statin hoc puncto, quia Henr.vult, quòd habitus non eft ratio cognoscendi singulare, nisi inquantum vniuerfale sit partipatum à tali fingulari, ergo priuserit fingulare, & fecudo in ifto lingulari participatur iplum vninerfaliter. Si ergo prius est fingulare existens, & secundo vniuerfale est participatum in illo, sequitur, o fingulare no patticipat ipfum vniuerfale, nifi ipfum fingulare fit prius in se, vel in reuelatione, ergo prius reuelatur Antichristum persequururum Christianos, quàm vniuer fale participetur in illo. Sed reue- Quid fu relari alicui eft ipfum reuclaru cognofcere, ergo prius melari alicognoscitur singulare reuelatum, quàm vninersale con participetur in illo, ergo tale tingulare reuelatu non cognolcitur per habitu, quia habitus no est ratio co gnoscédi fingulare, nisi inquantú vniuersale est participatú ab illo, prius ergo vniuerfale participatur in lingulari, quam habitus lit ratio cognofcedi illud lingulare. Declaro tamen hanc litteram, ibi, prius Declaratio naturaliter fingulare eft in revelatione, quam ha- littera bitus sit ratio cognoscendi illud, probat hanc propolitionem parum infra, ibi, quia vniuerfal relucens in habitu fupple ficut raprefentatum in reprefentativo non est ratio cognoscedi singulare, nifi per hoc, quòd vniuerfale eft in fingulari, vel existente in se, vel in reuelatione, cum accipit, quod vniuerfale relucens in habitu eft ratio cognofcendi, &c. debet fic intelligi fecundum Henr. quod ha. bitus, in quo relucet vniuerfale est ratio cognoscendi, vel si etiam intelligatur, quòd ipsum vniuersale relucens in habitu fit ratio cognoscendi, tunc habitus erit folum ratio representandi, & vniuersale ratio cognoscendi, sed melius videtur dicendum, g licut habitus fin Henr.eft ratio representandi, fic ratio cognoscendi, vt supra, patet dist. 3.quæst. 11. Sequitur, prius ergo naturaliter singulare babet effe tale, vel tale, puta effe existens, vel reuclatum, patet, quia secundum Henr.non datur natura habeus. minorem vnitate vnitate numerali priorem ipfo fin gulari, immo ipfum vniuerfale eft, posterius ipfo fin gulari, fiuè exiftente, fiuè reuelatio, quia tale vniuerfale est tantum abstractum à singulari. Sequitur, & ita uniuerfale in eo fupplè fingulari abstractum ab eo supple singulari, quàm habitus sit ratio cognoscendi illud singulare, idest quod prius singulares habet effe reuelatum, uel effe existens, quàm habirus fit ratio cognoscendi illud, quia habitus non est ratio cognoscendi singulare, nisi prius uniuersaka fit participatum in illo, ergo in illo priori, in quo uniuerfale non intelligitur participatum in fingulari, habitus non erit ratio cognoscendi ipsum fingulare. Sequitur, probatio primæ confequentiç, consequentia fuit sta, prius naturaliter singulare est in reuelatione, quàm habitus fit ratio cognoscendi il-, lud

lud, ergo prius naturaliter fingulare cognoscitur diftincte, quàm habitus fit ratio cognofcendi illud, probat hanc confequentiam fic, tale fingulare habet prius effe reuelatum, quàm habitus fit ratio cognofcendi, &c.ergo fingulare prius cognofcitur, patet ista consequentia, quia singulare esse reuelatu alicui, eft ip fum effe actu cognitum ab eo, cui fit reuelatio, probat divisiue, quia esse revelatum non est esse intellectu revelantis, quia hoc modo habet elle æternum, patet, quia fingulare nobis reuehtum ab zterno fuit in Deo ficut cognitum in cognoscente, qui Deus tenelat illud in tempore, fimiliter effe reuelatum non est esse aliqua existentia alia à cognitione illius, cui fit reuelatio, vult dicere, o reuelatum alicui, vt in illo habet tantum effe cognitum, fi enim, vt in illo fic reuelatum diceret actualem existentiam, tunc tale reuelatum fieret naturaliter cognitum cuilibet alij, ficut ponit ista opi.o de quoliber exificte poteft quilibet per habirum fuum habere diffinctam notitiam, & fic patet ifta ratio.

de. Sco:ns TICNTS ad sensens .

Improbacia

nculi .

f Ibi. Præterea exista positione. Hic Doch deducit Hon- ducit Hent. ad vnum notabile inconneniens, fcilicet quòd angelus tunc posset cognoscere quodlibet vuum incon fingulare quantum cuque diftans, etiam fi in infinitum diffaret, quod est valde inconueniens, loquendo de cognitione intuitina, de qua etiam Henr.intendit, quòd tale inconneniens sequatur, patet, ga habitus per Henri.eft ratio formalis cognoscendi quodcúque fingulare actu exiltens, ergo fi rale fingulare in infinitum diftaret, actu cognofceretur, patet consequentia, quia in quo est principium formale productiuum, non impeditu, per fecte approximatum passo optime disposito, & est productinum per modu nature, de necessitate sequitur actio fed habitus per Henr.eft tale principium, & eft formaliter in intellectu angeli perfecte disposito ad secipiendum quamcuque intellectionem, ergo neceffariò in illo intellectu causatur cognitio fingularis existentis quantum cunque distantis.

Ibi. Præterea rationes sua, quibus probat singu lare non posse intelligi ab angelo, videtur procede-re ex hoc, quòd imperfectionis est in intellectu cognoscere singulare, sed hoc est falsum, quia túc intellectus diumus non intelligeret fingularia, iste rationes Henr.patent suprain isto secundo, distin.3. quæft.11.fiue vltima.

IBI. Contra secundum articulum. Hic Doct. arfecundi arguit contra Henr.quantum ad secundum arriculu expositum ab Henr.& primò arguit ad ratione improbando ex dictis eius conclusionem quam tenet. Tenet enim ipse Henr.vr supra, patet, quòd singulare cognitum ab vno angelo poteft latere alium angelum, quia licet Gabriel videat cognitionem illius fingularis in Raphaele, non tamen ex hoc fequitur', quod videat illud fingulare, quia non videt illa cognitionem sub illo respectu, quo terminatur adta-le singulare, ve supra patet. Nunc Doct. probatex dictis Henr.quod videndo talem cognitionem, vel habitum in Raphaele, quòd etiam videat fingulare, &cc. patet, quia Henr.ideo negat speciem in beato, quia tunc vnus beatus videret eam naturaliter in intellectu alterius beati, & per cosequens, videret naturaliter obiectu illud, qa representat illa species, quia ibi species ester ratio non tm representandi, sed etiam intelligendi tale objectu, ergo ita erit in proposito, si habitus secundum Henr.est ratio natura-liter cognoscendi singularia, cu vnus angelus videat illum habitum naturaliter in alio non poterit eum latere obiectum, quòd per istum habitum cognoscitille angelus.

¶ Ibi. Præterea, quando duo intelligibilia compararur ad eudem intellectum non alligatum virtuti fantasticz. Hic Doct.arguit per argumentum à fortiori ex dictis Henr.ga Henr.dicit, vt supra patet, exponendo tertium articulum, gangelus, puta Gabriel potest videre conceptum confusium, siuè vagum in angelo Raphaele ordinatum ad coceptú distinctum, puta aliculus reuelati, & tamen Gabriel non potest videre in Raphaele huiusinodi coceptu distinctum. Ex hoc arguit Doct. Minus viderur, qu intellectus non alligatus virtuti fantafticz poffit videre coceptum confusum fingularis, quàm diftincum, pater, quia ens quanto perfectius, tanto est intelligibilius ab intellectu foluto, cum ergo conceptus diftinctus fit perfectior conceptu confuso, & angelus per Henr.potest cognoscere confusum, ergo à fortiori poterit cognoscendi distinctum, qui diftinctus exprimitur à tali confuso.

Prima:

J Ibi. Præterea tertiò. Aut eft vnus actus intelligendi omnium fingularium, aut alius, & alius, &c. Hic Doct.improbat conclusionem Henr.ex dictis ipfius Henr.dicit enim Henr.vt patet in primo arti. quòd angelus eadem cognitione cognoscit vniuerfale, & quodlibet fingulare contentum fub eo, hoc stante arguit fic Doct.quia fi fic effet, tunc de neceffitate ille actus effet fimul omnium fiugularium,patet, quia non magis vnius, galterius, & ille actus naturaliler præcedit actum voluntatis, & per confequens, vt fic præcedit erit necessario omnium fingularium, ergo si ille actus est omnium singularium fimul, sequitur, o nullum fingulare poterit la~ tere alium angelum videntem illum actum in alioangelo. Si dicatur, galio, & alio actu videt aliud, & aliud singulare, quauis hoc sit contra Henr. qui vult, quòd tantum vno actu, tamen adhuchoc ftate, sequitur propositum, quia vnus angelus videns istum, & illum actum esse alium, & alium in intellectu alterius angeli poteft diftincte videre, cuius obiecti eft ifte actus, & ille, patet, quia actus intel-ligendi, neceffariò eft alicuius obiecti, & fic non latebit eum fingulare, cuius est talis, vel talis actus.

I B I. Contra tertium articulum. Nunc Doc.improbat Henri, quo ad tertium articulum, quia ipfe Henr.dicit, exponendo tertium articulum, quod in angelo loquente funt duo conceptus de codem obiecto, scilicet distinctus, & vagus, quod videtur omnino impossibile, scilicet quòd ego cognoscam fimul hominem distincte, & confuse.

J Ibi. Præterea superfluum videtur ponere illum Improbati. conceptum vagum in intellectu angeli, patet, nos tertij artienim exprimimus fingulare determinatum nobis culi. notum per singulare vagum, quia scimus nos non offe causare conceptum distinctum in intellectu illius, cui loquimur, & fcimus ei notas effe códitiones vniuersales parricularis vagi, &c. non sic est de angelo, qui potest facere conceptum distinctú, &cr JIDI. Contra quartum articulum. Hic Doctor

præcipue arguit contra unum dictum Henrici in quarto artículo. dicit enim Henr. quòd angelus superior potest causare aliquam dispositionem in angelo inferiori, ad quam sequetur reuclatio alicuius mere supernaturalis. Doct. arguit contra Duplex eft hoc, distinguédo de supernaturali, nam quoddam supernatuest supernaturale, ad quod potest esse aliqua difpo- rale, fitio secudum cursum naturalem, sicut creatio animæ intellectiuæ dicitur fupernaturalis, & tamen ad iplam corpus organicum ordinatur, ut quædam. dispositio, qua polita, statim creatur ipía anima, & talis dispositio causatur ab agente naturali. Similiter gratia gratum faciens eft quid supernaturale, ad quod potest esse aliqua dispositio secundum cur fum naturæ, ut pater, quia ablutio cum verbis expri mentibus personas diuinas, & cum debita intérione est dispositio ad gratiam gratum facientem, ut patet

174



## Libri

#### pater à Doct.in quarto, distin. 1. quast. 4. hoc igitur supernaturale non dicit merè supernaturale. Aliud eft merè supernaturale, & est illud ad quod non est dispositio præuia secundum cursum naturalem, vt est reuelatio alicuius futuri merè contingentis, quia non dantur communiter di spositiones secundum curfum nature, ad quas fequatur talis reuelatio. Aduerte tamen, quòd respectu alicuius merè creabilis non datur aliqua dispositio ex natura rei, ad quá pofiram necessitate absoluta sequitur tale supernatu. rale, sed hoc tantum erit ex beneplacito voluntatis diuinæ, quia voluntas diuina determinauit anima creare, & infundere in eodem instanti, quo corpus fuerit perfecte organizatum, ad multa ergo supernaturalia voluntas diuina ordinauit multas dispofitiones, quibus secundum cursum naturæ positis sequantur huiusmodi supernaturalia, & quadam. funt supernaturalia, ad quæ nullam dispositionem præuiam ordinauit, vt qua polita, ponantur huiufmodi fupernaturalia, cuiufinodi est reuelatio merè contingentis.

¶ Ibi. Præterearatio adducta ad illum articulum, &c. quæ ratio est talis, angelus inferior per naturalem influentiam angeli superioris in ipsum reducibilis eft in ftaru fuzvltimæ pfectionis naturalis, vltima autem perfectio eius est opus vltimum, vltimum autem, & perfectissimum opus angeli est intelligere aliquid, vt opus diuinu supra oem cursum intelligendi lumine intellectus naturalis. Dicit Doc. o hæc ró cócluderet, o angelus fuperior poffet facere angelu inferiore aligd videre in verbo reuelatu, hec.n.eft pfectio vltimata intellectus intelligere ver bū, multo magis, quàm intelligere aliquid aliud reuelatum vitra communé curfum intellectionis naturalis. Non enimaliquis angelus fuperior poteft illuminare angelum inferiorem, nec ad videndum verbum in fe, nec ad videndum reuelata in ipfo verbo, quia túc vltimata perfectioangeli inferioris dependeret abaliquo alio, quàm avoluntate diuina, vt ab angelo fic vidente, quod non tenetur.

cultates cir ca opinio. Henrici.

¶ Ibi. Præterea contra totam illam opi.funt duo Due diffi- difficilia. Hic Doct.specialiter mouet duas difficulrates cotra opin. Henr. prima est, quia si loqui sit tatum exprimere conceptum, qui ab ipfo vidente in. ipfo loquente videtur, vt in libro, quomodo loquitnr vni angelo, quin fimul loquatur aliis angelis, fi ponatur præsentes, cum hoc expression ab angelo loquente à quolibet angelo videri possif, si fiat præfens, & tamen communiter supponitur, quòd vni posit loqui, & non alij.

Secuda difficultas est quomodo sit possibile angelum loqui alij angelo, si loquendo nihil causatin audiente, sed tantum in seipso causet, tunc enim no videt ratio, quare alius nunc magis intelligat, quam prius, si nihil aliud fiet in eo. Et specialiter videtur hoc absurdum in illuminatione, constat enim primuin angelum immediate illuminari à Deo, & Deus illuminans nihil facit in se, fed primum quod facit est in angelo illuminato, ergo, ita verifimile est in alissilluminatis, quòd illuminans non caufat aliquid in se per hoc, quòd est illuminans, sed primu caufatum est in illuminato. Ex his patet clara improbatio. Henr.

Quidfi: an-A D quastionem istam de locutione. Primò gelum loqui respondeo, quod angelus loquitur angelo, causando alio angelo. inco conceptum immediate illius obiecti, de quo loquitur, & quomodo causet, infra magis patebit. Hic tamen probat duabus rationibus, quomodo vnus angelus posit in intellectu alterius angeli caufare notitiam obiecti, de quo loquitur, ita qi caufans illam in audiente dicitur loqui, & alius angelus, vt recipiens illam dicitur audire, prima ergo ratio est

### Ouxítio

talis, omnis loques intellectualiter causaret immediate in eo, cui loquitur conceptum, fiuè cognitionem illius obiecti, de quo loquitur si posset, sed angelus hoc poteft respectu alterius, ergo, maior, patet, quia loquens principaliter intendit exprimere conceptum intellectui illi, cui loquitur, modo ages naturale statim induceret, siposset, illud, quod principaliter intendit, minor probatur illud, quod fufficieter est in actu primo respectu alicuius effectus, videlicet, quod habet in se principiu formale productiuum no impeditum respectu alicuius effectus potest illum causare inreceptiuo proportionato approximato, sed angelus habens notitiam habitualem aliculus objecti, ideft habens objectum perfecte præsens, vel in se, vel in specie intelligibili, vel per aliquam reuelationem, intellectus enum habés obiectum fic præsens in ratione intelligibilis, non-vractu intellectum dicitur habere memoriam de tali obiecto, vt in primo expositum est, dist.2.parte 2.quæft.vltima,& diftin.6.habens ergo talem memoriam sufficienter est in acu primo ad causandu intellectionem actualem illius obiecti, ergo poteft illum effectum causare in quocunque receptiuo illius effectus, sed intellectus alterius angeli non actu cocipietis talem actum distincte est receptious talis intellectionis caufatæ ab angelo loquente, & dicitnon concipientis prius, quia fi actu conciperet, túc eiusdem obiectinon posset recipere aliamintellectionem. Sequitur in littera ibi, probatio maioris, scilicet huius, illud quod sufficienter est in actu primo, &c. quia prima extrema proportionis actiui, & paffiui funt vniuerfalifima abstracta à quocunque activo, & quocunque passiuo, & ista proportio inest particularibus fub vtroque extremo per rationem communem, & per contequens extremis. Hec etia propositio tractara est supra à Doct.iu prolo.in qualtio.de subiecto Theo.arti. 1. & hac propositio aliqualiter declaratur, quia si aliquod actinum respiciat aliquod passiuum, ita quòd inter illa duo sit proportio activiad paffiuum, & paffivi ad activu, scilicet quod sieut actiuum potest producerr effectum in passio tali, ita & passium tale su receptinum illius effectus à tali actiuo, fequitur, q quodlibet actiuum eiusdem rationis cum primo actiuo posit verè agere in verè passiuum, & in quodliber. passium eiusdem rationis, cum non st maior ratio devno,quàm de alio,& sic similiter, sicut aliga passium natum est pati ab aliquo actiuo, ita & quodlibet eiusdem rationis natum est pati ab codem actiuo, & fimiliter natum eft pati à quoliber actiuo eiusdem rationis, abactiuis ergo eiusde rationis abstrahitur actiuum in communi, & à passiuis eiusdem rationis abstrahitur passium in communi, & fic proportio actiui in communi ad passiuum in communi est interextrema communia, & vniuerfalissima, probatur minor, videlicet ista, sed angelus habens notitiam habitualem, &c.ex quo.n. angelus habet actum primum cognoscedi a. sequitur, quod per illud potest facere intellectum suum in actu fecudo, caufando in feintellectionem obiecti, & pet consequens sequitur, quod similem intellectionem possit causare in intellectu alterius angeli paffiuo, cum fit eiufdem rationis cum intellectu suo passiuo, & sic patet, scilicet ista ratio prima.

In ista littera occurrunt alique difficultates, Diffentras primo. Circa hoc quod dicit, intellectus angelia. noi anda. poteft causare cognitionem b, in intellectu alterius angeli, puta c. hoc enim videtur dubium, quia fi intellectus a.caufat cognitionem b.in intellectu c. aut causat in ratione objecti, aut in ratione potentiæ, non primò, quia tunc non loqueretur alteri angelo, quia intellectus ille in ratione obiecti tantum. caufaret



caufarer cognitionem fui, & non cognitionem . b. Tum etiam, quia de necessitate natura, & absolutè causaret cognitionem sui, & fic non esset in potestate eius loqui vni Angelo & non alteri, non se-cundo, quia Doct.in q.pen.prolo.artic.1. expresse comparat obiectum in ratione actiui ad potétiam in ratione passiui.

Dico breuiter, quòd verum eft, quòd quando obiectum in communi in ratione actiui respicit po tentiam in communi in ratione passiui, quodlibet per se contentum, quod est eiusdem rationis in ratione actiui, respicit quamlibet potentiam per le contentam sub potentia in ratione passiui, loquen do semper de causalitate competere obiecto, quia obiectum concurrit tantum partialiter, vt patet à Doct.in 1. dift. 3. q.7. & licet potentia concurrat a-ctiue partialiter vt probat Doct. vbi fupra, & 5.q. quolib. tamen obiectum respicit illam in ratione adine par- receptiui, quia cognitio talis tantum est nata recipi in potentia. Hæc autem propositio non tantum verificatur de causa partiali, sed etiam de causa totali. Imò magis, nam memoria fecunda in ratione activi respicit intellectum possibilem in ratione passiui, ergo qualibet memoria secunda respicit quemlibet intellectum, scilicet proportionatum in ratione passiui, ficut ergo intellectus Angeli cum specie intelligibili obiecti. b. (quæ duo integrant memoriam fecundam respectu intellectionis abstractiuz ipfius. b.) potest causare cognitionem b.

in fe, ita & in quolibet intellectu eiuídé rationis. SECVNDO occurrit dubium, circa illam propolitionem, & prima extrema proportionis a-chui, & palliui, &c. quia ex ista propolitione multa videntur sequi inconuenientia.primo, quia voluntas in ratione actiui respicit se ipsam, in ratione passiui, patet, quia in se potest causare actu volendi, vel nolendi, vt probat Doct. in dift.2 5. ficut ergo potest causare in se actum volendi, ita similem actu potest causare in qualibet voluntate eiusdem rationis, & sic sicut in seipsa potest causare actum amoris erga Deum, ita poterit caufare fimile actum in volutate alterius, & fic poterit facere voluntatem illam diligere Deum, patet, quia illa voluntas actu diligit Deum, que actu habet amorem Dei in se, quod videtur valde inconueniens.

Nota to be **.** 

Qromodo

perentia

CORCUTA

tialitor .

¶ Secundò, sequitur, quòd ante beatitudinem Angelorum dum effent in gratia vnus potuit facere alium mereri, patet, quia voluntas vnius Angeli informata chatitate potuit in se causare actu meritorium, ergo & fimilem potuit causare in vo Iuntate alterius Angeli, cum fit eiusdem rationis in ratione receptiui, & per confequens potuit facere alium Angelu mereri beatitudine quod non vr.

¶ Tertiò, sequitur quòd vna voluntas poterit fa cere peccare aliam voluntatem, probatur, quia inse potuit elicere actum peccati, puta actum deformem, ergo & fimilem potuit caufare in voluntate alterius Angeli, & fic vnus Angelus potuit facere peccare alium Angelum

Quartò, sequitur, quòd eadem voluntas poterit fimul, & femel diligere . a. & odire. a. quæ funt repugnantia, probatur, ponendo talem cafum, q voluntas vnius Angeli actu diligat alium Angelu dilectione vt octo, & vnus alius Angelus eliciat actum odij vt octo circa illum Angelum, tunc arguo fic, Angelus poteft caufare in se actum odij cir ca illum alium Angelum, ergo & fimilem actú poterit causare in voluntate alterius Angeli prius diligentis illum alium Angelum, & fic in eadem voluntate fimul, & semul erunt actus odij, vt octo & actusamoris, vt octo respectu eiusdem obiecti, quod est impossibile.

J Quinto, sequitur o intellectus vnius Angeli & sit. a. possit causare visione Dei in intellectu alterius Angeli & sit.b.ponendo o b.actu no videat Deum, & limiliter voluntas.a.poterit caufare fruitionem perfecta in voluntate . b. prius no fruente, vel fi voluntas, b. fruatur tm, vt quattuor & fit imperfectior voluntate.a.tunc voluntas.a.poterit cau fare fruitionem, vt octo in voluntate alterius, fi ipla fruatur, vt octo patet ista omnia, qa Doct. vult, g intellectus beati fit causa actiua visionis, saltem partialis, & fimiliter voluntas eius fit causa actiua partialis respectu fruitionis, ergo sicut illa potest causare in se ipsa partialiter, ita & in qualibet voluntate eiusdé rationis. Et multa alia incoueniétia possunt adduci, quæ ne sim tedio legenti omitto.

S Respondeo, o propositio Doct. est manifeste vera, nec inconuenientia adducta valent contra illam propositionem, cũ facillime solui possint stante propositione illa. Ad primum ergo inconuenies, dico, o nullum est inconueniens, cocedo enim voluntatem posse recipere ab alia voluntate actu amoris Dei, quo voluntas illa formaliter amat Deu, fed actus ille no dicetur in potestate amantis cum tantum se habeat in potentia receptiua, vt patet à Doct.in 1.dift.17

¶ Ad secundu concedo, quòd actus, qui dr meri torius pot caufari in alia voluntate, & fimiliter a-Aus deformis, & tn volutas recipiens hmói actus nec meretur, nec peccat, ga actus meritorius, quo aliqua voluntas meretur, est in ptate eius sic, quòd ab ipla libere eliciatur, vt patet à Doct.in 1.dif.17. non em aliqua voluntas meretur in co, qd euitare non pot, ga si volutas vnius Angeli causet actu in voluntate impersectiore alterius Angeli, sic se het in potentia receptiua, quòd nó pót nó recipere illum actu, fimiliter dico ad aliud inconueniens de pctó,quòd quis recipiat actú de formé, non th ex hoc dr peccare, qa peccare semp est in prate peccatis, fic o est i facultate sua elicere actu desormem.

vel non deformem, vt p Aug. patet & coiter.Doct. ¶Ad aliud incoueniens de actu amoris, & actu odij, dico quòd nihil cocludit cotra propolitioné Doct.cu ipfe dicat, quòd talis potetia activa possit agere in passum sibi proportionatu & dispositum, modo si voluntas aliqua actu heat actu amoris, vt octo state illo actu amoris, à nulla volutate poterit recipere actu odij, propter incopossibilitate actuu, ficut et superficies aliqua, quis sit receptiua caliditatis, vt octo, & et frigiditatis, vt octo ab agente na turali, tñ vt eft actu sub frigiditate, vt octo à nullo pot recipere caliditate, vt octo ppter incoposibi-litate formaru, quæ & si no repugnet supriciei, sut tn adinuice repugnates, & incopolibiles ex fuis ra tionib formalib, & no ex rone inbiecti, qa qcuq; repugnat fuis ronib<sup>9</sup> formalib<sup>9</sup> repugnat, vt pater à Doct.i 1.d.2.par.1.q.1.& i 3.d.1.q.j.& alibi fepe.

Ad vltimu incouenies de visione, & fruitione, Dico breuiter, ofi intellectus Angeli, vt habens præsens obiectum beatificu, ita o tale obiectu con curreret de necessitate in ratione obiecti visibilis, quòd posset causare visionem ipsius obsecti in quocunq; intellectu eiusdem rationis fibi proportionato, & disposito. Et forte este duficile eis Nora, & be-soluere hanc rationem, qui dicunt, quod etsentia. m, diuina in ratione obiecti visibilis causat visionem, fi intelligant, quòd tantum partialiter, nobis au-tem non est difficultas, quia tenemus, quòd talis vifio, licet partialiter causetur ab intellectu beati, principaliter tamen causatur à voluntate Dei, & ideo, ipía non concurrente, intellectus Angeli non posset care illa visione in itellectu alterius Ange-li. ii tri ipla cocurreret no apparet incopossibilitas, ~ quin

### Libri

Distin.

quin partialiter, licet minus principaliter poffet illam caufare, ficut in feipfo, im & in mtellectu alte rius, per idem dico ad illud de fruitione, quia fruitio principaliter caufat à voluntate diuma, de minus principaliter à voluntate angeti, & ideo voluntate diuina non concurrente, no posset causare fruitaonem in voluntate alterius angeli, quia quando aliquis effectus depender à duabus caufis partialibus vnam totalem integrantibus, ab vna fola ufie non poteit, & pcipue à minus principali, vi pater à Doa g. 14-quole & alibi fepe, ti verò voluntas diuina cocurreret, tunc licut potest causare fruitionem in feipfo,ita & in voluntate alterius, & fic patet responfio ad omnes istas inflantias.

Ibi inftatur contra rationem.Hic Doct.non infat contra maiorem prime rationis, nec cotra probationem cius, quia, tam maior quam probatio eius intelligitur de actiuo & passiuo amoto omni impedimento, quod tunc dicitur in potentia propinqua, vt patet per philo fophum.9.meta.tex.com. 10.quoniam (inquit) possibile aliquid possibile, & quado, & quomodo, & que cunque alia necesse ad effe in diffinitione, supple potentix actine, & passiuç, & fubdit. Tales potentias scilicet irrationales necelle eft, vr pollint quando palliuum, & actiuum ap propinquant, hoc quidem facere, illud verò pati, & soluit difficultatem, que pollet occurrere, scilicet o Scorns fol- istę potentię rationales posse impediri hoc excludit nie difficul- dicens Nullo namque exteriorum prohibente adiungere &c.vide textum.t.c.2.& t.com. 10 requiritur ergo remotio oninis impedimenti.Et fic Do&. concedit abfolute, quòd vnus angelus abfolute polfit intellectualiter loqui alij angelo, sed non sequitur, quòd possir loqui angelo distanti, non enim po test distans agere in distans, nisi prius agat in medium, sed medium non est receptiuum locutionis angeli nec auditiuum angeli loquentis.

Ibi. Confirmatur istud per Aristo. secundo de anima text. com. 74 vbi vul:, quod fi effet vacuum nihil videretur, quia species visibilis non posset pertingere ad oculum. No (inquit) bene hoc Democri tus opinatus, o fi effet vacuum o medium supple fi effet vacuum prospici vtique certe, & fi formica effet in cuelo, hoc enim impossibile.patiente enim aliquid fenficiuo fit ipti videre, ideft fecund um alia translationem visits non fit, nisi quando sensus patitur aliqua paffione, fequitur, ab ipfo igitur qui vide tur colore impossibile, relinquitur autem quod à medio ideft, secundum aliam traflationem, sed impossibile est, vi sus patiatur à colore, remanet igitur vt patiatur à medio, sequitur, quare necesse est esse medium, vacuo autem facto, non aliquid certe, licet omnino nihil videbitur, ideft fecundum aliam litteram, vnde necesse est, vt aliquid sit in medio, si autem fuerit vacuum non tamen vilio non erit vera, sed nihil omnino videbitur, hæc ibi, oporteret ergo angelum loquente alteri angelo diftanti prius habere actionem in medium, quam in angelu, cui

Que moues loquitur. G motum fine simul.

Ibi.Item vult philosophus septimo phi.tex.co. 8.&.c.9.quod mouens, & motum fint fimul, & hoc loquédo de moto immediato, quod oportet prius moueri à mouente quain moueatur motum medium.Sed fi (inquit Arist.) quod mouetur primum fecudum locum, & corporalem motum eft necefse est tangi, & continuum esse mouenti, sicut videmus in oinnibus hoc contingere, hæcille in textu. 8.cum ergo angelus loquens non fit fimul cum angelo audiente, & distante, oportet quòd prius agar in medium, cui sit simul, & postea in angelum, sed medium non est capax talis locutionis, ergo.

# Quzítio

Ibi.Ad ifta excludenda.Hic Doct. in ifta littera intendit probare, quòd angelus vere possit loqui al- Expessie la teri angelo, etiam distanti, causando in co aliquam tera, intellectionem . Expono tamen istam litterm propter iuniores, quamuis in fe fit faris facilis, cum dicit fi non effet prioritas natura actionis in medium ad actionem in termino, actio in terminum no dependeret ab actione in medium; patet per exem-plum, il ponatur ignis dutans à ligno per spacium decem cubitorum, ille ignis non posset immediate calefacere illud lignum nifi prius calefaciat partem propinquam medij pura seris, que calefacta calefa cit aliam, & fi illa calefacta fit tante virtutis, quanta est prima pars calefacta, ita perfecte calefacitaliam partem, & fic de alijs, vt patet à Doct.in fecundo.d. fecunda.q.1 2. respondendo ad secundum argumétum principale, & fic patet quomodo ignis non po 2". isus test immediate calefacere lignum, quia necessario, no potes ca-Se prius natura calefacit medium, ve fic calefactio lefacere uligni ve posterius natura dependet necessario à ca- 57407. lefactione medij ve priore natura, fi ergo calefactio hgni non cifer posterior natura calefactione mediji tunc ignis çque immediate pollet calefacere lignu, ficut, & pfum medium, quia caufa efficiens duora effectuum, quorum neutrum eft prius altero, poteft vtrunque fine altero cauface. Sed in proposito non est talis prioritas, scilloct, quod intellectio angeli caufata ab alio angelo dependent, vt posterior natu-ra ab alia intellectione prius caufata, de recepta iti medio, de quòd sic non dependent probat ibi, actio in medium non præcedit naruraliter actionem in terminum, nifi duplici de caufa, aurquia est eiufde rationis medium, & terminus, vi cum aerbicubi talis calefit, extrema pars illius aeris nonimmediae te calefit, fed posterius natura calefir, quia prius naturaliter pars propinqua igni calefit, quia ergo teru minus & modium funt eiuldem; rationis terminus aeris non poteft calefieri, mili prius medium inter ipfum, & agens calefiat, fimiliter fignum eft eiufde rationis cum aere, & hoc in ratione receptiui, quin ita aer eft receptiuus caloris ficur, & lignuin, & ideo ignis non poteft immediate calefacere lignum inter quod, & ipfum ignem cadit aer, nisi prius cates facit aerem. Sequitur, aut fi est alterius rationis, fcilicet ipfum medium à termino, ita quòd terminus in ratione receptiui fit alterius rationis à medio receptiuo, ficut patet de materia prima, que est imme diate receptiua forme fubstantialis, & de medio inter ipfam,& agens, puta aliquod quantum, quod ta tum est receptiuum accidentis, puta caloris &c.ruc agens habet duas formas actuas., quarum vna eft prior naturaliter reliqua, & secundum illam formam, quæ est prior activa natum est agere in medium, & fecundum aliam in terminum, vt patet de igne corrumpente lignum frigidum, prins enint lecundum formam caloris disponit lignum, & posterius secundum suam formam substantialem inducit formam substantialem ignis in materiam ligni. Dat etiam Doct. alia exempla de medio, quod est eiusdem rationis cum termino vt cum sol illuminat partes medij, quia pars posterior non potest immediate illuminari, nifi pars propinquior prius natura illuminetur. Et exempluin quado medium eft alterius rationis à termino, est quando sol gene alund exe-rat mineram in visceribus terræ, vel vermem in ter ra,& illuminat medium interpositum, nam secun-dio, & est, dum formam fuam fubstantialem generat minera ynando me in visceribus terræ, ita quod substantia solis est ra- din eff alte tiogenerandi, & fecundum aliam formam puta rius nature lucem illuminat medium, & fic generatio vermis ab extre. est posterior illuminatione medij, quia fol non mi.

posset



t At em

posset generare vermem, nisi medio prius illuminato. Ét si dicatur, o substantia solis est ratio formalis generandi vermem, & illuminandi medium, dico, quòd quamuis hoc non fit forte verum, adhuc substantia solis erit ratio generandi prius vnu, quàm aliud, tamé quicquid fit de hoc aliàs. Sequitur ibi, exclusa vtraque earum causarum, scilicet quòd nec medium sit receptiuum eiusdem rationis cum termino, nec agens habeat aliam formam. actiua realiter, vel virtualiter (dicit virtualiter propter substatiam aliquam, que potest este ratio formalis producendi plura alterius rationis, fic tamé, quòd sit ratio formalis prius producendi vnum quam aliud) per quam fit natum agere in mediu actione alterius rationis ab actione in terminum., nullo modo præcedit actio in medium actionem naturalem in terminum. Et ita eft in proposito, mediu enim corporale, quod est inter angelos difantes neque eff natum recipere actionem eiufde rationis cum angelo distante audiente, vt patet, ga

gelum Andire .

Quid fit an angelu audire eft recipere intellectionem de obieto revelato ab angelo loquente, que intellectio in nullo corpore immediate recipi potett, nec fimiliter aliam alterius rationis priorem'illa, quia angelus loquens nec habet formam virtualiter, nec formaliter activam actionis prioris ad illam, qnæ eft locutio, ideft o talis operatio, fiuè caufatio nouz intellectionis in alio angelo no necessario præfupponit causationem alicerius alterius rationis, patet, quia cum angelus habeat obiectum præsens in se, vel in specie intelligibili, vel aliquo alio modo, sicut immediate potest causare notitiam illins obies. cti in fe, ita & in quolibet intellectu poteft fimilem. causare, qui sit eiusdem rationis, & fic poterit caufare illam in intellectu angeli diftantis.

Ibi. Confirmatur istud vltimum tripliciter, scilicet quod angelus loquens possit causare nouam intellectionem de aliquo obiecto fibi revelato in intellectu alterius angeli distantis. Et primo phat ponendo vnum impossibile, sclilicet quod Deus no effervbique fecundum effentiam, effet tamen omnipotens ficut dictum eft in primo, dift. 37. & tune posset immediate causare aliquid alicubi, vbi tamo non effet prefens per effentiam, nec tamen ageret in medium actione eiusdem rationis nec alterius, ga caufatum effet immediate ab eo.

[Ibi. Secundò fi non admittatur ifta pofitio impollibilis, remota impollibili politione latis habe-Quemodo bitur propositu, quia Sol immediate causat ver-sel imme- mem, vel aliam substantiam generabilem, & corint can- ruptibilem, & tamen actione illius rationis, scilicet set verme, generationis non agit in medium nec actione alte-vel aliam rius rationis supple agit in medium, nifi quia Sol *(ubstātiam*) habet aliam formam actiuam, scilicet qualitatem, tenerabile . per qua natus est agere prius aliquo modo in me-Corrupti- dium, qnam per fuam formam fubstantialem, ficut alteratio præcedit generationem.

bilem.

Ibi, præterea tertio. Hic Doct.adducit aliud Exemplum. exemplu, quo manifeste probat, quod non est necesse virtutem actiuam este præsentem passo, nec p effentiam, nec per contactum corporalem, & fic fi virtus corporalis potest sic agere indistans, multo fortius virtus angelica poterit causare intellectione obiecti in intellectu alterius angeli distatis, & quòd virtus corporalis fic positit, patet, quia corpus generans, puta ignis generat corpus naturale, scilicet copolitum ex materia, & forma, quod est subiectu superficiei, & tame non est immediate prafens receptiuo formæ substantialis, nisi tantum secundum superficiem, ve cum ignis agit in ligno, tam ignis, quàm lignom funt fimiliter tantum quo ad fuperficiem, vel se tangunt tan tum quo ad superficiem,

Nonæ Secunda.

& quòd agat prius in medium inter ipfum, & illud, cui est sic præsens non requiritur absolute ad hoc, quòd agat in illud, sed hoc est, quia medium est capax actionis eiusdem rationis cum termino, vt pa+ tet de aere calefacto, nam calefectio que est terminus calefactionis actiuz est simpliciter eiusderationis cum calefactione recepta in alijs partibus aeris

Ibi. Poft hæctria aptius exemplum ad propo- Exemplum. fitum eft de actu cognoscendi, quia cognitio intuitiua visionis, quæ eft actio immanens non eft eiusde rationis in medio cum illa, quæ eft in organo, patet, quia actio, quæ recipitur in medio eft tantum fpecies iplius vifibilis, receptum aut in organo tanquá in receptiuo remoto est visio, & licet prius causetur species visibilis in medio, quàm causetur visio in organo, hoc est, quia visibile natum est gignere, & speciem, & visionem sicut duos effectus ordinatos nec receptum in medio est causa recepti in termino, idest ficut effectus prior illo comparando illa ad eandem causam. Et quod dicit de organo, quest receptiuum remotum, patet, quia potetia visiua, que eft, quod constitutum ex anima, & tali organo fic mixto, vt patet in primo, dift. 3.quæft. 6.eft immediatum receptiuum vifionis, organum verò remotum receptivu, sicut etiam dicimus in nobis, quòd intellectio immediate recipitur in intellectu, & re- "bi intellemote in ipfo operante. Quod etiam dicit, quod dio imme species sensibilis in medio non est causa visionis re- diare recicepte in organo, hoc forte dicit, quia fenfibile extra piatur . eft caufa vtriufque. Si tamen teneatur, quòd adhuc species sensibilis fit causa visionis, vt etiam videtur tenere Doct. in primo, dist.3. quæst.4. deber intelligi de specie existente in organo, que vna cu sensitiua integrant visionem, illa tamen visio, absente vifibili, effet valde imperfecta, vt tenet Dact.vbi fupra, melius est igitur dicere, quòd tam visio, quàm species sensibilis immediate causetur a visibili, differenter tamen, quia uifio tantum partialiter caufatur à uisibili, ut uidetur tenere Doctor. in primo, distinctio.3. quæstio. 7. species autem sensibilis immediate causatur à sensibili potentia, sensitiua non concurrente, ut Doctor videtur tenere in quolib. quastio.15.

Ibi. Per hoc patet ad inftantiam de secundo de Secundo de anima. Hic Doctor soluit instantias prius factas, anima, conexponendo prius auctoritates philosophi dices ad tex.74. primam, quòd non est de ratione uisibili adhuc ut causet aliquid in termino, quòd aliquid causet in. medio eiusdem rationis, uel alterius rationis cum caufato in termino, fed quia species sensibilis est effectus prior uisione, que prius recipitur in medio, quàm recipiatur in organo, ideo ponitur prius cau fari in medio ipla species, quàm in organo. Et per idem, ad illud septimo physicor. quòd Septimo phy

verum eft, quòdagens eft immediatum paflo, & fic. cotex 9. hoc immediatione correspondente tactui mathe matico, quando medium est receptutum actionis eiusdem rationis, uel alterius rationis, respectu cuius agens habet formam, uel immediatione correspondente tactui uittuali, quia ita est agens præfens diftanti mathematice ad effectum caufandum in co, ficut fi effet præsens fibi secundum suam elfentiam, & hoc modo effe præfens per potentiam. fuam, & fic, non quòd potentia fua fit ibi, fed quòd potentia fua positi causare ibi effectum, ac si estet ibi, licet nec ipsum, nec potentia sua sit ibi.

Ibi.Sed cotra hoc obijcitur.Hic Doct.facit vna instantiam contra illud, qd dixit prius s.quod distatia localis non impediat locutionem, quia si sic tuc sequeretur, quòd unus angelus posset loqui alteri angelo quantum cunque distanti, quod no videtur, **S**Relpon-

176

### Libri

Distin.

# Quaftio

ig Responder Doctor in reportatis, quòd nimia Qualtio 3. distantia impedit angeli locutionem, sed in quanta distantia determinate loqui possit uia naturali, ne scitur, ficut etiam supra patuit dift.2.quæft.5.deloco angeli, uidelicet quantum locum fimul occupare possit. Ibi. Secundo principaliter ad solutionem ar-

Angolî superiores lo guo fic. Hec est fecunda ratio, quam facit Doct. citantis.

· - 1

1.50

. . . . .

•....

tus natura-

qxi.

quentes se probando, quod vnus angelus poffit intellectuali-habent per ter loqui alteri angelo, & un ista ratione præsuppomodum ex- nit unum fupra declaratum, diftin. 3. quæft 9. quo-Inferiores modo angelus cognoscit se per essentia, ideit quod verò ad fuperiores fe intuitiuam in ratione obiecti intelligibilis, vt ibi exbabene per polui. Exhoc infert propolitum, quia fi angelus modum ma inferior possit cognoscere se insuitive per estentia vifestantis', fuam, à fortiori angelus superior cognoscere poterit illum inferiorem intuitiue per effentiam. illius inferioris, cum superior sit maioris uirtuus, & pater, quia omne obiectum intuitiue cognoscibile ab inferiori, est etia intuitiue cognoscibile à superiori: cum ergo angelus inferior pollit caulare cognitionem fuam intuitiuam in fe per effentiam fuam, fequitur, quòd idem poterit causare in quemcunque intellectum eiusdem intellectionis receptiuum, dato quod angelus inferior diftet à superiori, & tamé non est necesse quod illa cognitio recipiatur in medio. Ergo à fimili, fi in angelo ponatur aliquid actu intelligibile, natum gignere aliquam cognitionem, licet non intuitiuam in quolibet intellectu paffiuo, & receptiuo, potest illud actu intelligibile gignere suam notitiam, sed intellectus angeli distantis est receptious talis notitiz, igif illud intelligibile actu in intellectu angeli existens potest causare in intelle-Etu angeli distantis notitiam actualem sui, nihil tamen caufando in medio.

#### Quastio Secunda.

Vtrum Angelus possit loqui vni, & non alteri.

Seraphicus Bona.2. fent.dift.3.q.1.art.3.

Scotus 2. senten. dist.g. quest.2.

D.Thomas prima parte summs,q.1007.art.1. Riccardus 2. Sent. dist.9. quest.1. Franciscus de Mayr.2 sent.dist.9.10. & 11. q.1.

1. TEO Lingua Angelorum nil alind eft,nifi aliquavir

2



BI. Ad viteriorem autem declarationem propositi restant duo intelligenda. Primo, quid gignatur in intellectu audientis ab angelo loquente. Secundò, qualiter angelus potest loqui uni, & non alteri, si sint æque

prælentes. lis expressi-De primo dico, quòd potest causare actum tan ua proprio rum conce tum, ita quod non speciem. Secundo potest simul prum bane causare actum, & speciem. Teruo potest causare linguam ha speciem tantum.

bent etian Ibi. Probatio primi. Hic Doctor intendit pro-Angeli infe bare, quod angelus, puta a. potest causare in angeriores, O /u lo, puta b. actum cognoscendi respectu alicuius periores , obiecti, non caufando speciem, pater, quia si ange**диа** ројјилс lus b. prius nouerit obiectum c.habitualiter, puta omnes loquod habeat speciem intelligibilem illius, per qua dicitur c.habitualiter notum, quia ficut habens habitum prompte agit, ita habes speciem intelligibi-lem obiecti, statim potest intelligere illud cu uult, si igitur c. fit habitualiter notum a.b. & fimiliter fit habitualiter, & actualiter notum ab a. tūc a.poterit causare in intellectub. actualem notitiam c. prius

habitualiter noti a. b. & tunc non caufabit speciem intelligibilem in b. quia tunc in ipfo b. effent duz species intelligibiles tespectu emide obiecti, quod non videtur.

Ibi. Similiter locutiones, vt plurimum funt de complexis pertinentibus ad actualem existentiam. terum. Hic Doctor probat, quod etiam posito, quòd angelus b.habeat species intelligibiles omniù fimplicium, & actu cognoscat illa, & similiter propolitiones necellarias constitutas ex simplicibus, siue ille propolitiones fint mediate, uel immediate, adhuc angelus a. poterit loqui angelo b.& ipfum illuminare de multis ignous, pater, quia complexio-nes, que includunt actualem existentiam extremotum, & corum unionem, cum fint merè contingen. tes, non cognoscuntur per species intelligibiles ex-tremorum, patet, non enim habens speciem intelligibile albedinis, & fpeciem intelligibilem hominis, exhoc fequitur, quò d pollit actu cogno scere homi nem effe album, es per consequens unus angelus po test loquialteriangelo, illuminando ipsum de mul tis conclusionibus contingentibus, loquendo enim communiter fit tantum de complexionibus cótingentibus, & no de terminis timplicibus, cum respectu illorum habeat species intelligibiles cocreatas, per quas actu potest cognoscere omnes complexio nes necessarias. De illis contingentibus patet, quòd unus angelus potest causaren alio angelo cognitionemalicuius talis complexi fine caufatione allcuius fpeciei.

Ibi. Secundum probo. Hic Doct.probat quomodo angelus loquens possit causare speciem intel ligibilem in intellectu alterius angeli audientis, & fimul actum intelligendi respectu obiecti, cuius est species intelligibilis, que probatio est satis clara in litera, quam camen litteram aliqualiter doclaro.

Supponitenim primo, quòd angelus audiens non habeat cognitionem objecti c nec habet fpeciem intelligibilem illius, & fic carens utroque eft utriusque receptiuus, & si illis non careret, non esset audiens, quia audire est actu recipere notitia obiecti ignoti ab alio loquente. Probat modo, o possit gignere in audiente speciem intelligibilem c. & actu intelligendi de specie intelligibili, pater, quia ipsa. potest gignere speciemintelligibile eiusdem rationis, ficut species rei sensibilis in medio potest gignere speciem sensibilem eiusdem rationis, puta in alia parte medij. Et hoc fic debet intelligi, quia fi Nera & besensibile existens in medio illuminato, puta aliquis nè. color potest immediate gignere in medio illuminato speciem sentibilem, quæ recipitur in partes propinquiore ipsi colori, tunc illa species immediate gignet aliam in parte propinquiore fibi, & illa alia, fi fit equè perfecta, ficut prima immediate gignet aliam æque perfecta, fi vero fit imporfectior, prima gignet aliam imperfectiorem,& in hoc pariformiter est dicendum, sicut dicit Doct. in isto secundo, diftinct. 2. quæft.vlt. respondendo ad secuudum argumentum principale, & fic tadem illa fpecies sensibilis, quæ est ppinquissima organo, gignet aliam eiusdem rationis in ipso organo. Et sic patet, quomodo illæ species sensibiles non se habent, ficut effectus ordinati eiusdem cause, sed ficut effeotus ordinati alterius, & alterius cause . Et ev hoc infert Doc.quod fi vna species sensibilis existens in medio potest aliam eiusdem rationis causare in par te propinquiori eiusde medij, à fortiori species inteliigibilis existens in intellectu angeli a. poterit alia eiuldem rationis caulare in intellectu angeli b.cum fit capax illius. De actu patet, quia illa species, que est in loquente principium cognoscendi illius, cuius cft.



eft, potest etiam esse ratio producendi actualem intellectionem illius objecti in intellectu alio capace, idest gangelus a. habens speciem intelligibilem c. ficur illa species intelligibilis est ratio formalis producendi (partialiter tamen) actualem notitiam ipfius e.in intellectu angeli a. concurrente ipfo intellectu, vt alia causa partiali, & principali, ita eadem species, vt existens in intellectu angeli a crit ratio formalis partialiter causandi, cocurrente intellectu angelia. ve caufa principali notitiam actualem c.in intellectu angelib. cum sit receptious eiusdem rationis cum intellectu angeli a.

Difficultas palchya.

OCCVRRIT aliqualis difficultas, primo in hoc, quod dicit speciem intelligibilem posse causare speciem intelligibile eiusdem rationis, quia si sie tunc intellectus angeli habens speciem intelligibile deitatis (de qua supra dictum est dist.3.9.10) posset causare speciem intelligibilem deitatis in alio angelo, fi non fuisset prius causata in eo, & sic ille alius angelus meré naturaliter posset cognoscere deitatem sub ratione propria, q tamen negat Doct.vbi supra, & q.14. quolib. Et licet Doct. in dift.3. huius fecundi q. 10. dicat, qualis cognitio possit dici nacuralis, quia naturaliter, elicita tamen dicitur fupernaturalis, quia principium partiale elicitiuu est supernaturaliter datum, ista autem species intelligibilis deitatis causata ab alia specie intelligibili, nullo modo dicitur supernaturalis.

Secundo ex hoc vf leg, g angelus possit causare specié intelligibile deitatis, puta in anima dánata, cũ fit capax illius, & fic mediate illa diftincte poterit cognoscere deitate, & sic hfe maiore bearitudinem naturalem, quàm philosophusaliquis potuisset hre.

Tertio occurrit difficultas, ga si angelus habes speciem intelligibilem, puta deitatis, potest in intel lectu alterius no impedito causare distincta notitia deitatis. Sequitur, o possit similem causare in ange lo intuitiue vidente deitatem, & sic in codem intellectu angeli erunt simul cognitio intuitiua, & ab-ftractiua eiusdem objecti. Et similiter sequitur, q in intellectu suo possi causare notitiam abstractiua deitatis, & fic fimul cognoscit deitatem abstractiue, & intuitive, quod est impossibile.

Quarto, sivna species potest causare alia in intel lectu alterius angeli, sequitur, o poterit alia causare in intellectu, in quo est, cum sit receptious eiusdem rationis, nec valet dicere, 9 duz species intelligibiles eiusdem rationis non possunt esse intellectu, quia iple expresse cocedit in quinto metaph. g duz species sensibiles eiusdem rationis etiam, & plutes possint esse in codem puncto medij,& simi liter concedit, & duz intellectiones eiusdem rationis postum este in codem intellectu. Si igitur vna. species potest causare aliam in intellectu, in quo est, & illa alia poterit canfare aliam, & fic actu erunt infinitæ species intelligibiles, probatur, quia prima causat secundam in instanti, cum nullo modo sit per motum causabilis, & illa secunda erit æque perfecta cum prima, quia eiusdem rationis, & per modum naturæ producit, igitur in eodem inftanti, quo illa fecunda est producta, illa secunda, cum sit çquè perfecta, producet tertiam æquè perfectam, & tertia quartam, & fic in infinitum.

Quinto, fi species intelligibilis existens in intellectu angeli a.caufat speciem intelligibilem in intellectu angeli b.aut eft caufa totalis, aut partialis, non partialis, quia nec species sensibilis existés in medio eft tm caufa partialis alterius speciei sessibilis, immo totalis, non secundo, quia tunc si intellectus angeli fieret præsens alteri intellectui, no habenti speciem intelligibile, flatim causaret illam in illo intellectu, & fic statim posset habere notitiam illius objecti,

& fic non effet necessaria locutio. Et similiter cum fieret præsens animæ beatæ, prius non habenti spe-ciem intelligibilem deitatis, statim causaretur in ea fpecies intelligibilis ipfius deitatis, & fic fimul poffet habere notitiam intuitiuam, & abstractiua deitatis. Nec valet dicere, 9 angelus non habeat fpeciem intelligibilem deitatis, cum sit contra Do&. qui vult in primo, diftin. 3. quæft. 6. quòd species intelligibiles fint indelebiles, & hoc etiam uidetur uelle in quarto, diffin. 45. cum ergo habuerint spe-cies intelligibiles ante suam beatstudiné ipsius deitatis, ut lupra patet dift.3.quæft.10. fequitur, quod nunc habeant eas.

Secunda.

Sefpondee ad primam difficultatem, gno haz Soluuntur berem pro inconuenienti, o posset angelus causare difficultain alio angelo, non prius beato, nec habente aliam. ##. Et cum infertur, ergo posset mere naturaliter intelligere deitate. Dico, 9 merè naturaliter potest capi dupliciter. Vno modo, quod ex fuis puris natu- Mere naturalibus poffit habere illam cognitionem diftinctam raliter podeitatis, uel ex puris naturalibus alterins, & hoc teft capi du modo non posset, quia non posset intelligere, nifi pliciter. habere speciem creatam ab angelo alio. & ille alius angelus cum tota fua uirtute non posset causare speciem intelligibilem deitatis in alio angelo, non concurrente specie supernaturaliter creata. Alio modo potest intelligi naturale, quia habet in fe principium naturaliter acquilitum, & hoc modo concedo, quod angelus habens speciem supernaturalem deitatis, potest causare aliam mere naturaliter. ficut habens potentiam uisiuam merè supernaturaliter poteft causare uisionem naturaliter, ut pa-ter à Doct.in primo.

¶Ad fecudam difficultatem dico, o no repugnat angelo posse causare talem speciem intelligibilem. in anima danata, nec fimiliter repugnat intellectui damnato posse recipere talem speciem. Si tamen. de facto non potest producere, hoc est à causa extrinseca prohibente, & nullo modo cooperante ad talem causationem, quia voluntas diuina ex sua iufta determinatione videtur determinasse intellectu damnati huiufmodi specie non informari. Dato etiam, quòd talis species esset causata in intellectu, vel anima damnati, adhuc non sequitur cognitio diftincta deitatis in ipso, quia & si talis intellectus cum tali specie intelligibili sit causa perfecta produr cendi diffinctam cognitionem deitatis abstractiua, tamen talis cognitio non poteft sequi, nifi uoluntate diuina cooperante

Ad tertiam difficultatem dico primò, q ftante notitia intuitiua deitatis in intellectu angeli, alius angelus adhuc non poterit causare speciem intelligibilem deitatis in tali intellectu. Et cum infertur, quòd talis intellectus fimul poterit cognoscere deitatem intuitiue, & abstractiue. Negatur, quia stante notitia intuitiva deitatis in aliquo intellectu no potest notitia distincta abstractiva deitatis causari propter rationes formales adinuicem repugnates, quia notitia intuitiua terminatur ad rem existente & præfentem, inquantum exiftens,& in fe perfecte præsens. Abstractiva verò, licet possit esse existentis, non tamen terminatur ad existens, vt existens, vt paret à Dock in pluribus locis. Et sic posset stare talis species intelligibilis deitatis sine actuali cognitione illius abstractiua. Sicut etiam dicit Doct.in tertio, dift.31. gnon repugnat intellectui beato habere habitum fidei, repugnat tamen fibi actus cre- Altu crede dendi, qui non potest stare cum clare visione Dei. di na porest Nec similiter uoluntati beati repugnat habitus fi- flare cum dei, licet fibi repugnat actus sperandi, qui nullo clara visiomodo poteft ftare cum actu per fecta fruitionis, fic ne Dei . erit in proposito de specie intelligibili.

Fran.Lych.in fec.Sent.Sco.

I77

**¶D**ico



Dico fecundò, quòd adhuc non reputo impoffibile cognitionem deitatis abstractiuam in se abso Juté sumptam simul posse esse cum visione, quia ex hoc non sequitur : ergo talis intellectus simul cognofcit Deum intuitiue, & abstractiue, quia vitra. illud absolutum in cognitione requiritur, q actu terminetur ad Deum, de quo satis patebit in quoli. qualt.14.artic.3.

Ad quartain difficultatem. Dico breuiter, g non poteft species intelligibilis aliculus objecti exiftens in aliquo intellectu causare aliam eiusde obiechi in eodem intellectu, quia tunc notitia abstractiua illius obiecti fimul dependeret, quodammodo à duabus causis totalibus, & sic posset esse, & non effe, nam intellectus habens vnam speciem intelligibilem alicuius obiecti, finon est impeditus, neceffariò causat actum intelligedi illius obiecti, cum fit vna causa totalis, & ex alia parte circumscripta. alia specie intelligibili, talis actus non poterit caufari, pater, quia deficiente vna causa partiali, altera causa partialis causare non potest. Et dixi de alia, & alia specie respectu vnius, & eiusdem obiecti.

Quomodo species de nouo adepta e∬e in angetafias. Respondeo, quòd ordo requisitus ad caufanintelligibiles eft ifte. Res create transferuntur ab effe fensibili ma ifte or do affi gnatur quo a.l intelle-Eum huma. num,qui ordo non est ne ceffarius ad intellectum angelicum, neque ex

sis.

Et cum infertur, quod due species sensibil es in po fune ille eodem puncto possiunt este, cocedo de duabus speciebus etusdem rationis, sed tamen alterius, & alterius obiecti saltem numero distincti, hoc idem dico de duabus intellectionibus eiusdem rationis in habeat pha intellectu. Non est igirur ratio, quòd non possint elle limul, quia adinuicem limul repugnant, cum non fint formæ adinuicem repugnantes, fed quia idem obiectum numero in eodem intellectu haberet duo perfecte representatiua, quoru quodlibet. esset sufficients, & sic idem actus intelligendi numedas species ro finul dependeret à duabus causis toralibus modo preexposito.

Ad quintam difficultatem posset dari vtrumgi membrum, videlicet, quòd fit caufa totalis alterius speciei intelligibilis, sicut etiam ponitur species sen fibilis. Sed melius videeur dicendum, quod fit cauesse partialis, nec est simile de specie sensibili, & intelli-sabile, à gibili, quia sicut prima species sensibilient fiabile, à gibili, quia ficut prima species sensibilis ab obiecta quo postea sensibili, ve à totali causa immediate causatur, ita. transeut ad videtur, quod illa species sensibilis, vt totalis causa esse intelligi immediata caufat aliam speciem sensibilem. Sed bile, & eune non est sic de specie intelligibili, nam species intellifit secies in gibilis in nobis causatur ab intellectu agente, &à telligibilis, fantasinaje, & fic videtur, quod illa species causata, concurrente intellectu agente, suppleat vicem fantafinatis in caulando aliam eiufdem rationis. Sic videtur dicendum de specie intelligibili in angelo, quod causerur ab objecto, & ab intellectu agente, vt etiam videtur tengre Doct.in isto secundo, di.3. qualt. 11. & illa species causara erit partialis causa causandi aliam, supplendo partialiter vicem obiecti, & concurrente intellectu agente angeli.

¶ Vltra istas difficultates qua dam alia parua ocparte obie- currit, videlicet, quod si species intelligibilis potest eti, neque ex causare alia, puta species intelligibilis lapidis possit parte poten caufare aliam , an illa fecunda fit perfectior prima.

Dico, quòd fi illa prima effet caufata ab intellectu agente, & fantasmate, quod secunda estet perfectior, quia causa funt perfectiores, & agut per mo dum naturæ, species enim intelligibilis est multo perfectior fantasmate, igitur perfectiorem speciem intelligibilem partialiter caufabit. Sed an fit eiufdem rationis fetunda cum prima, loquendo de pri ma causata cum fantasmate, videtur, quod non, quia principium partiale respectu speciei secundæ intelligibilis est alterius rationis à fantasinate, vt pa ter. Dico conformiter dictis Doct.in ilto fecundo, dift.1. quæft.vit. de potentia intellectiva apimæ, &

### Qualtio

angeli, vide ibi quæ notaui. Ibi. Tertium probo. Hic Doctor probat, quomodo vnus angelus poteft caufare in intellectu alterius angeli speciem intelligibilem tantum alicuius obiecti, non caufando actum intelligendi eiuf dem, & hoc probat, quia minor virtus actiua non potest maiorem virtutem impedire à sua actione, hoc patet, & per consequens si superior consideret aliquid in genere proprio, puta a inferior volens loqui fibi de b. non poterit impedire actualem intellectionem, igitur tunc inferior non causabit intellectionem actualem ipfius b. quia non poffunt duæ ineffe fibi fimul, & aliquid caufabit quantum. poterit, quia vult conceptum suum alij communicare quantum poteft, igitur caufabii speciem ilhus b. fi non præhabeatur in intellectu superioris. Ex eadem etiam maiore, quæ prius, scilicet maior virtus, &c. ista minore, quòd scilicet superior, & inferior possunt simul loqui eidem, sequitur, quod superior faciet istum actu intelligere illud, de quo vult loqui, inferior autem non, quia tunc estent in splo audiente duzintellectiones ciuldem obiecti, fed tantum faciet aliquid compossibile cum intellectione sua. s. speciem illius, de quo vult loqui in. istis duobus casibus, ita potest loquens gigner speciein, quòd nullum potest tunc gignere actum. Dato etiam, quòd nullum fit impedimentum ex parte audientis, puta quòd no habeat nec speciem, nec actum obiecti, de quo alius angelus vult loqui, adhuc loquens, ex quo voluntarie causar', potest causare vnum, & non alterum, scilicet prius, non causando posterius, ex quo se non necessario concomitantur, & in illo vitimo membro loquens loquitur, & tamen audiens non audit perfecte, quia auditio est aliqua intellectio actualis illius, quod exprimitur à loquente, & est simile, sicut si homo loqueretur homini distracto per studium, in cuius aure acciperetur species soni, & tamen non audiret, ideft non conciperet illud diftincte fub ratione figni, nec haberet intellectionem de illo expresso, sed tantum ista species soni gigneret in memoria, vel fantafia aliam speciem remanentem , & posset postea rediens à distractione considerare illud, cuius est fignum, & ita locutio præcedens esset sibi occasio intellectionis illius, etiam licet prius per ea nihil distincte audisset, sed in alus duobus primis membris, in quibus intellectio actualis exprimitur à loquente, quando aliquis loquitur, tunc ille, cui loquitur, audit, quæ auditio intellectio quædam eft : hac Doctor.

IN iftis verbis Doctor, yt clarius intelligantur, Ingeniofa difficultas. aliquas difficultates tango.

Prima est in hoc, quod dicit, angelum inferiorem non posse impedire angelum superiorem ab actuali intellectione alicuius obiecti. Et pono ta, lem casum, quòd angelus superior, qui dicatur a. Casu. abstractiue cognoscat lapidem per speciem intelligibilem illius, & angelus inferior habeat speciem. intelligibilem supremi angeli, & perfectam quantum habere potest, quod est possibile, vt supra patuit diftinct. 3. quæft. vltima. quomodo vnusangelus, & fe, & alium possit intelligere abractiue, & fit ille angelus inferior b,

Pono etiam, quòd in angelo superiori non sit species supremi angeli, quod est possibile.

Hoc posito pono, qu'd intellectus angeli inferioris sit virtutis, vt quatuor, & species intelhgibilis supremi angeli sit, vt tria, & intellectus superioris angeli sit, vt quinque, & species lapidis sit tantum, vt vnum. Hæc omnia suntpossibilia stante illo casu infero propositum, videlicet, gangelus inferior possit impedire angelum. lupe-



superiorem abactuali notitia lapidis, quia quando tantum duz cause partiales integrantes unam totalem, quarum una est uirtutis, ut quatuor, Nus hee & alia vt tria est perfectior alia totali integrata ex mia, & duabus partialibus, quarum vna sit, vt quinque, & alia vt vnum, cum igitur angelus inferior cu specie intelligibili supremi angeli sit virtutis, vt 7.& angelus superior cum specie lapidis sit tantum virtutis, vt fex, sequitur, q angelus inferior poterit causare actualem cognitionem supremi angeli in intellectu angeli superioris, & sic impedire eu ab actuali confideratione lapidis. Ex alia etiam parte potest impodire eum, caufando in eo speciem intelligibilem supremi angeli, & túc intellectus superioris angeli cũ illa specie intelligibili, necessariò intelliget angelum supremum, cum ille intellectus sit merè naturalis, & quando species intelligibilis est perfectior & efficacior, túc intellectus prius intelligit obiectú cuius eft illa species, vt patet a Doc. in primo.d 3.q.6. & fic tunc angelus superior impeditur ab actuali co-

gnitione lapidis per angelum inferiorem. Secundo ad ide arguitur ponédo talem cafum o angelus superior intelligat lapide, siuè intuitiue, siuè abstractiue no curo, e angelus inferior habeat perfecte prælentem angelum fupremu fic, g ipfum intelligat intuitiue,& non intelligatur ab angelo fuperiori, tunc intellectus inferioris, vt habens perfectam memoriam angelt supremi actu poterit caufare notitiam intuitiuam supremi angeli in intelle-Au superioris, & tunc impediet eum ab actuali cosideratione lapidis, patet quia existentia angeli sipremi in ratione object intelligibilis est perfectior intellectu angeli superioris, & est causa partialis cognitionis intuitiuç, quæ vnitur alteri caulæ partiali,

Alis diff.cultar.

culsas.

hnè.

icilicet, intellectui angeli inferioris. Præterea occurrit alia difficultas, 'quæ elicitur ex verbis Doc.videtur.n.ipfe innuere, gangelus fuperior possit impedire angelu inferiorem ab actione sua, cum.n. dicit, q virtus inferior no potest impedire superiore, videtur inferre, quod si esservirtus fuperior posset inferiore impedire, quod etiam expresse tenet in præsenti.q.Ex hoc sequentur nonulla inconuenientia. Primum, quòd tunc angelus fuperior posset impedire inferiore a quacung; actua-li intellectione, & sic si inferior actu vellet cosiderare aliu angelu, superior possit impedire illu actu causando in eo perfectam notitiam, puta lapidis, & fic angelus inferior non posset ad libitum considerare quæ vellet, quia superior posset semper eum. impedire fi veller, quod est valde inconueniens. Secundum inconueniens, quia si virtus superior potest impedire inferiorem, sequitur, quòd voluntas angeli superioris poterit impedire voluntatem angeli inferioris ne amet sicut vult, supponédo, quod voluntas angeli inferioris non possit fimul habere duos actus perfectos, vt tenet Doc. in primo.d.17. & alibi, tunc fi angelus inferior actu amat alium angelum amore perfecto. & voluntas angeli superioris potest causare in co amoré perfectu alicuius hominis, ergo tunc voluntas angeli inferioris impediretur ab amore, quem habuit ad alium angelum. Et vltra sequeretur, q voluntas angeli inferioris non posset adlibitum amare quem vellet, quia semper impediretur a voluntate angeli superioris. Sequeretur etiam, q non effet simpliciter in potestate eius amare,& non amare quem veller, quia fi poteft impediri a voluntate superioris, tunc tantum amabit quantum placuerit superiori, quæ omnia videntur absurda, immoposset impediri ab amore angeli supremi,quia angelus superior pro tunc postet'in co causare perfectum amorem alicuius hominis.

Terria diffi JTertia difficultas est in hoc quod dicit, quod vna species sensibilis, potest aliam causare in fantafia, quia tunc quæro, fi illa caufata in fantafia, fit eiuldem rationis concaufante, vel alterius, non fecundo, quia tunc non effet representativa eiusdem obiecti, non primo, quia tunc virtus fantastica per illam non posset cognoscere objectú cuius estabftractiue patet, quia per primam tantum cognoscitur obiectum, vt est præsens in se.

Secunda.

SRefpondeo ad has difficultates, & primo ad pri ficultatum mam concedendo cafum effe possibilem, sed cum ex tali cafu infertur, quòd angelus superior potest impediri ab actuali intellectione lapidis negat hoc posse lequi, & cum df causa totalis inferior est perfectior. Dico primo, quòd nulla species intelligibilis poteft ita intendi, vt aliquo modo possit supplere pfectione potentie intellectiue, vt pater a Doc.in primo.d. 3.q.8. cum igitur intellectus angeli superioris fit caufa partialis intellectionis multo perfectior intellectu angeli inferioris, & a nulla specie intelligibili potest suppleri illa perfectio, que pertinet ad potentiam intellectiua angeli inferioris fequitur, quòd angelus inferior non potest tnnc impedire intellectum angeli superioris.

Dico fecundo, quod et posito, & non concesso, quod intellectus angeli inferioris, q dicaf.a.vt hns talem speciem intelligibile sit persectior causa intellectu angeli superioris, qui dicatur.b.hnte specie intelligibile lapidis, adhuc non sequitur, quod poffit impedire eum, quia.b. habet voluntate essentialiter perfectiorem voluntate.a.& per consequens voluntas. b, fic poteft firmare intellectum in actuali co gnitione lapidis, vt a nulla voluntate inferiori auerti poffit,& conuerti ad aliud obiectum. Sicut et pofita in intellectu meo specie perfectissima alicuius obiecti, quæ vnà cum intellectu agit 8m vltimum potentiæ suæ, tn voluntas mea potest auertere intellectum a tali obiecto per talem speciem præsentem, & couertere ad aliud obiecum imperfectius, & imperfectiori modo pfens. Sic et voluntas mea poteft illum intellectum fumere in actuali confideratione talis obiecti imperfecti, quod per nullam speciem intelligibilem quantumcunque intensam potest auerti, & couerti ad obiectum cuius est species ita perfecta. Sic dico in proposito, quòd intellectus b. nullo modo potest impediri à confideratione lapidis, stante imperio voluntatis b.

SEt cum dicit, quòd si intellectus b. careat specie supremi angeli, quòd intellectus a. habens talem speciem, potest similem causare in intellectu b. concedo, & in isto casu non potest impediri ab aliqua voluntate creata, quia & si uoluntas possit imperare intellectui, auertendo illum à confideratione alicuius obiecti, & conuertendo ad confiderationem alterius, fimiliter posset firmare illum in actuali confideratione, non tamen poteft eum impedire, quin recipiat speciem intelligibilem, stante debita approximatione, cum hoc nullo modo sit in potestate eius, & sic concedo cafum illum.

fEt cum infertur, quòd ex hoc possit illum impedire, negat, & cum probatur, quia intellectus b: habens speciem supremi angeli est perfectior causa, & naturalis, idest agens per modum naturæ, quàm id me intellectus, ut habens speciem lapidis, concedo, & cum infertur, igitur tunc de neceffitate intelligit supremum angelum, & sic impeditur à confideratione lapidis, negatur, quia ultra perfectionem cause requiritur, quod uoluntasb. non firmet intellectum b. in actuali confideratione lapidis, vt fupra dixi.

Respösio ad Ad secundam difficultatem principalem, con- secunda dif cedo cafum illum, & cu infertur, quod ex hoc po- ficultatem. Fran.Lych.in fec.Sent.Sco. Z 2 teft



178

test impedire. Dico primo quod per possibile vel imposibile circunscripta voluntate.b.quod intelle-cus.a. vt habens perfecte præsens in ratione obie-Et intelligibilis effentiam supremi angeli, quòd túc non caulabit forte de necessitate naturæ cognitio-nem intuitiuam supremi angeli in intellectu.b.quia essentia supremi angeli vt absolute considerata in ratione objecti intelligibilis non videtur posse supplere perfectionem intellectus.b. in ratione potentiç, & fic intellectus. b. potest continuare intellectionem lapidis, quod à nullo intellectu inferiore habente præsens obiectum quantumcunque perfe-ctum poterit impediri. Et quamuis Doct. in primo distinctio. 3. q.8. videatur dicere, quod obiectum perfectius potentia concurrat ad intellectionem vt principalior causa, non tamen diceret Doct. quod obiectum creatum, etiam perfectissimum posset supplere perfectionem agendi pertinentem ad intellectu in ratione potetiz, quia tuc sequeretur, 9 obiectum tantum posset intendi, quod per se vt totalis causa posset causare intellectionem, cuius oppositum tenet Doct.vbi fupra.Si etiam concedatur quòd.a. vt habens prefentiam fupremi angeli,poffit impedire intellectum. b. circunscripta voluntate.b.tamen ipla non circunscripta, sic posset firmare intellectum.b.in actuali confideratione lapidis, quòd à nullo intellectu inferiori habente quodcuque obiectum creatum perfecte præsensimpediri posser rationem superius dictam. Restin ad Ad aliam difficultatem que in ordine est secu-

Libri

ficando.

difficultate. da principalis, qua probatur, quòd fi angelus superiot posset impedire &c. q tunc posset cumimpedire à quacumq: intellectione. Dico primò & forte nec voluntas.b.quæ eft angeli superioris, nec simili-Cifiders be ter intellectus.b.poffet impedire intellectum.a.fcine hec om-licer angeli inferioris, & hoc stante imperio volunnia bine ma tatis.a.quo firmatur intellectus à. in actuali cofideratione alicuius, quia nulla voluntas creata videtur immediate posse habere potestatem super alia vo-lun catem. Dico secundo & magis ad propositum o intellectus. b. concurrente voluntate ipfius, poteit impedire intellectum.a.à quacumq; cognitione da ta, & conuertere eum ad cognitionem alterius. & co cedo, g sicut voluntas, b. potest c usare aliqué actu in fe, quo imperat intellectui auertendo illum à co sideratione obiecti, & couertedo ad cosideratione alterius obiecti, ita pot fimile actu causare in volun tate.a.patet, ga volutas est receptiuu eiusde rationis cum voluntare b.Pono ergo o voluntas.a. imperet mediante actu suo intellectui, vt actu consideret lapidem, & voluntas b. producat aliquem actu in volunrate.a.qui fit imparatiuus respectu cognitionis hominis, quo voluntas.b.formaliter imperet intellectui.a, vt actu consideret hominem, & quia iste actus fecundus videtur incomposfibilis primo elicito à voluntate.a.sequitur o primus definat este, quo definente per alium actum, quo intellectus couertitur ad confiderationem hominis, statim impe ditur ab actuali confideratione lapidis, nisi forte dicatur 9,& fi voluntas.b.possit causare in volunta te. a quemcunque similem actum, quem in se caufare poteft, tamen vt dicatur actus imperatiuus requiritut q fit elicitus à voluntate imperante, & fic fequitur, quod ille acus secundus in voluntate.a.cu non sit ab ipsa voluntatea. non possit dici imperatiuus, siue non possit elle actus, quo voluntas. a.imperat intellectui fuo.

¶ Tertio potest dici quòd voluntas.b.sicut potest imperare intellectui suo, firmando intellectum vel auertendo, vel conuertendo ad obiectum, ita uidetur q possit imperare intellectui inferiori, scilicet ipfum firmando in aliqua actuali intellectione, vel auertendo ab illa, & conuertendo ad aliud, quia fi poteft imperare iutellectui fuo uidetur etiam quòd poffit imperare per actum fuum cuilibet alteri intellectui eiusdem rationis.

Distin.

9 Sed nunc uideretur sequi, g sicut uoluntas superior potest sibimet imperare ad eliciendum aliquem actum, ita possit imperare uoluntati inferio ri ad eliciendum actum, & tunc non effet in potesta te sua elicere actum uel non elicere, quod uidetur inconueniens.

Sed diceretur g non eft fimile de intellectu, & uoluntate, quia imperando intellectui, non dicitur Qão vola concurrere actiue ad intellectionem , ita q talisin- tas imperes tellectio fir producta ab intellectu, & uoluntate, fed intellectui. tatum dicitur imperare intellectui ex hoc, q poteit ipfum firmare in objecto cognito, & quia intellectus agit de necessitate naturz, de necessitate sequitur intellectio, potest etiam eum impedire auertendo à tali obiecto, & conuertendo ad aliud, fed fi im peraret uoluntati alterius, túc nó effer in potestate inferioris elicere actú uel no elicere, flate tali imperior uoluntatis superioris, puta si uoluntas superior imperat uolütati iferiori ut eliciat actu amoris erga Deu tuc state tali imperio, uolutas iferior no posset nó elicere. Dico ergo breuiter cocedédo, quangelus fuperior possit impedire inferiore ab actuali cogni tione, & g in duobus potest impedire inferiore ab actuali cognitione, & g in duobus potest impedire. Primo fi uolutas inferioris circufcribatur quo ad actu imperatium respectu sui intellectus, g intellectus superior has specie intelligibile, puta lapidis, uel habens ipsū lapide in sua psentia i rone obiecti intelligibilis, pot causare actuale notitia, & pfecta ipfius lapidis, & fic eum impedire à confideratione alteriº obiecti.Secudo pot eu impedire, impediédo actú imperatiuu volutatis, no caufando in ea actú imperatiuu oppofitu, sed causando in ea absolute aliu actu perfectu, puta ponedo tale calum, g intellectus angeli inferioris per imperiŭ uolūtatis intelli gat lapide, & fic uolútas illa habet unu actú elicitu perfectu quo fic imperat, & pono o uolutas angeli fuperioris caufet actu perfectu in uolutate inferiori, puta amoré perfectu alterius angeli, cú ergo duo actus perfecti limul nó poísint effe in eadé uolútate, sequitur o state secudo primus definit esle, & fic uolutas superior poterit imperare intellectui suo vt caufet notitia talis angeli in intellectu inferioris angeli,& fic his duobus modis fuperior posset impedire inferiorem. Et cu dicitur hoc effe inconueniens, quia tunc angelus inferior no posset intellige re quecumq; ueller ad libitu. Dico galiud eft loqui de facto, & aliud de possibili, de facto em ex determinatione diuinæ uoluntatis communiter non im peditur de possibili uerò, Dico quòd posset impedire, cum non repugnet uirtuti superiori poste impedire inferiorem.

Virtus Supe 9 Ad aliud inconueniés, quod uidetur sequi ex rior pores ista secunda difficultate principali scilicet q tucuo- impedire in lutas inferior possit impediri ab actibus suis. Dico ferierem. breuiter o & li de facto, & de coi lege ex determina tione diuinæ uolútatis nó impediať, attéta tň perfe ctione uolutatis superiorissibi no repugnat posse impedire inferiore, & sic superiore posse facere inferiore no amare puta hoiem, et fi iple uellet, & cocedo q no eft in ptate fua ad libitu amare qué ueller. Si dicatur o túc uolútas inferioris non effet libera, nechaberet in ptate fua actus filos fi non posset ad Alind eftim libitu fui amare Dico galiud est impedire uolun- pedire vola taté per aliquéactu incopossibilem actui eliciédo, racem, o Scaliud eft posse impedire uoluntate ut immedia- poffe impedi te possit elicere actum nullo actu incompossibili re veluaraactui eliciendo prius exposito, primo modo sem.

potest



pòtest impedire, fed non fecundo modo, q declaro per exemplum fit voluntas superior b.& inferior a. pono, o b. producat actu perfectum, puta volitionem perfectam respectu alicuius obiecti in voluntate a tunc stante illo actu a. non potest elicere actu amoris erga tale obiectum, quia ille actus est incom poffibilis primo, & tamen non fequitur, quin a.ab-folute poffit amare, & non amare tale obiectum. Sicut etiam fi eadem voluntas nolit Franciscum este, flante tali volitione no potest ipsum velle esse, quia ista volitio est incompossibilis prime, & tamen ex hocnon sequitur, quin absolute possit velle Francifcum, & non velle. Similiter b.caufet in a. actu perfectum amoris erga hominem.a.non poterit elicere actum perfectum amoris erga angelú, & hoc state primo actu, quia non possiunt esse duo actus per, fecti in eadem voluntate, vt dicit Doc.in primo, di ftin.17.nifi forte dicatur, o duo actus perfecti, puta duo amores, siuè eiusdem rationis, siuè alterius no poffint fimul elici ab eade voluntate, th, vt confidesatur in ratione receptiui, potest simul recipere plu resactus pfectos, qui ex fuis rationibus formalibus non fint incompositibiles, sicut amor, & odiú respe-&u eiusdem obiecti, &forte, primo modo intelligit Doc.& nó secundo modo, quia in tertio, distin. 14. videtur quasi velle, quòd in intellectu animæ Chri fti possint simul esse infinitæ intellectiones infinitorum obiectorum, sed quòd simul, & æquè perfecte possint elici à tali intellectu absolute negat.

Ad vluima diffi. dico breuiter, o species causata in fantafia ab alia specie, vt à causa totali est eiusdem rationis cu illa, quăuis illa causata etia possit cocurrere ad actum virtutis fantastica, obiecto cuius est talis species no præsente, quia virtus fantastica, quæ est altera causa partialis ex sua ratione, ita potest in obiectu ablens, ficur prælens, dummodo habeat fpe cie illius. Sed tunc occurrit difficultas speciei intelligibilis,& de fantasmate, an sint eiusde ronis, vel alterius. de hocalias, ne impediat principalis intentio.

Ibi. Sed qualis actus intelligendi eft ifte, qui dr auditio. Hic Doc.intendit declarare qualis sit actus intelligendi, qui di auditio. Dicit, quangelus potest quadrupliciter intelligere, & pro clariori intelligen ria angelus loquens dicatur a. & angelus audiens dicatur bix objectum, de quo fit locutio, dicatur c.b. potest intelligere intuitive a.in fe, vt fupple eft perfecte præsens intellectui b. secundo intuitiue in intellectua. supple, vt c.est in se præsens intellectuia. cognoscente illud intuitiue, terrio b. poteft cognoscere cabstractiue per speciem habitualem cocreatanis de qua supra dist. 3. q. 10. vel acquisitam, de qua supra disti 3. q. 11. & dicit Doct. q. nulla istarum intellectionu est auditio, quia nulla est per le expressa ab intelligente, inquantum intelligens eft, immo accidit, g obiectum mouens fit intelliges aque enim moueret, fi non effet intelligens, & in omnibus iftis, st aliquis intellectus caulat, oft intellectus ipfius intelligentis, & no alterius, & ipfum obiectu cocurrit ibi cu intellectu, vt caufa partialis, vt patet in primo di. 3. q. 7. & 8. & in quolib. q. 1 5. quarto modo b. pot intelligere c. ita q intellectio fiat in co per intello ctum a exprimentem, & intellectus b. nulle habeat caucalitatem respectuactus, sed tantum sit passiuus, ista autem sola cognitio est auditio, & est expressa ab intelligente, inquantum intelligens eft.

Sed occurritaliqualis difficultas in hoc, g. dicit, pintellectus b. potest intuitine videre can intelledu a. quia aut hoc eft, quia ipfe intellectus a. eft ratio representandi ipsum sub ratione propria. Sed hoc non vr, quia quod est talis ratio representandi, continet ip fum virtualiter em totam fuam entitate, xtpatet à Doct.in primo, dift. 3, qu. & dift. 8, qu. & in fecundo, dift. 3. q. 10. & q. 14. quolib.art. 2. & dift. præfenti. fed intellectus a. non poteft fic continere aliquod absolutum aliud à se, vt supra ostensum est dift.3.q.10. igitur intellectus b.non potest intuitiue

Secunda.

intelligere c. vt in intellectu a. Secundo dubitatur, quomodo intellectus b.po test intuitiue intelligere c in intellectu a ga ex quo Doc in isto fecundo, di. 3. q. vlt. vult expresse, quod intellectus crearus non posit cognoscere intuitiue in verbo, led tantum cognolcit in proprio genere, vbi fic dicit paulo ante responsionem principalium rationum. No (inquit) cognoscens existentiam alicuius cognoscit ipsam intuitiue, quia potest ipsam. cognoscere abstractiue, nam cognitionemintuitiua fingularium non poteft habere in verbo, vbi tamen cognitionem existentia habet, & ideo ad cognitionem intuitiuam rei neceffatio concurrit obiectum reale, vel ipfa res, vt pñs, hæc ille: fi igitur intellectus angeli non poteft cognoscere lapidem fingulaten. intuitiue in verbo, multo minus, poterit cognoscere intuitiue in intellectu alterius angeli.

Dico, g Doc. supra non contradicit, qu'a hoc, Responsio. quod dicit hic, fic, debet intelligi, quando intellectus ibi cognoscit intuitive c. in intellectu a. si talis cognitio fit perfecte præsens intellectui b. partialiter potest causare in intellectu b. cognitionem sui intuitiuam, & alia caufa partialis est intellectus, b.& tunc habita cognitione intuitiua de cognitione intuitiua c.existente in intellectu a. tunc per illam cognitionem intuitiuam respectu alterius cognitionis intuitiue existetem intellectu b.poterit perfecte cognoscere cognitionem intuitiuam c. existentem in intellectu a. & quia illa terminatur ad c.existens, inquantum existens, & in propria presentialitate, co sequenter intellectus b. poterit intuitiue cugnosce-re c.in intellectu a.ita o sciet illam notitiam c. esse notitiam intuitiuam c. Dubium in est, si c.no estet actu existens, & talis notitia intuitiua actu existeret in a.an intellectus b. cognoscendo illam intuitiue a cognosceret c.intuitiue. Dico, g forte casus nou est pollibilis, quia de ratione cognitionis intuitiux est, o fit respectu obiecti existentis in se, & præsentis. Sed adhuc remanet difficultas, quia non videtur, g Dubinm. si intellectus b. cognoscat intuitine cognitionem c. intuitiuam, gex hoc cognoscat ipsum c.intuitiue', quia Doc. in quolib.q. 14. artic.3. expresse tenet, o quis videat actum beauficum in fe, & g tamen no videat obiectum beatificum, quia talis acus dicit relationem realein ad obiectum beatificum, quæ non cognoscitur non præcognito termino.

Dico concedendo, quod ex tali cognitione no Refionfie. sequitur necessariò cognitio intuitiua c.sed bene dico, quòd communiter cognoscens aliquam notitiam intuitiuam alicuius obiecti, ex consequenti intuitiue cognoscit illud obiectum.

Sed tuc gritur, à quo causat illa cognitio intuitiua talis obiecti, non à notitia intuitiua existente in intellectu a, quia cunc virtualiter cotineret entitate obiecti, non ab intellectu a. & obiecto, quia túc talis cognițio esset auditio proprie sumpta. Dico, q talis cognițio intuitiua ceffet immediate ab iplo c.p-fente, & ab intellectu b, Si dicatur, q tunc no intelli geret c. intuitiue in intellectua, Dico, quer hoc intelligio intuitiue in intellectu a. quia dum videt notitiam intuitiuam c. in intellectu a. scit ipsum c.esse perfecte præsens in intellectu a ideo ex tali notitia. intuitiua potest inuestigare ç in se, Potest ettam dici breuius, ce forte magis ad intentione littera, q intel lectus b.vt couertit le ad intellectum a intuitive videt illa, q funt plentia in ppria existeria intuitiue a. ita o talis intellectio intuitua immediate causatur ab obiecto presente intellectiua a. & ab intellectu b. Fran. Lych.in sec. Sent. Sco. Z 3 prout

Znid fit a-Bus incelli-

### ibri

# diftin.

#### prout se conuertit ad intellectum a.& sic per talem conversionem habet obiectum in se præsens

Nota & benè.

I Dico etiam, quòd intellectus a. habens c, in fe presens, potest partialiter mouere intellectum b.ad cognitionem sui intuitiuam, & alia causa partialis erit intellectus b. & fic intellectus b. poterit perfecté intuitiué cognoscere intellectum a. ac per confequens poterit perfecte cognoscere cognitionem intuitiuam, quam habet intellectus a. de c. & fic tadem poterit cognoscere ipsum c.intuitiue, & sic pa tet responsio ad difficultatem.

Ibi. Patet ergo differentia auditionis ab illa triplici cognitione, quæ comuniter potest dici visio, quia in auditione, intellectus audientis tantum eft palliuus, & quicquid eft in eo, ita quod fi habet speciem habitualem ipfius auditi, illa species etiam no agit ad auditionem. Vult dicere Doct.quòd tunc ille actus dicitur auditio in intellectu b.quando ipfe intellectus b.merè se habet passine respectu illius actus, ita quòd nullo modo concurrit actiue, nec ipfe intellectus b. nec aliquid existens in eo, & ideo posito, quòd haberet speciem habitualem, siuè intelligibilem c. de quo a. intendit loqui, fiue species intelligibilis, ut existens in intellectu b. concurrat. actiue ad illum actum, talis actus nullo modo diceretur auditio: ad hoc igitur, ut dicatur auditio, re-quiritur, quòd intellectus b. nullo modo fe habeat actiue, nec aliquid existensis eo, sed tantu passiue, Sequitur. Quicquid etiam eft fibi præfens, vt eft fibi præfens, nihil agit ad eans fupple auditionem Vult dicere, quod si c. esset in se perfecte præsens intellectuib. fi concurreret ad cognitionem fui,illa cognitio in intellectu b. non diceretur auditio : ad hoc ergo, ut dicatur auditio, requiritur, vt fit tantum ab intellectu loquente, & ab obiecto præsente ipfi loquenti, ut prius tamen intellecto. Sequitur, Solummodo igitur intellectus loquentis, uel quæ funt in ipfo, vt in ipfo, uel præsentia sibi, ut sibi funt actiua respectu auditionis, pater, quia intellectus a. habens in se speciem intelligibilem c. ista duo posfunt causare cognitionem abstractiuam c.in intellectu b. & talis cognitio causata dicitur propriè cognitio, fimiliter intellectusa. haber in se perfecte c. in propria existentia c. perfecte præsens, & intellectus a. possunt causare cognitionem intuitiuam in intellectu b. & talis cognitio intuitiua in intellectub. est auditio, & talis causatio est locutio. Podera bee Sequitur, & hoc no, vt proximi effectus, nam prius

omnia.

caulant ista præfentia loquenti intellection Eactualem in loquéte, quàm caufant illam auditionem in audiente. Dicit, g effectus immediatus, & præcedes auditionem, que habeiur de fe, est cognitio intuitiua, vel abstractiva c. in intellectu loquentis, puta a. que habita postea intellectusa.cum c.in fe prælente, vel in specie intelligibili causat intellectionem in intellectu b.& talis cognicio e posterior, & effectus temotior. Ité nota, plicet ad caufationem talis cognitionis concurrat intellectus loquentis, & obiectum in fe, vel in specie intelligibili, tamen solus intellectus loquentis loquitur, & nullo modo obie chum, quia iple folus exprimit, inquantum intelligens, licet tamen partialiter.

Ibi. Ex hoc patet, quomodo voluntas loquentis faciat ad ipfam locutionem. Hic Doct.intédit probare, quomodo loquens voluntarie loquitur, quia habita prima cognitione cin a. loquente, voluntas ipfius a potest copulare intellectum and c cognitu ita o imperio suo firmat eum in tali cognitione, vt fupra patet in primo, dift.6. & 27. & magis patebit in isto secundo, d.42. statte igitur cognittone c.ina. loquente, voluntas potest imperare intellectuia. vt vratur fpecie intelligibili a ad caufandain cognitio-

#### nem abstractivam c. in intellectu b. hoc idem dico in cognitione intuitiua c.& hoc modo volútas imperat talem locutionem, quia habita prima cognitione c.in intellectu a.loquente, potest postea impe rare intellectui fuo, vt fimilem cognitionem caufet in intellectu b. & hoc eft g dicit. Sequitur ibi parū infra, si enim effectus prior, sine quo non causatur, posterior, est in potestate aliculus, si prior no sit, nec posterior erit, vult dicere Doct.g si voluntas a non potest habere effectu priorem in potestate fua, fine quo non potest haberi prior, nec posteriore poterit habere in potestate sua, igitur si poterit habere priorem in potestate sua, multo fortius posteriorem, effectus autem prior est cognitio c.in a.loquente, effectus verò posterior est cognitio ipsius c.in b.audien te, causata ab a.loquente.

Sed videtur hic occurrere aliquod dubium in Dubium. hoc, quod dicit Doc. 9 voluntas habet in porestare sua primum effectum, puta prima cognitionem c. quia in hoc vf contradicere, & dictis Aug. & dictis fuis. De primo patet 15.de Trin. vbi vult Aug. 9 vo luntas non poteit habere aliquem actum elicitum, neque imperatum, nisi circa præcognitum. De se-cundo etiam patet, quia Doct. vult expresse in pri-mo, dist.3.q.vit. & dist.6.& 27. quòd voluntas non potest habere actum, nisi circa præcognitum.

Dico breuiter, o Doc.non contradicit fibi, nec Refpenfie. dictis Aug. Nam qñ dicit hìc, q voluntas haber in potestate sua effectum primum s primam cognitio nem c. no debet intelligi quantum ad caufationem eius primam, sed quantum ad continuationem ipfius, fiue copulationem, ita q habita cognitione c. in intellectua. voluntas imperio suo potest continuare illam, imperado fupple intellectui, vt f.ftet in tali cognitione, & hac est mens expressa Doc.in locis præillegatis, & præcipue in isto secundo, di.42. & tunc fic continuando, vel imperando dí habere in potestate sua effectum primum, quia intellectum continuare intellectionem, est ipsam continue caufare, vt patet à Doc.in primo, dist. 3. q. 9. & in isto secundo, dist.7. Dico vitra, quòd non solum ipsa vo-luntas imperio suo potestimperare intellectui suo, vt continuer intellectionem c.in fe, fed etiam poteft imperare intellectui suo, vt cotinuet cognitione c. in intellectu b. & fic potest imperare, vt continuer locutionem per horam, vel per plus in intellectuau dientis, & stante tali continuatione locutionis, stat continua auditio in intellectu audientis. Dico ét, qu voluntas habet in potestate sua primá cognitione c. quo ad hoc, quia potest auertere intellectum fuuni cognitione c. fed de hoc magis infra patebit d. 42.

Ibi. Ex hoc ét apparet aliud; quomodo l'actualis intellectio in ipfo loquente non est ratio agendi fibi, inquantum loquicur, fedaliquid pertimens ad memoriam loquentis. His Doc.probat, q intellechio actualis, qua intellectus a intelligit c.non eft ratio formalis caufandi intellectione c.in intellectu bi qua cognoscat c.& qua di audire, sed ratio formalis producendi eft ipfamenoria, puta ipfe intelles otus a.cum obiecto, & ipla memoria, q eft in intelle etu a. primo producit cognitionec. in intellectu a: & polt producir cognitionem eiusde objecti in intellectu bita qipla memoria habet iftos duos effectus ordinatos, fic quod per prins producit cognitione obiection loquete, & per potterius in audreve.

flbi. Patet etiam terriò quid fit or do auditionis ad intellectionem, quæ eft vilio. Hic Doc.ponit dif forentiam interauditionent, & vilionem, liup freiviho intuirina, fiue fit abstractiona, & dicit, or tunc eft Quid fit ernecessaria auditio, vel locutio, quando audiens non do anditihabuit prius notitiam obiecti, de quo angelus vult "". loqui, puta fi angelus a. vult loqui b. de obiecto c. ĥЬ.

Digitized by Google

## uxítio

### Secundi

f b. prius habeat notitiam de c. quamuis a. poffit-caulare notitiam. cin b. tamén illa notitia non eft necessaria locutioni, quia locutio necessaria, sine auditio necessaria, est precise de aliquo obiecto par ticulari non prius noto. Et fic dicit Doch quando Gabriel nouit aliquid in génere proprio, vel reuelatum, quod non noult Michael in particulari po-Quid fit co- teft ifte in intellectu pfius caufare conceptum, qui

:495865 .

tes .

proprie dicitur auditio, quo causato potest Michael conuertere fe ad intellectum Gabr. videndum, & in eo videbitur illa intellectio, quá Gabr. habet, & etiam in ifta intellectione videbitur aliquo modo obiectam ipfius intellectionis, & fi illud obiectum non posset when us videri nec in fe, nec in verbo.vltima perfectio, quam poreft Gabr. habere eft videre in intellectu Gabr. Difficalta-

IN HAC rames littera occurrum ralix, difficultates . Primo in hoc quod dicit, quod habitacognitione de objecto poteft se connertere ad intellectum Angeli loquentis, & videre ibi intellectionem, quam habet de illo obiecto. Quero primo quomodo conuertitur ad intellectum loquenris, & intellectus andientis dicatur.b.& loquentis. a.fi.b.conuertitut ad a. hoc non eft nifi cognoscen-, do iplum. a .tunc quaro à quo caufatúr talis noti-: tia. Dico breuiter, quòd caufatur achein ratione potentiæ intellectiue, partialiter tamen & ab ipio. a. non in ratione potential intellecting, fed in ratione obiecti intelligibilis, & tunc proprie conuer titur ab.a.& non econtra, quia conuerti ad obiectum est potentiæ, & non econtra, quia non dicimus objectum conuerti ad potentiam, & fic.b.mediante illa notitia causata cognoscit. a. in se. si est præsens in se, vel in aliquo repræsentatiuo, si tanrum est præsens in specie intelligibili. Secundo quæritur, an.b.cognoscar intellectionem in a.qua, a.habet de obiecto.c.Dicit Doct.qued fic, & tung: quæro, an eadem cognitione quasb. cognoscibat cognofcat illam cognitionem inqua dicasur dian. alia cognitione.non eadem, quia vna &ceadem col gnitto numero non videtur polle effe plarido o-biectorum specie distinctorum. Si fecundo "fci-: licet alia. quæro à quo est causara, aut est causara partialiter ab intellectura. in ratione objecti, & boo non, quia tuno a contineret. d. fecundum totam entitatem, quod non est verum, quod autem contineret supra patet à Doct. in primo distinct 9.1 quætt. 1. & in itto fedunde diftini 3. aut ipfanotisia. i quæ habetur de. d. caufatur partialiter ab. ipfoid. & hoc non videtur, quia tunc talis notitie causata. effet tantum similitudo ipsius. b. & sie per ipsam non posset cognoscore obiectum. c. aut est caulata ab objecto.c.in ratione objecti.ergo santum eric repræsentativa obiecti. c. & fic per illam pon cognoscet, d.

S Respondeo, quod talis cognitio que est respectu.a.non estet respectu. d.quia pro statu isto di Ainctorum obiectorum sunt distincte intellectio-. nes, & fic concedo quòd eadem cognitiona qua.b. cognolcit, a. non cognolcit. d. fed alia & alia. & cu, quætitur à quo est caufata illa alia.,

Dico breuiter, quèd est causata ab intellectu. b. & ab ipfo, d. & concerto, quod talis notitia eft præcise repræfentating iplins, d. pollet etiam concodi, quod effet caufata ab intellectu, b., & ab objes cto.ccuius est talis intellectio, qua dicitur, d. quiz. c. continet virtualiter, es fic adaquate, partiali-ter tamen à nulla creatura posset causari. Et cum infertur, quod tunc talis notitia effet tantum fi-, milundo objecti.c.

J Dico, quò dhoc effet verum fi illam notitiam. caufuret respectu sui absolute, sed quando causat...

Secunda. 180 notitiam aliculus virtualiter contenti, tune talis

notitiz eft præcise fimilieudo illius obiecti conten u, & non effet smilitudo obiecti virtualiter continentis.

Secundo dubitatur in hoc. quod dicit, quòd Dubium. cognita illa notitia obiecti, per illam aliqualiter cognoscitur obiectum, & tunc quæro, aut intelle-Aus.b.cognoscit obiectum. c.mediante notitia.d. actu existente in intellectu. a. aut medizate alia. fi primo modo.sequitur, quòd intellectus. b.non intelligit formaliter obiectum.c.patet, quia formaliter intelligere aliquid est formaliter in se habere intellectionem illius, vt pater à Doct. in 1. dift.3. quæft.7.& hoc eft quod di. Arift.3.de Anima, quod intelligere eft quoddam pau fi alia cognitione à 6 1 1 cognitione.d.cognoscir.c.quæro runc à quo fa cau fata fi a.c.ergo per.d.non cognoscit.c.cuius oppofitum dicit\_

Jico breuiter, quod intellectus. b. cognofcit. Responsio. c.per.d.& cum dicitur, quod non cognolcit formaliter dico, quòd aliquid cognoscere formatiter potest intelligi, aut mediate aut immediate, siimmediate dico, quod orane cognitum immediate ab aliquo intellectu est formaliter cognitum per? cognitionem fibi inexistencem, cognitum vero me diate quidem, quod eft per notitiam, quæ mediato inter obiectum, & aliam cognitionem; poteft cognosci per cognitionem non formaliter inexisten-. . . . . . tem cognoscenti, & sic concedo, quod intellectus. b.cognolcit.c.mediante notiua. c. quæ formaliter non inexistit intellectui.b, sed alteri intellectui noposset tamen cognoscere.c.medianse.d. nisi habe-l ret formaliter notitiam fibi ineristetem de ipfo.d. Dico ergo cognoscit. c.per d.quia.d.est similitudos ipfius. c. & lic cognoscendo: d. ex consequenti cognoscit. c.

9 Terrio dubitatur in hoc quod dicit; scilicet, fr. Dubium. illud obiectum non posset wicerius videri; necin\_r fe, nec in verbo vltima perfectio, quam poteft Michael de hoc cognito habero, est videre illud in intellectu Gabrielis, &c. nam fi intellectus, b.cogno-> fait.c.ex.hoc, g cognalcit. d.in.intellectu.z.modo præexposito videtur sequi, q talis cognitio, qua co. gnofind no fit auditio, nec fimiliter. d. fit auditio, nec locutio patet, quia loquens de.c. canfat cognitionem.c.in audiente, vt intelliges ipfum. c. vt fuprapatet, fed notitia, qua.b.cognoscit.d.no eft caufata ab ipfo,a.fed tantum ab intellectu.b.& ab ipfo,d.ergo non est auditio, nec locutio, nec limitr.d.: eft auditio, quia actus g dr auditio recipitur i intellectu audiente, modo.d.eft tim in ipfo loquete.

S Refpondeo, o nec.d.nec cognitio, quá haber Refponfio. b.de.d.dr proprie locutios line auditios fed tin prima cognicio, qua estide obiecto, qua immediazò causatur ab intellectura, qui het notitia obiecti res uelati, & talis notitia de obiecto seuclato de pprich auditiona habita ille in intellectu.b.tunc.b:couers titur ad intellectu a. & post ad notitia.d.qua habi+: ta per illa ultimate cognoscit.c.qd elt obiechi reue: latu, ipli.a. 9 Ibi.Sic ergo inquantum auditio ordi: natur, ad cognitionem habeda alicuius, incognitie ipla præcedit oem vilionem tam rei in leig reintel intellectu alterius videntis, quam etia rei persport ciem habituale, quia actus, qui dicitur auditio in a intellectu audientis est prior cognitione intuitivaq obiecți, i le, & cognițiane intuitiua obiecti vili uno intellectu loquentis, & fimiliter prior visione ab-Aractius, que habetur de abiecto por speciem has bimalem, fiue intelligibilem, nulla enim istaru vifonum, vt fupra patet poreft dici auditio, quiao auditio est cognitio expressa ab intellectu loquente inquantum intelligens, vt fupra dixi. Franc. Lych.in fec. Sent. Scotl. Z 4 Se-

Digitized by Google

Responsio.

§ Sequitur-ibi, dicitur etiam audirio differreabomni uilione, quantum ad certitudinem, que differentia fortè poteft concludi ex ratione effectuum ordinatorum, quorum pofterior eff perfectuor, hoc pater, quia cognitio 3 que exprimitur de obieéto ab angelo cognoleente, ut cognoleens eft, uidetur perfectior cognitione ille, que primò habotur in intellectu angeli loquentis, primò enim audiens recipit cognitionem ab angelo loquite de c & habita illa conuerrit fe ad miellectum angeli loquentis, cognoleendo illum in fe, de post convertie fe ad cognoleendo illum in fe, de post convertie fe ad cognoleendo illum in fe, de post convertie fe ad cognoleendo illum in fe, de post convertie fe ad cognoleendo illum in fe, de post convertie fe ad cognoleendo illum in fe, de post convertie fe ad cognoleendo illum in fe, de post convertie fe ad cognoleendo illum in fe, de post convertie fe ad cognoleendo illum in fe, de post convertie fe ad cognoleendo illum in fe de post convertie fe culis cognitio videur cersior primo.

Dubinm.

Refonsio.

. .

Sed tuc occureit dubium, quia fi prima cognitio, que exprimitur ab angelo loquente de obiecho e. dicitur auditio, certum eft, quòd per illamintellectus audientis cognofcit c.cum talis cognitio fit fimilitudo ipfius c. patet, quia notitia habita in intellectu loquente de obiecto, de quo unit loqui, eft einfdem rationis cum notitia caufata in intellectu audiete, cum fit fimpliciter de codem obisco, & fic ma erit fimulitudo obiecti, ficut illa angeli loquentis.

951 igitur per illam primam cognitionem, quæ dicitur auditio, cognofeit obiectum, ad quid ponltur talis conuerfio intellectus.

Dico, quòd quamuisper illam forie, ita perfeche cognoscit obiectum, ficut per illam, que existit in loquente, tamen audiens dicitur perfectius audire, quia non folam cognoscu obiectum, de quoloquens loquitur, fed cum hoc eriam cognofcit intellectum loquentis, cointellectionem quam habet intellactus loquentis de obiecto, de quo loquitur, Schahoo nidetur ulima perfectio ipfius audiontis, quòd habito actu, qui dicitur auditio, propriè etiam convertat lead loquentem, cognoscendum illum, & cognofcendo actum, per quem loquens cognoscit obiectum, de quo loquirur, & fic cogno fcendo illum actum, en confequenti cognufcit. obiectum, de que loquens loquitur, licer prius cognouerit iplum per actum, qui proprie dicitus auditio.

D E fecundo principali. L'quomo do porest loqui vai, & non alteri. Hic Dock in ista littera intendit principaliter declarare, quomodo vnus angelus possi loqui vni angelo, scnon alteri, quamus sint pre fentes, & in equali distancia, dicit, quod ficut in: potolato sogsi elt quanti ad primam intellectio+ nem sui hac specie in memoria, vel illa ad ilkim intellectionen schalemifins, vel illius, ita fi haberet plures intelligentias, effet in potestare eius, quod noticia gigneretur in tha intelligentia, vel illa, non enim magis determinatur paffiuu naturale adpation di ; quam actinum naturale ad agendum, ficut ergo illud activum, quod de fe fubent volumari potett ex leagere, & non agere propter eius imperius; ita poteft illud actium determinari ad agendum. in noc passinum, & non in illud, ficut fieret determinatio ad intelligentins intrinfecas spfi angelo 3 ff fint plures, ficut potoft fieri determinatio ad intellectum huncs veliku extrinfecum, qui quo ad hoo funt paffius eufdem tanonis cu illo paffiuo instinfeco, in que dageret actiuum intrinfecum per imperium voluntatis. Vule dicere Dock in ista hitteria, quod ficur angelus habens plures species intelligi-biles imperio voluntaris potest vri vna ad primam cognitionem aliculus objecti, non vtendo alia. Sic etiam angelus habens plures intelligentias præfentes, idelt plures intellectus angelicos poreft in vno gignere intellectionem alicuius obiecti nogignendo in alio, & pater, ga fi angelus haberet in le plutes

### Qualtio

intelligentias intrinfecas inplures potentias intelles dius posserin yna causase cognitionem alicuius obiecti non caufando in alia, siceriam, guando habet plures intelligencies extrinsecas przentes potesit in vna caufare cognitione valus objecti, no caulando in aliam, peter, quiailla intelligentia, fuè potentia intellection funt paffina ciufdem rationis, or fic parer, quomodo intellocustingeli activits, vi subest imperio volunians fur oon est magis determinatus ad voum palinum ; quam ad aliud , ex fe enim est indecerminarus respectivois palliui ciulde. sationis, fed imperio voluntaris poreit determinariad caufandum intellectionem in vno passio , & non in alio, de in alio, de hoc est quod dicit sententialiter. Sequinaribi. Ex hoc fequitur correlatium, g tot funt locutiones quotaudientes, quia quetucunque sun peasentes, vel vnue propinquior, alius remotior, ficut memoria non gigneret in intelligéta Michaelis, nili ex imperio voluntatis fuz, itanó gignit in intellectu vnius, & noo alterius, nili ex determinatione ipfins lo quentis.

§ Sequine. Sed marc ethémbium quot potent fi- Dubium mul loqui, quia agens maturale no potent quodcuquo effectus adrequatos fimultiabere, ec un voa gignitio non fufficit ad hoc, ve plures audiant, quia, vna gignitio est vnus intellectuonis in vno, quamille folus audit.

- JRefponfione quære: Refpondet magister Mau-Refponfione quære: Respondet magister Mauritius fic dicës. Poteft dici, freut haberi potelt ex tem ni Maupotratis-quod non poteft loqui infinitis, qa agens <sup>ri y</sup>, ede finitum, & limitatum non poteft habere actionem, <sup>ri y</sup> ede finitum, & limitatum non poteft habere actionem, <sup>ri y</sup> ede finitum, & limitatum non poteft habere actionem, <sup>ri y</sup> ede finitum, & limitatum non poteft habere actionem, <sup>ri y</sup> ede finitum, & limitatum non poteft habere actionem, <sup>ri y</sup> ede finitum, & limitatum non poteft habere actionem, <sup>ri y</sup> ede finet infinitas intellectiones: Si autem quæras, quot igitur angelis poteft loquiz Dica, quòd hoc tolue Deus forte nouit, poffer ex dictis probabiliter fuftineti, quód minum voi poffet loqui, fed refettan de codem autediuefis loquitur, de diffanria etiams & imperio voluntatis, & an fuperiori, an inferiori. loquam, ponderenter.

Itogazar, ponderenver. 1 N::ita littera infar sunt aliqua dubia. Primum Dubia. in hos quod dicit, quòd voluntas angeli, fiue quòd io potestate angoli eft quannum; ad primam intellectionem vit has fpecie in memoria, vel illu ad illam intellectionem intellectualem iftins, vel illus, quia fi hos effer verum, tuns voluntas angeli poffer imperare primam intellectionem, quod eft contra Doctin primo, dift.3; quart of Ex vitra fequerem s quòd voluntas poffer imperare aliquem actú circa aliquod obiectum non præcognitum, quod eft rotra Doct in primo, visi fupra; et ditt. et 27. entfdem primi.

JRefpondeo, quod Doethie non loquine ablu- Refponte. lute de prima intellectrone objecti, quia voluntas ante omnem cognitionem objecti poffet ilhuw unperare, fed bene prima intellectio eit in porestate voluntatis, quo ad cius continuatio vem , vi lupras dixi, veletiam poteft diei, gift intellectus fint pratens voluntari, ve cognitus habes pluces focces intelligites præfentes illi voluntati, g poiest imperare intellectui, ve vna vtatur, non vtendo alia, feit hop non est, ita ad mentem Doctorisi quia voluntasno pollet imperare intellectui intelligibili ; nifrilla firt ptæfens voluntari, vr cogniza, & fic oporter obiecti elle prius cognitum, quia species intelligibilis po-Rerlus cognolitur, quản obiectum. Sed an volutas posset he imperare, ve intellectus vtatut fic, ve) ficaliqua specie quo ad primain intellectione obiecti. Hac difficultas vique ad 42. dift. huius .

J Secundum dubium eft ibi, quia dicit Doce. g. Dubium se angelus poteft simul pluribus loqui, quod est valde cundum. difficile tam ex parts intellectus loqueus, quam ex

parte



### Secundi

onx

partoobiecti cognitis Ex parte intellectus loquéris dum totam uirtutem fuam, quod uerum eff remofig dubitatur, quia si intellectus loquearis loquédo toomniimpedimento, ergo producit intellectiode objecto reuclato, ad cuius cognitionem non conem perfectam quantum poteft, & fi fimul poteft currit obiectum reuelatum, fed tantum ipfeintelproducere aliam æque perfectam, tunc augmenta lectus, & tuc fi fimul potent loqui etia angelis ; tune bicur uirrus illius, quod -uidetur inconveniens? Si fimul poterit causare decem intellectiones eiusdem ru dicis, quòd respectu vnius intellectionis fittul rationis, & runcaut caufabit illas fimul æque perconcarrit cam intellectu loquentis fecundum tota uirtutem fuam, fed quando angelus loquensioquia fecte, ficut quamlibet feorfum, aut non aquè perfecte. Si primo, orgo fimul poterio caulare infinitur alteriangelo, ipfe folus caulat cognitione oblet tas, ut deduxi in primo, dift.2.quaft. 1. Si fecundo, Ci, de que loquitur. Sed hoc en fallum, qui a ut alles ergo non poteritita perfectidaque vni, ficuralteria exponiifin primo, dift. 3:4: 1.8: in ito fecundoise quod videur inconueniens, fietam non loquana finctiz.quert. ro. nihil potest caufate cognitionent de objecto non reuelato, quod partialiter cocurrit ad intellectioné, adhuc infto de intellection, ve estafia caufa partialis, fi enimintellectus loquentis partian liter fimul poteft producere decem intellectiones eluidem fationis, zquè perfette has fimul dece ficut quamhbet feor fum fumptam, ex hocwidetur, g infinitas posset simul pducere, licer partialitet, & angelis fic infinitis poffet fimul log, fieffent prites, & phoc fequatur, patet in fimilide duobus corpo. ribus, qua fi fimul poffent effein codem loco propter penetrationem dimensionum, ergo se manit ta corpora fimul poffunrelle in code loco; ve parto per Ariftor quarto physica Similiares findem compus finul posserelle in duabus lacis quantum effet in. postet effe, & in infinitis locis Jvo concedit Doction

quarto, dift 10.qualt 2. Tum cian, quia 6 angelus posset caufare plures incellectiones adarquards in pluribus angelis, radem retione plures poterit caufare in intellectu fuo adæquatas, maximo fi ilipplus res fine diverfarum rationem; pater oanfequencia, quia intellectus loquens non potrit coulate cognitioné aliquius obiecti i intellecte alterius, hili prius caufet cognitionem eiusdeminife, vr supra pater ergo fi poteft caufare plures intelléctiones diuerfarum rationu in pluribus angelis, à fortiori poterit causare infelletu fuo, & fiepoteris fimul habere di. finctas cognitionesadequatas quidenus inconses piens, vi etiam contra Dochf.g. inselectos su caras çque preche intelligat plura fibut quodi ber feorsu.

Præterea quæra ga Doct intelligat, quido di-

cit quàd poreft finaul causete duftinchas cognizio-

nes adoquatas in diffinctis Angelis, aut intelligit de

adaquatione intenima ; antextentita, non fecutor

modo, M patet in latera fuz, no etiam printo mo-do, quia cum intellectus, do obiectum prefensific

caufa manuralis, & agat fecturdum vitintum vitutis

suz, & producat effectues perfecteiorens, que pas

telt producere, vi pater in primo, diligiquali atuc

quando caufat vnamintelectioneminommangelo

caufat fecundum tomm wirtunem formiergo ped ducit illam perfectant quanti potetti, ergosfrimub poteth producere aliam equalis perfectionis, opor-tes quod fit secundum ministern vistertem, se paret

2.Doftin primo, dift squantas mina fecundos

dift, 3. quaft. 10. Si verò canfaraliam intellectionento leguordun maiore virunent, legunnose duo incon-

tutoproducias, salia inizio telestiones non erunta

adaquare cum una bripet fection alias Simuliser cib

ad huiufinodi intellectiones, fifirit abftrachiba,000

currat foscies intelligibilio opiecti, de quo logim',

& illa species intelligibilis efficanta parcialis unels lectionis, & tu dicis, quòd ip le intellectus cum fpe-

cigintelligibilit producit intellectiogennabiecti

de quo loquitur in intellectmatterius angeli, vt fui

intellectionem primain refpectu angeb ; & fecuna

50.

Er une quæro, an species inselligibilis agat ad

Adrematio duplex.

Quarto phy

hc. intex. 76.

Duo inconueniensia Primum, on oreditabloprintam fur to-tam virtutem fuam. Secondum quint fectuda nos tellectio esit perfectior prima, quin maiori viov senientia. Primam. Sicundum

pra paret.

aliquius epiecti, nifi continear illud fecundum tora fuam entitation uirtualiter, ucl eminenter. Praterea. Ina memoria in angelo loquêre; que eft perfectas & non impedita, que agit fecundum totam suam uirtutem, si simul potest produceres duas intellectiones æque perfectas in duobus adge His, tunc duz intellectiones erut una, patet per Dos ctorem in primo, per argumentith, diftinctione 8? qualt. vit. vbi dicit, fi Deus ageret de necelitane ad extra, cum fit ulrtutis infinites, fimul producerte infimios effectus, Er addit dicens. Immo in&HRief fectus effenotantumi unas effectus infinitus, Sigar gao in fimili . 🦕 I gTercia difficultas set in hoesquod effeits opinus Tercia diffi angelus poteft fimul loqui plutibas angelis un sust cultas.

Quaritur modo, Sh plutes ungehiqui findelufdem freciei frecialillime polline finnik logat -me angelo, & hoc de eodem objecto, uel de diuerfis; ita quod unus loquator de co dem obrecto, calina dealio, senon de codem obiecto, quis tundangelus mudiens firmt poffet recipere plures intellectiones einfdem obiecti, quod uidetur inconnentensies contra Doctorem fupra, qui probat, que d'angents loquens poteft caufare a cuta tantum in angeto au diente, nist angelus audienspt what beat cognition illius obiecti. Non de diuerlis obioctis, quia pomo calum, qued fint decem angeliefuldem ipiteisiyou lognitur de decent objecta folgin intrate diffin ens, eune caulabunt fimul deut intellectiones quit perfectas in codem intellectu audiante, quod wideair inconvemens. Tum quis fipoten finut haber re decem. Sequitor, qu'à decentrit deflectionibusi cognolcar idem obiectam, quod viderur incomo ueniens. Tum etiam, quia fiftmut poteft recipes re decenteiufdenz rationis ; Sequitur, quod eriarin UNA 1570 0 infinitas.

Secunda.

Stelpondeo ad illa dubias Erpro maiori inteles Refpofio du-entia fuppono aliqua. ligentia fuppono aliqua.

Prino, quod duplex of sepugnantia quedamipegnantia. fimpliciter, & tale repugning per huliam potetiam est possibile. Secunda est tantum respect u agentist nativalis, de respectu ratis agentis, quod elt fic repu Land Charles gnans fieri, el inpolibile fieri-

Secudo suppono, quò d uterus, que pores prod ducere places effectus fimul eu ldem rations, quo> sum unus natus et offe parsalterius, or paser in intentione formarum, potest producere anam etter cum intentium tante performonis, quante funcibi plures, dummodo pasamite receptinum, dennis no repugnaralteri, quod dico quia quamuis Deus indifinctis pallis in infanter polli producere ufinias albedines , non tamen Requisit , quod pofficproducere unum individuum album intenfinerinfinitam quia aliquisgradus intentionis repugnat. albedini fic intenfa, ut patebicis tertio, difinct 135 Vbiergo unus effectus non repugnat alteri, intendendorslum, fimut poter a producere effectuin intenfum ex omnibus illis, & fic fi unus angelus refpe-Au eiusdem obiecti poceft fimul producere milie intellectiones, quarum qualiber circa perfectione fit, vt

1.1.1.1

Cash a



1. N. C

. .

# Quæstio

fit, vt quatuor, & çquè perfecté pollis produceresmille ficut unam, fequitur, quòd poterit producece unam intellectionem perfectionis, includentis perfectionem mille albedinum.

Tertio suppono, quòd si aliqua uirtus requirat, quòd si rante perfectionis ad hoc, ut possi produ cere unum effectum, de necessitate requirit maioré perfectionem ad hoc, ut possi producere alium affectum eius dem rationis equè perfecte, hoc paters quia si uirtus, ut quatuor, respectu ponderis, utquatuor, ad hoc, ut talisuirtus possi final portare aliud pódus, ut quatuor eius possi requitir maiorem perfectionem, & maiorem uirtutem, fic ergo in proposito, & sic sequitur, quòd si aliqua eausa simul potest producere duos effectus eius rationis equè perfecte, ficut quemlibet feorsum, erit de necessitate maioris perfectionis.

JEt ex hoc concludo, quòd nulla uirtus creata zquè perfectè poteft producere duos effectus eiufé dem rationis fimul, ficut quemlibet feorfum, quin de neceffirate fit maioris uirtutis, immo fic dico, quòd nulla est caufa creata quantum cunque perfeda, que fimul possi producere duos effectus eiufet dem rationis, ficut quemlibet feorfum, & fic nullus intellectus creatus fimul potest producere duas intellectiones eiufdem objecti equè perfecte fimul, ficut quamlibet feorfum. Dico ergo ad mentem Doct.quòd non est uir-

us creata, que fimul possir pducere duos effectus, aquè intensos, & aquè perfecte, sicut quemlibet.

feorfum, quod patet, quia quado producit unum,

fi est uirsus naturalis, producit illum secundum to.

tam uirtutem fuam, ergo fi fimul producit alium. aqueintenfum, requiritur uirtus dupla, aliter pri-

mus non fuillet productus fecundum totam.uir-

utem suam, & hoc est quod dicit Doct.in primo, distinct. & quast. vlt. quod si uirtus formaliter infi-

nita ageret de necessitate natura, tunc produceret

mum effectuen, qui effet formaliter infinitus. Et

quando dicit hic in litters, quò d poreft fimul loqui pluribus angelis, ita quò d fimul poreft habere plu-

res effectus adæquatos, puta fimul caufando plures;

intellectiones adaquataseinfdem objecti, fic debet.

intelligi, quòd lint adequate intenliue, ita quòd in-

tensiores non potel producere, & extensiuè, ita tot

quod non plures. Et cum dicitur. Si producit

primum fecundum totam uictutem fuam: ergo nói

poteft producere fecudum çque per fectum. Dico,:

quod fi palla, puta decem angeli fint æque disposi-

ra fimul, ficut quodliber seorsum respectuangeli

loquentis, talis casus positus, uel erit impossibilis, q

magis credo, & fi non funtaque disposita, fed unu

patium fit magis dispositum alio, tunc in magis disposito causabit perfectiorem intellectionem, & in

minus disposito imperfectiorem. Si dicatur, quòd

Lychetus declarat më tem Dofto ris

> faltem unus illørum erit dilpolitus ad recipiendum cognitionem intenfiuam, ficut angelus loqués poteft caufare, & alius non fit ita difpolitus, & fic dealiis: ergo fimul poterit producere uni intellectiomem perfectiffimam in angelo perfectiffimè difpofito, quia fecundum totam uittutem fuam, & alianr in angelo minus difpolito, & fic requiritur maior uittus in angelo loquente, quod patet. Si enimaliqua uittus fit adæquata ad portandum onus cen tum librarum, fimul non poterit portare aliud onus duarum librarum, alitet non portaret pondus centum librarum fecundum totam uittutenifuam.

Cafus eft impossibilis.

- 21

. 1

...

Dico, quòd hic caíus est impossibilis, uel ú est possibilis. Dico, quòd tantum producit intellectionem intensissime in angelo disposito perfecte, se in angelo minus disposito nullam simul producit, uel

i calus primus, puta quòd decemangell fint finiul aquè difpoliti ; ficur quiliber forfum fit poffibilis. Dico, quòd tantum unam intellectionem intenfifi mè producet, que tantum in uno illorum recipietur; uel nullam producet; & fi tantum producet; unam, frante equali difpolitione omnium; non eff spajor rante; quòd in uno recipiatur; quàm in alio. Dico, quòd quamuis non fit maior tatio m uno } quàm in alio, camé fi aliquam intellectionem pronices, en tum in uno illorum unam producet; & guis fit tille. Daus nout... Ste cheaur; quòd virtus create quanto nobilior, unto finul poteft producere plura: Dico; quòd uirtus creata nobilior Afeft ad imposfibile, fed tantum ad poffibile, fi ergo uirtus maior comparetur ad minorem refpectu effectus eiufdem rationis.

JDico, quòd maior intenfiorem effectum producet, quàm minor, fi comparatur ad effectus diverfattum rationum. Dico, quòd maior ad plura poreft fe extendere, quàm uirtus inferior, ut pater de fole, & de igne. Quando igitur Doctidicit, quòd Opinio Doporeft fimul habere plures effectus adaquatos, de- floris. bit fic intelligi, quòd fi producat tantum decem. effectus extensive, & onon plures fimul illi effectus, uclerunt aquales in fe, posito, quòd decem angeli fint difpositi tantum, ut duo, ita quòd quilibet firaquè difpositis, ut duo, non loquendo de ultima dispositione, & perfectifima, túc dico; quòd fimul caufabit decem intellectiones equè perfectas.

Si dicatur, producit primam fecundum totam uictutem fuam.

. JDico, quèd cantum producit, quâtum paffirm natum est recipere.

9Et fi dicatur, quòd talis uirtus agit secundum

J Dico, quòd respectu unius intellectionis non agit secundum totam uirtutem suam, immo uirtus illa, ut simul est ad plures effectus, sic est secudum totam uirtutem suam ad illos, quòd secundum totam uirtutem suam ad illos, quòd secundum totam uirtutem suam unum illorum non producet, si verò non sint equales in perfectione, sed una intellectio perfectior, scalia minus perfecta, sic debet intelligi, gestimul producit illos effectus sibi adæquaros, quòd perfectiores non posset producere, ita quòd ista ada quatio respicit potentiam producentem, se non perfectionem equalem effectuum. Response

JEcex his paset resposio ad primam dubitatio- prime diubinent, quia fi posset producere duas intellectiones tationis. oiufdem rationis fecundum toram virturem fua, ita perfecte fimal fibut quamliber feorfum, non repugnares producere infinitat, quod pater ex ilto, ga ad productionem duarum perfectionum requiritur maior perfectio, ita quod illa perfectio maior fit, vt octo, & poffit producere duasaque perfectel ficut quamitbet leorfum fumptan, & wam producit secundum totam virtutem fuam, & ita perfes de ficut duas, hoc idem poteft lequi de terria, & fic víque in infinitum, st patet intuenti. Sed ga Doch. dicit, quod potent habere plures effectus adaquas tos modo fineexponto, ergo, ocinfinitos, ita quod vnus fie perfectior, & alius imperfactior, vel fint æquales imperfectione, & Sic faret argumenoun. de duobus corporibus. Et hoo probatur , quia fi conceditor, indid habesin vietute fua infinitias frecies poteft illas limul producere, & hoc quantum eft ex parte habentis talem virtutem , vt clare patet à Doct.in primo, dist.z.quæst.1.pat.1. Et licet fir Simpliciter repugnantia, & mantfefta incompositibilicas ex parte specierum, vr scilicer simul posine elle infinitæ, species actu, vt subtiliter probatur à Dockin secundo metaphyl su in quæstionibus de infinito, non tamen effet talis repugnantia ex parte çon-



### Secundi

te continentis virtualiter infinitas species, ut patet Due contra de duobus contrarijs, que licet adinuico repugnot, ris poffunt posse este simul in codem fubicceo, tamen non est efe fimiel ex repugnantia ex parte Dei. Sic dice in proposito de parte Dei.

cotinente virtualiter plures effectus eiusdem rationis. Dico, olicet possit habere fimul pluresadaquatos virtuti fuz, non tamen infinitos, vt patet in exéplo, nam fi fit aliqua virtus, vt centú, potens ferre centum pondera, illa virtus si numeraliter potest ferre centum pondera, quòd non plura fimul, ita quòd tanta virtus corresponder tanto poqderi,80 mator matori, &c. Et fic dico, quòd nulla virtus na» turalis est, que possi facere duo corpora esfe simul in codé loco. Sed fola virtus diuina, quæ ficut potest facere duo corpora esse simul in codem loco, ita & infinita, & licur potelt facere idem corpus effe in pluribus locis, ita & in infinitis, vt patera Dock. in quarto, dift.10. quaft.3.

Si dicatur, quod licet virtus creata non poffitfimul producere plures effectus diuerfarum perfe-&ionum, fiue infinitos, falten porest producere effectus eiusde rationis infinitos, & hoc simul, & hoc eft quod dicit Franciscus de Mayr.in primo, dift.a. quòd argumentum Scoti non concludit de effectibus eiusdem rationis, quia virtus creata, puta homo, vel ignis, licet adhuc fimul non producat infinitos effectus eiuldem rationis, tamen potest producere quantum est ex parte sua, & tamé talis can? sano est formaliter infinita, quia vnus effectus eiusdem rationis ad sui productionem no requirit minorem virtutem in causa producente, quam alius, effectus verò alterius rationis requirit maiore perfectione in causa, quàm alius alterius rationis, patet, quia vna species est perfectior alia, & lic quodlibet indiurduum vmus speciei est essentia perfectior quodlibet individuo alterius speciei perfectioris, fi igitur aliqua caufa haberet in virtute fua, polle producere infinitas species, illa ellet formaliter infinita

Dico, quòd caufa que poteft producere infinitas species, dicitur formaliter infinita duplici ratione, quia ex quo habet in vinnute fua, posse producereinfinitas, etia faccelline, crit formalizer infinitair . patet, quia fia requirit perfectionem, vt vivam ad producendum vnam spiciem, maiorem perfectio-

(GESCN.5 0.

nem requirit ad producendum aliam, igitur cum. I meraphy fpecies fint ficut numeri.8:meraph. Sequitur, quad habens in virtute füa posse successive producevena finitas species, sequitur, gillud sit formaliter infinitum, effet etiam infinitum ex hoc fi finul pollet producere infinitas; quia (vr fispra dixi) poste produ cere infinitos effectus æque perfectos, na perfecte, simul, ficut quélibet feorfam, est maiorisperfectionis, à foriori li limul poreft producere effectus dia uer farum specieri aquè per totte final ficur que lo bet feorlum. Dico ignur quèd canfa, que finul po-rest pourore infinitos effectus eiulde specier aquel perfecte; fient quembec confirment formalités por finita, quia licet vnus effettus feorfum famptas no requirat majorem perfectionem in caufa, quam.) alias ciulde rationis, tamen framt fumpti requirut: maioremperfectionem, quiminon pollint equipers feote produce; ficus quilibet feorfum , mil maior perfectio requiratur incanfa, collonfalloi potiente fimul produci, infinita perfectio arguitur in caufas

Quemodo . Si dicatur. Nonne Schooncurrit, vi caufacitu Sol concur- caufis fecundi in iftis inferiovihus; dico , quod fic, ras ut caufa nonnein codem inftanciptures caufa fernode procum caufis ducunt plures effectus eiusdom rationis ; fiue spes ciei.Dico, o fic, igine Sol concurrit ad omnes iftos effectus einfdem fpeciei ; amittium ... Sed dibo, quod non concurrit æque perfecte ad duos, qe fecundum totam virtutem suam, scut ad quembibet feorfum fumptum, & ficut dico de effectibus eiufdem rationis, ita dico de effectibus diuerfarum rationum 2.

Secunda:

Si dicatur. Nidetur, quòd fiintellectus nofter no positi habere duas intellectiones equè perfectas modo preexposito, igitur tuc intellectus beati perfecte intelligit ellentiam, & lemper, o nunqua pos fet perfocte intelligere alium angelum, quantum. eft intelligibilis.

Dico, quès polito, quèd vnus augelus intenfif fime cognosceret effentiam divinam, ita quod toto conatu, & tota virtute, fua, vi caufa tamen partialis causeret humimodi cognitionem, tunc no equè perfecte; oceque intense cognosceret alium angolum, caufando cognitionem ilius, licet tamen perfecte cognoscepet ellum, quátum eft cognoscibilis, ita quòd talis cognitio attingeret totam effentiam angeli, non tamen illa cogniti o effet clicita fecundum totam virtutem, & totum conatum, ita quod ipla cognicio sit zquè perfecte clicita ab angelo fimul cum cognitione effentiæ diuinæ, ficur elici posset, vt feor sum fumpta, & fine cognitione essentiæ divinæ.

Secundo dico, o talis cognitio estentia diuina eliciatur intélisione, hoc tamen effet principaliter à voluntate diuina, & mon à conatu angeli, pater-a quia quilibet intellectus beati, loquendo de la tellectu einsdem speciei toto suo conatu videt ellentiä diuinam, tamen vilio vnius oft perfectior, & intenfior, quàm vifio alterius, & hoc erit ratione voluntatisdiuinz efficacius concurrentis cum intellectu vnius, quàm cum intellectu akerius.

Sed est difficultas, loquendo tantum de conatu Dubium. angeli, an schirtet toto conatu suo zque perfecte pofit intelligere Deum, & alium angelum fimul; fiont quemlibet feorfum. Dico quod non, quod patet per suporius dicta.

Sisticane. Si intelligendo Deum fecundum to-tumfum consum, fue fecundum totam faam via surem, an pollie caufare intellectionem alterius and geli; licet:non fecunditm totum fuum conatum, vis detur, quòd non, quia fi fecundim totam fuam vir tniem causavintellectionem Dei, partialiter tamen, Si caufar partialiter intellectionem alterius angeh ; tune videtur; quod fecundum maiorem virtutems Dico quod fic, Se non fequiaur inconueniens, Scot in præcedenti, quia perfectio visionis diuione ericprincipaliteral voluntate diuma, & fic non lequitur, quid requiratur maior virtus.

SEx his ergo patet responsio ad primam difficul Respose ad tatem, oc concedo primo, quòd non posset causare, primam dif duas intellectiones licadæquatas, itæ quòd no æque ficultatem , perfecte fimul; ficut quamlibet feorfum.

I Deinde concedo, quòi quando causat unama intellectionen Gmul cum alia, non causat illaso fe-l òmidités rouns fuam visuuem abfoluté, quia tuno fortenon poffer cau fire abiam, & idom dico de fpocie intelligibili, fiud de biecto, ficur dixi de intellos 6bs; foquentia en hisiolarii funter il.

Ad fecunda difficultatem, an plares angela pof Refolio ad feat fimuldoqui vni angelo; caufando cognitione, fecundam puta lapidis Qico verfupus, quid fi àngelus audiens difficultate. effectous pauportionatis de què difpolitus pelpet Etudecen ingetorum loquentum fic funul refpes Quonnin, ficut respecta cujusliber foorlum fuma poi. Dico go vel millam intellectionem caufabums vel fi zinquam entrannum abivno angelo,que Dens nonic, caulare autem plutes posse non videtar, quis tunc intellectus audiens, finiul haberet plures intellectiones eiusdem objecti, quod non est dicendum, & ceiam hoc Doc.negat fupra, quòd quando ange-

182



lecandis.

### lus loquens loquitur alteri angelo: habenti cogni-tionem obiecti, de quo loquitur, tunc no causat cognitionem, sed antum speciem intelligibilé, si non præhabeat. Si verò dece angeli loquentes loquuntur vni angelo de decem obiectis dinerfis; an fimul possint causare cognitionem illorum. Dico quic: ergo angelus audiens fimul intelligit dece obiecta ? Dico quod non habeo hoc pro inconuenienti, no tamen intelliget quelibet fimul fumpta, ficur quodliber feor fum posset intelligere, & boc, quod licerdecem angeli cum dece speciebus intelligibilibus, fic fe haberent, quòd vnusquisque posset causare co gnitionem lui obiecti perfectillime, tamen no polfet illam caufare, nifi in fubiecto apto nato recipere, sed angelus audiens non potest sic disponi, vt simul recipiat decem intellectiones decem obiecto-rum æque perfscass fimul, ficut quamlibet feorfum fumptam, & fic patet difficultas.

Libri

Gregorius Ariminëlis Dectorem.

CONTRA aliqua dicta Doct.instat Grego. de Arimino in secundo, dist. 9. q.2. Et primo initat instat cotra contraillud quod dicit Doc. squod vnus angelus potest videre intuitiuea. in intellectu alterius angeli cognoscentis a. sed vt clarius intelligatur, contra quid arguit Grego. sub breuitate ipie Greg. recitat opinionem Doct. quam, vt clarius intelligantur rationes fuz, recito, & incipit ibi alius modus dicen-di est, quòd vnus angelus loquitur alteri, causando in eo intellectionem eiusdem obiecti, quod ipse intelligit. Vbi aduertendum, quòd secundum istum verbum præter visionem, qua angelus videt in verbo aliquod obictum, adhuc potest quadrupliciter cognoscere illud, verbi gratia a quatuor modisalijs potest videre intuitiue Lin seipso a. & iterum intuitiue, vt in intellectu alterius angeli cognoscentis, etiam abstractiue per speciem habitualiter concrea, tam, vel acquisitam, & nulla istarum intellectionű estauditio, quia nulla est per se expressab intelli+ gente, inquantum intelligens eft, immò accidit ei, q obiectum fit intelligens, æque enim moueret find effet intelligens, & in omnibus istisk eliquis intellectus caufer, est intellectus ip fius intelligentis nonalterius, & ipsum obiectum concurritibi: cum intellectu, vt caufa pártialis.

Quarto modo potest ifte cognoscere a ita g intellectio fiat in co per intellectum alium exprimentem, & intellectus iftius nullam caufalirarem habeat respectu actus, sed tantum erit passius , & illa solà cognitio estauditio, & off express ab intelligente, inquantu effintelligens, ita quod folummodo ing tellectus loquentis, vel que funt in ipfo; vi in ipfop vel præfentia fibi, vt fibi funt activa rofpectu auditio nis, Schoenon, vi proximi effectus, nam ilta præs fencia loquen prius canfant intellectionem actualb in loquente, quam caufentifia auditionem in log quente, ipfa tamen intellectio loquentis non est in loquente ratio agendi inquintiun loquinut, sed alis. quid perpinet ad memoriam loqueners quod sure angelus possic causare intellectione ipfins a.in alio angelo, probatur, quia qued elt fufficientet in actu primo respectu alicuius effectus poreft illum caufare in quocunque receptino illus effectus, fed angelus habens noticiam actualem alicuius abiecti, verbi gratia a eft fufficienter in acto primo ad cauy fandum intellectionent actualem iphnes, iginar pos seft illam caufare inquochque preeprivo illius , fed intellectus alterius angeli eft receptious oins, cu fit eiulden rationischillo intellechu, igitur, &ccl Probatio majoris, ga prima extremas pportionis actiui, & palliui funt vniuerfallffima abstracta à quocunque actino, & passuo, quia ista proportio inest particularibus per rationem communem, & ideo extremis. Minor probatur, quia angelus habens in

### Luxítio

fe actum primum cognoscendi a.& specië, & quçcunque ponuntur necessaria ad cognitionem, per id quod habet poteft facere intellectum suum in. actu secundo, causando in se intellectionem a. sicut effectum.

. **.** .

¶ Contra hæc , quia continet aliqua falla. Primű eft, quòd vnus angelus potest videre intuitiue a.in. intellectu alterius angeli cognoscetis a.fi enim hoc ellet verum, hoc ellet, quia videndo cognitionem alterius angeli cognoscentis a.per illam intuitiuam videret a patet, quia non potest videre a in intello-cu alterius angeli, nisi vel videndo per specié, quá alter angelus haber de a.vel videndo formaliter per cognitionem eandem, qua alter angelus videt a vel videndo ipfam cognitionem, qua alter videt a.& per illam fic vifam videndo a. primum non poteit dici, quia cognitio per speciem secundum eum est abstractiua, nec minus ea, quæ esset per speciem existente in alio intellectu, quam que est per existente in suo, nec secundu dici potest, quia non est possibile naturaliter, quòd duo eadem cognitione numero formaliter intelligant, ficut impossibile est na turaliter, quòd vna cognitio numero fimul informet duosintellectus, relinquitur ergo tertium, & fic patet consequentia. Sed quòd consequens sit-falsum probo. Tum quia sequitur, quòd angelus videns visionem suam, qua videt Deum intuitiue, videret etiam illa visione reflexa Deum intuitiue, & per consequens illa visio de creatura, sue ha bens creaturam pro obiecto effet beatifica. Tum quia túc due visiones beatificæ effent in eo. Tú tertiò, quia secundum dicta sua angelus posset causarein diabolo visione prædickæ suæ visionis primæ, cum fit sufficienter in actu primo ad caufandum in scipso visionem prædickæ visionis. Tum etiam ipsamet visio Dei simul cum intellectu videtis in dicto intellectu caufaret visionem sui reflexam, igitur illud poterit cum intellectu diaboli in ipfo intellectu diaboli. Et vtraque consequentia patet per rationé sui, eo autem posito, diabolus videbit Deum intuitiue, & hæc omn ia funt falfa: igitur, &c.

S Præterea probatum fuit in primo, dift.3.quod nulla noticia habita de re per aliquod medium cognitum est intuitiua

Secundo contra illud, quod ponit angelum fic in alio posse causare notitiam , quia sequitur secun-dum hoc, quòd etiam in seipso causare poterit tale auditionem de a.cum eius intellectus fit per eutre eiusde rationis cu intellectu alterius, in qua potest auditionen de a caufare, & fic fimul, & femel haberet duzs notitias de z.vnam; que non est auditio, per qua iple intelligit a. quando caufat auditionem in alio, que fecundum eum ibide est effectus prior, fine quo auditio caufari non poteft, & aliam, qua; est auditioi Sed hoc est cotra eu. Primo, qua secu-. dum ipfum intellectus andientis fe habet mere paffue refpetu auditionis, igitur ifte fe haberet merepative ad ipfam, quod contradicit ia dicto. Tu gas we pater in quarta racione iplius recitata in prefenti qpçft.contra aliam opinionem, impossibile eft fecundum eum in intellectu effe duos actus perfe-Stos fimul; sed ponatur, quod illa suditio fit tam. perfecta quantu posset in alio causate ; quod oporter dicere elle possibile per rationen fnam, sequitur propolitum . ento

Jertio fequitur, quòd aliquis poterit habere diftinctam notitiam in particulari, & determinate de aliguonon existente, esto, quòd nullam habeat propriam speciem illius, autonnquam nouerit illumintuitiue, quod non videtur possibile.

Phæterea. Qualis notitia effet illa non abstractiua, quia talis est mediante specie, etiam secundum eum,



### Secundi

eum, non intuitiua, quia illa non est existentis, confequentia probaiur, ponatur enim, quòd aliquod fingulare præteritum quidam angelus non nouerit, quod tamen alius nouit, & habet speciem eius, & potest determinate, & distincte recordari de ipfo, iste qui fic potest recordari, & est sufficienter in actu primo ad faciendum fe in actu fecundo recor dationis, poterit in illo alio caufare, etiam fimilem recordationem secundum dicta ista, & sic etiam. aliquis recordabitur eius, quod nunquam nouit, quod videtur repugnantiam includere

Præterea. Si vnus angelus haberet scientia vnius conclusionis, & non potest cognosci, nisi per alias cognitiones priores, sicut possibile est, vt in vna quaftione supra oftensum est, & esset sufficienter in actu primo respectu actualis confiderationis , & scientiæ prædictæ conclusionis, poterit hususmodi noutiam causare in alio, qui nuquam conclusiones priores nouit, polito quòd ita fuerit, licut ita pollibile eft, vt poteft patere ex dictis in eadem quaftione, & fic aliquis cognosceret scientifice aliquam. coclusionem, qui tamen non cognosceret nec actu, nec habitu principia illius, quod etiam non est poffibile.

Præterea fecundum iftam uiam uidetur , quòd una creatura possit habere primam in fusionem ab alia creatura, & naturaliter, quod non libenter ego concederem.

Tertiò contra modum dicendi in se, nam per istum modum locutionis, si in cetu multorum angelorú vnus vni specialiter loqueretur, nescire pol-set audiens quis esset qui loqueretur, supposito, g illa locutio effet de re alijs actualiter nota. Istud declaratur secundum dicta istorum. Volunt enim 9 in potestate, & sponte angeli actualiter aliquid cognoscentis, si causaret cognitionem illius obiecti in alio, vnde potest, ita loqui vni, quòd non alteri, & non loqui, ficut placet fibi, igitur angelus recipiés in fe auditionem videns alio s angelos, & notitias, & fpecies, & alia per que funt in actu primò respectu auditionis, fi aliqua alia funt, quorum quilibet potest eiusdem auditionem causare, non potest determinate scire quis illam causauerit, ac per hoc nec quis fibi locutus fit.

Præterea. Ista via dat modum, qua vnus angelus pollit loqui angelo alterius speciei, ac etiam animz humanæ separatæ. Constat autem, quòd angeli loquuntur angelis alterius speciei, & dæmonibus, & Rerie Gre- animabus. Ratio in oppositu non est efficax, ná ma-1ºrij non of ior fic abfolute fumpta eft falfa, & multas het inftatias, ficut ex dictis pht videri, & pterea in nobis het instantias, na vnus homo est sufficienter in actu primo ad causandum in suo iutellectu intellectionem secundum aliquem habitum, quem habet, nec tamé potest similé causare in intellectu alterius hominis.

fiax.

Item poteft in voluntate fua caufare volitione, & non in voluntate alterius, quod etiam de angelis verum est, ita potest instari de alijs interioribus ho minis potentiis, oporteret igitur, quod intelligeretur maior illa de illis receptiuis, que sic se habent, quòd funt eiusdem rationis, & eodem modo com parantur, seu se habent ad illud, quod est in actu primo respectu illius effectus, & secundum illum-intellectum, minor patenter erit falsa, nam ad angelum habentem notitiam actualem, & speciem alicuius obiecti, non eodem modo se hahet intellectus alterius angeli, ficut intellectus proprius, patet, nec eodem modo se habet ad notitiam,

& speciem huius, nam hic informatur per istas, Omnes An geli no funs ille non .

¶ Præterea sicut tackum est, non omnes angeli einfdem spe funt eiusdem speciei, & ideo minor, cum debeat. cież.

elle vniuerfalis, etiam ellet defectuofa.

Secunda.

Dico igitur, quòd cum angelus non videat cogitationes alterius, nec appareat bene dici posse, q non per modum obiecti, sed per modum agentis extrinseci cause libere, effective causet immediate cognitionem in mente alterius, cum tam primu, quàm secundum videatur esse proprium Deo, nec ideo iuxta primam opinionem, nec iusta secundam loquuntur adinuicem, loquuntur tamen secudum, quòd per scripturam certi sumus. Sed qualiter est nobis ignotum. Potest tamen dici, quod sicut quia homo alterins hominis cogitatione videre non potest immediate, in scipsi formant exterius voces, vel intuitus, aut scripturas, & fialiqua signa fint, quibus quod corde quis cogitat in alterius deducit notitiam. Sic ipfi angeli volentes adinuicem manifestare, que secretis cogitationibus cocipiunt, formant in feipfis quædam intellectualia figna, & fpirituales, vt ita dicam fermones, & loquelas, per que spiritualiter audita ab aliis cognolcitur quid cogitant, ita quod sicut in nobis est duplex locutio. Vna, quæ eft primum fignum rei immediate, & hoc nullius eft linguæ earum, quæ diftinguuntur fecundum diuersitatem gétium humanarum iuxta fententiam August, supra tactam, & hanc locutio-nem solus Deus audit. Alia que est secundarium. fignum, & priori in idem fignificandum fubordinatum, & exhoc quodammodo priori fignum , & hanc etiam alijaudiunt. Sic in mentibus angelorų In meribus eft duplex locutio. Prima, quæ eft fignum primu, a gelerum & immediatum rei, & hæc eft cogitatio Deo, & fibi duplex loca tantum nota . Alia est signum secundarium, & sub- #10. ordinatum illi in fignificando, qu'am aliæ spirituales creaturz intelligibiliter audiunt, & per ea quid per primam dicatur, concipiunt, & hāc puto Apoftolum vocasse linguam eorum angelorum primæ ad Corinth.13

JAd hoc facit glo.supra allegata, quæ dicit, quòd angeli præpositi significant minoribus quibus-dam nutibus, aut signis, secundum hunc modum potest angelus vni determinate dirigere;fermonem sum, & omni modo quo nos, & longe plus atque per fectius distincte, & varie loqui, vi sibi placet, & alius potest determinate scire, quis loquitur hic. Lin quo intuetur huiusmodi signa, in eis

enim audire intelligere est. Si quæratur. V trum vni possitaliquis sic loqui, Dubium. quòd alius, cui non loquitur non audiat, dictum eft, onon, si alius sit in debita propinquitate ad au-diendum, & ad hoc sit attentus, niss Deus tunc eu prohibeat audire non coagendo ad audiendum, & eft fimile, ficut cum aliquis nostru inter multos có-Aitutus no potest localiter loqui vni , quin audiatur ab alijs. Sed contra modum istum diceretur, quòd qua ratione vnus angelus potest videre huiusmodi figna in mente alterius angeli, eadem ratione videtur, quod possit videre cogitationes eiusdem in ea-dem mente existentes, & sibi propinquas equaliter,

& per confequens superfluunt huius modi signa. ¶ Respondeo, opropinquitas zqualis, & vnitas Responsio, obiecti nihil facit ad hoc, nam istis non obstantibus vnum eft ab alijs intuitiue intelligibile, & no aliud. Exemplum constat, quod in eadem materia est forma substantialis colorati, & color eiusdem, & vtrūque æque propinquum eft videnti, non enim eft ibi aliquis ordo, aut aliqua mediatio fitualis, & bene uc fentimus colorem, per intellectum ipfum intuitiue intelligimus, g nec formam substantialem, nec etia materia fentimus, aut intelligimus intuitive, quauis alio modo illas intelligere posiumus, in mente etiam fimul habet quis habitum infusum, & intellectionem actualem, & hanc intelligit intuitiue, illam

lam non. Sic igitur dico de modo locutionis angelicæ, vtrum autem ita fit ignoro. Apparet tamé mihi sic esse possibile, cum, & nos etiam inde taliter tales locutiones possiumus formare similes locutionibus formalibus localibus, ficut potest quilibet in feipso aduertere.

Libri

Ad argumentum ipfius respondeo, negando antecedens ad probationem dicendum, quod cogitationes non immediate in feipfis audiuntur intelle-&ualiter, seu videntur, sed mediantibus intellectualibus fignis immediate visis, ficut dictum eft, hrc Grego

Solumenter *diedienes* Gregorij d. riminenfis .

beatifica .

RESPONDEO ad omnes objectiones Greg. Et primò ad illam de intuitiua cognitione, & concedo, quòd vnus angelus non cognoscit intuitiue aliquod obiectum in intellectu alterius angeli peraliquam specie intelligibilem, quia talis cognitio esser tantum abstractiva. Et concedo, quòd quando angelus b.videt intuitiue obiectum c.in intellectu angeli a quòd videt formaliter per eandem cognitionem, qua a.videt c.fic intelligedo, ob.videt co-gnitionem intuitiuam in a.& fic per illam intuitiua vifam in a.b. ex confequenti videt intuitiue.c.intelligendo tamen ficut expolui, prius respondendo ad difficultate quam fecit contra hoc dictum. Doc. Et cum dicit hoc esse falsum, quia tunc angelus vides visionem suam, qua videt Deum intuitine, videret etiam illa visione reflexa Deum intuitiue, & per confequens alia visio de creatura, siuè habens creaturam pro obiecto effet beatifica. Dico primo, 9 hoc non videtur effe inconueniens, & concedo, o er vilionem reflexam potest consequenter videre Deum in se, intelligendo, sicut supra exposui, & no sequitur, o tunc effet visio beatifica respectu creaturæ, quia illa visio reflexa, quæ immediate terminatur ad primam intuitiuam, non igitur beatifica, nec concedo, quòd per vitionem illam reflexa pofsit videri Deus in se, sed per illam reflexa potest videri prima visio, per quam primam videtur Deus in fe, & fic fola illa prima dicitur beatifica. Dico fe-Quemede cundo, licet non itaad propositum, quod visio revifio refl xa flexa potest dici beatifica ex hoc folo, quod termiposit dici natur ad visionem beatificam, no ex hoc, quod immediate terminetur ad obiectum beatificum, & fic concedo, quòd ifto modo poffent effe duz vifiones beatifice in eodem intellectu, quarú vna immediate terminetur ad obiectum beatificum, quæ proprie dicitur beatifica, & alia terminetur ad visionem illam beatificam propriè dictam, qux tamé dicitur beatifica improprié, effet bene inconneniens, fi darentur dux beaufice, & çquè immediate terminate ad obiectum beauficum.

¶Et cum vltra infert, quòd secundum dicta Do-&o.iste angelus possit causare in diabolo visionem prædictæ visionis primæ. Dico, quòd licet prima facie videatur inconueniens intellectui no multum eleuato, nullum tamen videtur sequi inconuenies, vt fupra exposui, non enim repugnat angelo nonposse causare similem visionem, quam habet in intellectu cuiuslibet alterius fibi proportionato, cum fint passiua eiusdem rationis. De facto tamen non caufaret, quia voluntas diuina dispositi nullo mo do concurreread hoc. Et posito ét, q de facto caufaret, adhuc non sequeretur diabolum videre Deú in fe, quia licet per visionem causatam in ipso videret illam in angelo, non tamen sequitur, q videret illam sub illa ratione, qua terminatut ad Deum in fe, vt fupra dixi, & fic non fequitur, quod vilion illa videret Deum in fe. Et fic paterad istam primā inftantiam, quæ contra dictum Doct.non tangit difficultatem, quæ tangi pollet, vt patet fipra.

Ad fecundam inftantiam contra alud dictum

# )uxstio

Doct.de angelo caufante notitiam obiecti in intellectu alterius angeli, cum dicit, quòd tunc angelus loquens alteri angelo, posset causare auditionem in seipso de obiecto prius cognito, negatur absolute, & cum probatur, quia intellectus angeli loquentis est eiusdem rationis cum intellectu angeli audientis, conceditur, fed postea negatur, quòd sicut loquens potest causare auditionem in alio intellectu de alio obiecto non actu cognito ab illo intellectu, ita eandem poteft causare in seipso, negatur similirudo, quia intellectus, vt habes cognitionem huius obiecti, non potest fimul habere aliam de codem. obiecto, stante illa prima, propter causam supraaffignatam, & ex hoc patet ad illa, que fequuntur, procedunt enim ex falso intellectu dicti Doct.

JAd aliud, quod dicit contra eandem conclusionem, quòd aliquis poterit habere diftincham notitiam in particulari, & determinate de aliquo nonexistence, esto, o nullam habeat speciem propriam illius, aut nunquam nouerit illum intuitiue, quod non videtur possibile naturaliter. Dico absolute, quod hoc eft simpliciter possibile, species enim in- Quomede telligibilis tantum partialiter cocurrit ad notitiam species intel abstractiuam, vt patet à Doctore in primo, distin. 3. ligibilis con qualt.6.7. & 8. & diftin. 17. & alibi fape. licet ergo in currat ad intellectu audientis non fit aliqua species intelligi- speciem abbilis respectu illius obiecti, de quo habet notitiam fractines. abstractiuam ab angelo loquente, sufficit tamé species intelligibilis eiusdem objecti in intellectu loquentis, quæ vna cum intellectu loquentis integrat vnam caufam totale respectu notitiz abstractiuz, que totalis causa est ratio causandi notitiam abstracliuam in quocunque passo receptiuo eiusdem rationis, vt supra patuit. Et quod habet pro inconuenienti, quòd non detur in aliquo notitia abstractiua obiecti, de quo non prius habuerit notitiam intuitiuam.

Dico primò, quòd non eft necelle in cognolcete aliquid abstractiue, quòd prius cognouerit illud intuitiue, vt supra exposur in quastio.3.prolo. improbando opin. Greg. de obiecto scientia.

Dico fecundò, q etiam pofito, q non poffit habere notitiam abstractinam de aliquo obiecto, non præhabita notitia intuitiua eiusdem, tunc cocedo, quòd angelus loquens non posset causare in audicte notitiam abstractiuam, nisi angelus loques prius habuerit intuitiuam eiusdem obiecti, non enim. posset causare aliam abstractiuam de obiecto, nisi prius cognoueritillud abstractine, posito ergo, o intuitiua requiratur respectu primæ abstractiuæ, non tamen sequitur, quod requiratur respectusecundæ causæ in audiente, sicut nec etiam secudum eum in cognitione abstractiua reflexa requiritur im mediate intuitiua, sed si requiritur, præcise requiritur respectu primz.

Ad alrud contra eandem conclusiouem, patet Quomodo fupra, quòd talis notitia caufata in audiete de obie- Lycherns cto partialiter reuelato effet abstractiua, & cu di- tmetur opicit,quod illa eft per speciem intelligibilem secundu nione Scoti. Doct. Dico primò, quòd fufficit, o fit per speciem intelligibilem existentem in loquente. Dico secundò, quòd non bene percipit Doct. Non enim Doc. dicit, quòd cognitio abstractiva sit præcise per speciem intelligibilem, immò ipfe vocat notitiam abstractiuam quamcunque, que non est de objecto existente, & præsente in se. Es quod dicit, quòd túc angelus loquens qui recordatur de aliquo obieto præterito, vt præterito positi in aliquo alio angelo caufare fimilem recordationem, & fic poterit recordari de aliquo, quod nunquam nouit. Dico, galiud eft dicere angelum posse causare distincta notitiam in angelo de obiecto non prius noto, & aliud

aliud eft de acu recordationie, quia recordatio femper est de obiecto, ve prius cognito, posset enim prius causare in audiéte notitiam de rali obiecto præterito, vt præterito, sed tunc per talem notitiam non recordaretur, quia recordari est per actú proprium iplius recordantis, vt clarius patebit in quarto, dift. 45. J Ad aliud contra candem conclusionem, cum

dicit, quòd tunc vnus angelus posset causare notitiam conclusionis scientificam in angelo audiente, qui prius non cognouerit illam conclusionem scietifice, nec per principia illius conclusionis. Dico, quòd aliud eft causare notitiam alicuius conclusionis abfolute, puta huius, homo est risibilis, qua actu cognoscie hominem elle risibile, & aliud elt causare notitiam euidentem ex euidentiam principiorum. Hoc præmisso dico, quòd potest causare no-titiam primo modo, sed talis notitia non dicitur scietifica, sicut si Deus immediate causaret in me notitiam huius, homo eft rifibilis, nó diceretur fcié tifica, fed tantum seuclata. Secundo modo no polfet causare non præhabita in ipso audiente notitia. ipforum principiorum, posser tamen causare notitiam terminorum proportionis immediate, & ex consequenti posset causare notitiam principiorum, ad quam lequeretur euidens notitia quæ diceretur notitia scientifica.

¶Ad illa quæ obiicit contra modū diændi Doc. de locutione angelorum, cum dicit primo, quòd per istum modum locutionis, fi in cetu multorum angelorum vnus vni specialiter soqueretur no posfet scire audiens quis effet, qui loqueretur, supposito, quilla locutio effet de re alijs actualiter nota, occ. Dico, poporteret eum subtilius vidisse Doct.positionem, quia ista non diceret. Dixit enim Doct.fumarette vi Pra, qvltima perfectio in audiente eft, quòd habidit opinion Z ca prima notitia de obiecto, de quo loquens loquitur, que proprie dicitur auditio, tunc audiens covertit se ad intellectum loquentem, & ad notitiam quam habet loqués de obiecto, & tandem ad obiectum de quo loquens loquitur, & sie tandem cognoscit angelum loquente, non enim diceret Doc. op ex fola auditione angelus audiens cognosceret... angelum loquentem. Dico secundo, quod semper audiens cognoscit ipsum loquentem, qua angelus qui loquitur sponte vni, & non alteri, vult etiam, o non folum audiens cognoscat objectum, de quo loquitur, sed etiam cognoscat angelum loquentem.

Ad illud quod dicit, g Doct.non dat modum quo vnus angelus possit loqui angelo alterius speciei, ac etiam animæ feparatæ. Dico abfolute, quòd non eft necesse assignare alium, & alium modum, quia cu omnes intellectus creati fint receptiui eiuf. dem rationis, erit idem simpliciter loquedi respo-Differentia Cuomnium. Et quantu ad hoc non assignatur alius mier ange- & alius modus loquendi, licet inter angelum supelum supe- riorem, & inferiorem possint esse aliz differentur, riorem , & puta, q superior non possit impediri ab inferiori, inferiorem - quando loquitur ei, vt supra dixi.

¶ Ad illas inftantias contra illam propositionem Doct. squod est sufficienter in actu primo respectu alicuius effectus, potestillä causare in quocunque receptiuo illius effectus, cum dicit, quod vnus homo eft sufficienter in actu primo ad causandum in fuo intellectu intellectionem secundum alique habitum quem habet, nec tamen poteft fimilem caufare in intellectu alterius hominis. Respondeo, o alius intellectus, & fi ex natura fua fit receptiuus intellectionis caufatæ ab also intellectu, in prostatu ifto non eft in debita approximatione, & dispositione, nec similiter intellectus eft p statu isto sic proxi-mus, & debite dispositus, ve positi immediate causa-

re aliquam intellectionem in alio intellectu, nă intellectus pro statu isto est tantu natus moueri à senfibilibus, immò nec angelus posset immediate mouere intellectum nostrum pro statu isto, caufando in eo cognitionem alicuius intelligibilis, vt infra, patet dift. 11.

Secunda.

JEt cum dicit etia, q tunc posset causare volitionem in voluntate alterius, quod videtur inconues niens. Dico, quòd nullum apparet inconveniens ex his, quæ dixi fupra mouendo instantias contra illa propositionem Doc.quando extrema alículus propolitionis, &c.

Et cum dicit, quod propositio Doct. debet intelligi de illis receptiuis quæ func eiufdem rationis, que codem modo se habeant ad illud quod est in actu primo respectu illius effectus, runc mi.eft falfa. Dico, quòd propositio Dod. non plene intellis gitur, non enim ad hoc, vt intellectus percipiat intellectionem, aliquid aliud requiritur, quam ipla potentia receptiua, cum ipfa fola fit fimpliciter ras tio recipiendi tam speciem intelligibilem, quàma actum intelligendi, non enim requiritur species intelligibilis cum intellectu possibili, inquatum receptiuus est. Tum quia ex se est perfecte dispositus ad recipiendum. Tum quia si necessario requireretur, ex hoc folo requireretur, vt effet ratio recipiendi, & fi fic, tunc voluntas diuina non posset immediaté causare cognitionem abstractiuam lapidis in aliquo intellectu non habente speciem intelligibis lem lapidis, quod eft inconueniens. Tum etiam, ga fi poneretur, vt ratio recipiendi actum intelligendi talis actus immediate reciperetur in specie, 8, sic talis species æque formaliter intelligeret, quod est falfum. Cztera sequentia ipsius Grego.ex his quz: Gregorius dixi supra, patet nihil concludere contra Doct. nibil conclu

OCHAM in secundo, quest. 20. multa contra dit contra Doct positione dicit. Et primò contra illud quod Dofforem. dicit Doct.quod vnus angelus potest loqui vni an gelo, & nonalteri. Et respondet ad vnam obiectionem quam facit Ocham contra seipsum.s.quòdjillud quod dicit, quòd vnus angelus nihil caufat in alio angelo, nifi per modum obiecti caufer, fiuè loquendo de actibus intellectus, siuè voluntatis. Dicit ergo fic. Si vnus agat in alium tantum per modum obiecti, ergo vnus angelus no potest aliquid ab alio occultare, & per colequens quicquid superior poteft intelligere, & inferior, quod eft falfum. Refpo- Ocham condeo non est in potestate angeli aliquid occultare, & in Dottore. aliquid oftendere, cum tantum agat per modum. objecti, non tantum quantum ad fuam effentia, fed etiam quantum ad omnem actum, tam intellectus, quàm voluntatis, sed dicitur vnu occultare, & aliud non, quando Deus coagit secum ad vnum actu, & non ad alium, puta, Deus vult coagere, & coagit in intellectu vnius angeli ad videdum actum vnius angeli, & non alterius angeli, & aliter non poteft occultare.

Sed tung eft dubium quod angelus bonus facit Dubium. cuftodiendo, & malus exercendo.

9 Respondeo, angelus bonus instigat ad bonum Responsio, homines, offerendo, & approximando fenfibilia interiora ad exteriora, mouendo etiam malum, & hoc tam senfibilia interiora, quàm exteriora.

TERTIO videndument, quomodo vnus an- Opinio Iongelus loquitur alteri. Et hæc eft opin. Ioan. op vnus nis. angelus poteft causare in also conceptum suum, vel speciem, vel actum, & probat per multas rationes. Quære in Ioan.

Digitized by Google

J Sed contra dicta fua, primò contra primam rationem, quod non videtur concludere, quia accipio maiorem suam. Er arguo sic. Quando aliquid sufficienter est in actu primo, potest causare sufficies

184

Gregorius

Scoti\_

# Libri

ter actum fecundum, cæteris paribus, fed voluntas angeli fuperioris volens caufare volitionem in voluntate angeli inferioris est sufficienter in actu primo respectu illius volitionis, & voluntas angeli inferioris est sufficiens receptiuum, & approximatu, ergo potest causare volitionem in voluntate angeli inferioris, quod eft fallum, ergo &c. Si dicas, quòd voluntas est libera, & ideo in sua potestate est, quod in ea causetur, vel non, faltem à quocunque agente Angelus in- creato, sed fic non est de intellectu. Contra. Angeferior non lus inferior no potest impedire volitione superiopoteft imper ris, quin angelus superior velit causarcin alio, quia dire superio virtus minor non impedit maiorem ab actione sua ris volitio- naturali, vel libera, ergo fimiliter angelus superior potest causare talem in omni passiuo receptiuo, sed huiusmodi est voluntas angeli inferioris, item si sic sequitur, quòd voluntas posset amare incognitum, quia volitio angeli superioris sufficit ad causandum cognitione in inferiori, quia illud quod est in actu primo, &c. Cum igitur intellectus, & voluntas angeli superioris possint sufficienter causare volitione in angelo inferiori, & per confequens poffent etiá fufficienter facere in actu primo abíque hoc, quòd angelus inferior cognoscat superiorem, vel aliquid in eo, & talis voluntas angeli superioris potest caufare volitionem in voluntate angeli inferioris, quæ forte respectu angeli superioris ignota, tunc sequitur, quòd angelus inferior amat incognitum, quia amat, vel vult angelum superiorem quem non cognoscit.

f Item tunc angelus in quo caufatur intellectio, posser tunc intelligere fine specie, ex quo intellectio est sufficiens ad producendum intellectione in angelo inferiori, quia per ea est angelus superior suf-ficienter in actu primo secundum eum, & per confequens poteft sufficienter causare intellectionem in angelo inferiori absque hoc, quòd in angelo inferiori præcedat species, quod est contra eum, quia cognitio saltem abstractiva est per speciem.

Si dicas, quòd species, & actus intelligendi sunt effectus ordinati, ita quòd primò causatur species in intellectu, & post actus intelligendi,

Confidera

**.** .

tte 724 .

Contra. Species fi ponatur est causa cognitiobene hac om nis, ergo actus intelligendi no est causa speciei, aliter effet processus in infinitum, quia vna cognitio causaret vnā speciem, & illa species aliam cognitionem, & fic in infinitum.

Item fiangelus posset fic caufare intellectione in angelo, &c.tunc lequitur, quòd alíquis, qui potest discurrere, potest cognoscere coclusione ignotam fine experientia, vel discursu, qui procedit ex principijs per se notis, consequens est falsum, ergo, & antecedens, confequentia patet, quia angelus loquens potest engnoscere rotum discursum per que deducitur conclusio, & potest facere statim angelu audientem in eodem actu, in quo ipse erat in fine discursus, causando in angelo inferiori cognitioné conclusionis, quam habet in fine discursus non dado cognitionem principiorum, quia per cognitione respectu conclusionis est sufficienter in actu primo per eum, ergo, &cc. Sic ergo videtur, quòd ra-tio prima non probat, faltem quòd angelus totaliter producat intellectionem talem in alio angelo.

Item contra quod ponit angelum audientem nihil agere in intellectione fibi impressa ab alio, quia intellectus eft caufa actiua, vel effe poteft respe-Eu cognitionis alterius angeli, ergò codem modo respectu intellectionis sui ipsius.

Item quando aliquid poteft effe caufa partialis, & totalis respectu alicuius effectus si in eius poteftate no eft, qn eft causa partialis, nisi alia causa parrialis fecu cocurrat, non erit in eius potestate, qu est

### Quxítio

causa totalis, nec potest impedire aliani causam secum causare. Exemplum, ignis, & Sol sunt causa partiales caloris, & non eft in potestate ignis, quòd Sol causet, vel non, quando est causa partialis caloris, & fi effet causa totalis caloris, adhuc non effet in potestate sua solem impedire à causatione, si essent æque approximate. Sed angelus loquens alteri potest esse causa partialis respectu intellectionis in alio angelo, quia potest esse obiectum intellectus alterius angeli concurrentis ad causandum intellectionem, & potest esse causa totalis per te. Sed quádo est causa partialis in ratione objecti noest in eius potestate, quòd alius angelus secum causet, vel no, nec potest impedire, ergo codem modo, quado est causa totalis in actu locutionis, non eft in eius potestate, quòd alius angelus secum locutione causer, & per consequens angelus cui loquitur non tantum audit passiue, sed etiam actiue.

¶ Ideo dico, quòd vnus angelus nihil poteft caufare in alio, nifi per modum obiecti, & isto modo potest vnus angelus, cui aliqua sunt nota illa alteri manifestare

QVANTVM ad dubium de solutione Ioa. Contra opiquantum ad locutionem angelorum supposito, g nionem los vnus angelus non possit causare notitiam actualem "". in alio angelo de aliquo obiecto fibi habitualiter noto, nisi prius causaret notitiam actualem eiusde obiecti in feipfo, & hoc videtur rationabile, quia angelus vaus nihil poteft causare in alio angelo, nifi per modum obiecti, fi ergo vnus angelus caufaret notitiam actualem de aliquo obiecto coplexo, vel incóplexo non curo in intellectu alterius angeli, vel aligd in vno angelo caufaret, ficaufaret in alio, ficut caula toralis, sicut ponit lo. aut illud caufans effectiuè effet fola effentia angeli, vel effentia, fiuè intellect? vnius angeli cu habitu informate, vel obiectu aliud habitualiter notű vni, & nó alteri caufaret cognitio néactualem in angelo nó habente talem notitiam habitualé, nec primú, nec secundú potest dari, quia fine effentia vnius angeli perfecte caufet cognitions in alio angelo, siuè essentia concurrens cum habitu, cum vtrunque causet solum effectum suum in alio angelo per modu obiecti nunquam potest causare in alio nifi notitiam illius rei, quz est obiectnm, & non alterius rei, quæ non eft obiectum alterius cognitionis, & ideo tá intellectus vnius angeli, quàm habitus informās eum poteft caufare notitiā actualem intuitiuam ipfius in alio angelo absque hoc, o causet aliquam novitiam actualem in feipso intuitiuam, vel abstractiuam, vel anihilatiuam, ficut potest esse obiectú cognitionis alterius angeli absque hoc, g fit obiectum cognitionis suz, sed per hoc nunquam causabit cognitionem actuale in alio de aliquo obiecto fibi habitualiter noto. Si ponatur tertium, quòd obiectum habitualiter notum vni, & no alteri causet actualem cognitionem in ange lo illo cui non eft habitualiter notum, nó caufando notitiam in illo, cui est habitualiter notum, hoc est mere possibile, sed tunc angelus vnus non causet illam notitiam in alio, immò nihilominus causaretur, fi destrueresur alius angelus, quære rationem. pro ista conlcusione, ve prius.

Ad rationem Ioan.de locutione angeloru quá- Nera & bedo dicit, quòd agens sufficienter approximatu paf- nè. fo, &c. Dico, quòd hic deficit vna causa partialis requifita ad hoc, quòd vnus caufet notitiam actualem de aliquo obiecto, fic habitualiter noto in intellectu alterius angeli, & hæc eft notitia actualis, quæ neceffariò requirit naturaliter, loquédo in angelo loquente de obiecto fibi habitualiter noto, fiuè illud obiectum fit quoddam complexum, fiue incoplexum ad hoc, vt causet notitiam actuale in alio an-

gelo



Secunda. 182

gelo de codem obiecto habitualiter noto, quia nec effentia primi angeli per fe,& hoc fufficit, nec effentia cum habitu angelü informante, quia ista ex quo funt incomplexa intuitiue cognita nunqua poffunt ducere in cognitionem faltem incomplexam alterius rei, sed posito, quòd angelus habitualiter cognoscens aliquod obiectum, confideret illud obiectum secundum inclinationem habitus, posita tali intellectione, qua confiderat obiectum illud habitualiter cognitum, potest angelus approximatus videre illam intellectionem, fiuè illa intellectio, quæ eft obiectum sit intuitiua, vel abstractiua no curo, & postquam angelus videt illam intellectione, potestaliquo modo deuenire in cognitionem obiecti illius intellectionis, quod obiectu est modo actualiter cognitum, & prius habitualiter, & fic patet, o quando primus angelus cognoscir aliquod obieétum folum habitualiter nó poteft caufare cognitionem illius obiecti in seipso, quia cognitio illius obiecti, quod est in seipso, est causa partialis mediata, velimmediata cognitionis in alio de eodem. obiecto.

Solumneur obiectiones Ochain.

RESPONDEO ad obiectiones Ochá cum primò dicit, quòd no est in potestare angeli aliquid occultare,&aliquid oftendere,cum tatum agat per modum obiecti. Dico, 9 hoc esfet imperfectionis in angelo, si no esset in potestate eius reuelare vnum obiectum alteri angelo, non reuelando aliud,& fic loqui de vno, & non de alio. Sequeretur etiam, o fi plures angeli præsentes essent angelo loqueti, quod non esset in potestate eius loqui vni, & non alteri, fi tamen loqueretur per moduin obiecti. Possent etia adduci multæ aliæ rationes ex dictis Doct. quibus euidenter probari poffet, o fi tatum angelus loqueretur per modum obiecti. f. caufando actum in intellectu audientis præcise per modum obiecti, o tunc proprie no effet locutio, quas tamen rationes breuitatis causa omitto, nec sunt multum necessarie ad propositum principale.

JAd aliud, quod videtur fibi inconueniens. f. g. tunc uokuntas fuperioris posset causare uolitionem in uoluntate angeli inferioris. Dico absolute, quòd hoc non reputo effe inconueniens, vt prolixe fupra expolui, quomodo una uoluras potest causare actu uolendi,& nolendi in alia uoluntate, & concedo, p angelus inferior no potest impedite uolitionem superioris, qui angelus superior uelit causare uolitionem in alio, & quomodo possit sic impedire, supra exposui. Et cum ultra infertur, q fi uolitio possetcaufari in aliqua uoluntate ab alia uoluntate, q, tunc talis uoluntas posset amare incognitum, dictum eft fupra, quomodo intelligitur amare cognitum, & amare incognitu, nec oportet hic multum infiftere, quia circa hác materiam de uoluntate efficaciores difficultates addaxi, ex quarum solutione non tantum istæ instantiæ, sed quæcunque aliæ circa illam materiam facillime folui posfunt.

Ad illud, cum dicit, quod tunc angelus po ffit aliquid cognoscere abstractive pulla specie intelligibili existente in co, patet responsio ex his, quæ dixi, respondendo ad similem rationem, quam facit Greg.& cum adducit illam instantiam, q species, & actus intelligédi funt effectus ordinati,ita q primo caufatur species in intellectu, & post actus intelligédi, hoc est simpliciter uerum, loquédo de simpliciter prima cognitione abstractiua, qualis est in ange lo loquente, & cum arguit contra hoc, si species po natur effe caufa cognitionis: ergo actus intelligendi non est causa speciei, verum dicit, quantum ad esse primum speciei, sed quantum ad intensionem eius, dico, 9 per plures actus intelligendi poteft intendi talis species, vi patet à Doct in primo, distin. 3. q.6. & fic concedo, gante speciem intelligibilem in inrellectu angeli loquentis non habetur intellectio abstractiua, sed habita illa supple notitia abstractiua species intelligibilis intendi potest, vt no.Doct. in primo, dift.3

Ad illud, quod dicit de discursu, concedo, g. Dostrina angelus loqués potest immediate causare notitiam fingularis. huius coclusionis, homo est risibilis: & cum infertur, quòd tunc angelus audiens haberer notitiam. talis conclusionis, non prehabita notitia principiorum, dico, quòd aliud est causare cognitione conclusionis absolute, & aliud est ipsam causare, ut euidentem ex principiis, primo modo potest eam cau fare, non præhabita cognitione principiorum in audiente, sed non secundo modo, & cocedo, quòd angelus loquens poteft cognoscere istam, homo eft rilibilis per discursum, ita quòd talis notitia erit sibi scientifica, & euidens per applicationem principiorum, qua habita poteft illam caufare in audiente, & hoc dupliciter.

Primò, caufando notitiam principiorum, & deindenotitiam conclusionis.

Secundo precise potest causare notitiam conclufionis, non caufando notitiam principiorum, primo modo angelo audienti erit notitia fcientifica,& euidens per discursum syllogisticum, secundo modo erit tantum notitia conclusionis absolute,&non dicetur scientifica.

JAdaliud, cum dicit, quòd intellectus angeli au dientis in recipiendo notitiam ab angelo loquete, gactiue fe habet respectu illius, patet supra, quomodo tantum paffiuè se habet, & ex his quæ dixi su-pra, patet facillima solutio ad omnes instantias Ocham, nec oportet hic multum immorari.

### Dift. IX. Quaftio Prima.



DALIAM quastionem de illumiminatione. Hie Doctor respondet ad primam quæftionem huius diftinctionis, quæ erat. An angelus fuperior possit illuminare inferiorem, &

dicit, quod illuminatio in angelo est quz dam lo- Que sit illu cutio de vero perfectiua in este secundo, idest quod minatio. talis illuminatio est notitia de aliquo vero causata. ab angelo illuminante, fiuè loquente, quæ perficit intellectum audientem in actu fecundo, cu fit quædam operatio perfectiua adueniens intellectui audienti. Sequitur, ficut enim non omnis intellectio est fimpliciter perfectio angelici intellectus, fed vifio verbi, & non visio quiditarum, sine per species habituales, fiue intuitiue. Vult dicere Doct.quod aliqua cognitio est fimpliciter perfectio angelici intellectus, & talis cognitio est cognitio, qua cognoscit essentiam divinam intuitine, quia in tali obiecto perfecté quietatur intellectus obiectiue, & fimiliter formaliter in tali cognitione perfected quietatur, vt patet in primo, diffinct. 1. quæftio. 1. & in quarto, diffinc. 49. cognitio verò quiditatum, fiuè abfractina, fiuè intuitiua non est perfectio simpliciter intellectus, quia talia obiecta sic cognita. possunt dici entia secundum quid, & perfectiones in esfe secundum quid, & similiter corum cognito respectu essentiæ diuinæ, & cognitionis eiusdem. Sequitur. Sic nec omnis cognitio fingularium alia. à visione verbi, & à cognitione quiditatu çquè perficit intellectu angelicum, quali fecudario, fed vifio veri reuelati perficit in este secundo, non autem frc cognitio fingularis in genere proprio, vult dicere, quod cognitio alicuius fingularis in proprio genere non dicitur simpliciter perfectiva intellectus co gnosceus, cu naturaliter possit cognoscere illud, sed Fran.Lych.in fec.Sent.Sco. Aa cogni-



cognitio perfectiua intellectus est cognitio alicuius reuelati, ad qd intellectus virtute fua attingere no potest. Sequitur. Dico tunc, quòd angelus superior, cui secundum communem cursum reuelatur primò aliquod particulare causar in inferiori conceptum quendam de illo reuelato, qui dicitur auditio, & hoc causare quod est quoddam special loqui est illuminare, idest of angelus superior potest causare in inferiori aliquam cognitionem aliculus fibi reuelati, puta misterium incarnationis fuitreuelatu angelo superiori, & tale potuit reuelare angelo inferiori, & talis locutio est specialis, quia est præcise de vero reuelato, angelus enim potest loqui alteri angelo, non tantum de vero reuelato, sed etiam de obiectis quæ nouir, vel intuitiue, vel abstra ctiue per speciem habitualem, vt supra patuit, illuminatio verò est præcisè locutio, de aliquo vero fin gulari fimpliciter reuelato

libri

Difficultas.

geli.

minat per

fusionem.

Sed occurrit aliqualis difficultas in hoc, quod dicit, quòd angelus superior potest illuminare inferiorem, de aliquo vero illuminato, puta de isto, g filius Dei erat incarnandus cum talis illuminatio fit specialis locutio, & fic loqui de tali vero, est causare notitia talis veri in intellectu angeli inferioris, quomodo talem notitiam possit causare, cum omnis notitia causatur ab obiecto, & potentia, vt patet à Doct.in primo, diftin.3.q.7.& 8.& hoc formaliter, vel virtualiter, vel essentialiter, idest quòd omnis cognitio alicuius obiecti, vel formaliter causatur à ta-li obiecto, vel ab aliquo includente virtualiter tale obiectum, velab aliquo includente ipíum esfentia-Qui illumi- liter, vt fupra exposui in primo, dist.3.quæst.3.momant, funt do tale reuelatu, cu non habeat este in intellectu antres, Deus, geli superioris, nec per se existens, nec per speciem tres Hyerar intelligibilem, quia tunc non videretur reuelatum, chia, & An nec virtualiter nec effentialiter includitur in alio of nec virtualiter, nec essentialiter includitur in alio qa concurrat actu cum intellectu angeli superioris ad causandu partialiter notitiam talis reuelati, & hoc in ratione obiecti intelligibilis, videtur dubiű, quomodo talis illuminatio fieri poffit. Si dicatur, quòd angelus superior sit causa sufficies respectu talis co-Dens illugnitionis. Contra, quia continens virtualiter notitiam alicuius obiecti virtualiter continet tale obieluminis inctum secundum totam entitatem, vt patet à Doct. in primo, dift.3.quæft.1.& dift.8.quæft.1.& in fecudo, dift.3.quaft.10.& in quolib.quaft.14.artic.2.& vide quæ expolui in ilto lecundo, diltin. 3. quælt. 10. Sed angelus fuperior non continet virtualiter tale obiectum reuelatum, vt patet. Si dicatur, quòd habita cognitione incarnationis poteft poltea ex c causare similem cognitionem in alio angelo. Contra, quia pono casum, quòd intellectus angeli superioris nunc intelligat lapidem per speciem intelli-gibilem, certum est, quod cras non poterit causare cognitionem lapidis ex fe, nisi habeat aliquod supplens vicem obiecti, quod partialiter concurrat cũ tali intellectu, fic viderur dicendum in proposito.

Jico primò, quòd solus intellectus angeli superioris non potest causare ex se cognitionem talis reuelati, ita quòd nihil aliud ab ipfo concurrat effe-Aiue. Sed quomodo caufabitur, respondeo dupliciter. Primò, quòd quando Deus reuelat angelo superiori, caufat cognitionem illius reuelati in tali intellectu, tunc stante tali cognitione, potest ipse ange lus cum cognitione illa, vr caufa partialis caufare co gnitionem in intellectu inferioris, & hoc in ratione obiecti intelligibilis, ita o talis cognitio causata in intellectu inferioris, primò terminatur ad cognitionem existentem in intellectu superioris, & sic poterit perfecte cognoscere illam, & tandem per il-lam poterit cognoscere tale reuelatum, & sic viderur sequi, quod angelus inferior non possit cognoscere illud reuelatum, nisi prius couuertat se ad intellectum angeli loquentis, & ad notitiam quam. habet de ipfo reuelaro.

Secundò poteft dici, quòd fi cognitio illius reuelau non maneat in intellectu fuperioris, quia cognitio tandiu est, quandiu causatur, siuè continuatur, vt patet à Doct.in primo, dist. 3. quæst. vlt. & in ifto fecundo, diffinct. 2. quæft. 4. & quæft. 1 3. quolib. tunc uirtute intellectus, & talis cognitionis poterit causari, uel derelinqui aliqua species intelligibilis perfecte representans huiusmodi cognitionein, & hoc prolixe patebit in quarto, diftinctio.45.& tunc intellectus angeli superioris cum tali specie intelligibili supplente uicem obiecti, poterit causare cognitionem in intellectu angeli inferioris, quæ cognitio terminabitur ad cognitionem obiecti reuelati existentem in intellectu angeli superioris, quia non posset loqui de tali reuelatione, nisi ut actu cognolcens, ut lupra patet, & lic poterit cognolcere illam, & per illam poterit tandem cognoscere ipfum reuelatum.

Sed tuc uidetur difficile, quia non uidetur necesse, quòd intellectus, cui immediate reuelatur aliquod uerum, o fe conuertat prius ad intellectum. reuelante, ad hoc, vt possit cognoscere tale reuelatu. Respondeo primo, quòd forte non esset incon

ueniens poner e talem intellectionem, que est in angelo reuelante, posse partialiter causare notitiam. talis reuelati, vt præcise habet effe reuelatum, quia licet prima cognitio illius reuelati, quæ habetur in intellectu reuelante, non possit haberi, nisi uirtute continentis tale reuelatum, tamen habita illa, non videtur forte inconueniens, quòd possit alia causari fimilis illæ primæ, per quam immediate cognoscat tale reuelatum, & sic posset concedi, quod talis cognitio partialiter causans, uirtualiter contineatobjectum reuelatum fub illa ratione, qua est reuelatum, licet non absolute contineat.

Dico fecundò, quòd ex quo fecunda cognitio in intellectu audiente eft eiufdem rationis , cum illa alia, & præcise causata partialiter à notitia eiusdem reuelati, quod poterit immediate terminari ad ipsum reuelatum. Secundo principaliter potest secuadum aliquos dici, quòd angelus fuperior fufficienter possit illuminare angelum inferiorem, des uero reuelato, nullo alio concurrente in ratione obiecti intelligibilis. Responsio tamen prima videtur magis ad propositum.

Ibi. Sed eft dubium, utrum superior illuminans possit facere inferiorem aliquid uidere in uerbo. Et an inferior possit illuminare superiorem.

Ad primum videtur, quod ficut cognitio uerbi est mere supernaturalis, sta quòd non subest causa- expesitio la litati alicuius caufæ caufatæ, fic nec etiam uifio ali- sere. cuius in uerbo, tamen superior modo prædicto,illuminando inferiorem, potest dispositiue agere, ut uideat aliquid in uerbo, nam illa auditio disponit, ut audiens conuertat se ad intellectum loquentis, & ibi uideat illud, de quo loquens loquitur, & ista ufio est aliquo modo perfectior illa auditione, & ulterius disponit ad hoc, ut angelus uidens prius in angelo, uideat idé in uerbo, quia fi defideret illud, quod ibi uidet, sicut in speculo imperfecto uidere in speculo perfecto uidebit gaudens, & sic perfecte illuminatur perfectius quidem à uerbo, dispositiue tamen ab angelo superiore.

Ad fecundum dubium dico, 9 Deus de potentia fua abfoluta poteft aliquid reuelare angelo inferiori, quod non effet reuelatum, uel notum fuperiori, & tunc ille inferior poffet loqui aliquo modo superiori de hoc, quod superior ignoraret, & illa locutio estet aliquo modo illuminatio, tamen non

Seguitur



non poteft habere tantam efficaciam fuper intelledum superioris, sicut super intellectum inferioris, &ideo non posset iste necessario facere superiorem audire, licut econtra, quia li superior consideret aliquid in genere proprio, iste inferior non faceret ipfum audire simpliciter, superior auté potest simpliciter facere inferiorem audire, & poteft impedireintellectionem eius de aliquo intelligibili, de fato tamen uerifimile est, quod Deus ordinate distribuat suas illuminationes, sicut distribuit angelos in ordinibus suis:primo quidem superioribus, deinde inferioribus. . . . . . .

Difficultas lucionibus.

Responsio.

IN ssta littera occurrunt aliquæ difficultates. cum suis so- Prima in hoc, quòd cognitio verbi est mere supernaturalis, ita q non fuboft caufatirati alicuius caufa creata, quia quaro, aut Doct.mista littera absolute intelligit, quifio ipfius uerbi in fe a nulla caufa creata poteft caufari, ut à caufa totali, aut intelligit, quod intellectus habens uifronem uerbi in fe, non poffit finllem caufare in intellectu alterius. Primo modo non est ad propositum litteræ, ut patet. Si secundo modo intelligit. Contra, quia intellectus habens huiufmodi ufionem , poteft caufare fimile uisionem in intellectu alterius angeli, & talis uisio caufata uidetur posse terminari ad verbum in fe, ficut & prima. Et prætorea intellectus habens uifionem causatam ab illa prima, potest se conuertes re ad Illam primam, & tandem uidere obiectu uifionis prime, ficut & Doct.dixit fupra, gultime perfectio intellectus audientis, quòd habita cognitione, que dicitur audirio, potest se conuertere ad intellectum loquentis, ut ad notitiam obiecti, de quo loquens loquitur, & tandem per illa ad obieetum, de quo loquitur, fic erit in proposito. Præterea hoc uidetur effe contra illud, quod fupra dixit, videlioer, gintellectus angeli poteft videre in intellectualcerius aliquid intuitiue, ergo fimiliter videtur sequi, o si unus angelus nidet uerbum intuitine, quodillud idem poterit uidere intellectus alterius angeli in intellectu ipfius uidentis.

Respondeo, quòd intelligendo litteram primo modo, adhuc stat propositum litteræ, quia sicut nullus metlectus creatus potest causare usionem. uerbi, ita nec uisionem lapidis, ut in uerbo. Los quendo tamen dealio fenfu, qui magis uidetur ad propositum litteræ. Dico primò, quòd concessor unum angelum posse causare similem uisionem, quam in se habet de uerbo, illa tamen uisio causata non erit uisio uerbi, sed erituisio alicuius creaturæ. fillids uifionis primæ, ut fupra patuit, & fic no sequitur, geper illam uideat uerbum in se. Et cum dicitur, quod habita illa uifione poteft fe conuertere ad uthonem primam, conceditur. Et cum infertur, quod usfa illa prima potest uidere uerbum in fe, negatur, quia urdendo illam, uidet in ratione, obiecti uifibilis, fi enim debeat videre uerbum in fe, oportet habere uisionem, quæ ummediate termi netur ad uerbum in fe, & patet, quia nec angelus reflectens fe super uisionem, quam habet de uerbo. ex tali uisione reflexa præcise cognoscit primama ussionem. Et cum dicit Duct. quudiens, ut conuer. tit fe, &c. videt obiectum, &c. non dicit Doc.quod cognoscendo cognizionem, quæ immediate terininatur ad obiectum, cognoscat illud obiectum, sed bene per illam cognitionem habitam poterit poftea inuestigare obiectum, cuius est talis cognitio, & tandem per aliquam aliam cognitionem cognofcitillud. Dico etiam, quòd altud eft cognoscere cognitionem aliquam absolute, & aliud cognoscere ipfam fub illa ratione, qua terminatur ad obiectum, ne fic dicat relationem realem ad obiectum, & fic tet minat, inquantum existens, vt dicir.Dock.

in quolib quest decimaquarta, artic.3. Concedo igitur, quòd angelus uidens uerbum in fe, potest causare in intellectu alterius angeli similem uisionem, quæ terminetur ad uisionem, quam habet, ut ad talem entitatem absolutam, sed non potest causare illam, ut terminetur ad uisionem, quam habet fub illa ratione, qua terminatur ad uerbum in fe, quia cognitio talis relationis præcisè dependet ab illa prima notitia, & ab ipfo uerbo in se, tanquam à fundamento, & termino, & sic uifio uerbi non poterit caufari in aliquo intellectu ab alio angelo, etiam uidente in fe uerbum.

Secunda:

Dico tertiò, quòd posito, quòd similis uisio posset causari in alio angelo, non tamen sequitur, quòd ille alus angelus per illam uifionem caufatam, nec per aliam, cuius est talis uisio causata, possir cognoscere uerbumin fe, quia ustra hæc om nia requiritur præsentia uerbi in fe, quia præsentia nulli creaturæ quantum cunque perfecte subest; & ultra etiam posita tali przsentia in ratione obiecti intelligibilis, adhuc requiritur, quòd uoluntas diuina uelit concurrere ad uifionem uerbi in. se, supplendo uicem talis obiecti in se, qua omnia à sola uoluntate dependent, & ex his patet, quòd etiam loquendo secundum illam sensur. qui magis uidetur ad propofitum litteræ, quòd ui-Ro uerbi nullo modo fubert caufalitati cuiu scuque caulæ kecundæ

Sacunda difficultas est ibi, quod nulla mitio Difficultas. alicuius creature in verbo fubeft caufalitati creatæ. Pono enim, quòd nullus angelus uideat in: uerbo, lapidem, tunc uidetur, quod possit caufare cognitionem lapidis, ut in uerbo, patet, quia angelus habens lapidem perfecte præsentem in uere bo, potest immediate causare uisionem ipsius lapidis, concurrente ipfo lapide, ut alia caufa partiali; qnæ uisio immediate terminabitur ad lapidem, ut in uerbo.

Dico, quòd habere lapidem præsentem, uein; uerbo, est ipsum habere præsentem præcise uirtute ipfius uerbi, uel uirtute perfecte supplentis uice ipfius uerbi, & fic ipfe lapis præcise fit præfens illi intellectui, ut in uerbo, à uoluntate divina, & sic talis præsentia per nullum creatum haberi potest. Similiter dico, quòd uidere lapidem, ut in uerbo, talisuifio merè dependet, faltem ut à mera causa partiali ab ipfo uerbo, uel ab aliquo perfecte supplente uicem uerbi, cuiusmodi est uoluntas diuina, licer ergo unus angelus posser causare notitiam lapidis in se existentis, & in proprio genere, fic quòd concurrat partialiter ad huiufinodi notitiam, eft tamen fimpliciter impoffibile, quòd polfit causare notitiam intuitiuam lapidis, ut in uerbo, fic quod per illam uideatur lapis in uerbo, præ. fentia enim lapidis, ut in uerbo, ratione obiecti intelligibilis respectu intellectus creati principaliter. depender à uoluntate diuina, & sic pater solutio. difficultatis. Possent adduci aliquæ aliæ difficultates, quas breuitatis causa, nè legentibus tædio sim, omitto

A D argumenta principalia primæ quæstionis nunc folueda funt argumenta principalia quæftionis primæ.

¶ Primo arguit Doctor, probando, quòd angelus superior non posset illuminare inferiorem, quiailluminare, uel est lumen causare, uel lumen causatum intendere, sed angelus superior non potest causare lumen in also angelo, quia illud non. est causabile, nisi per illuminationem, nec etiam. potest intendere, quia ab codem causatur habitus, & intenditur fecundum philosophum, secunda ethicorum.

SRc-Aa a Fran.Lych.in fec.Sent.Sco.

Respondet Doctor, quòd poteft caufare illam auditionem, idest uisionem perfectiuam in effesecundo, & tamen non sequitur, quod creet eam, quia creatio est actio non concurrente alia causa. alicuius generis, nisi tantum primo efficiente, & primo fine, licet enim illius auditionis nihil præ-fuerit, non tamen dicitur creari, quia aliquam caufam posse creare ulua hoc, quod producit effectum de nihilo sui, excludit etiam omnem aliam causalitatem, modo angelus superior non potest excludere canfam primam, nec stiam poteft excludere causam materialem; quia non immediate potest causare, nist præsupposita materia, sue receptiuo, & quod tale sic præsupponens non dicatur creare, patebit infra diftinctio. 18. & in quarto, diftinct. 1. quaftio.1.

Secundò principaliter arguit fic. Omnis mutatio eft inter oppofita, ergo omne illud; quod illuminatur, prius fuit tenebrolum, in angelis autem. beatis non est aliqua tenebra.

Ad fecudum dico, quòd vifio in verbo est pergelus potest feotistima illuminatio, & ideo intellectus habens illam dicitur perfecte luminosus, vel illuminatus, quantumcunque non habeatillam cognitionem, lum de ver- quæ respectu istius dicitur se habere ad lumen, si-bo, nec de cut tenebra, & ideo nec carentia cuiuslibet alterius funt in ver- ladure to the function of the state of the s bo, quia est lectum tenebrosum, potest tamen concedi, quod. supernatu- ficut in potentia funt ad aliquid , quod eft lumen , ralis illano ita funt in potentiaad aliquid, quod est tenebrofum, ideft quod ficut angeli funt in potentia ad noritiam lapidis, quæ dicitur lumen, ita font in poten tia ad carentiam ipfius, quæ carentia dicitur tene-

bra, & hoc non eft inconveniens. Vitimò arguit fic. Angelus fuperior est lumen. superius respectu inferioris, sed in corporibus maius lume offuscat minus lumen, vel saltem impedit effectum illius : ergo à fimili angelus superior impedit inferiorem ab operatione : ergo non perficit oum ipfum illuminando.

Respondet Doctor, quòd loquendo de lumine corporali, quantum ad aliquid est fallum, quia Solnon impedit stellas multiplicare radios suos ad superficiem terræ, quod patet, quia existens in profundo putei in meridie videret stellas, no enim ad oculos eius pertingerent radij, nifi prius attingerent ad superficiem medij illuminati, ipse tamen Sol luminantia minora impedit ab aliqua actione, feilicerabilla, quam haberent in vifu, quia nonpossunt uideri in præsentia Solis, & ratio est, quia excellens sensibile prius agit in ussum excellenter, ita quòd actuat ipfum fecundum totam capacitate, & forte aliquo modo immutar cum dolore, fecundum Alacem, primo perspectiue, fed ad hoc non' est simile de lumine intelligibili, sicut patet per Aristot.tettio de anima, tex. commé.7. nam post excellentia intelligibilia non minus intelligimus alia, sed magis, sed post excellentia sensibilia minus percipimus alia fensibilia, quia potentia, uel organum. debilitatur.

NVNC foluenda funt argumenta principalia Solutio argumetorum quationis secunda, qua est de locutione angeprincipalin. lorum

> Primò enim arguit fic Doctor, probado, quòd vnus angelus non loquatur alteri. Et prima ratio stat in hoc, quia si angelus a possit videre intuitiue essentiam angeli b.à fortiori, & omnem intellectionem existentem in eo, & per consequens non est necessaria locutio.

> Doctor antequam respondeat, præmittit responsionem aliquorum, qui dicunt, quòd licet angelus audiens uideat essentiam angeli loquentis, no

tamen seguitur, quod uideat intellectionem illius obrecti, de quo loquens uult loqui, quia ipfeloqués poteft occultare per nohintatem fuam iplam intellectionem, uel non occultare, & istud non oco cultare est loqui.

Tunc Doctor improbat hanc responsionem. tripliciter.

Primò, quia fiessentia angeli loquentis est perfecte præsens intellectui audientis, & per colequens etiam erit perfecte præsens intellectio obiecti, de quo loquens uult loqui, & fic de necessilate in intellectu audientis caufatur, uel intellectio intuitiua obiecti, fi obiectum est in se præsens, vel fi est præfens per speciem intelligibilem, necessario causatut cognitio abstractina talis obiecti, uel neutro modo fit præsens, sed tantuch intellectio loquentis fit perfecte præsens intellectui audientis, tunc à tali in+ tellectu audientis, & à tali notitia præfente, vel caufatur notitia obiecti, uel faltem caufatur notitia ila lius notitiæ primæ, ficut dixi supra, ficut etiam si obiectum est præsens, uel species intelligibilis, quia actiuo naturali, & passio debite approximatis, & non impeditis de necessitate seguitur actio, it supra patet quasitione prima prolo. ergo fi effentia unius angeli erit perfecte præsens in ratione objecti intellectui alterius angeli, qui dicatur a. sequitur, quòd etiam intellectio obiecti fundata in also angelo, qui dicatur b. erit perfecte præsens ipsi a.in ratione motiui, cum fituerum ens reale, & absolutum, ut pater à Doctore, quaftio.23. quolibetorum. & per confequensipla intellectio, ut causa partialis, caufabit in intellectu a intellectionem fui, uel obiecti concurrente intellectu a. bt alia causa magis principalis', nam flante vali præfentia utriukque no potest impediri, quin causeur talis intellectio in intellectura quia flance approximatione agentis has turalis, & paffi, & debita approximatione à nullo agente creato potest impediriactio, vt Doct.oftendit in quarto, distinctio. 49. & fic non erit in potestate angeli loquentis, stante przsentia talis intellectionis, quod angelus a non uideat talem intellectionem\_

Secundo improbatur illa ratio ibi, nec videtur Podera bu maior ratio, quare per voluntatem fuam, &c, Dicit omnia. Doctor, quòd fi effentia b.per actum voluntatis po telt occultare talem intellectionem, quare etiam. pon possit occultare essentiam propriam, cum illa fit intimior, no uidetur ratio, fi enim aliquod corpus fit perfecte præsens potentiæ uisiuæ, nullo modo impedite, ita quod fecundum fe totum fit perfecte præsens, & in tali corpore sit aliquis color perfe ctissimus, si uoluntas existens in tali corpore, ut est perfecte præfens potentiæ uiliuæ, non poteft ipfum occultare, sequitur, quod nec eriam poterit occulrare colorem existentem in corpore.

Tertia ratio est ibi. Quare etiam àlius angelus, cui uult occultare intellectionem fuam, non poteft uidere illam uolitionem, fi ponatur illa occultari: ergo per aliam uolitionem, & fic in infinitum dicit Doct.posito, ga.non uideat cognitionem obiecti, de quo b.uult loqui, quia b.potest ipsum occultare per aliquam uolitionem, quæ dicatur c

Quæro, an a uidedo b.uideat perfecte c.fi ficha betur intentum, quia uidendo talem uolitionem. terminatam ad intellectionem, uidebit etiä ipfam intellectionem, finon, igitur ipfauolitio occultabitur per aliam uolitionem, & ficuel erit processus in infinitum in uolitionibus, vel standum est ad unam, qua uifa occultatiua, uidebitur etiam cognitio occultata.

¶Si dicatur,vt dicit quida Doc.գ ոծ fequitur,գ fi videam occultatiuum, gauideam etiam occultatu, & po-

Digitized by Google

Nullus Anilluminare alium ange lum de vertilia.

### Secundi

Eximplum. & ponit exemplum, quia videtur, sequitur, o si uideo cap fam, o videam contenta in illa, sed hoc exeplum no est ad propositum, quia nulli dubium est, quòd fi videam tantum in superficie, quòd non vi-deam contenta, si tamen viderem ipsam perfecte intus, & extra, viderem etiam contenta in illa. Hic autem in proposito, cum essentia angeli sit om nino indinisibilis, quia est præsens alicui, & secun-dum se totam perfecte præsens, & sic videns ipsam videt perfecte intus, & extra, licet non fit ibi intus, & extra, cum fit omnino indinifibilis,&fic ipfa vifa poterit videri omne contentum in illa.

Ibi. Et ideo fic concedatur, quòd cognitio huius angeli est præsens alij, sicut essentia sua, tame locutio potest elle, qua exprimitur ista cognitio, &c. In ista littera dicit Doct.tria. Primum polito, ga. poffit videre b.& cognitionem exiftetem in illo, tamen locutio est adhuc necessaria, quia fi a.videret ipfam cognitionem in fe, tunc haberet cognitioné de illa partialiter causata ab illa in intellectu a. & talis cognitio estauditio, quia fine expressione no cognosceretur cognitio illa, quæ est auditio, requiriur ergo, quòd talis notitia, quæ est auditio exprimatur a.loquentem, inquantum intelligens, vt fupra patet.

JIbi. Et si dicas, quòd tunc faltem potest frustra loqui, ex quo posset illud esse manifestum, de quo vult loqui fine locutione.

Dicit Doct.& hoc erit fecundum notandum in

GREIO.

ter.

illa littera posito, quòd a prius cognouerit antechri fturn fore, & postea hoc verű reuelatur b. adhuc b. potest loqui ipfia. detali verò fibi revelato, nec Mquid lo- tamen sequitur, q talis locutio fit frustra, quia locu tio est principaliter ad hoc, vt loquens liberaliter exprimat audienti, & tunc talis notitia effet perfe-Aio comunicata à a.b. liberaliter, adhuc enim potissime est locutio in intelligentibus, vt liberaliter, & libere comunicant sibi inuicem conceptus suos. Si enim cogitatio huius videretur in b.tunc b.noncommunicat liberaliter conceptum suum alteri. Si enim se haberet b.in ista visione sicut non intelliges, & non volens, cum illa cogitatio fit naturaliter vifibilis, modo naturaliter actiuum, & motiuuad fui visionem simili modo agerent si non esfet in intelligente, & volente.

J Tertium dictum est ibi. Similiter etiam auditio quando præcedit, excitat ad intellectionem vifionis angeli loquentis, ita quòd licet illa visio posfet esse fine excitatione, non tamen communiter est fine ca, vt supra patuit, quia habita notitia qux dicirur auditio, excitatur intellectus audientis, vt couertat fe ad intellectum loquentis, & ad visione existentem in co, vt supra dictum est.

Si dicatur. Si b.vult loqui a.puta de obiecto c. & a.habear notitiam actuale objecti c. tunc quero, aut b.fcit hoc aut non, fi primo ad quid ergo b.vult loqui a.cum ipfum a.non possit audire, quia stante cognitione de obiecto c.aliam non potest recipere, vt fupra patuit, quid ergo caufabitur in a. Si nihil, ergo b.non loquitur ipfi a.quia b.loqui a.eft caufare in a cognitionem obiecti de quo loquitur, vi fupra patet.

Si secundo non videtur, quòd angelus loquens ignoret, & posito etiam, quod ignoret, adhuc non poterit loqui, quia flante cognitione de c. nullam aliam recipere potest de ipso c. Dico, quòd Lequi cotin- loqui cotingit dupliciter, vno modo proprie, quod sie duplici- est causare cognitionem in audiete illus obiecti de

quo loquitur, & hoc modo b.nó loqueretur ipfia. fia.haberetactualem cognitionem de tali obiecto. Alio modo potest ex parte sua facere se præsente au dienti, & ex parte sua velle oftendere omne fibi re-

uelatum, quamuis nihil causet in audiente cum no posit recipere stante perfecta notitia obiecti in ipfo audiente, & hoc modo fanchi loquuntur Deo, & tamen non possunt aliquid sibi facere manifestius, qnàm prius, nec etiam aliud, vel alio modo manifestum, quam prius. Sed tantum ex liberalitate velle hoc effe patens Deo, beati appetunt omnino quantum possunt, ita quòd fi possent in co causare conceptum illum causarent, & hoc est loqui Deo.

Secunda.

187

Secundò principaliter arguit Doct. ibi fecudo, fi angelus posset loqui, ita posset loqui alicui distati, sicut præsenti, & tunc sequerentur duo inconuenientia.

Primum, quòd fi loqueretur distanti, o prius immutaretur medium, &c.

Secundum, quòd oporteret eum loqui omnibus angelis æque præsentibus. Ista ratio cum sua responsione patet ex supra dictis.

Tertio principaliter arguit, quia videretur talis Contra Hen locutio superflua, patet, quia habét species cocrea- rică neg.u.tas omnium rerum, igitur per illas possunt intelli-tom species gere omnia. Et quod non habeant species acqui- concreatas. fitas probatur multipliciter'.

Primo, quia si possent intelligere per species acquifitas, ergo haberent intellectum agentem, per qué potentia intelligibile, fieret in eis acur intelligibile, quod videtur falfum. Similiter no vi-detur in eisesse intellectus possibilis, quia intelle-Aus corum non estaliquando in actu, & aliquando in potentia ad actum primum, igitur non videtur in eis intellectus agens, quia agens ponitur respectu possibilis.

Secundò, quia fi acciperet fpeciem intelligibilem, puta à corpore, ergo dependeret à corpore in operando. Confirmatur, propter hoc enini anima Anima deintelligendo dependet à corpore, quia vnitur cor-pendet pori, & hoc est ratione eius vnionis cum corpore, corpore. quia recipit perfectionem fuam a corpore.

Tertio, quia ab extremo ad extremum nontransitur, nisi per medium, sed esse imaginabilet est medium inter esse sensibile, & esse actu in-t telligibile, cum ergo angelus non habeat fantafiam, igitur.

¶Quartò, quia corpora cœlestia habent sua perfectionem fibi concreatam, ergo, & angeli, & fic nihil recipiunt à rebus.

Squinto, quia fi poffunt habere species acquisitas, ergo objectum extra ad gignitionem illius fpeciei, & intellectus angeli coageret illi, sed hoc est fallum, quia agentia diversa genere non possuntproducere eundem effectum, probatur, quia aut producunt, inquantum diversa genera, aur non, fi primo igitur correspondet eis in effectu aliqua diuersitas proportionabilis, & fic effectus non effet fimplex, & homogeneus. Si secundo, igitur: fine tali distinctione posset este virtus ita intensa, quod alterum coagentium sufficeret ad talem. actionem producendam, patet, quiaubi accidit distinctio in duobus mouentibus, potest wrtus in\_ uno ita intendi, quòd potest supplere vicem vtrius que, ergo obiectum corporale poffet ita intendi in actione sua, quod ipsum solum posset gignereillam speciem in intellectu angeli, sed hoc eft falfum. Tum quia agens est præstantius patiente, secun-dum August. 12. super Genesian, quia nullum corpus agit in spiritum.

Sexto, simile cognoscitur per suum simile, si igitur fingulare gigneret speciem suam in intellectu angeli, ergo intellectus affimilatus per illam specie cognosceret singulare per rationem propriam, quod eft absurdum . 1

Aa 3 SRe-Fran.Lych.in fec.Sent.Sco.



Respondet Doctor ad tertium argumentum. principale. Et primo respondet ad argumentum In se. Et secundo respondet ad omnes instantias de specie intelligibili.

Quantum ad primum. Dicit primò in ista littera, gli species quiditatum non essent concreatæ angelo, posset eas acquirere, & ex hoc nullum effet inconueniens, immò hoc esset perfectionis supplen tis imperfectionem, perfectionis enim est in poten tia ordinata ad cognoscendu plura obiecta abstraetiue, quòd in se possi habere principium produ-Einu talis notitiz, & perfectionis eft, quod habeat virtutem actiuam acquirendi tale principium productiuum, cuiusmodi est species intelligibilis, v fupra patuit in primo, distinctio.3.quastio.7. &8. & diftinct. 17.

Secundò dicit. o etiam dato, o habuerint species concreatas omnium quiditatum, non oportet tamen dicere, chabuerint species concreatas omnium lingularium, sed illas possunt acquirere, vt su pra prolixè expositum est dist.3. qnæst.vlt. No enim est verifimile, quòd possibile estet aliquod singulare fieri, cuius non posset angelus habere notitiam. distinctam, & tame si mundus duraret in infinitu, essent infinita fingularia, quorum quodlibet posset angelus distincte cognoscere, & tamen non haberet fimul infinitas species concreatas, quia túc daretur infinitum in actu : ergo posset speciem aliquam de nouo acquirere.

STertio dicit, o etiam posito, quòd haberet species concreatas tam quiditatum, quàm omnium. fingulariú, adhuc posset acquirere notitiam intuitiuam fingularium in proprio genere, quia no habetur de ipfo fingulari, nisi ve actu existere, & presente.

Quartò dicit, quòd vltra omnia ifta, adhuc efset necessaria locutio de complexis contingetibus, quia licet extrema possint cognosci per species inna tas, vel etiam intuitiue, adhuc requiritur cognitio de complexione extremorum, siuè de vnione eoru, quæ vnio non eft ex ratione formali terminorum, fed à caufa extra vniente talia extrema, vt fupra patet in prolo.quæft.3.& in primo,dift.39.

Quantum ad secundum principale respondendum est ad illas rationes, quæ probant, quòd angeli non possunt acquirere speciem intelligibilem de no uo. Ad primam concedit, q habet intellectum agetem,& possibilem,& obiectum suum primum, siud adequatum no est essentia angeli, sed totum ens coprehendes sub se species intelligibiles, & sensibiles, & hocloquendo de obiecto, non terminatiue, fed de obiecto motiuo, quia quodcunque ens natum causare cognitionem sui in aliquo intellectu natum est mouere intellectum angelicum ad sui cognitionem. Similiter fi tale objectum non fit sufficiens ad causandum cognitionem sui, sed potest causari ab aliquo continente ipfum virtualiter, vel estentialiter, tale cotinens poterit mouere intellectum angelicum ad cognitionem tam virtualiter, quàm effentialiter contentorum in eo. Et addit Doct.quod licet essentia sua sit actu intelligibilis, non tamen. fingulare sensibile, loquendo de intelligibili intel-

lam.

lectione abstractiva, tali quali cognoscitur vniuer-Angelus per sale. Vult dicere, quod licet essentia angeli sit per-fectus co- fecte præsens intellectui suo in ratione obiecti ingno/cut fe & relligibilis, & hoc est esse actu intelligibile, loquenessentiam, et do de iniellectione intuitiua, quia vt est sic perfeper babitum de præsens in se potest mouere intellectum ad sui fcientialem notitiam intuitiuam, potch etiam effe actu intelli-guàm per el giblis abhrathing qua potch etiam effe actu intellijuam per el gibilis abstractiue, quia potest esse perfecte præ-fentiam fo- sens intellectui suo in aliqua specie intelligibili, vtetiam pater diftinct. 3. quæftio. vltima. & vt fic præfens habet rationem obiecti intelligibilis abstracti-

uè, quamuis ergo sicsit actu intelligibilis, non tamen fingulare fentibile, & fupple fic actu intelligibile, fingulare enim fenfibile, vt eft in fe præfens intellectui angelico in ratione obiecti intelligibilis, tunc est actu intelligibile intuitiue, quia statim potest sequi cognitio intuitiua, cum vt sic sit principium productiuum notitiæ intuitiuæ, vna cum. intellectu angeli. Si verò non fit in se præsens, non erit actu intelligibile abstractiue, nisi per speciem. intelligibilem, qua habita statim potest causari cognitio abstractiua, quia ipsa cum intellectu sunt perfectum principium productiuum talis notitiz. Et cum dicit, tali quali cognoscitur vniuersale. Non vult dicere, quòd mediante illa specie intelligibili cognoscat præcise fingulare sub ratione vniuerfali, immò per illam cognoscit ipsum distincte sub ratione propria, vt ostensum est supra distin-ctione tertia, quastione vltima. Sed vult dicere, quod talis notitia abstractiua est similis illi, quæ habetur de universali, quia ficut illa, quæ est de uniuersali, non requirit præsentiam objecti in se, fed tantum in specie intelligibili, ita ista non requirit præsentiam singularis in se, sed tantum in specie intelligibili.

¶ Ibi. Cum etiam probatur de intellectu poffibili, quod non est in potentia ad actum primum, putaad speciem intelligibilem, quæ dicitur actus primus respectu notitiæ abstractivæ partialiter cau fatæ ab illa.

Dicit, quòd posito, quòd intellectus angeli haberet omnes species concreatas, adhuc talis intellectus effet verè receptious illarum, quia non eft de ratione receptiui, quòd fic prius de ratione recepti, sufficit enim, quòd sit prius natura, est tamen de ratione receptiui, loquendo propriè de receptiuo, quòd fit recepti perfectibile, fuè actuabile, & femper inter recipiens propriè, & receptum. est realis distinctio, ideo non concedimus proprie fubiectum recipere passionem, cum sit eadem rea-

hter, fed quasi recipere. Jbi . Sequitur codem etiam modo ex alia par- Inrellettus te, dato, quod angelus non indigeret abstrahere ang. licuses aliquas species, sed haberet omnes tales concrea- receptinus tas, non minus haberet potentiam abstrahendi, specierum quia potentia activa, quæ est perfectionis in natu- intelligibira inferiori, non debet negari à natura superiori, li- lum. cet causa superior præuenerit actionem inferioris illius potentiæ actiuæ, sicut non negaretur in nobis intellectus agens, dato, quòd agens nofter non poffet habere actum aliquem abstrahendi, non ratione sui, sed quia præueniretur ab aliquo agente superiori producente effectum, qui posset per cam. produci

🛚 Ad fecundam probationem de specie. Dicit-Doctor, quòd aliud est dependere à corpore, ut ab obiecto in operando, & aliud est dependere à corpore, puta ab organo in operando, primo modo non eft inconueniens angelum dependere à corpo- Quomodo re, quia angelus non habet in se eminenter, & per Angelus de. uirtualem cotinentiam totam perfectionem obie- pendeat à dorum corporalium, immò nec alicuins corpo- corporeris, & ideo ex fe folo non poteft caufare notitiam, nec intuitiuam, nec abstractiuam aliculus rei corporalis, nec fimiliter speciem intelligibilem, quia si aliquis istorum posset causare, tunc perfecte virtualiter contineret totam entitatem talis rei corporalis, ut supra exposui distinctione tertia, quæ-stione decima. & similiter in primo, distinctione 3. quæstione prima. & ideo non est mirum, si in intelligendo rem corporalem, cuius non habet speciem concreatam dependeat à tali re corporali, & obiecto, esset bene inconueniens, si dependeret ab aliqua

Digitized by Google

)uxítio

sliqua potentia organica plic quod non pollit cognoscere aliquod corporale, nifi prius tale corporale fuerit fantaliatum, fine imaginatum à uirtute fantastica. Et cum dicitur de unione animæ ad corpus

Quomodo. Dicit Doct.ganima non tantu unitur corpori, anima unia ut operetur circa corpus, ut obiectum, fed unitur,

tur corpori. ut totum compositum sit; cuius ipsa est pars, ita qu totum operans habes sorpus non tantum pro obie cto, fed pro parte operationis, non ficautem angelus, & ratio eA, quia operatio attribuitur toti copolito, & non lolum ipli anima, compolitu enime per se intelligit, vt patet à Docto.m quarto, dist.44. quæft. 1.& in primøydiftiz.q.6.

An fingulare poffie intelligi.

Ad tertiam. Hic foluit tertiam rationem; & folutio stat in hoc; of fi fingulare fub ratione fingularitatis non possit intelligi, concluderetur, q Deus non posset lingulare intelligere, quia non posset habere obiectum in efferimaginabili. Dico ergo, o ·illud, quod est medium agenti inferiori, non erit medium agenti superiori, vt patuit dift.2.quæst.vlt. huius. & ficerit in proposito, quia intellectus ages perfectior, poten fatten vnà cum obietto fenfibili causare specieus intelligibilem, in qua res habeat-este, vt actu intelligibilis, licet airtus imperfectior requirat elle imaginabile, ficut difpofitionen mediam ad esse intelligibile; & hourson connenit tali virtuti, & imperfectiori ex natura potentiæ, nec etiam ex hoc, quòd eft in corpore, quia feparata po eeft intelligere immediate som corporatem, & fimiliter ut unita corpori gloriofo, fed hoc conuenit ei præcises, ut eft in corpore pro flatstilto, quia Deus lic ftatuit, ut nihil immediare intelligat, aifi prius fuerit imaginatum, fiue fantaliatum, ochoc loquen do de obiecto, o primo mouer pomatian, ut patet à Doct.in primo, dift/3.q.3. 1. 1. 19

Ibi Aliter poffet refponderi, dicendo, quod effe imaginabile non eft medium in propolito, fed extremum, quia duo extrema funt hiermettigibile in actu, & non intelligibile in actu. Doct. dion, quod respectu cuiuscunque obiecti tam sensibilis, quam imaginabilis, dantur fimpliciter duo envrema.f.aut est intelligibile in actu, supple in potentia propinqua, quæ tunc eft respectu notitiæ intultiuæ, quando eft in se presens, & respectu abstractiua, quando eft in aliqua specie intelligibili præsens, aut non eft intelligibile in actu, otunc est, quando nullo istori modorum eft præfens intellectui, idem igitur fenfibile, vt est præsens intellectui aliquo istorum modorum dicitur actu intelligibile, vt verò nullo iftorum modorum est præsens, dicitur non actu intelligibile, & fic ista dicuntur extrema, g modo idem sensibile prius sit imaginabile, siue prius sit in imaginatione, quàm fit actu intelligibile, accidit fibi, non eft enim hoc ex natura fua, fed tunc accidit, quando comparatur intellectui existenti in corpore pro statu isto, qui intellectus non potest imme-Quemodo diate moueri ab aliquo fensibili, nifi priustale fen-

insellectus monentur à Jenfibili.

uirtute fantastica, & si intellectus est separatus, idem sensibile immediate mouerer talem intellectum\_

Sic dico in proposito de quacunque re, que nata est percipi ab aliquo fensu exteriori, & à uirtute fantaftica potest immediate mouere intellectum. angeli, & non est necesse, o prius percipiatur ab aliquo sensu exteriori, necinteriori, quia hoc sibi præcise conuenit. ut comparatur ad potetiam exi-ftentem in corpore. corruptibili, & hoc elt, quod intendit Doct.in illalittera, & similis responsio data eft fupra dift.3 q.vlt.

fibile fuerit fine aliquo fensu exteriori, & prius in

Ad quartum dico, quòd illa congruentia de

corporibus cœleftibus non concludit, nam si qualitates illæ non effent concreatæ corpori cælefti; cum nihil fit datum ei, unde posset illas qualitates acquirere, femper effet non perfectum, comparando ad fe, & ad omnem caufant naturalem, quia nulle causa naturalis potest illas qualitates producere in corpore illo, uniuersaliter autem omnem perfectionem, quam non potest natura supplere, fupplet Deus immediate, non fic autem eft in pro- Deus fupposito, quia angelus habet, unde cum aliis causis plet immenaturalibus cooperantibus possit talem perfectio- diarè omne nem acquirere, scilicet omnium rerum cognitio- perfectione . ne, dato quòd fibi non essent concreate species, posserenim cuiuscunque obiecti ex naturali uirtute intellectus, & objecti habere intellectionem, na actione intellectus, & obiecti, ut caufarum partialium potest habere speciem quiditatis cuitifcunque obiecti, & postea utivilla specie ad intellectionem. abstractiuam.

Secunda.

Ibi. Et cum postea accipitur , quòd tunc obiectum ageret ad intellectionem angeli. Concedo, quòd agit partialiter, & codem modo', figut dictu eft in primo, dift.3.quæft:7. de fenfibili respectu intellectus coniuncti.

Ibi. Et cum accipitur, at duo dinersa genera. non possunt este causa unius effectus, dicit hoc este vniuerfaliter falfum, nam effentialis ordo caufarum no est individuorum eiusdem speciei, ut patet per Auicennam sexto metaphysicorum. Non enimunum individuum agit in virtute alternis individui alterius speciei, sic quod in agendo dependeat ab illo, quia tunc unum effet effentialiter prius alio, quod etiam est contra Aristor. tertio metaphylicorum . tex.commento videcimo 2 Non eft, (inquit) hoc prius, illud posterius, & vide expositionem, quam feci supra diftinctione tertia, quzftio.prima.

f Et nota, quòd Doctor nonnegat, quòd duo indiuidua eiusdem speciei possint conuenire ad An duo ineundem effectum, ur patet in primo, distinctione diuidua pof tertia, quaftione octaua. Negat tamen, quod duo fint cocurre indtuidua eiusdem speciei poffint producere eun. re ad ennde dem effectum fic, quòd estentialiter dependeat ab effectum. atio in producendo, uel fi sunt duæ causæ partiales, negat, quòd fic fe habeant, quòd una concurrat de necessitate, ut perfectior effentialiter cu alia fic, quòd una per quamcunque intensionem posset supplere causalitatem alterius, ut patet de obiecto, & potentia, sed quando una partialis per intensiorem uirtutem potest supplere causalitatem alterius partialis, concedit, quòd tunc duo individua ciufdem speciei, quorum neutrum sit sufficiens ad pro ducendum effectum, sed ut sunt simul, possunt producere eundem effectum, ut patet de duobus trahentibus nauem.

Sequitur, neque ordo effentialis caularum eft Nota & bediuerfarum specie : talia enim funt contraria, ucl me. media, quæ non ordinantur effentialiter ad caufan dum:idem uult dicere Doctor, quòd species diuerfæ fub eodem genere immediate contentæ non ponuntur caulæ respectueiusdem effectus, ut patet decontrariis, & de speciebus intermediis, quæ nunquam uniuntur adinuicem ad producendum. aliquem unum effectum, & non intelligit hic Do-Gor de diuersis speciebus sub diuersis generibus contentis subalternis, patet, quia Sol præcise continetur sub corpore, & homo immediate continetur fub animali, & ramen Sol & homo concurrunt ad eundem effectum, ut causa estentialiter ordinata, & hoc eft quod dicit Doct.ibi. ergo omnes cause efficientes diverfæ essentialiter ordinatæ sunt diverfægenere

¶Ibi. Fran.Lych.in fec.Sent.Sco. As 4



Digitized by Google

### Libri

Ibi. Et cum probatur viterius, quis aut requi-

Jiltin.

# Juxítio

runt inquantum altera genere aut inquantum cade genere. Dicit, quod virumque membrum poteft dari, & si detur, quod requirantur inquantu diverfa genere non sequitur quin effectus fit fimplex, vt patet de codem effectu caufato à caufis effentialiter ordinatis quæ semper differunt genere, nam idem calor poteft gigni à corpore cœletti, & igne, quæ differunt genere phylico, licet forte non differant genere logico, cum vtrumque lit species corporis Quid fir ge ciusdem prædicamenti, genus autem phylicum eft nus physicu, materia transmutabilis, illa enim dicuntur cade genere phylice, qua communicant in eadem materia transinutabili, cuiusmodi sunt generabilia, & corruptibilia, quia ergo corpus coeleste non communicat cum aliquo generabili in materia trafinutabili, ideo ab omni generabili differt genere phyfico, posito etiam, quòd in corpore cœlesti sit materia eiusdem rationis cum materia generabilium, & calis materia quantum est ex se est verè transmutabifis ab vna forma in aliam, vt infra patebit di. 14. & in 8. metaph. fuz, quia tamen à nullo agente naturali talis materia est transmutabilis, cum corpora cœlestia non possint corrumpi ab agente natu-Corpora cæ rali, ideo ponimus corpus cælefte non commuleftia non nicare in materiam cum generabilibus, vt talis mapossunt cor- teria præcise comparatur ad agens naturale, quia rumpi ab tamen philosophus negat materiam in corporibus age .: te natu coelestibus, vt patet. 8.metaph.ideo negaret expres sè corpus cœleste, posse quo ussimodo comunicare cum materia generabilium, patet etiam de diversis genere logico, ná calor potest generari à subiecto, & à qualitate, quæ differunt genere generalissimo, & o poffit generari à substantia, supra pater à Doc. in primo, dift.2.par.2.quaft.3. & magis in quarto, dift. i 2. of tamen illo calor caufatus eft fimplex, & non compositus ex rebus diuersis genere. Sequitur ibi, fic hoc est vniuer faliter falfum, g effectus ordinati ab aliqua caufa requirant duas naturas in effectu, quarum vna fit causata à superiori, & alia ab inferiori, idest quòd effectus, qui pducuur à duabus causis, inter quas est ordo essentialis non includit necessario duas naturas constituentes cum, sic qvna lit à causa superiori, & alia à causa inferiori, quia talis effectus non effet à duabus essentialiter ordinatis, patet, quia vna natura effet præcisè ab vno, &alia pręcise ab alio, effectus enim productus à duobus essentialiter ordinatis est secundum este fui ab viroque productus, licei perfectius ab vno, quàm ab alio.

¶ Ibi. Si autem detur aliud membrum, quòd nõ requitantur, inquantum altera genere, no fequitur, quod tunc tantum posset vnum intendi, quod sufficeret ad agendum, aliqua entm perfectio caufalitaus requiritur in duobus, que perfectio no potest esse in altero eorum quantum cunque intensa, exéplum de mare, & fœmina respectu eiusdem prolis, patet etia de duobus intellectibus eiusdem speciei concurrentibus ad eandem intellectionem, quoru vnus cocurrit, vt potentia, & alius, vt obiectum intelligibile, quia vnus eorum non porest ita intendi, quod possit supplere vicem alterius, vr pater a Doc. in primo, dift.3.q.8. & dift. 17.

J Ibi. Sed non curando de confequentiis, quæ non valent ad veritatem supple factis contra illa membra, videlicet, g nec inquantum diuersa genere,nec inquantum eadein genere, quæ consequenter, vt supra patuit, nihil valent. Dicit Doct.quod non requiruntur per se, inquantum diuersa genere diuersitate absoluta, bene enim requiruntur duz causalitates ad intellectionem, quarum vna sit ex parte intellectus, & alia ex parte obiecti, & iftæ duæ

caufalitates poffunt concurrere in vna natura, ficut quando intellectus intelligit fe, nam altera caufalitas est comunis tori enti, illa f quæ est ex parte obie-Cti, reliqua autem est determinata ad naturam intel lectualem,& fic in natura intellectuali cocurrit ista caufalitas communis cum illa speciali, non ergo requiruntur per lead causandum, inquantum differentes genere diversitate absoluta . Hicaduerte, qu quando idem intellectus intelligit feinter ipfum. intelligente, & intellectum in ratione obiech, nulla est distinctio ex natura pei, talis enim intellectio qua intelligit fe, poteft immediard caufari à Deo, & fic recipiendo illam feipfum intelligeret, quia intel Quid fit inligere formaliter est quoridare pati, vt expositum. telligere for eft in primo; difu3. quett.y. fed ad hunc fenfum no maliter. loquieur Dock. Sed loquimer docodem intellectu caufante intellectionem, fuiin feipio gica q idem. intellectus numero partialice concurritad intellectionem fitiin intione parentia intellective, idem ouam respectu eiusdem intellectionis partialuer co currit in ratione objecti imelligibilis, non o deur ibi duse caufe partiales preten omne opus intelle-Oms, cum ibi nella fit diftinctio, fed datur ifta diftin Cuo ex alia, & alia comparatione, quia idem vt cofideratum fub ratione magis communi differt à foipfo, vt confideratur fub ratione magis speciali, & fic idem intellectus numero, ve præcise confideratur in ratione obiechi inselligibills, colideratur fub ratione communi, quia esse per se intelligibile con uenit amstenti, & loquitur hic Doct. de obiecto intelligibili motiuo, quod partialiter concurritad intellectione, & hac modo amne ens haberrasio- Omne ens nem obiecti intelligibilis, vel in fe formaliter, vel habet ratio faltem continentr in aliquo effentialiter, vel.virtua- nem intelliliter, quad passelt suppleravicem calis obieoti, cars gibilis. fando partialiter notitiam eins, vr protixe expolui in primo, diffimi, questo s Sic ergo vridem intelle-Ctus confideratur in ratione obirchi intelligibilis, & partialiter motiui confideratur fub ratione com muni omni enti, vt verò confideratur in ratione po tentiæ intellectivæ partialiter concurrentis ad intellectionem, confideratur.in ratione speciali, & non communi omni enti, sed tantum substantiis intellectiuis. In re tamen idem intellectus numero eft totalis caufa intellectionis fuz, & ide est totalis cau fa receptiva, licet vt præsens sibi in ratione obiechi intelligibilis confideretur in ratione communi, & vi potentia intellectiva confideretur fub ration speciali.

Sequirur. Non ergo requiruntur per se ad caufandum, inquantum differences genere diuersitate absoluta, supple inquantum sunt naturæ absolutæ genere distincte, quia idem intellectus numero in ratione objecti, & in ratione potentiæ concurrit, vt duz caufe partiales ad candem intellectionem. modo præexposito.

Sequitur, Et concedo, non propter argumentu in fe,quia fecundum veritatem in fe poteft concurrere vtraque causalitas, nam vbi est illa enuitas, qua consequitur causalitas obiecti. Idem potest este totalis caufa fecundum unranque caufalitatem respectu intellectionis, idest quod idem intellectus numero respectu intellectionis sue, qua seipsum intelligit ex natura rei, quæ eft totalis caufa, vt obiedum intelligibile, & idem ex natura rei est totalis caufa, vt potentia intellectiua, licet poffint dici alia, & alia caufa partialis secundum aliam, & aliam con fiderationem, vt fupra dixi.

Ibi. Sed adhuc obiicitur, quie licet diuer fa genere possint causare idem, non tamen sie diuersa ge nere, vt intelligibile, & fenfibile, aut faltem non poffunt ita caufare, quin vnum agatin virtute alterius, & ita



Digitized by Google

rali.

Ionæ

& its vel obiectum ageret in uirtute intellectus, ual econtra, & non erunt duz caulæ agentes ad effecti er quo Doctor dicit, quodfi arguitur er rationes diversitatis genere, fie quod fit medium in arguendo divertiras genere, & isud medium applices ad fensibile, & intelligibile, quali ipfa maxime genere diftent, & exhoc ab ei non possit causari ideme.

Dicit, quò d in hoc argumento receditur à medio. Quemodo quia confibile, & intelligibile non tantum differunt liffirat fen genere, quad non pofis idem fieri ab eis, quia funt While, or inciuldem generis generalillimi. f. fubliatia fenfibilis, nlizibile. & substantia intelligibilis, & tamen à substantia, & accidente aliquid poceft caufari, vt ignis, & calor, multo magis à substancia intellectuali, & à substant tia sonsibili poterit causari endem intellectio.

Sequitur. Talis autom actio est immusare intel lectum, &ideo accidit sensibili illa differentia generis,quam haber ad intelligibile, inquantum fenfibili conuenit immutare intellectum, idelt quòd accidit sensibiliset immutasintellectum, vt fit diuerfum genere ab intelligibili, non chim dicimus, q ideo sensibile immutet intellectum, quia sensibile no est intelligibile. & quia differt ab intelligibili, immo fi sensibile ellet intelligibile, & non differret genere. ab intelligibili, adhuc immusaret intellectum, & ita accidit fibi differentia generis in hoc, q immutat, immo immutat in co, quòd ens, & vt fic conuenit cum intelligibili, nec fenfibile, insantum poteft differre genere ab intelligibili, ve fit in genere disperato, ideft in genere non intelligibili, quia cum sit ens,necessario est intelligibile, & patet, quia fi fenfus potelt cognoscere sensibile, multo magis intellectus potest illud intelligere, quicquid enim potest uirtus inferior per le, & no primo, hoc potest superior virtus, & primo. Concedit igitur Doct.quod sensibile est etiam intelligibile. Et cum arguitur, si est srafbile eft sensibile, igitur non eft intelligibile, negatur confequentia, quia tam ratio intelligibilitatis, quàm fen fibilitatis concurrit in codem, in co enim, q color eft uisibilis, in co, quod ens eft, eft intelligibilis, intel lectus enim intelligir albedinem, & fub ratione coloris, & albedinis, & entis, & ita neganda eft illa pro politio. l. quòd illa diuería genere fupple fenfibile, & intelligibile non posfunt causare candem intellectionem, ut supra patuit.

Ibi. Et cum addis, quòd unum agit in uirtute. alterius. Dico, quod a agere in uirtute b. poteft intelligi, vel quòd a. recipiat à b. formam qua agat, vel quòd habita forma recipiar ab ipfoactionem, uel motum ad actionem. Secundo modo efficiens non agit in uirtute alterius, nam ignis habens formam. actiuam, qua agit, non accipit actione calefaciendi à Sole, tantum igitur dicitur ibi inferius agere in. virtute agentis superioris, quia formam Illa aliquo modo accipit à superiori.

Aduerte tamen, quòd ultra formam præcepta à superiori, qua possit agere, ad hoc, ut agar in uirtu te superioris, requiritur, quòd in agendo depédeat à superiori, de quo vide Doct.in quarto, distinct. I. quæft.1.& videea, quæ dixi super primo Do&.difin.2.quæst.1. respodendo ad objectiones Ocham, quas facit contra Doct, de ordine essentiali causaru. Quamuis igitur Doct hic hoc expresse non dicat, alıbi tamen (vt dixi) expresse dicit. Sequitur. Sic agentia naturalia ordinata habent formas füas ordi nate, ita quòd elementum accipit formam suam. aliquo modo à corpore cœlefti, vt à superiori agen te, quod tamen bene nota, quia forte elementum, vt elementum eit in se, non recipit formam elemen tarem à corporibus cœlestibus, nisi forte secudum partes, quia vt fic funt generabilia, & corruptibilia, fed de hoc alias erit sermo.

Sequitur. In pro pofico autem, nec altum primum, nec secundum accipit una causa partialis ab alia, & ideo neutro mode in proposito dicitur una causa agere in uirtute alterius, nec etiam hoc est de ratione causarum ordinatarum, quod vna agat in nirtute elterius, sed sufficit, quòd una principalius agat, quam alia, quod tamen intellige de caufis par stalibus respectu eiusdem effectus, ve pater à Doct. Angeli cein primo, dift. 3. quaft. 8. fed non de caufis totalibus gnoscunt fin ellentialiter ordinatis, quia uno necesse est ynamy, gula ia, ve agere in uirture alterius, vt pater à Doct.in primo, lingularia diftindt, 1. queft. I. diftindt, 2. queft. 8. & in quarto, funt exiften dift.I.queft.I.

180

Secunda.

Ibi, Ad August 12 fiper Genel patet responsion men per fehic, & in quarto, diftin & 44 queftio 3. & in primo, fed per nodiftin, 3. quæft.7. & vide quæibi expolui in primo. uns species.

Ibi. Ad ultimum arguitur, quod fimile cogno+ feitur per suum simile. Dicit, quòd in angelo non concludit inconveniens, quia angelus poteft habere tam cognitionem abstractiuam, quàm intuitiua de singulari secundum propriam rationem, vt prolixe patuit fupra diftinctio. 3. huius queftio. 11. fiue vltimæ

Ibi. Sed li arguatur de intellectu nostro, quòd fantasina in nobis, quod est obiecti singularis, gi gnit fpeciem intelligibilë, fu<del>pp</del>lè in intellectu poffibili, igitur reducit intellectum possibilem ad actu respectu lingularis, idest quod talis species intelligibilis, vnà cum intellectu caufabit cognitionem. fingularis fub ratione propria, quod est falsum. Dico, quod talis species intelligibilis, quia principalius eft ab intellectu agente, quàm à fantasinate, qd patet à Doct.in primo, diftinct. 3. quæftio 8. ideo ab ipfo habet, quòd representet obiectum primò sub ratione communi, & dehoc uide quæ dicit Doct. in primo, diftinc. 3. quæft. 6. & vide quæ ibi expolui. Declaro tamen, cum dicit, in illatione est fallacia. confequentis, quia non fequitur fantalma gignit. speciem-sibi similem, & representativam obiecti similitudine naturali, igitur & similitudine indeterminationis, ideft quòd ficut fantafma naturaliter representat, ita species intelligibilis naturaliter representat, non tamen si fantasma naturaliter reprefentat fingulare, ita species intelligibilis representat naturaliter obiectum fingulare, negatur consequen tia, quia species intelligibilis representat primo sub ratione vniuerfalis, & ideo non est fimilitudo inter illa, scilicet determinationis, & indeterminationis, indeterminatio enim in representando in specie. intelligibili, eft principaliter ab intellectu agente, vt dixi fupra.

NVNC Doct.respondet ad argumenta facta Angeli baab Henr.quibus probat, quòd angelus non cogno- bent notitià scar singulare primo, nec per aliquam rationé pro- de quidira priam, fed per vniuerfale concreatum suo intelle- tibus, ac dif ctui, hoc est per speciem intelligibilem concreata, ferentijs cf-etui, hoc est per speciem intelligibilem concreata, ferentijs cf-quæ est representativa vniversalis, & hoc probat per species quadrupliciter. Primò, quia singulare nihiladdit congenitas, super naturam vniversalem, niss tantum duplicem quod verò negationem, de qua singulare dictum est di 2 quizer a negationem, de qua supra dictum est di.3.quæst.a. fint salia fin igitur singulare nihil addit ad cognitionem, quia si-gularia, ve cut res se habet ad este, ita ad cognitionem, secudo fingularia, metaph.tex commen.4.Quare(inquit) vnumquod- & fint hie, que ficut fe habet, vt fit, ita & ad veritatem, & ibi vel illine no Com.quanto magis aliquid fuerit perfectum in ef- habent confe, tanto magis erit perfectum in ellendo yerű, hçc. geniras. ille in fine commen.4.

Responder Doct.ad hoc negando minorem, videlicet, quòd fingulare non dicataliquid pofitiuum, vt fupra pater, diftin 4.quæft. 2. & 6. & quæft. vltima.

Secundo principaliter arguit, quia si angelus poffit

Digitized by Google

itian intelligibile.

#### poffit cognoscere lingulare sub ratione propria,tuc potter mouere intellectu angeli fub ratione fingularitatis, quod eft fallum, quia qua funt per fe obieeta, & non primò, non mouent nili per rationé eorū, quæ funt per fe, & primò obiecta, lieut magnirudo, & figura non mouent vifum, míi fimul cum calore, sunt enim obiecta per se visus, sed non primo, vt patet fecundo de anima.tex.commen.63.& magis tex.commen.64.vbi fic habetur. Communia autein, motus, quies nutiterus, figura, magnitudo, huntmodi autem nullius, vt proprie, fed omnibus communia pet se qui dem igitur sunt sensibilia hoc hæc ille. De propriis autem fensibilibus quæ dicutur primo fentiri, patet tex.comment.63.vide ibi. Non percipitur igitur obiectum per fe, nifi per rationem illius, quod est primo, & per fe obiectum, fingulare autem non eft primum obiectum intellectus, quia tale est vniuersale, & per consequens non cognoscitur singulare, nisi per rationem vniuerfalis

Libri

Selponder Doct.quod æquiuocat de obiecto primo, & per fe. Vno enim modo dicitur obiectú primum quod habet per fe rationem mouendi potentiam, & illud dicitut per se tantu, quod non habet, quod moueat per fe, fed tantum cum alio mouer, & hoc modo loquitur philosophus secundo de anim. de fenfibili primo quale est sensibile propriu, vr patet tex.comm.63.Dico(inquit) proprium fupple sensibile, quod non contingit altero fensis fensiri, & circa quod non contingit errare, ve vifus caloris, auditus foni.hçc ille. Et de fenfibili per fe qua le est sensibile commune loquitur tex.commen 64. Allo modo dicitur quando que obiectum primum adæquatum potentiæ, vel actui, & contentum sub primo adæquatæ potentiæ, vel dicitur pet se obie-Aum, de quo prolixe dictum est in primo, dist.3. quæst.3.& quod dicit de adæquato potentiæ, vel actui dicitur adzquatum potentiz quando potentia no poteft nifi in 1110, vel in cotento dicitur adæquatum actui, quia actus potentiæ non poteftelici, nifi circa tale obiectum, & circa contenta in eo. Sequitur. Inclusum autéin primo adæquato actui, ideft contentum fub adzquato dicitur obiectu per feaclus, & hoc modo tale obiectú per se pentitaté propriam potest immediate mouere intellectum. partialiter caufando notitiam fui. Sequitur ibi. Cũ autem accipitur, quòd vniuer fale eft primum obieetum intellectus angeli, falfum eft de primo obiecto, ideft adæquate loquendo de vniuerfali, inquan tum vninetsale eft, quia licet illud cur accidit vniuerfalitas, vt ensfit hoc modo primum obiectum. Vult Doct.quod fi accipiatur vniuerfale, fub illa ratione formali, qua dicitur vniuerfale, puta pro ista secunda intentione applicata, vel pro indifferentia actuali ad omnia inferiora, vel proratione illa quæ actu comunicatur pluribus, de quibus prolixeexposui in isto fecundo, dist.3.quxit.1.tale vniuerfale no potest poni adæquatum objectium intellectus; quia vt ficeft tantum quædam relatio rationis. Sequitur. Tamen ipfum æque faluatur in fingulari, ficut in vniuerfali, ideit quòd fi accipiatur vniuerfale pro ente, cui accidit talis vniuer falitas, illud eft adæquatum obiectum, vt supra patuit in primo, dist.3. quæft.3.& tale ens æque faluatur in natura fingulari & in natura vniuerfali, & fic fequitur, quòd ficutens, quòd eft homo fub ratione propria potett mouere intellectum ad fut cognitionem, fic ens quod oft fortes, poteft immediate mouere intellectu fub ratione propria ad fui cognitionem. Sequitur. Si4 militer vniuerfale non eft primum illo modo, quo loquitur philosophus secundo de anima.tex.commen.63. nec singulare per se illo modo, sicut sensi-

# Quxítio

bile commune respectu fensus, quia candem rationem motiuam includit fingulare, qua includit vniucrfale, ideit quòd ficut vniuerfale per fe immediate poteft mouere intellectum, & non, vt coniunciú alteri,ita & fingulare immediate poteft mouere no vi alteri coniunctum.

Tertio principaliter arguit Henr. & ratio fat in hoc, quod objectum deber elle proportionatu potentie outus est, cum ergo lingulare fit vitimate determinatum, sequitur, quòd intellectus erit determinatus, vel ex fua natura, vel per specié, quá recipie à fingulari.

Responder Doct.ad tertium, quod proportion Reference nalitas no femper includit fimilitudinem, fed mul- Scott. totiens diffimiliaidinem, de qua proportionalitate dictum eft a Doct.in primo, dift. 1.queft 1.& vide qua ibi expolui, & fimiliter diftin. 3.queit. 5.& q.3. contra Tho.patet, ctiam per multa exempla, quia agés est proportionale passo, quia agens est in actu, & patium in potentia recepciua, & materia eft proportionalis forme in quibus omnibus concluditur difimilitudo, ita in proposito oportet potentiam. proportionari obiecto, non autem affimulati, quia nec fi est infinitum objectum oportet potentia effe infinitam, quia intellectus finitus cognoscit finite, Quemedo Scognitione in fe finita mfinitum, ve infinitum, ac- inte ledus cipiedo infinitum intensiue, quia forte non cogno- finitais ce feit infinitum extensive, & polito, quod cognoleat, grefeat fini tamen non cognosceret illud secundum modu suz "\* . infinitaris, feilieet cognoscendo vnum postaliud, & hoc loquendo de intellectu divino, licet intellectus creatus poffit cognoscere vnum post aliud, successiue th. Sequitur, neque oportet potétiam effe determinatam, ideft finitam, fi obiectum fit finitum, ga intellectus infinitus infinite cognofcit finitum, vt finitum supple cognitione formaliter infinita, quado igitur, accipitur potentiam effe determinatam, quia obiectum est determinatum, fi intelligatur, 9 oportet cam fic effe determinati obiecti puta huius objecti, quòd non illius, & fic eft verum, vt patet de potétia visiua que fic est determinati obiecti, puta caloris, quòd non foni. Sequitur, & tunc cum in minore accipitur, quòd intellectus angeli non potest este determinatus.f.respectu obiecti determinati, falfum eft, & concedo, o poteft fic effe determinatus, & ex natura fua, & per speciem, quia sine specie potest cognoscere singulare intuitive sub propria ratione, & etiam per speciem intelligibile abftractiue. Et cum concludit contra primum membrum, quia runc effet magis intellectus angeli determinatus, quàm intellectus nofter. Et cotta fecudum, quia tunc effet magis determinabilis intellectus, quàm sensus noster, dicit, quòd ista determinatio non est intrinseca potentiç, nec per natura nec per speciem, sed est ad determinatum objectum, & hoc modo intellectus diuinus eft ad determinatum fingulare. Sed ex hoc non fequitur, of fit limitatior, quia ilta determinatio non est limitationis, fed perfectionis, omnino enimintellectus est determinatus ad obiectum omnino determinatiffimè cognofcendum

f lbi . Et fi obijciatur, quòd magis passiuus estet intellectus angelicus, quàm noster, quia à pluribus obiectis. Responsionem guære. Additur à quibuf dam responsio, concedédointellectum angelicum, cum fit magis actiuus, & operatiuus, effe etiam magis pastiuum, vel potest dici, quod este magis pafinum à pluribus passione perfectioa est perfectionis supplentistamen imperfectionem .

Quarto arguit, quia tuc poflet in angelo acquiri feienita præter feientiam vniuerfalium fuorum, quod est contra Aristot.7.metaph.tex.commen.53. vbı



vbi vult, quòd non eftalius habitus feientialis vniuerfalium, & fingularium, vide textum cum commento.

Ibi. Ad quartum dico, quòd habitus, vel non potest este in intellectu angelico accipiendo habitu pro illa qualitate consequente actus, que distinguitur contra primum actum per quem res est prefens fub ratione actu intelligibilis, & hoc fi ille intelle-Aus de se esset succ essue habilitatus, vel fi ille intellectus est capax, & no estet talis habitus concreatus fibi, tunc concedo, quòd possit generare in se talem habitum ex actibus, ficut dictum eft diftin. 3. huius fecundi. ad fimile argumentum de generation habitus in intellectu angelico.

Singulare BOB habet fiones.

Ibi. Et cum adducitur Arist, qui vult, 9 non sit alius habitus vniuerfalium, quam fingularium. Dipropriat pa/ co ficut dictum eft in quæft.vlti. de individuatione, quòd fingulare non haber proprias passiones, quæ fint de ipso scibiles, & ideo nec de ipso est propria scientia, & ita nec habitus aliquis loquendo de illo habitu quo scibilia sunt præsentia intellectui, quæ apud philosophum dicuntur propria scibilia, scilicet cotinetia passiones demostratas de eis, vt subiechis, tamen habitus qui est facilitas cossiderandi derelicta ex actibus bene potest este alius de singulari, g vniuer fali, potest enim intellectus distincte cogni tiuus fingularis hoc modo confiderare frequenter, & no frequenter confiderare illam natura in vniuer fali, & in illo fieret qualitas habilitans ad actus confimiles confiderandi hoc, non autem vniuerfaliter inclinans ad confiderandum naturam in vniuerfali, & fi igitur fit alius habitus sequens actus magis fingularis, quàm vniuerfalis qui, fcilicet est qualitas habilitans ad confiderandum respectu obiecti non tamen est alius habitus essentialis eo modo quo philosophus loquitur ibi de habitu essentiali. Er fic finis.

### Dift. X. Quaftio Vnica.

V trum omnes Angeli mittantur .

Seraphicus Bona.2. sent.dift. 10.9.2.ar. 1. Scotus 2. sent. dist. 10. qu.eft. vnica.

D.Thomas prima parte summa . quastio.112. artic 2.

Riccardus 1. sent. dist. 10. quest. 1. Durandus 2. sent. dift. 10-quest. 1.

Omnes Angeli funt mi philes , O mittunturà Deo, quia

IRCA dift. 10. quærit Doct, Vtrum omnes angeli mittantur. Hæc quæft-eft fatis facilis nec indiget aliqua ex-pofitione, & fi quid difficultatis eft in ifta quæft.ex his quæ dicta funt fupra

ommes , vel dift. 9. & dift. 2. quæft. 9. faciliter patere poteft. Dicit missensur tamen Doct.quod auctoritas apostoliad Hæbr.1. ad intra, ve quæ dicit, o omnes funt administratorij spiritus Angelisupe concedéda est loquédo de missione intra, & extra. rieres ad in De millione intra, pater, quia de communi lege su*feriores, vel* periores mittuntur ad inferiores, quibus superio-à dextra, ve ribus maiora Dei misteria reuelantur, inferiores ad cuffedia, verò mittuntur exterius ad illa reuelata núciádo ho minibus, & ita non oes mittuntur extra. Sed quomodo inferiores possint illuminare homines de his

reuelationibus dicetur in dift. sequenti.

Ibi. Videtur tamen, quòd fupremis, velaliqui de supremis mittantur ad extra, nam incarnationé nescierunt multi angeli ante tempus incarnationis, vel passionis Iefu Christi sicut patet per illud Isaiæ. 63.vbi quæ ritur in perfona inferiorum, quis eft ifte

qui venit de edom tinctis vestibus, &c.apparet etia per Apostolum Eph.3. vt innotescat principibus, & potestatibus seculi, Vbi glo. Hieron.angelicas potestates, vel dignitates perfectum dicit misteriu incarnationis ad plenum nescisse donec completa. effet paffio Christi, & Apostoloru prædicatio fuiffet gentibus dilatata, quod tamen víque tunc non latuit maiores secundum glo. Aug.ibidem dicit, cóstat autem, quòd angelum missum ad Beatam Virginem ad hoc nunciandum non latuit ergo ille cui hoc patuiterat de superioribus, & non de infimis quos latuit illud facrum mysterium.

Secunda.

Ad auctoritatem Danielis 7. milia miliu minifrabant ei, & decies centena milia affistebant ei, igitur illi non mittuntur, concedit, quod comuniter non mittuntur, & ideo distinctio quam ponit Daniel inter illos. f. hij ministrabant, & hij assistebant ei intelligenda est communiter, scilicet milia miliu affistunt ei communiter qui communiter non mittuntur, & decies centena milia ministrabant ei comuniter.

Auctoritas Apostoli concedenda est absolute, quia omnes spiritus sunt ministri Dei, quia mittutur, vel ad intra, vel extra:

### Dist. XI. Quastio Vnica.

Vtrum Angelus custodiens possit effective aliquid causare in intellectu bominis custoditi.

Scotus 2 fent.dift. 1 1.quæft.vnica. Aegidius quolib.6.qucft.16.

IRCA dist. 1. magister tractat de custodia hominū ab angelis. Quærit Doct. Vtrum angelus custodićs possit effectiuè aliquid causare in intellectu hominis custoditi. Hic est opi. Auicen.6.naturalium par. 5. cap.6.quòd superior intelligetia est causa inferioris quantum ad effe, & quantum ad cognitione, & fic descendendo à suprema intelligentia, & tandé intelligentia quædam separata superior anima intellectiva caufat in ipfa notitiam actuale, & fuam fpeciem, & intelligit per conuersionem intellectualem actualem ad illam intelligentia, vult igitur dicere, q species rerum fluunt ab intelligentia separata superiori ad notitiam naturalem hominum habendam, ita quòd secundum eum naturale est intellectui nostro conuerti ad intelligentiam separata ad hoc, quod intelligat, quod fi verum fit, patet in. primo, Doct.dift.3.quæft.3.

J Ibi. Contra opi. Auicen.arguitur, quòd tunc fruttra anima vniretur corpori, quia propter nulla Contra Ani perfectione ipfius animæ vnitæ, non enim propter cennam. perfectionem ipfius in se, quia forma non est proter materiam, sed econtra, vt patet secundo phyficor. tex. com.23.nec propter perfectionem iplius in operando, quia non vnita posset habere speciem ab intelligentia ficut vnita, & hæc eft ratio Thom. 1. par.fummæ.q.74.artic. 5.vide ibi.

Jbi. ifta ratio videtur peccare, quia videtur cocludere, quòd frustra vniretur anima beata corpori, quia non propter perfectionem aliquam necelfaria ad suam operationem habet in qua nihil recipit a corpore. Dicit enim fic Tho.vbi fupra. Maxime autem videtur corpus elle necellarium anima intellectiuç ad eius propriam operationem quæ eft intelligere, quia secundum esse sum à corpore no dependet. Si autem anima species intelligibiles secudum fuam naturam apta nata effet recipere pinfluentiain

. .

100



#### fluentiam aliquorum separatorum principiorū tātum, & non acciperet eas ex sensibus non indigeret corpore ad intelligendú. Vnde frustra corpori vniretur. Et paru infia. Si inquit in natura animæ eft, vt intelligat per species ab intelligentia agente efluxas, sequereiur, quòd quæcuque anime possent se couvertere ad intelligentia agentem ex inclinatione suz naturz,& sic czcus natus posset habere scietiam de coloribus, quod est manifeste falsum, &c.

Ibi. Præterea secundum aliquos anima intelligit inquantum est supra cospus, ergo no conuenit fibi intelligere, inquatum vnitur corpori, ergo nec vnitur per se propter aliquam persectione, quæ sit quali necessaria propter operationem eius, vt propter intelligere, & hæc eft opi. Tho. scilicet o possit intelligere, vt supra corpus, vide in prima parte. 1.q.89.arti.1. & quæ fic, vt animæ, igitur fecundum illum modum effendi, quo corpori eft vnita, copetit modus intelligendi per couerfionem ad fantafinara corporum, quæ in corporeis organis funt, cum. autem fuerit à corpore separata, copetit ei modus intelligendi per conuerfionem ad ea que sunt intelligibilia fimpliciter, ficut, & alijs fubiectis separa-

tis, &c. ¶Ibi. Aliter improbatur dicta positio. Hic Doc. specialiter improbat opi. Auicen.auctoritatibus,& ratione, & intendit probare, quòd species intelligibiles non imprimuntur in anima ab intelligentijs, quia omnis noftra cognitio oritur à fenfu primo, & secundo posteriorū, & primo metaph.in proce. cundo pofic. & fecundo phyficorum. Cæcus enim natus no pocontex. 33. teft habere perfectam notitiam de coloribus. Vnde " in fecun- fecundo phyficorum tex.commen.6. fecundu trafdo, cotex.27. lationem arabica, possibile enim est, vt aliquis deducat ratione dispositionem coloru, qui est cæcus natura,& sic sermo eius qui talem habet dispositionem est de nominibus, & nihil intelligit omnino: hoc ille, & vide ibi Commentatorem. Omnes autem istæ auctoritates essent falsæ, si species illæ intelligibiles imprimerentur in anima ab ipfa intelligentia.

Ibi. Præterea finulla, &c. Per hancrationem intendit probare Doctor necessitatem speciei intelhigibilis, & hac ratio magis patet ex his, quæ dicta funt in primo, dist. 3. quæst. 6. Hanc tamen aliqualiter declaro diffinctionem, fi nullam remaneret notitia habitualis non manente actu intelligendi. Hicaccipit notitiam habitualem non pro habitu causato ex frequentatis actibus, sed accipit speciem intelligibilem respectu cognitionis abstractiuz, de qua est præsens fermo, & dicitur cognitio habitualis, quia per ipfam intellectus eft in actu primo, & in potentia accidentali ad intelligendum abstractiue, sicut enim intellectus habens habitu, per ipsum sponte, & faciliter potest operari, ita habens specie intelligibilem, quæ est partialis causa cognitionis abstractivæ, statim per illam, vt concausantem poteft obiectum actu intelligere, vt expolui in primo, diftinct.3.quæft.6.& 7. Sequitur ibi, sequeretur, g semper esset intellectus equè in potentia essentiali ad intelligendum. Hic accipit potentiam effentialem pro potentia remota ab agente, & potentiam. accidentalem pro potentia propinqua ad agendu, vt expolui in primo, dist. 3. quest. 6. & in isto fecundo, dift. 2. quæft. 10. vide ibi. Intellectus enim per speciem intelligibilem est in potentia accidentali, fiue propinqua ad intelligendum,& fine tali specie est tantum in potentia essentiali, siuè remota ad in-telligendum. Sequitur, licet enim ex actibus generetur aliqua habilitas ad faciliter conuertendum intellectum ad intelligendum, quia tamen nunqua haberetur forma, quæ posset intelligere, quæ est

# Qualtio

actus primus faciens ip fum esfe in potentia accido tali. Nota tamen duo in ista littera.

Primum, quòd nullus habitus quatum cunque Doffrina fin intensus, facit intellectum in potentia accidetali ad gularis. intelligendum, posito enim, quòd habitus concurratactiue ad actum, ut uidetur tenere Doctor in. primo, dift. 17. tamen fi folus poneretur fine præfen tia obiecti, uel in se, uel in specie intelligibili, nunquam intellectus per talem habitum posset habere aliquam intellectionem, quia tunc deficeret alia causa partialis, quæ est ex parte obiecti, fi enim intellectus posset intelligere obiectum per aliquem. habitum non concurrente obiecto, fequeretur, g fi Deus crearet in aliquo intellectu aliquem habitu scientificum, quod talis intellectus mediante tali habitu posset causare notitiam actualem, quod uidetur inconneniens, si igitur habitus ponitur, ut caufa partialis actus, non ponitur, vt necessariò fimpliciter ad actum, quia intellectus habes obiectum præfens fine tali habitu poffet caufare actum intelligendi, sed si requiritur, requiritur vt actus sit perfectior, quia actus, qui causatur à potétia habituata agente æquali conatu eft perfectior illo, qui caufatur à fola potentia, vt notat Doct. in primo, di-ftinct. 17. actus enim intellectus, puta cognitio abftractiua, quæ eft ab intellectu, & à specie intelligi-' bili, & ab habitu est perfectior, licet per habitum. non fiat intellectus fimpliciter in actu primo ad causandum actum intelligendi, sed per speciem intelligibilem.

Secundò dicit, quòd intéllectus respectu cogni tionisabstractiue per solam speciem intelligibilem est in actu primo, & in potentia accidentali, siue propinqua ad intelligendum.

Sequitur, licet enim intellectus habens illum. habitum acquilitum sequentem actus posset faci-! lius acquirere illam formam, quàm alius non ha-bens eum

Hic aduerte, quòd ex hoc non debet concedi, quod aliquis possit habere aliquem habitum caufatum ex cognitionibus abstractiuis respectu alicuius obiecti fine specie intelligibili; cum nullus actus posit haberi fine illa, fic posito, quòd estet poflibilis, tunc fequitur, quod dicit Doct. Vel debet intelligi, quòd habens habitum cau fatum ex co gnitionibus intuitiuis (quia multi, vt Ocham, & Gregorius de Arim.& alij volunt, 9 non possic haberi cognitio abstractiua de aliquo obiecto, nisi prius habeatur intuitiua de eiufdem, licet hoc non fit ad mentem Doct.) fit magis dispositus ad habédum speciem intelligibilem de illo obiecto, quàm allus intellectus non habens huiufmodi notitias intuitiuas de obiecto.

A D'quasitionemigitur respondeo. Hic Doct. duo principaliter tangit. Primo, quod non possit angelus effectiue causare in intellectu hominis cufoditi. Secundò quod possit.

JDe primo dicit, q nullam intellectione actua- Nota & bo lem, nec speciem intelligibilem potest angelus cau- ne. fare in intellectu nostro, ut totalis causa, ratio autem non est ex aliqua impotentia ex parte angeli, quia sufficienter est in actu primo, & potest causare in alio angelo actum fecundum.

Sed ratio eft ex intellectu nostro, qui pro statu ifto est passium determinatum ad determinatum actiuum, vt ad fantasma, & intellectum agentem. Sic tamen intelligendo, quòd à fantasmate, ut à partiali causa causatur species intelligibilis, & ab intellectu agente, ut ab alia causa partiall, ut patet à Doct in primo, distin, 3. quæst. 8. Sed ut intellectus possibilis comparatur ad actualem intellectio nem nihil recipit à fantasmate, sed tantum ab intellettu,

Digitized by Google

Primo. Co le

nica.

IQI

lectu, & à specie intelligibili, & sic fantasma-pro statu isto tantum debet intelligi concurrere respectu species intelligibilis, & sic intellectus prima immutatione immutatur à fantasmate, quæ prima immutatio est ad speciem intelligibilem sicut dicit Arist. 3. de ani. tex. comme. 39. V bi sic hf in translatione Arabica. Qui nihil sențit, nihil adiscit; & nihil intelligit, fi igitur viderit, necessariò videt. imagines aliquas, imagines enim fimiles funt fenfibilibus, sed sine materia, hec ibi Commentator. Intellectus quiescit in nobis, cu videritaliquid, & intellezerit ipfe, non intelliget ipfum, nifi coiunctum cum sua imagine, imagines enim sunt aliqua sensibilia intellectui, & funt ei loco sensibiliu apud abfentia sensibilium, sed sunt sensibilia no materialia, bacille, & sic patet quomodo intellectus pro statu isto nihil intelligit, nisi prius motus fuerit ab aliquo fatitasimate, recipiendo speciem intelligibilem Quare intel specialiter ab illo. Sed quare non intelligit immediate aliquid fensibile patuit suprain primo, dist.3. quaft.3.ex ordine potentiarum, &c.

lectus non mtclligat imme diate aliquod sen hbile .

na.

J Ibi. Ex hoc fequitur quoddam correlarium. f. quod angelus non poteft aliquem intellectum ra-pere ad intellectualem visionem, vt alicuius vere intelligibilis, & g omnis raptus factus virtute diaboli est præcise ad aliquid intense imaginatum, quia intensa imaginatio facitanimum ita distractum ab omni alia cognitione cuiuscunque actualis intellectionis, quòd videtur ipfum intellectualiter videre, & concomitatur forte illam intenfam imaginationem alicuius rei imaginabilis intellectio, sed nulla est ibi intellectio alicuius merè intelligibilis, no Pulcherri- imaginabilis. Ita etiam omnis raptus, ad quem poma doctri- teft homo seipsum disponere in hac vita per cosuetudine non eft ad aliquam visione mere intellectua-

lem, puta alicuius substantiæ separatæ, sed imaginariam, & intellectionem concomitantem illa imaginariam, licet forte talis quietatio in homine ab amnibus extrinsecis per ralem visione quandoque disponar, vt Deus animum sic tranquillum rapiat ad visionem merè intellectualem

Jbi. De fecudo, scilicet quod possit angelus facere in intellectu propter dicta sanctorum præcipuè Dionysij quarto cœlestis Hie. dicit. Reuelationes fieri hominibus per angelos manifestum est, o angelus potest docere hominem, sicut homo facit, sed perfectius.

CIRCA prædicta occurruntalique difficultates. Prima ibi, quòd angelus est sufficienter in actu primo ad caufandum actum fecundū. Hic videtur AnAngelus Doct. dicere, quod angelus quantu est ex parte sua fit fe can- potest esse causa totalis intellectionis causando ipfatoralis in fam in anima noftra, fi hoc absolute intelligatur, tellettionis. Doct.in pluribus locis contradicit fibi, quia in primo, dift.3.quæft.7.probar, quòd ex obiecto, & in-

tellectu causatur notitia. Hoc idem. 1 5. quæst. quolib.& in secudo, expresse dist. 3. quæst. 10. vbi dicit, quòd caufans cognitionem alicuius obiecti continet i lud virtualiter. Iterum in dift.9.expresse dicit, quòd intellectus angeli vna cum specie intelligibili obiecti, de quo loquitur, causat cognitionem illius obiecti in audiente.

Sic igitur debet intelligi, o ficut angelus poteft eausare cognitione sui in se, vi totalis causa, itapotest causare in alio intellectu sibi proportionato, & fimiliter fleut poteft causare cognitionem alterius obiecti à se virtualiter contenti secundum tota sua entitatem recipiendo illamin se, ita potest causare in intellectu alterius disposito, & proportionato. Vbiautem angelus non continet virtualiter obiectum secundu suam entitatem, non potest esse caufa totalis cognitionis illius, nec respectu fui intelle-

Aus nec respectu alterius. Non intendit ergo Doc. absolute, quod intellectus angeli poffit elle causa totalis respectu cognitionis causanda in intellectu humano

I Hic quæritur quomodo angelus potest docere Quomodo hominem de aliquo ignoto, & dicit Doct. quòd eo Angelus pos modo quo homo decet alium hominem, ita & an-sit docere ha gelus, perfectius tamen, hoc fatis patet, quia ficur minem de homo potest docere alium hominem, contungen. aliquo igne do terminos prius notos ab alio homine, vt fialius ". homo, qui dicatur a cognoscat hominé, & animal rationale,& rifibilitatem, ignoret tamen hominem esse risibilem, tunc homo docens proponit sibi ista animal rationale est risibile, tunc a, assentit fibi, caufando in se cognitionem, in qua cognosciristă propolitione, animal rationale est rifibile, & qua huic assentit, deinde doces proponit sibialiam, homo est animal rationale, tunc a caufat in se cognitionem huius conclusionis, cui assentit propter præmisfas, doces ergo nihil caufat in intellectu ipfius.a.sed tatum ordinate proponit terminos prius notos ab.a. coniungendo illos adinuicem, & fimul.a.caufat in fe cognitionem huius coclusionis, cui allentit prooter præmiss, docens ergo nihil causat in intellectu ipfius a sed tantum ordinate proponit terminos prius notos ab a conjungendo illos adinuicem, & fimul a. caufat in fe cognitionem tam principiorum, quàm conclusionis fic angelus licet perfectius, quia perfectiori, & clariori modo poteft proponere

Sed est difficultas de aliquo coplexo cuius ter- Dubium. mini non funt noti ab ipfo.a qui est docendus, and ipie angelus positi Illum docere. Dico, q immedia- Responsio. te non poteft caufare cognitionem terminorum in intellectu humano, sed ipsos terminos si sunt sensibiles mediate, vel immediate ordinate potest presen tare intellectui, ita quòd prius præsenter alicui sensui, deinde intellectui, exemplum, si a.no cognoscit, puta aliqué colorem, iple angelus potest præsentare illum alicui fenfui exterioti, & deinde imaginatiue, ita gipfe color prius potentiæ exteriori causet visionem sui, & speciem sensibilem in illo, qua causata, deinde causatur alia species sensibilis eiusdem coloris in imaginatiua, quæ dicitur fantafma, tunc ipfum fantafma, vnà cũ intellectu ipfius a.cau fat speciem intelligibilem ipsius coloris, & angelus potest partialiter concurrere ad huiusmodi causationem speciei intelligibilis, vt patet infra à Dock. Hocergo modo poteít docere hominem de terminis prius cognitis, quibus terminis notis ab homine, ipse angelus potest ordinate proponere illos coiungendo, vel diuidendo, & fic docere hominem de principijs, & conclusionibus modo præexposito, sed de terminis, & complexionibus, quæ nullo modo cadunt sub sensu, nec formaliter, nec originaliter, nec possint cadere, vt de ista propositione. Deus est trinus, & vnus, possit docere homine, Nota & be-& sicut dixi de hoc, ita dico de quolibet alio reue- ne. lato merè intelligibili. Dico, quòd de communi loge stante ordine diuinæ sapientie angelus no potest reuelare intellectui humano prostatu isto aliquod pure intelligibile, quomodo ergo reuelet ista Deus est trinus, & vnus. Dico, quod proponit homini co modo, licer perfectiori, quo alius homo proponeret. Na intellectus humanus via naturali poteft cognoscere omnes terminos, qui possunt abstrahi a sensibilibus, vt ens vnum bonum, & huiusimodi, vt patet in primo, dist.3.quæst.1. & dist.8. deinde potest considerare, puta entitatem in se, & primitate in fe, & vnire, ista duo sic dicendo, est aliquod ens primum, & similiter potest considerare Trinitate, quæ Triniias eft abstrahibilis à numeris,& similiter confidé-

ŝ

confiderare personam, & componere istam, tres personz, & huiusinodi. Potestergo aliquis przdi-&orum fic docere, & deducere alicui, quòd eft aliquod primum ens, quod eft vnum in fe, & fingularissimum, & idem in tribus personis, & sic audiens imperio suz voluntatis potest assentire huic, ita g potest in se causare assensum, quo assentiat huic. Sic angelus potest docere hominem de ista propofitione, q Deus est trinus, & vnus, licet perfectius, & clarius, & hoc eft, quod dicit Doct.in prolo.q.1. o reuelatio de communi lege non fit, nisi de complexis, quorum termini poflunt haberi via naturali,& virture fantalmatum.

5

Bece quo- 9 Si dicatur, ergo nomo naturante poten co modo Lyche gnoscete istam, Deus est trinus, & unus, causando tus refte fol in fe cognitionem illius, fi angelus nihil altud facit, sie emnis nisi proponendo, vt dixi supra. Dico, sicut dicetur argumenta. in tertio, dift.23.& 14.quæft.quolib.de fideacquifita, galiquis potest credere articulis fidei ex puris naturalibus, sed vel eft, g nisi illi arriculi fuissent prius reuelati homini, qui postea docet illos, nunquam aliquis homo ex puris naturalibus acquirere poffet,& timiliter, fi Deus non reuelaffet istå, Deus eft trinus, & vnus alicui angelo, immediate caufando cognitionem illius in illo, tota natura angelica. ex suis puris naturalibus non potuisset attingere hu jusmodi cognitionem, vt patet a Doct. supra in hoc fecundo, diftin.3. & quæft.14-quolib. Si dicatur, g Doct.videtur fibi contradicere, quia hic dicit, quòd reuelatio primò fit angelo superiori, & superior reuelat inferiori, & fic deinceps, & inferior reuelat ho mini. Et tamen in prolo.q.i. dicit, o volutas divina aliqn fupplet vicem objecti imperfecte, puta qn reuelat alicui hac ppositione, Deus est trinus, & vnus, & ibi Doct. declarat, quomodo volutas divina fupplet vicem obiecti supernaturaliter respectu intel-lectus nostri. Dico, qualla est contradictio, quia si loquamur de lege communi, & de ordine præfixo à diuina uoluntate, que supplet vicem obiecti supernaturaliter mediatè, vel immediatè, quia nifi ip fa voluntas diuina primò reuelaret alicui angelo, qui postea reuelaret aliis, tota natura creata ex suanatura non posset cognoscere illud objectum supernaturale de communi lege, respectu verò intellectus nostri supplet vicem obsecti supernaturalis, mediate tamen, quia mediante angelo, cui prius reuelat. Dico etiam, quòd ipfa potett immediate reuelare, cum ipfa uoluntas diuina fit fupra omnem. Volkeas di- ordineni, & non fit fic altricta ordini priori, quin ninanon ef aliter possi facere, ut patet supra in isto secundo,

afrila or dilt.7.& in primo, dift.44. dini priori. IBI. Sed de alusaffirm

IBI. Sed de alus affirmatiuis quid.f.poffit angelus circa uirtutem fantasticam hominis agere, uel cautare. Vtrum possit nouum fantasma causare effectine, vel offerendo nouum imaginabile, uel transportate fantasina iam habitum, dubium est. Conceditur tamen communiter, o fantalina nouŭ non posset causare fine causa naturali, puta obiecto Quid fir nato causare tale fantasma. Est aduertedum, quod phantasina. fantasina propriè ett species sensibilis exittes in virrute fantailica representans sensibile cum coditionibus materialibus, & differt à specie sensibili existente in fentu exteriori, quia virtus fantaltica cum fantasmate potest causare cognitionem sensibilis perfectam, etiam actu non existente. Species verò sensibilis existere non potest, Er Doctor videtur dicere duo.

Primo, g non potest causare funtasina alicuius fenfibilis, non concurrente obiecto fentibili.

Secundo dicit, q cum obiecto fentibili poterit caufare nouum fantafina rei fentibilis

. Sed circa fecundum occurrit dubium, quia

# )uxítio

species sensibilis immediate causatur ab obiecto sensibili extra, vt pater a Doct.in primo. dist.3.q.7. & in quolib.quzit. 1 f.artic. 2. exponendo auctoritatem Augus.11.de Trin.cap.2.vel 5.quia dicit, informatio sensus, quæ visio dicitur à solo imprimitur corpore, quod videtur, & dicit Doct. quod Augus ibi accipit vilionem pro fimilitudine rei in fe, & illa à folo corpore extra causatur. Si ergo angelus non potest partialiter causare similitudinem rei sensibilis in aliquo sensu: ergo nec aliquod fanrafina, cum tale fantasma fit præcise similitudo rei fenfibilis cum conditionibus materialibus.

Dico primò, q expressenon haberur à Docto. Reffensie. gangelus partialiter pullit caulare fantalina, fed g poffit nouum fensibile præfentare alicui fensui, quo præsente statim causatur species sensibilis in sensu exteriori, & post in virtute fantastica

Dico fecundo, o & li fenfus exterior nullo modo active concurrat ad caufandum fimilitudinem rei sensibilis, hoc tamen non debet forte negariab angelo, quin faltem partialiter possit concurrere, quia natura nobilior est dignificanda, quantum apparentia oftendunt, uel permittunt.

JDico teruò, polito, q angelus non pollit partialiter concurrere ad talem fimilitudinem extra, non debet forte negari, o polita ipla in sensu exteriori, 9 non possit angelus partialiter causare fantasma in virtute fantattica concurrente tali fimilitudine, vt alia causa partiali. Sicut etiam conceditur, quòd Quemodo quamuis homo pro flatu ifto non concurrat active homo pro ad speciem fensibilem ad extra, nee forte ad fantas- fiaru ifo na ma, tamen intellectus agens cum tali fantalinate concerta. actiue concurrit speciei intelligibilis, immo ut cau- ad steam fa magis principalis, ut patet à Doct. in primo, di- Sengilueis. find. 3. quait.8. & in quolib. qualt. 1 5. fic pariformiter esset dicendum de ipsoangelo, respectu fantasmatis, licet ista requirant prolixiorem tra-Gatum

Ibi. De translatione fantalinatis de uno organoad organum alterius dubium effe videtur. Dicit-Doctor hic duo, quòd fi loquimur de ipfo fintaf-. mate absolute, quod est tantum accidens, no potest transferri, puta de organo Sortis ad organum Platonis, quia tunc idem accidens numero migraret. de subiecto in subiectum, quod est impossibile. Secundo dicit, quòd fi loquamur de spiritu, uel bu more, tenendo, quòd ipfum fantafina habeat pro fubiecto spiritum, uel humorem.s.corporeum, 9 fecundum aliquos angelus potest transferre de uno organo ad aliud organum, & hanc opinionem videtur Doct. tenere.

Ibi. Et fortè diceretur, o translato humoreab organo Sortis, non remaneret in eo fanta fina, quia non effer in eadem proportione ad fuam caufain,à qua gignebatur. Dicunt enim isti, quòd iptum fantalma habet proportionem ad ip fum caufantem, dum eft in Sor.& ipfum coleruantem, & fic quamuis humor possit transferri, ut tamen definit esse in Sor. illud fantasina statim definit elle simpliciter, ceflante caufa conferuatiua.

Ibi. Sed ifta ratio non concludit, quia fenfus particularis respectu fantasmatis est tantum causa. in fieri,& non in facto elle, uult dicere Doct.quod quamuis fenfus particularis, puta uisus, dum mutatur à sensibili extra, possit saltem partialiter causare fantasma in uirtute fantastica, & ut sic dependet à fen u particulari, tamen fantafinate caufato in esse quieto non dependet amplius à sensu particulari in conferuari. Et hoc videcur per illud, quod dicit Doctor in isto fecundo, distin 2. quod res tantum pro primo instanti, quo accipit elle, dependet ab agente creato, & pro tempore sequenti præcise dependet



Dubium.

### Secundi Vndecimæ Vnica.

Aduerte be ti. pendet ab ipfo Deo, vide quæft.4 diftinctio.2. ¶ 1. luerte ettam, quòd aliud eft loqui de operatione fenfitiua, vel intellectiua, & aliud de fpecie intelligibili, & fantafinate, quia tales operationes tătum funt dum fiunt, & non plus, fpecies autem intelligibilis, & fantafina ceffante caufatione caufæ crearæ, habent effe permanens. Sed de fpecie fenfibili extra, fortè eft dubiū, an illa poffit manere caufa particulari non conferuante, de hoc aliàs.

Ibi. Si etiam translatio fieret à Sorte informato fantasmate manente, negaretur ille, ad cuius organum fieret translatio, posse vii tali fantasmate, quia nullius fantasia nata est vui fantasmate, nisi genito à sensibili præsente suo sensui. Hic recitatur alia responsio. l. polito, quòd tale fantasma possit transferri de organo Sortis ad organú Platonis, tamen virtus fantastica Platonis no posser vii tali fantasinate, scilicet causando cognitionem rei sensibilis, cuius elt tale fantasma, quia fantasia tantum utitur fantasmate genito à sensibili præsente suo sensui, cum ergo fantasma translatum in Platone non sit genitum virtute fantastica Platonis, & à sensibili præsente cuius est, patet, quia tale sensibile est tantum præfens Sorti, sequitur, quòd non poterit uti tali fantalmate

Ibi. Sed nec ista ratio cogit. Hic Doctor oftendit, quod non est necesse ad hoc, ut uittus fantastica utatur aliquo fantasmate, quòd illud sit simpliciter caufatum ab aliquo fensibili, patet, quia si Deus im primeret czco nato fantasma de aliquo colore, posset uti eo uigilans ad imaginandum talem colorem, & tamen illud fantasina nullo modoasset cau fatuin à sensibili. Dato etiam, quòd non possit uti fantafinate, nifi caufato à fenfibili , non tame fequitur, quod Plato non possit uti illo fantasmate prius caufato à sensibili præsente Sortis, quia & si à sensibili præsente Sorus dependeat in fieri, non tamen dependet in esse, ut dictum est supra, sicut quamuis calor existens in ligno quo ad fieri depédeat ab igne caufante, ex quo tamen in effe non depédet ab igne, poterit tamen lignum uti calore ad calefaciedum, fic in propolito.

Otinio Egi-

Ibi. Tertio modo de translatione fantasimatum in eodem, dicitur ab Egid.quolibet.6. quæstio.16. quòd angelus potest facere motum localem humorum, & spirituum, ad quem motum sequitur transpositio fantasimatum, & ordinata immutatio intellectus possibilis ab eo. Hæcratio istorum est, quia uirtus fantasfuca in Platone, non potest utifantasimate, nisigenito à sensibili præsente, ut dixi supra.

Ibi. Sed hoc uidetur difficile ad intelligendű, non enim quodlibet fantasma habet spiritum, uel humorem pro fubiecto, quia tot possent finul fantafinata elle in uirtute fantaltica, quot eisnon polsent assignari proprie subiecta, necetiam motus aliquis localis spiritus, uel humorum uidetur facere aliquod fantafina magis mouere, quàmptius, nisialiquid faciat circa illud fantasina per alterationem. Vult dicere Doct. quod si angelus posset docere hominem cuitoditum, puta Sortem, in quo funt mille fantasimata, mouendo subiecta illorum fantasmatum in Sorte, sequeretur, quòd tot effent subiecta, quot fantasmata, patet, quia sitantum. effet vnum fubiectum, non posset illud mouere, quin fimul mouerer omnia fantasmata,& fic opor teret ipfum docere de omni re, quarum funt alia. fantafinata, vel de nulla re docere, patet, quia fecun dum ipsum, mouendo talia fantasimata docet. Si ergo docet mouendo huiusmodi fantasmata ordinate, ita quòd prius unu, post aliud oportet, ipsum dicere tot este subjecta, quot fantasmata, quod

non uidetur. Nec ultra fequitur, quòd per talem motum localem fantafinatum, fantafina magis moueat intellectum, quàm prius, nifi aliquid fiat circa tale fantafina, puta ipfum alterando, fcilicet. intendendo.

¶Ibi. Hoc tandem quarto conceditur. Hic Opini sce. Doctor ponit propriam opinionem, & duo dicit <sup>ti</sup>. principaliter.

Primum, quòd angelus circa uirtutem fantasticam potest amouere omne impedimentum, puta si impedimeutum ordinatæ immutationis à fantasmatibus erat perturbatio spirituum, uel humorú, angelus potest illam sedare, qua sedata occurrentordinatæ. Hæclittera potest sic intelligi, videlicet, quantum ad speciem intelligibilem, quia si esse perturbatio in fantassmatibus, ita quòd impedirentur à causatione speciali speciei intelligibilis, si tale impedimentum non amoueretur, species intelligibilis causari non posset, quia fantassma concurrit, nt causa partialis, ut patet a Doctore in primo, distin.3, quæst.8.

JDico etiam, quòd posita specie intelligibili in intellectu possibili respectu intellectus possibilis, si fantasma illius rei esset impeditum, adhuc impediretur intellectio illius rei, quia oportet intelligente fantasmata speculari terrio de ani., & ideo Doct. in primo, dift.3.quæft.2.dicit, quod illud fortius Improbatio mouet intellectum, cuius singulare fortius mouet verborum fensum, & vide, quæ ibi exposui. Secundo principa- Scoti. liter dicit, quod angelus potest aliquod operari circaintellectum possibilem hominis custoditi, quia potest partialiter causare speciem intelligibile concurrendo cum intellectu agente hominis custoditi, & cum ipfo fantasmate, & talis species intelligibilis fic caufata erit perfectior, & non debet intelligi, g intellectus hominis custoditi, & intellectus angeli fint duz caufz partiales effentialiter ordinatz, ita qu vna agat in vitute alterius, quia tunc inferior nonposset causare non concurrente superiori, & sic intellectus agés hominis cuftoditi, cum fit inferior intellectu angeli custodientis nullo modo posset caufare speciem intelligibilem, concurrente fantasmate non impedito. Nec similiter debet intelligi, quòd fint duz cause partiales alterius, & alterius rationis, licet non effentialiter ordinatz, ficut fe habent intellectus, & obiectum respectu intellectionis, ga huiufmodi cause sic se habent, quòd quantuncumque vna augeretur in perfectione, nunquam tamé posset supplere vice alterius, vt supra patuit in isto fecudo, dift.9.& in primo, dift.3.quæft.8.& dift.17. dicerentur ergo ille duz caufç eiufdem rationis fic intelligendo, quòd quamuis ab vna earum poffiteffectus produci absolute, tamen alia concurrente effectus effet perfectior eo modo, quo di cu eft in primo, dist. 17. de potentia, & habitu .

SEt ex hoc apparet improbatio illius argumeti, Mater conquod fit contra Docin 3. dift. 4. vbi vult quod mu curris quan lier concurrat active ad generationem prolis. licet tum admiminus principaliter.vbi fic arguunt, ponedo quod nistratione virtus activa matris augeatur, fequitur quod tantu materia me posset augeri, quòd ipsă sola posset producere pro strualis. Jé, non concurrente viro.patet enim, quòd ifti non intelligunt, nec intentionem, uec verba Doct. quia vir & mulier fic funt dux caufx partiales ordinatæ respectu plis, quòd vir est causa principalis, & mu-lier minus principalis. Si ergo virtus vnius cresceret, etiam in millecuplo, adhuc effet talis caufa, o nunquam posset supplere vicem alterius causz.Dico ergo quòd intellectus angeli non fic concurrit cum intellectu nostro, quia tunc vnus intellectus non posset causare speciem intelligibile sine alio, vt dictum est. Concurrunt ergo ficut duz cause eius-



٠.

192

Digitized by Google

## Libri

dem rationis, ita quòd fimul vnite perfectiore cau fant effectum, quàm vna earum feor fum, ficut duo calores vniti fimul perfectiorem caufant calorem, quàm feor fum fumpti, & fi vnus calor in duplo augeretur, posfet fupplere vice alterius caloris, fic ettá intellectus angeli, fi in perfectione crefceret, posfet fupplere vice intellectus nostri, quia iple folus, vnà cum fantafinate, ita perfectum fpeciem intelligibilem posset causare, ficut modo facit cum intellectu nostro.

Dubinm.

Responsio.

Socurrit tamen dubium, fi intellectus agens ip sius angeli posset causare speciem intelligibilem cu fantasinate hominis custoditi, intellectu agente ipsius hominis non concurrente, videtur, quod sic, quia fi intellectus ages ipfius hominis cuftoditi hoc poteit, multo fortius intellectus angeli custodictis, cum sit perfectior. Dico, quòd in hoc nullum ap-paret impossibile loquedo de specie intelligibili alicuius rei imaginabilis, quia & fi non poffit caufare speciem intelligibilem alicuius merè intelligibilis, non negatur tamen quin pollet caulare speciem intelligibilem rei imaginabilis, quia hoc non effet cotrastarum hominis custoditi. Dico tamen, quòd de facto non causat speciem intelligibilem in intellecu possibili hominis custoditi, intellectu agente ip fius non concurrente, quia à moto impedimento, intellectus agens hominis de necessitate naturæ concurrit.

Joico vitra ad intentione Doct.quòd non tantum angelus poteft partialiter caufare fpeciem intelligibilem alicuius fenfibilis, fed eriam poteft partialiter caufare cognitionem abftractiua ret, cuius eft talis fpecies, fic, quòd talis intellectio erit perfectior, quam vt caufata à folo intellectu hominis cuftoditi, & à fpecie intelligibili, & pariformiter dicendum eft de intellectu angeli, & intellectu hominis refpectu talis intellectionis, ficut dictum eft de eis refpectu fpeciei intelligibilis. N V N C foluenda func argumenta principa-

N V N C foluenda funt argumenta principalia. Primò arguit Doctor, probando, quòd aliquid possi operari immediatè circa intellectum, & uolútatem hominis custoditi, quia aliter frustra custodiret, nisi posset ipsum dirigere in actibus hu manis, qui primo pertinent ad intellectum, & uoluntatem.

SRespondet Doctor, quòd non frustra custodit hominem. Tum quia potest ipsum efficacius docere per signa sensibilia, quàm aliquis homo. Tum etiam quia perfectiorem speciem intelligibilem. potest causare, ut supra patet. Tum etiam quia potest ipsum à dæmonibus custodire, secundum. Hieron.in homil. super illud Matth. 18. Angeli cosum semper uident.

Sed ex dictis occurrit aliqualis difficultas. Si angelus poteit partialiter caufare fpeciem intelligibilem rei fenfibilis in intellectu poffibili hominis cuftoditi, an poffit etiam caufare uolitionem inuoluntate hominis cuftoditi refpectu alicuius rei fentibilis, & uidetur, quòd fic, quia ficut fe habet intellectus hominis cuftoditi, ut paffum proportionatum refpectu fpeciei intelligibilis rei fenfibilis, & refpectu abractiuz intellectionis eiufdem, ira videtur, quòd uoluntas angeli habeat uoluntatem hominis cuftoditi, ut paffum fibi proportionatum refpectu uolitionis rei fenfibilis, & fic poffet immediatè caufare uolitionem alicuius rei fenfibilis.

J Dico, quòd non est fimile de specie. intelligibili, & intellectione abstractiua, & uolitione, quia uoluntas hominis custoditi non uidetur, pofse immediate moueri ab alia uoluntate, recipiendo aliquam uolitionem.

### Quastio

Dico fecundò, quòd & fi angelus poffet ipfam mouere, non tainen moueret, ut caufa totalis, refpectu uolitionis, fed ipfa uoluntate concurrente. Si etiam tertio concedatur, quòd poffet ipfam mouere, ut totalis caufa, refpectu alicuius uolitionis fenfibilis, non autem refpectu uolitionis alicuius merè intelligibilis, fortè nullum apparet impoffibile. Itta tamen dicantur ut dubia.

Secundò principaliter arguit Doctor, quia acti uum, quod potest aliquid causare in passio excellentiori, potest etiam causare in passio excellentiori, potest etiam causare in passio excelfectiue aliquid causare in intellectu alterius angeli, ergo & in intellectu alterius hominis custoditi. Tum quia omne agens habens actum primum potest causare actum secundum in quocunque receptiuo, per hoc enim probatum est distinctione 9. Angelus autem actu cognoscens, est habens actum primum, & intellectus noster est in potentia ad actum secundum ergo.

Ad (ecundu confequentia non ualer, quia istud passum inferius non est capax pro staru isto ab illo agente, & hoc quia passiuum est impeditum pro statu isto, ne aliquid recipiat, unde ista impotentia non est ex defectu potentiæ actiuæ angeli, uel ex impotentia nirtutis pessiva intellectus nostri absolure in recipiendo, sed ex impedimento pro statu isto.

Per hoc patet ad utranque probationem confequentiz. Actiuum enim poteft agere in paffum, quando non eft impeditum à receptione formz, ad quam agit tale agens, fed dum eft impeditum, non poteft agere potentia propinqua, licet poffitagere potentia remota.

"JEt si dicas, tunc non potest Deus pro statu isto immediate agere in intellectum nostrum sine fantasmate.

¶ Dico, quòd confequentia non ualet, quia illud impedimentum pro statu isto, scilicet ordo inter potentias inferiores subest causalitati Dei, non autem causalitati alicuius creaturz, & ideo cuilibet creaturz, quz prz supponit istum ordinem, est impedimentum, non autem Deo, uel ad Daum, qui est supra istum ordinem.

Arguit terrio Doctor fic. Senfibile poteft immediate aliquid agere in intellectum noftrum, ficut paret de fantasmate, quod poteft immediate (partialiter tamen) causare speciem intelligibilem, & multo magis illud, quod est actu intelligibile, quale est illud, quod est in intellectu angeli.

¶Respondet Doctor, quòd sensibilia possunt im Sensibilia mutare intellectum pro statu isto, non autem merce influent imintelligibilia, non quia illa non sint activa, nec quia mutare inintellectus noster non est passius respectu eorum. absolute, sed quia pro statu isto impeditur, ne patiatur, uel recipiat a talibus immediate, amoto autem tali impedimento, tunc recipit, sicut est in beatitudine, tunc enim loquetur angelus homini beato, & homo beatus homini alij beato, sicut dictum est, prius angelum loqui intellectualiter angelo, quia tunc fecundu promissun Saluatoris in Matth. erimus sicut angeli Dei, cui laus, & gloria, &c.

Et ex hoc patet, quare Doctor non poteft caufate scientiam in discipulo, non propter de sectum urtutis actiuz in scientia docentis, sed propter capacitatem intellectus discipuli pro statu isto, pro quo habet impedimentum, ne sic immutetur, quia pro statu isto determinatur ad santas mata, sicur ad ip sum immutantia, sicur dictum est, &c.

Dift



### Duodecimæ Secundi >

### Dift. X H. Quaftio Prima.

Vtrum in fubftantia generabili, & corruptibili fit aliqua entitas posicius realiter distincta à forma.

Scotus 2. fenten. dift. 12. qu.e.ft. 1. Riccardus quolib.4. quast . 1 artic. 1.



IRCA duodecimam distinctione, in qua magifter agit de creatura purè corporali. Quæritur primo. Vtrum in substantia generabili, & corruptibili sitaliqua entitas positiua realiter distincta à forma.

n.dift.3.

Ibi. Hic dicit vna opin. Hic Doctor primo recitat duas opiniones. Prima est Riccardi de media Fide ad hoc villa, quolib.4.9.5. artic.1. Alia eft Alberti Magni, quæ duæ opiniones tantum nomine videntur differre, vtraque enim conuenit in hoc, quòd in gene rabili, & corruptibili est tantum vna realitas positiura, fed vna dicit, quòd illa entitas eft materia. Alia verò dicit, quod est forma. Prima enim dicit, g in substantia generabili, puta in igne nihilaliud elt realiter, nifi ipfa materia, ita quòd fecudum perfectum materiz dicituralia, & alia fubitantia naturalis, nam vt eft alinus dicitur materia perfectior, we verò est ignis dicitar materia impersoctior, itas quòd vi est afinus, nihil sibi extrinsecum aduenit, Exemplans. fed intrinfece dicitur afinus. Et ponunt exemplum de quantitate interminata, que non dicitur terminari per aliquid extrinfecum, fed per aliquid incrin fecum, puta per puncta fi est linka, qua funt intrint feca ipfi linez . Alia opinidicit idem fimpliciter in re. Vult enim, quòd ipfamateria vealiter, & aliter terminaturi, dicatur terminus generationis, fi enim materia a fic perficibin emisate, qu'à dicatur lapis, tunciplay vific terminate dicitar terminus generationis, ve verò alio modo terminatur, puta o dicatur afinus, iperdicieur alius terminus genes rationis, fic tamen, o terminus generation is in the nihil aliud eft; nife eade materia fic, vel lic termina. ta, 82 vt terminus generationis dicisus for may 82 lic iftæ duæ opin. volunt, g in compblito generabili, & corruptibili nihil fie realiter snifi 1pfa, materia; quæ secundum alian / & aliam tennum tiopen dici tur aliud, & aliud compositum: Exfittingererur eis; nonnein composito naturali firbitapriali eft forma realiter diffinctaà materia, dicenent quòd non, fed quòd ipla materia, lecundum quod aliter, & slitet proticit, quodammodo poteft dici susiperealiam & aliam formam, non quòd in resitalia, scalia for ma, fed tantum eft ibi entitas materias.

Ibi. Politio iftenon videturrationabilis, pec vis deut este secundaria mentem philosaphi. Argue enim fic. In generatione naturali fecundum philor faphum ptimo de gener.tex.comm.23.femperalis quid corrampitur Scaliquid generatur, whi facit differetiam inter generationem, & corruptionem Circa finem fic dicis. Quando autem totum trans mutatur non manente aliquo fentibili "vt fubiecto codem, sed quali ex semine toto fanguissaut ex aqua aer, aut ex aere omni aqua generatio jam hootale, huiusmodiancem corruptio, hac ille. V bi vulces presse, gquando ex aqua fit aer aliquid, quod erat aque, corrumpitur, & generatur forma aeris, que recipitur in maseria ipfius aque, vt patet ibi deis differentia subiecti alterationis, & transmutationis, vbi Commentator sic dicit. Alteratio igitur eft, cum subiectum fuerit aliquid in actu, & fuerit mas-

mutatum in aliqua specie qualitatis, verbi gratia; gidem corpus aliquando fanatur, aliquando infirmatur, permanendo idem, transmutatio autem in substantia est, cum nihil in actu remanserir ex illo, ex quo est transmutatio, quòd sit subjectumillius rei, quæin eo fit effentialiter, & non accidentaliter, hæcille. Vbi nult expresse, quod in transmuration ne substantiali no maneat subsectum compositum ex materia, & forma, ut cum ex aqua fit aer, quòd maneat ipfa materia, vt etiam patet in tex.fequenti. Sequitur: Sed tunc accipit philosophus, quod in generatione ex opposito fit oppositum, ut patet\_ primo de generatione. tex.commen.24. non quòd oppositum maneat, sed aliquid commune virique termino, quod uult effe materiam, quæ non poteft effe idem cum aliquo oppofitorum, quia vnum. oppositorum non manet cum alio, vnde Arift.tex. commen.24.ficait. Eft autem hyale maxime fubieaum quidem propriúgenerationis, & cormptionis fusceptibile, hæc ille. Et ibi Commentator in fine commenti. Nihil (inquit) remanet in exifupe ple transmutatione substantiali, q sit sibiectums ellentialiter ei, in quod est transmutatio, & principaliter materia eft subiccium illius trasmutationis; fubicctum autem aliarum transmutationum: non dicitur materia, nisi secundum posterius; hacille. Iftis præmifis patet ratio Doct per exemption. Pos Exemplum. no,quod ignis a agat in aerem b.quæ funcoppolica faltem uirtualiter, dicimus, quòdignis generatur exacre, tanquam exopposito, quia actione sua corrumpit formamaeris, & in materia, qua erat fub forma aeris, producit formam ignis, & fic ipfalinateria, que prius erat sub forma aeris, fit fublforma ignis,& fic pater, quando oppolitum generatúrica opposito, quòd remanet cadem materia commus ans, & quando oppofitura generature ex.oppofito, illud oppolitum, ex quo generaturalind opposing non remanet in composito genito; pater, quiaaer, er gitogeneratur ignis, non remanetin minignoz Singitur aer santum maliter includetot ipfam mal terian, & tantum effet materia peute, fequetetur, of antemateret in igne genito, cum mateixamaneat mademin genito, & corrupto', fequeretur atiama quàdignis non poterit generari ex aere, quino pot teret ponere aliquid corrumpi in gostum generai nownius fit corruptio alterius, illudi automi von effer materia , igitur effet aliquansnatastalteta à materia, patet crianoquomodo materia non fit endem realiter, alicui opposito, quia fi materia act ris, ellet ident tealiter formæ aeris , non poffet fie: ri fula forma ignis, quia tunc fimul effect filo duq- sie anto bus oppositis. and a contract and a contraction of Abi. Sedirefponderut quodageosmaturale ces ->>> quiritaliquid in quod agat, & hoc efitentarinus.cou sumpendus: Vs. clarius intelligant. ifa sespontio pono calum. Si ignis a. valt producerentium ignes puter b non potent producere ipfum b milaguin aliquid oppolitum, puta acrem corrumpendo si

193

lura, & dicaturicial ergonon potoli producere bi pilingatin c. corrumpendo illud, sche concedunt, quod xnum oppolitum ficaliud, idelt quod b lits iplum c. nam corrupto iplo c. per actionem a. ftan tim fit ipfum b. & non lequitur-ex hous qu'id Miquid, iplius o remandat commune c. schiled to tum ipfum c dicitur corrumpi per ipfim bost hægvidetur mens Aritot, primo de generationez Lex. Sommers 10. 8. 28-ybi duftingens generatio. nem ab alterations, quia ingeneratione tourne transit in totum, ides quod corrumpendo; totum corrumpitur, & generando, totum, generaturi in alteratione verò non, quia totom non tranfit in tojum, puta quando album fit nigrum. BЬ quia:

Fran.Lych.in fec.Sent.Sco.

. 11.214



quia remanet subiectum commune tam albedini, quàm nigredini, & sic quando dicimus album. fit nigrum, tantum albedo corrumpitur, & remanet subiectum, & generatur nigredo in eodem fubiecto.

Sequitur contra. Hic Doctor arguit contra illud, qu'od dicunt, scilicet qu'od agens naturale, puta ignis a. non potest producere ignem b. nisi agat in aerem, tanquam in oppolitum, corrumpendo ip fum,& ratio flat in hoc, quia ex quo ignis per abfentiam ipfius aeris contrarij magis fortificatur ad agendum, quam per præsentiam ipsius aeris, patet, quia virtus agendo in contrarium magis debilitatur, cum agendo repatiatur : ergo fiignisa. poteft producere splum ignem b. agendo in iplum contrarium, puta' in c. & virtus illa magis vigoratur per absentiam contrarij. Si ergo de necessitate requiritur iplum c. taquam oppolitum in quod agat, non requiritur propter rationem ignis, cum per illud oppofitum illa actio magis debilitetur, ergo propter aliquid aliud requiritur, & non propter aliud, nifi quia ignisa. non potest producere formam ignis, nisi in aliqua materia, quæ sit pars intrinfeca compositi generandi, illa autem materia. non potest esse materia ignis generantis, quia tunc dux forma substantiales ignis essent in eadem materia, ergo oportet, q fit materia compositi corrum pendi, ita q ignis a.non requirit aerem ad producédumignein b. propter materiam ipfius aeris, quia expellit formam fubstantialem aeris, & in cadem. materia producit formam ignis.

Ibi. Præteres secundo fic. Secundo Doct.ar-سguit ad principale intentum , probando , quòd in fubftantia generabili eft aliqua alia res à materia, que probatio fundatur super auctoritatem philosophi septimo metaphysicorum capit, quinto, ten. commen. vigefimofecundo. Omnia (inquit) qua fiunt, aut à natura, aut ab arte, habent materiante poffibile enim & effe, & non effe eorum quodlibet. hocautem est, quod in vnoquoque materia, &c. Vbi imberur, quòd aliqua substantia est corruptibilisper aliquid intrinfecum fibi fecundum aliam translationem fic dicitur, omnia que sunt, aut à natura, aut artificio habent materiam, quodlibet enum haber potentiam ad effe, & non effe, &. hac in quoliber est materia : hac ille . Ibi Commi, Quodibet enim, Sec. ideft in quolibet enim cosum invenious aliquid, quod porest recipere formam muturalem, aut artificialem, aut non recipere, &quod est tale, dicitur materia, & est illud, ex Corruptio quo of nature totius : hac ille. Ex quo apparet, rompossieft quod corruptio compositi est per materiam. Ramare- tio ergo Doctoris statin hoc, quia aliqua substan-eia naturalisest corruptibilis per aliquid sibi intrinsecum, sed nulla forma simpliciter est corruptibilis per aliquid intrinsecum fibi, quia tuncidem omnino fimpliciter, ageret in feipfum, corrum. pendo fc, quod eft falfum ergo fi ralis fubstantia est corruptibilis per aliquid intrinsecum, illud evit materia, que est causa corruptionis intrinseca, Essic in tali composito erit aliquid intrinsecum aliud à materia.

-

Aduente tamen de comuprione intrinseca. Nam aliquando est corruptio intrinseca in aliquo vitionte por actionem vnius partis organicæ in alia parcom organicam, vt patet infra diftinctione 19. Aliquando est corruptio intrinseca per desectum. aliculus necessarij, puta per desectum alimenti, fequitur corruptio intrinseca viuentis, vt patetà Doctore fapra. Et deistis corruptionibus non intendit hic Doctor. Aliquando fit corruptio intrinleca compoliti, quia vna pars compoliti appetit elle sub alia forma, ficut materia existens sub vna forma appetit effe fub alia, & hoc eft quod dicitur, quòd materia inclinatur in malum, fed ex fe non potest fieri sub alia forma, per rationem aliquam fibi intrinsecam, sed per agens extrinsecum corrumpens formam, sub qua est, & generans aliam, & hoc modo intelligit hic Doctor, quod ipla materia est causa corruptionis intrinseca, sed fiest causa corruptionis compositi, & ipla est incorruptibilis, sequitur, quòd erit alia entitas incomposito præter materiam, quæ erit corruptibi-

lis, & illud erit forma. ¶ Occurrit difficultas in hoc, quod dicit Doct. Dubium. quod materia est causa corruptionis, quia in hoc videtur sibi contradicere. Nam in quarto, distinctio.43.expresse dicit, quòd forma est magis causa intrinseca compositi, quàm ipla materia, quia ex quo forma dat magis esse composito. Sequitur, quòd per remotionem ipfius fit magis caufa corruptionis compositi.

JDico, quòd nulla est contradictio, quia aliter, Reffensie -& aliter hic, & ibi loquitur. Nam hic loquitur, quòd materia est causa intrinseca corruptionis copoliti, quia potelt fieri sub alia, & alia forma, & naturaliter appetit esse aliquando sub vna, & aliquando esse sub alia, &quia non potest esse sub alia, nifi per corruptionem alterius, ideo hic ponitur causa corruptionis. Ibi autem loquitur des corruptione absolute, quia tunc compositum, simpliciter dicitur magis non elle, per corruptionem formæ, quàm per separationem materiæ, quia ipsa forma magis dat effe in compolito .

Ibi. Dices, quòd ideo est corruptibilis, quia. habet contrarium, sed hoc non valet, quia non habet contrarium alicui, ratione cuius fit corruptibile, nisi quia habet aliquid intrinsecum, ration cuius haber posse non este, quia feilicet per hoc potest recipere suum contrarium. Et hoc infinuat. philosophus dicensibi, quod materia est illud, quo res poteit elle, & non elle, & ratio elt, quia elt capat aliculus forma, quam non haber, qua opponitur it fub quo eft, nam ve eft fub forma aquz eft capax formæ ignis, quæ forma aquæ opponitur formæ ignis, fed materia nulli formæ opponitur.

gibi. Præteres, fi materia non eft diftincta à forma, non est possibilis aliqua mutatio substantialis. Probo per philosophum quinto physicorum. tex. commen 7. vbi fic habetur. Omnis (inquit) mutatio est à quodam, &cc. Erinfra. Aut enim ex subiecto in subiectum, aut ex subiecto in non subieôtum, aut ex non subiecto in subiectum, aut ex no fubiecto in non fublectum. Dico autem fubiectum ex affirmatione mostratum, quia necesse eft ex his, quæ dicha funt, tres effe mutationes, scilicet ex su- Tres funt biecto in fubicchum, & ex subiecto in non fubie- matassenes. dum, & ex non subjecto in subjectum, que enim eft ex non fubiecto in non fubiectum, non eft mutatio, hæcille. Prima mutatio eft tantum fecundum accidens, puta alteratio. Secunda dicitur corruptio, & tertia dicitur generatio, vt ipfe exponit in tex. Pro intelligentia huius rationis est notandum, quod hic accipitur fubiectum pro compotito naturali, non fubiectum autem pro materia prima, que non est compositum naturale, & quando dicitur, quod mutatio fit de non subiecto insubiectum, fic debet intelligi, quod fit de non ente completo in ens completum, quare mutatio huius est generatio, que est de non ente completo, fiuè composito in ens completum, & compositum, & tali generationi nihil fublicitur, nifi materia, que est altera pars compositi substantialis. Et quando fit mutatio de subjecto in non subjetum.

### Secundi Duodecimæ

ctum, eft corruptio, quæ fit ab ente composito, fiuè completo in no ens completum, quia corruptio fubstantialis vltimo resoluitur in materiam, & fic illa materia eft subsectum corruptionis: materia ergo mutatur, quia aliquando eàdem materia, quæ est subjectum generationis, fit subjectu corruptionis, deperdendo formam quam habet: mutatio verò, quæ est de subiecto in subiectum, est mutatio accidentalis, ut alteratio, ficut dicimus, quòd album fitnigrum, subiectum enim albedinis mutatur in nigredinem, quia tunc fit subiectum nigredi nis, mutatio verò facta à non subiecto in non subie Stum, est simpliciter impossibilis, vt patet in textu philosophi, & hoc magis patet à Docto.in quarto, distinctione prima, quastio.6. vbi ostendit præteritum non præterisse este impossibile.

¶Nunc ad propofitum arguitur, cum in mutatione de neceffitate fit aliquid, quod aliter se habeat nunc, quàm prius, vt expositum est supra distin. 2. quzítio. 4. & generatio naturalis sit quædam mutatio, fequitur, quòd in tali generatione fubiiciatur aliquid, quod nunc aliter fe habeat, quàm prius: hoc autem non poteft effe, nifi illud transeat à priuatione ad habitum, quia fi ante generationem, pu ta ignis materia non erat subiectum generationis ignis, & nunc fir subiectum generationis ignis : ergonunc recipit aliquid, quod prius non habuit pertinens ad generationem naturalem, illud autem receptum non est ipfa materia, cum nihil idem recipiat seipsum, nec pars ipsius matetiæ, quia tunc vna pars effet receptiua alterius partis eiusdem rationis, quod eft falsum, nec aliquid, quod eft eiufdem rationis, potest mutari ad aliquid eiusdem. rationis : Sequitur igitur, quòd ipía materia, quæ respectugenerationis ignis aliter se habet, quam. prius fit aliquid ab ipla forma recepta pertinente ad generationem ignis, & illa erit forma naturalis realiter distincta ab ipla materia, quia proprie inter recipiens', & receptum est realis distinctio.

Ibi. Et fi dicas, quòd ignis, qui generatur, vel corrumpitur, aliter fe habet, non valer, quia nihil ignis manet : ergo nec ignis aliter fe haber, quia aliter se habere est conditio entis, vi patet quarto metaphylicorum, tex. commen.22. & per confequens patet, quòd in omni mutatione femper aliquid subilicitur.

Ibi. Et si dicas. Quare non potest conuerti totum in totum. Dico, quod hoc bene potest fieri, fed non generando, scd magis transubstantiando, sicut panis conuertitur in corpus Christi, & ista conuerfio non est mutatio, de qua in proposito, vi patet in quarto, dift. 10.

Ibi. Et tunc respondeo ad auctoritatem, quæ eft vocalis, cum dieitur : Generatio est mutatio totius in totum, vt patet primo de generatione tex.commen. 10. transmutatur (inquit) hoc in hoc totum. Et ibi Comm Generatio simpliciter est transmutatio rei secundum totum ex hoc in hoc, vt hæc aqua in hunc aerem. Hoc quidem patet tex. comme.23. ¶Respondendo Doct.ad hanc auctoritate dicit, man respo- gin aliis mutationibus extra substantiam non est finem ad mutatio totius in totum, quia ibi non est proprie aliquod totum, tamen eo modo quo est ibi totum quafi per accidens, & quadam aggregatione, eo mo do eftibi mutatio totius in totum. Vnde philofophus in septimo metaphysicorum.tex.comme.32. dicit, 9 non generatur albedo, sed lignum albnm, no enim (inquit) fit quale, sed quale lignum, neque quantum, sed quantum lignum, hæc ille. Tamen lignum album non est verc totum, nisi secundu quid. Stat ergo ratio Docto, in hoc, q loquendo de toto proprie,& per le, quod est compositum ex materia,

Vide opri-

Arift.

& forma. Dicit, quòd totum, puta ignis, qui dicatur a convertitur in totum, puta in aerem, qui dicatur b.poteft dupliciter intelligi, vel quantum ad entitatem tertiam refultantem ex partibus estentialibus, de qua Doct.in terrio, dist. 2. & sic vnum torum potest conuerti in aliud, vt quando a conuertitur in b. idest gtertia entitas a. quæ vocatur totum refultans corrumpitur, & b. ideft illa tertia entitas illius b. verè generatur, quòd nihil aliud eft, nifi q in eodeminstanti, quo forma partis ignis definit esse, & per confequens illa tertia entitas ignis corrumpitur, in materia ignis per agens extrinsecum fit forma aeris, ex qua forma, & materia refultat tertia entitas aeris, quæ propriè generatur, & hoc modo totum conuertitur in totum. Si verò intelligatur totum conuerti in totum quantum ad omnes partes totius, puta quòd ignis a. fecundum partes effentiales conuertatur in aerem b. ita quòd in eodem instanti, quo b. generatur tam materia, quàm forma ignis definant effe, & hic fenfus est falfus, quia tunc no folum forma totius defineret effe, sed etiam materia iplius, & li agens naturale lic converterer, túc de necessitate corrumperet materia, quæ eft simpliciter incorruptibilis per agens naturale, non enim posset ipsam corrumpere, nist anihilarer, quod est impossibile agenti naturali, tata enim virtus requiritur in anihilando, quanta in creando, vt pater à Doct in quarto, dift. 1.q. 1. & diftin. 16.q.2. Si eriam loquatur de toto in totum. f. de toto per accidens, quia in tali toto non est proprie tertia entitas absoluta realiter distincta à subiecto, & accidente, tamé eo modo quo est totum, possumus dicere pariformiter, quòd totum conuertitur in totum, puta hoc totum album connertitut in hoc totum nigrum, ita quòd hoc totum album definit effe album, & remanet subiectum, & fit nigtum. quia cum nigredo informat subjectum, statim suo modo refultat nigrum, non potert autem totum per accidens comuerti in aliud totum fecundum omnes suas partes. Propositio ergo philosophi intelligenda est de to- guomode to per fe, & primo modo. Et dicitur conuerti to- fit intellige tum in totum cathegoreumatice, ideft fecundum. da autoritertiam entitatem, quæ dicitur entitas totius, non tas Arif. autem fincathegoreumatice, ideft seeundum omnes parces, que distinctio patet à Doctore in quarto, distinct. 11.

Prima.

194

12-24

D N MINOT

Digitized by Google

Jbi. Item in omni genere est reperire per se ordinem,& statum, secundo metaphysicorum.tex. commen. 6. ficut patet in genere caulæ efficientis. Hic redit ad principale intentum, probando, quòd in composito substantiali est aliqua entitas realiter distincta à materia pertinens ad esse compositi. Et probatiostat in hoc, quia ficut in omni genere deueniendum eft ad vnum primum, cum no fit procedere in infinitum, vt patet per philosophum vbi supra. Sequitur, quòd in genere receptiuorum sit deueniendum ad aliquod receptiuum, quod ita fis in se receptiuum, quod nullo modo nec in fe, nec aliquid ipfius fit receptum, quia tunc non effet fim pliciter receptiuum, cum illud fit fimpliciter materia prima : cum ergo primum receptiuum fit de necessitate ad primum actum receptum, ille autem actus simpliciter primus. erit forma substantialis, & realiter diftincta ab ipfo receptiuo, quia recipics realiter diffinguitur à recepto, cum ergo in fubftan tia generabili fit recipiens, & receptum, fequitur, quòdibi erit aliqua entitas realiter diftincta à may taria, aliter sequeretur, quod nulla esset substantia generabilis verè composita, sed tantum simplex, quod eft inconueniens.

funt canfa Ibi. Præterea. Aliquod caufatum eft caufatum rerum nate à quatuor causis. Ista ratio stat in hoc, quòd ex quo ralium. Fran. Lych. in sec. Sent. Sco. Bb 2 cau-

Fran.Lych.in fec.Sent.Sco.

## Distin.

### Qualtio

causatum realiter distinguitur à qualibet sui causa tam extrinseca, quàm intrinseca, vt patet à Docto. Secudo phy. intertio, diftinctione fecunda. & quatuor offignanvontex. 27. tur caufæ rerum naturalium, duæ extrinfeçæ, fcilicet efficiens, & finis, & duæ intrin secæ, scilicet ma teria, & forma: cum ergo materia, & forma fintduz caufz intrinfecz entis naturalis, sequitur, quòd in tali ente fint duç entitates realiter diftincte per fe inuicem

Libri

Ibi. Præterea substantia per se existens diuiditur per substantiam simplicem, & compositam, sed coposita non potest esse per se diusa contra si mplice, nisi habeat partes realiter differentes, & realitatem diftinctam à forma

Præterea August.libro confessionum. Duo fecifti domine, vnum prope te, & aliud prope nihil, quod vocat materiam, forma autem non poteft efse propenihil.

Ibi. Præterea August probat ibi materiam esse per mutationem, quia oportet aliquid moueri, ficut dicit philosophus, propter quod dicit Comm. quarto phylicorum, commen. 38. quòd transmutatio fecit scire materiam, & hoc oftendit per simile dealiis transmutationibus.

¶Ibi. Ad rationes pro opinione. dicit Doctor, quòd fi forma substantialis non esfer, nisi gradus intrinsecus materiæ sequeretur, tunc quod per illos gradus generabilia no distinguerentur specie, quia ifti gradus funt effentialiter idem tertio, fcilicet materiæ, nec eft alterius rationis fecundum illos gradus, immò nec diftinguerentur realiter, cum fintidem realiter materiæ: ergo inter se erunt idem. realiter

Ibi. Prærerea certum eft, ganima intellectiva non potest ese gradus intrinsecus materiz, quia ipfa eft terminus creationis.

Quale sit ens materia.

plex.

ه، جز

Carl L

IBI. Est igitur videndum primò quale ens est materia. Hic Doctor distinguit de potentia, quia aliquando dicitur esse in potentia subiectiua, & aliquando in potentia obiectiua, & ista duo sunt eadem potentia, maxime in composito, quia omne illud, quod est in potentia subiectiua, idest quod ha Potentia du bet materiam, ut partem fui, & ut fubiectum generationis, est etiam in potentia obsectiua, quia sllud tale, quod habet materiam, ut partem sui, & ut subiectum generationis respicit aliquod agens extremum produces ipsum, ut terminum generationis, & fic idem, puta ignis, ut comparatur ad agens, dicitur in potentia obiectiua, quia est obiectum potentiæ productiuæ, ad quod terminatur talis potétia productiua, producendo illud in tali effe, ut uerò comparatur ad materiam, quæ est pars illius, & receptiua formæ substantialis dicitur in potentia fubiectiua. Si verò est aliquod purè creabile, quod non habeat materiam, ut partem sui, ut angelus, & anima, & materia prima dicitur solum in potentia obiectiua, quia tantum est terminus potentiz productiuz. Aliquando etiam accipitur potentia subiectiua pro omni eo, quod habet este reale extrasuam causam productiuă illius, & potentia obiectiua pro omni eo, quod habet ese possibile. Hicautem vult Doctor, quòd materia prima fit in poten tia obiectiua, vt respicit causam productiua illius. ut uerò habet esse productum extra suam causam. dicitur potentia subiectiua, potest etiam dici poten tia fubiectiua, non ex hoc, quòd habeat aliquam materiam partem sui, sicut copositum, sed ex hoc, quòd est pars subiectiva in composito substantiali Aliquid po mere receptiua formæ partis constituentis iplum.

seft effe in compositum in esse formali, & specifico. SExpono tamen hac litteram, cum dicit, aliquid potencia du

enim potest esse in potentia dupliciter. Vno mopliciter.

do, ut terminus, & tale dicitur in potentia obiectiua, qu ia ut fic terminat ,potentiam productiuam . Alio modo, ut subsectum, quod est in potentia ad terminum, & ficigais, ut comparatur ad materia, quæ eit subieetum formæ partis, & receptiua formæ, quæ eft terminus productionis, & fic dicitur in potentia subiectiua. Sequitur. Et forte est eadem potentia, quia nullum compositum est in potentia subiectiua, quin sit in potentia obiectiua, nec econtra, quia idem ignis, ut respicit potetiam producentem dicitur in potentia obi ectiva, ut uerò includit receptiuum formæ partis dicitur in potetta subiectiua Sequitur ibi. Possunt tamen separari, vt in creabili, vbi est potentia obiectiua,& non subiectiua, quia ibi non subiicitur aliquid.

Ibi. Dicunt ergo aliqui, quod materia est in potentia rantum, ficut albedo est in potentia obiectiua, quando non est, quæ tamen secundum quid eft, quia eft in virtute causæ, uel causarum suarum.

Ibi. Contra hoc. Hic Doctor arguit probando Rario effica materiam primam este tantum in pura potentia. cifima con-obiectiua, sic quod nullam entitatem realem actua- tra aduerlem includat este simpliciter impossibile, ut probat farios de omnes rationes superius facte . Deducit etiam ad materia enalia inconuenientia.

Primò, quia sequeretur, quòd agens naturale posser producere ignem, quem habet in uirture primo phys. sus, non præsupponendo aliquid ipsius ignis, & in digression fic crearet illum, patet, quia nihil fui reale præsup- ne de mateponeret.

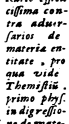
Secundò, quia sequeretur, quòd nullum esset compositum generandum ex diuersis entibus, pater, quia compositum naturale componitur ex ma teria, & forma, tanquam ex diuersis partibus, sed fi materia effet tátum ens in potentia obiectiua nullam entitatem realem includens, tunc tale compofitum effet realiter fimplex.

Tertiò sequeretur, quòd nulla esset mutario substantialis, quia nihil aliter se haberet, ut dixi lupra

Ibi. Dico igitur, quòd materia est per se unum principium naturæ. Hic Doctor per multas aucto ritates philosophi intendit probare, quòd materia dicat entitatem realem, actualem, & absolutam. Et primo arguit fic, quod est principium intrinsecum entis naturalishabentis verum esse in actu, est ens in actu, fed materia prima est huiusmodi. Maior patet, quia entitas principiati intrinsece dependet ab entitate principij intrinseci. Minor patet per philosophum primo physicorum.tex.commen. 52. vbi uult, quòd substantia sit tantum ex substantia, principium (inquit) non de subiecto aportet dici aliquo, erit enim principium principij, subiectum enim principium eft, & prius videtur effe prædicato, amplius non effe dicimus non effe fubitantiam. contrariam substantiæ, qualiter igitur ex non substantiis substantia utique erit, aut quomodo, prius non substantia substantia erit, hæc ille. Ibi Comm. Principium (inquit) substantiæ est substantia, vide ibi Comment. Hocidem patet secundo physi.tex. commen.7. Videtur (inquit) natura,& fubstantia eorum, que natura funt, quod primum inest vnicuique,vide tex.cum Commen.

Secundò arguit Doct.fic, quòd eft per fe caufa intrinfeca entis naturalis eft ens in actu, patet iftaper se, materia prima est huiusmodi, vt patet secundo phylitex.comm.28. Vno (inquit) igitur modo caula dicitur, ex quo fit aliquid, cum infit, ficut æs statuz, hz cille. Hoc idem patet quinto metaphys. tex.comme.2. caula (inquit) dicitur vno quidem modo, ex quo fit aliquid inexistente, ut æs statuæ, & argentum phyalæ, & horum genera, hæc ibi.

Tertiò



71A.



Tertiò arguitur, est pars alicuius compositi realis, patet per philosophum 7.metaph. tex.com.24. materia (inquit) pars eft, ineft enim,& fit hoc, hæc ibi . Hocidem tex. commen. 34. Si igitur (inquit) eft hoc quidem materia, illud verò species. Aliud ex his, & fubftantia est materia, & species, & quod ex his est quidem, ut materia pars aliculus dicitur, hæcille. Vult dicere, quia ergo hæc quidem materia, illud verò forma, & species sunt supple partes substatiæ rei, aliud auté est ex his supple copesitu, & quia fic est lequitur, q materia,& forma erunt fubstantia, & cum dicit, & quod ex his est quidem cũ materia pars alicuius, oftedit quomodo materia eft vera pars compoliti.

Secundi

Quartò arguitur fic, quod est per se subjectu, & fundametum formarum realium est verum ens reale, parer, quia ens reale non potest fundari in ente non reali, sed materia est huiusinodi, vt pater primo metaphyficorum est enim per se mutationum. fubiectum substantialium, vt patet quinto physi.

Quinto arguit fic, quod eft terminus per le creationis est verum ens reale, quia creatio per se terminatur ad ens existens, sed materia prima est terminus verè creationis, vr pater per August.lib.3.confellonum.qui dicit, quod prius ordine terminatur creatio ad materiam, quam ad formam, fed fecundum eum primò fuit creata cum forma,

J Ibi. Tamen dicittur ensimpotentia, quía quíto aliquid habet minus de actu, tanto magis eft in potentia, & quia materia est receptiua omniú formarum fubftantialium, & accidentalium, ideo ma+ xime est in potentia respectu earu, & ideo diffinitur per effe in potétia fecundum Arift.non enim ha betactum diffinguentem, vel diuidentem, vel receptum, vel informantem, & dantem fibi effe specificum, ex quo tamen est receptiuum istius actus per suppositum, & est causa compositi, non potest este nihil quia nihil effet aliculus receptiuum.

Auer. 7.me Ibi. Sed contra hoc obiicitur. Hic Doctor, vt saph. tex.co magis declaret intentu principale adducit aliquas men.8. dicit inftantias, quæ videntur probare materiam prima, guod mare nullo modo effe ens in a ctu, que figillatim foluenria est ali tur, & ratio prima stat in hoc, quia si materia esset. quid existes ensin acu generatio esset alteratio, quià quod adper fe. uenit enti in actu, est tantum accidens, patet per argumentum philosophi primo de generatione. tex. commen. 1. Sc 23. vbi arguit contra illos, qui ponebant subiectum generationis esse aliquod corpusin actu, quia tunc generatio non effet, nifi alteratio.

9 Dicit Do a.q antiqui ponebant corpus habens formam substantialem esse materiam, & subiectum generationis, vt patet ptimo de gener.tex.comm.1. Hi, inquit, quidem inquiunt ignem, & aquam, & aerem, & terram, quatuor elemeta, & fimplicia magisefle, quam carnem, & os, & talia fimilium partrum, vide tex.ibi. Concedit ergo Doctup hoc mon do materia non est ensin acu.

Sed occurrit difficultas, quia ex quo Doct.ponit plures formas in aliquo composito substantiali, vt patet de homine, videtur, quòd generatio hominis sit alteratio, quia anima intellectiua aduenit corpori organico, quod est ens in actu.

JDico, qd aduenit alicui enti in actu fubstantiali, & vltimato crit accidens, vt post patebit à Doct.in quarto, in materia de eucharistia.

Secundo arguitur principaliter, potentiale in omnibus aliis generibus à substantia no est ens actu illius generis, patet, quia fusceptiuum coloris nihil eft in genere coloris, ergo receptiuu in genere fubftantiæ nihil erit actu generis substantiæ.

Respondet Doc.o fi albedo poneretur compo fita ex partibus estentialibus, tunc argumentu effet

ad oppolitum, quia tunc fusceptiuum effet ens actu illius generis, quia principia proportionalia funtin omni genere, vt patet per philosophu 2.metaph. tex.com.19. Ex eisdem (inquit) erunt, quæ ad aligd & substantia. Vult enim ibi, o si aliquid inaliquo ge nere fit compositum intrinsece, o partes coponentes fint eiusdem generis, cum ergo accidens non sit compositum ex partibus, ideo ponitur susceptiuum talis accidentis esse alterius generis: Et addit Doct. og quia porentiale, & receptiuum alicuitts accidetis in uno genere respectu aliculus generis prioris est actuale, ut receptiuum in genere coloris, & uniuerfaliter in genere qualitatis est aliquod actuale de genere priori, scilicet de genere quantitatis, ut superficies respectu colorum : ergo potentiale, & receptiuum in primo genere no poteft effe dealiquo alio priori genere, & ideo oportet esse de genere

substantia, & ens actuale. Tertio, & vltimo arguitur, ex duobus entibus in actu non fit per le unum, igitur ex materia, fi ellet ens in actu, non fieret per se unum compositum cu forma, quod est inconueniens.

Respondet Doct.quòd sic, ut non repugnat per fe uni, quod fit compositum, ita non repugnat ei, quòd fit ex aliquibus actualibus entitatibus realiter distinctis.

Sed dices, gita ex albo, & ligno poteft fieri unu per le, quia quoddam compolitum, puta album, & fic compositum naturale non effet magis unum ens per se, quàm compositum per accidens.

Ibi.Respodeo.Hic Doct.innuit aliqua. Primo, qunitas in communi, uel eft idem quod ens, uel eft hanc re/pon passio immediata consequensipsum ens,& ideo no fionem. potest demonstrari de ente, quia si demôstraretur, aut hoc esset ex diffinitione subiesti sentis, uel uni?, quæ non habent diffinitionem, cum fint trafcendetia, uei fi unum fit paffio mediata, illud tamen, per quod ineft enti, non eft nobis notam, non enim eft nobis magis notum, quna paffio couertibilis cum ente sit immediatior ipsi enti alia passione, vt clarè deducit Doct. in primo, distinct. 39. & si vnitas incommuni non potest demonstrari de ente in communi, ita nec vnitas entis specialis, quia vel est palfio immediata eius, & fic cuilibet enti speciali immediate ineft sua vnitas, vel si ineft ex natura alterius, illud non est nobis notum. Quando ergo queritur, quare hoc compositu est per se vnu, non polfumus reddere aliam causam, nisi quia habet talem. formam, quæ eft per sens, & ideo per se vnum. Sed quare partes alicuius compositi habenr, quòd. constituant compositum per se, scalia, 9 tantum. per accidens. Dico, quod philosophus nesciuitaliam causam dare, nisi quia hocestactus, & illud potentia, ita quòd hoc est potentia esfentialis receptiua fecundum totum genus fuum, quia quælibet materia est essentialiter potentia receptiua, & ille actus essentialiter perficiens aliud, cuius est omnis forma fubstantialis, loquendo de forma partis, & fic ex his fit vnum per se, scilicet ex materia, & forma, vt patet 8.metaph.tex.comm. 5.

Ibi Et fi fiat altercatio, ficut argutum est supra, quod ex actu, & actu non fit unum per fe, nec ex effe, & effe . Dico, quòd fraccipiat effe actu, vt distinguitur contra potentiam, secudum quod actus, & potentia dividunt totum ens, ficut dicimus, 9 omne ens, aut est ens tantum in potentia, aut est ens in actu, & fic dico, quòd materia poteft dici in actu entitatiuo, & licet no dicatur actus fiformalis, quia talis actus habet eam diftinguere, & denominare, poffet tamen dici actus, fecundu quod philosophus accipitactum, in 6. metaph. tex. comm.4

S Aduerte tamen, o etiam forma dicitur actus Fran.Lych.in fec.Sent.Sco. Bb 3 CI1-

Digitized by Google

195

# )uxítio

Quare for- entitatiuus, cum fitens, entitatiue dicitur etia actus ma dicitur formalis ex hoc, o formaliter perficit, & formaliattus enti- ter distinguit, materia verò dicitur actus entitatiuus tatimus, O cum fit ens quiditatiue, potest etiam dici actus ma-oriam ma- terialis compositi. Si autem actus diuidatur cotra teria. illud, quod recipit actum, fic materia no eftactus, quia est primum receptinum actus, tale autemoportet esse denudarum ab omni actu, quia est diftinguibile per omnem actum, ut fic posit elle pars omnis entis, nam subalia, & alia forma est alia, & alia materia.

IBI. Sequitur secundo videre, quomodo materia realiter distinguitur à forma, vbi dicit Doct. g funt omnino alterius rationis, & primo diueríz, quod patet, quia actus, & potentia, quæ funt principia entis, sunt primò diuersa, materia, & formafunt huiusmodi, si enim forma esset eiusdem rationis cum niateria, non competeret sibi dare este, & fi materia effet eiusdem rationis cum forma, no copeteret fibi recipere effe, fi etiam aliquid formæ includeretur in materia, realiter forma, quantum ad hoc non effet apta nata recipi, fed magis recipere & fic forma non effet primu receptum, fed aliquid eius non effet receptum, sed receptium. Eodem modo si aliquid materiæ esset inclusum in forma, ipía non effet primò receptiua, sed recepta quátum ad aliquid sui, sic igitur sunt omnino alterius rationis, & primo diuerla inter se.

Hic Doctor uidetur fibi contradicere, quia in primo, diftin.3. quæft.3. dicit expresse, g materia, & forma non funt primò diuerfa, quia conueniuut in ente quidilatiue. Hic verò dicit, quòd sunt primò diuersa.

Herfa,

Quemodo Selpondeo, p materia, & forma funt primo dimaieria, & uerfa, vt ibi exposui subiectiue, ita q nullum genus forma fint primo diprædicatur in quid de illis, non autem sunt primo diuersa obiectiue, cum conueniant in conceptu en-tis quiditatiue. Potest tamen dici, & addi, q ali-qua esse primo diuersa, contingit dupliciter. Vno modo, quint primo diuería in conceptu dicto in quid, & fic non funt primò diuersa materia, & forma. Alio modo in realitate, ira q conueniunt quiditatiue in realitate effentiali, & fic materia, & forma funt primò diuerfa, quia non est aliqua natura, vel aliqua res preter quamcunque operationem intellectus, quz fit comunis materia, & formz quiditatiue, & hæc diffinctio pater à Doct. in primo, dift.8.q.2. nam materia prima eft tantum receptiua formæ, & nullo modo receptibilis, forma autem maxime vltima est tantum recepta, & nullo modo receptiua, nec aliquid ipfius. Si dicatur, g effe receptiuum, & effe receptibile funt tantu paffiones consequentes naturam eorum, ergo per illas non polfunt dici primo diuerta. Dico, qualiquid este primò diueríum ab alio, cótingit dupliciter. Vno modo per suam rationem formalem, sicut vltimæ differentiæ, quæ ex suis rationibus vltimatis sunt primò diuersa, patet à Doct.in primo, dist.3.quæst.3. Secundo modo per aliquid, quod non eft de essentia eius, sed consequens naturam illius de necessita. te, & sic dicimus, quòd materia, & forma possunt dici primò diuerfa, quia ratio formalis receptibilitatis, & reciptiuitatis inter fe funt primo diuerfa., & fic materia, & forma, quibus infunt istæ rationes sunt primo diuersa. Dicuntur etiam primo diuerfa primo modo in fuis realitatibus, licet non in conceptu quiditatiuo. Et hoc modo ,pbat, q materia, & forma sunt tales entitates, quibus de necessitate coveniunt tales rationes, nam materia est talis entitas, cui conuenit tantum elle receptiuum, & forma talis entitas, cui couenit, posse recipi. Si ergo materia, & forma essent eiusde rationis, sequeretur, q illud,

quod necessariò conuenit vni, necessariò etiam copeteret alteri. Posset ettam dici, & credo ad métem Doct.y quando hic loquitur, y materia, & forma Quemede funt alterius rationis, & per consequens sunt primo materia, & diuerla, accipit o non possunt este eiusdem species, forma non fed suo modo differunt specie, licet proprie mate. fine einfde ria, & forma non fint species, cu fint partes speciei. Peciei. Pars autem speciei non est species, vt supra patet à Doct.dift. 1. quæft.vlt. secundi. fi enim effent eiusde speciei, fi vni conuenit effe receptiuum formæ substantialis, & alteri de necessitate conueniret. Si ergo materia, & forma funt alterius rationis, eo modo sequitur, o funt primo diversa in realitate specifica, licet non in conceptu quiditatiuo, & ex hoc habetur intentum, quia si differunt specie, differunt etiam realiter, nam que differunt specie, differunt etiam realiter, & effentialiter.

Ibi. Quomodo igitur ex quo funt duo principia distincta, & primo diuersa possunt constituerealiquid vnum simpliciter. Dico & quanto, &c. Hoc debet sane intelligi, quia materia prima, & al-bedo sunt magis diuersa, quàm materia prima, & forma substantialis, & tamen non potest magis fieri per se vnum ex illis, cum ex substantia, & accidente fiat tatum ens per accidens ex quinto metaphys. Dico, quòd debet intelligi, quando illa principia. funt nata per se facere vnum, ficut forma substantialis, & materia, vt patet octauo metaphy f.& vitra requirit, quòd talia principia immediate fint vnibilia, cuius non est materia prima, & accidens, cum. nullum accidens immediate informet materiam, vt patet fupra à Doct in hoc fecundo, & in quarto, in materia de eucharistia. Debet etiam intelligi per fe vnum quantum ad rationem per se vnitatis, non autem quantum ad rationem perfectioris vnitatis, quia illud eft perfectius vnum, quod eft compositu ex materia, & perfectiori forma fubftantiali, vt homo est compositus ex corpore, & anima intellectiua, quàm lapis, qui est compositus ex materia, & forma substantiali ignobiliori, non tamen homo est magis per se vnum, loquendo per se de ratione vnitatis compositi, quia lapis est fic vnum composi-tum per fe ficut homo. Sequitur in tex. Dico igitur, &cc: Hic dicit Doctor, quòd materia est aliqua essentia, non debet accipi illa essentia proprie, cum fit pars effentiæ quiditative, fed accipitur effentia. pro vera entitate sumpta ab ente, & quod dicit, q effentia extra fuam caufam habet verum effe,fic debet intelligi, quòd habet esse existentiz, quia quzcunque entitas habet este extra suam causam productiuam, de necessitate habet esse existentiæ, cum vera productio necessariò terminetur ad esse existentiz, patet à Doct.in primo, distinct.36.& in secundo, diftinct. 2.

Ibi. Obiicitur etiam. Nota hic in littera, o positio ver-agens extrinsecum dupliciter educit aliquid de po-bora Scoti. tentia, scilicet de potentia obiectiua, & de potentia fubiectiua, quando producit, puta aliquem ignem. de potentia obiectiua ad actum, tunc largitur tantum perfectionem, & non multitudinem, quia ille idem ignis, qui prius fuit in potetia obiectiua producitur in actu, sed quando erat in potentia obie-Aiua habet imperfectum elle, quia tantú elle pollibile, dum verò efteductus, sue productus in actu habet perfectius elle, quia elle actuale, & fic patet. quomodo educent aliquid de potentia obiectiua, no largitur multitudinem entium, fed tantum perfectionem, quia illud idem, quod erat sub esse im. perfecto producitur in elle perfecto, & hoc eft largiri perfectionem.

¶ Secundo verò modo quando agens intrinfecū educit aliquid de potentia subiectiva, non tantum largitur

Optima ex-



### Duodecimæ Secundi

Jargitur perfectionem, fed etiam multitudinem, patet, quia quando ignis agit in aquam, expellendo formam aque, producit de ipla materia aquæigne, cuius ipla materia est pars, & sicille ignis qui fuirin potentia obiectiua, & in esse imperfecto produ-citur in esse perfecto, & sic largitur perfectionem, & quia in tali materia producit formam substantialem ignis, quæ informat ipfam materiam, dicimus, quòd largitur multitudine, quia in tali compofito non tătum est materia, sed etiam forma partis, que educitur de potentia subiectiua, idest de materia, q eft subjectum illius formæ, dicitur enim forma-Educi de potentia materiæ quando talis forma fic educitur, vt recipiatur in ipla materia, & hoc modo largitur multitudinem

A D argumenta principalia. Primò arguit Doctor, probando, quòdmateria non fit ens politiuum, quia omne ens positiuum creatum est in aliquo prædicamento, sed materia in nullo pontur prædicamento, patet minor per philosophum septimo metaphylicorum tex.com 8. Dico (inquit) materiam, que est secundum se nullatenus, neque quod, neque quantitas, neque aliquid aliud corum dicitur, quibus ens est determinatum, & parum infra, quare quod est vitimum secundum se, neque quid, neque quantitas, neque aliud aliquid eft, hzcille.

Oprime ex- 9 Respondet Doctor, quèd propositio illa phi-positio ver- losophi non est ad propositum, quia non dicit eam born Arift. ex intentione, sedarguendo ad partem falfam pro opi.antiquorum, nam atiqui volebant, quòd ipía. Duo requi- materia prima effet maxima substantia, & effet id, runtur ad de quo quicquid est generatum prædicatur denoboc, quòd a- minatiuè, ita quòd quando dicimus, quòd materia liquid sit talis est alba, vel quanta, & huiusinodi sit prædicamaxime fub tio denomiaatiua, fimiliter fubstantia, quæ dicitur frantia. genus, vel pertinet ad genus substantiz prædicatur denominative, vt cum dicimus, materia talis est lapidea, & talis est ferrea. Dicunt igitur antiqui, 9 ipla materia non eft quid per le, ideft quod substan-Primum që tianon prædicatur per se deilla, sed denominatifit de natu- ue, vt cum dicimus materia talis est lapidea, nec est ra fui sepa- quale, nec quantum, nec huiusmodi. Volunt enim rabile fecun antiqui, quod abstractis omnibus accidentibus nidum, guod hil aliud videbant, nifivltimum subiectum, & talem fit boe ali- volebant effe maxime fubicetum, ideo Aristot.argun contra cos, vbi fupra, & hoc patet ex procef-

quad.

fulitteræ, quia pofiquam dixit Aristo, quòd nec est quid, nec quale. Et subdit, ex hisigitut speculantibus facit ad fubstantiam effe materiam, fed im poffibile, etenim faparabile, & hoc aliquid ineffe videtur maxime fubitantia, idest concludendo Aristot. quia speculantibus ex his supradictis rationibus accidit dicere materiam iam efle substantiam se solam, & maxime, contra quod arguit philosophus oftendens, quòd materia non fit maxima fubftantia.

JIbi. Sed impossibile, &c. Nam doratione fubfantiæ sunt duo, scilicet quod sit separabilis ab alijs, & quod fit fingulare alicnius speciei specialiffimæ prædicamenti fubstantiæ. Dicit ergo, sed impoffibile, fcilicer est materiam esse maxime substantiam, aut folam materiam effe folam substantiam, etenim proquia effe separabile, & effe hocaliquid videtur ineffe maxune subfantiæ, quod supple non competit materiæ. Vnde fubdit qua propter fpecies, & quod ex ambobus fubstantia videtur effe magis, quàm materia, idelt forma, & compositu ex materia, & forma magis videtur este substantia, quàm materia.

Ibi. Esto camen, quod sit verum, auctoritas tamen foluit argumentum, Dicit Doctor, pofito etiam, quòd materia non fit nec quid, nec qua- Verum est le, loquendo de rationibus formalibus determi- ectu, non ou nantibus contrahentibus ens ad tale, vel tale genus, te potentia. tamen ex hoc non sequitnr, quòd ipsanihil sit, non enim sequitur, materia non est actus, vel forma determinans ens ad aliquod genus, ergo materia est in fe nihil, non sequitur. Potest etiam dici, quod materia non est quid per se, nec quale, quia illud, Quomode quod per se pertinet, siue ponitut in aliquo prædi- materia, no camento est in recta linea prædicamentali, quia. sit guid. vt fic recipit per se prædicationem illius prædicamenti, pars autem contenti in tali genere per se no recipit prædicationem per se illius generis, cum tátum fit ibi reductiue, vt patet à Doctore in quarto, diftinctio. 1. quæft. vltima. ideo non sequitur, materia prima non est quid per se, siuè non est substanria per se, ergo non est per se ens quiditatiue, non sequitur.

Prima.

(Ibi. Sed dices vitra, quòd materia prædicatne de omnibus denominatiue : ergo de nullo prædicatur essentialiter, ergo non erit aliquod ens quiditatine, siuè essentialiter, antecedens patet, septim o metaphyficorum.tex.commento vigefimoquinto. vbi vult philosophus, quòd arca non fit lignum, fed lignea, nec est (inquit) statua lignum, sed producitur lignea, non lignum, & anea non as, lapidea, fed non lapis, & domus lateritia, & non lateres: hæc ille. Et fic videtur, quòd nullo modo pertineat ad effentiam rei, cum de nullo prædicetur esfentialiter.

Ibi. Dico, quòd ex hoc. Hic Doctor respondet ad hanc inftantiam, dicens, quòd ex quo materia prædicatur denominatiue de aliquo, quod erit aliquid, quia nihil non denominataliquid, loquendo de denominatione intrinseca. Sequitur, &c. . Dico igitur, quòd denominatiua proprie. Hic Doctor difinguit de denominatione denominatiua, & dicit, quòd denominativa propriè sunt illa, quæ dicutur cadentia ab alio, vt patet, qnia album est denominatioum, cum cadat ab albedine in fubiecto, quod denominat, quia hæc est falsa, homo est albedo, quia ipfa nullam cadentiam dicit ad fubiectum, hæcautem vera, homo estalbus, quiar tuncalbum dicit cadentiam ad subsectum.

Dicit tamen Doctor, quod cafus formæ eft du Cafus forpliciter, vel dicit cadentiam ad fubiectum, ficut ac me ef ducidentis ad fubiectum, vel ficut forma ad fuppoli- pliciter. tum eiusdem naturæ, & fic duplex eft prædicatio denominativa. Hictamen nota, quòd supposituna hic non accipitur folum, prout accipitur diftin ct.2. primi, quod dicit duplicem incommunicabilitas tem, scilicet ut quo, & ut quod, uel ut accipitur difinctione prima, quæstione prima tertij. vt dicitnegationem duplicis dependentiæ ad aliud suppofitum, feilicet actualis, & aptitudinalis, fed, capitur hic fuppofitum large, & improprie. Nam Doctor hic unit, quòd homo dicatur fuppolitum respects humanitaris, & etiam albedo respectu albedinei ratis, vt patet in primo, diffinctio. 5. quaftione 2. Et nota, quod duplex eft forma, scilicet forma to- Duplex for tius, & forma partis, forma totius tantum intelli- ma. gitur cadere ad suppositum, comparando illum ad partes, ex quibus constar, ficut humanitas tantum respicit hominem, & fic dicimus, quod homo dicit humanitatem, ut ad supposituni, sicut dicimus, quod album dicit albedinem ad fue biedum, nam proprie homo est humanizate i homo, sed humanitas, ut humanitas, dicitur abstracta à supposito : ipfa euim humanitas mon perficit, neque materiam, neque formam, vt patet à Scoto in tertio, distinctione secunda. sed dicimus, qaod eft id, quo homo effentialiter eft

Fran.Lych.in fec.Sent.Sco. Bb 4 ho-

100

### Diftin.

# )uxítio

&hæc forma etiam partis eft in duplici genere, nå quædam eft accidentalis, &illa tantum poteft cadere ad subiectum, quia potest denominare illud, sicut dicimus, homo est albus, & non potest cadere ad fuppolitum propriæ naturæ, nam fuppolitum. albedineitatis est ipfa albedo abstracta à subiecto. Si ergo posset cadere ad proprium suppositum, denominando illud, nec posset esse uera, albedo est Quomodo alba. Nota tamen, quòd ipfa albedo dicitur foralbedo di- mapartis, comparando ad fuppofitum per acci-catur for dens, comparando verò ad fuppofitum faltem per ma partis. fe metaphyficaliter, ipfa eft forma totius refultans ex realitate generis, & realitate differentiæ, sed quia ipfa albedo eft fimplex, & nullo modo composita ex re, & re, ideo dicimus, quòd ipla non eft propriè forma partis, & sic dico de quolibet accidente, forma autem partis substantialis potest cadere, & ad subjectum, quod verè denominat, & ad suppolicum eiuldem naturæ, ut anima, nam anima, ut denominat corpus, cadit ad subiectum, quia infor mat iplum, & hæc eft vera, corpus eft animatum, & eft denominativa, non accidentalis, cum ipfa fitfubstantia, nec propriè essentialis, cum non sit de essentia corporis, sed potest dici denominatiu substantialis, non quòd sit de substantia corporis, sed quia denominans est substantia, ficut etiam dicit Doctor in tertio, quòd hæc eft fubstantialis, ver bum est homo non estenualis, quia homo non est de essentia verbi diuini, nec accidentalis, cum non fit accidens, sed substantialis denominatiua, est tamen dissimilitudo in hoc, quia homo nó informat verbum diuinum, vt patet in tertio, nec perficit illud, anima verò informat corpus, & perficit illud. Potest etiam dici accidetalis ilta, corpus est animatum, vt ly accidentale diftinguitur contra prædicationem per se, nam hæc non est per se, corpus est animatum, potest etiam comparari ad suppositum eiusdem naturæ, puta ad hominem, cuius eft pars effentialis, vt dicendo, homo estanimatus, & hac est denominativa essentialis, quia ipsa anima essentialiter prædicatur de ipso homine, cum sit de essentia hominis, & hæc est denominativa per cadentiam formæ partis ad suppositum. Est etiam. alia denominativa effentialis, quæ est per cadentia formæ totius ad suppositum, sicut dicimus, homo estanimal, nam ly animal dicit animalitatem cadentem ad hominem, quia hæc eft falfa, homo eft animalitas, quia animalitas intelligitur abstracta ab omni supposito, & tamen est vera hæc, homo est animal, sed est denominativa essentialis, & de istis denominatiuis aliqua habnimus in primo, distinctio.8.quaft.vlt.

Libri

homo, vt patet supra in simili in primo, distinct.4.

Ad propolitum ergo dico, 🕁 materia potest prædicari de materiatis denominatiue, non tamen denominatione accidentali cum ipfa materia fit fuhiecta, fed vel denominatione essentiali, vel substantiali, vt homo eft corporeus, arbor eft lignea.

: Secundo principaliter arguit auctoritate philo faphi quinto physicorum, tex.commeu.8. vbi ha-betur, quod mouetur est, sed quod generatur non Nota & be- eft. Pro intellectione huius argumenti eft notanne hane re- dum, quòd quando Arist loquitur proprie de enfponfionem. se perfecto, & constituto in ese vitimo specifico, sicut etiam dicit tertio physicorum, quòd motus oft actus entis, capit ibi ens pro vero ente naturali hzbente effe specificum, quando ergo dicit, quod mouetur eft, idest quod subiectum motus est ens specificum, & perfectum, & quando dicit, & quod generatur non eft, ideft quòd iubiectum generationis non est ens cumpletum, & fic glosando, prout veritas est argumentum, hoc non concludit, quia.

quamuis materia prima, quæ generatur fubiectine, fue quæ eft fubiectum generationis, non fit ens copletum, & perfectum, non tamen sequitur, quod sit nihil, immo est aliquod ens, cum sit pars essentialis compositi naturalis, & quod dicit hic in argumento, quòd quando Arifto.dicit, quod mouetur eft, & quod generatur non eft. vtrobique accipitur eft, & non eft subjectine : & verum dicit, quia subiectum motus eft ens completum, & subjectum. generationis non est ens completum, & non accipitur terminatiue, puta pro termino motus, vel p termino generations, patet, quia hæc eft falfa, dr. cendo, quod mouetur est, quia quando motus sit iam non eft, & fic patet argumentum. 9 Dat tamen Doct.aliam responsionem, quz in

re coincidit cum præcedente, & nota hic, quod dicit Doct quòd de ration e mobilis est esse in po tentia, & quòd actu fit ens accidit fibi tamen neochfario, &c. vult dicere, quia Aristin tertio physico. Tertio phyrum dicit, quod motus est actus entis in potétia fie fi. comez. 6. cut alteratio est actus alterabilis inquanti alterabile fic dicimus, quòd fi mouetur ad caliditatem, vt.8. Si haberet actu non mouerceur ad illam, quia habitibus præsentibus cesser motus, sed quia carevilla, & est in potentia ad recipiendum illam, ideo ad ipfam mouetur secundum quam caliditatem alteratur, dicimus ergo, quòd talis alteratio continua est actus ipfius alterabilis, inquâtum alterabile, ho ceft inquantum continuè mouetur ad ipfam caliditaté, sed habita tota caliditate iam no dicimus, quòd fit actus alterabilis, inquantum alterabile, fed cit actus perficiens subiectum in esse quietu, de ratione mobilis eft, quòd fit in potentia ad motu, fiuè ad terminum motus, & quia talis motus quandiu derat femper est actus ipsius mobilis actus, dico imperfe-Aus, & terminus motus habitus in effe quieto dicaur actus perfectus accidentalis, tamé qu'vitra mo-bile non moucatur, & quiz talis actus imperfectus non potest inesse nis enti in este vlumo, & specifico cum accidens no informet immediate materia, licer ipfun compositum, ideo dicimus, quòd illud quod mouetur necessario est ens actu in esse completo saccidit tamen fibi in eo, quòd monetur, q fit ensactu, ident quòd non eft de ratione formali mobilis inquantum mobile, quòd fit ens actu, licet necessariò sit illud, sed quòd sit in potentia ad terminum motus, & quia materia non proprie mouetur cum no fit immediatum fubiectum alicuius motus, vt patet etiam tertio phylicorū. fequitur, & Tertio phyl. per consequens, &c.& ideo potest dici ens in potétia, vt diffinguitur contra ens' completum, fufficit igitur philolopho, quod intendit probare, ogeneratio nó fit motus per hoc argumentum quod mouetur eft, & quod generatur non eft, igitur generatio non est motus, habet enim intentum, quod generatio non est motus per hoc, quia subjectum generationis non est ens actu cumpletum, subiectum verò motus eft ens actu completum

Tertiò arguitur auctoritate philosophi, primo phylic.tex.commen.69.vbi habetur,quod materia non est scibilis nisi in analogia ad formam, subiecta inquit natura scibilis est secundu analogiam. Et ibi Commen & ifta ineft materia, que eft fubiecta fubftantiæ non: poteft inteliigi per fe cu non fit aliquid in acu, habens quiditatem, fed intelligetur fe cundu comparationem propter latentiam fuz substantiz, hæc ille .

Respondet Doct.dicit, ophilosophus non ne- Anmateria gat absolute, quod materia prima non fit per se co- sit per se cognoscibilis, sed quia ipse loquitur indifferenter de gnoscibilis. inateria, vt est subiectum generationis, vel mutationis, aut cuulcunque transmutationis, & vt fic cogno-

ibidem.



cognoscitur per analogiam ad formam, quia vidédo modo in materia formam corrumpi modo alia enerari ex tali transmutatione arguit aliquid este subiectum ta generationis, quàm corruptionis, & etiam, quia videmus aliquid alterari modo ad vná formam, modo ad aliam per huiusmodi alterationes, arguimus aliquidesse subiectu, & habere se per modum materia, non tamen sequitur, quòd illud non sit per se, & in se cognoscibile, & nota etiam, quod dicit Doct.quod materia eft per le cognofcibilis, fed non ab intellectu noftro pro ftanu ifto eft tantum moueatur à sensibilibus, vi patet à Doct.in primo, d.3. fed eft intelligibilis ab intellectu noftro separato, & licer materia prima non sit de numero actiuoru, tamen ego dico, quòd ipla potest mouere intellectum ad cognitionem sui causando illam Anmateria partialiter, & quod dicit, quod non est de numero

st de nume actiuoru, debet intelligi de actiuis, & passiuis, quæ roafinori. mutuo corrumpuntur, & generantur, & de qualiratibus consequentibus huiusmodi actiua, & passiua, certum enim est, quod materia prima non potest producere aliquam formam substantiale effecriue, necaliquam accidentalem corporalem, fed bene potest producere aliquam spiritualem. Hoo idem dico de quantitate, licet Franciscus de Mayr. in primo teneat contrarium. Neício enim videre ex quo materia prima est verum ens absolutum, & vera pars intrinseca corporalis substantia, & includés quiditatiue ratione entis, vi patet à Sco. in primo, dift. 3. & 8. quod fi ipfa effet separata à forma non posset causare cognitionem sui partialiter, nec credo, quòd aliqua entitas excepta deitate contineat" materiam primam virtualiter, vel eminenter fecundum totam suam entitatem, ac per consequés posiit causare cognitionem illius, quiqipsa est veru ens absolutum tantum creabile à voluntate diuina, & merè terminans creationem, ve patet à Doct.in fecundo, dift.12.& terminans creationem, necesiario est verum ens existens, vt patet à Doc vbi supra, dift-1.fecundi, & dift.2.tertij

Dico ergo, quòd ipiz fi effet feparata, g poffet partialiter caufare speciem intelligibilem in aliquo. intellectu, & alia caufa partialis, & principalis effet intellectus agens cognoscens ipsam abstractiuz, & fic talis species intelligibilis posset partialiter caufare cognitionem materiæ primæ

Dico etiam, quòd fi materia effet perfecte præfens in propria præfentialitate, & existentia alicui intellectui posset in illo partialiter causare cognitionem füi intuitiuam

Quarto arguit fic Doctor, & ratio flat in hoc. Si materia prima est ens position , ergo eritaliquis actus, confequens eft fallum : confequentia probatur, quia omne ens politiqum effetiam actus, paret, quia ens diuiditur per potentiam, & actum, vo patet quinto metaphys fed confequens en falfum, quia fi effet actus, tunc diftinguerer, quia actusproprie diffinguit, vt patet feptimo metaphi tex.com-Materia eft men.49. materia aurem non diffing nir, quia in funcau/a diffin damento nature nihil es diffinctum, ptimo meta-Cionis mi- phyl. tex.commen. 170 fecunium alians translatiow princi- nem, quoniam inquit in fundamentomatore, non estaliquid distinctum, manifestum est, quia no vere dicimr milla fidaftancia, quòd eft alícuius dispositionis, dico nequealba, neque nigra, neque alterius coloris: hac rbiz ....

Respondet Doctor, distinguendo de actu.f.formali, & entitatiuo: Secundo modo materia dicitur actus, cum non fit extra nihil, cum enim ens diuidatur per actum, & porentiam, & omne quod ha bet esse extra firam causam, fir in actuali existentia, & realiter fit ens in actu ipfa materia prima, quz eft

verè creata, erit ens in actu, no est autem actus formalis, videlicet informans, & perficiens aliquid, quia materia prima nihil poteit informare, cum er go dicitur, quòd actus diffinguit,&c. Dico, quòd distinguere contingit multipliciter. Vno modo formaliter, & specifice, & sic materia prima no diftinguit, cum non fit conftituitiua alicuius speciei. Secundò aliquid diftinguit, fiuè est principium distinguendi entitatiue, ita qeo modo, quo aliquid constituit, eo etiam modo est rario distinguendi co

stitutum ab alio, patet enim, quòd compositum ex materia, & forma, diftinguitur à renon corporali, non tantum per formam, sed etiam per materiam. quam habet. Et cum dicitur, quod in fundamento naturæ nihil eft diftinctum, verum eft formaliter, quia per materiam nulla diffinctio formalis fit, nec fimiliter in materia nudæ accepta eft aliqua diftinctio formalis, vt patet ibi per illum textum, & per Comment.

Quinto, & vltimo arguit Doctor, quia fi materia ellet actus, compositum non esset per se vnum, quia duobus entibus in actu non fit per le vnom. Responsing est in corpore quasitionis ad hocargumentum, scilicet quod ex daobus entibus in actu vl umato non fit per se vnum.

Additur etiam, quod fi materia prima efferens in actu, vel effet ens, quod eft forma, vel effet ens, que eft compositum, fed nec fic, nec fic, ergo nihil effet.

Selpondeo, geffet ens actu, quod no effet for Quomodo ma, nec compolitum, fed eft ens, quod eft materia, materia fit ficut & fi quæreretur, subfitia eft ens, quod ens eft? ens actu. Dico, g eft ens, quod eft substantia, vt etiam in simi li respondet Doct in primo, dist.2. par. z.q.1. respon dendo ad argumenta principaha.

Vltimo Doc. pro confirmatione fuz opinionis addit vnam rationem fundatam fuper auctoritate philosophi, probando, quòd materia prima sit ve-rum ensactu. Nam philosophus secundo physico. tex.comm. 18. vult, quod materia fint ens actu, quia eft id, ex quo fit res, fine compositum, cui ineft, vnde fecundum alians translationem fie haberur.

Dicamusigitur, quòd caufa dicitur uno modo de illo, ex quo fit res, &ceft in czufato, ut cuprum idoli hominis, & argentum idoli annuli : hæc ibi. Hoc idem patet quinto metaphys. tex. commen.2. vbi sic habetur. Causa verò dicitur quidem. Vno modo, ex quo fit aliquid in existente, vt esstatuz, & argentum phyale, & fecundum aliam translationem causa dicitur secundum unum modum, illud exquo fit aliquid, & cft ineo, vt cuprum in idolo; & argentum in annulos Hoc idem tex.commen.4. Elementum (inquit) dicitur, ex quo componitur primum in existence indivisibili specie in aliam speciem, ideft quàd elementum deberefie unius rationis indivisibilis in pattes alterius rationis, & per hoc diftinguitur à toto etherogeneo, ut clarius patet fecundum aliam translationem, elementum (inquie) dicitur illud, ex quo componitur res primo, & ch in ea, & non dauditur secundum formant in aliam formam, vide ibi Comment.clare exponentem hunc reasum.

SEx iftis ergo auctoritatibus habetur, quod mas teria inelicomposito, cum fiat ex ea, nec oportet fugere ad oppositum, ficut dicimus, quod ignisfit ex aqua, tanquam ex opposito, quod oppositum. non ineft igni genorato, materia autem ineft, & ideo ponitur, cum infit ab Ariftot ad differentiam oppoliti, ex quo opposito fit res, non tamen ineft, Erhoc clarius supra patuit in primo, distinctio. 2. parie 2.quzit.4

Quxítio



### Qualtio

### Qualtio Secunda.

Vtrum per aliquam potentiam materia posst esse sine forma.

Seraph.Bonau.2. sent.dift. 12.9.1.art. 1.

Scotus 2. fent. dist. 1 2.q. 2. D.Thomas prima parte summæ,q.66.art.1. Riccardus 2. sent.dist. 12.9.4. Franciscus de Mayr.2 sent.dist.12,quast.2. Durandus 2. sent. dist. 12. quest. vnica.

Ioannes Bacconitanus 2. Jent. dift. 1 2. q. vnisa.

diftinctionem 12. quærit Doct. V trú per aliguam porencia per aliquam potentiam materia pri-ma possit este forma. Titulus quattionis intelligitur de forma abso luta, à qua moteria prima realiter distinguitur, & etiam de omni forma respectiua, à qua realiter di-stinguitur, licet principaliter intelligatur de forma absoluta, & sensus huius quessiti est. An materia pri ma per aliquam potentiam poffit actu existere sepa rata ab omni forma tam fubftantiali, quàm accidétali, à qua realiter diffinguitur.

Ibi respondeo secundum illos. Hic Doctor pri mo recitat opin.Alber.Magni, & Riccard.qui ponunt materiam primam nullo modo diftingui à forma, & fic habent dicere, quòd materia prima non potest existere separata à forma, quia tunc sequeretur, quodidem posser separari a seipso, sed hæc opinio improbata eft supra quæft. 1. huius di-Ainctionis

Ibi. Alij dicunt materiam habere realitatem. diftinctam à forma, non tamen poteft este fine forma, quia non est actus, nec habens actum, sed tansum est ens potentiale, vel possibile, sed hæc opinio improbata est vbi supra, vbi probatum est, quod dicit entitatem realem actualem extra suam estentiam

JIbi. Alij habent aliam imaginationem de materia, quia ponunt esse cam terminum creatio-nis alium absolute à forma, & tamen dicunt, quod non poteft elle fine forma, & hæc eft opin. Thomæ Anglici, & multorum aliorum, contra quam opin, specialiter arguit Doct.

IBI. Refpondeo ad quæftionem, tenendo, vtin priori qnæstione dictum est, rem materiale este compolitam ex duobus quæ funt partes rei compo fitæ, & quòd semper aliquid generati præexitit ge-

An materia nerato iub forma corrumpendi. Dico, o non efficó de fatto .

٤

pofit effe fi- tradictio materiam effe fine forma quacunque fubne forma, ftantiali, & accidentali, quod probo primo abfolu vbi Scorus tum diftinctum, & priusalio abfoluto, poteft effe-loguitur de fine contradictione fine illo, fed materia prima eft pefibilinon ens absolutum realiter diftincta à quatibet forma abfoluta, & prior illa. Maior probatur, quæ vt clarius intelligatur, adduco aliquas instantias.

Prima, quia intellectio diuina eft quid abfolutu & realiter diffincta à relatione rationis causata ab intellectu diuino, & tamen non potrit remanere separata ab illa, vt patet supra a Doct: diftinct.prima huius.

Secundo, quia fuftinendo, o pater in diuinis, vel persona patris est quid absolutum in se, siue sup politum absolutum, ad quod Doct. videour declinare in primo, dift. 26. Certum eft, q illud suppositum est prius supposito filij, & realiter ab illo diftinctum, igitur poterit esfe sine illo, quod tamen eft impossibile:

f Dico ad primum, quòd non eft fimile, quia talis intellectio realiter diftinguitur, tamen no poteit separari, quia ipsa causa productiua talis entis rationis de necessitate causat, ve patet à Doct. vbi supra. Non est igitur repugnătia ex parte intellectionis, fed est repugnantia ab intrinseco necessario cosequente posterius, tamen non est repugnantia ex parte materiæ, neque ex parte agentis supernatura-lis, cum illud mere agat, & libet e conservet.

Ad fecundum dico primo, g loquitut Doct.de distinctis verè realiter, que non tantum distingun-tur in persona, & proprietare, sed distinguntur etiam in natura, ficut Franciscus, & Ioan.modo in proposito, etiam sustinendo, o persona diuina sint absolutz, non tamen proprijslime diftinguntur realiter, cum includant candem effentiam fingulariffimam. Secundo dico, gista repugnantia non est ab intrinseco, non enim exhoc, o persona patris est talis persona absoluta repugnat sibi ratione suz entitatis formaliter este fine persona filij, quia si per poffibile, vel impoffibile effet tantum vna persona effet perfectifima æquè ficut nunc, vt patet suprain primo, & in secundo, dift.1.quæft.1.sed ista repugnatia est quodammodo ab instinseco, quia memoria fœcunda est de se ratio formalis necessario producendi filium, vt patet in primo, dift.1.& d.8. & quia illa perfectiffime reperitur in patre, ideo pater mediante illa necessariò producit filium, non potest igitur esse persona absoluta patris sine persosona absoluta filij, quamuis sit prior propter neceffariam productionem ipfius filij, & propolitio Doct fic debet intelligi absolutum realiter diftinguitur ab alto, & prius eo quantum est ex parte fua, & ratione fua entitatiua potest existere fine tali pofteriori, & 9 deturaliquod abfolutum quod fic no possit existere, hoc non crit propter rationets sua formalem, & intrinsecam, sed magis per aliam rationem extrinfecam.

9 Ibi. Irem quicquid Deus, &c. Hæc est secunda 21000000 ratio principalis. Vi ista ratio clarius intelligature materia fit Doch fupponit aliqua. Primo, qupfa materia fit ens ens abfoluabsolutum, patet, quia compositum constitutum 14m. ex materia, & forma est verè ens absolutum, ergo partes intrinsece costituentes sunt absolutæ. Secundò supponit, gactio diuina prius terminetur ad materiam, quàm ad formam, patet, quia ipía præfupponit, vt receptiua formæ. Tertio fupponit, gip ` fa forma non dat elle ellentrale materia, vt patet in littera.Si modo intelligoretur, o effe existentiz materiæ, ellet effectus formalis iplius formæ informantis materiam, argumentum non concluderet, quia à nulla potentia potest fieri effectus forma-lis aliculus effe fine illa, & multo minus existere, impoffibile enim eft album elle fine albedine, fupplet enim Deusomnem caufam secundam, scilicet effe-Ctiuam, & finalem, fed non formalem, quia fuppledo quifam formalem est elle illius, fi intelligatur, 9 elle existentiæ materiæ sit causatum ab ipla forma adueniente materia, argumentum concluderet, quia Deus posser dare sibitale esse absque forma, cum possit supplent caufalitatem cuiuscunque caufæ fecundæ, fed ilte non eft fenfus litteræ, quia forma in materia nihil causat, vel efficit, vt patet à Doct in ifto fecundo, dut 29 stat enim tantum tale effe formale. Si verò fic intelligatur, o ipfa materia prima non potest produci in elle actuali existentia, & non potofi habere illud, nifi actu fit forma.

Contra, quia creatio diuina prius terminatur ad effe existentiæ materiæ, ergo potest conservare illud abique omni alio, quod non pertinet ad èffe illius, & quod est posterius, & realiser distinctum, fedforte ad mentem illorum, qui dicunt, q totum effe

#### Secundi Duodecimæ Secunda. 108

esse est à forma, si intelligunt illud esse jam forma, fequitur, o materia in fe nihil est, cuius contrarium probatum est in ista distinctione, quast.1. Si verd intelligant, quòd ipfa forma caufat effe in materia flat ratio Doct.

Ibi. Item & Deus immediate creat, immediate conferuat, vel potest conferuare, sed materia est ter minus creationis, vt patet per August. 13.confessio-num, & sic immediate creatur à Deo. Tum quia non potest subesse causalitati agentis creati, cum sit simpliciter primum in entibus. Tum quia non potest produci, nisi per creationem, & nulla creatura potest creare, vt probat Doctor in quarto, distin. 1. qualt 1. & fic fequitur, quod à folo Deo fit creata, tunc vitra, sed entitas absoluta, que est à solo Deo fine aliqua alia entitate absoluta, à posteriori potest immediate conferuari à Deo, quia ficut Deus potest creare a. sine b. ita potest ipsum conservare sine b. Si enim potest creare aliquod prius absolutu Inealiquo posteriori, à quo realiter distinguitur, potest etiam illud conferuare fine tali posteriori, cu à tali posteriori nullo modo dependeat, necin esse, nec in conferuari. Tum etiam fi poteft creare materiam primam in aliquo inftanti priori fine forma, potest etiam ipsum conservare pro quocunque instanti priori sine forma, quia conservare rem, & eandem creare funt penitus idem ex natura rei, vt fupra patet diftinct.2.quzft.1.patet etiam in quolib.quzft.12.

Ibi. Item non est necesse Deum velle aliud à se absoluté, & de necessicate, vt claré probat Doct.in primo, dift.8. quæft.vlt. Si ergo vult necessario formam effe ad hoc, quelit materiam effe, hoc non eft simpliciter, sed propter necessariam connexionem materiz ad formam, patet, quia finon poteft velle materiam elle fine forma, hoc erit, quia inter materiam, & formam est simpliciter necessaria connexio, fed non apparet talis necessitas absoluta connexionis materiz ad formam, quia fi est neoessitas abfoluta, igitur materia fibi determinataliquam formam de necessitate, probatio consequentiz, quod determinat fibi aliquod genus, determinat fibi aliquam speciem, & quod sibi determinat aliqua speciem, fibi determinat aliquod individuu illius fpeciei, patet ilta, quia fi Franciscus necessario determinat fibi animam fensitiuam, fibi necessario deter. minar hanc animam fingularem, ita quod ficut impoffibile est ipsum este imeanima,ita est impossibi-le este fine anima : ergo si materia prima determinat fibi genus formæ, de necessitate sequitur, quod determinat fibi aliquam formam, fine qua impoffibile eft ipfum effe, & fic patet ifta ratio cum con firmatione sequenti, quz in recht eadem cum ista ratione.

gContra hác rationem nonnulli inftant, dicētes, 9 corpus determinat fibi locnm, & tamen non fequitur, 9 determinet fibi huno locum ; vel illud. Et similiter, & substantia materialis determinat libi genus quantitatis, & tamen non sequitur, gibi determinet hanc quantitatem

Dico breuiter, quòd ista instantia nchil ualet, quia Doctor loquitur de determinatione fibi neceffaria, si enim corpus determinaret fibi locum, de necessitate effet in tali, vel tali loco, seti quia contingenter determinat fibilocum, ideo contingeter potest este in tali, & tali loco, & sic potest este inomni loco, vt fupra patet dift.2.quæft.5. & clarius in quastio. 11. quoliberorum. Hoc idem dico de quantitate

Ibi. Et li quæras, vbi effet ille materia fine for-Vbi e∬et mA ma. Hzc littera est fatis clara, esset enim in loco teria fine tantum diffinittue, ficut & substantia angeli eft in forma.

loco diffiuitine, vt fupra patet diftin. 2. quæft. 5.& fi ipla fieret extra vniuersum in nullo loco esse diffinitive, ficutnec angelus fi fieret extra univerſum

Ibi. Si quæras etiam, an habeat partes. Dicit Doct quòd habet partes substantiales, siue entitatiuas,& non haberet illas per quantitatem, cum ponatur separata à quantitate.

Ibi. Si dicas, gest ens in potentia, ergo si conferuetur fine forma, elle scilicet existentiz erit fibi accidens. Dicit, quòd hoc est falsum, quia ficut homo habet effentiam propriam extra omnem intellectum, fic & effe, ideft quod ficut habet esfentia propriá in esse reali, & actuali, ita existentiam propriam in elle reali, & actuali, cum ponatur gradus eius intrinsecus, vt supra exposui dist. 3.q. 1.

Ibi. Si etiam dicas materia fic existens fine forma habet saltem respectum ad Deum conservante, igitur habet aliqua formam. Dicit Do&.quod talis respectus est idem realiter materiç, vt supra patuit, dist. 2. quæst. 5. in proposito autem loquitur de forma realiter diftincta ab ipfa.

MVLTI nituntur reprobare politionem Doc. inter quos est magister Aug. Suessanus in sua physi- Suessanus ca, & intendit reprobare Doct.primo, quod mate- non intelleria dicit aliquam entitatem realem realiter diftin- xi Scotum. ctam ab omni forma naturali, & fecundò, q ipfa. materia potest existere fine forma. Sed necrationes Doct.fideliter replicat, & minime eius argumenta concludunt, vt patet intuenti illa in fua phyfica, tamé pro iunioribus adduco illas figillatim cas foluédo. Prima ergo ratio principalis fecundum istumad probandum, quòd materia fit ens reale realiter diftinctum à forma erat, q ipfa est subsectum tranfmutationis, & manet eadem sub vtroque termino, vt declaratum fuit supra, sed ipsearguit sic, subie-Aum in transmutatione substanstiali non maner ide fecundum quod, cum transmutatur ab vno accidéte ad aliud, ergo materia prima, quæ est subiectum in transmutatione substantiali manebit eadé secundum effe fimpliciter, argumentű concludit à maiori, sed negatur antecedens, & probatur ab ipso, qa fubiectum in transmutatione accidentali non manet idem secundu quid, sed variatur secundu aliud, & aliud accidens, sed hoc non valet, quia subiectu in transmutatione substantiali non manet ide fecun dum quid, & manet idem simpliciter, & non secun dum quid, nam idem homo albus aliquando est albus, aliquando niger. Si dicat, quia album fit ex nigro, vt patet ex primo physicorum,&tamen ni- Primo phy/. grum non manet idem, vt patet, hoc nihileft, quia contex. 43. aliud eft fieri aliquid ex aliquo, tanquam ex oppo-fito, & aliud eft fieri tanquam ex fubiecto, primo modo non manet idem, sed bene secundo modo, & hoc fatis fuit dictum supra distinct.ista.q.1.& in primo, dift.2. & fic dico de transmutatione substan tiali, quòd illud, ex quo fit aliquid, tanquam ex op posito non manet simpliciter ide, sed illud, ex quo fit aliquid ex fubiccto transmutationis simpliciter manet idem, fietiam intelligat, quòd fubiectum in transmutatione accidentali no manet idem quantu ad respectum, quem prius habuit, puta ad albedinem, quando fit sub nigredine, admittitur: ergo no manet idem secundum esse suum absolutum, negatur consequentia, hoc idem dico de materia, si verò dicat, o subiectum transmutationis accidentalis dicitur subjectum secundum quid, & subjectu transmunitionis substantialis est subiectum simpliciter in se logurndo.

SDico, o primum est magis ens, quàm secundu, cum primnm fit substantia completa, & secundum substantia incopleta, que est materia, & huiufmodi fubstantia

1

### Libri

# Quxítio

fubstantia semper manet eadem. Si verò dicatur secundum quid ratione termini recepti. Tüc verum eft, of fubiectum primo modo eft fubiectum fecundum quid, cum dicatur subiectum tantum respe-Etu accidentis recepti, & aliud fimpliciter, cum recipiat formam substantialem, sed quomodocuque accipiantur ista substantia in se, & secundum esse seale femper remanet eadem

Materia eft tum.

numero.

viatoris.

Secundò arguit ad idem, & dicit, quòd fi mateens absolu- ria effet vere ens absolutum, & existens habens proprium effe, quòd túc non effet vna numero per priuationem omnium formarum, quod eft cotra Arifto.10.meraph.vbi Auerroes comen 28,dicit,quòd materia cognoscitur negatiue, & vult ibi, & Commen.dicat, quòd cognoscatur vna numero per negationem omnium formarum, sed hoc nihil est, ga Quomodo materia prima est verè vna numero per propriam. materia sit hæcheitatem, sed pro statu isto non potest cognosci verè vn.s in fe, & quomodo cognoscatur à nobls, quod sit vna numero, pater, quòd per negationem omniŭ formarum. Et quia videtur, quòd ipla forma distinguat materiam. Dico, quòd si materia est separata ab omni foi ma, & posito, quòd sit vna numero per negationem omnium formarum, idest quòd cognoscatur sic, ergo in se non est vna numero negatur, non enim vult Arist.neque Commen. q. vnitas numeralis materiæ fit tantum carentia, vel priuatio formæ, quia tunc esset simpliciter nihil, sed vult, q ex hoc cognoscatur distincta numero pro-Materia in pter diffinctionem formaru, & sic materia cognofe of cogno- scitur per trasmutationem formæ, & tamen in sc est fcibilis, non etiam cognoscibilis, vt patet supra, ita vult, quod abintellectu cognoficatur vna numero per negationem cuiulcuque forma, fed non vult, quòd negatio forma fitratio formalis, quare materia fit vna numero, & fic decipitur hic. Aliud enim est dicere, quòd hoc cognoscitur per a ergo est aliud p a & aliud est dicere habet este tale per a pater, quia substantia cognosci-tur per aliquod accidens, loquendo de aliquali cognitione semper, ergo substantia habent este per accidés hoc falfum eft, & fic materia cognoscitur vna numero negatione formarum, vt dicit Arift.& Cómen.vbi fupra, ergo haber effe vnum folum per negationem formaru, ita quòd talis negatio fit ratio formalis constituedi illud in esse numerali, nec Aristo.nec Commen.hoc dicũt, & multo minus ab eorum dictis elici poteft.

Tertiò arguit contra illam rationem qua probat Doct.q materia ex qno causat compositum abfolutum reale, ergo materia habet esfe positiuum, & absolutum, ita quòd ficut forma nec in suo esse, in caufando compositum dependet a materia, ita fimiliter, nec materia in suo este nec in causando co pofitum dependet à forma, ergo habet proprium effe. Iste arguit non intelligendo mentem Doct-ga accipit istam maiorem, illa quæ sunt ex æquo principia, & caufa aliculus effectus in fuo genere caufæ neutrum quantum ad sium esse dependet ab alio, fed dominus August.addit istam mi.agens, & finis funt caufæ terum naturaliú ex æquo quelibet in fuo genere causa quod admitto, addit ergo neutru se-cundum este dependet ab alio, & sic efficiens secudum fuum effe non dependet à fine, nec finis ab efficientequod eft contra Aristo. secundo physicor. tex. commen. 30.

Quomodo

I Dico, quod efficies quantum ad fuum effe nulcaufet can- lo modo depender à fine, ve à causa finali, quia cau-Ja finalis · fa finalis tantum caulat metaphorice, scilicet inquatum amata, & defiderata, vt exposui supra in secuda distinctione primi. nec finis quantum ad sufm. esse in causando depender ab efficiente cum finis inquantum caula finalis sitprior efficiente, & si loqua.

tur de fine, pducto, de quo ibi Arist.talis finis pro-ductus no est causa finalis, ga causa finalis, vt huiuf-modi præcedit efficiens, & omnem effectum efficientis productum propter illum finem, propter quem agit, vt est causa finalis, & sic patet, quòd no intelligit nec mentem Doct. & multominus,&c.

Quarto arguit cotra ista rationem, qua probatur materiam habere verum este, & proprium, quæ talis eft, omne prius absolulum habet este fine posteriore, sed materia absoluta, & prior forma, & coposito habet esfe absolute, & non ab ipsa forma, licer Doct.faciat hanc rationem quam tenet, quòd scilicet materia possit existere separata fine forma, non tamen facit istam probando absolute, o materia habet proprium este sine forma, quia hoc probauit alijs rationibus, & fic paret, quod non adducit hanc rationem ad mentem Sco. quia præsuppo- Scotus logui nit Sco.in ista ratione, qua vult probare, quòd ma- tur de possi teria possit existere sine forma, quilla habeat pro- bili, non de prium esse absolutum prius ip la forma, si tame ista facto. ratione vtitur August.ad probandum pro opi.S.co. quòd materia prima habeat proprium effe, ipfe addit vnam minoread maiorem; omne prius abfolutum, &c.fed forma elementaris est prior absoluta in materta ipfis primis qualitatibus, & diftincta realiter ab illis, ergo habet effe, & existentia propria independentem ab ipfis qualitatibus, confeques eft contra Arist.secundo de generatione, & etiam cotra eos, aliter non implicaret contradictionem formain elementarem effe, & existere in materia fine primis qualitatibus, quod Arift.derideret, & itahæc positio non est peripatetica, sed valde miror, quia Sco.expresse vult, qualis separatio materia à forma fit tantum per voluntatem diuinam, & non per potentiam naturalem, & fic non dicit, 9 hzc politio fit peripatetica, & fic concedo, o Deus poffet facere formam elementare in materia, puta formam substatialem ignis fine omni qualitate elemétari, si tamen talis qualitas diffinguatur realiter, & idem concedo de omni alio abfoluto priori, & realiter diffincto à posteriori absoluto.

Teinde August.arguit.contra rationes, quas fa- Sueffanus cit Scolprobando, quod materia posit existere fine non percipie forma per divinam potentiam, & dicit, gille ratio- mentem Do nes Scolunt Theologice, & fic intromittit fe ar- ttoris. guendo contra tattones Theologicas, & arguit primò contra fecundam, que talisest. Quicquid pctest Deus facere mediante causa secunda, &c.ipse arguit non intelligendo rationé Doct. & addit istá ninorem; sed Deus facit parietem album mediate albedine, ergo poreft facere ipfum album fine albedine, & patet, quod non intelligit hanc rationein, quia Doctinon dioit, g. Dous possiti facere effectum formalem fine fua causa formali, vt patet supra in exponendo rationent. A deliveram August fed calor potent calefacere, & efficere igné formaliter calidum, ergo Dous poterit facere ignem calidum fine calore quod est coura eos, ga non potest Deus supplere wicem; vi ipfi diount caufa formalis, sed patet, q non intelligit rationem Doct. & fecundo verba sus implicant. Cum divit, o calor potest caldacere, & facere ignem calidum, nam effectus formalis non dicitur effectiue fieri à forma, non enim al bedo effoctiue producit album, sed agens producens albudinem in fubicato producit album, albedo enim respectu albi tantum concurrit, ut caula formalis, & nullo modo, ut causa effectiua, & fic pa ter, quò d uerba fua implicant...

Deinde arguit contra tertiam, quæ talis eft. Quicquid Deus potest immediate producere di-Amétum abadio, potest ipsum conferuare fine alio, & ipse addit hanc minore, fed Dens de facto creat omnes



#### Secundi Duodecimæ Secunda.

omnes animas brutorum in materia fine dispositionibus qualitatiuis, & quantitatiuis apud eos incodem libro, cum ab agente naturali fint, ergo illas potest conservare in materia fine dispositionibus qualitatiuis, & quatitatiuis, quod est falsum. Sed 1udicio meo oportuisset, ipsum melius vidisse do-Ifte vir non Arinam Sco.non enim dicir, quod Deus creat ani-

vidir dollri mas in materia fine dispositionibus, vide expresse, nam Scoti. vbi tractat hanc materiam diftin. 18. fecundi. quem locum ipse allegat, cum huiusinodi materia in nullo alio loco huius secundi tractet, patet etiam in. quarto, distinct. 10 contra opinionem illorum, qui volebant, quòd corpus Christi in eucharistia effetreductum ad minimam quantitatem, & fubtilius in quarto, diftin. 12. Si tamen hoc Doct. dicerer, quòd posset facere animam, puta æqui in materia sine huiusmodi dispositionibus non esset inconuentes, vt ipse dicit, quòd possit eam conservare, an modo Deus possit facere huius modi animas in materia. fine talibus dispositionibus est alia difficultas. Etquod dicit, o creat ipfas animas fine dispositionibushuiusmodi, cum illæ ab agete fint. Si intelligit, G Deus producit ipsas formas in materia vltimo disposita ab agente naturali, quod concedit Do& in tecundo, dist. 18. & q ipse Deus non efficiat illas dispositiones transeat, sed non sequitur postea, ergo Deus potest facere ipsas animas in materia nullo modo disposita, quia licet Deus possit creare ipsam animam, & simul creare dispositiones conuenietes in materia. Si tamen creat ipfam animam, nó crean do huiusmodi dispositiones necessarias. Dico, 9 Nota & be- nunquam creatanimă în materia ipfam informan-ac. do,nifi prius talis materia fit difpofita, vel ab agen-

te naturali, vel fupernaturali. Item arguit contra quartam rationem, quæ taliseft, quòd fi materia determinat sibi formam de necessitate, ergo determinat sibialiquam de necessitate, patet, quia si determinat sibi genus de necessitate, ergo de neceffitate aliquam speciem, & si aliquam speciem, ergo aliquod individuum. Addit-August. sed corpus determinat fibi locum in genere,ergo locum in specie, ergo locum hunc, vel illū, geos, hæc concedere non credo. Dico absolute, g fi corpus de necessitate determinaret locum in genere, de necessitate determinaret fibi hunc locum, velillum,& fic concedo, quòd ficut Deus poteft facere materiam existere fine omni forma, ita potest facere substatiam corpoream actu existere sine omni loco, & extra omnem locum, vt patet suprain di Rinctione fecunda, & expresse in quolib.quæft.11. Addit August.fic dicens. Amplius addo. Sed a.cor pus continuum limitat fibi partem diuifibilem, aliter non effet continuum, fexto phylicorum & primo de generatione, ergo limitat fibi locum in specie, ergo partem aliquam in numero, quòd ipfi, ut credo, non concederent, potest enim continuum aliquod, vt a.adhuc remanere continuum fine illa parte. Pater, quòd nihil concludit contra Scot. si enimintelligit de corpore, puta de substantia corporea, vt præcedit omnem quantitatem, clarú est, quod fi determinat fibi quatitatem in genere, quod etiam hanc quantitate, vel illam, & fi non determinat fibi de necessitate hanc, velillam, ergo nec in genere, & sic concedo, quòd posset Deus facere subfantiam corpoream separatam ab omni quantitate, & accipio substatiam corpoream, quæ potest esse immediate subiectum quantitatis, quæ est substanua composita ex forma, & materia substantiali, si verò accipit corpus continuum, vt includit substan tiam corpoream, & quantitatem fimul, quia continuitas est ratione quantitatis, si sic intelligat, quòd corpus cotinuum, puta bicubitale determinat fibi quaritatem in genere, de necessitate sequitur, quod determinaret libi tantam partem, puta bicubitale, & fi no determinat fibi illam de necessitate, vel alia, ergo nec in genere, & sic pater, quòd istærationes Aug.funt valde friuola.

J Deinde arguit contra vltimam, quæ talis eft. dibiler. Quicquid contingenter se habet ad aliquod genus, contingenter se habet ad aliquam speciem, & contingenter ad aliquod individuum. Ista maior est Doct. & vera. Sed ipfe Aug. addit, fed caliditas cotingenter se habet ad gradus, siuè intensionis, siuè remillionistergo potest este fine gradu remissionis, vel intensionis, quod non concederent. Dico, quod fi hoc effet verum, quod fe haberet contingenter ad intensionem, & remissionem, quetiam contingenter se haberet ad hunc gradum, & hunc, & sic posset sie ri fine omni gradu intenfionis, & remiffionis. Sed dico absolute, quòd non contingenter se habet. ad totum genus intensionis, quia forte aliquis gradus intentionis crit gradus intrinsecus alicuius indiuidui, qui non diftinguitur realiter ab eo, cuius eft gradus, vt pater à Doct.in primo, dift.8.

Item dicit August.respondendo ad argumenta. Doct.concedit, quòd ipla materia habet effe effentiæ, & elle existentiæ ab ipla forma, non tanquam à causa effectiua, sed tanquam à causa formali, & fic glosat illam propositionem Sco. 9 Deus porest supplere omnem causam secundam effectiuam, & dicit, quòd tale esse materiæ distinguitur realiter à forma,& quod tamen no fequitur, quod poffit habere proprium esse ab illa separata, quia tunc haberet esse independens. Iste Doctor, aut contradicit Iste Detter dictis suis, aut oportet ipsum concedere, quod si contradicie materia habet este realiter distinctum à forma, g sibiipsi. possit este fine forma. Primum pater, quia si uult, quòd elle materiæ sit effective à forma, contradicit sibimet, quia concedit, quòd Deus potest supplere causam effectiuam, & etiam expresse vult ibi, quòd ipfa materia habet effe suum à forma, ficut dicimus, quòd album habet effe ab albedine, quod non potest intelligi, nisi de effectu caufæ formalis, & vitra polito, quòd libi non contradicat, falsum est, q ipsa materia habeat suum esse à forma, vt à causa essectiua, vt supra exposui, & si habet effective a forma, cum fit ens absolutum, & diftinctum realiter, quare Deus non poteft facere illam fine forma, fi vult, quòd habet effe à forma non effectiue fed habet effe tanquam a caufa intrinseca formali ipsius materiæ, sed hoc non, quia materia túc verè esfet composita, & corrupta tali forma, corrumperetur talis materia, & fic generationi naturali nihil subijceretur, vt pars intrinseca ipsius geniti , quod est manifeste falsum , & improbatur supra di.12.quæst.1.huius, quia est expresse contra Arist.vt ibi patuit, & vltra, fi ipfa materia nihil aliud est, nisi effectus formalis ipsius formæ, tunc corrupta illa forma, corrumpitur, & tale esse, quia corrupta causa formali, corrumpitur, & effectus illius, & fic nihil materiæ remaneret. Et fi vis dicere, vt ipfe dicit, quòd in ipfa parte nos procedimus ex crassa imaginatione, vel quia habemus imaginatiua supra cogitatiuam, quòd materia, quæ erat cum a supple cum forma definit esse secundum identitatem numeralem posiciua, & materia sub b.incipit esse alia propter aliam vnitatem numerale politiuam, supple propter formam sibi aduenientem, & sic vult ifte, quòd separata formanihil materiæ remanet, adquod sequentur multa incouenientia, quia si ipsa materia, vt dicit, vt est separrata ab omni forma est tantum ens privativum, & nullo modo positi-Doltrina uum, fequitur, quòd compositum naturale ex ma- fingularis. teria, & forma tanquam ex partibus intrinfecis erit partim

Rationes Sне∬апі s**йt** 

100

# Quxítio

Distin.

partim politiuum, & partim priuatiuum, quod negaret Arift.primo phyficorum. Si dicat, quod materia, vt eft in composito, habet este positiuum, aut illud politiuum est à composito, & nc esse politiuu copoliti non dependeret à materia quod est fallum, & cum causer compositum partialiter, & intrinsece causat, vt prior ipso, aut ergo, vt ens priuatiuum, & tunc compositum habebit esse privatiuu à materia tantum, aut vt ens politiuum, & habetur propolitum, aut illud effe polituu est à forma, vt cau-far, ergo materia prima, vt caufat compositum dependet à forma, quod est inconueniens. Tum eua, quia illa forma producta, que dat tale esse niaterie, quero à quo producitur non ab agente naturali, ga tale præsupponit materiam inquam agat, quæ eft receptiua ipsius formæ, modo priuatio non potest recipere formam substantialem. Tum etiam, quia agés naturale educit formam de potentia materiæ, aut ly materia est tantum priuatio, & tunc educeret illam de nihilo. Si dicis, quòd illa priuatio non est simpliciter nihil, qu est negatio in subsecto apto nato, quæro túc in quo fundatur talis negatio, certum oft, quod non in alia privatione, quia quæro de illa alia, & sic esfet processus in infinitu, aut fundatur in ente positiuo, & sic habeo propositum, ga illud tale non eft nisi materia. Tum etiam, si ages naturale non præsupponeret aliquod ens positiuum tanquam subiectum receptiuum suz actionis, tunc produceret effectum de nihilo simpliciter, & sic crearet, nec valet dicers, quòd prz sup ponit aliquod oppolitum, puta ignisaquam in quam agat, & tale oppositum totaliter definit este, quado producitur nouus ignis, fi fic, fi aqua totaliter definat elle, & nihil aque positiuum remaneat, igitur anihilatur, & anihilans, ipfam posset creare, quia tanta virtus requiritur in anihilando, quanta in creando, vt. probat Sco.in quarto, dift. I.quæft. 1.& dift. 16.q.2. nec valet dicere, quòd remanet ens positiuum, quia priuatio fundatur in aliquo, vt dixi supra, non sequitur etiam, quòd ignis producens ignem agendo in aquam, tanquam in oppositum creat iplum., quia nihil ipli præsupponit, quod pertineat ad elle iplius. Et of li dicatur tantu præsupponere oppolitum quod corrumpat ad hoc, vt agar, & quod przsupponat materiam tanquam receptius formæ, expolui fupra dilt. 1 2. & fic patet , quomodo non habemus crassam imaginationem, sed lucidissimam, & multo minus imaginatiuam supra cogitatiuam, quia nó tenemus illa opinione maledicti Auer. qua tenet de cogitatiua, & multi eius sequaces minus, quam recte sentientes, & quod dicit iple, quod hec est responsio Auerro. 10. metaph.tex. commen. 28. g

Libri

materia prima, vtest separata ab omni forma cit vna numero, non tamen politiue, hoc expresse non habetur ab Auerro. & vide expositionem supra, qa vult, quòd cognoscatur materia, q sit vno numero per priuationem formarum, vt supra exposui.

Deinde respondet ad primum argumentu fa-Aum a Doct.in secundo, dist. 12. quætt. 2. quo probat materiam posse existere fine forma, omne abso lutum, &c. negac minorem , quòd materia fit ens absolutum, quia materia, & forma dicutur ad aliquid, fecundo phyficorum. capit. 26. fed falua fem-Non intelli per pace ipfe non intelligit, nec Arift. nec Comm. git ifte vir, Quero enim, aut funt ad aliquid effentialiter, & fic net Ariftet. tantum funt duz relationes, & fic compositum nanec Comme curale conftitutum ex illiserit tantum ens respectiuum, aut funt ad aliquid denominatiue, ficut pater, & filius, ergo fundamenta eorum funt entia politiua absoluta, intelligunt enim Arist. & Commen.g. sunt tantu ad aliquid denominatiue, se habent enim vt recipiens, & receptum. Deinde dicit, quaiorilla non eft vera, nifi de priori, qa nullo modo eft posterius, modo materia est prior forma in genere fuo, hoc eft in genere caufa materialis, & pofterior, quia forma est prior illa in genere cause formalis. Credo enim, quòd se non intelligat, quia si materia eft prior formasvi caufa materialis, quæro quod effe habet, aut habet effe abfolutum, & habeo intentum, aut respectiuum, ergo compositum erit ens respectiuum causatum ab ipsa, si dicat, quòd illud effe absolutum habet à forma, ergo, vt causa materialis non erit prior forma, quod ett contra ipfum. Præterea. Effectus formalis cause non potett caufare, vt caufa materialis, vt patet intuéri, & tu vis, g tale esse materiale sit effectus causa formalis. Praterea, li tale esse site à forma, & posterior ipsa forma, vt verò caufat in genere caufæ materialis eft prior, contra, quia fi tale effe habet à forma, hoc habet per forma iam producta ab agente, & lic forma prius haber elle in materia, & in eodem instanti quo forma haber este in materia, est compositu, ergo tunc sequitur, o ipla materia non potest caulare compolitum, vt prior forma.

Irem.Respondet ad secunda rationem de create, & conferuante, quod Deus non possit supplere causam formale, & geffe materiz eit effectus formalis caufz, & iam dixi, q non intelligit nec argumencum nec mentem Sco.

Ad aliaargumenta fequétia respondet, que respósiones sunt nullius vigoris, vt patet terrio argumento contra argumenta, que ibi iple facit contra rationes Doct. Deinde iste bonus vir arguit contra conclutioné, in qua probat, q materia poteft exiftere separata à forma, que conclusio est simpliciter Theologica, & ipse arguitargumentis physicis, & primò arguit fic. Non magis dependet forma materialis educta de potentia materiz ab ipía materia, quàm materia à forma, sed impossibile est formam naturalem existere sine materia, ergo nec econtra, hæc ratio poteft colligi ex feptimo metaph.cap.39. Dico primò, quòd magis forma dependet à mate. Nota Chria, quàm econtta, quia subiectum est magis inde- ne. pendens à forma recepta, quàm econtra. Secundo dico, o posito, o sit verum negatur de potétia Dei absoluta, o forma substantialis non possit existere fine materia, vt patet supra in hoc secundo. Tertio dico, quòd limpliciter forma magis depédet à materia, quia secundum Aristagens naturale de neceffitate præsupponit materiam in quam producat. ipfam formam, & fi materia aliquomodo depédet a forma, non dependet tamen quantu m ad suu esse proprium, sed quantum ad suum esse formatum eo modo, quo dicimus, quòd homo albus dependet. ab albedine, sed simpliciter est maior dependentia formæ ad materiam, ficut etiam accidentis ad *fubiectum* 

S:cundò arguir, quòd effectus denominatiuus reducitur ad aliquod tale per essentiam, vt esse album ad albedinem. Transcatilla, sed esse existentiæ eft effectus denominans omnes res, ifta eft fimpliciter falfa. Tum quiz denominans proprie difunguitur realiter à denominato, sed esse existentiz no sic diftinguitur, vt dictum fuit supra. Tum quia elle Qnid fir ef existentiz eft gradus intrinsecus illius, cuias eft, & fe exuftetia. talis proprie non denominat rem cuius eft. Tum., quia proprie denominans est alterius generis à redenominata, vt patet, fed effe existentia est simpliter eiusdem generis cum esse essentia, sed supponatur ista, vt vera, addit, ergo tale esistentiæ reducitur ad aliquid tale per effentiam, vel illud eft forma, vel materia, vel ambo, non materia, quia tunc compositum haberet esse a materia per se contraphilotophum, sepumo metaph.vbiait, per materiá res

TASOrem.

Pulchra do

String .



#### Duodecimæ Secundi Secunda. 200

res no eft per formam, ex tex.commen. vigelimifecundi. Dico, quòd tale effe existentia reducitur ad esse materiæ, & est idem realiter cum ipsa materia, & cum dicit, quòd tunc compositum haberer esse per se à materia. Dico, quòd per se dependet à ma-teria, tanquam à causa partiali, & quod dicir, quòd per materiam res non eft, sed per formam eft per Arift Dico, quòd Arift intelligit, quòd compositū per materiam non habet effe vltimatum, & specificum, sed tantum per formam, quia esse specificum eft à forma, & sic intelligit Arist.

Obtima ex. positio .

Tertiò arguit, quia effentialiter competit materiz elle partem compoliti. s.metaph.tranleat, ergo nullum potest habere fibi effe proprium, nifi in coposito, negatur consequentia, & est repugnantia. manifesta in ista consequentia, 9 scilices sit pars effentialis alicuius, & quòd non habeat propriam entitatem, nam pars effentialis est prior composito, cum constituat illud intrinsece, ergo fi nullum esse haber, nisi esse compositi, & g vt constituit ni-hil sit, tunc compositum dependebit essentialiter in sua entitate pofitiua, & intrinseca ab eo quod no eft, quod tamen nullus fani capitis affirmaret, illud ide concluditur de forma, quia est æque pars essentialis compositi, ergo per te nullum esse proprium habet nisi este compositi. Dico ergo, quòd partes compofiti habent duplex esse, vt in coposito, habent enim Partes com elle proprium priusiplo composito, & habent elle pofiti babet compositi participatu ab iplo coposito, vt patet fu-

deplex effe. pra, & clarius videbitur in quarto, dift.43. Quarto arguit. Si forma educta de potétia materiæ habet omnem potetialitatem ab ipla materia, ergo omnem entitatem actualem habet materia à forma, tenet confequentia, aliter enim plus forma dependeret à materia, quàm econtra, antecedés est Arift. 12.meta. tex.co. j I. vbi vult substatiam prima nullam habere potentialitatem, quia liberata à materia, hac eft ratio Auer.9. metaph.cap.2. vbi vult. formas liberatas à materia no pati, nec tecipere aliquo modo. Dico, quòd ista ratio non cocludit. Primò quando dicit de potétialitate, aut loquimur de potentialitate obiectiua tantum, & certu eft, quòd illa non habet à materia, quia potentia obiectua. respicit ipsum agens, vt patet supra dist.12.quæst.1.

äine .

Altai mii- & patet, quia fubftantia feparata creata fuit in poteratime etia tia obiectina, & omne purum creabile eft in potencorrespondet tia obiectina, vt patet vbi supra. Supposito etia, g pereria obie potentialitas obiectiua iplius formæ fit a materia, ctime ; actui formali cor responde po tentia fubie tunc negatur confequentia, fi forma substantialis ignis habet potentialitatem obiectiuam à materia, in qua potest recipi, ergo ipla materia totam entitatem actualem propriam habet à forma no valet, sed tantum potest inferri, ergo ipsa materia habetefle formale ab ipía forma, que producitur in ma-teria, & tale effe formale est effectus formalis ipíus formæ, fed vikra non sequitur, quòd non habeat. proprium este, vt patet supra. Si verd intelligit de potentialitate subiectiva. f.o. forma habeat potentiam subiectiuam à materia, verum est de facto, & ad mentem Arift. quia nulla forma separata potest esse subjectum accidentis, cum illa talis fit necesse esse fecundum ipsum, sed loquendo de potentia di uina muliæ funt formæ naturales nææ informare materiam, que pollunt feparari à materia, & elle Angeli funt subiectum accidentis, & de facto etiam secundum

(ubsectum Liorum

acciderium non sequitur, forma habet potentialitatem subieetiuamà materia, ergo materia habet entitatem. actualem propriam a forma, quia omnequod pa-

fidem catholicam angeli funt fubiectum multorū

accidentium, vt pater supra in hoc fecundo, fed túc

titur eft passiuum, non sequitur, immò magis oppolitum concluditur, vt patet intuenti,

Quintò arguit fic in genere potentialium, prima potetia est prima materia: ergo ingenere actua lium, primò est forma aqua omne, quod est aliquo modo in actu est, consequentia patet, quia actus, & potetia funt opposita, hæc ratio nullius eft vigoris, fi enim loquatur de potétia passiua, siue receptiua, fiuè subiectiua, concedo, quòd sicut materia est pri mum receptiuum, ita forma est primum receptu, & ficut forma est actus formalis, quia porest informare per receptionem ipfius, ita etiam materia eft actus entitatiuus, & politiuus verè receptiuus ipfius formz, & nihil amplius habens, immò hoc argumentum est pro me, quòd materia, & forma vere, & realiter distinguntur, vt patet supra à Docto. diftinct. 12. quæft. 1. Et quod dicit, quod actus, & potentia funt opposita, verum est de potentia obie- Potentia fu ctiua, & actu, vt patet in quinto metaph. & exposi- biectina, or tum est super status de la contra de la cont ctiua, hoc est manifeste falsum, quia ita forma producibilis est ita in potentia obiectiua, sicut & materia creabilis.

Sextò arguit fic. Si materia existeret existentia fibi propria, ergo quælibet forma haberet existentiam propriam, concedo totum, ergo qualibet. forma effet completa. O pulchra consequentia, formam elle completam, contingit dupliciter. Vno modo, g lit ratio dandi elle vltimatum, & specificum, ac completum, & tunc negatur, g quælibet forma habeat tale effe, quia funt multæ formæ imperfectæ ordinaræ ad vlteriorem formam, vt pa tet in generatione prolis. Si verò loquatur de forma completa pro co, q ex ipla, & materia poteft fie ri compolitum transeat, Dico etiam, quòd quzlibet forma potest effe completa in fua entitate, ipfe verò addit. Si talis forma est completa, quia ha- Quomodo bet propriam existentiam, & materia propria exibet propriam existentiam, & materia propria exi- fir intellige-stentiam. Ergo ex his non fir ynum ens per se, sed da illa protantum aggregatione, ad hoe fatis fuit responsum poficio. f. ex à Doct.quæft.1.dift.12. lecundi. vbi arguit contrafe, o fi materia effet ens actustunc ex ipfa, & forma bus in adu non pollet fieri voum, ilta enim propolitio ex duo. no pot fieri bus entibus in actu non potest fieri vnum, debetintelligi de duobus entibus in actu completo, & perfecto, ficur ex Francisco, & Ioanne, non potet sponsio. fieri vnum, & fic patet ex iftis quid concludat dominus August.contra Doct.

QVIDAM nouus expositor fancti Thomz Caietanus nititur improbare politionem Doctoris, & foluere nititur im eius rationes, quam politionem recito de uerbo ad probare pole uerbum, quæ positio ponitur in expositione, quam tionem Doi. facit super libro de ente, & essentia sancti Thomz. Dicitergo sic quo ad secundum fancti Thomæin prima parte fumma, quæft.66. articu. 1. & in quæft. de potentia Dei, quz stio. 4. artic. 1. & in quolib. q. 3, artic. primo. confirmat id, quad hic dicit, scilicet materiam non posse elle fine forma duabus rationibus

I Prima est ducens ad impossibile fic. Si materia existeret absque omni forma, materia simul elser, & non effet, hæc implicant contradictionem, ergo. Probatur quo ad secundam partem, quia. uo ad primam ab aduerfariis conceditur. Impolsibile est effectum formalem separari à forma, sed existere est effectus formalis forma, fic enim diffinitur, forma eft, quæ dat effe rei: ergo impossibile Quid fit for eft ponere existentia fine forma, ficut enim impossi- ma bile est esse album fine albedine, ita esse in actu fine

duobus enti บทมm.

Optima re-

actu.



### actu, actus autem primus, cuius est dare esse idem eit, quòd forma, ex illa ergo propofitione materia existitablque omni forma sequuntur duo contradictoria fimulvera, ex eo enim, quòd materia existit, sequitur, quòd sit in actu, ex eo autem quòd absque omni forma, sequitor, quòd non sit in actu, huic rationi dat Sco. quandam responsionem, quæ quia non nisi chymerica est tanquam in-Quolibet digna de qua verè fiat omittatur, quolibet enim penim profe- ferente contraria folicitum effe ftultum eft ait Ariit. rente con à quo didicimus in hoc nono metaphysi.quid sit traria fuli- actus, & quotuplex . Secunda ratio fancti Tho. ad hocidem estifta.

citum e Je

fulsum eft. Omneinduiduum determinatum ad genus completum, vel incompletum in rerum natura per fe existens est in aliqua certa specie per se, vel reductiue, materia fola neque per se, neque reductiue est in aliqua specie, ergo materia sola no pot este indiuiduum quodeunque in reru natura, milett ex fe clara, non enim facile effet fingere in qua determinata specie esfet materia sola, maior probatur ex co, o indiuiduum onine tam completum, quàm incompletu, fi per se existit in reru natura separatu (quod dico propter indiuiduum generis, vt hæc fubitatia, hoc animal, &c.) non continetur sub genere per se, vel reductine immediate sed mediante specie, inrer genera enim, & individua mediat species, & inter principia generis, & principia indiuidui mediat principia speciei pariformiter. Insuper hæc maior poteft probari ad hominem, affumendo dicta Sco. in quinto argumento. Ibi enim expresse assumit, o quicquid determinat fibi genus aliquod, determinat fibi aliquam certam speciem illius generis, & potest etiam ex dictis Sco.ibi arguere ad hominem, & probare opposium intuéti sui sio, quicquid determinat aliquod genus, determinat fibi aliqua fpeeiem illius generis, materia fola determinat fibi aliquid generis substatia, ergo determinar sibi aliqua speciem certam substantiæ saltem reductive, ergo materia sola esset in aliqua specie substantia, hoc est falfum, minor eft omnium, & processus eft bonus, Caieranns ergo hanc veritatem approbat Arist.vt iple Sco.co. contra Sci- fiterur loco allegato. Sed quia dicit ex fallo fundamento Arift.hanc conclusionem tennisser hoc, o Deus non potest agere fine causis secundis. Ostendo in hoc Sco.errare ex dictis Commen.2.phvficorum.cap.12.Auerro.ex codem præcise fundamero, quod fanctus Tho.adduxit in prima ratione, tenet iltam conclutionem, vbi nullam fieri mentione de connexione caulaluans primz caule apparet, fed tantu de actu, & potentia, Ha quòd ex natura actus; & natura prime materiæ, quæ eft pura potentía cocludit Auerro.quod duo contradictoria effent fimul vera, vt deductum eft, &cc. Auicen quoque in fecundo metaphylic fuz cap. 3. tenet coclusionem Sco.effe imposibilem, & tamé poluit expresse materiam effe creatum. Vnde hæc tanquam deftructiua meraphylicalium principiorum vitanda eft, hog

> de fecundo. Quo ad tertium respondeo ad primum , neganir antecedens, plus enim dependet potentia pura ab actu, quam actus imperfectus ab actu perfecto.

Inflatia Do bes: L .

INT.

Sed cotra. Hoc inftat Antonius Trombetta fic. mini Troni- Magis dependet posterius à priori, quam prius à posteriori, sed accidens est posterius substantia, materia autem est prior forma, ergo magis dependet accidens à subiecto, quam materia a forma. Forte diceretur (ait) quòd materia no est prior, sed posterior forma. Contra Nam licet materia fit posterior forma ordine perfectionis, est tamen prior ordine generationis, & confequenter prior fimpliciter, vt arguatut sic, quadocuque sunt aliqui duo ordines,

## 2uxítio

quorum vnus simpliciter est prior altero, quicquid eft in ordine priore eft fimpliciter prius quocuque existente in ordine posteriore, sed ordo originis, & ordo perfectionis, ita fe liabent, quòd ordo originis est fimpliciter prior ordine perfectionis, & hoc in natura limitata, ergo quicquid est prius origine est prius simpliciter quocuque priore ordine perfectionis, sed ita est, quòd materia est prior origine forma, licet forma sit prior perfectione, ergo materia ett simpliciter prior forma, processus bonus, & maior probatur, quòd scilicet ordo originis ett simpliciter prior ordine perfectionis, nam prior 2 generatione funt posteriora perfectione, natura-temper proceditab imperfecto ad perfectum, ergo quicquid est impersectius, est simpliciter prius quocunque perfectiori, fed materia prima eft imperfectior forma, ergo materia prima eft fimpliciter prior forma. Tuc vitra est simpliciter prior forma, & omne prius in suo priori potest esse sine posteriori, ergo, &c.

Ad hoc respondetur triplici resposione ad infinuandum argumenti multiplicem defectum.Primò dicitur, quod fit posterior materia ordine ge- Quomo de nerationis, est tamen prior etia ordine generationis forma fit pe materia existere, inagni enim refert dicere materia, ferior ma-& materiam existetem, sicur superficies est prior al- seria. bedine, albedo in est prior superficie habente este albim, ita in propolito, cum sermo sit de materia existence, si enim poneretur materia solain rerum natura, oportet ipfam existere, patet faltum affumi. Secundo dicitur, quòd aliud falfum ibi affumitur, scilicet q ordo generationis sit simpliciter prior ordine pertectionis, stado infra limites natura finitç, cum enim actus fit prior potentia fimpliciter, tā si ponatur Deus finitus, quain infinitus, ve patet ex primo metaph.tex.comme.15. & 12. tex.comen.30. & prioritas actus sir prioritas perfectionis, contequens eft, quod fecundum Arift. & veritatem ordo perfectionis sit simpliciter prior ordine generationis, amplius id quod est prius natura ranone, & répore est simpliciser prius, & ordo perfectionis est prior natura ratione, & tempore ordine imperfectionis, qualis eft generationis, qui se tenet ex parte caulx materialis, ordo igitur perfectionis est prior simpliciter, medaque propositio est Arist. S.physicor.tex.commen.7 j.expresse loquitur in natura finita ad probandum, feilicet motum circularem effe primum, vnde ad probationem, concello, o priora generatione funt imperfectiora, & quod natura procedit de imperfecto ad perfectum, negamir cosequentia, ergo ordo generationis eft simpliciter prior, licet enim agens naturale prius attingatimperfectum, quam perfectum, oportet tamen prius agens in se perfectum este, vt dicitur in 12 metaph. tex.commen.40.Hic aduerte tu, quod oportet me- Oportes mi dacem effe memorem in quaft.de primo cognito. dacem effe Ant. Tromb.quas impugnat positiones has asin- mamoren. mit, &c. Tertio dicitur, quòd dato toto processu, Nota Cost-vltima consequentia nihil valet, falsum est enim, que omne prius possit secundum este absolui à posteriori quolibet, vt ad secundam dicetur.

Sed contra primam responsionem, que ponit materiam non habere propriam existentiam, sed ca mendicare à form a, instatur sic. Cuicunque conuenit actu causare, pro aliquo signo conuenit, & existere pro codem signo, sed materix prima in primo figno, quo recipit formam conuenit caufare,ergo pro tunc fibi conuenit existere, sed pro illo signo non haber existentiam formæ, ergo propria. Et confirmatur, quia materia aut causat compositum,& recipit formam quando existit, aut quando non existit, non quando non existir, ergo quando exi-

### Secundi Duodecimæ Secunda.

do existit, ergo pro tunc conuenit sibi propria exiftentia quia ex natura formæ, lequitur totum com posirum. Et confirmatur secundo, quia causa non mendicat a suo effectu, materia auté causat existen tiam compositi & formæ,ergo non mendicat exiftentiam ab eis,&c.

I Ad hoc dicitur, quod fufficit cause pro quolibet inftanti temporis, quo actu caufat, habere exi stentiam, nec apparet necessarium, quòd pro quoli bet figno naturæ infit existentia fibi quo ineft caufalitas, ordo enim naturæ talis eft in eodem inftanti téporis, quò d'si materia recipit formam, ex quibus refultat compositum cui iam elle actualis existeitæ aduenit, quo iplum compositum, primo forma, fecudo & materia, tertio existunt. Ad formamautem prime instantie, negatur maior .

Due mate. JAd primă confirmationem dicitur, quòd maria exiftat : teria caufat quando existit, quia pro omni instanti quo caular existit; quando enim est terminus temporalis

Ad fecundam confirmationen dicitur, quòd Heet caula, ve caula non mendicat à fuo effectu, tamen causa materialis mendicat à suo effectu, qui est elus causa in altero genere causa, co quod sunt fibilifinicem caufæ quinto methaphificæ.tex. com. fecundi. Oportor aute has responsiones à Sco. admitti, quia cum Sco. ponat secundo senten. distin. tertia.q.tertia existentiam ese vltimum actum posteriorem tota coordinatione prædicamétali, licet no diffinctum realiter à rescuius est, oportet essentiam materiç ex natura rei habere habitudinem ad fuam existentiam, vt potentiam ad actum, & tunc poteft argui fic, effentia materia, vt diftincta corra Juam existentiam, causat ex natura rei in genere cau fæ materialis fnam existentiam recipiendo eam,erzo fibi pro illo figno conuenit existentia, & fic habet existentiam antequa recipiat cam, similiter flan do in flo figno, aut ellentra materiæ recipit ex na-'tura rei suam existentiam quando est, aut quando non eft, &c. 👘 👘 11:

9 Ad lectindum principale, negatur maior, ad eius probationem dicitur, quòd non fola depende tia, fed necessaria connexio aliquorum potest elle caula inseparabilitatis corum. Ad id quod adducitur ex quinto meth. disitur, quod vniuerfalis affirmativa no convertitur fimpliciter, ifta enim eft vera quæcunque politintelle fine alijs, & alia non fine ipfis font prioral fed non conuertitur, quæcun que funt priota possunt esse sine alijs & alia fine ip fis.Et nota, quòd maxima illa Sco.omne prius abfo Intum, &c. non poteft faluari sequendo viam Sco. quod pronunc ex duobus manifestatur. Primo ex co,quod partes effentiales fimul fumptæ funt priorestoro, & tamen apud Scoi non possunt esse fine toto. Secundo ex co, quod prædicamentum quantitatis est absolutum prius prædicamento qualitaris, præfertim quo ad quartam speciem eius, & tamen non potest fieri quantitas continua, nisi figura fieri dicatur, aut finita, aut infinita : no infinita, quia illa ratio dabilis, & fiforte imaginetur dari , adhuc cum oporteat effe lineam, aut ergo lineareda,aut curua,& fic effet figurata, fi finita, ergo figu rata, figura auté est que termino, vel terminis clauditur, & fimiliter, aut habet lineas rectas, aut curuas, aut circulares.

Ad terriñ, quicquid fit de maiori, negatur mipor, forma enim & finon fit de effentia materiz, est tamen de essentia materiæ existentis.

Madium du plex .

¶Ad quartum dicitur, quòd cum mediū fit duplex effectiuum & formale, qui cquid immediate Deus caufat effectiue potest absque materia caufa effectiua conferuare, no autem abique media caufa

formali quale mediu est forma respectu materia. ¶ Ad quintum negatur, quòd inter materiam & formam non fit necessaria connexio, ad cuius probationem negatur colequentia, cuius probationis falfa eft maior, per id autem, quod additur, scilicet fecundum quod necessario eft homo, necessario eft hic, vel ille homo, nihil aliud habetur, nifi quia q. materia necessario determinat sibi genus forma, ideo materia non poteft effe fine hac, vel illa forma quod eft intentum necessarium non enim valet cofequentia 2. neceffariò eft homo. ergo. 2. neceffa-riò eft hic, vel ille determinate, fed vage, & fic conceditur materia necessario determinat sibi forma, ergo necessario determinat fibi hanc, vel illam formam, non determinate, fed vage . Ad confirmationem, cum dicitur quicquid contingenter se habet ad quodlibet generis absoluti, contingenter se habet ad genus ipfum, eodem modo respondetur, distinguendo contingenter se habere ad quodlibet determinaté, vel vagé. Primo en im modo falfa eft maior . Secudo verò falfa est minor. materia enim non contingéter, sed necessario fe habet ad quamløbet formam indeterminate, & vage.

Adaliam probationem dicitur, gvnum essentialiter vnum & singulare negatiue, sicut est materia prima potest effentialiter dependere in effe à pluribus eiusdem generis indeterminate, & vage fecundum quòd illa plura habent vnam rationem communem, ficut in proposito omnes formæ con ueniunt in hoc, g dant effe actuale. Reflecte hoc ar gumentum contra Sco.de quantitate & figura, & forte persuadet sibi infirmitatem eius, quantitas enim continua determinat fibi generis figura, nulham tamen fibi figuram vendicar, hoc de quarto.

N V N C respondendum eft dictis, huius nous expolitoris: Primò respondeo ad argumenta facta contra politionem Doct. Secundo oftendo respofiones factas ad rationes Doct. minime foluere illas. Quantum ad primum, patet responsio ad pri- Que matemam rationem ex dictis supra quomodo materia. ria fit i attu feparata effet vere actus entitatiuus includens pro- entitatine . priam existentiam, vt gradum sibi intrinsecum, & talis actus nullo modo eft à forma, & fic no eft cotradictio iplam effe in actu, & non in actu accipiédo actum diuerfimode, & effet quidem in actu entitatiuo, & propria existétia, & non ese in actu formali, & formaliter diftinchiuo. Et cum dicit, 9 effectus formalis non potest esse sine causa formali conceditur, sed postea negatur, quòd actualis existentia sit effectus formalis forma, immo actualis existentia est gradus intrinsecus rei cuius est, non enim effectus formalis animæeft effe existentiæ, fed eft effe animatum. Et vitra, fi effe existentiz materiæ est effectus formalis formæ, per hoc erit, quia forma recipitur in subjecto, modo videtur repugnantia, q ens reale actu existens verè recipiatur in aliquo, nullum effe reale habente.

Ad secudam rationem, quæ eft de individuo, cum dicit, quòd individuum determinatum ad genus completum, vel incompletum in rerum natura per se existens, est in aliqua certa specie per se, vel reductiue. Dico, quod fiintelligacur effe in actu in aliqua specie negatur, certum est emim quòd anima intellectiva separata, nec per se reductive est actu in allqua specie substantia; immò vi sic in nullo genere elt per fe, cum omnia genera abstrahat ab actuali existentia, si tamen confiderentur etiam genera quo ad actualem existentiam, adjuc dico, quod non est in actu in aliqua specie, quia esse actu in aliqua specie per se est actu esse in recta linea prædicamentali, hoc autem non competit parti, elle veroactu reductiue in aliqua specie specialissima est

Fran.Lych.in ij.Sen.Sco. Cc iplum

20ł

18478.

Materia fo parasa of ens.

-70em .

Distin. ibri iplum effe actu partem lingularis compoliti actu existentis sub aliqua specie specialissima in recta li-nea prædicamentali, hoc idem dico de materia separata ab omni forma, quòd ipía nó est actu in aliqua specie, & ramen est singularis. Si verò accipiatur aliquid effe in genere, vel in specie reductive tatum potentialiter, dico quod partes sunt præcise in illa specie in qua per se ponitur compositum ex illis partibus, patet, quia dicuntur esse in genere tatum per compolitum cuius sunt partes, est tamen Differentia differentia inter materiam & formam,quia forma est inter ma est præcise nata reduci ad talem, vel talem specie, roria, & for nam anima intellectiva nata est tantum este redu-Criuè in aliqua specie animalis, vt pats speciei animalis, materia verò nata est esse diuersimode pars alterius, & alterius speciei secundum quod ponitur alterius, & alterius formæ, vt patet. Dico etiam g si materia prima esset separata, quòd actu necp se, nec reductive esset in aliquo genere, sed si tunc quæratur quid erit tunc illa materia separata, dico g erit ens, & si vl tra queratur quod ens erit, dico e erit ens quod est materia, & si vitra quæritur, aue eft substantia, aut eft accidens, vel per se, vel reductiue, dico quòd actu nec est substantia qua est genus, nec accidens qd eft genus, quia nulla pars sub-stanue recipit prædicationem substantie, quæ eft genus nisi actu sit in tali genere. In re tamen dico, quod materia est ens realiter distinctu à quolibet accidente, & est vera substantia, licet vt ponitur soparata à forma non recipiat prædicationem fublia tiæ pro vt substantia ponitur prædicamentu. Alia vero quæ dicit quodammodo in decilionem. Docto. subrilis, vt indigna responsione omittantur

Et quod dicit lecundum Doct. hanc coclusionem tenuisse, scilicet quòd Aristo.ex hoc tenet materiam non posse separari a forma, quia est imposfibile Deum agere fine causis fecundis, hoc patet effe verum, & cum dicit Doct. fubri. in hoc errare ex dictis Commenta. secundo physic. cap. 11. vbi Commen. tenet materiam no posse separari à forma, & tamen nullam mentionem facit de conexio-Opertet me ne secudarum causarum. Dico, quòd oportet meisus satelli- lius intelligere Commentatorem. Commentator gare Awerenim præsupponit ordinem essentiahum causarū, ita quòd fecundum eum impoffibile eft primu aliquid producere de nouo no occurrente causa secunda. Et quia omneagens naturale agit tatum in supposita materia: ideo seguitur quòd in code instanti quo forma substantialis corrumpitur ab aliquo ágente naturali, de necessitate naturæ causatur alia forma substantialis in illa materia, non enim agens naturale per se intendit corruptionem fornia; fed tantum per accidens, quia producit forma encompositibilem forme corrumpende, & quia agens naturale dum agit in passum, sic in vitimo instanti dispositionis passi inducit formam in ma-teria, quod est impossibile ipsam formam non induci stante perfecta dispolitione passi propter ordinem effentialem caufarum, fed fi talis ordo non effet, ita oprima caufa posset attingere & separatim producere quécunque effectum essentialiter non dependentem ab alio, haberet dicere, o prima caufa posset producere primă materiam actu exiftentem, & ab omni forma separatam. Nec habetur a Commentatore quò d repugnat materiæ ex fua ratione formali posse existere fine forma, sed ista repugnantia est ab extrinseco, quia agens naturale corrumpendo formam in materia, necessario in Que fit in- codem instanti inducit aliam. Et cum dicit Comzelligendus mentator, quòd fi effer feparata ab omni forma, effet in actu & non in actu, loquitur ibi de actu formali & specifico, id est, quod si separaretur mate.

)uxstio

ria à forma, que dat elle specificum, de ex alia parte diceretur habere verum elle completum, quod tunc effet in actu specifico, quia in effe completo, & non effet in actu specifico, quia ponitur separata ab illo, non tamen negar quin separata haberet aliquem actum licet non formalem, vnde ipfe fecundo phylicorú. capitulo duodecimo fic dicit. Materia autem differt à forma, sed nunquam denudata à forma, immo cum separatur à forma induit al iam, quoniam fi denudaretur ab omnibus formis, scilicet prima materia, túc, qa non est in actu, esser in actu, & cu notificat, q natura dicitur de forma, incepit etiam declarare formam elle digniore, guàm materia, deinde induxit rationem fuper hoc & dixit. Omne enim dicitur elle illud quod eft cum fuerit in sua perfectione, id est omne enim non dicitur esse simpliciter, nisi cum fuerit in sua vluima perfectione, quod eft habere formam, hec ille. Et per hoc etiam patet ad omnes allas auctoritates ta Philosophi, quàm Comentatoris , quàm etiam Auicen. quod licet non faciant mentionem de connexione essentialium causarum quando dicunt materiam non polle leparari à forma, tames ve dixi fi concederent primum polle agere fine cau sis secundis, haberent etiam concedere ip sum posse producere materiam per fs existentem & actu feparatam ab omni forma...

J Quantum ad legundum principale offenden. Resposiones duin est responsiones huius expositoris no euacua- Caietans no re rationes Doct. Cum dicit ad primum argume- enacuant ra tum factum pro opi. Doct quod eft tale. Magis de- times Depender accidens à fubitantia quàm maseria à for- teris . ma, fed accidens potest effe fine substantia, vt patet de lacramento altaris, ergo & materia fine forma, dicit iste maiorem elle fallam, quia plus depender potétia pura ab actu, quàm actus perfectus ab actu imperfecto. Dico primo, quòd supponit vnum fal fum, scilicet quod materia prima fit tantum pote-tia pura, vt supra oftefum et. Dico secundo, quod hoc polito, quæro tunc quid aduenit teli potentiæ per formam, fi tu dicis quòd elle exifentie, tunc quæro in quo fundatur tale elle existentie, certum eft q in nihilo non fundatur, ergo in gliquo prius existente. Dico etiá q si materia ponatur pura patentia, de prior omni actu, ergo ve talis pura poten tia non dependet aliquomodo à forma, quia licet effe fecundum ipfum dependeat quo ad effe exiltotiæ à forma, tamen vt pura potentia non depédet à forma, & fic stat propositio, quòd materia prima vt eft pura potentia inquantum huiulinodi, minus dependet à forma, quam accidens à substantia, & fi dicatur q dependet quantum ad esse existentiz, quod est effectus formalis ipsius forma, tunc quaro à te de accidente in fubliantia, aut includit propriam existentiam, sut przeise existentiz substanuam. Si primo adhuç magis dependet à substantia, quâm materia in sug esse absoluto à forma cu fit prior tali forma. Si secundo erit æqualis depen dentia quantum ad elle existentia, quia virobique ponitur effectus formalis iplius forma, Et concedo argumentum magistri Anto. Trombet, nec site nouus expositor soluit illud, & quia difficile est sol no felair ar uere illud, ideo plures inducit responsiones. Cum gum eti An primo dicit, quod aliud est loqui de materia, vt ma bete teria & aliud de materia, vt existente. Primo modo eft prior forma. Sed fecundo modo eft posterior, quia vt fic est effectus formalis cius. Dico, 9 oporteret istum expositore foluere omnes rauones factas à Doct. in præsenti distin. q. prima, quibus probat materiam dicere veram entitatem, alia abentitate forma, aliter compositum naturale no effet compositum ex partibus, sed effet simplex, ve ргиь

.....

CALLTANKS

Digitized by Google

Commen.

#### Duodecimæ Secundi Secunda 202

prius patuit, quas tamen rationes non soluit.

Cum fecundo dicit, pordo generationis in na tura limitata non est simpliciter prior ordine perfectionis, quia actus est prior potentia simpliciter, vt patet 9.metaph.tex.comm.15. & prioritas actus eft prioritas perfectionis, & sic ordo perfectionis eft fimpliciter prior. Dico, q hæc resposio eft quædam fuga. Aliud eft enim loqui de priori simpliciter, & aliud est loqui de priori duratione: concesso enim, g ordo perfectionis fit fimpliciter prior in natura limitata, quia perfectior, no tamen lequitur, of fit fimpliciter prior duratione ordine originis. Patet enim expresse, o in natura limitata prior duratione eft ordo originis, quam ordo perfectionis, prius enim homo est viuens vita vegetatiua, & post fenfitiua, & vltimo intellectiua, in primo vero ente cît fimpliciter idem ordo originis, & ordo perfectionis, quia simpliciter primum origine est deitas, quæ etiam eft fimpliciter prima perfectione, vt supra patuit dist.1. q.1. huius secundi: modo argumentum Magistri Antonij procedit de priori origine, certum est enim, o prius origine dependet à posteriori origine, quam posterius origine dependeat à priori origine, sic enim arguit philosophus 7. metaph. tex. commen. 4. vbi arguit substantiam. effe priorem naturaliter omni accidente, & fic patet hanc folutionem minime valere. Et quod adducit, quod licet priora generatione fint imperfectiora, & quod natura procedit de imperfecto ad perfectum, negatur tamen, quod ordo generationis fit fimpliciter prior, quia licet agens naturale prius attingat imperfectum, quam perfectum, oportet tamen prius agens in se perfectum else, vu dicitur in duodecimo metaphys. tex. commen 49. Argumenti Dico, quòd est conterere tempus, quia argumenti Trambetta Trombetta non percipitur ab isto, quia non loqui-Trombettæ non percipitur ab isto, quia non loquinontercepi tur simpliciter de ordine originis respectu cuiufcunque, sed tantum respectu eiusdem, sic quòd in codem ente limitato est simpliciter prior ordo originis ordine perfectionis, quia tale ens prius est sub effe imperfecto, quàm sub effe perfecto, vt patet de homine generato. Cum ergo materia prima fitfimpliciter primum in generatione, sequitur, quòd materia prima crit simpliciter prior forma ordine originis, licet fit posterior ordine perfectionis, & hoc est, quod intendit magister Antonius, cum à magistro suo Docto. subuli non deuiat, vult enim Doct. fubri. vr fupra dixi, quòd in primo ente fitfimpliciter idem ordo originis, & ordo perfectionis, fic quòd illud, quod ett prius fimpliciter origine, est estam sim pliciter prius perfectione, in codem vero ente naturaliter genito, vt seruetur procellus naturalis, no funt fimpliciter idem ordo originis, & ordonaturæ, quia ordo originis est fimpliciter prior. Et cum scit de tanto viro, cuius forte iste nouus expositor non esset bonus discipulus, quòd oportet mendacem esse memorem, q magister Anronius hic assumit propositiones, quas impugnat in quastio. de primo cognito. Dico, quod ad pauca respicientes faciliter nunciant, patet enim intuenti magistrum Anto. nec in hoc, nec in alijs fibi contradicere, fi enim hic non intelligit rationem, quam adducit magister Anton. quomodo audebit iudicare virum ita extellentem in doctrina in vno loco afferere vnam propolitionem, & eande in alio loco negare.

Cum tertio dicit, quòd dato toto processu vltima consequentia non valet, videlicet, quòd omne prius possit secundum rem absolui à posteriori quolibet. Dico, quòd si concedit omnia consequentia in illa ratione, quòd necessario habet concedere vltimam consequentiam, quam negat, quia

si a.est simpliciter prius origine b. & est realiter diftinctum a.b. ftatim fequitur, q poffit existere fine b. quærat ergo alias responsiones, si vult soluere rationem magistri Ant.

Ad illud, quod dicit, respondendo ad vnam rationem, quam facit Doc.præsenti dist.q.1.qua probat, q materia prima habet propriam existentiam, Quomodo quia ponitur ipfam causare compositu, & in quo- materia ha cunque signo causar causar, in eodem etiam vere beat proexistit, cum dicit, q sufficit causa pro quolibet in- priam existanti temporis, quo actu causat habere existétiam, stentiam. licet non pro quolibet figno naturæ infit existentiç quo materiæ causalitas. Hæc enim responsio minime valet, est enim impossibile effectiuum in aliquo instanti aliquid causare, & in eodem instanti actu non existere. Si enim fanctus Tho.ponit possibile mundum fuisse ab crerno, vt patet in prima parte fummæ.q.46. & ex alia parte habet ponere causam primam esse faltem prius natura esse du in codem. priori, quo causaret in eodem etiam actu existere, nulla enim caufa caufat, nifi inquantnm actu exiftit, ergo fi materia prima i aliquo priorinaturæ prius caulat compolitum, quàm ipla forma, sequitur, 9 in tali priori actu existit, & cum dicit iste, quòd ordo naturæ talis eft, g in eodem inftanti temporis materia recipit formam, ex quibus refultat compo situm, cui iam esse actualis existentiæ aduenit, quo iplum compolitum, primo forma, fecundo & ma-teria, tertio exiltunt. Contra, quia quæro, fi forma, vt caulat, & prior composito actu existat, vel ne, si non, ergo intrinsece, & realiter non causat, si sic, ergo prius existit ipso composito, hoc idem dico de materia, quæ fi realiter intrinfecè, & vt pars compo fiti caufat compositum in illo priori, quo caufatiplum erit exiltens exiltentia propria.

Ad illud, quod dicit ad confirmatione Doct.fa dam.q.1. qua probat Doct.9 fi materia existeret p forma, tunc mendicaret à forma tale esse, cu dicit iste, q no est inconuer iens, materia mendicare este à forma, quia li materia non haberet propriam exi ftentiam, & propriam entitatem nullo penicus modo causaret realiter, & intrinsece compositum, non enim estimaginabile aligd realiter coponi in actua li existentia ex pluribus partibus,& g quelibet pars realizer constituens non dicat propriam entitatem, & propriam existentia, & præcipue loquédo de ma teria, quæ non tm ponitur pars compositi, sed ponitur realiter receptiua formæ. Et cum dicit per philosophum 5.metaph. tex.commé.2. quòd cause funt fibi inuicem caufe, miror, q non percipiat tex. fingularis . Arist.non enim dicit ibi,nec alibi, g materia sit cau fa formæ, dando fibi elle, nec quòd forma fit caufa materiæ, licet causa finalis, & efficiens aliquado sint fibi inuicem causa, & fimiliter formalis, non tame reperitur, q causa materialis, & formalis sint sibiinuicem caulæ quo ad esse primum illorum, vnde sic dicit 5.metaph.tex.commen.2. Etadinuicem causa funt, vt laborare caufa est euechiæ, & hæc laboradi, fed no eodem modo, verum hoc quidem vt finis, il lud verò, vt principium motus, hæc ibi. Et ɛm alıā translationem, quia igitur causæ dicuntur multis modis, accidit, vt plures caufæ fint eiufdem, fed mo do accidetali, ars enim idolorum est causa, & cuprú etiam, & no est aliud, nisi per hoc, quod est idolum, fed non codem modo, fed alterum eft ad illud, ex quo fit motus, & exercitiu, & fanitas fibiipfius adin uicem, exercitium enim est causa fanitatis, & fanitas est causa exercitij, sed non codem modo, sed hoc tanquam complementum, & hoc tanquam principium motus. Et Comm.ibi dicit, pars idolificandi est causa idoli, & similiter cupru est causa idoli, sed duobus modis, cuprum enim est causa materialis,

Fran.Lych.in ij.Sent.Sco. Gc 2 ars

Doctrina

### Libri

Jiltin.

# )uxítio

ars autem idolificandi est causa mouens, & generas. Et infra. Et cause quæ sunt in eadem re, sunt cause, suipsius adinuice, ambulatio eni est causa sanitatis tanquam agens. Sanitas autem est causa ambulationis tanquam finis, hzc ille. Quzrat ergo iste nouus expositor aliquem tex. Arist. vel Comment. qui expresse dicat, quòd causa materialis, & formalis sint sibiinuicem cause, modo præexposito, quia in tex. quem allegauit, nihil horum reperitur.

fEt cum dicit, oportet has responsiones à Sco tiftis admitti, quia cum Sco.ponat 2. sent. dift. 3. q. 3. existentiam este vitimum actum posteriorem tota coordinatione prædicamentali, licet no diftinctum realiter à re, cuius est, oportet essentiam materiæ ex natura rei habere habitudinem ad suam existentia, vt potétia ad actum, & fic in genere caufæ materialis caufat fuam existentiam, recipiendo cam, ergo fibi pro illo figno couenit existentia, & fic habet eristentiam, antequam recipiat eam.

Gaietanus Scoti.

¶Dico, 🕁 fi iste adduceret aliquod dictum Tho. percipit di- forte crederetur ei, & dictum, & mentem S. Tho. Ha S. Tho- percipiat, fed cum adducit dicta Doct. fubti.no crema, fed mi- ditur ipfum percipere, nec dicta, nec intentionem nime intel- eine ut pater in multic dicta eius, vt patet in multis dictis, quæ adducit, quæ noligit mente taui in primo, & in ifto fecundo, fic non eft mirum, g nunc adducit dictum Doct.no recte intellectum. Non enim dicit Doct. gessentia rei sit causa materialis existentiæ, nec etiam dicit, o fit in potentia receptiua eiusdem, cum talis potentia realiter distinguitur ab actu recepto, nec etiam dicit, 9 caufa materialis eo modo, quo ponimus subiectum respectu passionis, à qua realiter non distinguitur, cum exiftentia rei, nec ponatur pallio, nec quali pallio, est ergo existentia rei tantum gradus intrinsecus, cuins eft, ga data quacunque essentia in esse reali actua li, & circuscripta passione, vel quasi passione, adhuc talis essentia vere existit. Et de hoc vide diffuse, que exposui in isto secundo, dist. 3.q. 1. in corpore quæst

Jico fecudo, getiam polito, gellentia fit quali receptiua existentiæ, non tamen sequitur propositum sui, quia aliud est loqui de causa verè reali, per quam causatur aliud realiter distinctum, & aliud est loqui de causa, per quam quasi causatur aliquid, quod est idem realiter. Primo enim modo talis cau sa necessario existit propria existentia. Sed secundo modo non est verum.

¶Ad illud, quod dicit, respondendo ad primum argumentum Doct.q.2. præsentis dist. de separabi-litate materiæ à forma. Cum dicit, og maior est falfa. Hic no oportet multum inftare, cum propolitio Doct. fit ita euidens, o nulli percipienti terminos debet esse dubia. Et cum dicit, o non sola dependetia, sed necessaria connexio aliquorum potest este caufa infeparabilitatis eorum, hoc dictum vf impli care, maxime in absolutis, 9 dentur aliqua duo ab-soluta, inter que sit necessaria talis connexio, quòd vnum non possit este sine altero, & g vnum sit simpliciter independes ab altero, fint a. & b. & ponitur prius b. & realiter distinctum a. b. & nullo modo dependens a. b. & g habeat necessariam connexionem ad b. videtur fimpliciter impoffibile.

fEt cum dicit ad illud de quinto metaph.videlicet, prius enim, o prius non dependet à posteriori. tex.comm.16. cum dicit, q vniuersalis affirmatiua non conuertitur simpliciter, quiaista'est vera, quæcunq; possunt esse line aliis, & alia non fine ipsis funt priora, sed no convertitur, quæcunque sunt priora, possunt esse fine alijs, & alia fine ipfis. Dico, o quato plus nititur improbare solidissimam doctrinam Doct. subtilis, tanto plus se ostendit ipsam minime percipere. Nec enim Doct.loquitur hic de priori, à quo non couertitur subsissédi colequentia, immo

vult hic expresse, q sicut materia potest existere fine forma per diuinam potetiam, ita forma potest existere sine materia, sed accipit tamen hanc propositionem, q absolutum prius alio realiter distinctum ab ipfo, a quo effentialiter non dependet per diuinam potetiam, poteft existere fine illo alio, fiuè modo illud aliud possit existere fine prior i, fiue non, non eft ad propofitum Docto.communiter enim. non potens euidenter foluere aliquam rationem. trasfert se ad alia impertinentia, vt rationem illam declinet. Et cum adducit inftantias contra illa propolitionem primo de partibus essentialibus simul fumptis respectu totius, quæ sunt priores toto, & m non possunt existere fine toto. Dico, q ex quo totu Tota effeneffentialiter diftinguitur à suis partibus, vt vult Do- tiale reali. cto.in tertio, dift.2.q.2. vbi vult, g totum ellentiale ter diftingui fit ens aliud ab omnibus partibus coniunctim, & tur à fais diuisim, videtur etiam non esle inconueniens, quòd partibas. dentur partes fimul fumptz fine illa tertia entitate causata ab illis, & hoc secundum aliquos. Dico tamen, o hoc non est contra propositionem Docto. quia loquitur de absoluto simpliciter prius alio, & fic concedo, 9 partes compositi, vt absolute sumptæ possunt existere fine tali composito, sed partes, vt actu vaitæ non videntur, posse existere, & tunc non fit comparatio absoluti simpliciter, sed absoluti sub relatione illa, quæ est vnio partium, sicutetiam licet Franciscus absolute possit esse filio, tamen vt fub paternitate non poteft exiftere fine filio, quamuis realiter diftinguitur ab illo, fic in proposito. Dico etiam, quod hæc instantia non est Instatia no multum ad propositum contra propositionem. eft ad propo Doct quia alud est loqui de absoluto priori reali- fitum. ter distincto, quo posito non sequitur necessario necessitate absoluta illud aliud, à quo realiter distin guitur, & aliud est loqui de absoluto priori, &c. ad quod positu de necessitate absoluta seguitur aliud in este, & conservari.

Primo modo propolitio Doct.estvera, & minor subsumpta est similiter vera, quia materia est ens absolutum prius forma realiter distinctum non dependens à forma, nec forma ad ipsum positum neceffitate absoluta dependet in esse, & conservari.

Secundo modo forte propolítio non est vera. & fic est in proposito de partibus simul sumptis respe &u competiti, quia ipfis politis fimul vnitis fic necessario, sequitur vnitas compositi, quòd est imposfibile ipfum non fequi, Debet ergo intelligi propo fitio Doct. de absoluto priori non dependens à po steriori, nec in este, nec in conservari, quod non est causa simpliciter necessaria posterioris in esse, & conferuari. Dico etiam, quòd aliud est confiderareabsolutum prius in se respectu posterioris abso- Absolutum luce fumpti, & aliud etiam ipfum confiderare, vt- no resugnat caufam fimpliciter necessariam in effe, & conferua. effe fir e pori respectu alicuius effectus. Et si pumo modo no steriori. repugnat, posse existere fine posteriori. Secundo tamen mosto repugnat esse fine posteriori, quia vt fic ponitur canfa fimpliciter necessaria refpectu po sterioris, sicut etiam dicit Doct.supra dist.1. q 5. q non repugnat cœlo absolute sumpto posse existere fine motu, tamen vt cœlum comparaiur ad intelligentiam mouentem, repugnat fibi posse este fine motu, & hoc non ex ratione sua propria, sed quia intelligentia fecundum viam philosophi de necessitate mouet cœlum, fic in proposito, partes compofiti ex sua ratione intrinseca non repugnat, posto existere fine entitate compositi, & si eis repugnat, ex hoc repugnat, quia fimpliciter de necessitate, & fimul vnita causant compositum, & sic patet intellectus propositionis Doct. quem iste ignorauit, per hoc etiam patet ad aliam inftantiam de quantitate respectu



#### Duodecimæ Secunda. Secundi 203

respectu figuræ. Si enim daretur quantitas actu exi Rens propria existentia prior figura realiter distincta ab illa à qua non dependeret, quæ non esset, causa necessaria absolute talis figurati illa quantitas per diuinam potentiam posset existere fine figura. Sed vtrum possit dari aliqua quantitas sic realiter distincta à qualibet figura hoc non est pre fentis speculationis.

Ad aliud cum dicit, quòd, & fi forma no fit de essentia materiæ, est tamen de essentia materiæ vt existentis, patet ex supra dictis, hoc non esse verum An forme vbi oftendimus materiam dicere propriam exificft de effen- tiam. Et cum dicit, quod, & fi Deus possit supplere tiamateria. causalitatem causa efficientis, non tamen causalitatem causa formalis in hoc bene dicit, sed cum infert quòd effe existentiæ materiæ est effectus for mæ, hoc patet, esse falsum, vt supra diximus. Si enim,esse existentiæ materiæ, esset causatum à for ma certum eft, quòd non esset causatum à tali forma in ratione causa formalis, sed simpliciter in ra tione causz efficientis, & ideo ratio Doct. optime concludit.Et per ea,quæ diximus supra in exponé do rationes Doct. patet ad illa alia quæ dicit iste Doct.illa enim distinctio de determinato, & vago in proposito nihil valet, quia certum est, quòd fi.a. necessario determinat sibi aliquod genus formæ, & cum non fimul poffit, este sub toto illo genere, sequitur, quòd necessario determinanit fibi aliqua vnam formam,& fic illam pręcisė, quòd non pol-fer, effe fub alia, aliter non determinaret illam neceffario, dicercenim quòd determinat fibi vage hoc est fugere rationem Doc. Si enim fignata quacunque non determinat fibi necessario nec istam nec istam, statim sequitur, quòd nec etiam necessario determinat fibi genus formæ, & fic patet improbatio huius noui expositoris.

AD Argumenta principalia. Primo arguit probando, quòd materia non potest existere fine forma, quia materia est magis vnum cum forma quàm passio propria cum subjecto, patet, quia ex materia,& forma fit vnum per se,ex subiecto verò & passione vnum per accidens, sed obiectum non potest existere fine passione, ergo nec materia fine forma

Secundo arguit fic omni eo,quod potest per fe elle, potest aliquid fieri inferius, quia illud quod non potest per se est inferius eo, quod potest per se este , sed nihil potest este inferius materia, cu fit ens in potentia, ergo materia non potest per se effc

J Terrio arguit Doct.& ratio stat in hoc, quia si materia potest esse sine omni forma, tunc in eo elfent fimul privationes opposita, quod est impossibile, quia ficut formæ oppolire non possunt esse in eodem fimul, ita nec prinationes oppofite illaru formarum possunt simul esse in codem.

9 Respondet Docto. ad ista argumenta. Ad priargumenta mum dicit quod duplex est vnitas scilicet identiprincipalia. tatis, & vnionis aliquorum in tertio. Secundo modo materia,& forma funt magis vnum, quia constituunt vnum compositum magis per se vnū, qua subiectum, & propria passio, & quæ sunt sic magis vnum vnitate vnionis, sequitur, quòd sint minus separabilia. Sed bene sequitur, de illis, quæ sunt'magis vnum vnitate identitatis realis, quia quanto aliqua funt magis vnum, & idem realiter tanto sunt minus separabilia, & probat Doc.quod illa, quæ funt vnum vnitate vnionis, quę etiam funt valde adinuicem separabilia poffunt habere ordinem ad aliquod vnum constituendum, quàmaliqua minus adinuice separabilia, pater, quia in maxime de pendentibus poteit effe or do ad aliquod

vnum, nam forma maximè dependet à materia cũ non possit existere sine materia virtute naturali, & econtra. Et tamen ex his fit per se vnum tertium, & si maxime depedent adinuicem, sequitur, quòd inter illa est vera distinctio, & separatio, & aliqua sunt inter que est minima dependentia, que tamé non poffunt ordinari ad aliquod vnum, quia duz albedines numero minime dependent adinuicem, & tamen non possunt ordinari ad aliquod vnum conftituendum.

SED In littera Doct. accidit difficultas, quia Difficultas. dicit quòd vnitas vnionis per se aliquorum, communiter requirit maiorem distinctionem illoru, & quanto magis vnum per se tanto videtur maior distinctio, sed contra, quia ipse Doct.in primo.di. 5. q. 2. Vult quòd persona diuina sit maximè vna constituta ex essentia & proprietate, & ibi non loquitur de vnitate idétitatis realis, vt patet ibi,& di. 26.& tamen constituentia sunt magis vnum per se quàm constituentia aliquod compositum creatu.

J Dico,quòd hæc eft parua difficultas, primo, Responsio. quia hic loquitur de vnitate vnionis in aliquo tertio, quæ vnio femper requirit diftinctionem reale partium vnibilium, in diuinis autem ad intra non est aliqua vnio aliquorum respectu tertij, quia nul la constituentia tertium in diuinis distinguntur realiter adinuicem. Dum etiam, quia Do&, hic loquitur de composito per se ex partibus estentialibus, quarum vna est per se potentia, & alia per se actus, vt pater in quastio. præcedenti, & octauo metha.in diuinis autem ad intra nulla eft composi tio, vel quafi compolitio, nec potentia, vel quafi potentia, vt patet in primo diffinctione quinta. questione secunda & distinctione 16. Dicitur ergo in diuinis persona maxime per se vna, quia essentia diuina constituens est infinita. Tum quia termi nus formalis productionis vnius personæ eft formaliter infinitus, qui est ipsa essentia diuina, vt patet à Doct.in primo.distinctione secunda, & distin ctione quinta, quæstione secunda, & distinctione vigefima fexta. Tum etiam, quia per sona constituta nullam imperfectionem præsupponit in constituentibus, cuius compositum sit, quia presupponit potentialitatem.

¶ Ad fecundum respondet Doc. cocedendo ma iorem dicens, quia non video quin esfe in alio ente, fit inferius, quàm effe in fe, & quin fit magis imperfectionis dependere, quàm non dependere, & ideo dico quòd omne effe cuiuscunque alterius generis à substantia scilicet, accidentis est impersectius quocunque, quod est pars substantie, sicut est materia, & tunc ad August. qui communiter hical 13.confeffie legatur. Duo fecisti domine vnum prope te &c. vt num. materiam. Dico quòd loquitur de ordine entium in genere fubstantiæ, & ibi eft Angelus ens fuppremum,& materia ens infimum

J Ibi.Sed dices Hic arguit Docto. probando o Materia eff materia sit minimum ens inter omnia entia sicut infimu ens. ex quo Angelus est ens suppremum substantiale creatum, & materia infima substantia creata, videtur sequi, quòd sicut nihil alterius generis à substatia poteft fieri superius ipso Angelo, ergo nihil alterius generis à substantia potest fieri inferius ipsa materia, ergo ipfa materia est minimum ens simpli citer.Respondet Doctor quod non est simile, quia nullum est genus, quod sit superius substantia, etia minima, sed omnia genera funt simpliciter inferio ra etiam ad minimam substantiam.

Ad tertium respondet Doct. & dicit of nulle privationes funt oppolitæ in eodem, nifi fint priuationes formarum oppofitarum immediatarum Scoti. circa idem de necessitate sequentium, & si sic sit,

Fran.Lych.in ij.Sent.Sco. C<sub>c</sub> 3 tunc





## Libri

Distin.

#### runc dico, quò d priuationes fic funt incomposibiles: Sic enim se habent formæ oppolite, quod si fusceptiuum habet vnam, caret alia, & ecotra, alias esset contradictio si forma consequerentur susceptiuum de necessitate, & tamen posset esse fine eis.

Jibi.Sed circa materiam.Dicit Doct.q. no funt aliquæ priuationes oppositæ in materia, nisi sint privationes formarum oppolitarum immediatarum, exemplum de sanitate, & infirmitate, quæ funt opposita immediata circa idem, necesse est enim corpus humanum esse she altera illarum for marum, nam dum est sub sanitate est ibi priuatio egritudinis, & econtra, modo circa materiam abfolute loquendo nulle sunt forme oppolite immediate, ita, quòd de necessitate altera illarum infit, quæ dicatur.a. cum priuatione alterius, quæ dicatur.b. fic quòd ipfum.a.non poffir expellià materia, nisi immediate introducatur ipsum. b. Patet enim, quòd stante materia sub quacunque forma Doctrinafin immediate fieri potest sub alia quæcunque sit illa, vt puta si est sub forma ignis absolute potest priua ri illa forma, & fieri sub quacunque alia,na Deus potest expellere illam formam, & introducere quamcunque aliam, ficut fibi placuerit, quod non posset fieri si ille formæ essent, oppolitæ immedia-te circa idem. Addit tamen Doct quòd aliquæ for mæ funt immediatè circa materiam comparando ipfam ad agens naturale, quia agens naturale agit tantum in quanto, exemplum, ignis agit in aerem, fic agit in aerem, quod de necessitate expellit formain aeris, & tantum introducit formam ignis, & no aliam poteft introducere, & fic forma ignis, & forma aeris poffunt dici formæ oppofiiæ imme diatè circa materiam, vt materia aeris comparatur igni, qui eft, caufa naturalis. Cum verò dicit Doctor, quod agens naturale immediate non potest attingere ad nudam essentiam materiæ, videtur, sibi contradicere, quia in quarto. diftinctione duodecima, vult, quod agens naturale producat formam suam substantialem in materia, immediate expellendo formam priorem, ergo immediate attingitilla, maxime in copolito, vbi no funt plures, formæ, ficut forte in fimplicibus, puta in elemetis.

¶ Dico,quòd non eft contradictio , quia hic intelligitur, quòd agens naturale immediate non attingit materiam ideft, quòd non poteft immediate agere circa illa nisi prius expellat dispositiones co trarias, puta in aere facientes pro conferuatione aeris, & non potest illas expellere, nisi introducat dispositiones facientes pro forma introducenda, & sic debet intelligi, sed in vltimo instanti dispositionis immediate attingit materiam producendo formam substantialem in materiam, expellendo aliam fibi contrariam. Sequitur in textu ibi, nec etiam De us &c.

Jicit Doctor, quòd sequendo viam Aristo. Deus non posset facere materiam sine forma, quia iple vult quod sit necessarius ordo inter caufas primas, & fecundas, quia impossibile est apud iplum primam caulam posse producere aliquod materiale, vel corrumpere fine causa secunda, &, quia caufa fecunda nunquam potest expellere vná formam à materia, nisi necessario introducat alia, ideo Deus, qui non porest aliquid causare in istis inferioribus, nifi mediantibus caufis fecundis, non potest facere materiam fine forma, sed si Aristoti-les negasset talem ordinem causarum, & posuisset Deu immediate posse agere sine secuda causa haberet concedete, quòd posset facere materiam pri-Prima Ra- mam fine forma.

1:0 S. Tho-1111

gularis.

A D Primam rationem alterius opinionis fancti Tho.angelici quæ talis eft. Alij habet alia imagina

### Quxítio

tione, ga ois actus eft à forma, fi materia effet separata à forma, tuc esset in actu, & no à forma, & fic effet in actu, & no in actu, in actu q de, qa exiftes fe parata à forma, & no in actu, ga no habet forma.

¶Respondet doc.ibi.Ad primā ratione, q si accipiatur actus prout distinguitur cotra potetia fm que. lactu , & potetia totu ens diuiditur, fic actus no couertitur cu forma, êm enim omne qd eft extra caufam fuă est in actu,& îm hoc etiă priuationes dicutur effe,actu &c. Dicit doc. o materia fepa Quo mate. rata à forma no est potetia, accipiedo potetia, sicut sia non fis dicimus, quens diuiditur in actum, & potetia, quia potentia. illa potentia est tantum potentia objectiua, sed ma ria est in potentia subiectiua, quia habens esse extra fuam caufam. Addit doctor, quòd ip fa non eft actus receptus vel actuans, & diftinguens, quia hoc competit formæ, sed materia est bene actus receptiuus. Sed, quia dicit, quod distinguere tantum competit formæ debet intelligi de distinctione specifica, & formali, patet, quia certum est, quòd ipfa materia etiam diftinguit compositum materiale à non materiali, etiam certum est, quòd ipfa materia distinguitur a forma, & non per formam. Dico ergo, quòd ipfa materia potett diftinguere materialiter compositum materiale à non materiali, distinguitur etiam à forma per suam propriã entitatem, & non per formam. Si ergo comparatur compositum, & materia, & forma ad aliud. Di co,quod forma est distinguendi ipsum formaliter & specifice, & non materia. Si verò forma comparatur ad materiam. Dico, quòd nó est ratio ipsam distinguedi, sed ipsa forma entitatua distinguitur ab entitate materia.

Secundo principaliter arguit. Quod non habet ideam non potest fieri sine alio, materia est hu-iusimodi, ergo &c.

Respondet doctor, quòd siuè idea accipitur pro obiecto cognito, fiuè pro ratione cognoscendi, falsum est, quod materia non habeat ideam quocunque modo idea accipiatur, dico, quòd ma Que mateteria ipfa habet ideam, ficut enim materia est quid ria babeas creabile distinctum à forma, sic est quoddam idea Ideam. tum quod habet ideam distinctam, fiuè etiam idea ponatur ratio imitandi essentiam diuinam in tali gradu adhuc habet ideam, quia alium gradum imitandi habet materia effentiam diumam,quàm forma vel aliud quodcunque. Dicit doctor, quòd fi idea accipiatur pro obiecto cognito, puta, quòd homo cognitus ab intellectu diuino dicatur idea hominis, vt ipfe intendit in primo.diftinctione ter tia.quæstione quasta, & distinctio. trigesimaquinta,& trigefimafexta, & trigefimanona. ipfa materia habet ideam in mente diuina. Si verò accipiatur pro ratione cognoscédi, quia alij dicunt, quòd in effentia diuina funt rationes alia, & alia cognofcendi obiecta, & illæ tationes dicuntur ideç, & no ipía obiecta cognita, cuius oppofitum probatum fuit supra in primo distinctione trigesimaquinta. Si tamen fic accipiantur idex. Dico, quòd materia prima habet ideam in mête diuina, quia fic potest habere rationem cognoscendiin mente diuina, sicut forma, & compolitum, cum ipía materia primasit verè creabilis.

J Tertio arguitur. Illud in quod Deus non habet actionem non potest fieri per se, sed secundum docto peritifimos. Deus non habet actionem in materiam, ergo &c.

Respondet doctor dicit, quòd ipsi qui dicunt quod Deus non habet actionem in eam, dicunt qd Nota bane fallum eft, & fi dicunt hoc doct. periti. non tamen "/ponfione. in hoc funt periti, immo fecundum eos habet eam p termino actionis suz, ergo pot aliquid circa ea

agere,



### Secundi Quartedecimz

agere, & hoc concedunt alij, quòd nullum agens naturale poteft attingere essentiam materia, Deus tamen poteit vt illi dicunt in quarto sententiarum, & hoc necessario habent dicere sui seguaces

J Quarto arguitur. Quæ analogantur in aliquo primo, illud eft realiter in vno primo, & in alijs, non, nili per attribuitionem ad illud, patet de fanitate, quæ est realiter in animali, & in vrina non nisi per attributionem ad illud aliud, sed esse a for ma, ergo materia non est nisi in analogia ad formam, cui primo attribuitur.

Sefpondet doctor ad illud, quod &c.recipi-tur tantum in vno realiter, & in alijs per attributionem, quòd hoc est falsum, quia si ita est in vno exemplo, in centum est contrarium, nulla enim ma ior est analogia, quàm sit creaturz ad Deum in ra tione effendi, & tamen fic effe primo, & principaliter conuenit Deo, quod tamen realiter conuenit creaturæ, fimile est de bontate, & sapientia, & huiusmodi, & gradus sunt in perfectionibus specieru & per attributionem se habent ad aliquam perfectionem, & tamen non est tota perfectio in vna, nec etiam tota entitas in substantia, ita, quòd accidens non fit ens habeat formalem entitatem, quauis per attributionem se habeat ad substantia Nec etiam exemplum &c.quia arguit illa opi.analogá-tur in aliquo primò, illud est realiter in vno primo,& in alijs, non, nifi per attributionem ad illud, vult enim dicere, quòd si substantia, & accidens subfantia analogantur, puta in ente, quod ipfuni ens eft taner accidens tum realiter in primo analogato, quod est substan analong an- tia, & in accidente non fit realiter, fed tantum per tur in ente. attributionem ad substatiam, & exemplificat hic, quia vrina,& corpus fanabile analogantur in fanitate, ita, quòd primum analogatum est corpus sanabile, ideo fanitas est tantum realiter in corpore fanabili, & in vrina tantum per attributionem, & ficarguit in proposito de esse respectu formz, & materiæ, quia forma, & materia analogantur in ipfo effe, & primum analogatum eft 1pfa forma, ergo ipíum esse est tantum realiter in ipía forma, & in materia tantum per attributionem iplius ad for mam, & patet, quòd illa propositio est manifeste fassa. Dicit ergo Doct. quòd exemplum non est ad propositum, quia sanitas illa est analogum equiuo cum, & illud tale realiter recipitur in vno primo analogato, quia fanitas in communi dicit tantum nomen, fi ergo accipiatur propotiori significato, &pro vera fanitate illa tantum reperitur in adequatione, humorum, quando autem analogum est vniuocum, quod non tantum dicit nomé commu ne, sed etiam conceptum vt animal respectu homi nis, & afini, non fequitur, quòd animal tantum reperiatur in homine. Loquendo de vero animali,& nullo modo realiter reperiatur in afino, fic in propolito este respectu materiæ, & formæ est analogum vniuocum. Dicit enim vnum nomen, & eandem rationem secundum illud nomen commune materiæ, & formæ, ideo non sequitur este principaliter eft in forma, & realiter, ergo realiter non eft in materia, & fic patet, quòd exemplum non eft ad propositum, & quod fanitas sit analogum, & equiuoce oftendit Doctor ibi, quia illud est equinocu pluribus, quod est vnű secundum nomen, sed sunt diuersæ rationes secundum illud nomen sumptæ, vt patet de cane respectu canis latrabilis, & piscis marini, nam vrerque est canis, ita, quòd nomen canis est coe illis, sed est alia ratio canis latrabilis sum pta fecundum nomen canis, & alia piscis marini.

Quinto arguitur. Si materia haberet elle per se line forma, tunc compositum non esset verè vnum, quia haberet in se plura esse.

¶Ad hoc respondet vnus Doct. quòd materia potest intelligi habere triplex este. Primo este suu Hericus que quod debetur sibi secundum, quòd est aliqua essen lib. 1.9.1 4. tia distincta à quacunque alia. Aliud esse, quòd co municatur sibi à forma. Tertium esse, quod communicatur fibi supernaturaliter à deo, & illud esse communicatum sibi adeo non habet quando est in composito, quia repugnaret per se vnitati suppoliti, fed illud haberet, fi Deus, faceret ipfam fine forma. Arguit modo Doct.contra hoc, quod dicit ille Doctor, quòd quando materia separatur à for ma, Deus communicat sibi esse. Dicit Doct.quod hoc est falsum, quia tunc materia prima separata non posset habere este, nisi per aliquod sibi additu, quod videtur inconueuiens, videtur enim, quod illud proprium esse, quod habet in composito,illud idem habeat separata ab ipso,quia,nec à composito, nec a forma, habet suum proprium esse, quia si separetur à forma, non oportet dare sibi nouu esse quo existat &c. Littera sequens est clara.

Vnica.

### Dilt. XIIII. Quastio Vnica.

Vtrum in ceelo sit materia. Seraphi.Bonau.2. sent. dist. 12.9.1.ar. 2. Scotus 2. sent.d. 14.q.1. D.Thomas 1.par.fum.q.66.art.2. Ricchard. 2. fent. dift. 1 2.9.8. Franciscus de May.2. sent. dist. 12.q.2. Durandus 2.d. 12.q.1. Ioannes Bacconitanus 2. sent. dist. 14.9.1.



IRCA Diftin. 14. quærit. Doct. An materia tria per ordinem.primo. An corpus fit in calo. caleite fit essentia fimplex. Secundo vtrum aliquod fit cœlum mobile aliud à cœlo stellato. Tertio.vtrum stellç agant in hæc inferiora.

¶ Circa primă.q.quæ est an in cœlo fit materia quæ fit pars intrinseca cæli. Dicit Doctor quòd in hoc philosophi discordant à theologis. Loquendo enim secundum intentionem philosophi, opor tet negare omnem materiam in cœlo, & ratio phi Hic discorlosophi stat in hoc, omne sempiternum est simpli- dant phileciter necessarium, sed corpora cœlestia sunt sempi sophi à thee terna, ergo sunt simpliciter necessaria, maior pa- legis. tet, primo cœli, & mundi. tex. commen. 38. & com. 39.hoc idem patet . nono metha. tex. com. 17. Et vitra fi cœlum eft neceffarium, ergo non habet ma teriam, confequentia patet, quia materia est poten tia contradictionis, & per confequens est id quo res poteft elle, & non elle, & hoc totum patet nono metha.tex.com.17. est inquit nihil potetia fempiternum ratio verò hæcomnis potentia fimul có. tradictionis eft, hæcillæ. Si ergo cælum haberet materiam, tunc talis materia esset in potentia ad formam cœli, & ad priuationem eius, & per consequens cœlum esset corruptibile, sicut ignis, dato enim, quòd non effet aliqund agens extra extrinfecum, quod posset ipsum calum corrumpere, quia calum non haberet conttariú, & omne corru ptibile corrumpitur à contrario hoc non tolleret quin intra haberet principium corruptionis scilicet materiam qua res potest esse, & non esse ficut ignis.Et in hoc videtur ille. Auerro in tractatu de fubitantia orbis, melius habere intentionem philo scotter laufophi quàm alij ponentes in calo materiam, nam dat Auerro ipse Auerro.probat, quòd cœlum non sit compo- em. fitum, ex materia, & forma. Vide cap.fecundo, di-

camus igitur inquit quomodo illud corpus non Franc Lych.ij. Scot. Sent. C c 4 com-Franc Lych. ij. Scot. Sent.

Digitized by Google

204

## ibri

Distin.

componitur ex materia, & forma ficut generabilia, & corruptibilia componuntur, nulla enim potentia est in ea ommino, non enim in quo est poten tia nili ad duo contradictoria, hæc illæ. Et hoc pro bat in illo capi.hoc idem capi.vltimo.

Ibrad oftendendum tamen incorruptibilitaté cœli ex se quæ hic supponitur, oportet procedere tecundum viam Ari.primò celi, & mundi.t.ca.20. &.c.primo, & in hoc oftendere, quod cœlum non fit aliculus nature elementaris, & hoc probat ibi philosophus, ex hoc, quod elementum habet contrarium, & cœlo nihil cotrariatur, & omne, quod corrumpitur à fuo contrario corrumpitur qua incorruptibilitate oftensa oftendetur carentia materiæ in cœlo, nili diceretur, quòd forma incorruptibilis pollet necessario actuare materia possibilem de se carere illa forma, ita, q habitudo non effet vtriusque necessaria, idelt, q materia non nåberet necessariam habitudinem ad illam formä quantum eft ex parte materiæ, quia tunc materia quantum eft ex le non posset carere tali forma, sed bene estet necessaria habitudo illius formæ ad ma teriam, fi enim talis forma necessariò actuat materiam, tunc habet necessariam habitudinem ad ipfam, quantum ergo est ex parte materiæ cælum effet contingens, cum materia talis quantum eft ex parte sua nata sit carere tali forma. Sequitur, quare non est simile de necessaria inhærentia alicuius accidentis suo subiecto, vbi necessitas est ex parte vtriusque extremi, quia si compositum, ex subie-Ao, & accidente est simpliciter necessarium, quia si accidens habet necessariam habitudinem ad subiectum necessario, actuando illud, etiam subiectu habebit neceffariam habitudinem ad tale acciden s quia accidens non potest habere esse necessarium, quin subiectum eius habeat esse necessarium, cum fubiectum fit necessarium magis in actu. Sed hoc sic non sequeretur de forma, & materia, quia posito,quòd aliqua forma haberet necessariam habitu dinem ad materiam illam necessario actuando, no tamen sequitur econtra, cum materia secundum multos non fit in actu, nili per formam, & polito etiam, quòd fit in actu, & non per formam, adhuc tamen non videtur sequi, quòd haberet necessaria habitudinem ad formam

Opinio Gosfredi.

Ibi, quòd si dicatur. Hic recitat vnam opinionem, quç est Gottifre. quolib.quinto. q. 2.& Henri.quolib.quar to.q. 16. & etiam Tho.quæ dicit, o materia cœli non effet eiufdem rationis cum mate rijs receptiuis diuersarum formarum, quales sunt materiæ generabilium, & corruptibilium, & fic ta lis materia cœli quantum est ex se esset simpliciter in transmutabilis ab vna forma ad aliam.

¶ Côtra istă opi.instat.Doc. primo, q no detur materia in celo alterius rationis à materia generabi liú, quia fific, ergo effent duæmateriæ primæ alterius, & alterius rationis, coleques est fallum, ergo, & antecedes probatio falfitatis cofequetis, quia ficut no sunt duo fines primi, nec duo efficiétes primi alterius, & alterius rationis, ergo, nec fimiliter due materiæ primæ alterius, & alterius rationis na philofophus. 12.meth.t.co.52.cocludit vnitate vni uersi ex vnitate finis, vbi sic ait. Ad vnu quide enim oi a coordinata funt. Et in alia traflatione fic habetur. Oia.n.ordinata funt adinuice in respectu alicu ius.Et ibi Cómen.idest apparet.n.g hoc cóe est om nibus entibus, scilicet comnia sunt propter vnū, & q actiones eoru fun erga illu vnum, & eft prima causa.i.g illud vnu est prima causa quéadmodum oia que sunt in domo ppter dominu domus sunt, hæc ill r. Apparet er go, g in vniuerfo eft tm vnus finis vitimus, & si estent plures fines vitimi, estent

## Quastio

necessario plura vniuersa.Et si tm est vnus finis vlti mus, erit ella im vnú primú efficies, quia cuius eft caula finalis eius etia est caula efficies, fi ergo respe Datur vait ctu totius vniuerfi eft tm vna caufa finalis prima, primus effi fequitur, o respectu eiusde vniuersi eritm vnu effi- cicas. cies primu, sed ista prolixius patent in 1. d.2. parte prima.Sic fimiliter videtur, quod ad vnitatem vniuersi sit vnitas materiæ primæ eiusdem rationis respectu cuiuscunque compositi.

9 Ibi.Ité vf difficile affignare, vnde fit ifta alteritas rationis in hac materia, & illa. Si dicatur, o fit ratione forma, ga materia cali ordinatur ad forma incorrupubile per fe, & per accides & materia istoru inferiorum ordinatur ad formam corrupti bilem.Sed hoc non videtur, quia ipli ponunt animam intellectiuam immortalem, & incorruptibilem, & tamen ipfa recipitur in materia eiufdem ra tionis cum materia istorum inferiorum

Ibi fecundo. Hic doct. adhuc inftat cotra opi, Scotus in cocededo eis ifta alteritate, & dicit, q adhuc pofita fat contro tali alteritate, adhuc non fequitur calum effe in- bane opino corruptibile, & probat fic,illud eft fimpliciter cor nem. ruptibile, cuius materia est in potentia contradi-Ctionis scilicet, ad formam, & ad privationem eius hoc supra patet, sed materia czli quamuis fit alterius rationis à materia generabilium est in potetia contradictionis ad formam, cali, & ad oppolitum eius.f.ad privatione, patet ista, quia omne receptipum inquantum huiufmodi eft fimpliciter in potentia contradictionis, scilicet, ad receptum, & ad oppositum, eius. Si dicatur, quòd subiectum est receptiuum proprie passionis, & tamen non est in po tentia contradictionis ad illam, & ad privationem eius, cu sit impossibile esse sine illa, vt patet à Doct. Dico quòd fubiectum paffionis necessariò includit illam non ex hoc, quod recipit eam, fed ex hoc, quòd necessariò efficit illam in se, & ideo inquantum receptiuum passionis eft in potentia contradi ctionis ad illam, fed inquantum effectiuum illius necessario in se non est in potentia cotradictionis. Sed in proposito materia celi esfet tantum recepti ua formæ cæli, & nullo modo effectiua eiusdem, & per consequens esset in potentia contradictionis ad illam, & fic cælum eft caufa intrinfeca non effet simpliciter incorruptibile, quod est contra philofophum in locis preallegatis. Si dicatur, quòd ideo materia est causa corruptibilitatis compositi, quia eft in potentia ad aliam, formam, hoc non ex verum sed est caufa corruptibilitatis inquantū est in potentia ad privationem formæ, quam haber, & hoc expresse pater à philosopho nono metha textu. commen. 17. vt supra patuit. Vide ibi Com. Et hoc etiam expresse patet septimo metha. tex.commen. 22.vbi teddit caufam, quare generabilia possunt esse, & non esse, quia scilicet habent materiam, omnia (inquit) quæ fiunt aut natura aut arte habent materiain, poffibile enim, & effe, & no effe corum, quodliber, hæc autem eft quæ in vnoquoque materia, hæc illæ. Et clarius fecundu aliam translatione, vbi sic habetur, & omnia quæ sunt aut à natura aut artificio habent materiam, quodlibet enim habet potentiam ad effe, & non effe, & hoc in quolibet est materia, hæc ibi. Ex hocergo, quòd materia est in potentia ad formam, per quam compositum habet este, & ad privationem eiusde formæ per quam compositum, non habet este dicitur compositum, possibile elle, & non este,ergo ex hoc folo, quòd materia est in potentia contradi ctionis ad formam, & ad privationem eius dicitur causa corruptibilitatis, & non per hoc, quòd est in potentia ad aliam forma, &, quòd fic philosophus intelligat, patet per Comment. ibi commento.32.

vbi



### Juartedecimæ Secundi

vbificait, in quolibet enim eorum inuenituraliquid quod potest recipere formam naturalem aut artificialem aut non recipere, &, quod est tale dicitur materia, & cst illud ex quo ex natura totius, hæc ibi.

¶ Ibi. Similiter philofophus non ponit materiã Materia coe nisi propter potentialitatem ad mutationem, sed li complet in cœlo non est potentialitas mutationis nisi ad totum fui vbi,& hoc fatis patet fupra, & primo cæli, & per affetisum. Auerro, in de substantia orbis.

Si dicatur, quòd mareria in cælo non eft in po tentia contradictionis, videlicet, quòd materia cæli possit esse sub alia forma, patet, quia forma cæli complet totum suum appetitum, ideo enim mate zia est in potentia ad aliam formam, quia appetit esse sub illa sed si eius appetitus est totaliter saciatus, vt est sub aliqua forma, nunquàm appetit esse fub alia forma.

Contra.Nulla forma complet totum appetitum materiæ suæ respectu alterius formæ, nili det actum oppofitum priuationi illius formæ, sed for ma celi non dat actum oppofitum, priuationis cuiuscunque formæ alterius à se, puta formæignis, ergo priuatio formæignis maneret ibi, probatio minoris, nulla forma dat actum oppositum priua tioni cuiuscunque formæ, nisi in se contineat omnes formas faltem virtualiter, sed forma cælinon sic continet oes formas, quia non anima intellectiua. Sed hic oritur aliqualis difficultas in hoc quod

dicit, quòd fi forma contineret virtualiter aliam, formam, tunc daret actum oppositum, privationi illius formæ, namanima intellectiua virtualiter continet sensitiuam & vegetatiuam, & tamen non viderur saciare appetitum materiæ, quin ipsa appe tat esse lub vegetativa vel sensitiva for maliter, & similiter videtur, o cotineat etiam alias formas corporales propter suiperfectionem, & tamen non videtur fic faciare appetitum materiç quin ipfa ap perat effe formaliter fub alia forma etia imperfectiore, fi.n. fic faciaret appetitu materiz, nuqua ma teria appeteret este sub alia forma, & per cosequens no este causa corruptibilitatis. 9 Preterea. For ma mixti virtualiter continet formas elemétares, patet, quia virtualiter cotiner qualitates elemétoru, ergo, & formas illoru, patet colequetia, quia continés virtualiter pprietaté alicuius formæ, continet etia virtualiter illa forma. Et th forma mixti no fic faciat appetitu materiæ quin ipfa appetat effe puta sub forma ignis. I Tertio instatur, quia doc, videt innuere, o forma cæli cotineat virtualiter alias for mas ab anima intellectiua, & per cofeques, q fic fa ciat appetitu materiç, o no appetat este sub alia for ma puta sub anima sensitiua. Sed hoc no vr. Tum quia ipfe infra. dist.68. expresse tener, g nec anima sensitiua nec vegetatiua depédét à cælo in essendo, ergo, nec virtualiter cotinentur in eo . Tú quia pofito, g cotinerentur virtualiter adhuc no vi fequi, materia cæli no appetat esse sub tali forma. I Et cofirmatur, quauis intellectus noster habeat perfectiffima itellectioné, qui naturaliter appetit adhuc stante tali intellectione pfectissima naturaliter ap-pertralia,& sic intrinsee,& formaliter, no ita per fecte quieatur in illa, quin etia appetat alia. Sic vr dicedu de materia cali, quia ex quo habet naturale inclinatione ad oem forma, quauis sit sub forma perfectiffima, adhuctn alia appetere pot. 9 Respo Responsione fione quære alibi. Ibi. Ex hoc sequitur viterius. Hic doc.infert vnu. f.g ex quo Em philosophos in cælo no eft materia, sequitur cælu no posse este for maliter animatu, & hoc probat, quia fi cælu no ha tellectiua, quia philosophi no posueruit ibi, nisi ani ma intellectiua, & ita solus intellectus erit quatus, quod no est intelligibile, patet, quia cælu est quatu formaliter, & fic quatitas effet formaliter in anima intellectiua, & per consequens anima intellectiua esset realiter divisibilis in infinitas partes ad divisi bilitatem quantitatis, ficut, & caro habens quantitatem formaliter est diuisibilis in infinitas partes carnis vt supra patuit.d. 2.q.nona.Vel in cælo præ ter anima, quæ est de essentia celi erit aliquid aliud p se perfectibile p animã, & ita erit ibi potétia pafliua, & potétia cotradictionis, patet, quia of pfectibile ab aliquo realiter distincto est i potetia recepti ua, siuè passiua ad illud, & in potentia contradictio nis respectu illius, & ita celu non erit sempiternu, & necessariu, vt patet per dictum philosophi nono metha.tex.có. 17. Vnde fiuè philofophus fiuè Có-men.ponat cælum animatū formaliter anima,quæ fit per se de essentia cæli videtur statim recedere à prima positione prehabita, quæ positio est, o in ce lo non est materia. Quicquid sit de Auer. qui vi- Quo calum detur velle cælu este animatu formaliter, vi patet si animade substantia orbis non dicamus nos Aristo.reces- tum. fisse à politione prima, quæ eft, q in celo nó eft ma teria nec verba eius cogunt hoc fibi imponere, ga vbicung; philosophus vocat animam cæli expona tur quantum ad conditionem, qua anima est motrix, non qua est forma informans, & illa anima est intelligentia propria motiua huius orbis coniun. cta huic, vt motrix propria, & talis non eft nisi vnicavnius orbis. Et pro hoc est philosophus 8.phi. tex.com. c. 40. qui motum ex se distinguit in duo, quorum vnum est motum tantum, & reliquū mouens tantum illnd diftinguibile eft copolitum ex duobus vnitis scilicet mouente mobili, & hoc verè mouet, & illud verè mouetur, sed in nobis anima non mouet sed est ratio mouendi tm, vt patet per philosophu tertio de aïa, quia est forma moti,sed in celo mouens, nec per se, nec per accidens moue tur,& tñ si esset forma cæli, túc per accidens mo-ueretur ad motum cæli. I bi sm theologos. Hic Doct.respodet em opi. Theologorum , q materia Resposio feeft in cælo, quia illud chaos, quod ponitur ab eis cundë thee attigisse vique ad cælum empireum erat materia logos. omniu corporaliu contentoru à cælo empireo,& etiam ponitur materia em se, & quantum est ex se eiusde rationis in quocunque, licet aliqui Theologi ponant ipfam materiam effe alterius rationis vt fupra patuit, & ita habent ipfi discordare à philofopho in hac politione, cælum eft necessarium, & incorruptibile, quantum enim est ex natura sua effet fimpliciter incorruptibile, quia fibi ineffet illa potentia ad contrarium, quia tamen cæli non habet cotratium potens vincere istam formam, ideo non potest corrumpi ab agente naturali à quo recipit istam formam, vel etiam corrumpi in ignem vel aquam. I Sed tunc videtur, quòd faltem cælu posset corrumpere, & conuertere ignem in calu quia virtus actiua cæli excedit formam ignis,& eft à forma cæli, eft etiam capax forma cæli, ergo potest transmutari ad esse tale ab agente naturali.

Vnica.

205

Forte calum non potest alterare elementum ad qualitates conuenientes tali corpori cælefti, & tamen forma illa intătum dominatur illi materiæ vt no possit ab aliquo alterari recipiendo peregrinas, impressiones & per consequens neq; corrupi.

Quantum ad animationem videtur esse dubium, quia Augu.in enchiri.ca.42.vel 43.loquitur dubitatiue, nec illud certum habeo vtrum ad ciuitatem, fi natura per cineant fol, & luna, & alia fidera quamuis nonnulla corpora lucentia, non tamen in telligentia videantur.

¶ Simi-

Digitized by Google

Dubium

bet materia, & effet formaliter animatu, & tuc ipfum cælu effet effentialiter tm anima,& no nifi in-

QUATE.

## Libri

Similiter secundo super Gene. & in primo retracta.cap.18.quære ibi facit mentione de eo, quod dicitur cap quinto, videtur dicere cœlu habere ani mam, quod cap. 10 dicit non retractat tanquam fal fum, vbi dicit animal effe mundum istum nec autori.nec ratione indagare potui, non tamen propter hoc negat, vnde videtur manifeste, o sullo libro scripto antelibrum retractationum asseruit, quod in libro retractationum retractet, ergo illa auto. quæ adducitur de libro Augu. de agnitione veræ vi tænihil valet. Qui autem dicit cælos esse rationales ipfi metito sunt itrationales, oftendit etiam illu librum non effe Augu, vel quòd illum fecerir post librum retractationum, quia nuíquá videtur Aug. afferuisse quod in libro retractationum est negatu.

Cali non funt ratiomales,

#### Dift. XV. Qualtio Vnica.

V trum in mixto remaneant elementa secundum substantiam suam in actu.

Scotus 2. fent. dist. 15. quest. 1. D.Tho.prima parte summa,q.76.artic.4. Franciscus de Mayr. 2. sent. dist. 15.quæst. 1. Ioan.Bacconitanus 2. fent. dist. 16. quast. 1.



IRCA dift.quintamdecimá.in qua magister agit de opere. Quæritur. Vtrum in corpore talis, vel in quocunque mixto remaneant elementa fecundum fubftantiam in actu.

Hic eft vna opin.Auicen.quæ vult,quòd in mixto, puta in lapide remaneant elementa, puta ignis fecundum substantiam suam nullo modo remissa, sed non remanet secundum qualitates, ita intensas, ficut in igne, quando non est pars mixti, sed qualitas ignis puta caliditas, vt in mixto habet effe remiffum. Ibi.Contra illud, &c. & fententia fua ftat in hoc, quòd fi qualitas ignis, puta caliditas posfit remitti secundum aliquem gradum, sequitur etiam, quod secundum se totum, & sic poterit esse ignis, & non calidus, quod est falsum. Sed ipse Commen. ponit ipfam substantiam elementi remitti ficut & qualitatem. Ibi, probat autem . Comentator probat, quòd elementum aliqualiter maneat fecudum substantiam remissam. Et primo autorita. Philosophi primo Metaph.tex.com.quarti, qui vult, quòd elementum est ex quo componitur res, & in ea ma net. Elementum, inquit, fecundum aliam translationem dicitur illud ex quo componitur resprimo, & eft in ea, ergo elementum manet in mixto. Ervide ibi Com. quomodo elementum multipli-citer accipiatur. Secundo probat hoc idem ratione, fi elementa non manerer t in mixto, fed omnino corrumperentur adueniente forma mixti sequeretur, quòd materia prima immediate fusciperet om nem formam fine ordine, quod eft inconueniens. Sed hæc ratio magis declarabitur infra parum ante tesponsionem illius rationis. Ibi, sed ipse arguit contra se tripliciter probando, quòd elementa non maneant in mixto, vt patet tertio cœli com.67. vbi arguit fic, primo fi elementum manet in mixto, ergo forma mixti adueniret enti in actu composito ex materia & forma elementari, & fic forma mixti effet forma accidentalis. Et ratio Com.eft ibi.Dicamus igitur, quòd fi effer, scilicet quòd elementum. maneret in mixto necesse estet, vt nullum ens generaretur ab eis diuersum in forma substantiali, sed tantum in accidentibus, quia forma, quæ aduenitenti in actu, scilicer composito ex materia & forma eft forma accidentalis. ¶Ad hanc rationem. Refpon det Commen quod bene verum est de forma, quæ

Quxítio

Distin.

aduenit entiin actu completo hoc eft enti compofito ex materia, & forma perfecta, & fic forma ignis in effe perfecto non manet in mixto. Sed non eft ve rum de forma imperfecta, & fic in propolito elementa manent in mixto tantum fecundum formas imperfectas & remissas. Vnde sic dicit, & ideo neceffe eft cum ex eis generaretur vna forma, vt corrumpantur formæ eorum fecundum medietatem, quoniam fi corrumperentur secundum totu, tunc prima materia reciperet primo, & estentialiter oes formas & non reciperet formas compolitorum, i. mixtorum mediantibus iftis corporibus, quod eft inconueniens apud Com. Secunda rauo Com.eft contra hoc, quod dixit fupra, f.g. forma fubitantialis elementaris potest remitti, quia hoc tantu conuenit formis accidentalibus, vnde fic dicit in littera. Si igitur aliquis dixerit , o fequitur ex hoc, f.qd fupra dixit, videlicet, o formæ elementares funt in mixto fecundum effe remissum ex hoc fequitur', q fubstantiales recipiant magis & minus, & hæc eft expolitio accidentium non formarum substantialium, dictum eft enim i multis locis, q formæ fubftantiales non recipiunt magis & minus, hæc illæ. Respondet Com. g formz substantiales perfectiz Forme fut non suscipiunt magis & minus tamen formæ fub- flantsales, ftantiales, que fe habent medio modo quales funt an fujert at formæ elementares in mixto polfunt fuscipere ma- megu o gis & minus, vnde fic dicit in littera. Dicemus (1n- minus) guit) 9 formæittorum elementorum substantiales sunt diminute à formis substantialibus perfectis, & g fuum effe eft medium iter formas fupple fubstantiales & perfectas & accidentia, & ideo non fuit impoffibile, vt formæ earum fubstantiales admiscerentur, & proueniret ex collectione carum alia for ma, f.forma mixti, ficut cu albedo, & nigredo admiscentur, fiunt ex eis multi colores, & cum hoclaruit Auicen.&c.hæc ibi. 9 Tertia ratio, qua probat Com. 9 forma elementaris non maneat in mixto eft, quia oportet receptiuum denudari à natura recepti, ergo oportet materiam carere omni forma fubstantiali,ad hoc, o positaliam recipere, vt formam mixti. SRefpondet Com. circa medium comenti, g non oportet receptiuum denudari à toro genere recepti, sed oportet denudari à natura specifica recepti, dicit eni fic. Et dissolutio, inquit eft, quia non eft necessarium in receptibili, nusi vi non habeat formam, qua recipit, non vt non habeat for majoino. Si enim materia ignis habet formá ignis, stante illa forma non pot aliam formam ignis recipere, loquitur ergo de eadé forma specifica & non præcise de eade numero. Sequitur, quia igitur prima materia est receptibilis omnium formaru non debet habere aliam formam omnino, elementa verò, quæ non funt receptibilia omnium formarum cum non recipiant se (pater, quia ignis, vt sic non recipit formam aquæ) non debent denudari à fuis formis apud receptiones, sed eft necetlarium tantu, vt denudentur à formis quas recipiunt, i. à formis mixti, & ideo ois materia habens formam est receptibilis quarundam formarum tantum . hæcillæ.

Ibi. Contra, tunc materia sub forma aquæ existens posset recipere formam ignis, materia enim existens sub vna forma potest recipere aliam, sequitur quòd ipla existens sub forma ignis posser recipere formam aquæ.

¶Ad hoc respondet Commen. generaliter non Restonfie affignando rationem. Ibi cum dicit, elementa, in- Auerrois quit,quæ non funt receptibilia omnium formarú cum non recipiat fe,&c. Sed specialiter ratione huius affignat in fine commenti, quare, svnú elementum non possit recipere formam alterius eleméti, quia forma, inquit, elementoru no recipiut feiplas cum

Digitized by Google

Refponfio Auerrois .

### Secundi Quintadecime

cum fint eiusdem generis, contingit & non gene-

rantur adinuicem, nisi cum recipiens exuit forma

& recipit formam receptam, & ideo non funt ele-

méta adinuicem, scilicet receptibilia, scilicet, quòd

vnum recipiat formam alterius, vel ecotra, sed hoc non contingit in receptione formarum compolitorum, i.mixtorum, f.vt elementa supple denuden tur à suis formis, s. elementaribus apud receptioné steeklare formarum compositorum, i. cum recipiunt for-bet omnia, mas mixtorum, & ratio huius sequitur, formæ em compolitorum, s.mixtorum sunt aliz, i. alterius ge neris à formis eorum, selementorum, formæ quidem eorum, supple elementorum, licet sint diuer+ fæ, vt patet de forma ignis & forma aque, tamé eodem ordine funt in substantialitate, s. quod posibi le eft, vt quædam fint materiæ formarum quarundam, i.g possibile est, g formæ elemétares sint ma teriæ receptiuæ formarum mixtorum. Et dicutur formæ elementares eiusdem ordinis, licet fint specie diuersa, quia illa sunt nata immediate informare materiam, nulla alia forma præcedere in materia, fed formæ mixtorum funt tantum natæinformare materiam mediantibus formis elementaribus', & ideo dicuntur alterius ordinis à formis elementaribus, & hoc fecundum intentione Com. S:d quomodo formæ mixtorum dicutur alterius ordinis à formis elementaribus patebit infra. Respondendo ad rationem Commen. Ibi.gautem necesse site intendi supple formas substatiales elementorum ad intensionem qualitatu, non concludit ratio Com. & dicendo, o eadem est ratio torius & partis, quod verum eft, vt pars & totum comparantur adinuicem, quia ficut pars caliditaris potest remitti, ita & absolute tota, sed vt compa ran tur ad subiectum dicit, onon valet, quia subie-Aum non determinat sibi forte aliquam partem, puta forma substantialis ignis aliquem gradum ca liditatis, fine quo ipsa non potest esse, vt declarat Doct.diftin.12.quarti, non valet ergo, quòd fi forma substantialis ignis sit calida vt octo, o si aliquis gradus potest auferri aut remitti, q tota caliditas remittatur, possunt bene comparari ad aliquod su biectum, quod non habet caufam intrinfecam & necessariam alicuius determinatæ qualitatis, sicut forma substantialis aquæ, quæ si fiat calida, vt sex ficur illa caliditas potest remitti &m vnum gradu, ita eriam &m totum, in igne verò non, quia forma substantialisignis est causa necessaria alicuius determinatæ caliditatis, & ideo no poteft effe fine illa, vt patet à Doct in 4. & dicit Doct quòd elemen tum puta ignis habet talem qualitatem, puta caliditatem in quadam latitudine, sed non precise sub tali gradu, quia potest habere maiorem vel minorem. Et addit text. non sequitur hoc corpus, &c.

¶ Sed in hoc videtur fibi contradicere, quia expresse in dift. 1 2. huius dift. o determinans sibi aliquid fm genus, determinat effe fecudu specie, &c. ergo fi non determinat fibi hoc, vel hoc de necessitate, ergo nec secudum genus, nec secundu specie.

Similiter dicit ibi, quod contingenter se habet ad plura, vel ad omnia alicuius generis, contingen ter se habet ad totum genus, ergo cum hoc corpus contingenter se habeat ad hunc locum vel illum, & sic de alijs, contingenter se habet ad omnem locum & fic poterit este fine omni loco, quod est cotradictio in dictis suis.

Jico, q nulla est contradictio, quia ibi in dift. Dim por / 12. concludit de potentia Dei absoluta, q ipse poffaire ma- fet facere materiain fine forma, ex quo cotingeter tra, fine fe habet ad oem, fed non concludit de potena crea ta, quia licet materia coungenter se habeat ad oes formas, th qh agens naturale expellit vnam forma

forma.

de materia, de necessitate causatur alia, licet materia prima contingenter se habeat ad illam : patet, quia illam potest deperdere, & quando deperdit illam statim fit sub alia, vt comparatur ad agens na turale. Sic dico in proposito, 9 hoc corpus contin genter se habet ad omnem locum, & vi comparatur ad potentiam supernaturalem potest fieri sine omni loco, vt exposui contra dnm Augusi tamen comparetur ad potétiam creatam. Dico g corpus quamuis contingenter fe habeat ad omnem locu, tamen quando deserit vnum locum, statim fit in alio, non enim potest deserve vnum locum quin formaliter expellat aliud corpus, & fic fubin-tratillum locum, vt patet in quarto. Sic dico de qualitate respectu ignis vt comparatur ad agens su pernaturale tota potest simpliciter remitti, vt vero ad agens naturale est de necessitate sub alio gradu illo vel illo

Vnica.

206

DICO ergo ad q. Sententia Doct. flat in hoc, quod fi effet necesse elementum existere in mixto fecundum suam substantiam, etiam in esse remisso vel secundum qualitates, hoc posset argui esse neceffarium vel ex latione operationis mixti, vel ratione transmutationis, quæ maxime arguunt formam aliquam, fed nullum istorum arguit. Si dicatur, quòd in tali mixto est caliditas, & per hanc caliditatem volumus arguere substantiam ignis esse ibi. Sed hoc non, quia caliditas mixti est alterius speciei à caliditate ignis, quod patet propter diuer fos effectus, nam caliditas mixti hominis, puta cor- Reffenfiedis habet alium effectum, quem non habet calidi- nes subritas ignis, quia ipfa caliditas cordis, vel corporis hu lifime. mani habet conuertere elementum in nutrimentum, & in carnem vel faltem caufare dispolitione ad substantiam carnis qua posita, sequitur substantia carnis, hoc non posset caliditas ignis, patet, & multos alios effectus habet, quos non habet caliditas ignis, ideo per huiusmodi operationem non possumus arguere necessarium in mixto esse elementum. Non arguimus etiam in ipfo mixto duas caliditates alterius & alterius speciei, ita quod vna fit ignis & alia mixti . Dico et, q transmutatio non eft ro arguédi ibi eleméta effe iubiectu gnationis, si em diceretur, gelemeta sunt necessaria in mixto exhoc, o forma mixti recipitur in illis tang in fubiecto, hoc non ví, quia forma mixti habet fufficientem entitaté, vt fit terminus gnationis, & fic talis terminus pot recipi immediate in materia, sicut dicimus, o forma substantialis ignis est sufficiens terminus generationis ignis & recipitur immedia te in materia, ficut ergo forma substantialis ignis est sufficiens terminus gnationis ignis & sufficies terminus à quo corruptionis iplius, & ficut non por effe fimul fub forma aeris & ignis, fic forma. substantialis mixti est sufficies terminus à quo corruptionis mixti, & terminus ad que gnationis eiufdem, & fic materia mixti no pot effe fimul sub for ma mixti, & sub formis elementaribus. Ibi. Item forma elementaris, ratio stat in hoc, q in mixto ef sent quatuor supposita, quod est oino falsum. Sed ista ratio non videtur multum concludere, quia fa fic, sequeretur, quod in eodem coposito effent plura per se singularia, na materia prima habet ppria fingularitatem, vt pater ab ipfo, & etiam forma.

Similiter videtur contra ipsum in 4. dist.12. vbi tractat de pluralitate formarum, nam forma fubstantialis cum materia nata est facere vnum. fuppofitum, ergo fi in composito estent plures for mæ substantiales, vt ipse vult, puta in boue, vel in homine, tunc effent ibi plura supposita.

9 Dico, quòd hæc ratio concludit, quia est inco uenies, quòd plura supposita in actu costituat vnu tertium

### Libri <u></u>

tertium suppositum, & non est simile de singulari, quia fingulare est communicabile faltem, vt quo, vel vt pars in primo distin.2.& sic non est inconue niens, quòd duo singularia essiciant vnum singulare totale, seruata tamen eorum propria singularitate, nam habet homo constitutus ex anima & corpore etiam singularitatem aliam à singularitateanimæ, & corporis . Suppositum autem eft fimpliciter incommunicabile, & vt quo, & vt quod, & non potest aliquomodo esse pars alicuius.quia tuc esset communicabile saltem, vt quo, vt subtiliter probat Doct. in primo.dift.fecunda . & in quol.& fic non est simile. Cum verò infertur, igitur hoc compositum esset duo singularia, negatur consequentia, quia etiam non sequitur duz albedines fingulariter distinct funt in Francisco, ergo Francifcus est duo alba singularia.

¶ Ad aliud, quòd forma substatialis nata est con stituere suppositum, dico quòd non quælibet forma substantialis costituit proprie suppositum maxime quando ordinatur ad aliam ficut patet in generatione hominis

Dico vltra, quòd ad suppositum requiritur, p forma materialis habeat distinctam materiam ex qua & ipfa fiat vnum suppositum. Sed in proposito si plures formæ substantiales essent in eade materia tantum vnum suppositum constituerent, mo do elementa & forma elementaris est nata facere proprium suppositum per se existens perfecte, vt patet de elemento ignis, & illa forma elementaris non est proprie ordinata ad vlteriorem formam perfectiorem, ficut funt multz formz in homine præcedentes animam intellectiuam,&c

J Ibi. Item omnem substantiam. Hic Doct. ex hacratione intendit reducere ipsum ad aliquod istorum inconuenientium, vel quòd, scilicet duo corpora effent fimul in codem loco, vel quòd non effet vera mixtio, & declaro fic, nam certum eft, o formam mixti consequitur propria quantitas, & etiam formamignis in mixto confequitur ppria quantitas, no enim ignis in mixto est quarus quan titate mixti, nec mixtum est quantum quantitate ignis, ergo fi mixtum est perfecte mixtum ex elementis, ita quod quelibet pars mixti fit mixta hoc non poterit este, nis per penetratiouem dimensionum, & sic duz dimensiones essent in eodem loco, & fimiliter ita aqua & terra habent propriam quantitatem in mixto, non enim aqua est quantaquantitate ignis, nec econtra, ergo fi aqua & ignis, & terra sunt perfecte mixta, cum mixtio sit miscibilium vnio, ita q in qualibet parte mixti fit ignis aqua & terra, sequitur quòd dimen fio terræ aque, & ignis crunt in codem loco per penetratione dimensionum adinuicem, quod est inconueniens & contra Aristot. 4. Physic. etia fi ibi non sit penetratio dimensionum, sequitur q no erit ibi perfecta mixtio, sed magis iuxta positio, & sic nihilad b. ¶ Ibi. Item mixtum generatur. Intédit hic Doct. g ex quo elementa. (Ex quibus generatur mixtum tanquam à termino à quo) non manent, & vltra, quia in ipfa tanquam in terminum ad; quem cor-

rumpitur mixium, ficut ex igne generatur aer tan-

quam à termino à quo, sequitur quòd adueniente forma aeris in materia ignis, quòd corrumpitur

ipfe ignis, cum ergo mixtum generetur ex elemen tis tanquam ex termino à quo, sequitur quòd gene rata forma mixti in materia elementoru quòd for

mæ elementorum corrumpátur, patet, quia termi

Opinie Scon,

nus à quo generationis & terminus ad qué sut in-Guomodo copossibiles. Nec valet dicere quod ly ex notat hamixtum gebitudinem causæ materialis & non habitudine ter neratur ex mini à quo & fic cu dicimus mixtu generari ex ele elementis.

### Luxítio

mentis debet intelligi tanqua ex subiecto gnationis, sicut dicimus quòd ignis generatur ex materia aeris tanquam ex fubiecto generationis. Sed contra, quia eo modo, quo aliquid generaf ex alio, vt ex subiecto, co modo corrupitur in illud tanquam in subiectum gnationis, sicut dicimus, quòd copofitum generat ex materia tanquam ex subiecto generationis, fic corrumpitur in materiam tanquam in subsectú generationis, sed in proposito, hoc no eft verü, quia fi mixtű generetur ex elementis tanquam ex subiccto generationis, tunc corrumpereE in illa tang in subiectum corruptionis, qd eft manifeste fallum, nam qn mixtum corrumpitur non corrumpitur in elementa fibi inexistentia tang in subiectum corruptionis, patet, quia de nouo gene rantur, vel vnum vel duo, non fic qn ignis corrum pitur in materiam inexistente fibi, ga separata forma ignis remanet simpliciter eadem materia licet sub alia forma, non sic corrupta forma mixti remanent fimpliciter eadé elementa ex quibus generabatur, patet enim ad fenfum, quòd qñ vnű mixtum corrumpif, puta generatum ex quatuor elementis, no statim videmus, quòd sint ibi quatuor elementa, & fi hoc videremus illa de nouo generarentur, ordo enim naturæ talis eft, o eade materia non pot esse simul sub duabus formis specificis & vltimatis, quia certum eft, quod forma substantialis ignis est talis forma, quòd costituit ipsum i suo effe (pecifico & vltimato, quòd modo fiat fub forma mixti, puta forma lapidis, quæ forma habet co ftituere ipfum in vltimo effe specifico, hoc non vf, quia ficut forma aeris constituit ipsum in este vltimato specifico & forma ignis similiter ip sum igné non est possibile materiam ignis este simul sub for ma ignis & sub forma aeris, sic in proposito

Si dicatur none eadé materia pot effe fub pluribus formis subitantialibus em tenetes plures for mas substantiales esse possibiles in eode coposito.

¶Dico, quòd nulla formarú præcedentiú cófti tuet aliquid in fuo esfe vltimato & specifico, cū oes tales ordinentur ad vlteriore formam, licet em ho mo sit substantia, deinde corpus, deinde viués, deinde sensitiuum, in nunquam habet esse perfectu & vltimatum, nisi per formam ultimatam, qua est anima intellectiua, non fic eft de forma ignis & aquæ, quia costituunt in esse vltimato. Nec valet di- Lycherns be cere ut nonnulli dicunt, quod forma ignis &m el- ne ponde le intensum costituit ipsum in esse ultimato & spe- rant verba cifico, & em tale esfe no est in mixto, sed secudum scoti. esse remissum, & secundum tale esse remissum no constituit ipsum in tali esse ultimato & specifico. Sed hoc non intelligo, ita enim albedo, ut duo eft specifice albedo sicut albedo, ut quasuor, imò forma specifica propria præscindit à gradibus intrin secis intensionis, & remissionis, ergo forma ignis quantum cunque remissa erit forma substantialis, &)specifica nata constituere compositum in elle ultimato & specifico, si modo intendatur illa formanon magis constituit ipsum quantum ad esse specificum, licet forte quantum ad perfectionem gradualem, quæ consequitur naturam individuorum. Si ergo per possibile ipsa anima bouis posfet intendi non magis constitueret bouem in esse specifico, quàm si non intenderetur, & certum est, quod ipfe bos non potest esse alicuius, cum habeat sum esse ultimatum, & specificum per for mam sensitiuam, etiam quantum cunque remisfam, non uult ergo dicere, quod fint in mixto fecundum formas substantiales in esse remisso, cum sit eadem difficultas de remisso sicut de intenso propter rationem formalem constituendi in esse specifico.

¶ Ibi.



Nota Ġ benè.

### Quintædecimæ Secundi

BUXIO .

ratar mixinm

JIbi. Sed tamen propter verba Arist. Vult hic di-Quamodo cere Doc. q ipfa elementa non manent in mixto Em elevent a no aliquid forme substantialis, neque secundum quasuneant in litates suas, puta of forma substantialis ignis non est ibi, ergo quando mixtum generatur ex igne forma substantialis ignis totaliter definit essenec etia sunt ibi qualitates ignis, quia ille corrumpuntur ad cor-ruptionem formæ substantialis ignis, est ergo ibi Ignis Em quandam conuenientiam (non dico tamé specifica) quia sicut aliquod mixtum potest habere operationes fimiles, faltem in genere operationibus ipfius ignis, ita dicimus; q ignis est ibi pp talem con uenieriam, patet, quia dicimus, g homo, vel corpus hominis fic mixtum habet qualitatem istam, puta calefacere, & forte exficcare, ná cor hominis est val de calidum, & valde calefacit, non dico tamen, o ille calor fit eiusdem speciei cum calore ignis, pp ergo istam conuccientiam operationú cum elemen. tis dicimus elementa manere in mixto, ficut etiam dicimus , o anima sensitiua est in intellectiua, sicut in homine habente animam intellectiuam, non g ibi fit realiter, nec aliquid ipfius, nec qualitas ppria animæ fenfitiuæ, fed eft ibi em conuenientiam, & in virtute, quia anima intellectiuavnita corpori potest in fimiles operationes, in quas & anima fenfitiua, fi effet verè vnita corpori, sunt ergo elemeta in mixto tantum virtualiter, & fecundum conuenientiam.

Ibi. Quando etiam concurrunt elementa, patet littera, idelt quòd ipfum mixtum, quado generatur ex pluribus elementis, no generatur ex actione mutua.Hic Doct.supponit vnum dictum iam supra, g quando mixtum generatur ex vno elemento, vel ex pluribus, q in eodem instáti, quo generatur forma mixti, definitesse totaliter forma elementi. Dicit ergo, fi mixtu generatur ex actione mutua aliquorum elementorum, puta ex actione mutua ignis, & aeris, ita q mutuo se corrumpant. Quæro tunc, aut in eodem instanti, in quo generatur forma mixti, funt corrupta ista elementa, ergo non generant ipfum, quia quod non eft, generare non poteft, ná certum eft, g femper generans, etiam in instanti, quo generat, est prius natura ipso gentto, vt aliàs expo-fui in hoc secundo: cum ergo in instanti a. verè generetur mixtum, & in codem instanti elemeta sunt corrupta, & generans, debet esse prius genito in infanti quo generat, sequitur, o no funt ibi corrupta. Si vis dicere, 9 in inftanti, in quo generatur forma mixti funt ibi elementa, ergo in generatione mixti non corrumpuntur, & sic simul in eadem materia erit forma mixti, & forma elementaris, quod fupra improbatum eft. Si dicas, 9 bene mixtum generatur ex actione mutua ignis, & aeris, fic q in inftanti generationis mixti corrumpitur aer, &remanet ignis. Cuatra, quia tunc non generatur mixtu ex actione corruptiua mutua adinuicem. Tum etiam, quia tuc non generaretur ex aere, & igne, si ignis remaneret, fed tantum ex aere, & fic no effergenitum ex pluri-A quo gene- bus elementis, quod est contra suppositum. À quo ergo generatur mixtum?Dico, p ab agente naturali alterante huiufmodi elementa, quibus alteratis in vl tima dispositione corrumpit formas elementoru, & producit formă mixti,nam li mixtum generatur ex quattuor elementis, tunc aliquod agens naturale fic altera illa quattuor eleméta adinuicem, quadem corrumpitilla, & in materia eorum producit formam mixti, fic dico, cum generatur ex tribus, vel duobus elementis. Sed difficultas eft, si agens naturale poffit generare mixtum, ex vno elemento, ficut in Genefi. Producant aqux, &c. de hoc aliàs.

> Ibi. Secundo fic. Si elemeta, &c. Deducitenim ad hoc inconueniens, gemateria prima immediate posset susception formain, successive tame,

quod tamen est manifeste inconueniens, no enim videtur, gemateria prima immediate possit trasinu tari ad omnem forma, quia materia prima existens fub forma aquæ, no immediate potest transmutari ad formam vini, sed oportet fieri prius sub alia, oc alia forma, ad hoc vt poffit fieri fub forma vini : ergo fi elementum, puta ignis, ex quo generatur, puta lapis non remanet in ipio lapide mixto, fequitur, q materia ipsius ignis immediate transmutat ad forma lapidis, & licut dico de forma vaius mixti, ita de forma cuiuslibet alterius, qd est valde inconuenies.

Vnica.

Respondetur ibi ad aliud, cum dicit. Et respo Materiam fio fat in hoe, quod immediate perficere materia perficere cocontingit dupliciter, aut immediatione perfectio- tingit dupli nis, aut immediatione transmutationis, illa forma\_ citer. immediate perficit materiam immediatione perfe ctionis, quæ perficit illam nulla alia forma mediate, & sic dicimus, g forma mixti potest immediate informatemateriam, ita o forma præexistes in materia totaliter definit effe, & illa immediate perficit, & hoc nullum est inconueniens, siue fiat modo per transmutationes, ita q semper forma prior corrumpitur per aduentum formæ posterioris. Si verò loquamur de immediatione transmutationis eo modo, quo dicimus, o forma aque immediate transmutatur ad formam ignis, ita o eft ibi tantum vna trăsmutatio, qua deperditur forma aeris, & generatur forma ignis, & hoc modo non omnis forma perficit materiam fic immediate, sed mediantibus multis transmutationibus, ficut forma eorporis organici no perficit materiam feminis immedia tè, ita g materia iplius feminis vna tantum tranfinu tatione transmutetur ad formam corporis organici, sed prius transmutatur ad formam lactis.

NVNC foluenda funt argumenta principalia, quibus Do&.probat, quòd elemeta manent in mixto, & hoc probat autoritate philosophi primo de gener.cap. de mixtione.tex. commen.91.fiuè vlt. in fine illius tex.vbi habetur, quòd mixtio est miscibilium alteratorum vnio. Ex hoc tex. arguit Doct. dupliciter. Primo, si mixtio est alteratorum, ergo Que sie mino est corruptorum, vnde philosophus in illo tex. xiie. fic habet, manifestum igitur ex his, quæ dicta sunt, quod est mixtio, & quid est mixtio, & quare est, & quæ sunt miscibilia entium tantum, quoniam sunt guxdam quasi passiua adinuicem, & bene determinabilia, & bene diuifibilia: hæc enim neque corrupta esfe necessarium, quando mixta, neq; adhuc simpliciter eedem esse, que prius, hæc ille. Ex quo pater, quòd ipfa elementa manent in mixto, licet no iecundum fuum elle perfectum.

Secudo fic ex eadé autoritate arguit, fi mixtio eft vnio miscibilium, & vnio no eft corruptoru, fed entiu, patet, quia vnio aliquorum est relatio necessa riò præzzigens extrema vnita, ergo elementa, quæ dicuntur vniri in mixto, manent in mixto.

Respondet Doct. ad autoritatem philosophi, Resionsie galteratorum estpræteritum passiuum, & verum Scoss. eit, o mixtio est eorum, que fuerunt alterata, sed cu dicitur, gestvnio, debet sic intelligi, gois mixtio est quædam generatio, & per colequens corruptio alterius, quia generatio vnius est corruptio alterius. In generatione autem illius formæmixti dicuntur elementa vniri secundum virtutem, non secundum fubstantiam, ita o aliqua forma producatur ex illis quæ cotinent vnitiue qualitates illoru in virtute, & non substantia in actu, manent ergo in mixto, sicut fi diceretur, o fenfitiua, & vegetatua manent in intellectiua. Et sic potest exponi alia littera, cu dicit, hæc enim, neque corrupta effe neceffariu, quando mixta supple sunt, quiain mixto manet virtualiter, & cum infert, neque adhuc fimpliciter eadem effe, quæ

207



### Libri

Distin.

# Juxítio

quæ prius, quia supple elementa &m suum esse for-Scorus est male non manent in mixto, & hoc modo Auicenna cum Auice- dicit in commento suo, quòd elementa tatum ma-nent in mixto virtute. Vide ibi commentum 90.

Secudò principaliter arguit, in mixto funt qualitares elementorum, ergo in mixto sunt formaliter elementa. Antecedés patet autoritate philosophi. 2. de ani. tex.comm.1.&13. qui vult, & corpora non possunt se tagere in aere, vel aqua, nisi intercipiatur aer, vel aqua medius, quod probat, quia talia corpo ra funt humida in superficiebus cotingentibus, sed humiditas est qualitas elementi aquæ, & aeris, consequentia patet per philosophu, vbi supra, qui vult, quod humiditas non fit fine aqua. Quoru (inquit) corporum medium est aliquod corpus, non contingit ipsa supplè corpora adinuicem se tangere, hu midum autem non est fine corpore, nec humectatum, fed necesse eft aquam esse, aut habere aquam. Et vide ibi Comment.

Respondet Doct. concedendo, quòd qualitas elementi non est fine elemento, sed postea negat, o qualitas mixti, puta humiditas, vel caliditas fit qualitas elementi, sed bene concedit, quòd est similis qualitati elementi.

Tertiò principaliter arguit, quia effectus alicuius causa nunquam est causa non existente, sed moueri deorsum, loquendo de motu naturali est effe-Aus grauis, & grauitas primò, & per se est à terra, er go fi mixtum naturaliter mouetur deorfum, sequitur, g in eo fit actualiter terra, mixtum enim mouet Im naturam elementi prædominantis, vt patet primo cœli,tex.comm.7.& 8.fm alia translationem in fine tex.8. fic hr, & motus, inquit, corporú fimpliciú fimplices, & motus corporú compositorum erunt diuersi, sed th mouentur em motum corporis simplicis in eis dominatis, ideft &m Com. o motus corporum compositoru erunt em naturam corporis simplicis dominátis. Impossibile est enim in corporibus compositis. s. mixtis aliqua supple corpora co poni equaliter. Et si estet aliquod compositu equa-liter contingeret, o aliquod corpus no moueretur omnino,&c. Apparet ergo, quod in vnoquoque mixto est aliquod elementum prædominans.

¶Rndet doc.g fi pdominium elementi in mixto attenditur îm conuenientiă în qualitate naturali, q qualitas est principium motus, ve grauitas respectu moueri deorsum, non gelementu sit em substantiam, vnde &m diuerfam mixtionem elementorum cocurrentium in generatione illa aliquado mixtum magis couenit in forma cum vno elemento, quàm cum alio, & fic in qualitate fimili, quæ est qualitas mixti, & non elementi, & ideo habet fimilem modum consequentem, & similem actionem.

Vltimum argumentum clarum eft cum fua respon sione, & hoc etiam magis patebit infra dist.19.

### Dift. XVI. Qualtio Vnica.

V trum imago Trinitatis consistat in tribus potentijs animerationalis realiter distinctis.

Seraphicus Bonauent. 2. sent. dist. 16.9.1. Scotus 2. fent. dift. 16.quæst. 1. D.Tho.prima parte summæ,q.77.artic.1. Riccardus 2. sent. dist. 16. quest. 1.



VAER O circa diftin&.16. Vtrum imago Trinitatis cossifiat in tribus po térijs anime rationalis realiter diffinctis. Intentio principalis huius dift. eft, an potentiæ animæ realiter diftinguantur ab ipfaanima, & à feipfis inuicem.

IBI. Hic eft vnus modus dicendi, & eft S. Bonauentu. & aliorum antiquorum hic, & maxime Opin. D. Bo-Gottifre. Tho.prima parte fummæ,quæft.77.art.1. na. & alsoquòd intellectus, & volutas funt dua potentia rea- rum. liter distinct inter se, & ab essentia animæ. de memoria modo non loquor : passiones enim animæ sunt illæ duæ potentiæ, & proprietates, & accidentia fluentia ab ipfa, accidens autem realiter differt à fubstantia.

SAlius modus dicendi est, quòd istæ potentiæ no funt accidentia animæ, sed partes essentiales eius. Primus modus tenetur à multis, & probatur sicab vno antiquo Doct. potentia, & actus pertinent ad idem genus, fed actus potentiarum istarum, scilicet intelligere, & velle funt accidentia animæ, ergo & porentiæ animæ.

IBI. Rationes iftæ no cogunt, & cum pluralitas non fit fine ratione cogente ponenda, ergo, &c.

Ad primű dico,&c.fententia litteræ stat in hoc, quod potentia potest tripliciter accipi. Primo pro Potentia ?. potentia obiectiua, de qua supra dist. 1 2. quæ distin- test triplicaguitur contra acum, & fic potétia, & actus diuidut ter accipi. ens, loquendo de tali potentia dico, o fimpliciter ptinet ad idem genus etiam, ad eadem speciem, etia ad idem indiuiduü, ad q pertinet actus oppolitus, ficut Antichristus, qui nunc est in potentia obiecti-ua erit ille idem, qui erit actu, sed hæc est sola differentia, quia ve est in potetia objectiua habet tm esse pollibile,& Em quid, vt verò est in actu, habet este fimpliciter, & fic loquitur Arift.9.meta.tex.co.2.23. & inde de actu, & potetia, & hoc modo intellectus, & voluntas non dñr potétiæ, quia tunc nihil effent. Secundo modo accipitur potentia, prout est princi Potentin ve più operationis, & hoc dupliciter, vel receptiuu ope est principia rationis, vel pductiuu actionis, & tale de necessitate operationis . elt in actu, vt patet supra d.12. & tale nó est commu accipitur niter eiusdem generis cu operatione qua recipit, ve dupliciter. patet, quia substantia recipit accidens. Aliquando potest esse eiusdem generis, vt puta materia recipit formam substantialem, vt patet supra dist. 12. Align potest esse alterius generis, & hoc modo potétie ani inæ funt immediate potentiæ receptiuæ fuaru operationum, vt patet à Sco.in pluribus locis, & Em comunem opin.& talis potentia receptiua est alterius generis ab operatione, qua recipit, vt pater, quia ipfa potentia est in prædicamento substatiæ, & operatio in prædicamento qualitatis: volitio enim, & intellectus funt in prædicamento qualitatis abfolute, vt patet à Sco.in pluribus locis, maxime in quarto, di. 10.& q.13.quol. Vel accipitur potentia, q est prin cipiu operationis, vt est principiu no tm receptiuu, fed etiam productiuu, &fic intellectus est principiu productiuu intellectionis, vt probat Sco.in primo, dist. 3. q.7.8. & 9. Silr voluntas est principiu produ- Voluntaseft ctiuum suz volitionis, vt probat Scot. in secundo, principium dift. 25. Loquendo de tali principio productivo no volizionis. semper est eiusdem generis cum producto, vt patet de substantia producente accidens, & in proposito de intellectu, & voluntate. Aliquando est einsdem generis, vt substantia, quæ producit effectum çquiuocum, qui est substantia, vt Sol producit vermem, aliquando est eiusdem speciei specialissima, vt caufavniuoca producit effectum eiusdem speciei specialissima, no potest autem idem esse numero producèns, & productum, quia ista implicant, vi patet à Sco.in primo, dift.2. & 26. & in hoc fecundo,

diftinct.25. ¶ Ibi. Præterea fi anima fm fuam effentiam fitimmediate principium operationis, cum semper fit in actu, quia est actus, semper ageret, & operaretur, igitur habens animam semper intelligit, sicuthabens animam, vel effentiam femper viuit, &c.

¶Ibi.



# Secundi Sextædecime Vnica.

Ibi, Secunda ratio non valet, Que talis est in tot effent porctie intellectine, quot intellectiones, fententia, quia cum ipla anima semper sit in actu, patet, quia potentia que est ad actum variatur ad videtur, o non fit immediatum principium operationis, quia fi effet immediatum principium intellectionis, ergo semper intelligeret. Hic Docto.in ifta resposione multa dicit, licet implicite, nam pri mo dicit, q non fequitur anima est actus, & principium operandi, ergo habens illam femper operaur, quia calor est actus & principium calefaciedi, ergo habens caloré semper calefacit, & semper ope ratur, non sequitur, quia etiam requiritur passum in quo recipiatur calefactio, licet enim anima fit Anima est actus & immediatum principium operadi puta in-principium telligendi, non tamen habens iplam femper operaoperandi . tur, maxime pro flau ifto, quia anima fecundu in-tellectum no potett immediate extre in operation nem etiam respectu sui, cum pro statu isto sit deter minata ad fenfibilia que primo mouent, vt diffuse patet à Doct in primo di 3. q. 1. & vkima. & in fe-cundo, d. 3. & in quolinabetur enim tanum hoç, q ex quo est actus dat in la habenti vitam formaliter, quia eff forma informas illud, & forma dicitut vita, nec est simile de dare wis & operari, quia dum est in corpore semper dat vitam formaliter, sed no estechnic, non tamen semper dat operari, vt patet.

Ibi. Eft enim anima immediatum, &c.ideo ly immediatum accipitur aliter & aliter, quia vt eft immediatum principium operandi hoc reducitur. ad genus caulæ efficientis, vt verò est immediatum principium ellendi reducitur ad genus caulæ for-malis, ett etiam differétia aliter & aliter, quia vt elt principium formaliter essendi semper dum est in corpore dat corpori effe formale, viverò est prin cipium operandi, non dat femper corpori operari, se patet. Et nota, quia dicit hic Doct. quod est immediatum principium operandi, nam fi fic intelligeret, contradiceret fibi in multis locis, in quibus Istelleftse vult, g intellectus eft immediatum principium inum princi- selligendi, & non anima, vt anima, & fimilicer volu pium intel. 125, vt fatis patet infra, debet ergo fic intelligi, o fi intellectus, & voluntas ponantur diftingui faltem ex natura rei ab anima, vt ipfe tenet in ista q.posumus dicere, gipla anima est immediatum principium realiter, quia est simpliciter eadem res cu intellectu & voluntate licet non fit immediatu principium secundum propriam suam realitatem', sed immediatum principium intelligendi est realitas intellectus diffincta ab anima, vel fi ponatur intel-lectum formaliter diffingui ab anima, habemus di cere, q ipfa anima eft principium intelligendi modo præexpolito sed non formaliter, quia secudum aliam formalitate, quæ eft intellectus eft principiŭ immediatum intelligendi, quia mediate intellectu. Hic vero Doct.respondet fic absolute, geft immediatum principium operandi, puta intelligedi, vel volendi realiter, fic gin ipla anima nihil est dittin-. Aum realiter, quod fit immediatum principium,

yel etiam mediatum intelligendi, yel volendi, & fic deber intelligi Doct.

Ibi. Tu dicis Diceret Tho. si anima est immediatum principium operandi, igituraia est in actu, quia omne quod operatur, operatur ve est in actu, & ipsa recipit suam operationem, puta intellectionem, modo videtur impossibile, quactus sit immediatum principium productiuum alicuius operationis, & immediatum receptiuum eiusdem.

Ibi. Sed dicunt, g anima. Ifti dicunt g recipit actum intelligendi mediante potentia intellectiua, que nihil est cum fit potenția pura, ve dicitur tertio Inelletim de anima tex.com.quinti,& quartidecimi.Doc.im no ef pura probat, q intellectus fit potétia pura, & improbamenein. tiones funt clarç, & in vitima in qua dicit, o tunc

patet, quia potentia que elt adactum variatur ad ariationem actus, ficut posse fanari, fiuè potétia ad fanitatem diftinguitur à possegrotari co modo quo fanitas diftinguitur ab ægritudine, sic porentia, intellectuua, quæ est ad intellectione lapidis co mo do diffinguitur à potentia intellectiva, que est ad intellectionem hominis quo lapis distinguitur ab.

homine, quod est valde inconveniens. J.Ibi. Illud autem philosophi, sco. Ista proposi- An intelletio intellectus non potest intelligere seipsum ante dus intelliintelligere aliorum est distinguéda secundum am - gas feips # . phibologiam, nam fi ly ante determinatipfum intelligere sensus est verus qui talis est, o non potest feipfum de propinquo intelligere ante quam intel ligat alia, oc hoc est veru, si vero ly ante determinat ipsum posse, sensus est falsus, quia tunc non tantum negatur potentia propinqua, sed etiam remota, ga, unc feasus eft, q nullo modo poreit intelligere feiplum, idelt non ante potest seiplum intelligere abfolute, q intelligat alia quasi intelligere seipsum sibi tatum adueniat per intellectionem aliorum, gd eft fallum, certum eft, o ipse intellectus ex natura fui poteft feipfum immediateintelligere ante intel lectionem aliorum, vt patet de intellectu nostro feparato, vel etiam coniúcto corpori gloriolo, vt patet à Doc.in primo.di. 3. sed pro statuisto potentia propinqua non potest seipsum intelligere ante intellectionein alioru. Hæc'auchoritas Aristo.exposita est supra in primo di. 3.q.7.8 in hoc 2, dist.3.

J Ibi. Vnus Doct.modernus, f.natalis quoli 1.9 Opinio Her 9. Addit talem rationem, nullum fimplex creatum. sey natalis. poteft elle immediatum, & totale principiù diuerfarum operationum, & hoc probat in illo vbi magis videtur, nam materia vna, & fimplex no potest fecundum fe effe principium receptiuum diuerfarum formarum, alterius rationis nisi mediantibus perfectionibus, & dispositionibus quibusdam determinatib' iplam ad diverlas formas, aliter enim quodliber posset fieri ex quoliber, parer primo phy fic.tex.com. 37. & multo minus in potetijs actiuis, igitur vna effentia fimplex non poteft effe principium immediatum diuerfarum operationum cuiusmodi sunt intelligere & velle, ergo hoc erit per potentias realiter diftinctas

Ad tertium, idem simpliciter non potest esse principium diuerlarum operationum fallum eft, tunc enim lubstantia anime non posset este immediatum receptiquem trium potentiarum.

Dices, g. veru eft, &c. quia dicit Doct. g. vnum & idem simplex potest este receptiuum pluriu im-mediate, & zque primo, & declarat, gesse imme-diatum receptiuum plurium potest dupliciter in-diatur receptiuum plurium potest dupliciter intelligi, scilicet, vel q sint duz rationes recipiedi, ita prinum plu g fi.a. & b. recipiantur in c. ratio recipiédi. a. erit rium por du simpliciter alia à ratione recipiendi. b. & hoc non plieiter ineft verum, quia vna forma in corporalibus non eft relligi. principium recipiendi aliam, vt raritas no est principium recipiendi colore, patet, quia si esser ratio recipiendi calorem nunqua posser recipi in aliquo ente, cuius tamen oppolitum experimur, nec etiam, calor in igne, vel ligno est ratio recipiendi leuitate. Alio modo potest intelligi immediate receptiuum respectu. a. & b. ita, g in codem receptiuo sit simpliciter ratio recipiendi. a. & b. tame b. posterius recipiatur, & a. prius, & hoc modo dicimus, quòd aliquid poteft immediate effe receptiuum pluriu, ita, g ex fua ratione formali non includit, g prius. a. quàm b. vel econtra. Aliquando verò hoc contingit, fed non femper, & fic materia prima quantu ex fua ratione formali æque primo pot recipere ynam formá ficut aliam, & econtra, quia fi coparatur

Digitized by Google

ligendi .

### Luxítio

tur ad ages fupernaturale, ipfutti potett infundere quácung; formain, & non oportet ipitum prius recipere alia, nifi forte illa alia requiratur, ad effe intrinfecu copofiti, ficit fotma organica, g requiritur ad elle copoliti hominis . Sequitur ibi. Sic in pfopofito. Dicit Doct. plicet anima immediate recipiat intellectionem priusquam volitionem, tamen iplam volitione infinediate recipit, quia no recipit cam mediante intellectione, ranquari formali tatione recipiendi, ici quod ipfe prius recipiatur in intellectione, ficut dicimus, quod albedo recipitar in fubffahtta medianite quantitate, quæ eft ratio for-matis'recipieriet illani, tæ quod fi ibi non effet quatiras, tans albedo non reciperetur.

Libri

Distin.

Dubinm.

Dubium.

Sec

Sed hie occurrit vna difficultas, ga dicit Doc. in pluribus locis, quod attima intellectiua est ratio formalis recipiendi rifibilitate in hoie, & ét eft ro formalis producendrillam, fi camen fir producibilis, ergovidetor ; quòd tifibilitas recipiatur in ipfa anima intellection itimediate; & fic feparata anima intellectius potest elle rilibilis, quod ell valde inco-ueniens. Dico, quòd dicta Doct. valde funt ponde-

randa, non enim rifibilitas immediate recipitur in ipfa anima, nec etiam in ipfo corpore, ve expresse dicit in tertio, diftin.2. fed in tertia entitare, puta in humanitate refultate ex his, & similiter ipfa anima non eft ratio formalis producendi illam, sed magis ipfà humanitas, quiz ipfe dicit in primo, quòd subiectum est causa sur passionis. Debet ergo intelligi, quòd ipla rifibilitas immediate recipiur in ip-fo homine, & ratio formalis, & totalis recipiendi illam eft ip fa humanitas; fiue diffinitio humanitaris, & quia humanitas primo, & principaliter haber else à forma, puta ab anima intellectiua, & erià diffimitio primo, & principaliter constat ex forma vltima, vr declarat Doct. In tertio credo, dift.22.ideo dicimus, quòd ipfa est ratio formalis recipiendi, non quòd in ipfa immediate recipiatur, sed guia est ratio formalis, & principalis, & dat magis effe compofito quòd est ratio formalis, & totalis recipiendi illam', ideo bene nota quando Doct.in dift.27. huius, & alibi dicit, quòd anima, fiuè rationale eft ratio formalis reciprendi propriam passionem, intellectus verò non sohum eftratio formalis producendi intellectionem partialiter, sed ét ratio formalis recipiendi illam, staquodanima non recipir intel-Quomodo lectionem, nifi mediante intellectu, nec fuppofitum anima reci- tecipit, nifi mediante anima, & intelleQu , etiam fi piat intel- per impoffibile intellectus effet feparatus ab anima puta, quòd ipfa anima non posset recipere intelle-ctionem, sicur etiam st fubstantia si esset separata à lettionem. quantitate non posset recipere albedinem. Nota ta-• men, quia hic Doct. dicit quòd anima intellectiua immediate recipit intellectionem, ita g ipfa est ro formalis recipiendi, & tamen alibi contrarium dicit folutio, patet ex supradictis. Eo modo solnatur sicut solutum est ibi quado dicebatur, quod est immediatum principium productiuum intellectionis & volitionis .

Ibi.Et quod dicit mediantibus illis,&c.Hic dicit Doct.vnum valde notabile, scilicer, quod illud, o eft receptiuum, vel ratio recipiendi formam obiechalem est de essentia compositi, hoc pater, quia natuta ignis eft receptiua formæ fubftantialis ignis, & etiam fic ratio recipiendi, quòd ipfa forma fubstacialis ignis no poffer recipi, nifi in materia, vt patet.

Sed hic occurrit vna difficultas, quia tunc videtur, quòd quantitas sit de essentia hominis, & tunc accidés erit de quiditate illius, patet, quia corpus or ganicum non potest dici organicum', nisi habeatpartes ordinatas, & distinctas organicas quod non poteft fieri, nili per quantitatem, quia feparata quaritate à materia non funt ibi partes organice, si ergo anima intellectiua non potest recipi, nisi in corpore organico, & quantitas est illa, que communiter diftinguit pattes organicas, fequitur quod illa quantitas erit de ratione formali iplius hominis.

J Dico, quod anima intellectiua informat cor- Responso: pus organicum, & tamen quantitas illa non recipit immediate iplam animam, nec eft limpliciter ratio recipiendi, licer præexigatur, consequatur corpus organicum de necessitate, sue substantiam talem. Aliud enim est este rationem formalem alicuius, & alind eft effe ipfum necessarium ad illud, patet, nam dicimius, quòd materia, & forma funt partes ellen-tiales compoliti, & de rone formali conftitutiua co positi, & tamen vnio partium preexigitur iph compofito de necellitate, & non pertinet ad ellentiam, vel quiditatem compositi, quia ipla est que dam re-lario, & relatio non est de essentia alicuius absoluti, vi patet a Doct. in pluribus locis. Sic dico in propofito non enim anima intellectiua poteft recipi in corpore organico, nili necessario præsupponat. vnionem partium, & tamen non sequitur, quod tæfis vnio fir immediate reception anime intellecting, vel ratio formalis recipiendi.

J Ibi. V nus alius modus modernus, scilicet Egid. Opi. Egi de quolio. 7. queft. 10. ponit rationem talem, accidens rema. variabile non inelt substantie, mis mediante acci-deme inuariabili. Intelligere, & velle sunt accidenția variabilia, conueniunt anime mediante intelle-Ati, & voluntate, ergo maior probatur, quia maior diffinctio, vel differentia non procedit ab vnitate, nisi mediante aliqua distinctione minori.

Ibi. Responder Doct. ibi. Ad alind , &c. Er, ga in litters videtur concedere, gipta anima fit immediatum receptiuum operationum exponatur, vt fupra, & quia Egidiad probandum, quod variabile accidens przfupponit accidens invariabile, & non potett elle immediate, nifi ab accidente invariabili, per hoc probat, quia diffinctio maior no potest elle immediate ab vnitate, ied à minori diftinctione, & hoc dicit, quia diffinctio essentiatis in creas turis est'à minori distinctione in mente divina pura à diffinctione idearum, que idez funt aliz, & aliz rationes in mente diuina per quas alia, & alia crea-tura producitur, de quibus Sco.in primo, diffin. 37. Errat Egi-Sed in hoc errat, quia fol sub cade ratione formati dins poteft effe caufa plurium specie distinctorum, fimi-liter voluntas diuina, & idez non concurrunt, vt rationes formales producendi licet præexigantur, vt alias exposu in primo, dist.8, quast. 3. & ideo fal-fum est, quod dicit, quòd distinctio maior non potest este, nifi à minori, immò ab eadem vnitate eade voluntas fub eadem ratione formali eft productius volitionis, & nolitionis que diftinguntur specie.

Ibi.Præterea apponitur ratio talis agens per ef fentia snam, vel semper agit, vel semper potest agere, fed anima cum in operando maxime dependeat ab alio agente no poteit fic femper agere, ergo quo agit non eft essentia

Respondetibiad aliud. Dico, &c. Nota, quòd multa funt agétia per effentiam hoc eft, quod effentia corum est ratio formalis agendi, & non aliquid fibi additum, vel fibi aduenies, nam ignis per effentiam suam producit alium ignem, ita quòd essentia ignis est ratio formalis producendi, similiter ca-Quemeda lor per effentiam fuam calefacit lignum, ideft quod calor ratio estentia formalis caloris est ratio formalis calefacie- formalis ca. di, & fic de multis alijs, lignum verò per effentiam lefaciendi. fuam non calefacit, quia effentia ligni non eft ratio formalis calefaciendi, sed si aliquando calefacit hoc erit per aliquod fibi additum, quod erit ratio formalis calefaciedi, vt puta fi adddatur fibi calor, ani-

**m**2

Vnica. 209

ma verò porest agere per essentiam, ita quòd essentia animæ eft ratio formalis intelligendi, & volendi, quod sic tamen debet intelligi, quod s. ipsa per essentiam realem realiter agit, quia secudum Dock. ratio formalis immediata respectu intellectionis, eft ipfe intellectus, quia verò ipfe intellectus eft eadem res cum anima, realiter concedimus animam per effentiam immediate realiter agere, non tamen concederemus, quòd per eandem realitatem immediate ageret, quia realitas anima non est immediata ratio agendi, sed realitas intellectus, idem dico respectu volitionis, gnullo modo potest agere per esfentiam, capiedo per esfentiam pro illo, quod eft ratio agendi,ita & aliter, gnec in effendo, nec in agendo dependet ab anima, quia hoc foli Deo con uenit, & subtiliter probatum est in primo, dist.2.

Secundi

Ibi. Præterea. Sicut effe ad effentiam, ita operari ad potétiam, igitur per commutationem proportionis, sicut esfe ad operari, ita esfentia ad potétiam, sed in omni creato esse realiter differt ab operari : ergo estentia à potentia.

Ibi. Ad aliud dico. Hic Doct.negat fimilitudi-Ife effentie nem, quia effe, fiuè existentia non egreditur ab essen o existeria tia, vt effectus à causa, cum sit eadem cum essentia, funt idem vt fupra patet in hoc fecundo, dift.t. operari vero egreditur a potentia, vt effectus realis à sua causa, à qua realiter diftinguitur . Sequitur in tex. Sed fiargueretur fic, &c. Hic Doct.quando dicit potentia, & posse cipitur ibi potentia, non quæ est differen tia entis, quia illa no est productiua, nec receptiua, vt patet supra dist. 1 2. q. 1. sed accipitur, vel pro potentia receptiua, vel pro potentia productiua, & posse, accipitur ibi pro aptitudine, sicut dicimus, quòd materia prima est apta nata recipere forma, & voluntas est apta nata producere volitionem, & tale posse est idem realiter cum potentia, sine receptiua, fiue productiua. Valet ergo argumentum-hoc, ficut effentia ad effe, puta vt effentia ad effe existenriz, fic potentia productiua ad posse producere, ergo ficut estentia est ipla potentia, puta realiter fic elle existentiz est posse, hoc est idem realiter cu posse : nam essentia animæ est idem realiter cum fua effentia, & est idem realiter cum sua potentia productiua, & idem realiter cum posse, quod conuenit potentiæ productiuæ, & fic in propofito valet argumentum à commutata proportione, quia fi primu est realiter idem cum tertio, sic secundum eft realiter idem cum quarto.

ALIA opin.S.Bonau.in fecundo, dift.24.art.2. Opi. Bonau. q. 1. guz dicit, & funt partes animæ realiter diftin-Az inter se, quamuis non ab essentia, &c.

Ibi. Hoc videtur contra Aug Hic Docprobat, o no funt partes effentiales anima, nam pars effen-

tialis non complectitur totam effentiam : complecti enim sic est dicere tota estentiam, intellectus ve-An intelle- ro complectitur totam effentiam anima, & fimilidicat ter voluntas: ergo fi intellectus dicit totam effentia tes am effen-animz, sequitur, q non est pars essentialis ipsius, tis anima. sed hoc est sanc intelligendum, quia sustinendo, vt suftinet Doct. o distinguantur ex natura rei ab anima, & abinuicem ex natura rei, & formaliter quomodo vna potentia potest esse tota essentia animç, & alterius potentiæ. Sic ergo intelligitur, q intelle-Etus est tota estentia anima realiter, licet non ex natura rei, quia realitas intellectus non est realitas esfentiz animz, licet fint vna res realiter. Similiter intellectus eft tota voluntas realiter, licet non ex natura rei, neque formaliter, quia realitas, aut formalitas intellectus non est formalitas, neque realitas voluntatis, licet fit eadem res realiter.

Si dicatur, quòd hoc etiam eft falfum, quòd intellectus coplectatur totam essentiam anima: quia

tunc sequeretur. quòd intellectus contineret ipsam animam per identitatem realem, quod tamen eft falfum, vt patet in ifta quæftione. immo effentia. animæ continet per identitatem potentias, & non ccontra.

Dico, 9 complecti totam effentiam animz po Completti teft intelligi dupliciter . Vno modo, quod dicat sotam effeneandem rem absolute quam dicit anima, vel quod tiam anima fit eadem res absoluta cum ipsa anima. Alio modo, potes intel-g ipse intellectus sit tantæ per sectionis, g ab ipso ligi dupli-pullulet ipsa anima per ideutatem realem, sicut di-eiter. cimus, gessentia divina est tante perfectionis, gab ipfa pullulant relationes reales per identitatem rea lem, & criam omnia attributa, vt patet à Docto.in primo, dift.8.q.3.& in quolib.q.1.

Dico ergo, quòd intellectus complectitur ani- Intellectus mam tantum primo modo, anima verò comple. quomodo co Attur sus potentias primo, & secundo modo. So- plestatur a-quitur in textu: ergo anima non posset, &c. Hic nimam. Doct.intendit probare, quòd fi anima esfet constituta ex intellectu, & voluntate, tanquam ex partibus essentialibus, opipsa anima no posset informare corpus: & supponit vnum, quod partes effentiales alicuius fic se habent, quod vnum habet ratione materiæ, & aliud rationem formæ, & tale fic compositum non potest informare aliquid, vt patet de omni composito constituto ex materia, & forma, quod non potest esse forma alterius, forma dico partis, multominus forma totius.

Si dicatur, none albedo est compositum ex par, tibus essentialibus, quia ex genere, & differentia, cu fit perfecta species prædicamenti qualitatis, & tamen ipfa potest informare.

JDico, o Doc.intelligit de partibus physicalibus, & non meta.quæ fehabent, vt quædam realitates. vt realitas animalis, & realitas rationalis constituunt, hominem, hæc autem constituentia in proposito, non constituunt, nisi vt partes reales, & phylica, & non vt conceptus, ficut genus, & differentia.

Alij dicunt Henric.quolib.3. q. 14. Hac opinio, Opinio Hen Henri.ftat in hoc, quod ipfa anima intellectiva eft riei . quædam effentia abfoluta, & potentiæ animæ funt tantum quædam relationes, & fic fubftantia animæ absoluta distinguitur realiter ab ipsis potetiis, cum. fint tantum relationes, & ipfa anima, vt ponitur fub. relatione dicitur talis potentia, vt totuin diffinitur per fanitatem , que nihii aliud eft , nifi ordo ad fanitatem, & similiter potétia ad ægritudinem : vult ergo Henr.quod ficut corpus comparatur ad diver, fos actus, fic habet diuerfas potentias, ve enim com, aratur ad fanitatem, ad quam eft in potentia, eft ibi vnapotentia, fi verò ad ægritudinem, ad quam est in potentia, est alia potentia, sic anima, vt com-paratur ad intellectionem, dicitur potentia intellectiua, vt verò ad volitionem potentia volitiua, ita qdòd ipfa potentia intellectiua est ipfa anima. fub illa relatione ad actum intelligendi, codem. modo de volitiua.

CONTRA. Quianon quærimus. Nota g Doct.dicit, ofi anima cum relatione illa effet principium operationis, illud effet ens per accides, operatio autem illa videtur vnus effectus per se, & ideo requirit causam per se. Si diceretur hic, g intelle, ctus, & species intelligibilis est vnum ens per accidens, & intellectio causata ab illis est vnus effectus per fe, vt dicit Scot.in primo, dift. 3. q. 8. & fimiliter voluntas, & habitus funt vnum ens per accidens, & actus caufatus ab vtraque est vnus effectus per fe,vt patet à Doct.in primo, dift. 17. Sic posset dicere Henr. o quamuis ipfa anima cum relatione fit vnu per accidens, tamen operatio est vnum ens per se. Dico, 9 hoc, quod dicit Doct hic bene concludit Fran.Lych.in ij.Sent.Sco. contra Dd

maliter.



### Libri

Distin.

# Quaftio

Ecetus bene contra Henr, quia ipfe Henr, vult, & ipfa anima abconcludit ce folute fumpta non est principiü operandi, sed fumera Henre pta sub tali potentia, quæ est relatio, est principium operandi. Doct. autem in primo in locis præallegatis vult, & intellectus sit ratio formalis , partialis ramen causandi intellectionem, & species intelligibilis alia causa partialis formalis causandi eanders intellectionem, & telligibilis informet intellectum accidit sibi, non enim ex hoc est ratio formalis, sed quia accidens accidit etiam intellectui, vt est causa partialis, quòd informetur à rali specie; hic autem Henricus vult, quòd anima fub tali potentia est ratio formalis causandi, ita & si talis potentia, vel relatio esset separata ab anima non posset causare.

Si iterum dicatur, quamuis anima habens talém relationem fit principium operationis, non tamen fequitur, q fit principium per accidens, quia licer homo albus fit vnum per accidens, non tamen ipfe homo, vt fub albedine, vel vt habens albedine, eft ens per accidens, vt patet in fimili à Doct, in vniuerfalibus, fic in proposito dico, fi Henricus intelligat, quòd hoc totum habens talem relationem eft principium producendi operationem.

Dico, q argumentum Scot, concludit, quia eft vnum per accidens, fi verò intelligat, q ipfa anima non poteft effe principium immediatum operationis, fed mediante potentia tali, quæ eft relatio, ftat, q ipfa relatio fir principium immediatum ipflus operationis, & fic principium operandi non eritvnum ens per aceidens, fed tunc eft aliud argumentum; contra, quia nulla relatio poteft effe principium immediatum producendi aliquod abíolutú, cuinfmodi eft intellectio. Si verò intelligatur fic, q ipfa anima intellectiua eft ratio partialis producendi, & relatio alia ratio, patet, quòd hoc non poreft effe, cum relatio non poffit effe caufa totalis, nequo partialis entis abíoluti, fi intelligat, quòd in ratione formalt principij productui includatur in ipfa anima ipfa relatio, patet tunc expressè, quòd eft vnum ens per accidens,

Opin, Sceri,

I B I. Dico igitur, o potentia non diftinguitur realiter inter le, nec ab effentia: illud enim eft ponendum in natura, quod melius eft, fi fit poffibile, ex 2, de gene.natura enim defiderat, o melius eft, fed paucitas fm multitudinë eft meliot in natura, fi fit poffibilis, paterprimo phyficorū. igitur fi poffunt effe actus diuerfi ab vna effentia fimplici anitnæ fine diftinctione reali potentiarum hoc eft ponendum, fed huiufinodi paucitas eft poffibilis, &c.

Jibi. Hæc enim omnia patent per resposionem ad argumenta opin. o autem ista paucitas, &c. Hoc debet intelligi per vnicam essential realiter, & effentialiter: nam essentia diuina, vt essential, non est ratio producendi diuersa, neque ad intra, vt patet, quia hic loquitur de diuersitate essential, neque ad extra, quia tunc ista diuersa producerentur de necessitate, vt patet à Doct. in pluribus locis. Sed acci piendo essentiam pro voluntate diuina, quæ distinguitur satem ex natura rei ab essentia diuina, licet sti eadem res, cum essentia diuina realiter, & essentialitate tialiter est ratio producendi diuersa ad extra.

Si dicatur, fi paucitas est nobilitatis: ergo producendo diuería, vel faltem quasi diuería este magis nobilitatis in diuínis ad intra vnitas principij productiui, quàm pluralitas, quod tamõ est impoffibile, o f.sit tantum vnum principium ad intra, ve subtiliter deducit Doct in primo, dist.2.par.2.& di stin. 10.q. 1. ac 26. & 2. q. quolib.

JDico, glicet non fit ibi vnitas formalis principij, eft th vnitas realis, & effentialis, & hoc fufficit,

Si dicatur, q fi paucitas eff nobilitatis & per co fequens vnitas principij maioris nobilitatis, fequitur, gadhac erit maioris nobilitatis, quanto illud principium erir fimpliciter magis vnum, fed vnitas formalis oft magis vnitas vnitate reali, & effentiali, vt patet à Doct.in primo, diftin.2. erge fequitur, q principium productiuum ad intra no tantum debet poni vnum vnitate reali, & effentiali, fød etiam vnitate formali, Dico, q Doct.multum castigate scorus enfi loquitur, quia dicit hic in littera, q paucitas eff me gate loquilior, fi tamen fit possibilis, ac per consequens quan tur. to maior crit vnitas, tanto mehor fi tamen fit pos sibilis, sed vnitas formalis productiuorum ad intra non est possibilis, nec compossibilis, ve probat Do cto.in primo, diffin.2.par.2. vbi fic arguit. Omnis pluralitas reducenda estad vnitatem, &c. Hocidem dicit dift. 10.9.1. Dicovlera, g adhuc non fequirur hoc, o fi panciraseft nobehraus, & vnitas maioris vnitatis, lognendo de vnitate reali, & effentiali:ergo vnitas formalis nobilior no lequitur, immo di-ttinctio formalis arguit minorem perfectionem, quæ tamen includit idetitatem realem, & elfentialem, nam maioris perfectionis eft in ellentia divina tanta pluralitas attributorum, quæ diffinguntur adinuicem formaliter, & que funt formaliter infinita, & que haber diftincias infinitates formabter, licet non realiter, que tamen realiter fic le habene, g continent feadimuicem fecundum perfecta iden titatem realem, & ges perfecta ellentia disina, taquamex pelago omnium perfectionum pullulant huiufmodi perfectiones attributales fic formaliter Attributa infinita, & formaliter diffincta, quam li omnia el- funt.nfinita fene tanium vna formalitas, hæc omnia poffunt pa formaliter tere à Doct, in primo, dift. 8. q. 3. & penul. q. quobb. ex fe, per Poffer enim fairem probari per talem rationem, ta- fe.fed non à lis eft ordo inter aliqua diftincta naturarei, vel for- fe, fed emamaliter, aut ratione qualiseller, fi reakter diftingue nant ab ofrensur. Hæc propositio pateta Doctom prolog. fontia. q-pen.& in primo credos dift. 2. & in fecendo, & in quolib. fed fattribura diffinguerentur tealiger ab effentia diuina maioris perfectionis effet in effentia diaina, continere ipfa virtualiter, quàm fi effet illa formatirer, Hæc propositio patet à Doc.in primo, dift. 24. & in fecundo, ergo vbi tantum diffinguntur formaliter erit fimilis ordo, & per confequens maioris perfectionis est in estontia divina habere huiufnodi attributa formaliter distincta abmuicem, eandem tamen sibi realiter, quàm quòd esset tota perfectio illorum formaliter, fi tamen diftinguerentur realiter, hoc argueret imperfectionem, vt patet à Doct.in pluribus locis.

Ibi. Præterea. Quanto ordinatum, &c. Hic Doct dicit, q ex hoc lpfa anima intellectiua eft cadem res cum fuiis potentiis, quia maioris nobilitatis eft ipsam immediatius attingere fine, quam per aliquod diftinctum\_abillo, fed in hoc videtur fibi contradicere, quia Doct.infra diftin.27.probar, op gratia sit in voluntate, & non in anittia. Et vult ali-bi, gipsa gratia mägis vniat nos vltimo fini, ac perfectius, quàm iustitia originalis, vt patet infra dist. 29.& in quarto, di.22.ergo &m hoc, quod dicit hic, fi perfectionis eft in anima magis immediate vniri tini, Sequitur, pipla gratia mediás magis debet po ni in anima, quâm in volutate, cum voluntas fit posterior ipsa anima, quia pullulat ab ipsa, ve dicit in quæstio.præsenti. Contradiceret ettam sibimet in quarto, dift.49. & in secundo, dift.27. vbi probat, quòd beatitudo non recipiatur immediate in animastamen dicit hic, quod perfectioniseft in anima immediatius attingere vltimum finem, qui eft beatitudo : ergo ipfaanima debet recipere immediatius beatitudinem, quam potentia,

¶Dico,



### Secundi

Sextædecimæ

Dico, p non contradicit fibi, quia quando loquitur hic immediatius coniungi fini, potest acci-Comungi fi- pi dupliciter. Primo, quita fic coniungatur em casi porcit ai- dem rem realiter, & effentialiter, gnon per ali-di dupl.= quid diftinctum realiter, & effentialiter. Secundò, 9 per eadem omnino realitatem, & formalitatem colungatur. Primo modo dico, qipfa anima realiter, & effentialiter immediatius coniungitur fini, quia licet gratia, quæ est medium vniendi, recipiatur immediatius in voluntate, tamen ipfa volutas est simpliciter eadem res cum ipsa anima, licet etia beatitudo immediatius recipiatur in realitate potentiæ, tamen iplæ potentiæ funt eadem res cum anima. Accipitergo Doct.hic, o nobilitatis eft in anima vniri vltimo fini per eandem rem,quæ ipfa eft, quàm per aliquid diftinctum realiter. Sequitur in littera ibi. Hoc est fi seipsa.

Nota fingula verba, quia aliquis posset dicere, p Doct.contradicit fibi, quia in quarto, distin.49. vult, q beatitudo confistat in vnione potentiæ rationalis eu obiecto beatifico, quæ vnio fundamen Thi cofiftat taliter est ipia operatio. Probat etiam ibi, 9 beatibesticado. tudo coliftit in operatione, probat etiam in q.13. quolib.g.intellectio, & volitio funt qualitates abfo lutz.ex hoc, o perfectifime vniunt intellectum, & voluntatem perfectissimo obiecto, & in operatio realiter diftinguitur, ergo ipfa anima vniturvltimo fini, puta obiecto beatifico peraliquod diftinctum realiter, quia per ipsam operationem, ideo verba Doct.funt colideranda.Vult enim hic Doc.g.maioris perfectionis eft in anima ex feipfa realiter, & ess entialiter operari circa vltimum fine, qua operatione vnitur illi, quàm posse operari p aliud diftinctum realiter, nam maioris perfectionis effet in ligno ex fua natura posse producere caliditatem in alio, quàm per aliquod fibi additum distinctu realiter, quod effet principium calefactionis. Sic in proposito, maioris perfectionis est in anima per fuam effentiam posse operari circa vltimum fine, in quo vltimate beatificatur, ita qipfa realiter, & effentialiter possit esse principium suc operationis, qua coiungatur vltimo fini, q este principium per aliquod fibi additum realiter diftin cum, patet., quia tunc ipfo addito remoto anima fe haberet vt lignum, quod ex se non posset operari.

Scotus non

Dicoigitur,&c. Hoc non dicit Doct.ex intenloquitur fe-tione propria. 69 ipfa anima intellectiua, & poten cundi men-tiæ nullo modo diftinguantur preter opus intelle-tum propria. Aus, quia tunc apud ipfum multa inconuentia, fequerentur, quæ possent deduci ex dist.2.primi. & dift. 10.& 26.& g non fit opi. Doct.patet infra. Dicit etiam ipse, onon est necesse, o distinguatur, nec re, nec ratione. Accipit ergo distinctione rei, quæ eft inter rem, & rem: & quia Th. & quodammodo communis opi.negat diftinctionem ex natura rei, ac distinctionem formalem. Dicit, g no est necelse, q diftinguantur realiter, & q poteit suftineri, vt pater, ergo. Et quod addit in littera ibi, q nec rone dicit, quia si illa poneretur, omnino superflueret, cum distinctio potentiarum rationis nullo modo requitatur ad operari, necad diftinctas operationes, nec relatio rationis aliquo modo positi ese principium operatiuum, aut productiuu, nec rela rio rationis necessario preexigatur ad distinctione realem aliquoru, puta intellectionis, & volitionis, vt patet a Doct.in primo, diftin.8.q.5. Dicit ergo Doc.g poteft substineri, g no sit ibi diftinctio realis, & hoc veru eft, sed tamen non negat diftinctionem ex natura rei, vel formalem, immo illa est fim pliciter, vt patet infra in primo, d.2.quia agere per modum libertatis, & agere per modum naturæ funt simpliciter modi oppositi agedi diftincti prç-

ter quamcunque operationem intellectus; cum er go voluntas sit ratio agédi per modum libertatis, ceintellectus per modum naturæ: igitur inter illa est aliqua distinctio præter opus intellectus, & fimiliter inter illa, & animam, quia si nullo modo distingueretur ab anima præter opus intellectus, nec etiam inter se. Potest ergo sustineri, quod ste ibi diftinctio rationis, quia illa omnino superflueret. Sed quia via hæc non posset saluare aliquas au ctoritates, quæ ponunt, quòd potentiæ exeunt, & quòd fluunt ab effentia, & huiufmodi.

IBI. Ideo dico aliter. Hic Doct. intendit pro- Opi. Scoti. bare, quod ipsæ potentiæ animæ distinguntur adinuicem, & ab ipfa anima præter omne opus intellectus, & talis distinctio, vel erit ex natura rei, vel formaliter.

Nota tamen, quòd hic Doct.loquitur de notitiis intellectiuis, & non de sensitiuis, quæ requirunt aliam difficultatem.

Jico tamen, quòd fi potentia fenfitiua est potentia constituta ex anima intellectiua, & organo. vt puta potentia viliua, quæ refultat ex anima, & organo tali, vt vult Doct.in primo, dift.3.q.6.& in quarto, dift.44. manifeste apparet, quomodo talis potentia realiter distinguatur ab anima, patet, quia anima separata à corpore non est amplius po tentia fensitiua, vt patet à Doct.in quarto, dist.44. si tamen accipiatur potentia sensitiua pro quadam virtute ipfius animæ, quæ non poteft habere operationem, nis vnita tali organò, tunc nullum fequitur inconueniens ponere ipfam effe idem realiter cum anima. Nec valet dicere, quòd tunçanima feparata possit videre, quia ad hoc, quòd talis virtus possit habere talem actum videndi, necessariò requirit determinatif organum, fed quicquid fit, de hoc aliàs. Sequitur in littera ibi, vi probat Aristot.in principio quarto metaphysi. distinguntur tamen abinuicem formaliter, & quiditatiue, & etiam ab ente, formalitate dico reali, & quiditatiua. &c. Cum dicitibi, quod passiones entis diftinguntur formaliter, & quiditatiue adinuicem, & etiam ab ipfo ente non debet accipi quiditatiuè, & essentialiter, quia tunc passiones essent diftinctæ estentialiter, nec fic quiditativæ, quod habeant proprias quiditates diffinibiles propriis diffinitionibus, quia passignes entis non diffiniuntur, sed accipit ibi quiditatiue, prout ide est, quod formaliter, sicut dicimus, q accipiendo entitate vnius passionis dicit aliam formalitatem, sine quiditaté large fumptam ab entitate alterius paffionis, & ab entitate entis. Sequitur in littera. Aliter metaphyfica, concludens tales passiones de ente, & illas cofiderans non effet scientia realis. Hic dicit Doct.g. fi tales passiones entis non essent ibi reales, idelt præter opus intellectus, & diftinctæ, vt dixi fupra, quòd metaphysica non esset scientia realis.

(Hic posset oriri vna difficultas, licet forte extra intentionem, quòd ex quo fit vera Logica, est vera scientia realis, cum sit habitus intellectos, & tamen est de secundis intentionibus.

Sed pro núc dico, o Logica est realis in se for- Quomodo maliter, cum fit in prædicamento qualitatis, non Logica fit tamen dicitur realis, vt comparatur ad conclusio- fcientiaresnes demonstratas in logica, metaphysica autem est !... verissima scietia realis, tam in se formaliter, quam in comparatione ad confiderata in illa fcientia.

A D'argumenta principalia ibi. Item quorum est identitas realis corum est prædicatio vera, predicando hoc effe hoc, ergo intellectus, & voluntas effent ido realiter ; hæc enim effet vera, intellectus est voluntas, quod est inconueniens.

Ibi. Adaliud de prædicatione, &c. Cum dicit FranLych.inij.Sent.Sco. Dd 2 Doc.



## Quastio

diftin.

Doît. g illæ perfectiones non funt quiditativé idé effentiæ animæ, ideo vna non predicatur de alia in abftracto, vt dicendo, intellectus eft volutas, & debet accipi ibi quiditativé, ideft formaliter. Et ga dixit fupra, ficut animal eft de quiditate hominis, & tamen non prædicatur in abftracto de homine videtur repugnantia in dictis, g ideo potentiæ nó prædicantur adinuicem in abftracto, quia nó funt idem quiditativé, fivé formaliter, cũ illa alia, quæ funt idem quiditativé, vnum non poffit prædicari de alio in abftracto. Dico, g Doct.nó intendit hìc, g fi aliqua funt idem quiditativé, g vnú poffit fdicari de alio in abftracto, immo hic magis arguit à fortiori, g fi animal, qd eft de quiditate hominis, non prædicatur in abftracto dehomine, multominus illud, quod non eft de quiditate alterius. Q V I D A M nouus expositor S. Tho. nititur

ibri

Caietanus nititur folnere rationes Scoti,

Speculare omnes re∫pð fiones Caie-Eanà

soluere rationes Doct. subtilis.vnde dicit fic ad litteram fuper primam partem fumme S. Tho.q. 54. art.3. Ad euidentiam præsentis materiæ notandæ funt alique distinctiones. Prima est de actu. Quidam est adaquatus potétia, vt intelligere respectu intellectus, & videre respectu visus. Quidam verò inadzquatus, vt tale intelligere, puta intelligere bo uem,& tale videre, puta albu. In proposito est fermo de actibus adequatis tantum, quoniam de talibus tantum verificatur, o potentie diftingütur per actus. Secunda est de graduatione rerum. Quzda enim res funt, quæ primaria intentione intendutur à natura, vt actus. Quædam vero, vt potentiæ, quáuis contingat res intentas, vt actus habere aliquid potentiæ admixtum, & fimiliter res intentas, vt po tentias habere aliquid actualitatis admixium, & illæ quidem sunt per se primo, & essentialiter actus, acperhoc fimpliciter locantur in coordinatione actuum, ifte verò funt per se primo, & essentialiter potentiæ. Et consequenter simpliciter locantur in ordine potentiarum. Ita q imaginandum eft, q quemadmodum in genere fubstantiæ, eft inuenire qualdam res à natura intétas per le primo, vt principia aliorum fint.Ita in quolibet genere fint quæda res p le primo intêtæ à natura, vt principia p-xima alioru,& fi ita est, ex hoc hr tertia distinctio. actus, & potentia, quia vterq; est duplex. Actuum enim quidă est per se primo actus, & secudario po tentia. Quidă vero econuerso. Et similiter potentiaru quædam eft per se primo potentia, & secudariò actus. Quzda verò econuer fo. Quamuis in his fit latitudo quzda, qm potentic palliuz funt actus tm modaliter, pro quato subiectis inhæretaliquæ earum, habent enim ex hoc quædam actus modu, potentiæ verò actiuæ actus quidem funt, sed tales, g funt effentialiter intéri, & ad hoc producti in na tura, vt principia operation u fint. Et pp hoc in gne principiorum effentialiter locantur. In proposito ergo fermo est de actu per se primo intento in ratione actus, & de potentia per se primo intenta in ratione potétiæ, quitem detur in natura tales res, specialem quastionem exigeret. In promptu th ap paret rationabiliter eas poni posse, ququidem ha-bitus omnes practici, vt docuit Arist, in ethicis, res tales funt, qm ad nihil aliud funt, nifi ad operati, fimiliter formalia fignificata potentiarum anime ad nihil aliud funt, nifi ad operari. His præsuppositis ad obiectiones cotra rationem S, Th.factas, rndef, o præsens sermo est de diuersitate reali, no quacuque, sed formali, no quorum cunque actuum, sed adæquatorum, &per se primo intentoru in ratione actus. Talis enim diuersitas totalis potétiarum dinersitatem exigit, no à posteriori, sed à priori, inferens eam, qm actus adæquatus eft finis potentiæ, & ex 2.phy.expresse patet, g ex fine allignare ratione

& contradictioné eius, qd eft ad finem, eft reddere caulam à priori, immo potissima caulam in rebus naturalibus, quia naturalia funt pp finem. Et ppea argumentum illud : diftinctio in principiatis non arguit diftinctionem in principiis, sophisma estaccidentis, qm actus potentiarum, non in eo g éffectus, fed in co, o fines potentias diftingunt. Adid verò, quod obnicitur cotra propositiones subsam-ptas, dí, g(vt patet ex verbis S. Tho.in responsione ad vltımum argumentü) esse, hic non sumitur vir, prout est commune quid ad actum primum substantialem, & accidétalem, sed pro esse substantiali tm.Et ratio eft, quia hæc fumitur, vt totaliter diftin guitur cotra esse, quod datur per operari. Tali au tem est esse accidentale, quia operari est quod dam accidentale esle habere. Er ideo non est mirum, si forma accidentalis proximum principiú esfendi, & operandi est, quia & esse eius, & operari eiusde eft quoddam effe accidentale. Non fic autem fe habent operari, & este substantiale, vt de se patet, quia illud eft substantia, & hoc accidens. Nota 👉 be-

Ad obiectiones contra conclusionem ordina- nè. tè dicendo, respondetur, gsfermo pas proprie loquendo est tin de potentia operatiua, fiue actine, fiuè passiuè operari dicatur, modo ibi vera operatio fit. Et per hoc excluduntur omnes potentiæ pu ræ receptiuæ, idelt quæ nó media aliqua operatione aliquid habent, vt actu, qualis eft potetia subiecti respectu propriæ passionis, & vir respectu corum, quæ per se congenira sunt rei, vnde non vf inconueniens ponere potentialmates tales cogenitas fubitantiis rerum. Nec multiplicatur entia fine nocellitate, qm vt pater 12.metaph.in tex.26.& 28. in quolibet genere est dare propriam potentiam, & proprium actu, quæ sunt, vi principia illius entis. Ex hoc enim sequitur manifeste, o oportet altern duoru dicere, aut o substantia sit reductive in altis generibus, vi potétia reducitur ad genus actus, ant o dentur iste potentie congenite. Et cu primum fit inconveniens, vt etiam ipfe Sco.faretur, oportet dicere secundum. Neque poteft ad illum tex. Arif. respoderi, q loquitur de potentia obiectiua, quoniam expresse loquitur de potentia, & acu, vt prin cipia sunt eius, quod est in genere. Constat autem, g potentia obiectiua principium no est rei, immo eft res ipfa, vt possibilis eft effe. Ad id verò, quod depotentia materiæ obiicitur, pater rafio à S. Th. intédète, o potétia materiæ eft ad effe fubstantiale nulla mediate operatione, q fit verè operatio, ac p hoc accides inter ifta, & forma fubftatialem, gm in inftati generationis, nulla reseft in materia nisi for ma substantialis cum consequentibus ad ipsam.

¶ Ad primam autem rationem Scoti dicitur, g. Ad primam effe principium operationis contingit tripliciter, rationem fcilicet vel proximum tantum, vel principale tan-Scoti. tum, vel proximum, & principale fimul.

Le gelicere operationem, vtprincipium proximum tantű, eft imperfectionis, quia oportet effe de genere accidentis. Elicere verò operationem, vt proximum, & principale fimul, eft fummæ perfectionis, quia ponit in re perfectionem fubftätiæ, & accidentis. Elicere verò, vt principale tantum medium eft, & propterea rationabiliter conuenit fubftätiæ creatæ, quæ media eft inter Deum, & accidentia:vnde ad primum dicitur, gfubftantia debet ordinari ad finem nobilifimo modo, poffibili tamen. Immediatio autem per exclusionem potétiæ mediæ, eft modus impoffibilis fubftantiæ creatæ. Et per hoc patet ad primá confirmationé, quia firatione nimię perfectionis quá haberet, repugnat fubftantiæ creatæ, effe proximum principiú operationis, qm effet proximum, & principale final.

¶Ad

Digitized by Google

Ad alteram verò confirmationem (fi non velimus abuti vocabulis) negatur colequetia, qm operari mediante virtute propria, vt quo, non est operari per accidens. Et ad probationem negatur, o beatitudo comparetur ad potentiam substátiæ intellectualis, & ad ipfam fubstantia intellectualem, vt color ad superficiem, & substatiam corpoream, ita o quemadmodu color informaret superficie, si esset le parata à corpore, ita beatitudo potétiam, fi ester separata à substantia. Dico enim, o ista conditionalis est falsa, quoniam beatitudo est effentialiter operatio vitalis, quam non est intelligibile effe, nisi viuentis. Tum etiam, quia beatitudo non potest effe nisi in beato, non potest autem fingi, g potentia separata esset beata, quemadmodum superficies ellet colorata, vnde non folu antecedens, & confequens illius conditionalis funt imposfibilia, sed etiam conditionalis ips.

JAd lecundam rationem Sco.coceditur fubftátiain oportere fieri à fubstantia, tanquam à causa principali, non autem proxima, & ad primam in-ftantiam de caufatione accidentis à fubftantia, df, g nullum accidés caufatur a fubstantia immediate per operationem mediam. Cum hoc tamen Ast, & multa accidentia consequentur substantiam, oc in genere caufæ effectivæ, & materialis per modum naturalis sequelz, & hoc modo substantia est caufa suarum passionum, & potentiarum.

¶Ad instantia verò de propria causalitate causa siam de cam principalis, & superioris dupliciter dici potest. Pri mò, negando, q fubftantia, & fua potentia operatiua fint proprié, loquendo caufa principalis, & instrumentalis, superior, & inferior. Et propterea obiectiones non habent locum, & potest esfe ratio negationis, o fubftantia, & potentia operatiua con currunt, non vt duz caufe, sed vt caufa, & quafi códitio causa. Secundo potest dici admittendo, q fe habeant no vt caula fuperior, & inferior, fed quodammodo, vt principalis, & inftrumentalis. Et g inftrumentum eft duplex, coniunctum. f.& feparatum. Et rursus inter instrumenta coniuncta datur latitudo, qnoniam calor, & potentia augmentatiua coniuncta instrumenta animæ dici possunt, potentia tamen magis coiunctum instrumentum est, nec opus est omne coiunctum instrumentum moueri à principali. Sed operari principaliter cocurrente ad illud operari principali agente, qm fic large aecipiendo inftrumentum, hac sufficit haberi inftru menti conditionem, vnde no oportet obiectis aliter respondere, supponentibus substantiam, & posentiam operatiuam fe habere, vt duas caufas.

Ad illud tamen, of tangitur de proximo principio elicitiuo generationis substantialis, dr, q em rem generatio fubstantialis instantanea, no est operatio aliqua, sed est terminus gnationis transmutatis materia víque ad hoc, vnde no oportet querere aliud illius principiū, sed illud ideni, quod in toto tpe præcedente generabat, in instanti vltimo illius temporis generat, terminando actionem suam.

9Et cu quæritur, quomodo alteratio, aut quodcunque accidens virtute substantiæ substantiam fa ciar, quid est illa virtus. Breuiter dico dupliciter di ci posse. Primò à quibusdam dr, g est res qnædam intentionalis, co modo, quo intélio coloris dí esfe in aere, & g licet fit accidens &m effe, eft tame causaliter substantia, no vt principalis causa, sed vt vis quodammodo instrumentalis quam constat, posse esse imperfectiorem effectu, vt patet de formis seminum, & approbatur 12. metaph, tex. 40. Secundò df. qaccidens ipium ex hoc ipio, q eft coiunctum fubitătiz tali est eius organu coniun cum, & est ipfius virtus, nec oportet alia superaddere virtutem,

& hoc puto verum in his, quæ no funt vera inftrumenta, sed ipsum, & substantia sunt vna causa,

Ad tertia autem rationem dr Primo, q illa p- Ad tertiam pofitio absoluta realiter diftincta sunt separabilia, rationem. adinuicem est falsa etiam in doctrina sua, quando partes essentiales simul sumptæ apud ipsum distin guntur realiter à toto, & th no posset alterum fine altero fieri. Deinde dr, q connexio necessaria inter fubstantiam, & eius potentiam, dato, geflet ex cau falitate actiua, non th inferret substantiam este immediatum principiù alicuius operationis, vt patet ex dictis. Non infert etiam, q Deus possit eas feparare, quia potest supplere vicem causa efficientis, qm hoc intelligitur de efficiete proprie f per operationem mediam. Tale autem non est substantia respectu suz passionis, vt ex dictis iam patet.

Ad illud, q obiiciatur de effentia angeli, dr, q De effentia fubstantia angeli no est elicitiuu principium intel- Angeli. lectionis, sed potentia. Et quamuis substantia absq; media specie intelligibili ad inteliectionem cocurrat, non tamen concurrit, vt eliciens, fed vt fons intellectus in actu respectu sui, vt infra patebit.

Ad vltimum verd de frigefactione aquæ cali- Quid fo dæ dupliciter di Primò, 9 principium illius frige- principium factionis eft forma mediate frigiditate, quæ in ali- frigefattion quo gradu in ea remansit, qm non potett totaliter nis aqua. ab ipla expoliari. Nec obstat, o frigiditas illa sit mi nor caliditate introducta, quamuis enim sit minor formaliter, eft tamen maior radicaliter, seu virtualiter pp formam substantialem propriam eius radicem, cuius eft virtus, & proprietas. Cotingere au tem potest totu quodammodo pati à toto pp contrarietatem qualitatum actiuaru in toto exiltentiu in continua pugna. Secundò dr,& melius, g frigefit per le à generante, & à forma propria p modu tm fequela, co modo quo graue grauitado frangit prohibens ipfum descedere, & deorsum mouetur. Imaginandu eft enim, & ita eft, 9 quemadmodum ad formá grauis geniti extra locú fuú naturaliter sequeret motus deorsum, nisi aliquid prohiberet. Itā ad formā aquæ lequitur esse frigidum in tanta perfectione, & li impediatur à tata perfectione, foquitur remoto prohibéte frigefactionis motus. Et quemadmodu graue grauitando vincit prohibés, qnq; ita frigidum frigedo vincit calidu prohibes, qñ calidú illud ab agente illud foucte destituitur. Ét rurfus quéadmodú graue fequitur motú deorfum mediante grauitare, ita aqua frigefactio mediante frigiditate illa, à qua non est denudabilis, o aurem altero istorum modorú, qui valde propinqui sunt, fiat. Ex hoc patet, quia nisi sic dicatur, oportebit recurrere ad causas extrinsecas, puta ad continens, fed hoc non potest rationabiliter dici. Tum quia aqua efficitur frigidior efficiente. Tum quia ficircumscriberetur continens, aut poneretur neutrale, nihil minus aqua calida frigefieret. Cuius fignum euidens est, quia aqua calida posita in continente non calido tepescit. Vnde continens, & quæcunque alia cauía extriníeca no poteít poni nifi caufa per accidens, vt remoués prohibés: opor tet.n.naturalis accidētis alicuius, naturā cām poneret, quæ intrinsecu principium est, vt patet 2 phys.

OMISSIS multis dictis huius expositoris, Caietanus quæ nonulla includunt dubia, oftendo responsio- non euacuae nes datas ad rationes Doct. que partim ponuntur responsiones a Doct.in præfenti dift.& partim in quarto, di. 12. Scoti. non euacuare, Et cum dicitad illam Doct.in isto fecundo, quæ stat in hoc, quòd substatia creata rationalis nouissimo modo ordinatur ad vltimum finemattingendum per operationem, & fic videtur, gimmediate possit operari circa illum finem. Cum ergo dicit, quòd elicere operationé, vt prin-Fran Lych.in ij Sent.Sco. Dd 3 ci-

Ad infanfalisate.

Digitized by Google

### Distin.

### Juxstio

cipium proximum tatum eft imperfectionis, quia oportet esse de genere accidentis, hoc videtur manifeste falsum, tu quia principiu elicitiuu, inquantum haiusmodi, nullam imperfectionem includir,& dixi inquantum huiufmodi,quia fi aliquado principium elicitiuum includit imperfectionem, hoc non est ex ratione principij elicitiui, sed aliunde, puta quòd sit principium elicitiuum dependenter, & sic omne principium elicitiuum causatu includit hanc impersectionem, vel q sit cum muta tione subjecti, sicut generatio in creaturis, quæ connotat materiam mutari de vna forma ad alia. Dico ergo, o o principiu elicitiuu, vt hmoi nulla includit imperfectione, & per coleques principiù proximu elicitiuu nulla includit imperfectionem. Et cu dicit iste, quia tale est accidens, ideo includit imperfectionem, sed hoc nihil est, quia hoc idem dicam de substantia creata, que etia ve principium elicitiuu eft limitata,& dependens in agen do. Secundò, fi principium elicitiuum proximű ex sua ratione includeret imperfectionem : ergo in diuinis, vbi ponitar voluntas principium elicitiuum proximum sui actus erit imperfecta, vel vifio objecti, fi ponatur immediatum principium. elicitiuum actus voluntatis erit imperfecta. Tertiò, quia videiur implicare in dictis suis : ponere enim a. esse rationem formalem immediate operandi ipli b. & b. principale agens,& a. dicere imperfectionem, & b. perfectionem videtur manife-Ita repugnantia, fi tam principium remotu, quam proximum attingant eundem terminum (quod dico propter calorem in igne, qui tantum attingit dispolitionem ad ignem generandum : ignis verò attingit terminum principalem) patet, quia fi ano tantum est causa proxima producendi, sed etiam id, quo b. attingit terminum principalem, Sequitur, q.a. vt ratio agendi proxima nullam includit imperfectione, immo magis perfectione, quam b. Et patet, quia per impossibile posita sola essentia animæ nulla potest assequi operatio, cum non sit ratio formalis operandi. Posito verò intellectu, etiam per impossibile separato, adhuc erit ratio agendi, siuè operandi. Et licet essentia animæ ex hoc dicatur nobilior potentiis, qa potentie fluunt ab ipla, tamen inquantum non potest immediate attingere obiectu, nisi mediantibus potentiis operatiuis non potest dici nobilior, cum tota ratio attingendi obiectum fit a potentiis. Nec multum va let illa diftinctio de agente principali remoto, & de agéte proximo, vbi agens proximum est ratio agendi principalis, licer enim agens proximum dicar imperfectionem respectu agentis principalis, vbi agens proximum non ponitur principali agen ti ratio formalis agendi, vi patet de Deo, Sole, fed vbi agens proximum ponitur ratio agendi principali agenti, ficut ponitur potentia intellectiua effentiæ animæ videtur effe nobilius, & fi non abfolutè, tamen sub illo respectu, quo ponitur formaliter ratio agendi.

Potentis

fluunt ab

anima.

I ibri

Præterea quod dicit iste, pessentia animæ ponitur principale agens respectu intellectionis est valde dubiú, quia quod nullo modo est ratio formalis agendi respectu a. nullo modo est actiuum, necproximum, nec remotum, sed essentia animæ circumscripta potentia, nullo modo est ratio intelligendi, vt patet, nifi dicatur, g ex hoc dicitur principale agens, quia producit in se intellectum, &voluntatem, quæ sunt accidentia, quæ potentiæ funt rationes formales agédi, & tunc habetur propolitum contra te, quia substantia erit immediatum principium, & immediata ratio producendi aliquod accidens, quo 1 Tho.negat.

Preterea quod dieit, gelicere operationem, vt principium proximū, & principale fimul eft fummæ perfectionis, quia ponit in re perfectione sub-stanuæ, & accidentis, & sic nulla substantia est hoc modo principium operationis, hoc videtur effe fal sum, tum quia sequeretur, q accidens effet principium elicitiuum perfectius substantia, patet, quia calor lignie ft principium proximum, & principale calefaciendi lignum, & tamen vi fic no includit perfectionem substantiæ, vt dicis. Assumptum patet, quia fimpliciter tota fatio calefaciendi lignum eft ab ipfo calore, multa alia inftantia adduct pofsent, quæ breuttatis causa omitto. Quod etiam dicit, g nulla fubitantia creata poreft effc immediatum principium elicitiuum, patet hoc effe fallum, quia substâtia ignis immediate attingit terminum formalem generationis: non enim aliquod accidens, cum lit imperfectius substantia, potestimmediate attingere substantiam aliquam.

Præterea in hoc cotradicit magistro suo S.Th. Caietanus qui expresse vult, o esfentia angeli potest esse prin. contradicio cipium immediatum intellectionis, vi patet in pri S. Thoma. ma par.fum.q. 50. art. 1. vbi fic dicit. Angelus auté, cum fit ummaterialis, eft que da forma tubliftes, & per hoc intelligibilis actu. Vinde fegtur, o per fui formam, quæ elt fua fubitantia, feipfum intelligat. Dico vitra, g ifte adhuc non foluit rationes Doct. quia fi anima ex fua reali entitate non potest attin gere vkimum finem, fed im mediante aliquo acci dente realiter diffincto ab ipfa, no magis effet acti ua luæ vitimæ perfectionis, quàm lignű effet actiuum respectu calefactionis alterius ligni mediante calore fibi inhærente, & fi talis calor effet separatus à ligno, nullo modo haberet vnde calefaceret lignum. Sie fimiliter fi talis porétia, que ponitur ab iftis accidens diftinctum, fi effet feparata ab effentia anima, ipía anima non haberet realiter vnde posset attingere aliquam suam operationem, qua vniatur vltimo fini. Et cum dicit iste, 9 hic modus est ei impossibilis, oporteret ostendere hanc impoffibilitatem, fi enim fubftantia inferior habet in fe realiter, vnde poffit attingere fuam operatione, quanto magis substantia spiritualis, cu sit incompa rabiliter perfectior, & pcipuè cu natura fit dignifi cada qui pot, vbi no apparet manifelta coti adictio.

Ad illud, quod dicit ad illam confirmationem Doct. videlicet, q tunc anima effet beata per accidens, cum negat consequentiam, quoniam operari mediante virtute propria, vt quo, non est operari Operari, vt per accidens. Verum dicit, si talis virtus inest ope- 9 0, non eft rati formaliter, & effentialiter, ficut dicimus, o for Per accides. ma ignis est per se ratio generandi ipii igni. Si autem ratio operadi ponitur accidens realiter diftin ctu ab operante, nullo modo erit ratio per fe operandi tali operanti:non enim calor in ligno eft per fe ratio calefaciédi (pli ligno: eo enim modo quo estactus primus ipsi ligno, eo modo est ratio calefaciendi, fi per se per se, fi per ascidens per accidés. Cum ergo calor fit ipfiligno tantum actus primus per accidens, quia accidentaliter aduenit fibi, fic erit ipli ligno tantum ratio calefaciendi per accidens, quia Arift.2. phys. vbi loquitur de agente per fe, quod agit propter finem, vbi vult, g per se ages sit illud, quod agit per forma propriam, vt patet de domificatore, licet enim calor sit per se ratio agendi, non tamen habens calorem, vt accides fibi dicitur per se agere, quia túc sequeretur, q lignum habens calorem per se calefaceret.

Et vitra posito, quòd dicatur per se agere illud quod habet in se rationem formalem agedi, tamé adhuceft perfectius agere per formam propriam, g per aliqa fibi accidens, & fic fi anima tm per potentiam,



### Secundi

tentiam quæ est accidens realiter distinctum esset

Vnica. fa proxima & immediata, aut erit à substătia ignis,

2 I 2

situdo .

beata formaliter, sequeretur quòd talis beatitudo ineffetanima, non per aliquod fibi intrinfecum realiter, sed tantum per aliquod accidens, quod videtur absurdum, & sic separata tali potentia ab ani Que sit bea ma, anima adhuc esset beata ipsa potentia. Nec valet dicere, quòd beatitudo est essentialis operatio vitalis quam non est intelligere esse, nisi viuentis, quia quæro à te illa operatio perfecta, puta clara vi fio, in quo immediate recipitur. non in essentia animæ, vt patet, quia no eft immediatum receptiuum aliculus operationis per telergo immediate recipitur in potentia intellectiua, & per consequens denominat ip fam, ficut & patet de albedine immedia tè recepta in quantitate, quæ denominat ipfam. Et cum dicitur, quòd est operatio vitalis. ergo tantum est nata denominare naturam viuentem. Quaro à te, an potentia intellectiua fit potentia vitalis vel ne, fi fic.habetur intetum, quòd sicut est immediatum principium elicitiuum operationis vitalis, ita erit immediatum receptiuum eiusdem, & sicut si talis potentia esset separata ab anima, adhuc esset principium elicitiuum vitalis operationis (licut fi calor ab igne effet separatus, effet principium elicitiuum caloris) ita effet immediatum receptiuum operationis vitalis, fi poneretur separata, nisi dicatur, 9 di citur vitalis operatio ex hoc, quòd recipitur in viuente, & tunc ex hoc sequeretur, quod omnis forma recepta in viuente effet forma vitalis, immo no dicitur aliqua operatio vitalis ex hoc, quòd præcisè recipitur in natura viuente, fed quia tantum nata eft effe à viuente, vi à principio elicitiuo, vel diciur operatio vi talis ex sua ratione formali, puta ga talis entitas, vel talis operatio. Sed quicquid fit.parum curo,quòd diçatur vitalis vel ne, sufficit enim, quòd realis beatitudo quæ confistit in clara visione Dei secundum Thom, immediate recipitur in potentia intellectiua, & tunc per possibile ipsa separa-ta, talis potentia clarè videret Deum, quæ visio est formaliter beatitudo, & fic aliquod accidens de ge nere qualitatis posset dici formaliter beatum, immo videtur absurdius sequi, quod accidens perfeclius subiectetur in accidente imperfecto, & in esse & conferuari depedeat ab illo, visio enim clara deitatis ponitur communiter, & præcipuè, secundum vbi confi- cosaccidens perfectifimum, cum illud fit vltima. far beatien perfectio nature rationalis. Sed potentia eft accidés do, focundă value imperfectius, fi ponatur accidens. Et cum vls. Thoma. tra dicit, quòd beatitudo non potest esse, nisi in bea to, non potest autem fingi, quòd potentia separata fit beata, ficut superficies effet colorata. Hæc videntur verba tantum ad placitum, posito enim 9 beautudo quæ est perfectissima operatio per te sit in beato tanquam in subiecto, & vltimate denominato. Sed quæro tunc de immediato receptiuo illius operationis non potest poni corpus, nec anima, vt patet, nec totum compositum . ergo erit potentia. intellectiua, & per confequens illa erit beata, quiahabens formam denominatur ab illa, & ficut dicimus, quòd homo vlumate est albus per albedine, quæ immediate recipitur in quantitate hominis, & fi talis quantitas effet feparata, adhuc effet alba, fic homo dicitur formaliter beatus per beatitudinem

immediate receptam in potentia hominis ergo fi ta lis potentia esfet separata ab homine, adhuc verè realiter haberet illam operationem beatificam, & per consequens esset realiter beata, nec hoc fanicapitis negaret ni forte pro teruiendo.

9 Cum dicit ad secundam rationem, quod subftantia no fit immediate à fubstantia, vi à causa proxima, sed tantum vt à causa principali.Quæro quan do ignis generatur ab igne à quo sit tanquam à cau

& habetur propositum, aut erit ab aliquo accidente puta à calore substantiæ generantis, & túc sequitur, quòd imperfectius essentialiter erit causa equiuoca effectus perfectioris essentialiter, calor enim. est essentialiter imperfectior quacunque substatia, vt patet 7. Metaphy. tex. com. 4. Aut ponitur generatio ab aliqua potentia ignis generantis, & tunc quæro de illa potentia, aut est substantia, aut est accides,& arguitur ut prius. Et cum ultra dicit, quod nullum accidens causatur immediate à substantia, licet multa sequantur substantiam in genere causa efficiétis per modum naturalis sequelæ, cum quæro de calore ignis à quo sit genitus ponendo, quòd realiter diftinguatur ab ipfo, etiam ipfi habent ponere, aut erit genitus à substantia ignis immediate, & habetur propositum, aut ab aliquo accidente immediate, & tunc quæro de illo alio, & ficvel oportebit stare ad aliquod accidens immediate cau fatum à substantia, vel oportebit procedere in infinitum in accidentibus, nec valet dicere, quòd calor ille concomitatur substantiam ignis permodum naturalis sequelæ, quia cuiuscunque entis absoluti realiter distincti ab alio est signanda aliqua causa productiua, & dixi entis absoluti propter relationes quæ concomitantur extrema posita, & ideo p fe non producuntur, sed non est sic de ente absoluto realiter distincto. Oportebit ergo dicere, quod calor in igne sit immediate causaius à substantia ignis. Et propterea quæro de quantitate substantiæ à quo fit caufata, certum est, quòd non abaliqua quantitate, vi patet, nec à qualitate cum sit posterior ex natura rei, ergo immediaté erit causata à substantia, cuius est talis quantitas. Nec hic oportet dicere, quòd tantum concomitatur ex necessitate naturæ talem substatiam, quia, quod sic concomitatur per nullam potentiam potest esse fine eo ad quod necessario sic concomitatur, vt patet de relationibus, quæ necessario concomitantur extrema posita in actu, & ideo simpliciter est possibile huiufinodi relationes posse existere fine exiremis. Relationes Sed quantitas per diuinam potentiam potett exi- non possune stere fine substantia cuius est, vt patet in facramen- ex flere fito altaris. Et propterea quæro de calore, siuè de ne extrequantitate, que ponuntur entia absoluta, & reali- mis. ter distincta à substatia, aut sunt entia vera causabilia absolute, aut simpliciter incausabilia, si primo quæro à quo funt caufabilia, aut tantum à fubstantia prima, aut simul, à prima, & à secunda, si primo, ergo quantitas esset immediate à Deo. Er vitra sequitur, quod posset Deus facere substantiam fine quantitate, fi secundo, habetur intentum .

Ad responsiones dictas, & ad rationes Doct. quas facit in distinctione. 12. probando, quòd forma accidentalis non producit substantiam, nec virtute propria, nec à virtute fubstantiæ, quòd non virtute propria patet, quòd nec etiam virtute substantiæ cuius est vt instrumentum. Et probat quadrupliciter ibi. Primo, quia instrumentum apud Tho.non mouet in motum à principali agente, ergo aliqua est operatio substantia, qua mouet accidens ad agendum, & fic immediate agit. Secundo, quia causa principalis, & instrumentalis sunt essentialiter ordinatæ, sicut superior, & inferior. Causa autem inperior prius natura attingit effectum,quàm inferior, in illo ergo priori producta est substantia immediate à substantia, & constquenter in secundo signo naturæ, in quo terminatur actio causa secunda non producitue substantia, nisi idem bis producatur. Tertio, quia quo. instrumentum non se extenditilluc, opottet. 4 prin-

FranLych.in ij.Sent.Sco. Dd



Digitized by Google

principalis agentis actionem pertingere, fed actio accidentis non attingit immediate effentiam materiæ, patet ergo generationem fubftantialem, quæ fit in materia, oportet immediate elici à fubftantia. Quartò, quia cum dicitur accidens generaret fubftantiam in virtute fubftantiæ. ly in virtute aut addit aliquid abfolutum, aut refpectiuum, fi abfolutum, cum id fit accidens, cadem q. erit, fi refpectiuum manifestè pater, quòd ex refpectu fuperaddito accidens non potest facere fubftantiam, guia relatio non habet virtutem actiuam. Et vltra, illa relatio effet accidens, tum quia non potest nega re, quin fubstantia in fuo ordine fit immediatum. principium elicitiuum propriæ operationis, vt patet ex ratione cause fuperioris principalis.

¶ Et confirmatur, quia quamuis Deus apud Phi lofophos non caufaret, nifi mediátibus caufis tecun dis, tamen ipía eft immediata caufa propriæ operationis in fuo ordine. igitur fic fe habebunt fubftantia creata & forma accidentalis, dato quòd non cau fet, nifi mediante accidente. Has tamé rationes prolixius adduxi in 4.dift. 12. exponendo eas .

Speculare bac omnia.

Dottrina

fingularis.

¶ Cum igitur dicit ista primo negada, quòd fubstantia est sua potentia operatiua cum sint propriè loquendo principalis, & inftrumentalis superior & inferior. Dico'ponendo,quòd a.sit causa principalis,& b.fit eius potentia, & caufa minus principalis respectu c.effectus. aut enim b. producit c. immediate & virtute propria, & tunc accidens erit caufa fubstantiæ, & vltra non diceretur causa minus principalis, quia caufa minus principalis nunquam attin git effectu, nisi sic causa principalis simul attingat, aut attingit se in virtute a. sic quòd a. principaliter bene attingat ipsum c. statim sequitur, quod b. est causa instrumentalis, co modo quo dicimus, quòd causa secunda attingit effection dicitur causa instru mentalis respectu causa primæ, vt tenetur à Doct. in 4. dift. 1. quæft. 1. & vide quæ ibi exposui, erit etia caula inferior, illa enim proprie dicitur caula inferior, que agit in virtute alterius, & illa in cuius virtute alia agit dicitur causa superior. Si ergo potentia substantiæ, quæ per te ponitur accidens attingit effectum in virtute substantiæ. Sequitur, quod talis potentia erit causa inferior & instrumentalis respectu substantiæ. Et cum assignat rationem, quod fubstantia & potentia non se habeant, vt causa superior & inferior, quia substantia & potentia operatiua non concurrunt, vt duæ caufæ, licet vt caufa,& quafi conditio caufæ. Sed hæc ratio nullam habereuidentiam. Tum quia quæro à te de illa potentia, aut est vere actiua alicuus effectus, & fimiliter fubstantia est verè activa eiusdem effectus, & realiter distinguntur per te.ergo sunt vere duz cause, quia nihil deficit de ratione cause, etiam quia aut subftantia ex fua natura est ratio formalis agendi, & fimiliter potentia substantiæ est ratio formalis agen di, aut potentia non dicit rationem propriam agen di, fed fubstantia cuius est, aut substantia non dicit propriam rationem agendi, sed tantum eius poten tia si primo, habetur intentum, quia illæ sunt distin ctæ causæ, quia adinuicem sunt realiter distinctæ, & quia habent rationes formales agendi proprias, & adinuicem realiter diffinctas.fi fecundo, tunc po tentia nullam actionem formaliter haberet. fi tertio, sequeretur quòd substantia non est principalis caufa, nec etiam iste concederet secundum & tertium modum. Et cum vltra dicit negando, quòd fe habeant, vt causa superior & inferior, sed vna vt caufa principalis, & alia ve caufa instrumentalis, & fie non est necesse instrumentum semper mouerià caufa principali, & guod dicir, guod diffinguit de inftrumento coniuncto & separato videntur tatum

verba ,& nihilad propositum, quía accipio causam principalem, & sit a. & inftrumentalem, & sit b.& principalis fit substantia, quæ dicatur ignis, & instru mentalis sit accidens, quæ dicatur calor, & comparentur ad effectum qui dicatur c. puta ad ignem ge nitum. tunc quæro, aut a. attingit effectume lecundum suam rationem formalem, ita quòd dicatur verè actiua respectu talis effectus, & similiter b. attingat, aut a. tantum attingit effectum mediante b. si primo modo. haberetur intentum, quia a actione fibi propria attingit effectum, licet ad eundem. concurrat b. fi secundo modo, ergo calor erit totalis causa substantiæ genitæ, quod est falsum. Et vltra sequitur, quòd a non sit principalis causa respectu c. effectus, quia nihil dicitur causa alicuids effectus, nifi active concurrat ad vnum effectum. Et præterea fi a. & b. fic fe habent, quòd a.concurrit vt causa principalis, & b.vt instrumentalis. quæro aut b.agit tantum virtute propria, aut virtute a. si virtute a. ergo se habet, vt causa inferior respectu a. si virtute propria, sequuntur duo inconuenientia. Primum, quòd accidens erit caufa fubstantiæ. Secundum, quia si a. concurrit virtute propria, & b. virtute propria, aut concurrunt, vt duæ caufæ partiales, & eiusdem rationis, sicut duo trahentes nauim, aut concurrunt, vt duæ causæ partiales alterius rationis, quarum vna fit principalis, & alia minus principalis, aut concurrunt, vt duæ causæ to tales.fi primo fequitur, quòd a.çquè immediatè attingit effectum fic & b. & breuiter intentum. Sequitur etiam, quòd vna illarum poteft fic intendi, quod sola producet effectum, & sic calor possetfic intendi, quod solus posser producere substantiam, quia cause partiales eiusde rationis, quæ concurrunt ex equo, si vna illarum intendatur in duplum respectualterius, illa sola posset attinger effectum, vt patet à Doct. in primo dist.3.quast.8. & in isto fecundo. Si fecundo, adhuc habetur in- Caufa prin tentum, quia causa magis principalis æque imme- cipalis imdiate attingit effectum, vt patet de intellectu & o- midiate atbiecto respectu intellectionis. Si tertio, tunc que- tingit effero, aut sunt essentialiter ordinate, & tunc a. & b. se dum. habebunt, vt causa superior & inferior, & b. non posset agere, nisi virtute a. nec mouerer, nisi motum ab a. vi patet de omnibus causis effectiuis esfentialiter ordinatis, aut funt duæ caufæ totales non essentialiter ordinatæ, & tunc sequitur inconueniens, scilicet quòd idem effectus depedebit à duabus causis totalibus non essentialiter ordinatis, quod est impossibile, vt Doct.oftendit in primo diftinct.2. parte 1. queft. 1. & 3. & alibi fape. Posito etiam hoc esfe possibile adhuc habetur intentum, quiaa. æque immediate attingit effectum ficut b. & fic effectus potest elle immediate à substant a.

Ad illud, quod dicit de generatione substantiz, quod terminus generationis substantiz acquiritur tantum in instanti, & per consequens generatio substantialis instantanea non est operatio aliqua, sed illud idem quod in toto tempore præcedenti generabat in inftanti vltimo illius temporis generat terminando generationem suam. sed hoc videtur minus bene dictum, quia certum est, quòd esse substantiæ veræ generatur, & generatio illa fit in inftanti . ergo in eodem inftanti, quo accipit elle verè generatur & producitur, & tunc quæro à quo, aut à substantia, aut ab accidente, & arguatur, vt prius. Et cum dicit, quòd quia generatio est instantanea. non est operatio aliqua, hoc haberet probare. non enim est necesse operationem semper mensurari tempore, quad.m enimmensuratur instanti, vi patet de generatione substantiæ, patet etiam de illuminatione aeris à So-IC,



le, quæ eft vera operatio, & tamen instantanea,& quod dicit quod illud idem quod in toto tempo- . repræcedenti generabat in inftauti vltimo illius temporis generat, terminando generationem sua, quæro de illo.quod generabat in tempore præcedenti, quid tunc generabat aut substantiam, aut di spositione ad ipsam. Si primò, aut ve agens instrumentale, aut vt principale, aut vt vtrumque fimul, s tantum vt instrumentale vt accidens, ergo accidens immediate generat substantia, si tantum vt principale habetur intentum, si vt vtruque simul, adhuc habetur intentum, & arguatur vt prius, aut instrumentale agit in virtute propria, aut principa lis agentis &c.aut generat in toto tempore accidés vt dispositionem ad substantiam. Quæro túc, quid eft illud, quod attingit substantiam in vltimo instă ti illius dispositionis, aut est accidens, tantum, aut substantia tantum, aut vtrunque fimul, & tunc arguatur vt prius.

Ad illud quod dicit, de illa virtute, quòd eft res quædam intentionalis imperfectior effectu principali producendo, & productiua ipfius, hoc videtur esse impossibile, quòd causa imperfectior effentialiter, fiuè æquiuoca, fiuè vniuoca possit esse ratio formalis producendi effectum perfectiorem loquendo semper de causa totali, ve etiam iste intendit. Et quòd dicit de formis seminum, quæ sunt imperfectiores substantia genita, & tamen ponuntur rationes formales generandi substantiam. Dico, quòd hoc est falfum, quia nec semen, nec ratio seminalis est ratio generandi substantiam. Tum, quia imperfectior. Tum, quia vltimo instanti, quo generatur substantia definit esse semen, causa auté non agit, nifi quando est, hoc magis infra patebit. distinctio, huius secundi. Et cum dicit secundo, o accidens coniunctum substantiæ est ipsius virtus, nec oportet aliam superaddere virtutem.Dico, op adhuc stat ratio Doct. quia semper quæro de illo accidente in cuius virtute agit, aut propria, aut vir tute substătiæ, & arguatur vt prius, & ipsum accidens coniunctum substantiæ nihil facit, quia vt co junctum, aut recipit virtutem aliquam à substantia, aut nihil. Si primò, ergo fubitantia agit illa virtute immediate, & vltra erir caufa superior. Si secu -do, ergo substătia, tantum agit virtute propria,& arguatur vi prius. Aut illa vnio ponitur virtus agédi, quod est impossibile cum sit relatio. Alias ratio nes quæ probant accidés non agere in virtute subftantiæ minime foluit.

¶Ad illud, quod dicit ad aliam rationem Doct. quæ probat, quòd fi effentia intellectualis realuer diftinguitur à potentijs, quòd Deus posset facere ipfam fine intellectu, quia of absolutum prius &c. Cum dicit, ergo primo scilicet absolutu prius &c. Dico, quòd illa propositio est falsa, etiam secundu doctrinam Doctor, quia partes effentiales simul fumptæ diftinguntur realiter à toto, & tamen non possunt effe fine toto. Dico, quod li perciperet preraidi fub politionem Doct. allentiret ei vt propolitioni quo lian 1970 dammodo note ex terminis. Et quòd dicit de partibus &c.patet solutio ex his quæ supra dixi dist. 12.q 2.vide ibi.Et cum fecudo dicit, quòd non po test separari vnum ab alio propter necessariam conexionem, dato, quòd talis connexio effet ex caufalitate activa, non tamen inferret substantiam este Cours Ca immediarum principium operationis. Dico quod icature, est manifeste falsum ponere aliquo d'ens absolutu A 1 marus realiter distinctum à substantia, & ab ipso causaiu, notras non & non effe productum immediate à tali substan-Jerusair. tia, vt supra patuit, &, quòd nó producat illam per productionem medium, nec valet fugere ad illam sequelain naturalem, vi supra dixit, quia nullam

apparentiam veritatis habet, vt fupra deduxi. Ex his quæ dixi fatis patet improbatio huius noui expolitoris, & facillime etiam folui potelt, quod dicit de frigefactione aquæ calidæ oftendendo illas responsiones minime valere. Sed, quia hçc materia magis pertinet ad dift.12. quarti.ibi prolixius pertractanda erit.

### Dift. XVII. Qualtio Vnica.

Vtrum anima Adæ fuerit creata in corpore.

Seraph.Bonau. 2. fent.dift. 17.q. 3. artic. 1. Scotus.2. sent. dist. 17.q.1. D.Tho.prima parte summa,q.91.art.4. Ricchardus 2. sent. dift. 17.q.2.



VAERITVRà Doctore circa di ftinćt.17.An anima Adę fuerit creata in corpore, ideft, an in eodem instanti, quo corpus fuit perfecte orga nizatu anima fimul, in corpore fuerit cr**e**ata.

Ibi respondeo circa istam quæstionem fuit vnus error scilicet, quòd anima esset de substantia Dei, producta & ad hoc accipit argm ab Aug.7. super Gen. super isto verboin spirauit, vbi dicit, g flatus df elle de substatia flatis, & hoc dicit gl. Aug. Error mani super illud Io. 20. In suffauit, & dixit acc pite Spiri cheoru. qua tumfanctum, & hic error fuit Manicheorum, de re. Aug. in ouro vide August in libro, de duabus animabus. Ib de dua quo vide August in libro de duabus animabus.

Hic Doctor, dicit, quòd ifte error est nullus, bus animaquia concipiens substantiam Dei, concipit eam bus. omnino indiuisibilem, & inalterabilem, sed si anima effet de substantia Dei, vel sequeret ipsum Deu esse diuisibilem, si teneretur, quod anima esset de aliqua parte eius, vel si tenererur, quod estet, de tota substantia Dei, quia indivisibilis, sequeretur ipfam effealterabilem, & mutabilem, & perfectibilem, ficut dicimus, quòd de materia aque fit terra, materia aquæ perficitur à forma terræ, &, quia de nouo perficitur, ideo de nouo mutatur, sic estet in proposito. Nec valet dicere, quòd filius Dei est de fubstantia patris, vt patet in primo. distinctio. 5.& concedetur à Doct. dift.5 q.2. primi, & tamen non dicitur substantia illa alterari, suè mutari, quia no transità privatione ad habitum, nam in eodem in stanti, simpliciter, & abæterno substantia Dei fit fundamentum filiationis, ideo nunquàm priuata, priuatio enim proprie præcedit duratione habi- Que prinatum, & de hociam dictum est in primo distin. 2. parte fecunda quæst. tertia in responsione ad prin-Opinio S. cipalia argumenta. &. distin. 39. In proposito aute Bon. si anima esset de substantia Dei , & haberet esse, ex tempore, tunc substantia Dei, verè mutaretur. Si etiam ab æterno poneretur anima de fubitantia Dei, adhuc sequererur substantiam Dei perfici rea liter à creatura, quod repugnat primo enti. Addit etiam probando, quòd anima non sit de substantia Dei, quia ex quo Deus non est perfectio inhærens alicut vt forma, vt patet in prim o dif.2. par.1. q.1.sequitur, quòd si anima ester de substantia dei, non posset este forma corporis, patet, quia si parti constituenti repugnat informare, etiam toti constituto repugnabit informare, sicut si parti materiali repugnat informare, ita, & toti constituto, vt patet à Doct.in isto 2. dist. 16.

DIMISSA Opi.ista videndum est. Vtrū ani ma sit ex materia. Dicit vna opi.quòd sic scilicet. Quo forma S.Bonauent. in fecundo diffinctio. 17. artic. 17. q. paucatur. 2.& tamen creatur, quia non est ex materia præexi stente,

tio pracedat habitum.

Digitized by Google

Sames non

eft ratio ge

fianian.

Rente, licut videtur dicere Aug.7. super genesis scilicet, quòd fit de materia præexistente.Sed tamé re tractat illud, primo retractat, & ideo, quia anima, & eius materia fimul, non de aliquo producitur, ideo anima creari dicitur. Sed quicquid fit de hoc. Dicit Doct. respondendo ad quæstionem, vnum de possibili, & aliud de sacto. De possibili dicit, op possibile fuit animam creari sine corpore, & hoc probat, quia forma quæ produci tur in esse no nisi productione totius, nec etiam est nisi per accidens loquendo de entitate per se, quæ competit compolito, patet septimo metaphy.t.c.22. vt ab aliquibus cotatur, tamen est expressions. tex.com.26.27.& commeutator comment. 23. in fine fic dicit, etiam declarat differentiam inter materiam,& for mam, & dat propositionem in eo, quod vult decla re, quod forma, nec est generabilis, nec corruptibilis, mili per accidens, & fimiliter est de materia, & quod generabile, & corruptibile in rei veritate eft indiuiduum compositum, ex materia, & forma, hæcillæ Palet ergo quomodo forma non producitur, nifi productione compoliti, & hoc eft, quia extra composicum, nullum esse habet. Sed forma, quæ potett per se esse producitur productione propria, vel poteft fic produci, anima Adæ eft huiufinodi, ergo potest produci fine corpore.

Quo forma

ponatur.

Sed dubitatur de hoc scilicet, quòd forma que producatur. non potest habere effe extra compositum, no polsitper se produci idest productione propria, & alia à productione compositi. Primò, quia compo fitum dependet à forma effentialiter, ergo præsupponit effe formæ, & forma non habet illud effe ex fe,ergo ab aliquo producente ipsam formam, ergo prius producitur quàm compositum, intelliga tur productum, ergo non est producta productio ne compofici.

¶ Secundo, quia compositum dicitur produci per hoc quòd forma non producitur ab agente in materia, hoc pater à Doct. in 4 diftin. 1. q. 1. Si ergo prius forma inducitur in materia quàm intelligatur compositum habere essergo in illo priori ha bet esse productione alia à productione compositi. Tertio, quia terminus formalis generationis loquendo de termino formali p se intelligitur prius habere este ipso composito genito, generatio enim denominatur à termino formali per se, vt patet 5. phy.tex.com.4.sicut alteratio ponitur in genere qualitatis, quia ibi est forma accidentalis, quæ est formalis terminus alterationis, magis inquit in qd, quam ex quo mouetur denominatur mutatio, vn Alteratio i de corruptio in non esse mutatio est, quamuis ex 940 genere esse mutatur quod corrumpitur, & generatio in esse, quamuis ex esse, hæc illæ. Et fic patet quomodo mutatio semper denominatur à rermino ad quem, Sed in composito forma est per se terminus formalis generationis, pater, per philosophum secundo phy.tex, commen. 14.vbi probat formam esse naturam per hoc, quòd generatio est naturalis, quia est via in naturam, est autem via in formam. Amplius inquit natura dicta ficut generatio via est in naturam. Commen. ibi in principio comme. Ilta inquit est alia ratiocinatio, ex qua declarat etia quòd natura dicitur de forma, quoniam hoc nomen natura dicitus de generatione, quæ est via ad hoc, quòd forma fiat, hæc illæ.

Selpondeo præmittendo vnum scilicet, g non negatur formam in aliquo priori naturæ este priore n composito, vt etiam probant illa argu-menta, sed bene negatur formam habere aliquod este extra compositum. Et licet in aliquò priori intellig uur habere esse in materia, quam compositum intelligatur, tamen ad formam existentem in

### )uxstio

materia, sequitur de necessitate natura esse compoliti.Et vlira, quia tantum compolitum dicitur per se generari,& non forma, vt paret.7 metaphy. Compessie tex. com. 26. 27. &. 32 vbi hoc clarius patet, quia per fe genehoc non tantum est verum de substantia, sed etiam ratur. de alijs. Non inquit fit quale, sed quale lignum, neque quantum, sed quatum lignum aut animal. Commen. Non inquit generatur qualitas quæ est tanquàm forma, sed generatur corpus habens qua litatem aliquam, similiter in substantia non generatur forma, hæc illæ. Et licet forma fit terminus formalis generationis, tamen non dicitur generari sicut etiam essentia diuina est terminus formalis generationis diuinæ, & tamen non conceditur, g generetur, vt patet à Doct.in primo, dift. 5. q. 1. vbi probatur, quòd non generatur. & q.2. vbi proba-tur quomodo est terminus formalis. Solum ergo compositum per se generatur, ideo forma in com posito, quæ non potest habere este extra compositum dicitur generari generatione compoliti, idest pro quato est pars alicuius, quod per se generatur, & per confequens dicitur tantum per accidens ge nerari. Addo etiam, quòd fi formaliter pro aliquo instanti, etiam naturæ posset habere esse anateriam, quòd tunc non repugnaret fibi posse pro toto tempore sequenti, quia quod est prius natura alio, faltem positiuo non repugnat este prius dura tione, vt supra patuit. Et in hoc non est difficultas, fed philosophus expresse negares, quòd aliqua for ma corporalis posset habere esse fine materia pro aliquo instanti, licet hoc no esset impossibile Deo, Deus facie qui etiam facit accidens esse fine subiecto, vt accidens fipatet in eucharistia. Sed loquendo de anima intel- ne fubre do lectiua, fi philosophus ponat cam immortalem, ha bet.concedere, quod possit esse fine materia. Ex his patet folutio ad rationes, quæ bene concluderent, fi probatent, quòd forma posset in aliquo priori naturæ produci in existens, ita, quòd productio. in illo priori terminaretur ad formam, vt in fe existentem, non vt in materia sed hoc est impossibile,etiam apud philosophum, quia ages non pro-

ducit formam, nisi in materia. Je fecundo principali scilicet de facto. An sci licet anima in aliquo priori fit producta fine cor- An arima pore, idest an de facto sit producta in aliquo insta- produëta sit ti,& non in corpore. Dicit Doctor, duo, primo, q fine corponon potest demonstrari, quòd anima sit per se pro re. ducta, scilicet productione propria, quasi scilicet immediate fit terminata ad ipfam anima in aliquo priori, in quo non intelligatur vnita corpori, & quare hoc non potest demonstrati, est, quia non potest demonstrari ipsam esse immortalem, vt vifum est in 4. dist. 43. q. 2. si enim hoc posset demon strari, tunc anima posset habere esse fine corpore, & existere fine ipso, & per consequens posset pro-duci propria productione, sed no est sic de formis corruptibilibus, quia illæ secundum philosephū necessario dependent à materia, ita, quod secundum ipfum est simpliciter impossibile tales formas posse existere sine materia, vt patet septimo metaphy.t.60. fiue vltimo, vbi vult, quod omnes partes, que possent manere separate à toto compo fito funt elementa, i dest partes materiales, sed forma non potest manere separata toto composito destructo, vide ibi, & Commen.

Secundo dicit, quòd etiam fuppolito, quòd anima sit immortalis, & quòd non subsit alicui agenti naturali, nec quantum ad esse, nec quantu ad no este, adhuc philosophus no poneret ea crea-ri, quia dicerent philosophi, quòd sicut forma cœ li non potest produci, nisi à solo Deo, & tamen no dicitur creari, quia non alia productione produ-XIL

#### Secundi Decimzoctauę Vnica. 214

xit formam cœli, quàns totum cœlum, & ideo no prius natura fuit forma coli terminus creationis, quàm cœlum, ita dicerent, quòd passo existente disposito crearet, & produceret Deus de necessitate anima non creatione, quæ terminaretur ad formam, fed ad compositum, vnde non concederet. animam creari, non enim est imaginatus ficut nos, scilicet quòd actio Dei in primo instanti natura, vel temporis terminetur ad esse ipsius anima, & postea in secundo instanti infundatur corpori, sed poneret actionem Dei terminari ad effe totius in primo inftanti natura. Si enim fecundum philo-fophum Deus posset in aliquo instati natura producere animam, ita quòd in eodem inftantino effet necessario vnita corpori, sunc philosophus haberet concedere ip sam creari, quia tali productioni nihil necessario præsupponeretur. Poneretenim philosophus, quòd effet simpliciter impossibile Deu posse immediate producere de nouo ani mam intellectiuam, no præsupposito corpore organico immediate receptivo illius, & licet fuftinedo immortalitatem anima, anima secundum ipfum post corruptionem compositi, posfet remanere, &per se existere, non tamen secundum ipfum posset immediate produci ppria productio-ne, sed tantum productione touus. De hoc vide Doct.dift.43.quæft.2.

Ibi. Sed supposito, quòd fuerit creata, fuit ne fimul creata cum formatione corporis. De hoc vi-Vide S. Be- detur sentire Aug.quod non septimo super Gen. nauent, vbi Sed quod fuerint create cum angelis, & poltea acsupra, scili- ceffifie ad corpora.

Immortali-

tas anima

BOB poteft

demonstra.

tivia natursli.

M\$4.2.

Dent.32.

Sed contrarium huius habetur ab Aug.de eccl.dog.cap.7.vbi dicit fic. Animas hominum non effe fic ab initio inter ceterasintellectuales naturas, nec fimul creatas, ficut fingn Origenes.

J Ad hoc est ratio congruentiz talis. Dei perfe-ca sunt opera, inquit Psalquod etiam est rationabile fipropheta taceret, quodopera Dei fint perfecta, anima est pars imperfecta, dum actu non informat,&ideo non debuit fit creari, pars enim nata est perfici a toto cuius est pars, & hoc participatiue, ideo anima absolute loquendo est perfectior, vtactu eft in toto, cuius nata eft effe pars, quàm fit extra totum, & dixi absolute loquendo quantum, scilicet ad perfectionem effentialem, & in actu primo, participatiue tamen, licet, vt beata sit perfefior in actu secundo, de hoc patebit in quarto.

§ Præterea non fuisset rationabile, fi fuisset creata ante corpus, quin habuisset aliquem actum, vel operationem propriam ante corpus; igitur fimiliter potuit mereri, & demereri, quod eft contra-Apostad Roma.9. loquens ibi de lacob, & Efau, dicit. Cum nondum nati effent , aut aliquid egif fent, vt seaudum electionem propositum Dei maneret non ex operibus, &c. Nam Iacob antequam esset natus fuit prædestinatus, & Esau reprobatus, & fic pater, quod nullum opus, nec bonum, nec malum habuere. De hoc vide Doct. in primo, dift. 41.& quæ ibi exposui.

A D argumenta principalia, primò arguit probando, quod non fuit creata, quia compositu non fuit datum, ergo nec anima, antecedens patet, cofequentia patet, quia anima fuit producta produétione torius, quia forma non producitur, nifi ,p-ductione torius, vi patet septimo meraphy.tex.comen 17.32. Cu ergo Adam fuerit factus de lymo terra, ergo anima cius non fuit creata.

Responder Doct.quod tex.philosophibene concludit de forma, qua tantum producitur productione totius, vt fupra patuit. Sed in proposito anima producitur prius natura, quàm corpus in-

formet; prius enim natura intelligitur corpus organizatum, & posterius natura anima producitur, & post infunditur, ideo producitur propria productione Suntergo duz productiones. Vn2 terminatur ad effe iplius animæ. Et alia ad effe totius. Sed si Deus præsupponeret necessario esse corporis, vt immediatum receptiuum animæ, no posset ipsam animam producere in aliquo instanti temporis, vel naturæ, quin in eodem præcise in-stanti effet vnita corpori, vt supra dixi. Sed est ages merè contingens, & in sua actione non præsupponit necessario materiam, vt ab omnibus theologis conceditur

Secundò arguit ficut res se habet ad esse, ita ad fieri, sed anima Adæ cum sit pars eius, non habuit

esse, nisi in corpore, ergo fuit facta in corpore. ¶ Dicit Doct quòd hoc argumentum currit de forma, quæ accipit elle, quia compolitum accipit esse, idea quo nullo modo potest habere esse, nisi in composito, & quz non potest aliquo modo produci, nisi in materia, à qua dependet in esse, & in fieri.

### Dift. XVIII. Quastio Vnica,

V trum in materia sit ratio seminalis.

Seraphi.Bonau.2. sent.dist. 18.q. 2.ar. 1. Scotus 2. sent.d. 18.9.1. D.Thomas 1.par.fnm.q.115.art.2. Ricchard. 2. sent. dist. 18.9.3. Ioannes Bacconitanus 2. sent. dist. 18. q. 1. Durandus 2. sent. dift. 18.q.2.



VÆRITVR circa dift. 18. Vtrum fcilicet in materia fit ratio ferminational scilicet in materia sit ratio seminalia

de ipsa. 9 Ibi. Responsio. Hic videndum eft quid fit ratio seminalis, &c.

Suppono pronunc vnum, quod scilicet ratio Quid sit ra seminalis est principium, vel ratio formalis produ rio femina. cendialiquid, ita quòd in ratione feminali includi- lis . tur ratio productiui, fiuè modo fit ratio producendi terminum principalem, fiue dispositionem ad illum non curo ad præsens, pro nunc sufficit. mihi, o tam apud Do& quàm apud opinantes ista ratio feminalis dicit virtutem actiuam, & fic patet itta littera lequens, scilicet quòd ratio seminalis no est ipfa materia, vel potentia palliua materiæ, sed eft actus, &c. Ibi in littera. Relinquitur igitur, quod fit actus, &c. ista est opin. Alberti Magni, qui Opinio Aldicit, quòd ratio seminalis est actus eius dem ratio- berti Manis cum forma per generationé inducenda, & opi. gni. ipfius stat in hoc, pono exemplum, nam in materia plantæ, antequam generetur forma substantialis perfecta plantæ piæexistit forma substantialis plantæ, sub gradu tamen impersecto, & remiss, & ipía forma sub tali esse est ratio formalis produ cendi formam eiusdem rationis in materia plantæ in elle perfecto, & licet talis forma imperfecta ex fenon possi producere formam perfectam eiusde rationis, potest tamen coagere agenti extrinieco, puta foli ad producendum formam substantialem Quere etia plantæ in effe perfecto, & moti funt ad hoc, vt eui- Henricum tent creationem ipfius formæ, qua fi nihil formæ 9401.4.9.14 fubitantialis elementi præfuislet, tunc illa forma. crearetur, ponendo verò aliquid sui præexistere, idest formam substatialem plantæin esse perfecto, quæ eft pars iplius formæ lubstantialis in elle perfecto,

Distin.

fecto, sequitur, quòd talis forma substantialis in esse perfecto non creatur, cum aliquid sui præexifiat

Scotus A:- . tiunm\_

IBL Contraprimum motiuum de creatione guit contra arguitur fic. Quæro enim, &c. In ista ratione arprimum mo guit Doct.probando, quod non generatur, vel fi aliquid generatur illud verè creatur. Et, vt intelligatur propolitio Doct. suppono vnum, scilicet o ipfa forma imperfecta, quæ dicitur ratio seminalis fecudum istos dicatur a.& forma perfecta, quæ producitur, quæ est eiusde rationis cu a.vocetur b. state hoc quærit Doct.an aliquid ipsius b.præfuit, fi dicatur, quod ipsum b.præfuittergo nihil de nouo generatur. Si dicatur, quòd aliquid ipfius b.prçfuit detur illud. Si dicatur, quòd eft a accipio ipfum b.quod de nouo generatur, certum est, quod illa pars, vel ipfum b.creatur, quia nihil illius partis præfuit, quia tota de nouo acquiritur. Si dicasur, quòd ipsum b.diuidatur secundum aliquam. parte fui ipfius, quæ non eft ipfum a.& fic vna pars illius præfuit, & dicatur c.accipio illam vltimam. partem, quæ de nouo acquiritur, certum est, quod illa, quæ de nouo acquiritur tota producitur, & de nullo sui, quia nihil illius partis præfuit, & sic no potest euadere creationem.

J Ibi. Præterea illud præcedens, &c. Deducit Doct.opinatem ad hoc inconueniens, quia sequeretur, quòd aliquid ageret in virtute no entis quod est impossibile, nam forma eiusdem rationis imperfectior non agitad perfectiorem eiusdem rationis, nisi in virtute perfectioris, sed perfectior ante actionem imperfectioris non est, patet, quia acquiritur per actionem illius, ergo tunc fequitur, quòd aliquid agit in virtute illius, quod non eft.

Ibi. Vel formatur fic,&c.Hæc ratio ftat in hoc, o fi agens extrinsecu habet in virtute sua formam perfectiorem;a fortiori habet in virtute fua forma imperfectiorem eiuldem rationis, & fic fiages extrinsecum potest producere a. in esse perfecto, ita quòd nihil illius a.præfuerit, multo magis potest producere in elle imperfecto, & fic non elt necelle, quòd talis ratio seminalis præcedat in materia. Dicit autem Doct.quod si potest producere perfectius, potest producere, & imperfectius eiusdem. rationis, nonautem sequitur de impersectoalterius rationis, quia ignis potest producere forma fubstantialem ignis, & tamen non poterit producere formam substantialem aquæ, quæ est imperfectior, nec forma frigiditatis,

9 Ibi. Præterea pars formæ, &c. Nota, quòd dicit in vlumo rationis, quòd cft inconueniens aliquid eiusdem rationis educi de aliquo eiusdem rationis, quia illud de quo educitur semper se habet in ratione passiui, & receptiui, illud verò, quod educitur se habet in ratione recepti, modo est valde inconueniens, quòd aliquid recipiat aliud quod est eiusdem rationis, sicut quòd vna albedo recipiat aliam, vel quòd vna forma substantialis recipiataliam, nam recipiens, & receptú funt femper alterius rationis.

Ibi. Ad rationem autem, &c. Dicit Doct.in. fententia, quòd creatio excludit omnem alia caufalitatem fecundam, & caufæ materialis, & feminalis, efficientis creati, quia creansnihil præsupponit ad coagendum fibi. Si dicatur, non ne in creatione animæ præsupponitur ipsum corpus or ganicum, vt receptiuum ipfius formæ. Dico, quòd aliquid præsupponi contingit dupliciter, vno modo tanquam necessarium simpliciter, & absolute ad actio nem suam, ita quòd sit impossibile ipsum agere, nisi præsupponat receptinu, in quo recipiatur actio fua. Alio modo, quòd licet præsupponat hoc non

Aliquid

prasupponi

pliciter.

cotingit du

### uxitio

est de necessitate absoluta, sed ex ordinatione diuina, primò omne agens creatum sic se habet, & ideo nihil creat, vr patet à Doct.in quarto, dift.1. quæst.1. Agens autem increarum non sic præsupponit corpus organicum, fed bene fecundo modo & fic creat. Si dicatur, quòd & fi ordinatione fua præsupponat, ergo tune non creatanimam. Dico absolute, quòd actio Dei, quæ terminatur ad animam non præsupponit corpus organicū, ita quòd tale corpus ex ordinatione diuina cocurrat ad cocaulandum in ratione materiæ, nam prius natura creat ipfam animam, & posterius natura infundit, vt patet à Doct. supra dift. 17.quæft.1.

Arguitur etiam contra illud, quod dicunt de naturalitate generationis, vel de ratione transmutationis naturalis, &c. Dicunt enim ifti, quod ideo dicitur generatio naturalis, quia respectu ipsius geniti eft in materia principium actiuum intrinlecum.

Contra hoc arguit Doct. probando, q. naturalitas generationis, vel transmutationis, vel mutationis non attenditur penes principium actiuum. naturale, sed penes passium receptiuum : ex hoc enim dicimus, quod talis motus eff naturalis, quia principium receptiuum, fiue paffiuum habet naturalem inclinationem ad recipiendum talem mo tum, & fimiliter dicimus, ogeneratio eft naturalis, qua principiú receptiuum termini gradus habet naturalem inclinationem ad recipiendum illum, & tale principium receptiuum generationis naturalisest intrinsecum, & probat Doct.quod talis naturalitas dicat de principio paffiuo per Arift. fecundo phylicorum.nam vult Arift.g accidit in-<sup>2. phy</sup> firmo, qui mouetur ad fanitatem, quòd fit medicus, vel quod habeat arté medicine, corpus enim ægrum per se dicitur moueri naturaliter ad sanitatem, quia habet naturalem inclinationem ad recipiendum illam tanquam perfectionem fuam,& ex hoc talis motus dicitur naturalis, & tale principium sic naturale est intrinsecum, idest quod tale corpus non mouetur ad fanitatem, vt principium receptiuum illius per aliquod fibi extrinfecum, fed per suam essentiam, quòd modo talis infirmus ha beat attem medicinæ, quæ eft principium actiuu inducendi fanitatem, accidit fibi talis ars, vt fitprincipium intrinsecum actiuum respectu fanitatis. Si enim infirmus, vt infirmus haberet per fe talem artem, tanquam principium actiuum fanitatis, & no moucatur per se ad fanitatem taquam infirmus, sed tanquam medicus, & sic non fanaretur per se tanguani infirmus, sed tanguam medicus, quod est manifeste falsum, pater, quando ars medicinæ ab infirmo separatur, quia infirmus per se mouetur ad fanitatem, cum habeat in se principium intrinsecum per se receptiuum, & naturaliter inclinatum per se ad fanitatem, licet effectiue inducatur à medico extra. Si ergo medicus est infirmus, non ineft fibi per se, sed per accidens tantum.

Ibi. Præterea illa vis actiua, &c. Hic etiam. Nota dili-Doct.probat, quòd principium naturalis genera- genter. tionis tantum dicatur de principio passiuo, vel receptiuo, probatur sic supponendo, quòd in materia sit forma eiusdem rationis cum termino generationis, quæ fit principium actiuum eiusdem tamen naturalis generatio non dicitur naturalis ex hoc, quòd in tali materia est principium actiuum, fed ex hoc, quòd materia habet naturalem inclinanem ad terminum generationis, probat, quia ipfi dicunt, quòd illa forma præexistens in materia no prius agit ad generationem formæ, fed prius agés extrinfecum exit ad illam, patet, quia fi priusageret

2.pbyf. com

Pulches de Erina.

ret agéte extrinsco semper in materia egistet, quia in illo inftanti quo agens extrinfecum agit ibi eft actio naturalis, probo, quia aliter nunquam effetnaturalis, quia non est transmutatio, nisi causata ab agente extrinseco, si ergo talisactio agentis na-turalis præcedens actionem formæ in materia dicitur verè naturalis ista naturalis non est a principio extrinseco, vt patet ac concedunt ipfi,quia trafinutatio naturalis habet principium intrinfecum, necerita forma activa in materia, quia hacactio est prior actione ipsius forma, sequitur igitur, q. dicitur naturalis, quia materia prima habot naturalem inclinationem ad huiufmodi actionem, & ad terminum eiusdem, & sic patet quomodo huiufmodi naturalitas tantú per fe dicatur de principio passiuo.

Ibi. Præterea generatio eft naturalis, igitur habet principium actiuum intrinsecum naturale,antecedens patet, consequentia probatur, quia secudo phylicorum natura eft principium motus, & quictis, &c.

Respondet Doct.ibi. Ad illud de diffinitione Natura que natura. Hic dicit Doct.quod natura, vt eft princimodo fit pium passiuum dicitur de materia, & de forma, maripium nam materia, quæ est proprie subicotum generationis, vt patet primo de generatione, & corruptione, habet naturalem inclinationem ad recipiedum terminos generationis, & vt fic natura prædicatur de materia tanquam de principio passiuo, & receptiuo, quando verò inclinatio naturalis cósequitur copolitum ratione forma. tunc dicimus, quòd talis natura prædicatur de forma tanquam. de principio receptiuo, vel tanguam de ratione Ixemplum, formali recipiendi. Exemplum, lapis habet naturalem inclinationem deorfum ratione gravitatis. que grauitas non consequitur immediate materia, fed consequitur talem formam substantialem lapidis, ergo ratione gravitatis habet naturalem inclinationem ad accipiendum motum deorsum, & fic talis motus dicitur naturalis, natura ergo, quæ est principium passiuum, seu receptiuum talis motus dicitur de ipfo lapide, tanquam de principio receptiuo, & dicitur de forma tanquam de ratione formali recipiendi, ficut etiam rifibilitas dicitur de homine táquam de principio receptiuo, & de anima intellectiva tanquam de ratione formali recipiendi. Et dicit hic Doct.vnum verbum, quòd per eandem formam, per quam res eft, hæc per eande est receptiua passionis consequentis naturaliter na turam eiusdem rei, hoc sane debet intelligi, quia res per hæcheitatem eft hæc formaliter, vi patet fupra à Doct.dist.3.huius, & tamen hæcheitas non est ratio formalis receptiua passionis. Sed debet sic intelligi per quam reseft hæc, ideft per quam res habet tale esse determinatum, & specificu ad quod esse determinatum, & specificum sequitur postea talis, & talis hæcheitas.

lis .

In que fitre RESTAT igitur nunc videre, &c. Doct.hic tio femine- duo dicit principaliter primum, quod in agente æquiuoco producente effectú fibi disfimilé in natura, non requiritur ratio feminalis, vt patet de Sole producente rana, nec fimiliter in agente vniuoco producente effectum immediate, ficut ignis immediate producit alium ignem, puta in ligno, & quòd non requiratur huiufmodi ratio feminalis, patet, quia quando ignis producit ignem de aqua, non requirit aliquid medium, quo mediante producit ignem ex aqua, quod patet, quia ignis si requirit aliquod medium, & ratio formalis, vel semen quod sir productiuum ignis ex aqua, tunc sequitur, quod imperfectius potest producere per-fectius, patet, nam ignis productus est æqualis per-

fectionis cum igne producente cum sit eiusde speciei, semen vero est imperfectius agente principali, vel co cuius est semen, ergo si tale semen requiritur ad producendnm talem ignem, vt principiū productiuum, sequitur, quod impersectius pro-ducat persectius, & in agente vniuoco per propagationem requiritur femen, vt patet infra,

215

J Ibi. Quid est ratio seminalis. Nota hic aliqua, Nota bie ali vt intelligatur littera. Pono exemplú, & fit aliquod qua. femen decifum ab homine in matrice, illud di- Exemplane. citur proprie semen, co quod tale corpus est intentum à natura, non propter se, idest quod actio agentis naturalis fiftat ibi, fed propter alud, ideft vt ex iplo confequatur aliquod compositum principale intetum. Dicitergo Doct.quod ratio feminalis, vel est forma substatialis illius seminis, vel est qualitas activa consequens illa forma substantiale. Secundò dicit, quòd nec femen, nec ratio feminalis funt cozua materiæ, patet exemplo, non enim femen, in quo fundatur ratio feminalis est femper in homine seminante, patet, quia illud semen cau-fatur ex nutrimento, & fit de superfluo alimenti. Tertiò dicit ibi ad quid est semen. Semen est difforme, supple, quòd seme viri, & mulieris difformiter se habeant, ita quòd semen viri sit alteratiun Discrimen & femen mulieris tantum alterabile, vel fi ponatur inter femen difformitas in eodem semine, vt aliqui ponunt, ita viri, & muquòd in femine viri fint duo confideranda. Vnum lieris. in ratione activi. Aliud verò in ratione passiui, túc illud semen secundum rationem magis formalem & actiuam & magis spiritualem potest agere in seiplum fecundum rationem magis materialem, & groffiorem. Dicit ergo Doct quod fi tale femen fit difforme, quod est actiuum, ponatur manere in fine generationis, vt aliqui volunt exponere Doc. credo tamen, quòd ad mentem etiam tale femen non fit actiuum talis generationis, etiam fi maneat, vt patet per secundam rationem. Et ibi etiam dico, quod nullum semen fi non est omnino vniforme in toto, in parte tunc non poteft agere ad generationem, ita quod agat in seipsum convertendo illud semen, ita quod ex illo fiat aliud, hoc patet. exemplo, calor enim, vt octo, non potest alterare feiplum, quia vniformis, nec aliqua forma lubstatialis potest alterare seipsam, non enim ignis qui est vniformis in toto, & in partibus potest alterare seipsum, vt exillo fiataliud, & quod tale seme sic vniforme non poffit effe principium actiuum generationis probat per duas rationes, que funt claræ in littera

DICO igitur. Hic Doct. dicit duo. Primum, Opi. Scoti. uod nec ipfum femen decifum, nec ratio feminalis eft actiuum vltimi termini generationis, quia dictum eft, quòd semen tantum requiritur in agéte vniuoco per propagationem, & quòd tale femé fic decifum est imperfectius eo à quo descinditur, fiuè in hominibus, finè in bruus, fiuè in vegetabilibus, in quibus proprie reperitur semen, & quòd tale seme no sit actiuuvlumu termini generationis, patet fupra, quiaille terminus est perfectior semine, vt puta anima vegetatiua, sensitiua, vel intelle-ctiua, ille ergo terminus generationis non est à descindéte, quia in patre mortuo adhuc generatur filius in matrice mulieris, nec est ille terminus à forma celi, quia animata funt perfectiora, nifi dicatur, & teneatur illa opi.fupra in dift.14.quæft.1.quod cœlu est animatum anima intellectiva, & tuc pofset concedi ipsum esse productinu alicuius viuentis, ideft vel anima vegetatiua, vel sensitiua. De intellectiua non est credendum, cum illa immediate creetur à Deo, nec poteft esse angelo, patet, ga angelus non potest aliquid immediate transmutaread

read formam spiritualem, nisi mediate motu cœli, vt eft opi.tam physicorum, quàm theologorú, relinquitur ergo, quòd ab ipfo Deo Secundum dictum eft ibi. Sed eft, ne prin-

Noctota phi cipium alteratiuum, &c. Dicit Doct.quod tale fe-lofophia of men decifum, fi eft vniforme non eft principium difficillime alteratiuum, vt ex illo semine fiat aliquod mixtum, is oes vario vel corpus organicum, & probat, quia tunc fi est modo labo-vniforme, alteraret se, & corrumperet seipsum, nubil certi organicum, nisitale semen corrumpatur, vt patet perceperut in alijs alterationibus. Addit aliam rationem satis in alijs alterationibus. Addit aliam rationem fatis claram, quia semen omnino vniforme non potest tantum alterare le, vt ex splo creetur tanta difformitas, qualis apparet in corpore organico, oportet ergo ad aliud recurrere. Si verò femen effet difforme, & non corrumperetur ad corruptionem feminis, tunc forte ex intentione posset alterare illud semen ad viteriorem formam, quæ esset dispofitio ad vltimum terminum generationis. Si verò in eodem instanti quo corrumpitur semen, corrupitur illa virtus alteratiua, tunc non posset alterare, patet, quia agens, quod definit esfe in instanti, quo formageneratur, non attingit illam formam fua actione, vt patet supra in hoc secundo, dist. 15.

### Dift. XIX. Qualtio Vnica.

V trum in Statu innocenti e habuissemus corpora immortalia?

Seraphicus Bonauent.2 Senten. distinc. 19. quæstio. 1. artic.2 & 3.

ram habuerit, quam modo haber, & núc haber po

tentiam ad moriendum: igitur, & tunc, patet con-

fequentia, quia peccatum nihil ademit de natura,

sed solum ademit gratuita, potuit etia in isto statu non mori, quia transtulisset cos Deus de illo statu

Secundus status est naturæ lapsæ, & est status

Tertius est status naturæ restitutæ,& status bea titudinis, & in isto statu non potest homo mori, li-

præsentis vitæ, & in isto homo no potest non mo-

ri, cum ex peccato incurrerit necessitatem morié-di.Gen.2. Quacunque hora comederis, morte mo

cet habeat eandem naturam, & potentiam tamen firmatum est lege diuina, vt homo non moriatur

in statu illo. Innocentia etiam capitur tribus mo-

Deus est innocens, & sic non loquimur hic. Secu-

do modo innocentia pro statu separato actu à vi-

tiis', sicut in hac præsentivita multi custodiunt se

actualiter à vitiis mortalibus, & sic dicuntur iusti,

iuxta illud Píal. Innocétes, & recti adhæferunt mi-

hi,&c. Tertio modo innocentia accipitur pro sta-

tu separato ab omni peccato, & pœna actu, licet.

rieris, idest necessitatem moriendi incurres.

Scot.2. fent. dist. 19. quest. 1. D.Tho.prima parte summæ.q.97.artic.1. Riccardus 2. fent. dift. 19. queft. 1.



ad beatitudinem.

VAER ITVR circa diffinitione decimamnonam.Vtrum in statu innocentiæ habuissemus corpora immortalia. Status enim est stabilis permanentia firmata legibus diuinæ fapientiæ. Est autem hominis status

Triplex ftatws. Primus fta- triplex : Primus eft ftatus naturæ inftitutæ, & in ifto statu poterat homo mori, cum eandem natu-

tus.

Secundus ftatus .

Terrins fin tHS.

Innocentia capitur tri- dis, innocentia primo modo est pura per se bonibus modis. tas, cui ex fe omnis annexa eft perfectio, & fic folus aptitudine poffit, & peccare, & pati, & fic capit hic. Immortalitas vno modo accipitur, vt omnimoda Immortaliimmutabilitas, cui simpliciter repugnat mori, & tas capitur fic folus Deus eft immortalis. Alio modo dicitur duobus meimmortalitas quo ad esse substantiale, non seipso, dis. sed dono Dei inuariabiliras, ficut angeli, corpora cœlestia animæ intellectiuæquantum ad esse substatiale sunt entia inuariabilia, & immortalia, iuxta illud Platonis in Timeo. O dij deorum, quorum ego opifex, idemá; pater:vos fiquidem opera mea eftis, natura quidem dissolubiles, mea autem voluntate indifiolubiles, & loquitur angelis, quos deos deorum nominat. Tertio modo immortalitas est in eo, qui potest de se non mori, licet poffir etiam mori, & hoc modo homo in statu innocentiæ fuit immortalis, & fic quærit quæftio.

uxítio

S. Bonauentura respondet, & dicit, quod hac Opis Bena, propositio, corpus in statu innocentiæ fuit im- presenti dimortale æquiualet huic propositioni corpusin. fin. artic.2. ftatu innocentiæ non potuit mori, & vr ly non ca- & 3.q.t. dit supra ly potuit in ordine ad istud infinitu mori, & fic est propositio falsa, quia in quocuque statu habuit potentiam, quæ consequitur naturam, & conditionem naturæ humanæ fic mixtæ. Sed fi ly non determinat, & cadit fuper illud infinitum mori, fic est vera, quia iste actus mori potuit non inesse pro illo statu, quamquam inesset naturæ potétia ad illum actu fimori. Diftinguit etia S.Bonau. istam propositione, homo in statu innocentiæ non potuit mori in lenfu copolitionis, & diuifionis, & in sensu compositionis ea concedit, quia stante illo statu ei no potuit inesse mors in sensu diuisionis fal fa, quia fic homo fuisset innoces, & tamé mortuus fuiffet, quod est falsum, & probat tribus rationi-bus, quod illa est falsa in sensu diuisionis, & vera in sensu compositionis, sicut ista, album stante albo potest esse nigrum est falsa, quia sic facit sensum. compositum, sed tamen illud quod est album poteft effe nigrum.

Sed Sco.contra conclusionem istam, gestante statu innocentiæ non potuerit mori arguit, quia in innocentia nihil includit, quod formaliter repugnet morti, quia voluntas innocentis, iustitia originalis non includunt rationem formalem repugnantem morti, nec apparet, quòd ilia voluntas, & illa iustitia originalis nullo alio posito possint. impedire contratia ne agerent in illo statu in corpora talia corrumpendo illa, nullo enim alio posito, nisi pleno dominio voluntatis super illa corpora, & iustitia originali si illud corpus esset in igne ignis combussifiet illud corpus, nec voluntas habuiffet dominium super ignem fic, quod imperando igni, ignis non combuffisser. Sed contra. Isidorus dicit, quòd homo innocenter vixisset, nec ignis cobureret, nec aqua submergeret, nec aer suffocaret, dico, quòd hoc eft verum, fed hoc eft ex alia caufa, quam pleno dominio, &c. fed, quia Deus non concurteret cum igne ad comburedum, ficut fecit cum Abraam in hur Chaldæorum.

JDicit igitur Doct.quod primus parens habuit primus pa-potentiam ad mori. Et cum dicit S. Bonauent. qu rens habuis itante statu innocentiæ non potuit mori, nego, & perintiam dico, quòd homo in statu innocétiæ illo statu stan- ad mori. te potuit mori, sed nunquam tamen illa potentia fuisset reducta ad actum. Et pater ex causis morris pro statu isto, quæ etiam tunc potuissent inesse, sed fi tunc mors fecuta no fuiffet ex innocétia fola, fed ex Deo fic volente principaliter, & ex bonitate hominum tunc existentium, non ex hoc, quia homo habet innocentiam, illa innocentia feruaffet eum, Quid fie & nota bene hoc', quia in hoc ftat tota solutio.q. pars ferme. Nota quid sit pars secundum specien, & pars le- dum specie. cundum



eundum materiam, pars fecundum fpecie en pars alicuius notabilis quatitatis habens certa periodú, fiuè durationers, in qua duratione potest conuertere alimentum sibi approximatų virtute anima iu sui substantiam, deducendo ad persectum statum conferuando se in persecto statu, & si aliqua eius pars fluat potest restautare deperditum, vt putacor, vel epar.vel pars notabilis cordis, vel epatis, & quamdiu est sic potens, operari dicitur pars secundum speciem, sed cum debilitatur eius calor naturalis, & humidum radicale confumitur definit effe pars lecundum speciem, & fit pars fecundum materiam, que pars fluxibilis est, vide rationem. Et cu ista fuissent in illo statu calor naturalis fuisset debilitatus, & humidum radicale defecisses ficut oleu in lucerna deficit agente igne in eo. Sed S. Bonauot. dicit, quòd & si in ftatu illo fuisser debilitatio caloris, & diminutio humidi, non tamen tune fuitient mortui, quia habuissent fructum ligni vita; & co-

medendo de illo fuiffent optime restaurati,

S.Bena. vbi Supra.

ris .

I Sed arguit Doct. fortiffime contra eum, quia fi calor fuisset debilitatus, vt concedit. S. Bonauen. ille fructus no restaurasset, nili comestus fuisser couerfus in fubftantiam mutriti, fed oftendit, quod illud conuer fum non potuit effe ita perfoctum, ficut deperditum, quia non potest esse, quod perfectius, quàm calor conuertens, sed calor est debilitatus ex actione in humidum radicale, & ex illa ctiamactione qua conuertit fructum ligni vitæ magis redditur debilisper illam regulam, omne agens phyficũ, ốc. Igitur illud conuerfum eft femper magis, & magis imperfectum, & ira humidum radicale imperfectum, & ita tandem redderetur calor inhabi-lis ad restaurandum humidu,& sic inhabite ad vita. Sed moreretur ne homo exhoc? Dicit Dochg no, fed ante illud tempus transferret cum Deus in pa-radifum exultationis. Sed ne quis dicar ipfum hoc: dicere fine ratione oftendit', quod illa tramlatio no Vide vatioeffet miraculofa, fed iufta, & regulatis, mide tation nem Doct. que est clara. Sed inferine voi querit, nem Doctofed fuillet ne ibi corsuptio en feounda caufa interim feca corruptionis, scilices propter fabractionenv nutrimenti. Dicit Dochqued stante innocetia particulari in aliquo, ve pura in paruulo, & pater, & mater effent nocentes, & mali, in non poffet illa acquirere, nec cognosceret quid conuentens, &: quid disconveniens morcretur, nec innocentia fira conferuaret eum, fed ftante incocentia in omnibus no fic mortuus fuisser, &c. An zdultus pocchs pater; and non mortuus fuiffet, fi alij fuiffentinnocentes, quiz data eius malitia, adhuc boni adinuallent cum, fuiffet tamen tunc vius rerum communis. Er finon fitbonus pro flatu natura lapía, fuidet tamé bonum; quod omnia estent communia pro flatui innocentiz, & forte non congregatient grana, nec. vinum, quia fuissent in paradiso, & ita ibi fuisseno optimi fructus terra, ques comedifient in comuni plures fimul, & sub eadem arbore pomi comediffent poma vnusquisque ad sufficientiam.

¶ Sed quia in vltima folutione dicit, quòd mors non eft pæna culpæ, fed magis ett condictio naturæ fic permixtæ. Notandum, quòd fi Deus creasset hominem in puris naturalibus fine quocunque dono, tunc mortuus fuisset, sicut & bruta, & mors non esset ei pœna, ficut nec brutis, quæ non peccant, fed quia Deus creauit eum cum donis gratuitis inter que dona fuit istud, scilicet ne vnquam morere-Expositio tur actu, eo quòd Adam peccauit spoliauit en doguomodo sit nis gratuitis, & ita expoliauit eum isto dono, & ita data bomi- expoliatio istius doni data est homini in pœna peccati, & ex spolatione huius doni sequitur mors, quæ eft propria conditio naturæ, & lic poteft dici pona, vel sequela pona, quia sequiturad illan expoliationem, & fic intelligendi funt Doctores, qui dicunt effe mortem pæmm peccati. Et ad Apoftolum per peccatum mors, idest illa potetia, quæ per Dei donum nunquam fuisset reducta ad actum, remoto dono reducta est ad actum moriendi.

### Dift. XX, Qualtio Prima,

Vtrum fily procreati in state innocentie fuisfent statim confirmati in iustitia originali .

Scotus 2. Sent. dist. 20. gr. est. 1. D.Tho.prima parte fumm.c.q.100. Riccordus 2 fent.dift.20.qu.ell.3. Durandus 2. sent dift. 20. quast. 5.



VÆRITVR primo circa vigefima distinctionem. Vtrum filij procreati in fatu innocentie fuillent fraum confirmati in inítitia originali .

Ad qual sefponder, ponerdo tale diffin. Effe confirmatum duobus modis intelligi patelt, scilicet elle confirmatum in bono, quod no poffit peccare, itz quòd ly non cadar foper is polle, eo quòd & fi habent naturam eandem quam modo, & liberum arbitrium tamen est sic confirmatú in bono, quòd potentia propinqua peccare non. posfunt, & fic bene dicuntur in bono confirmati, a non possunt peccare, Scilto modo dici Doct.primam conclutionem, quod nullus viator fic eft confirmatus, quia fi et viator, igitur eft in statume rendi, & demerendi , & ex confequenti potest pets care, & fic diceremus wirginem pro flatu viz fion lic fuille confirmatam, ainer enim est modo courmais, quim tunc, quia nunc el beata, tunc nó erat beate. Immo dicit Dockquid implicar, quous viator is ito modo confirmants, quia fic effet beatus, quis pouor pars beaufudinis eft fecuritas, fed non Porior parpateur peccane; & feiensfernon polle peccateelt fot beatitudicurus de sua beatitudine : igitur malis nonvesset vias nis est fecutor, fed beaus

Proteves objectum vokintatio viesoris eft ens limitatumischnicum, asc. in quo non efformis eatio boni, nec ab illo remomentromanis ratio mali; & voluntas potest deuiareà tali obiecto per aliqua circumstantiam no conveniencom tali objecto y vol operari circa illud fecundum aliquam circunstano tiam non debitam illi obiecto, st ita pecçare ; Solu enim beati habent Deum pro obiecto chare vifirin quo folo est, amnis ratio boni, & in co nulus dee fechus boni, & circa tale obiectum voluntase trate nequit, igitur viator non pateft fic elle confirmatus; vt ná poffit peccare. Alia modo aliquis dicitur cón firmatus in bono, quia non peccatin præfenti, net peccabit in futuro, scifto modo in itto fatu naturælapfæmulti fuerunt confirmati, quie non peccaverunt faltem mortaliter, vt fanctificati in viero, 84 Apostoli in die Pentecostes, isti tamen potperunt peccare, & etiam forte venialiter peccauerunt on nes excepta Virgine Beata, que non folum mortaliter actualiter, nec mortaliter originaliter, fed nec venialiter peccauit, de fancto Io.Bap.eft dubium, an venialiter peccauerit. Et tenco, quod fio, quia fepties in die cadit iustus venialiter, & refurgit. Pettus bac omnia. Apostolus post confirmationem peccauit, & venia liter ad Gal.2. Refliti in facient eius, quia reprenfibilis erst, fi igitur in ifto flatu aliqui' fic fuernation confirmati, o nunquam peccauerunt, vt Virgo, que nullum peccatum commitit, & alij multi, qui non peccauerunț

TILAS.

Spoculare

Rom. cap.s.



### Quxítio

Diftin.

peccauerunt mortaliter, multo magis in illo statu innocentiæ fuillent fic confirmati, quòd nuquam peccassent, fi tamen primæ tentationi restitissent, ficut primus parens, &c. Et nota diligenter, quòd Adam si victoriam habuisset, fuisset confirmatus fic, quòd nunquam peccasset, tamen peccare po-tuisset, similiter eius filij. Et si quis arguat, si poterat peccare ponatur in elle, peccar, igitur non est confirmatus, & ita videtur, quod implicet ipfum polse peccare, & ese confirmatum in bono. Respondendum est non admittendo, quòd illa de possibili ponatur in este, quia iam sum obligatus ad istam, quòd eft confirmatus, quòd non peccat, nec pec-cabit, & licet illa de possibili stet cum ista de inesse, non tamen sua de inesse stat cum positione posita, scilicet quod non peccabit, ista enim contradicunt non peccabit, & peccat, ficut ista sedens potest currere stant fimul, non tamen ista duo fedens currit, ideo fi es obligatus ad istam Sor. Sedet, & aliquis proponat istam, poteft Sor. currere, concede, pona tur in este, non ponatur, quia iam es obligatus ad tenendum istam. Sor.sedet, ita homines in statu innocentiæ confirmati non peccassent, tamen quia. fuissent viatores, potuissent peccare, non tamen ista ponenda est in esse, quia es obligatus ad tenendum istam, f. sunt confirmati fic, g non peccabunt.

*ibri* 

Sed supposito, quod Adam fuisset confirmatus in iustitia generans Abel per generationem. communicasset, ne ei iustitiam originalem sic per generationem transfundendo eam, & communi-cando eam fibi. Dico, 9 non, quia est mere donu. Dei, & non habitum fuisset illud donum per gene rationem, quia iam non fuisser donum, generatio enim eft per modum naturz, & donatio per mo, dum voluntatis.

Alia dubia patent. Sed nota in responsione ad

Infitin ori-

CAP. 18.

ginalis non tertium dubium illam probationem, iustitia orinecelfitabat ginalis no necelfitabat ad bonum: inclinabat enim velätatem. voluntatem ad ifta iufte volendo, non tamen necelfitabat voluntatem, ficut nec modo gratia, fi enim a neceffitasset ad bonum, nec Adam, nec Eua peccassent, sed de necessitate bene operati fuissent, & tunc

cessafiet meritum.

Nota etiam illam optimam persuasionem, & Cur Deus eft ratio responsiua ad secundam dubium. Auctohome. lib, 1. ritas Anselm.eft in contrarium, quia viderur dicere, quod fi primam tentationem superasser, fuisset confirmatus in iustitia pro se, & suis posteris, sed solutio tertij dubij est contrarium. Dicendum est, quòd Anfelm.loquitur opinando, non tamen afferedo,nec probat, ficut Arift.loquitur,quod anima intellectiva est immortalis, sicut opinatur, non tame demostrat, fic nec Anfel. probat, vel ideo Anfel. illud dicit, quia filijin statu innocentiæ mirabiliter fuissent adjuti, tum à justifia originali fortiter inclinante voluntatem eorum ad bonum, ficut mo do habitus iustitiæ acquisitus inclinat ad iuste volendum iusta, & quanto habitus est perfectior, tanto magis inclinat, tum propter solicitam doctrina parentum, qui docuissent filios servare præcepta Dei, que sunt de lege nature, vel conformia legi naturæ, quæ lex fuisset scripta in cordibus eorum, & ita faciliter superassent primam temperationem, & tunc fuifient confirmati, nec peccaffent licet potuissent peccare.

Adauctoritatem Gregor.non generaffent reprobos, concedo, igitur nec generallent potentes peccare, negatur consequenria, immò generalient viatores, & ita potentes peccare, qui tamen non-peccassent. Et quia dictum est, quicet nascerentur in iuftitia, non tamen fuissent confirmati in illa.

Sontra, bonum est efficacius malo, concedo

igitur scut malum est causa mali, ita iustitia est cause confirmationis in bono. Doct.dicit, quòd aliquando malum potest pluribus nocere, quàm bonum possit prodesse, & ideo licet peccatum Ade fit caula, quòd omnes nascuntur in peccato originali, & maledicti, & filijiræ, non tamen iustitia originalis potest tantum prodesse illis, vt illi nascerentur in iustitia confirmati. Velaliter, & mellus si- Peccati eff cut peccatum est causa confirmationis in malo, sed causa pecca mala voluntas nascentis in peccato originali, sicut ti Iudzi, & Pagani confirmantur in illo ex fuo demerito personali, ita iustitia in parentibus non est cau-sa confirmationis ipsius iustitiæ in filijs, sed si Abel natus fuisset in iustitia originali ipse suo merito meruisset in illa confirmari, superasset enim diabolicam tentationem non acquiescendo illi, sed Deo, & legi eius, & in hoc meruisser confirmationem. fuam in iuftitia, & ideo iuftitia, & peccatum æquatur in hoc, quòd peccatum Adæ nó eft caufa, quòdfilius qui nascitur in peccato originali sit confirmatus in malo sic, nec iustitia eius fuisser causa, vt filius nascens in iustitia originali, esset confirmatus in iustitia originali, sed sicut demeritum personal eft causa confirmationis in malo, fic tunc in illo statu meritum personale fuisset causa confirmationis in iusticia.

Ad vltimum fic arguitur, fi vnum oppofitum, vt calor est vnius oppoliti causa, sic eius oppolitu, vt friguselt alterius oppoliticaufa, vt ficut calor p ducit calorem, ita frigus producit frigus, quæ duo producta funt opposita, igitur cum peccatum Ade fit causa peccati filiorum, igitur, & iustitia Adz erit caula iultitiz filiorum, igitur non dabitur præcise à Deo, sed Adam transfundet illam

Ad istud dicit Doct: quòd fi illa duo opposita, scilioer peccarum originale filiorum, & iustitia filiorum Adæ essent à causa vniuoca, argumentum concluderet; quod est dictu, quod si illi duo essectus quiliber illorum effet à fua caula, que effet vniuoca respectu illorum effectuum argumentum valeret, vt calor productus est à calore producente vniuoce, & frigus productum est à frigore producente vniuoce, ficut calor est causa caloris oppositi frigori, fic frigus est caula frigoris oppositi calori producto, vepatet ad fenfum, fed dicit, q non eft ita Peccarna hio, quia de li peccatum Adz est occasio peccati fi- Ada ef ecliorum, non tamen iustitia est causa iustitiz, quia casio peccaiustitia no est causa vniuoca iustitiæ filiorum, cum si filiorum. fit à solo Deo, sicut patet, qualitas corruptibilis est causa qualitatis corruptibilis: igitur qualitas incor ruptibilis, que opponitur qualitari corruptibili, producet qualitatem incorruptibilem, non fequitur, quia qualitas incorruptibilis, vt charitas eft à folo Deo, fic iustina originalis, & ideo negatur fimi litudo, o fi peccatu est occasio peccati, igitur iustitia, g ei opponitur, erit caufa inftitiz oppofitz peccato no eff limile, & ideo argumentu no concludit.

Qualtio Secunda.

Ktrum in Statu innocentiæ fuissent illi soli geniti, qui nunc sunt electi?

Scotus 2. sent. dift. 20. quaft. 2.



ECVNDO quærit Doct. Vtrum in statu innocentie fuissent illi soli ge niti, qui nunc funt electi.

IBI. Dico, quòd. foli, &c. Nota bene hanc rationem Doct. hic. & 41. diftinct. primi. Sed difficultas oritur de mukis

damna-



#### Secundi Vigelimaprimę Secunda. 217 damnatis, nam ab æterno voluntate consequente funt voliti vt producantur in esse, se talis voluntas

Dabium.

primi, & in secundo, distinctio.37. fi ab æterno sic sunt voliti, quomodo in statu innocentiæ non fuissent nati,& is sic non solum electi nati fuissent. Dico licet ista materia alibi estet pertractada, quòd tile figne eft recurrendum ad id quod dicit. Doct.in primo lidiris. dift.41.& in tertio.dift.19.scilicet, quod in primo figno prædestinauit quos voluit prædestinare, & in tali figno habuit actum negatiuum circa repro batos, in secundo figno præordinauit gratiam cui cunque prædestinato, & habuit tune actum nega tiuum circa reprobatos, in tertio figno præuidie aliquos electos casuros, & similiter omnes reprobos. Dico ergo, quòd in illo primo figno tantuni offerabantur voluntati dininæ electi, ita quod primo illosprædestinauit ad vitam æternam. & in alio figno voluit illos este in statu innocentiz, & nullu actum habuit circa reprobatos vel raprobandos,. nec quantum ad reprobationem, nec quantum ad. existentiam corum, & sic illi nati non fuissent. Si dicatur. Nonne præuidebatur prius creatura ratio. nalis producenda in esse existentiz quàm fuerit prædestinata, vel reprobata. Dici potest, quòd no., & confirmatur dictis in Doct in tertio distinctio. 7.q.vlt.licet enim vt dicit ibi Doct. prædestinatio communiter terminetur ad aliqua personam. (Et dico communiter, quia predestinatio anima Chri fti terminabatur ad naturam, non autem ad perfo nam, quia in tali vnione crat tantum vna per sona scilicet diuina, quæ non prædestinabatur. ) Non. tamen sequitur, quod talis persona suerit prius vo lita quo ad effe existentiç, imaginor enim sic, quòd ficut intellectus divinus offerabat voluntati dininæ omnes propositiones possibiles pertinentes ad esse existentiz, lic etiam omnes naturas rationales. possibiles, & fic in facultate voluntatis erat deter-minare, 'siuè determinate velle tot quot volebat produci in elle existentiz, non enim omnia possi-bilia fibi ostensa fuerunt volita à voluntate diuina, quia illa tunc euenirent, mille enim mundi esiam ifto nobiliores funt limplicater possibiles, & tame Define fin non funt voliti. Dico ergo ad propositum, quod gularts & intellectus diuinus obtulir voluntati diuinæ omnes creaturas rationales beatitudinis capaces oftédedo illas voluntati diuinæ in effe cognitio, & etia oftédédo ei beatitudiné pollibilem in elle cognito, & tunc voluntas diuina in primò signo prædestinauit quos voluit, & in fecundo figno omnes przdeftinatos ad gloriam prædestinauit ad gratiam, & in tertio figno voluit omnes electos pro tempore debito habere este existentia, & in istis signis nullu actum habuit circa nunc damnatos, & in quarto figno offerebatur ei Adam cafurus & amisfurus iu fitiam originalem, & in tali figno offerebatur hidas, & alij damnati in ratione peccatoris, & in tali figno nullum acum politiuum habuit, nec circa Adam, nec circa Iudam, & in hoc figno terminauit iterum dare gratiam Adæ, & omnibus electis lapfis, & in tali ligno, quia præuidit Iudam finaliter obstinatum ipsum reprobauit, & post voluit iplum elle in elle existentiz pro tempore à le determinato, & ficut dico de Iuda, hocidem dico de omnibus alijs damnatis. Et fi in fecundo figno in quo Adam, & omnes electi prædestinati fuerut ad gratiam, & iustitiam originalem stetissent, solu illi nati fuissent, & nullum actum voluntas diuina habuiffer circa nunc damnatos. Sed effet difficultas de Angelis damnatis, ex quo voluntas diuina in primo figno omnes prædestinauit quos voluit, &

in tali figno nullum actum habuit circa reproba-

non potest impediri, vt patet à Doct. in distin.46.

tos, an fi Adam præuifus fuiffernon calurus, fi angeli mali creati fuiffent, Dico, quòd in his quæ mere pertinent ad voluntatem diuinam mulea funt probabilia propter libertatem illius voluntatisa probabile est enim, quod sicut ranum homines, prædestinatinati fuisent, & propter lapsum ipsius. Adæ muki alij nati funt, qui non funt electi, fic etia: fi Angeli.elechi, & omnes alijelecti vt homines tan tum funt præusfi cafuri, probabile videtur, quòd for lum illi creati fuissent, est etiam probabile, quòd quamuis nullus electorum fit præusus casurus, quòd Angeli mali faisfent create vomaior diainæ voluntatis manifestetur iustitia. Sed quicquid sit, vnum firmiter feimus, quod voluntas diuna poteft velle, omne, quod non implicat contradictiouem, & velle suum ad extra est absolute tantæ rectitudinis, quòd nullam præsupponit regulam etiam in intellectu diuino) cui oporteat conformari, vt patet à Dock in vltima quæstione prologi. Suftinendo ergo, quòd tantum electi nati fuillent. Dicit Doctor quod posterius vult istum beauficabilem esse nasciturum à tali parente. Et addit.Si prius sunt beatitudini determinatiquam, quòd nascantur à talibus parentibus per quoscunque pa rentes nascantur, ex quo habent rationem polierio ris, huiusmodi parentes non poterunt variare beatificandos determinatos à voluntate diuina, quin idem in numero nascantur. Ista verba funt notan- De patre ne da cum videantur fibi implicare. Nam dicit pris fro Francemo,quod electus prædestinarus fuit nasci à tali pa- feo petrus rente, puta.S. Franciscus prædestinatus fuit nafci à tali parente, parens autem tunc fuisfet electus, & paren fancti tamen constat, quod pater eius fuis reprobatus. Et. eifci. ex alia parte dicit, quod ex quibuscunque parenex alia parte dicit, quòd ex quibuscunque paren-tibus nascantur &c. Dico, quòd si Adam præuisus. fuisset sicut sanctus Franciscus prædestinatus fuisfet nafei à tali parente, puta ab alio quàm à Petro. Bernardono. Sic ér natus fuillet, &, g-modo fit nat ab alio hoc non contradicit primo dicto, quia fi Adam non fuisser præuisus casurus, tamen electi, nati fuissent à determinatis parentibus, sed, quia, Adam poft prættifus eft cafurus multi alij funt voliti in effe existencia à voluntate divina quàm soli electi, & sic multi electi nunc nati funt à parentibus reprobis, & hoc etiam præsciuit intellectus di uinus, sed non ante præuisione lapsus ipsius Ada. Et addit Doch q ille ide q núc natus est à reprobo. esset ide numero, fi nat' fuisset abialiopatre electo.

Lbi.Dico ficut dictum oft &c. Hic dicit Doct. g fuisset idem numero, & probas, quia eadem anima fuisset, & etiam eadem materia ex qua generatus fuit , nam eadem materia nunc , que eft fub forma talis, alimenti, puta panis vel gallina potuit tempore innocentiz elle sub forma pomi, vel huiufmodi,ficut ergo nunc ex tali alimento generatur tale femen puta ex pane, ita tunc eadem materia panis existens sub forma pomi ex tali matetia potuit generari tale semen. Nam in generatione se minis corrumpitur forma alimenti, & in materia. illa producitur forma feminis.

Ibi. Dico, quòd non oportet &c. Dicit Doct. guod ad vnitatem numeralem in effecta non requiritur, quod talis effectus fic fit ab vno agente determinato, quòd fietiam effet ab alto non effet idem numero. Et ponit casum, sit ignis. a virtutisvt duo, & gignat ignem.b.in materialigni, & fit alius ignis scilicet c. eiusdem virtuis, & in eodem instanti, quo.a.generaret.b.generaret ipfum. b.certum est, quod ipsum b. est idem in nume-ro quamuis sit producibile à diuersis causis Dock.enim dicit, quod sufficit vnitas materia, sed bene aduerte, quia si ignis in materiam ligni produce-

Franc.Lych.in ij.Sent.Scot. Ee

### Jibri

litin.

### bene.

duceret ignem b.& ignis.c.produceret alidigne in materia ligni corrupto primo igne, hic ignis geni-Aduerte or tus non effet idem numero cum alio producto. Aliter Doct.fibi contradicerce in diftin. 3. hutus fe condi.Si verò materia ligni transmutaretur fimpli citer ad candem formam numero effet limplicater idem numerojlicer eidem materia nata effet manfinatari ad candemi formam ab alio, ot alio a gente.

### Dîst. XXI. Quastio Prima.

Ptrum petcatum primi hominis potnerit effe veniale?

Scraphicus Bonan. 2. fent. difl. 21 art. 3-q.1. Scotus 2. fent. dift. 21. quaft. 1.

D.Thomas finna (counde q.89.Art.3.

Alexander de Ales seconda secunda collatione de pecoatis.

Nietardas 2. fent. aft. 21. queft. 1.

Franc.de May. 1. fent diff. 3 1.q. vnica. Durandus 2 Sent dist. 6. 21. q. ;.

- -....

IRCA illam di.vigcfimamprimam quærit Dochduo. Priumin. Virum primú peccarú pôtuctit effe venia-le ideftan ista confequentia fit necef-faria vel non Adam fit in flatu innocentie poterat peccare, igitur peccatum funti eff mortale. Et oftendit Doct. quid non valet ifts coit Repentia, immò flanguod pescatum fuum primu fuerir ventale, licet de facto peccatum fum filerit

veziale.

Vade dica mortale. Veniale peccatam dicitar vel a venio vesur peccati nis, quia venit in mentem præter Hifelium , & ex furreptione, vet veniale dicitut, quis vel ex mftmitaie vel ignorantia committitur, & he dicitur, **venia**le **à v**enia. SArguit Dock probando, quòd non fuit neeel

fe, qu'od primum peccanum Adæ fuerit mortale; quia recticudo iuftitiæ hiagis repugnat peccato mortali qu'ani veniali; de tamen non obstante illo fam, seilla rectitudine illius fatus poruit peccare mortaliter, igitur, & multomagis potuit peccare ventaliter, & fare in illo flatu, quia non't cuiderenir ( fi ille status corrumperent ex peccate vehia li) quod magis repugnaret illi mottale petcatum quàni veniale, quod elt faffam. Item non eft tranfreus ab vito efferentio in aliud extremum, tifi ttan feundo per medium, fed extrema funt iuffiria originalis, & peccatum mortale, igitur opoiret tranfire per peccarum veniale, si argumentum hoc cocludat nihil cücludit, gailla maior no eft vera, nifi vbi medium est conditio necessaria requisitanecellario inter extrema, ficut medium thier duo, vbi not potest fieri transitus &c. Sed si medium non est conditio necessaria non oportet, & maxime respectu causarum, libere agentium sicut eft voluntas, ipfa enim poteft transire à iuftitie ad pec catum mortale non peccando venialiter. Si tainen argumentum concludat, quòd voluntas poteit transire per illud medium scilicet per peccarum veniale primo, & fic concedo argumentum, & fic cuda fecuda debet scribt in doctore.

Alexander deAles in fe collatione de peccaris

¶În contrarium arguitur. PONITVR Opi.domini Alex.de alts.& S. videD.The PONIIVR Opidomini Alex.de ales. & S. mam prima Tho qui tenent, quòd in illo fratu innocentia non fecunda, q. poruit esse aliquod peccatum veniale, quia ibi fuit 89. arrie. 3. fumma rectitudo possibilis homini haberi in illo

'fain , quo creatos fait A dam famme reclicudini repognarquantun cuque modica obliquitas, quia illa collit fummum gradum rectrations, & peccanom veniale eft aliqualis obliquitas, & peccatum veniale non potest corrumpere flatum innocentiz, igitut omnis obliquitas que corrupifiet illum natum fuiffet obhquitas mortalis. Et fecundo probant, quia vites inferiores non fant deordinats

Juzstio

9 Sed Doct duabus rationibus arguit, quiagra-tia, que nos in allo fattu contangit Deo, non cff minoris perfectionis, quam inflitit originalis foe ra in illo fatu , & tamen cum gratia in ifto ftatut fat pescatum veniale in viris perfectifirmis, vt in Ioanne euangelifta, Si dixerimas, quia peccatum non habenus decigium millo futur porun effe ent pa semalis cam inkitia originali; non emini videnor effe tastor repognantie pecent venitlis ad iufitiansquam ad gratians & ad gratilitin non haber quin polit faire cum es igrius, ce porelt faire cum infitte original. In difficients de habebinus quomode iffe dust virtutes fe habent ficut excedens, & ckeffum

f Icemscondo Apponit Doctor.quodaliquis actus en fas genere fis peccatutti veniaie, ficat dice re vorbum ociolum. Item fapponit, didd Deus non obligatet homines in flatti innocentile ad mi nus difficile, vt non precipifiet eis vt non dicerent verbum ocolum, net etiam proceptifict vt fempet facerent, quòd melus, de expediencius eft, fed tan-rummente obligatier eos ad decem præcepta, ad que nos mine obligavir, tune Adam poruiflet de cereverbum ociofant, & illed as fuo genere eft peconuntrentale, & non mortale, ighur. Net the les dicere, ille flatiss finifet perfectifilitats, concev do loquende de finen vin torum , igitar in illo non funiti precentin veniale, nego confequentiam, nonne in ito facu facture hommes in perfect, Acut fuilfent in 1110 ? & m ifto venialiter peccaneruitgquare non in illo; cum peccatum veniale non tollat perfectionem ab cis?

IDEORcoonder Dottad.q. oftendendo ga guid fine At peccato mortale, de quid peccato veniste, de de catanti inde respoder per duas vel tres cochisiones.Primo min & w dicts, o peccatu mortales e veniale no diffinguitur male. pet hoc, o mottale est circa fine, & veniale est citca ea que fantad fine tantom, et non cités fine , quis virunque peccatam potelt elle circa finem, de circa media ad finemy ot ita non funt ifte differeriæ quibus colticuantur in effe. Sed in hoc differor, g peccatú mortale est deor diturio opposita ordination's fine qua ordinatione quis non poteft confequifine, & huiufinodiordinationes neecfario re quilitæ ad colequédu finem fune dece præcepta le gis. Sunt entit decem leges, decem vie per quas ne Decem laceffe eft nos ambulare, & peruenite ad parriam ce ges Jame. leftem, ifte ordinationes cadunt fub pracepto vt fiant, & neacffe cit nos fic effe ordinatos vi Deum adoremus latrie, ci credamus, in eo fperemus; & ipfilm faper Bonnit Higanius, & extentive, & inte finds ve dicetur in. 3.d. 17. art. 3. Et fimiliter eius nomen nos oportet honorare non affumendo illud in teftimbinum falitatis, & fic dealiis preceptis; & ifte brdfhationes fic funt fub præcepto, & etil de-or dinationes oppolitie funt fub præcepto ne fiat, & liquis fit illis deordinationibus deordinatus cit in peccato mortali, lic, quod furtum faciens mortaliter peccar. Et fic funt decem præcepta peccara mortalia opposita sitis decem praceptis. Deordimitio autem que est peccarum venialemon cudit fub przeupro, nec ordinatio oppolita eft neceffaria ad falutem, ficur no dicere verbum ociofum eft ordinatio

#### Secundi Vigefimæprimæ Prima.

ordinatio expediens, & per quam facilius, quis cofequitur vitam æternam, tamen fine illa ordinatio ne potest quis faluari, quia seruando legem Dei, sufficit iuxta illud Christi. Hoc fac, & viues scilicet dilige Deum super omnia, & proximum sicut teip fum. Ex hoc patet, quòd folum facere contra dece præcepta est peccatum mortale. Facere autem cótra confilia, & contra alia præcepra quæ non funt de necessitate falutis quis, non mortaliter peccat. Nec sequitur. Ite non facit secundum confilium, nec secundum præceptum non necessarium ad falutem, igitur deficit à fine vltimo, negatur confequentia, sequitur tamen, talls fic operans venialiter peccat, igitur talis non procedit meliori modo quo poteft, hoc eft verum, & hoc eft venialiter pec care, & conuertuntur.

Doct.igitur dicit ponendo hane conclutione. Adam potuit non tantum exercere actum deordi Adam pec- natum contra præceptum, & fic mortaliter peccataliter. re vt peccauit, sed etiam potuit exercere actum taliter. contra confilium tantum, & sic venialiter peccare. Et hoc dicit Doct. duplicater potuit facere contra confilium, vel negatiue non faciendo illud, quod confilium dicit esse faciendum, immò contrariè faciendo aliquid retardans à præmio, quia peccato veniali debetur pæna, quæ potest hominem re tardare à beatitudine, ficut in statu isto sor.mercator feruans diuinam legem non fecundúm illud confilium facit. Vade, & vende omnia quæ habes &c.immo facit aliquid retardatiuum, quia im plicat se mercantijs, quibus implicitus minus est aptus Deo prompte ad seruiendum, & si venialiter peccat, non tamen mortaliter, quia non facit contra aliquam illarum decem ordinationų quæ funt de necessitate salutis.

¶ Primum argumentum in oppofitum, & argu mentum primum opi.eandem habent vim,& idco soluendo vnum soluitur reliquum, ideo pro solutione ptimi argumenti opi. est notandum, quod duplex est rectitudo vna habirualis, alia actualis. aindo ba Rectitudo habitualis dicitur esse quidam habitus in voluntate hominis iusti, & recti, qui habitus inclinarad iusta iuste volendo, & voluntas sic habirualiter dicitur habitualiter velle iusta iuste, & sic iuftus dormiens habitualiter vult iufta ifto modo in statu innocentiz, Adam habuisset iustitiam ori ginalem inclinantem voluntatem Adæ ad humiliter volendum iusta. Sed quæ fuissent obiecta illius justitiæ originalis, ad quæ inclinasset voluntatem ad volendu? Dico, quod decem ordinationes qua cadunt sub decem præceptis diuinæ legis, & illæ decem ordinationes funt ex intentione præcipientis, & in se habent necessitatem à præcipiente vt fiat, & aliter nullus dicitur rectus, nec iuffus, & ista includuntur in latitudine illius summe rectitudinis, quæ fuisset in statu innocentiæ. V trum autem ordinatio quæ cadit sub consilio scilicet non dicere uerbum ociofum pertineat ad huiusmodi latitudinem summæ rectitudinis. Dico, quod non, quia fic non ex intentione confulentis vt fit necefario requifita ad falutem, nec ad illam rectitudinem, sed illa ordinatio consilij est alia, disperata or dinatio à prima, & ideo, quis potest este summe rectus rectitudine necessaria, dato, quòd non fit re Aus, nec ordinatus secundum illam ordinatione confilij ficut intellectus potest esse certus dea. coclutione, & tamen dubitare de.b. coclutione & tan tum opinari de illa, neç tamen minuetur de.a.conclufione, ita hic à fimili quis non erit feruans confilium, & tamen erit rectus rectitudine pertinente ad falutem Tunc respondet Doct.quod peccatum mortale plus repugnat illi fummæ rectitudini ha-:: J

bituali quàm peccatum veniale, patet, quia peccatum veniale non opponitur alicui illarum decem Descrime est ordinationum pertinentium ad illam rectitudine inter paccanecessariam ad falutem, & tamen peccata morta- tum mortalia illis directe opponuntur, igitur poteft fare tota le O venier illa rectitudo cum peccato veniali cum ei non op la. ponatur, non fic potest stare peccatum mortale, quia opponitur alicui illarum decem ordinationu requisitarum ad illam summan rectitudinem.Dicit etiam Doct. quòd peccatum veniale non repugnat actuali rectitudini, actualis rectitudo est illa. quæ chin actu nostro voluntatis, qui actus est coformis rationi recte fine dictamine legis diuinz, vt quis prædicans populo principaliter ex charitate, tamen in actu illo prædicandi oritur motus leuis inanis gloria, quia appetit laudari à populo, non principaliter propter illud mouetur ille meretur, & tamen venialiter peccat, repugnat igitur veniale peccatum folum fux ordinationi, qux cadit fub confilio, non autem repugnatalicui ordinationi, quæ cadit fub præcepto, ideo lieet non possit stare cum ordinatione cui opponitur, & illam destruat, non tamen destruit ordinationes cadentes sub præ cepto, quare quis poteft elle perfecte ordinatus or dinatione necessarta ad falutem, qualis fuisset infte tu innocentiæ, & tamen venialiter peccare. Et fi di cas etiam beatú posse peccare venialiser, co, quòd veniale peccatum non opponitur.

Respodet Doct.ponendo casum,quod deus si dimitteret beatum fibi, posset peccare, sue posset in verbum ociofum, fed illud verbu effet fibi peccatum mortale, eo quòd beatus habet preceptum de semper operando optima, & de semper eliciendo optimum actum beattficum quantum poteft, sed existens in statu innocentiæ fuisset in via, & no in termino, & ipfe non habuisset præcepte de sem pet faciendo optima, ideo peccatum Adz no fuiffet mortale virgini Catherinz, fic quod beati tenetur adimplere in patria illud preceptum. Diliges Beati tenen dominum Deum tuum ex toto corde, & ex om- tur adimple nibus viribus tuis, ita quòd tenentur colligere reillud pre-omnes vires in vnum, & feçundu illas femper Deu ges domini diligere vide S. Bonnan in a dia as omnes vires in vnum, & leçundu illas femper Deu ges dominit diligere, vide. S. Bonauen. in 3. dift. 27. q. vlt. Nota il Gr. lud, quod dicit Doct. fi beatus dimitterctur fibi, quia in rei veritate, & confirmatus, quòd non potest peccare, nec mortaliter, nec venialiter, igitur peccatum veniale non poteft effe in eo.

Ad fecudum de viribus &c. Dicendum, quòd fi Adam fuisset Deo obediens, & potentiæ sensitiuz inferiores fuissent obedientes voluntati, sed, ga voluntas non fuit obediens Deo, datum est ei in pænam fecundum Aug.vt vires inferiores no obe diant ei.Et ideo Doct.concedit, quòd si vires superiores, vt intellectus, & voluntas fuisient ordinata in Deum in viribus sensitiuis nulla fuisset deordinatio, ideo prima deordinatio fuit in viribus supe rioribus, quia Adam elegit magis complacere vyo ri, quàm placere Deo, & ideo primo ibi fuit deordinatio de facto Doct tamen dicit, quòd no opor tuit vt illa deordinatio in Deum fuisset peccatum mortale, quia circa Deum poteft esse peccatum ve niale.Et dat exemplum Doct.vt fiquis in superiori Exemplum portione, que immediate respicit Deum habeat aliquem motum surreptiuum, & leuem contra articulum de trinitate, non propterea ille peccat mortatlier fed venialiter, & ita prima deordinatio potuit fuisse venialis in portione superiori. Et nota,quòd portio fuperior est intellectus, & voluntas, vt scilicet immediate respiciunt Deum, portio verò inferior est idem intellectus, & eadem vo luntas vt respicit obiectum creatum, hoc patebit. diffinctio.24 huius.

Franc.Lych.in ij.Sent.Scot. E e 2 9Ad

bitualis.

Mirabilis

idrina.

distin.

¶ Ad alind de pœna dico, quòd peccato veniali Nora & be non debet mors, nec eterna, nec corporalis, potuit vero Adam, & filij fui in illo ftatu peccare venialiter,& puniri citra mortem corporalem, vtputa ha bendo displicentiam de illo peccato, vel aliquid huiusmodi, & hoc non repugnabat illi statui. Et si dicas illi statui non debebatur pœna, concedo, pena quæ eft mors, sed non eft verum de alijs pænis maxime voluntarie fumptis pro peccato veniali. Vel dic, quòd ficut modo peccans venialiter illi peccato proprie non debetur pæna, fed commit tens peccarum veniale est debitor aliculus actus charitatis feruentis.vtputa, quis modicum plus de bito bibit, tenetur cum feruentiori charitate dicere horas luas, fi fit clericus, vel pater nofter fi fit fecularis, vel alias fuas orationes, ita in illo statu qui peccasset venialiter conuersus ad Deum feruentio ri modo adorastet eum, & reliqua.

### Qualtio Secunda.

V trum peccatum Ada fuerit granissimum.

Seraphicus Bonan.2. fent.dift.21.q.art.3. Scot. 2. Sent. dift. 2 1. quest. 2. Riccardus 2. sent. dist. 23.9 1. Durandus 2. sent. d. st. 21.q.2. Franciscus de Mayr. 2 Sent. dift. 3 1. q. mica.



simo.

E C VN D O quæritur. Vrrum pec catum Ade fuerit grauiffimum. Hic funt tres articuli. Primus declaratus fuit partim.dift.6.q.2. vide ibi de vel

Primum pec quare primum peccatum Angeli potuit fuissen, primum pec quare primum peccatum Angeli potuit fuisse inor comm Ada dinatus amot sui, non fic potuit peccare, Adam, 12. super sed primum peccatum Adæ suit amor amicistiæ Gensap.vl- vxoris sux inordinatus. Vide autoritatem beati Aug. Nota, quòd primò non potuit peccare amore concupiscentiz vel libidinis circa vxore, quia nulla adhuc erat libido, quia illa eft sequela peccati ad iftum amorem amicitiz inordinatum vxoris, sequebatur grauius peccatum scilicet velle complere illud, quod non licuit scilicet velle comedere de pomo vetito. Ibi nota, quòd fe clufo præcepto diuino de no zdendo pomú, peius fuisfet dice re verbum ociosum qua comedere de illo pomo, quia dicere verbu ociofum est ex suo genere actus peccari venialis, sed comedere de illo pomo non eft ex se peccatum, nec eft de lege naturæ. Ideo dicit Doct. quòd esus pomi non erat ex natura rei quid malum, nec illud fuit præceptum ex natura rei, nec de lege naturæ, quali effet circa aliquid, quod de le est malum, sed tantum fuit malum çde re, de illo, quia folum à Dco, prohibitum ad experiendum eorum obedientiam vt nobis appareret non Deo, quia omnia sciebat) quòd ingrati exiftentes tantorum bonorum, & beneficiorum no obedirent, peccatum igitur primum Adæ furt in velle volendo scilicet, & amando vxorem amore amicitiz inordinato, quod factum fuit vt magis vellet displicere Deo, quam vxori, & ita inductus ab eo comedit. Est enim verifimile cum ipla fuerit seducta, & crediderit diabolo se posse consequi æqualitatem Dei,& confequi etiam scientiam boni,& mali, fi vir suus vna secum comederet, accesfit ad Adam, & dixit ei vt comederet i pfo no!ente triftis effecta sit videns ex hoc se non posse consequi, quod credebat scilicet æqualitatem Dei, Ada videns ipfam meftam.credidit, quòd fi non confeh

#### tiret ei tabesceret,& ex tristitia veniret ad maciem, immo à se derelictam omnino interiret, maluit Deo displicere quam vxori, & huius causa fuit inordinatus amor amicitiz ad cam, non amor cocupiscentiæ, nec libidinis, quia illa nondum erant in Adam cum effet innocens, fed grauiter errauit fecundum Sanctos, quia debuit eam corrigere, & docere, quòd propter esum illius ligni nou confequeretur aqualitatem Dei, nec scientiam aqualé scientiæ Dei, quia ipse non fuit seductus secundu Pau.ad Corin.fecundo, & ita illenon credidit, fed non corripuit, & quis fit quòd cam non corripuerit, sed mulieres aliqua affectione affecte non de facili suscipiunt disciplinam, magis enim credidit diabolo quàm viro.

uxstio

Secundus articulus eft de gravitate adæ vbi scorus mu noia, quòd duobus modis vnum peccatum com- liebris debi paratum ad aliud dicitur grauius alio. Vno modo lis. quado vnum peccatum, viputa, blasfemia Dei opponitur maiori bonitati, quain aliud peccatum, vtputa, blasfemia parentum Primum peccarum eft grauius secundo, quia contra Deum, & secundum est contra patris personam. Si eti m blassemans Praum pecca Deum adoraret Deumacum in ri torium opti- 'mm eff gramum faceret, & magnum gradum gratiz acquire nins altera ret, & magnum gradum gloriz. Si fimiliter Blasfe duobus mo-mans pattern eum honoratet actum metiorium dis. mans patrem eum honoraret, actum meritorium, gradum gratia, & glorie acquireret, non tamé ita bonum srcutation is Deum, vterque blasseman-do bonum illud perdunt, tamen vnus maius bonu perditaltero, de lic vnus grauius altero peccat, pec carum Adæ isto modo non fuit grauissimum, quia non opponebatur sue bonitati, nec fi obedies fuisset tantum bonum acquisiusset quantum ille qui Deum adorasser. Alio peccarum dicitur gratius altero peccato, quia vhum est contra bonitaté magis necessariam quam aliud peccatum, & dicitur bonitas vna magis neceffaria altera boninate; viputa, bonitas aliqua cadit sub præcepto legis naturz, & legis diuinz fimul, alia bonitas cadit tanram sub præcepto legis divinæ, prima bonitas dicitur magis, necessaria quàm secunda, & peccans contra illam bonitatem granius peccar, quâm pec cans contra fecundam tantum . Exemplum. Nam interficere quemquam est prohibitum lege divi-na & lege naturæ fimul, & femel. Concupifere est tantum prohibitum lege diuma, & non nature. Interficiens enim grauius peccat quam concupi-feens Bertam ad fornicandum. Salomon enim tomparans furtum adulterio dixit adulterium effe grauns Aurto, quia contra rem magis arduam. Istomodo estam peccatum Adæ non est grauissimum, quia non fuit contra bonitatem magis ne-cellariam, quia non comedere de illo pomo, non fuit bonitas maxime necessaria, quia non cadebar, nifi sub præcepto diumo, non æutem sub præcepto legis naturæ. Oftendit etiam Doct.in lit tera, quod diligere vxorem inordinate non fuit grauiffimtum peccatum, quia non contra illud. Diliges dominum Deum tuum, nec contra fecundu maxime necessarium, & arduum poft primum fci licer.Dillges proximum tunim &c. Et pater, quia excellus de dirigendo Deum non est contra illud præceptum de dilectione proximi, sed bene odi-re proximus est contra illud præceptum ; nec etiam excessus de dilectione proximi est directe contra illud præceptum de dilectione Dei, fed bene odium Dei, fi fit possibile. Excessos igitur dilectionis proximi, vi puta vxoris in Ada non fuit contra illud præceptum, nec ctiam eft tantum contra secundum de dilectione proximi, ficut odium proximi, grauius igitur peccatum





#### Vigelimæprimę Secundi Secunda. 210

catum est odire proximum, & odire vxorem., quam excedere in diligendo vxorem: igitur illud primum, peccatum, quo Adam, peccauit, diligendo inordinate vxorem, non fuit grauiffimum, quia non fuit contra illa duo præcepta, maxime necessaria, nec ex consequenti contra illam bonitatem maxime necessariam . f. diligere Deum, & proximum.

Shern nota, quod peccata legis diving, aut funt de lege nature ftricte fumpta, aut de lege nature, quia conformia legi naturæ, &ita cadunt fub duplici negatione bonitatis correspondentis illis præceptis, & ita funt bonitates necessaria, forte illud præceptum de non concupiscendo non est de lege naturz: iusta illud Pauli. Concupiscentiam nefciebam effe peccatum, nisi lex divina diceret. Nõ concupifces. Alia funt de lege nature, & diuine finul, fed præceptum de non edendo pomum tan tum de lege divina fuit, & nullo modo de lege naturz, & ideo illa boniras non edere, &c. non fuitmultum necessaria.

Tertius articulus est de comparatione peccati Peccentum Adæad peccatum Euæ. Et fimpliciter loquendo Eus fuir gra peccatum Eux fuit grauius, quia fi Adam, & Eux nins peccato effent damnati quilibet, pro peccato illo granius Ads. puniretur Eua, quàm Ada, quia ipfà appetijt zqua-hitatem Dei, non Adam, quia non credidit, nec appetijt.

Nom inferius, quèd tétatio extetior qualis fuit illa Adz, quz facta fuit per mulierem faciliori mo do vincitur, quàm tentatio interior, que est tentatio carnis, que de nostro contra nos roboratur. Diabolus tentauit Euam, Eua tentanit Adam, cum igitur Adam effet fortior Eua, & circumspectior, quia ad plura aspiciens, & nobilior, quia minori tétatione tentatus, quàm Eua ceciderit, hoceius peocatum aggrauat, tamen fimpliciter, & in fe, confiderando vtrumque peccatum, peccatum Eux fuit maius.

An fi Eua fola peccaffet, & non Adam, perdidissemusiustitiam originalem.

Dico,quòd non,quia fibi non fuit data,nifi pro fe, non pro nobis, bene fi folus Adam peccasset, & non Eua, adhuc illam perdidissemus, quia Eua non acceperat pro nobis.

Virum fi Eua peccasset, & Adam non, an ipfa. fuiffet mater nostra. Aliqui dicunt, o Deus creasset vnamaliam mulierem, & illam dedifier Adæ, & fuiffet mater nostra, sed ad quid, fi dedisseraliam fortè alia grauiori tentatione tenrasset eum, ad quid addere malum malo sufficiebat prima, quæ fi fecisset pænitentiam, non obfnisset filiis, sicut virgo munda non obfuit, munditiæ Christi benediđi'.

A D argumenta ad illud, quod dicit, quod plus adimit de bono est grauius, quod concedo. Si illud bonum adimitur formaliter per peccarum oppolitum illi bono, ficut patet supra de blasphemante Deum, qui adimit formaliter plus de bono, quàm blasphemás patrem. Et dico, quòd peecatum Adæ formaliter non adimit justitiam originalem, quia non opponebatur illi formaliter, sed tantu ademit Quomodo demeritorie, sed peccatum non dicitur grauius, peccatum di quia adimit plus de bono demeritorie, pater, quia gra- habens decem gradus gloria, & totidem gratia, & centum gradus meritorios, peccans peccato carnis, perdu omnia demeritorie, & tamen formaliter parum perdit: Blasphemans autem Deum mul tum perdu formaliter de bono, & in casi parum. demeritorie, quia voi non meruerit, nifiduos gradus gloriæ, & gratiæ, & decem merita ista demeritoriè perdit, & minus alio, & tamen multo plus

CATHT

uins.

formaliter alio perdit de bono, vt paret, si Deum honoraffet, quando blasphemauit, & sialius continens fuisset, cum peccauit, iste minus de bono habuiffet, & alius plus de bono.

Ad fecundu dicendum, o debet effe correspon dentia culpe ad pænam, fi pæna magna, & peccatu fimiliter, & fic à posteriori cognoscimus grauitaie peccari. Dicit Doct. q. verum eft, fi illapena fit formaliter punitio illius culpæ. Exemplum. Hic blaf- Exemplum. phemat Deum, hic blasphemat patré, punitio for, maliter correspodens bla sphemiz patris, est minor punitione, quæ correspodet blasphemiæ Dei, & loquendo de rali pœna, non debebatur peccato Adæ maxima pœna, immò modo adulterans, fi damnaretur, & fimul cum eo Adam pro illo peccato granius puniretur ifte, quàm Adam. Et cum probat, quia fibi inflicta fuit pœna mortis pro fuo peccato & hæceft maxima pena. Duplicker responder. Pri mò fic, negando, q mors fuerit ei inflicta pro suo peccato, & pater, quia Adam, fi erat immortalis in Quomodo illo statu non erat immortalis ex natura, vel ex cau- Adam erat fa intrinfeca naturali, fed fi erat immortalis, erat im immortalis ex Dei dono nolente concurrere cum caufis natus ralibus rerminaus ad morté, & hoc quamdiu obediens fuisset, vel superasset primam tentationem. Dico igitur, quia peccauit, & inobedies fuit, Deus sobtraxit illa beneficia fibi collata, & fic ex cosequéti fecuta est mors, non est ergo mors pœna formaliter punitiva peccati Adæ, sed illa est modica. Videmus enim quadoque pro vno peccato substrahi ab aliquo maxima beneficia, non tñ infligitur magna pena punitiua correspondensilli peccaso, & pa tet in exemplo. Si Sortes fit beneficiatus ab aliquo principe, puta à Serenissimo Imperatore, & Plato. no peccent in Serenifimum Imperatorem ambo, priuabitur Sortes omnibus beneficiis fibi collatis à Serenissimo Imperatore, & alius puniretur in dece quæ erit pæna Em iustitiam punitinam correspons des peccato Platonis, & in totidem Sor.punirerur, & non in plus, nisi fuisse beneficiatus, & sic Adam fuit privatus multis donis donatis à Deo, & tamen modica pena fuisset punitus in inferno, qalius adul ter, loquendo de pæna punitiva culpæ Alia respons fio eft, o mors non eft maior pæna, quàm illa, quæ debetur peccato mortali, quia illa est danatio æterna, quæ eft perpetua separatio à Deo, mors autem corporalis est folu separatio corporisab anima yiq; ad futurum iudicium, quam ettā mortem multiap petunt, nullus th appetit damnatione, & ideo licet fit generalior poina, & ad plures fe extendat mors, quam damnatio, non elt tamen maior, nec intenot pœna, & ponitur exemplum de exhatedato, qua pæna eft vniuerfalior confequens totam pofterioritatem de hæreditate, & de decapitatione.

JAd vltimum. An Adam appetierit æqualitatem Dei, quia illud videtur dicere glosa super illud, qua non rapui,&c. Sco.cocellit, o Eua appetiit aqualitatem Dei, Adam non, nunc toluendo dicit, p Ada, & Eua, & angeli im interpretative appetierui equalitatem Dei. De Eua dico, q cum fuerit seducta, ipfa credidit diaboli, & fi credidit, posse confequiilla æqualitatem Dei, & fit forte appetit, & non tin in- Quid fir ap terpretatiue. Adam no fuit feductus, & non credi- perece aqua dit illa posse consequi, quia tamen peccauit, voluit litatem Dei voluntatem suam præponere voluntati diuinæ, & interpretafic interpretatiue appettet æqualitatem, immo ma- tine , nife ioritatem. An angelus in 6.dlit. huius dicit, gappe- fuernere iptierunt illam, & non tantum, q illa potterunt appe fum Deum. tere: ante enim secundum articulum principalem, q.2.1bi, viso igitur de primo inordinate concupito parum infra, vel habuit angelus inordinatum nolle nolendo, l'opposita eorum, qua cócupiui Lino-Fran. Lych. in ij. Sent, Sco. Ee 3 lendo

...

ibri Diltin. lendo sibi beatitudinem minus inesse, quàm Deo, & ita voluit fuam beatitudinem effe diuinz æqualem, & sequitur, vel qu'am Deum effe, idest noluit fuum esse esse diuino, & ita voluit sum effe fore aquale effe diuino, vide litteram, & etiam expositionem litteræ. Quod ergohic dicit, 9 tantu angeli appetieruc aqualuatem Dei interpretatiue. Dic o littera est corrupta, fic enim iacet in reportatis, & fic tantum interpretatiue, & non formaliter appetijt Adam equalitatem Dei, & nihil dicit de 20 gelis, vel dico, o pro tanto cam voluerunt interpretatiue, quia non voluerunt cam volitione efficaci, Fide in re- & imperatiua ad confequendu eam, vt dioit in reportatis di.6. fed credo, & Eua volitione efficaci voluit eam quantum fuit ex fe, patet, quia ipfa quæfi-uit media fibi often fa a dæmone, fi.f. A dam confensiret in opinionem fuam, & comederet de ligno vetito haberet auto æqualitatem Dei, & hoc mediu quefinit, & fuggeffit viro, vt comederet, quia igitur nec Adam, nec angeli mali fic appetierunt, ideo dicucur interpretative appetijile, tainen A dam, nec volitione fimplici illud voluit, ficut angeli mali voluerunt, fic igitur fume differentiam. Eua voluit Quemodo volitione efficaci equalitate Dei. Angeli mali, quia Eus appetit fciebant eam non posse confequi, voluerunt eam unnum volitione limplici. Sed Adam, nec vna volitione, nec alia volsit Dei æqualitatem, fed fimpli+ citer interpretatione. Si dicas. Igitur Eua granius precanit:angelo,nego colequentiam, quia feducta fait, & decepta, & credens illud fore poffibile, 2ppetijt imposibile tanquam possibile, & in hocaliqualiter excufatur. Sed diabolus feiuit hoc fore im possibile, & tamen illud voluit, vt dictum eft, & fic appeuit impollibile, vt impollibile, nec erat decoptus, & ideo maiorem oftendit iniquitatem, quàm Eus. Nota q hac qualtio de gravitate peccati Ada ponitur in quibufdam textibus in vigelimaprima. dift tamon pertinet ad vigefimemfecundam.

### Dift. XXII. Qualtio Vnica.

V trum peccatum primi hominis fueris ex ignorantia.

Scraphicus Bonau. 2. fent. dift. 2.2.q.1, art. 2.

Scotus 2. sent. dist. 22.quast. 1.

Riccardus 2. sent. dift. 22. quest. 1.

Ivannes Bacconitanus 2. Jent. dift. 22.9.1.

Peccatum ex ignorantia potest contingers tribus modis .

تب سن

. . .

portatis .

fqualitatë

Angelus.

Quomodo

Dei .

IRCA dift.22.quæritær. Vtrum peocatú primi hominis fuerit ex ignorária. Ibi. Respondeo, &c. Dicit Doct.g peccatum exignoratia potest tripliciter contingere, vt homicidium : aut enim ignorantia præcedit, ideft of homicida ignoret tale homicidili este peccatum, & talis ignorantia est causa peccati, accipiedo caufam pro occasione, siuè pro dispositione, ad quam seguitur tale homicidiu, puta quia ignorat effe peccatum, ideo committit homicidiu, & fi non ignoraret, non committeret, talis ignorantia, que est iuris diuini, vel iuris nature nunqua exculat. Vel facundo dicitur peccare exignorantia concomitante, idest quòd peccatum concomitatur ignorantia, quia licet non ignoret homicidiù effe peccatum, multa tamen ignorat, puta o tanta pæna debebatur, tato præmio, vel dono privatur, vel o tam vituperabilis reddatur, & huiufmodi, & sic dicitur communiter, omnis peccans ignorat. Tertio ipicignoratia poteft fequi ex peccato quafi porna peccari , ficut dicitur Sapientie 2. cap. quod

humanum propter peccata in magnam crecitatem incurrit canquam in prenam peccati.

Juxítio

Ibi. Item diftinguitur, quòd potest accipi pro fimplici nescientia, &c. Hic nota, quòd ignorantia accipitur dupliciter. Vno modo negatiue, fiue prinatine, seut Franciscus ignorat hominem este thibilem, quia pontrur rancum negatio scientia. Alio modo contrarie, & talis ignorantia non tautum ponte negationem haius cognitioans, qua cognoscitur hominem effe risibilem, fed ettam ponit habitum, vel actum contrarium, ficut quis firmi+ ter gredit hominen non elle rilibilem, ideft quod habeat notitiam deifta, quòd homo non eft rifibiis, quá potes causaria alque per fyllogimum. falligraphum, & talis ignorantia opponius: contratie feientia, ve pater peimo posteniorum, & fic hoc modo poseft accipian auftitia negative, feilicet & contrasie, vt patet à Duck fupra diftance.7. & in terrio, diftinot.30

Secundo modo potest elle iptius facti, ac. Dicit Doct. quòd aliquando ignorancia est ipsius faits , quod eft, quando ignoratur cale factum efte peccesum . Exemption . Aliquis feit homicidium che pescatum mortale, decommittie illudidando venenum, fi ignorat bog factum elle venum horas-gidium, oc. Dicitur ignorancia facti, vel pomt elfeignorantia quo ad aliquas circumfantins, vir quando aliquis scit homicidium este pecuarum. mostale, of commission in eccletia effimants peccatum, ignorat tamé aliquam circumftantinu fortè magis aggravatem, vol pourfeste ignoraua quo adaliquod confequenc, puta ignorantiz, quòd sali peccato tanta, vel tanta poma debeatur, vel quid tanto bono priuotur. Sequitur in textu, loquendo igiur, &c. Dochdicit, quod talis error non fuir in Adam : fciuit emm magis fore obediendum Deo, quâm confentire deligis vxoris, & feiert, quòd comedendo de pomo, ne contriftaret delities vaoris erat malum, & cotra diuinum præceptum, & ideo non peccalit ex ignorantia ; accipiendo ignomatiam, puta que precedit peccatum, de est dispoli-tionad peccatum, vi diai fupra. Sequirpi, & ideo, quia prius peccauit, quie fi ou dicie, o prius errauit, accipiendo errorem primo modo pro Ignorantia ante peccatum, sequitur, g aliquod bonura apparent Adz, quod ramen in veritate non orat bonum, fed tantum in apparende, vt pute fi complaceret magis vxori, quam Deo elles bonum tantuma apparenter, fi tale bonum, vt apparens prius fibi apparuit, ignorami cile bonum appares, lequitur, quod ante peccatum, pera ante electionem, quas peccauit; confentiendo vxori, poruit elle error circa primum, quod est impossibile, & declarat Doch. quomodo talis error fuit circa principium, ficutenini principioni de le verum elt notum ex noritia sermidorum, ita quod ibi non accidit error, terminis umen præcognitis, ita illud potest dici principium apparens veruno, quod apparet verun ex fola notitu terminorum, ficut hoc mains bonum eft allentire vxori, quan Deo. Si dicator, o talis error non fuit circa poincipium: ergo fi hoc falfum, puta magis complacere vzori, quam Deo, ela maius bonum, non eft principium appatens verum, ibquitur, o erit concluito fatta apparens vera, & auto aut talis conclusio apparet vera ex syllogismo falfo in forma, autex fyllogifmo peccante in materia. Si primo modo sequitur, quòd non conclusir fibi noceffario, quia iple Adam , ve creditur, fuit Adam fuis perfectisiumus logicus : cum omnium creatura- perfectifisirum habuillet scientiam, & si non conclusit ubi, me legiou. non oportet voluntatem Adzadhærere huic, fcimaliria exczecauit cos; certum eft enim, quod genus liert quod molius effet complacere vxori, &c, Si fecundo

Ignorantia accipitur du pliciter.

Quid ignorantia fatti.

Si fecundo modo, aliqua præmiffa fuir falfa : & quæritur vitra, fi præmiffa falfa fuir, aut de se apparebat falfa, aut ex alia; fi primo modo ergo illa erat oppositum primi principij, quia sicut primu principium verum est de se, apparens verum, & nemo decipitur in eius veritate : ita fimiliter oppofitum primi principijest de se apparens falsum, & sic neminem decipit. Si secundo modo. si dicas, q illa præmissa falsa ex alia apparet vera, & sic intelligit illud, fi ex alio apparet falfum, ideft fi id quod eft fal fum, exalio apparet, supple quod est verum: quæro de illa alia præmissa, ex qua ista apparet, aut ex se apparet falfa, aut ex alia, fi ex fe : procedo vt prius, quia erit oppositum primi principij, si exalia, tunc erit procellus in infinitum : fi ergo fuit error in Adam ante peccatum, & ille error non potuit esfe ex fyllogifmo falfo in forma, aut in materia : ergo ille error erat in principiis, quod est impossibile, quia nullus circa principia errat.

Secundi

Ibi. Similiter autem, &c. Dicit Doct. quod tale peccatum potuit sequi talis ignorantia, quod ex im moderato amore complacendi vxori suz credidit illud peccatum effe veniale, quod tamen erat mortale, non credo tamen, 9 ante peccatum fuerit ta-lis ignorantia, quòd crediderit illud peccatum tan nam elle veniale, sed sic appetitus eius fuit immode ratus, complacendo vxori, quòd fuit excæcatus, credendo illud peccatum esse veniale. Vnde dicit Doct. quod talis ignorantia concomitabatur, vel fequebatut ipfum peccatum.

Ibi. Item omnis peccans, vel peccat ex electione, vel ex passione, vel ignorantia, &c.

Ibi. Ad fecundum dico, &c. Nota in ifta littera, quod electio proprijssime sumpta sequitur coclufionem syllogismi practici, ideit o sequitur cognitionem conclusionis practicæ deducta ex syllogifmo practico, ficut aliquis eligit fibi potionem, vt fanetur : intellectus enim fic concludit, omnis fanitas eft acquireda per medium ordinatum ad illam, fed potio amara est medium conueniens ad fanita-Quemedo tern acquirendam: ergo, &c. Electio enim volun-electio vo- tatis, que sequirur talemvolitionem, dicitur electio luntatis di- proprisitime fumpta, potest etiam esse electio circa satur ele- aliquod principium fibi simpliciter ostessum, ve bo num eft diligendum, nam often fo hoc principiovo Juntati, volucas potest diligere illud, & talis dilectio dicitur electio, licer non ita propria, &c.

Dilt. XXIII. Qualtio Vnica.

Vtrum Deus potuerit facere voluntatem creature rationalis impeccabilem per naturam.

Seraphicus Bonau. 2. sent. dift. 23.q. 1. art. 1. Scot.2.fent.dift.23.quaft.1. Riccardus 2. fent. dist. 23.9 1. Durandus 2. sent. dift. 23.q.1. Ioannes Bacconitanus 2. sent. dist. 23. q. 1.



IRCA diffin.23.quæritur.Vtrum Deus possit facere voluntatem creaturæ rationalis impeccabilem per naturam.

AD quastionem dicitur, q Deus non poteft facere hoc, &c. Hzc eft

Opinio Ales opi. Alex. de Ales. 22 9 Deus non poffet facere crea turam rationalem impeccabilem ex natura, in qua zandri. conclusione concordat cu Doct sed rationes Alex. non videntur cocludere, ideo Doc.rndet ad illas, & prima ratio clara est, ad quam responder Doct.

Ibi. Dico, quòd iffæ rationes non concludunt. Dicit Doct. q oporteret probare, quòd licet volutas creata no fit iua regula, quod tamen neceffario non conformetur ragulæ superiori. Sed Alexa.diceret, attenta libertate voluntatis, q non neceflario conformatur. Sed quia multi voluerunt tenere vo luntatem creatam velle necessariò vluimum finem, & per consequens necessario coformare se vitimo fini in amando illum, & ex vno dicto in 'dift.5. huius fecundi volens efficaciter finem, necessario vult ordinata ad finem : ergo à fortiori volens necessarid finem, necessario vult ea, quæ sunt ad finem, cum necessitas ordinatorum ad finem fumatur à fine, & fic talis voluntas necessario haberet confor mari primæ regulæ, ideo Doct. dicit, 9 oporteret probare illam, supple, quod non, de necessitate conformetur primæ regulæ.

Vnica.

220

Ibi. Præterea voluntas creata, &c. Ratio flat in hoc, quia & si voluntas creata non peccet in appetendo bonum verum, potest peccare in appeten do bonum apparens, & poteftillud appetere, cum omne bonum tam verum, quàm apparens fit obie ctum voluntatis creatz.

Ibi. Contra fecundam rationem, quicquid fit Contra ifiate. obiectum, &c. Et dicit Doct. primà, quicquid fit rationes. obiectum voluntatis diuinæ, hic non determinate de obiectovolutatis diuina, & loquitur hie de obie cto motiuo,& non terminatiuo:nam loquendo de obiecto motiuo, oportet dicere, o effentia diuina Quomo do est obiectum adæquatu motiuu voluntatis diuinæ, effentia divt patet à Doc.in 1.d.41.& d.10.& ficvult Doc.mul uina fit obie toties, gest idem obiectu, tam intellectus, g volun- tum adatatis, & fub cade ratione, vt patet in I.di. 3. in 2. & in 94414 mm me 4.di.49. & certu eft, geffentia fub ratione, qua hac tium. effentia est obiectum adzquatum intellectus diuini quali motiuum, vt patet à Doc. in prolo.q. de subie cto rheologiz, & q.feq.& fic fequitur, q eadé effen-tia fub eadem ratione est adæquatú objectú diuing voluntatis. Si verò loquamur de obiecto determinatiuo. Dico, o ficut intellectus divinus habet ens, inquantum ens, vt patet à Sco. în primo, dist. 39. ac potest elici ab ipfo in quæst. de fubiecto theologiæ, & q. feq.& ex dift. 3. q. 4. primi. & diftin. 43. in 2. q. 1. diftin.primi. Sic voluntas dici potest habere omne ens pro obiecto terminatiuo. Dicit ergo Doct. o ficut voluntas creata per Alex. habet omne in bonu apparens pro objecto : ita dicit Doct. quod voluntas dunna habet bonum apparens pro obiecto, & tamen ex hoc non sequitur, quòd voluntas diuina possit deficere, hocidem dicit de beato.

Ibi. Dico igitur, q bonum apparens. Doct.di cit, g bonu apparens non potest esfe obiectum voluntaris divinæ quantum ad velle, quia ip fa non po teft velle bonum apparens, vt patet, nec fimiliter vo luntas beati, sed bene potest hfe actum nolitionis, puta nolendo illud, non credas tri, q in voluntate di uina fit duplex actus volutatis.f.velle, & nolle, quia tunc illi actus non identificarentur cum voluntate diuina, vt posset probari in simili in primo, dist.2. g non potest elle duplex actus in intellectu diuino, & etiam probari possei dist. 39. primi. Dico ergo, Vnum velle g in voluntate divina est tantum vnus actus politi- est in volun uus, qui est ipsum velle, qui actus potest divertifi- tate divina. cari non in fe, fed per alium, & alium respectum, fiuè per aliam, & aliam tendentiam in aliud,& aliud obiectum : nam ve terminatur ad Petrum, volendo fibi gratiam, dicitur ille actus affirmatiuus, & in fe, & quantum ad respectum, vt verò terminatur ad Iudam, volendo fibi beatitudinem, ille actus, quamuis in fe fit pofitiuus, & affirmatiuus, tamen vt includit respectum ad nolendum beatitudinem, potest dici negatiuus, & sic iste actus FranLych.in ij Sent.Sco. Ec 4 po-

Digitized by Google



Hie .

# Pualtio

poten diversimode variari secundum diversos re. Tpectus, ficut etiam est idem actus intellectus diuini in fe, & tamen potest dici alius, & alius secudum alium, & alium respectum, vt paret à Doct.in primo, dift.39. Dico ergo, quòd voluntas diuina potest habere bonum apparens pro obiecto, sed non respectu actus affirmatiui, sed tantum negatiui mo In beato eft do præexposito, in beato verò est duplex actus poduplex actus fitiuus, scilicet velle, & nolle, & ipsa beatus habet, etiam bonum apparens pro obiecto, sed non respectu actus volendi, quia non potest velle bonum apparens, & hoc non ex repugnantia naturæ suæ, fed ex hoc, quòd voluntas diuina determinaut nunquam cooperari voluntati beati ad huiufmodi actum, vt pater in simili in quarto, distinctione 49. ipsum tamen bonum apparens potest esse obiectum voluntatis beati respectu volitionis

IBI. Dico igitur ad quæstionem, &c. Hic Do &or intendit probare intentum principale, & vt clarius intelligatur, supponit Doct.aliqua.

Volument as no fira tenetur Jegui volun tatem Asni 11. a.m.

Primo, quod voluntas nostra tenetur sequi regulam superiorem, quæ est voluntas diuina, ita-quòd deuiando ab illa peccat, vr patet infra distin-ctio. 35. & in primo, distinctio.44. & in quarto, difunct.vltima

Secundo supponit, quòd voluntas creata est satæ libertatis, o nullo modo necessitatur respectu cuiuscunque obiecti etiam formaliter infiniti, vt fatis probauit in primo, dist. 1. Tertiò supponit, & voluntas dicitur ex hoc pec

Quare volü SAS peccet.

poficimus.

care, vel quia omittit, q tenetur facere, puta omittit diligere Deum in aliquo tempore, & tamé pro aliquo tempore tenetur diligere ip fum fuper om-nia, vt probat Doct.in tertio, dift. 9.& 27. vel quia committit aliquod, quod obligatione diuina tenetur euitare:stante ergo obligatione diuina respectu multorum præceptorum, an potuerit fieri natura rationalis impeccabilis. Et fic debet intelligi titulus quaft. quia ficut Deus dedit pracepta fecunda tabula, obligando non ad observantiam illorum. etiam potuit nos non obligare, vt patet in tertio : fed de præceptis primæ tabulæ eft magis dubium. Non enim credo, quòd Deus de potentia absoluta posit dispensare contra hoc præceptum, vt creatura non teneatur diligere Deum super omnia. De Nors & bo-hoc vide in tertio, dift.27. Sed quicquid fit, non curo pro præfenti. Titulus tamen quæft.fic debet intelligi, quòd stante obligatione diuina, yel naturali ad aliquid agendum, vel non agendum, an potuit creari natura rationalis ex natura impeccabilis,

& probat Docl.quòd non. Ibi. Ad quod probabiliter declarandum. Hìc Doctor supponit, quod omnis voluntas potest appetere commodum, & per consequens proprium commodum, & sic peccare. Hic tamen nota, q fi voluntas fecundum appetitum naturalem appetat commodum, quantum cunque appetat, no peccat, cum talis appetitus naturalis fit femper rectus, vt patet supra in hoc secundo, dist.6. questio. 2. & in quarto, dift. 49. & 50. Dico vitra, quòd abfolute loquendo, fi voluntas secudum affectionem iustitix, siue vt libera appetat conformiter tali appetitui, ex hoc etiam non dicitur peccare, sed quia Deus obli gauit nos non sequi immoderate appetitum naturalem, vt patet quia appetitus naturalis non eft ad mori, quia nolimus expoliari, sed vestiri, & tamen Deus obligauit nos, vr velimus actu elicito mori, Quomodo secundam quod placet voluntati suz. Debet ergo intelligi ratio Doct.fic, ex quo omnis volūtas creata potest velle conformiter appetitui suo naturali commodum, & proprium commodum contra or dinationem diuinam, ideo poteft peccare. Et merito dicit Doct. gomnis voluntas, in qua non neceffariò coniunguntur appetere commodum, fupple actu elicito, & recte appetere, potest appetere. reclè, & non reclè.

J Ibi. Dices, quòd voluntas, &c. Si diceretur, g ficut Deus creat voluntatem secundum appetitum naturalem, ita quod sicut ille appetitus semper est rectus, & inclinatio, eius semper recta. Videur, quòd possit creare voluntatem, ve liberam, o ficut ipia est in se recta, & à Deo creata, ita apetere sui supple actu elicito sit rectus, & sic ex hoc, quod appeut actu elicito semper dicatur recta, ita quòd tatali actu non possii appetere non recta

Ibi. Contra omnis voluntas, &c. Notabene Nota bene hanclitteram, quia hic non probatur, quod dici- hane littetur absolute non possit creare aliquam voluntaie, ram. quæ ex hoc, quòd appetit actu elicito recte appetat, nam ficut voluntas actu elicito potest appetere fibi comodum, ita fimiliter actu elicito poteft appetere maius commodum, & summum sibi commodum, fic quod potest lequi sum appetitum naturalem, Appetitus enim naturalis est tantum ad perfectionem fibi possibilem, & tantum ad possibile, vt probat Doct.in quarto, dift.43.pono mo-do, quòd appetitus naturalis possit esse absolute ad fummam beatitudinem creari, guod yerum eft, ye patet à Doct in quarto, dist. 50. & sic ad illam tan-quam ad commodum sibi, & ad majorem tanqua ad maius, & ad fummam languam ad fummum comodum, sed voluntas libera, quæ eft eadem realiter cum leiple, vi appetitus naturalis, vi patet lupra, difl.6.quæft.2.ex in quarto, difl.49.maxime in appetendo aque elicito conformatur secundum a pretitum naturalem, quia ergo Deus non posset create talem voluntatem, quæ actu elicito tantum appeteret ad quod eius appetitus naturaliter inclinatur. Dicitergo Doct. supponendo vnum quod dicitia littera, scilicet quod appetere commodum eo modo, quo ellet fibi maius commodum. Hic modus appetendi non est ordinatus ad Deum, ve fupra pa tuit, & g hic modus non fit ordinatus a Deo, immò oppositum magis pater, quia est mihi maius commodum absolute beatificari simul in anima, & corpore, morte non intercedente, eft etiam mihi maius commodum fumma beaujudine beatificari,quam minori, sed hic modus no est à Deo, cum ordinauerit dare beatitudinem correspondentem. meritis, & sic de aliis dici potest.

Ibi. Item secudo arguo sic, &c. Ista ratio Doct. dicit, quòd non poteft ex fe quietari, nifi in ente infinito, quod non habet præsens. Exhoc videtur, g fi haberet perfecte præsens, g ex natura no pol-set peccare, & sic oriuntur multa dubia, quia secudum eum in hoc secundo, distin: q. 9. omnes angeli habuerunt Deum sub ratione deitatis præsentem. in specie intelligibili creata ab ipso, & perfecte cognoscebant ipsum esse ens formaliter infinitum, & persecte quietatiuum, & tamen multi eorum peccauerunt. Secundo, quia non video, quin Deus poffit facere creaturam rationalem , cuipfe Deus Quemode esset præsens in ratione infiniti, ita quod talis crea- Angeli cotura intuitiue videret illum, & fic tunc non posset g ofcebane peccare ex dictis eius, cuius tamen oppositum pa- 19/um Den. tet, supponendo, quod teneatur ipsum diligere super omnia. Nam tunc non repugnaret fibi, posse deficere à tali dilectione, vt pater ab ipfo in primo, dift.1. q voluntas respectu Dei clarè visi non necesfitatur ad diligendum ipium, icd poteft non diligere. Dico, quòd hic Doct.loquitur de creatura, vt derelicta in puris naturalibus, quæ vt fic non ha bet bonum infinitum sub ratione propria fibi præfens, nec in fe, nec in specie intelligibili, yt paret à Doct

THIS DOLLA sis fit intelligenda.

#### Secundi Vigelimæquartæ

Doct in pluribus locis. Si ergo non habet bonum infinitum fibi prefens, in quo poffit quietari, lequi-tur, quòd poffit deficere, & peccare, & non dicit\_ Doct.quod fi haberet, quia tunc non posset peccare, immò esser magis argumentum à fortiori, quòd si angelus habuit Deum sibi præsentem, & tamen potuit peccare, quanto magis creditur, quòd reli-da in fuis puris naturalibus non poteft habere Deu fibi przientem sub ratione propria, nec respectu cognitionis intuitiva, nec etiam zbftractiua poterit ex natura sua deficere, & peccare.

NVNC Doct. foluit argumenta principalia. Et primo arguit sic. Deus potest facere aliquod corpus, quod non poteft deordinari à motu fuo, vt eft corpus celi: ergo fimiliter poteft facere aliquem fpiritum, qui non poterit deordinari à motu fuo: ergo erit impeccabilis.

Ibi. Ad primum pater, quomodo Deus pofset facere aliquod corpus moueri difformiter, cum non repugaet nature fue intrinfece, ficut enim. nunc, primum mobile mouetur ab oriente in occidens, posset facere, quòd moueretur econtra, & ficut tale corpus perficit cursum suum vno die naturali, posset facere ipsum moueri in maiori tem-Dubium, an pore, & in minori. Sed hic esset difficultas, quia Dens poffis graue motu fuo tendit tantum ad centrum terræ An modo Deus posser facere ipsum graue, quod fum graus tenderet furfum, ita quòd ficut fua natura tendittendere fur deorfum, quòd etiam possit tendere furfum.

Dico breuiter, quòd si loquamur de principio intrinseco ipsius motus, quod est grauitas, ipsa est, ficut ratio formalis mouendi graue scorfum, quod repugnat fibi, quòd fit ratio formalis mouendi illud furfum, quia tunc aliquid, quod fecundum fui rationem formalem est determinate actionis, non pollet fieri actionis oppolitz, non mutata tali ratione formali. Si etiam loquamur de principio intrinseco passivo. Dico, quod grave fic habet naturalem inclinationem ad motum deorfum, quod non poteft moueri furfum fecudum inclinationem fuam naturalem, nifi mutaretur natura grauis, patet, quia inclinatio naturalis, & natura, culus eft, funt fimpliciter eadem res, vt dicit Doct in quarto, dift.49.modo inclinatio naturalis fic necessario, & femper est ad aliquid in particulari, quod non potest este ad oppositum illus, vt patet à Doct.vbi fupra. Si verò loquamur, vt graue comparatur ad potentiam superiorem. Dico, quòd non repugnat fibi posse moueri sursum, & moueri difformiter.

Jibi. Item Deus potest facere voluntatem aliquam, que necessario tendit in aliquod bonum, puta in finé : ergo facere poterit, quòd neceffariò illa voluntas tendat in omne ordinatum ad illum finem : igitur, &c. Antecedens patet per August. 13.de Trinit. qui dicit, quòd omnes volunt neceffariò beatitudinem : cosequentia probatur: eadem enim necessitate, qua aliquis tendit in finem, tendit & in ea quæ funt ad finem

Refponfio.

mm.

JACOre ip.

∫um.

¶Ibi. Åd aliud dico. Hic Do&.dat duplicem responsionem. Vnam sequendo ad viam propriam, quòd nulla voluntas creata necessariò tendit in finem vltimum, vt fatis probauit in primo, distin.1. Aliam, quia posito secundum communem opin.g Voluntas erenenneces voluntas creata necessario velit vlumum finem, no

fario velit tamen fequitur, quòd necessario velit ordinata ad vlimm f. finem, & vltra polito, quòd velit necessariò ordinata ad finem non tamen sequitur, quòd necessariò velit modo debito. Ista littera habet aliquale difficultaté. Si enim voluntas creata vult necessariò vltimum finem tanguam fummè commodum fibi ordinando illum finem ad commodum fuum, cer-

Vnica. tum est, quòd non sequitur, quòd necessario velit omnia alia entia, quæ sunt ad Deum, quia in ratione talis volitionis finis, non includitur volitio aliorum à Deo, & si via communis sic intelligeret, quòd volutas creata fic necessario vult vltimum finem illa voluntas non rectè veller, quia non vellet co mo-

do, quo effet volibile, quia tantum est volibile propter (e, vt dicit Doct.in quarto, dift.49. Si verò comunis opi.dicat, quòd voluntas creata vult vltimu finem clare visum propter se, ita quod diligat illu tantum propter fe; adhuc non fequitur, quod velu alias creaturas, quia in ratione talis volitionis finis non simpliciter includitur ratio aliarum creaturarum, quia tunc effet impossibile illum diligere fine aliorum dilectione. Si verò fic intelligatur, quòd ex ordinatione divina voluntas creata tenetur diligere finem pp le, & ea, qua sunt ad finem pp illum, ita onifi volutas creata diligat creaturas in ordine ad Deum non poteft recte diligere vltimum finé propter se fic verum est, phoc modo dominus ordinauit, vt diligamus eum ptopter se, & proximum. propter Deum, ita quod ista non stant simul dile-ctio Dei propter se, & odium proximi, si eria loquamur fimpliciter, & absolute possumus dicere, quòd volutas creata necessario diligat Deum pro- Nota & be pter le, no tamen sequitur, quod diligat creaturem ne. in ordine ad Deum, quia potest ipsam non diligere in ordine ad Deum, & fic peccare.

### Dift. XXIIII. Quaftio Vnica.

Vtrum portio superior sit potentia distincta à potentia inferiori.

Scotns 2. sent. dist. 24.quast.1. D.Tho.prima parte summæ.q.79.artic.9. Riccardus 2. sent.dist. 24.quæst.4. Durandus 2. sent.dist. 24.9.4.



IRCA diftinctionem vigefimáquartam quærit Dock. Vtrum portio fuperior fit potentia diffincta à portione inferiori.

Ibi. Dico, quòd poteft, &c. Hic dicit Doct quod ifte intellectus eft falfus, scilicet g portio superior est tantum yna potentia anime, & Portio fupe portio inferior tantum alia, quia certum eft, o por- rior eft re-tio fuperior potest este in intellectu, volutate, & me- /pettu atermoria, quia portio superior est respectu eternoru norum fic intelligendo, quòd tunc memoria dicitur portio superior quando intellectui creato est præsens obiectum æternum, vel in se, vel in specie intelligibili, vel per habitum fidei, ita quòd memoria talis includit intellectum, & obiectum æternum, & fiç talis memoria poteft dici portio superior, & no est memoria aliqua potentia distincta ab intellectu, vt sepius dictum est, in intelligentia, siue in intellectu potest dici portio superior, pro vt intellectus habet actualem intelligentiam, fiue intellectionem æternoru, similiter in voluntate est portio superior, pro vt ipfa diligit æterna, &fic patet, quomodo portio superior non est tantum vna potentia. Sequitur in littera ibi, quòd etiam huiufmodi potetiz, &c. No- Nora hanc ta hanc litteram, quià multa hic dicit; primò, quòd litteram. huiusmodi potentia, siuè portio superior sunt respectu æternorum, patet, quia voluntas dinina, & intellectus diuinus, quæ ponuntur principia productiua in divinis funt tantum respectu essentia diuinz, hoc vide supra in primo, di 2 6.7.& 26.& in hoe secundo, dist. 1. quast. 1. dicuntur enimista potentiæ

Libri Distin. tentiæ principia productionum diuinarum, prout respiciunt essentiam d uinam, sic tamen intelligendo, vt aliàs exposui, quòd intellectus diuinus necesfariò prius operatur circa effentiam intelligendo ipfam, quæ intellectio dicitur operatio, qua habita, Intelled io dicitur ope- tunc ipfe intellectus vnà cum effentia eft principiù productiuum filij, ita q talis operatio præexigitur TATIO . productioni filij, non vi ratio formalis producendi, necvt aliquid pertinens ad rationem formalem producendi filium, vt satis patet in primo, distin.2. quæit.3.par.2.dift 5.quæft.2.dift.6.& 7.& 27.Sed ex hoc præexigitur, quia intellectus divinus prius eft operatiuns, quam productiuns. Dicit ergo hic Quomodo Doct.q intellectus diuinus intelligendo effentiam intellectus diuinam producit tilium.ideft o intelligit illä, antedivinus pre quàm fit productiuus. Hoc ide dico de voluntate. ducat filis. Secundo dicit Doct.o iftæ duæ potentiæ dicuntur productiuæ intelligendo, & volendo effentiam di-Filins imuinam, quæ eft æterna non intelligendo, nec volenpropriè de do obiectum temporale, quia tunc dependerent pender ab perfonæ istæà temporali, & littera fic debet intel-esfentia. ligi, scilicet 9 intellectus divinus privs intelligédo ellentiam eft productiuus filij, & fic filius fuo modo, heet improprie depender ab esfentia, non tamé inquantum intelligentia, sed inquatum essentia. Na Memoria fr fæpius declaratum eft, g memoria fecunda femper cunda quid includit potentiam, & objectum, & fic memoria includa. fœcunda in diumis includit intellectum diumum, & essentiam diuinam, & hoctoru est ratio formalis integralis productiua filij, non tamen proxima, nisi prius intellectus diuinus intelligatipsam, non gelientia diuina, & intellectus ex fua ratione formali non fit ratio perfectisfima producendi filium, & dispositissima, sed quia talis memoria prius eft operatiua, quàm productiua, ideo dicimus, q talis memoria ad hoc, vt fit proxima ratio producendi oportet prius elle operatiuam, & quia ipfa memo-ria est ratio formalis producendi filium, ipfe filius suo modo dependet a tali memoria sœcunda, licet principaliter ab effentia. Si ergo intellectus diuinus produceret filium de lapide cognito, ita o lapis cognitus pertineret ad memoriam, tunc iple filius dependeret suo modo à lapide, & sic zternú à temporali. Sed declaratum eft supra in hoc secundo, dift.1.quæft.1.g. nulla creatura eft in esfentia diuina ex natura rei, que sitibi in ratione obiecti intelligibilis ex natura rei, sed est ibi tantum per actum. intellectus divini, ita o per illum actum producutur in tali esse, & talis productio cum sit comunis toti Trinitati necessario præsupponit perfecta pro-ductionem ad intra, & sic patet quomodo filius no Quomodo producitur in divinis de lapide, loquendo tamen flini no pro- de productione simpliciter filij, quia loquendo de ducatur de productione secundum quid potest produci de lapide. lapide cognito, & etiam de feipfo cognito, fed ipfa productio lecudum quid prælupponit veram productionem, & fimpliciter ipfius, & fic pater, quod ficut potetiæ diuinæ producut Filium, & Spiritumfanctum, intelligendo, & amando diuinam essentiam, quæ eft çterna, fic intellectus nofter, & volun tas, & memoria dicitur portio fuperior, vt respiciut æterna. Sequitur in littera. Portio etiam superior, & inferior, &c. Doct.dicit, quod portio superior non distinguitur ab inferiori ex hoc, quòd inferior est practica, &c. immò tam speculatiua, quàm pra-Cica pertinent ad portionem superiorem. Et vt ista littera intelligatur notanda funt verba.Primò,quòd Cognitio fpe cognitio speculativa est duplex, quadam est tantu enlatina est propter se, vt cognitio entis inquantum ens, & eius duplex. passionum in suis rationibus generalibus, & tali cognitio non proprie ordinatur ad praxim, de qua in quast.viti. prologi. Sed est difficultas, an possit

# )uxstio

effe cognitio de Deo, vel de aliqua persona diuina, simpliciter, & tantum speculativa dictum est supra in quaft.vlti.prolo.quod no, quia talis cognitio ordinatur ad praxim, vide ibi. Posset forte elle cognitio de Deo merè speculatiua, vt puta cognoscendo Deum no sub ratione propria, nec sub ratione summi boni, vel infiniti, sed sub ratione entis, vel abso-luti, & huiusmodi. Secundo notandum est, quod cognitio proprijilime practica est cognitio cóclusionis deducta ex syllogismo practico, vi paret a Doct.vbi supra, & talis cognitio potest adhuc dici verior pratica, fi actu dirigat in praxim, & veriffime practica, si voluntas elicit actum conformiter tali cognitioni, vt patet infra à Doct.dift. 39 huius, cognitto verò principiorum est bene cognitio practica, fed non ita practica, ficut cognitio conclusionis, vt patet in quæst.vlt.prologi.Et quia principia practica sumuntur à fine, cognitio finis in se, adhuc erit minus practica, quia magis recedit à cognitione conclusionis. Tertio notandum eft, gab vltimo fine possunt sumi principia multa, & ab illis deducuntur multe conclusiones. Exemplum, nam fum- Exemplum, mo bono eft fummè obediendum, Deus eft fummè bonus, ergo, &c. ex ifta conclusione deduco alias fic. Deo eit fumme obediendum, sed Deus præcipit proximum etiam diligendum, ergo, &c. Er ista teneor subuenire illi tempore necessicatis, & sic deinceps, ista enim vltima conclusio, vel cognitio vlumæ conclutionis non tantum dirigit ad praxime quæ eft actus voluntatis quo velit subuenire proximo, fed etiam fic dirigit voluntatem, vt non tanta eligat subuenire proximo, sed etiam , vt imperet. potentijs fenfitiuis ad fubueniendum ei corporaliter, hac vluma conclusio eft verè practica, loquédo tamen de cognitione directiua, quia non ranti dirigit in actum elicitum voluntaris, fed etiam in actum imperatum vitra cognitionem, videlicet, o est subuentendum proximo etiam corporaliter, tuc talis intellectus imperio voluntatis potest discurrere per omnia media quousque perueniat ad aliquod medium magis oportunu, quo fibueniatur proximo, loco, tempore, modo, cc.hæc cognitio talis medij, quz est directiua in actum elicitum vo luntatis, & in actum imperatum in aliis potentiis sensitiuis, adhuc est verior practica, & si voluntas conformiter elicit, & imperat, tunc hæc cognitio eft perfectissime practica, & obunet vlumum gradum cognitionis practicæ Et nota, quòd in hoc di scurfu, quen feci, ltimus finis est principalis, & ip fe Deus, vel fummum bonum, fub quo funt multi fines ordinati adinuicem, vt pater intuenti: cognitio ergo vltimi finis potest dici quodammodo con Cegnicio vi templatiua, fiue speculatiua, non quòd non sit vera rimi finis. practica, fed pro co poteft dici speculativa, quia. an dicatur inter cognitiones practicas, hæc maxime recedit à contempleproprijilime practica, vt fatis pater à Doct.vbi fu- tina. pra. Cognitio verò ordinatorum ad finem eft magis practica, & perfecte practica, vt deduxi, quando ergo dicit Augu.quòd non ett, nifi actus refpiciens eternum, & praxis eiusdem portionis superioris est actus respiciens temporale respectu çterni: sic debet intellige, quòd cognitio vlumi finis poteft dici contemplatio, includendo tamen amorem vltimi finis, quia proprie contemplatio, de qua Aug.loquitur, est cognitio çternorum cum amore, ita q talis cognitio est directiua in amorem, & tunc est perfecte contemplatio, quando voluntas illud cognitum amat. Et quando dicit, g praxis eiusdem portionis superioris est actus eius respiciés temporale, sic debet intelligi (quod intellectus intelligens vlumum finem tanquam fummum bonum, & voluntas amans illud intelligit, quòd temporalia funt diligenda

#### Secundi Vigefima quarte Viica. 222

diligenda propter illum finem) quòd talis dilectio, que sequitur talem cognitionem potest dici praxis portionis superioris, idest quod potest dici operatio fequensad cognitionem, & amorem æternoru, & fic quando aliquis intellectus cognoseit vltimu finem potest dici portio superior proprie sumpta, & quando cognoscit creaturas, vt diligendas propter vltimum finem, adhuc poteft dici portio fuperiot large tamen fumpra, vt patet à Doct in tertio, dift.15.& fic quando voluntas diligit vlumum Note & be- finem in fe, & propter fe potest dici portio superior, & quando diligit alia propter vltimum finem

potest dici portio superior large tamen sumpta IBI. Est igitut alius intellectus quash. &c. Dicit Doct quod si intelligatur portio superior, & inferior in eadem parte intellectiua, ita quod portio superior dicatur vna potentia intellectiua, & alia inferior dicatur alia potentia intellectiua, vel fimiliter, quòd portio superior in voluntate dicatur vna potentia volisiua, & inferior alia potentia volitiua, ita quod fint ibi distincta potentia, vel volitiuz, vel intellectiuz, co modo quo dicimus, o intellectus, & voluntas funt diftincta potentia, o hic fenfus est manifeste faifus, & probat Doct.multis rationibus, quòd inferior, & superior portio in intellectu est tantum vna potentia intellectiva realiter, & formaliter, hoc idem de voluneate, & antequam deducam argumenta Book. Declaro mente ipfius. Vult enimipfe Doct.idem intellectus realiter, & formaliter, & nulla facta distinctione in il-Queme de lo pter opus intellectus dicatur portio superior, & intellectus inferior, dicitur portio fuperior inquatum iple indicatur por tellectus habet cognitionem aternorum, inferior tie fuperier, inquantum habet cognitionem temporalium, ficut " inferior · aliàs diximus in quæit.vlrima prologi, quòd idem intellectus simpliciter, vt denudatus ab oi ni cognitione non est practicus; nec speculatiuus, sed vt re-

cipit cognitionem mere speculatinam, per illa dicitur speculatiuus, & ve recipit cognitionem practicam per illam dicitur practicus. Sic in propolito idem intellectus omnino indifinctus ex parte rei, vt recipit cognitionem terminatam ad æterna dicitur portio superior, vt verò recipit cognitionem terminatam ad temporalia dicitur inferior. Si cofideretur etiam intelloctus, ve actiuns, & non santa receptious. Dico, q vt partialiter producit cogninem æternorum dicitur portio fuperior actiua, ve verò partialiter producit cognitionem temporaliù Portie fape dicitur portio inferior actiuz. Addo tamen vnum, rier pereft gportio superior potest accipi proprijfime, & fic accipi dus- est cognizio æternorum in fe, potest etiam accipi bu modis. large, vi dixi fupra, & fic est cognitio temporalia zterna, portio verò inferior impropriè est cognitio temporalium fecundum regulas prudentiæ, ita o ralis cognitio regulat uoluntatem circa temporalia: potest etiam dici portio inferior, ut est cognitio temporalium, quæ regulat voluntatem circa. temporalia, ordinando illa ad Deum, ut ad uhimum finem, & ficut dixi de intellectu quantum ad portionem superiorem, & inferiorem, idem simliciter dico de voluntate. Verum est, quòd extra litteram posset hoc addi, quòd portio superior in intellectu eft, quando intellectus cognoscit æterna, faltem in conceptibus generalibus suo modo transumptis, vt cognoscendo summum bonum, fummum ens, & hoc contingit uia naturali, ut patet prima quæft. projogi. dift.2.primi.& diftin.3. fecundi. Si verò cognoscitipsum Deum sub ratione propria, hoc contingit per reuelationem, vt patet à Doctore, talis portio adhuc est perfectior, quia terminatur ad obiectum fub ratione perfectiori, utuerd cognoscit ipsum sub ratione

propria, & inquantum talicognitio est imperata a voluntate charitate informta, & ad cognitionem inclinantem, tunc talis portivadhuc est valde perfectior, quia per taleni cognitionem perfectiori modo intellectus vnitur Deo, quia gratuita, & meritoria, vi verò intellectus cognoscit estentiam diuinam, nude, & inwitiut (quod coungit in beatis) talis partio est perfectisima, & perfectior ha-beri non potest. De pottioneverò inferiori possunt Dantur gra dari gradus fecundum perfectionem, nam fi intel, dus à poriso lectus cognoscit tantum aliquod temporale in fe ne inferiori. potest dici inferior portio, ve verò dirigendo volutarem in praxim, circa tale temporale erit portio perfectior, vi verò cognoscit dirigendo voluntetem, vt eligat illud simpliciter propter Deum, talis portio adhuc est perfectior, vi verò cognoscitu dirigendo voluntatem, vr eligat illud propier Deu, ita quòd talis cognitto fit imperata à volutate che ritate concurrente, talis portio in fe adhuc eft valde perfectior. Si verò talis intellectus cognoficit temporale dirigendo voluntatem, vt eligat illud propter Deum iam clate visum a taki intellectu, vr eft in beatis, tunc talis portio est perfectifima, & ficut dixi de portione intellectus, fimiliter dico de voluntate.

Sequitur in littera ibi. Hoc probo primo ex actu, & operatione, &c. In ila ratione Doct Supponit primò, quèd simpliciter est eadem potentia. quæ cognalcit principiun, & conclutionem, & hoc patet, nam conclusio cognoscitur per cognitionem principij, fi ergo a potentia cognofai hominem elle rilibilem proprer cognicionem principij buius; animal rationale est risibile, oportet ipfum a cognoscere illud, quia aliter non cognosco-ret vnum propter aliud. Et similiter si intellectus a.cognofcit illud principium inquantum est principium alicuius conclusionis, ille idem potest cognoscere conclusionem, Secundo supponit, g. co. gnitio alicuius temporalis in ordine tamé ad zter. na porch elle respectu conclusionis, que deducitur ab aliquo principio eterno, ficut cognofco hoc principium aternu, feilicet o Deo eft fumme obsdiendum, & cognolas etiam hoc, q Deus præces pit proximum elle diligendu, ergo cognosco Francifcum, qui en proximius meus elle diligé dum, propter Deum, sed cognitio huius conclusionis dicitur portio inferior, & cognitio principiorum dici-Dueme de tur portio superior, cum fir respoctu æternærinn, dicatur por Cum ergo idem intellectus cognofcat conclusio- 110 Superior, nem, & principias lequitur, o portio superior, & O inferioz. inferior funt tentum vna potentia intellectina, ideft g idensiatellectus penitus indifinctus secondum. sem potest dici portio superior, & inferior secun-

dum aliam, & aliam cognitionem. Ibi. Secundo probatur idem ex actu beatificon fpeciali. Nam beautudo non confistir in pluribue potentiis ciusdem rationis, &c.

Jin ifta ratione supponit primò, q beatitudo est tantum in vna potentia entidem rationis, ita quòd non porest esse in duabus potentijs intellectiuis, vel in duabus volitinis, patet, quia beatitudo eft.opu-mum hominis, quia perfectifime conumgitoptimo obiecto, vt pater à Doct.in quarto, dift. 49. igitur potentia intellectiua est illa, quæ persectifime vnitur optimo obiocto, & si daretur in duabus po tentiis intellectiuis, fequeretur, quòd ipia beatine do non effet optimum partis intellectiue, cum ipfa effet diuifa in duabus potentiis eiusidem rationis,

Secundo supponit, quila potentia est maxime præmianda secundum ikam rationem, secundum quam magis meruit, quia præmium correspondet merito,& dicido, gmerini en à por uon emfeciori. Nota

Digitized by Google

ŧ,

Q.

## **)u**xstio

fic pater, quomodo portio superior, & inferior in voluntate non funt dux potentix.

N V N C ad argumenta principalia ibi.

Item potentiæ distinguntur per obiecta. 2. de anima. (ex. cap. 33. fed objectum portionis superioris eft attenum, & inferioris temporale quæ fune obiecta valde distincta ergo &c.

¶ Ibi. Ad alud &c.Antequàm deveniam ad respolione Doc.primo respondeo formalirer ad argumentum, quia cum dicit, quòd æternum eft obiectú portionis superioris, & temporale inferio ris, ita, quòd superior non respicit temporale, nec inferior æternu, & fic videtur, quod omnino fint duç potentiæ.Nam ex hoc ar guimus, quòd poten tia visiua est alia ab auditiua; quia obiectum vnius nullo modo potest esse obiect um alterius. Dico, g si portio superior esset quædam vis in intellectu, vel voluntate quæ tantum tespiceret æterna, & inferior quædam alia vis quæ tantum respicetet tem poralia argumentum haberet difficultatem, fed nó fic ponimus, sed dicimus, quod etsi intellectus oni nino indiusfus ex parte rei respicit omne ens pro obiecto fibi adæquato, tamen idem intellectus vt habet respectum ad eterna dicitur portio superior vt verò habet respectum ad ens temporale dicitur portio inferior, & fic bene concedo, quòd ifti duo respectus habent alium, & alium terminum', nam vnus habet æternum pro termino, & alius temporale. Respondet ergo Doct. Hæc opi. distin. quod est duplex obiectum scilicet formale, & materia- Duplex obie le, & vt elicio ex dictis Doct. accipitur hic obiectu dam. formale pro illo, quod est ratio formalis vel inouendi potentiam, vel terminandi actum illius, ita quòd nihil potest mouere potentiam talem, nifi fub ratione tali, nec terminare nisi sub ratione tali. Exemplum fonus in quantum fonus eft obiectum formale potentiz audinuz. Et similiter color, & -lux,&c.Dicunt ergo, quòd ratio formalis eft, ratio -mouendi potentiam vifiuam vel terminandi actu: illius,ita,quòd nihit poteft mouere illam, nec terminare actum eius per aliquam rationem eius for Quomodo malein, sed tantum per rationem coloris. Color er go ve eft commune abstractum ab omnibus colo- color dice ribus df obiectú formale. Sed quęcúq; cotinentur ur obiedž. fub colore, puta albedo &c. dñr obiecta folú materialia, non enim albedo fub ratione albedinis pó t mouere potetia visiua vel terminare actú eiº, sed ta tum fub ratione coloris fic communis, & abstracti, Dicit ergo ista opi.quod potentiæ diftinguntur per Potentie di obiecta, quod verú est de obiectis formalibus, quia fingunter quot funt obiecta formalia; tot oportet effe poten- Buomada tias, fed no eft veru de obiectis materialib", quia plu ila propofira obiecta materialia, vt plares colores posunt este ilta proposi-eiusdem potentiæ. Sequitur in littera. Sed non vi- ligenda. deo & Hic Doct. improbat aliam opi.& intendit probare, quod eiusdem potentiæ posiunt este plura obiecta formalia modo præexpolito, nam albedo fub ratione albedinis potest mouere potetia visiua & terminare actum eius, & pater de boue, & capra, qui non possunt extrahere colorem in communi, & tamen certum cst, quod vident albedinem, ergo fignum eit, quòd si albedo mouet potententiam visiuam bouissub ratione albedinis, & fimiliter terminat actum eius, patet, quia albedo videtur, immò plus dico, hæcalbedo est obiectum formale, quia hacalbedo fub ratione propria poteft mouere, & terminar e, patet, quia proprie uidethocalbum, & fic pat et quomodo eiusdem po tentiæ possunt esse plura objecta formalia. Nota tamen pro Doct. quia obiectum formale, quod dicitur proprie ratio formalis mouendi potentia, vel terminandi actum eius aliquaudo accipitur in fua

Y 3178 .

di.

ſs.

Nota bene Nota bene hanc litterni. Non enim fic debemus bane litte- intelligere, quod porio inferior præmieiur, & fimiliter superior, seddebet sic intelligi, quod eade voluntas est premiarda secundum portionem inferiorem, idest quòd ex quo maxime voluntas meruit secundum portionem inferiorem, hoc est diligendo temporalia ex charitate propter Deum, vel fugiendo illa, quæ Deo displicent ex charitate propter Deum, & sic voluntas dicitur præmiari secundum portionem inferiorem, quia opera illa meritoria elicita à voluntate præmiantur, & secundum illa opera circa remporalia dicitur portio inferior. Potuit etiam mereri lecudum portionem superiorem, puta diligendo Deum in se, & propter se, & fic dicitur premiari fecundum portionem superiorem, quia illa dilectio secundum quam volutas dicitur portio superior præmiatur à Deo, quia ex quo beatitudo tantum est in vna potentia eiusdem rationis sequitur, quod portio superior, & inferior in voluntate, que beatificantur modo supradicto non fint duz potentiz volitiuz.

Ibi. Tertio ex ratione habitus idem offéditur, ide habitus simplex no perficit duas potentias &c. Hic Doct. supponit principaliter vnum, scilicer o maior vnitas semper requiritur in priori esfentialiter, quàm in posteriori, pater in omnibus essentialiter ordinatis posterioris, & prioris, nam in causis effectiuis ab vnitate caufæ potest esse plurelitas effectuum, identitas effectus non potest esse à pluribus caufis æquè totalibus, & alterius rationis, vt patet à Quomo do Doct. in primo, dift. 2. tamen ab vna caufa totali efidentitas ef fectiua possunt esse plures effectus diuersi specie, fectus non hoc quidem, patet in causis finalibus, nam maior posit este à vnitas requiritur simpliciter in fine qui est prior, pluribus can quàm in ordinatis ad finé, patet de facto, quia plura absolute poffunt ordinari ad eundem finem, non autem pluralitas ordinatorum requirit pluralitaté finium, nec vnum, idem potest ordinari ad duos fines æque primos, vt patet supra, distin.2.primi, hoc etia paret.in causis subiectiuis, siuè receptiuis, nam receptiuum est prius estentialiter ipso recepto, & receptum dependet essentialiter ad ipsum receptiuum, & fimpliciter maior vnitas requititur in receptiuis, quàm in recepto, patet de facto, quia eadem fubstantia numero plura accidentia recipit, idem enim intellectus numero plures intellectiones, & plures habitus recipit, pluralitas quoque posterioris recipit stat cum vnitate prioris re-'ceptiui, licet non econtra, non enim identitas, vel voitas recepti stat cum pluralitate recipientis prioris, quia vnum, & idem numero, & penitus indiuifum no potest æque immediate recipi in pluribus. Et fi dicatur hic, quòd aliqua vnitas posterioris necessario requirit pluralitatem receptiui prioris, vna enim albedo numero non potest recipi, nisi in corpore quanto, ita o in tali corpore est materia, & for ma quæ diftinguntur realiter, & quantitas.Dico, 9. Sola quan- sola quantitas est ratio recipiendi, & si per possibititas off ra le, effet separata à corpore, adhuc reciperet albeditio recipien- nem cum fit propria ratio recipiendi, & hoc patet in quantitate separata in facraméto altaris haberes ergo probare, quòd eadem albedo posser recipi in duabus, quantitatibus, stat ergo istud, quòd Doc. supponit. Addit etiam Doct. quòd simpliciter est eadem chatitas numero, quæ recipitur in portione fuperiori, & inferiori, ergo portio fuperior, & inferior hic fic debet intelligi, q cade charitas numero recipitur in volutate immediate vt inclinat volutatem ad dilectionem Dei dicitur, quod eft in voluntate, vt in portione superiori, vt eadem charitas inclinat volutatem ad dilectionem proximi dicitur, geft in voluntate, vt in portione inferiori, &



#### Secundi Vigesimaquinta Vnica.

fua ratione generali, vt color fub ratione coloris, aliquando fub ratione speciali, vt albedo sub ratione albedinis potest mouere, & etiam sub ratione coloris, quæ eft ratio magis communis, & fimiliter hæc albedo poteft mouere sub ratione albedinis in communi, & fub ratione coloris, nam communiter quodlibet obiectum potentiæ fic est motiuum habet propriam rationem mouedi, vel fi terminatiuum, habet propriam rationem terminandi, de hoc fatis dictum elt, fupra dist.3.quæst. vlti. Secundo nota, quòd fialbedo mouet, quòd mouet perfectiori modo, quàm calor, quia obiectum quanto est perfectius in entitate, tanto ratio mouendi, vel terminandi est perfectior, vt patet à Doct.in pluribus locis. Dico tertio, quod Doct. hic dicit, q videtur color fingularis , vide glo.fuper dift.2.hu-Quomodo ius. Nota quartò, quòd dicendo, quòd nulla potéeffentia di tia habet obiectum adæquatum non abstractum, catur obio- nisi diuinº intellectus. Hoc sic debet intelligi,quod aum moti- loquendo de obiecto motivo fola esfentia divina. eft obiectum adæquatum intellectus diuini, sed loquendo de terminativo non potest esse fola essen. tia diuina, sed simpliciter ensinquantum ens

Jibi. Dico ergo ad argumentum, &c. Notaquare potentiz fensitiuz requirunt distincta obiecta, ita quòd potentia visiua tantum respicit colorem, vel lucem, & hoc eft, quia eft fic mixta, & per consequens est sic determinati obiecti, & similiter potentia auditiua, quia est sic mixta ideo tantum respicit sonum tanquam obiectum, sonus ergo est obiectum adæquatum formale potentiæ auditiuz, sub quo tamé continentur pluta obiecta formalia, sed no adæquata, quía quiliber sonus secú dum rationem propriam, & formalem poteft mouere potentiam auditiuam, & terminare actum eius. Ponuntur ergo obiecta distincta formalia,, adæquata esse distinctarum potentiarum organicarum, quia propter talem mixtionem in organis talis potentia fic refpicit vnum obiectum, quod non aliud. In potentijs verò non organicis cuiuf-modi est intellectus, & voluntas, quia sunt omnino abstractæ ab organis, ideo non oportet ponere fic distincta obiecta adaquata, nam ens inquan-tum ens, & vt simpliciter complectitur omne ens eft adæquatum obiectum potentiæ intellectiuæ, vt

patet in primo, dift.3. J Ibi. Si quæras, quòd eft obiectum adæquatum potentia organica.

J Ibi. Dico, quòd fi ens, &c. Hic modo Docto. incipit dubic loqui. Dicit primo, quod si potest abstrahi aliqua ratio communis enti creato, & in-Quemede creato, runc ens in communi est obiectum adæ-ens fie ada- quatum intellectus, & hoc simpliciter est verum, gnasă obie- vt probadit supra distin.3. quastio.3. primi. vbi te-Hum intel nuit exptesse, quod oportet affignate aliquod commune vniuocum pro obiecto adæquato intellectus, & illud commune non potest esse, nifiens inquantum ens, vide ibi bonas glofas.

letus

Sequitur. Ibi. Non, quòd per abstractio-nem, &c. Nota bene hanc litteram, non enim. vult Docto.quòd talis conceptus entis hic abstra-Aus fit adæquatum objectum intellectus, quia vt fic dicit tantum vnum conceptum numero vnica intellectione intelligibile, vt patet in prima queft. prolo. Nam adaquatum obiectum intellectus dicitur ens inquantum ens, hoc est inquantum includitur in quodlibet ente, ita quòd quodlibet ens fub ratione propria potest mouere intellectum, & rerminare actum eius, & etiam sub ratione communi, quia à tali obiecto communi potestabstrahi conceptus. Conceptus ergo talis communis porest dici obie ctum adequatum intellectus inquan-

tum à quolibet ente intelligbili porest abstrahi vna talis ratio communis, vel conceptus. Sequitur in tex. Et tunc non diftinguerentur, &c. Si ponatur ens inquantum ens, vt est commune omni enti obiectum intellectus, tunc portio superior, & inferior non diftinguitur per obiecta, ideft quod fi intellectus habet tantum ens inquautum ens pro obiecto adequato respicit quodlibet ens, & sic non oportet ponere in intellectu fitas portiones sic distingui intelligendo, quòd fint portiones ibi distinctæ ex natura rei. Sed loquendo de portione, vt dixi supra, quæ dicit alium, & alium respectum, hoc modo diftinguitur per obiecta, quia per temporale, & zternum. Similiter intellectus, Intellettus, & voluntas non diffingantur per obiecta, pa- & voluntas tet, quia ident obiectumi eft vtriusque potentiz, vt quomo do no patet supra distin. 3. quæstio. 2. & in quarto, dist. 49. distingütur Sequitur ibi. Si autem ens, &c. Hic Docto dicit per ebiella, primo, quod fi ens inquantum ens non eft commune vniuocum omnienti, tunc intellectus non habebit vnum obiectum adzquatum, & probat, quia fi non datter talis conceptus communis oportet dicere, vel quòd vnum obiectum numero fit adæquatum objectum intellectus creati, & hoc non, quia si illud poneretur non posser poni, nisi essentia durina, quia ipsa sola continet virtualiter omne ens. Modo ipfa non estobiectum proportionatum intellectui creato, sed tantum diumo, vt patet in prologo quaftio.3.& quaftio.14.quolib. Et ratio eft, quia eft formaliter infinita, quia tunc moueret ad cognitionem infinitam, hoc potest elici distinct. 8. quæst. vlti. Cætera clara sunt in littera. Sequitur. Sic etiam, & objectum potentia diuine, &c Dicit Doct. quod potentia diuina, quæ eft productiua ad extra, quæ tantum respicit possibile, vt patet in primo, illud possibilo quod eft commune omni operabili, vel producibili non erit vnum in re dictum vniuocum de omnibus operabilibus, quia à sensibili, & insensibili non potest abstrahi vnus conceptus ex natura rei vniuo cus, qui prædicatur de sensitilibus operabilibus, &infenfibilibus, cultimodi funtangeli, fedfiab. strahitur aliquid commune, illud non erit peroperationem intellectus. Hoc autem Docto.non dicit fecundum opi.proprium, vi patet in primo,

dift.3.&8. ¶ Ibi. Vel dic, &c. Doctor. dicit hlc, quod Nota, licet temporale & arcinum filt diftincha obiecta, & formalia, non tamen argutunt diftinctas potentias, fed vnum illorum eft via deueniendi in cognitionem alterius, nam intellectus nofter ficut per cognitionem causati deuenit in cognitionem caufæ primæ, ita per cognitionem temporalis dettenit in cognitionem æterni. Et sic patet littera Doct. huius diffinctionis.

### Dift. XXV. Quzstio Vnica.

Vtrum aliquid alind à voluntate causet effective actum volendi in voluntate.

#### Scotus 2. sent. dist. 25.q.1.

D.Tho.prima parte fumme.q.77. & prima fecunde.q.9.0 3.0 3. par.q. 32.

VÆRITVR circa diftinctionem. vigefimamquintam. Verum aliquid aliud à voluntate eauset effectiue actu volendi in voluntate.

Ibi. Dicitur hic ab vno Doctore moderno, &c. Nota, quòd Doct.in ista distin. recitat

223



sifredi.

recitat duas opi.quæ concordant in hoc, quòd aliquid aliud à voluntate effectiue caufat actum volé-Opinio Got- di, fed differunt in modo, nam prima, quæ eft Gotti.quolib.6.quaftio.7.& quolib.8.quaft. 12.& alibi. Vult, quòd fantasma existens in virtute fantastica causet effective volitionem, quam voluntas vult obiectum cuiusest tale fantasma. Et alia opi.vult quòd ip fum obiectum cognitu fit causa huiusmodi cognitionis, & non vult, quòd fit ipfum obiectum, vt tantum habet esse cognitum, sed quod ipsa intellectio actualis qua obiectu ipsa habet esfecognitum est causa volitionis in voluntate, qua ipsa volutas vult tale obiectu, cuius est talis cognitio, & ista opi.secunda est.

Ibi. alia est opi. Arguo igitur sic in potestate patientis non eft, quod ipsum patiatur inquantum patiens,&c. Hic Doct.fupponit vnu ex auctoritatibus præcedentibus, scilicet quòd actus voluntatis fit in potestate eius, alioquin secundum illum actu non effet laudanda, vcl vituperanda, quo supposito probat intentum, quòd aliud à voluntate no est caula effectiva iplius actus, qui dicitur elle in potefate voluntatis. Et arguit fic in potestate patietis no eft, quòd ipfum patiatur inquantum patiens, patet ista, quia patiens inquantum patiens ex hoc dicicitur, quia se habet in ratione receptiui, vt puta lignum approximatum igni in hoc, quòd recipit ca-loremab igne dicitur pati.Quæro modo à quo habet, quòd dicatur pati, certum est, quòd ab igne causante calore in ligno, ideo enim patitur ab igne, quia recipit calorem ab ipfo, & fi ignis non caufaret calorem in ligno, tune lignum non diceretur pati ab igne, ergo sequitur, quod talis calor produ-Aus ab igne præintelligitur ipfo patiente, vt paties cft. Cu ergo posterius inquantum posterius non habeat in potestate sua prius, sequitur, quòd inquatum patiens non habet in potestate sua calorem secundum quem patitur, quia calor prius producitur in esse ab ipso igne, quàm lignum inquantum pariens dicatur pati secundum talem calorem. Si ergo voluntas parte patiatur ab obiecto recipiendo volitionem tanquam à causa productiua illius, fequitur, quod illa volitio prius est in potestate obiecti efficientis, & sic sequitur, quòd ipsa inquaum patitur eft posterior volitione, & fic non habet in potestate sua illam, ergo si secundum fanctos voluntas habet in potestate sua volitionem, sequitur, quòd habebit in potestate sua inquantum est prior ipía, & fic voluntas erit causa effectiua volitionis, & non inquantum paffiua, vel receptiua, & inquantum actiua faltem est prior natura, vt patet dift. 1. quæst. 1. huius secundi, & inquantum passiua, & sub illa ratione qua patitur est posterior.

Contra conciufionem.

IBI. Contra conclusionem in se, &c. In ista ratione Doct supponit vnum, scilicet quod nulla causa naturalis circa idem passim potest este causa contrariorum, ista propolitio sic declaratur, & suppono, quòd a fit caula natualis, & disposita, & pal-sum circa, quòd agit sit optime dispositum, quia hoc modo loquitur Doct de caufa naturali, & passo dispositis. Si dicis, quòd aqua potest producere duo contraria, puta frigiditatem, & caliditate in tata intenfione, vt fint contraria, sequitur, quòd aut non producet, aut duo cotraria ambo fimul, quia fialiquid potest producere circa aliquod passum-optime dispositu, zque simul poterit producere illa duo contraria, patet, quia causa fit naturalis, & agat secundum vltimum potentiæ suz, & non eft magis determinata ad vnum, quàm ad aliud, sequitur, 9 duo contraria in eodem instanti producit, & in codem passo, quod est impossibile, & non potest dici, quòd tantum vnum producat, quia non cft maior ratio de vno, quàm dealio. Et fi non poter producere ista duo fimul, sequitur, quòd nec etia fuccessive, quia stante æquali virtute circa ide palfum æque dispositum non est maior ratio, g vnu producat, quàm alium, & sic sequitur, q vel duo cotraria fimul producet, vel o nihil qd eft incoue-niens. Deinde supponit Doct.quòd velle, & nolle fint duo contraria, vt dixit in primo, dist. 1.& in secundo, dift.7.& in tertio, dift.30.quod velle, & nolle respectu ejusdem objecti sunt contraria, na ad ipla sequitur contradictio, ficut communiter ad contraria ex quarto metaphylicorum, quòd modo fit aliqua causa alia à voluntate, que fit causatiua velle, & nolle respectu vnius, & eiusdem obiecti loquendo de caufa naturali, videtur omnino impoffibile. Et quia dicit hic Doct. g malum non potest esse aufa ipfius nolitionis cum sit nihil, quia est sola priuatio boni.

Qualtio

Si diceretur, hic & Doct.vult ctiam, & malitia aliqua fit ens politiuum, vt patet de iniustitia con-trariè fumpta, & patet à Doct.in secudo, di.7.& infra di.41.& fimili in tertio, di.30.ergo talis malitia, quæ eft ens politiuum poterit esse caula.

Dico, q talis malitia dupliciter poteft confiderarisvt puta habitus iniustitia, aut enim consideratur, vt dicit carentiam bonitatis, quæ deberet inefse, & sic dicit priuationem, aut vt est quida habitus acquisitus ex frequentatis actibus, & tune eft quid politiuum, & eft verum ens, & tale, vt fic eft causatinum alicuius actus voluntațis maxime erie aufatiuus volitionis, ficut & aliud ens pofitiuum. Malitia ergo propriè formaliter fumpta, fiuè malū est sola privatio boni, hoc patet à Doc. infra, di. 34. in responsione ad argumenta.

J Ibi.Ité passio non est in potestate patientis, &c. Nora, quia Doct. dicit, o passio, &c. maxime si est ab agente naturali, hoc non dicit fecundum menté propriam, g fi effet ab agente libero, g tunc poffet esse in potestate patientis, quia in di. 17. primi, pro- Attus que bat, q actus meritorius exhoc dicitur meritorius re dicatur in voluntate nostra, quia principiù merendi est in meritorins. potestate nostra, & si voluntas diuina produceret illum actum nó diceretur voluntas mereri feeundú illum, ita quòd mereri fit in potestate illius. Dicit er-go Doct. o & fi secundum aliquos posset cocedi, o paffio, fiue actus quo aliquid patitur dicatur in potestate patientis quando ille actus producitur ab agente libero, ramen est manifeste falsum de agen-. te naturali, quod femper agit de necessitate, & fecundum vlumum potentiæ suz.

Si dicatur. Nonne voluntas dicitur formaliter libera quando recipit actum volendi? sicut ețiă intellectus dicitur formaliter intelligens quado recipit actum intelligendi, vt patet à Doct.in primo, dift.3.quæft.7. Actus enim bonus, vel malus dicitur, quia liber, ergo si voluntas formaliter dicitur libera per actum quem recipit, videtur, g inquantum recipit ille actus fit in potestare sua, quia. liber

¶ Dico, qualiud eft dicere voluntatem effe liberã formaliter, & denominative, quia recipit actu libere productum, & aliud est dicere voluntatem esse liberam, ita q habet in potestate sua libere posse producere talem, vel talem actū, libertas enim voluntatis ex hoc attenditur, quia habet in potestate sua merè liberè posse producere velle, & nolle respectu vnius, & ciusdem obiecti, licet successive, & fie per se dicitur libera inquantum principium. productiuum, vt patet à Doct.in pluribus locis, vt verò recipit actum voluntaris liberè productum dicitur tantum libera terminatiue, quia per ali- quare dicaquem effectum libere productum, quia effectus sur libera, denomi-

Velle, 🕁 nolle sunt

contraria.



Digitized by Google

Voluntas

#### Secundi Vigelimaquinte Vnica. 224

denominatione extrinéea dicitur liber ex hoc , yt · refpicircaufam libere producentem.

Ibi. Dicitur, quòd pro tanto, &c. Dicunzifii, quod voluntas ex hoc habet in potestate fua velle, quia poteft determinare intellectum, &c. Et vt intelligatur, pono exemplum. Nam Fran in elle cognico est præsens voluntati, tunc Franch caula ef-fectina volitionis in voluntate, & talem volitione non haber voluntas in poseftare fua, fed habita ifta volitione poteft imperare intellectui, vt cognoscat alind obiectum, pum loannene, & fic auertereipfum intellectum à confideratione brancifer, & unc loannes fic cognitus ab intellectu per imperiu voluntatis caufat volitionem fai in voluntate, St bc dicities quid volueus habet in potellate fua hanc voluionem zespectu Ibannis non quod causet illa. fed quia poseft imperate intellectui, vt confidence iplum Joannem, & quia ad cognitione iplius Ioan nis, que alt ex imperio ipfius voluntatis, fequitur volitio caufara ab ipfo loanne, cognito, za hoc dicitur, quòd voluntas habet ipfum velle in potestard

Jibi. Contra. Hic Doct. probat, quòd non dicaur fic libera, quia cercam efi, quod prima volitio fecundum ebs no eft in potestate voluntatis, vt pur tavolitio qua vult Franprimo, quia impolibile est quin vifis rangemur, hæc auctoritae fic debet intelkgi, quòd non eft in facultate voluntatis, nec prima intellectio obiecti pura deloctabilis, nec etiam prima visio, sed bene est in posestate voluntatis ipfum intellectum firmare in cognitione, & fimiliter ipfam fenfum.

•• .

÷.,

. 0

80.

Contra Got J Ibi. Contra illud de fantafinate agens zemino+ sifredum. ou, &c. Hic Doct.intendit inducere Gotti.ad hac inconueniens, quod fantafiario fit nobilior faclicimtephilosophorum, quam ponchát in intellectione, & volitione. Et dicit. Si enim fantafma est caufa totalis intellectionis, & volitionis, & cermm eft, 9 æquiuoca cú differat specie ab intellectione, & vo-litione, ergo erit nobilior straque, yt subsilier pbat Doc.in quarto in materia de cuchariftia, o caus Canfasqui- la zquiuoca est nobilior fuo effectu, hocxoti planors of no- num est, fed cum dicir, ergo fantaliatio crit nobibilier effe- lior intellectione, hoc non of fic notum, fed oporrer, quòd deducatur existis, virtus enim fantaftica, vna cu iplo fantalmate est caula fantasiádi, vel actus fantafiz, quia li sensus experior es caufa parcialis sensationis, & principalis, vt van Doct.q.15.quo-18. multo fortius fenfus interior crit caufa partialis principalis fui actus, & cortum eft, q virtus fanta-Aica est valde nobilior iplo fantasmate, vt patet. Si ergo fantasma potest este causa totalis intellectionis qua recipitar in intellecta, & volitionis, qua recipitur in voluntate, & virtus fantaftica est valde no-bihor ipfo fantasinate, ergo operatio eius principa-liserir valde nobilior intellectione, & volitione, & per colequens homo erit magis fælix per actu fantaliz, quam per actum intellectus, & voluntatis, cu fælicitas obliftat in nobihori operatione hominis, vt pater 10. ethi.& Doct. deducit in quarto, d. 49. Et fi dicatur, o intellectio eft nobilior, quia ipfum fantalma cu virtute fantastica potest producere duos effectus ordinatos, quorum posterior erit nobilior, quia actum fancaliadi, & actum intelligendi. Dico, o quado aliqua potentia activa fe habet ad aliquas operationes, quarum vna dicitur fibiptopria, & quá in le recipit, & qua perfecte unitur fuo obio-cto, lemper talis operatio est nobilior illa, qua non cft, ita proprie fibi, & quz nullo modo recipitar in tali potétia, & per cólequens no potett effe id,quo formaliter vniatur suo delectabili, modo virtus fantastica per actum fantafie receptú in illo potest vniri fuo obiecto optimo, intellettio verò tanti re-

cipitur in intellectu, & volitio in voluntate. Sequitur in littera ibi. Nec pouls folsiper la men intellectus agentis, &c. Diceret ifti, q best ve. sum ellet, fi fantalma per fe, vel cum virtute fantar ftica effet caula intellectionis virtute propria, fed eft caula virture intellectus agétis, ita quòd intellectus agés est magis caula intellectionis principalis. Doct. dicit, g boc dictu constadicit dictis corum, quia ipfi dicunt, o debet agans effe diftinctum fubiccto a patiente, ut paterin ifta opi Gotti & hocide in pri- Ratio diffimo,d.3.q.7.modo intellectus agens no diftinguitur cultas cotra fubiceto à polibili, & lic no poteft agere in illum, op nionem

Sequitur ibi. Nec cliam intellectus agis, &c.& Auerrois . patet. Sequitur ibi. Nec valet dicere , o pluto fophi non viderunt, &c.quia Doct. dixit fupra, q. ex quo in angela non chaliquod fantasma, quarit i qua In Angelo caulitur funos velle que angelus peccauir, Gaupa nos elt fan-luntateangeli habeter intentum. Si à Dee, immediate, ergo secondum illum non peccauerunt, fi ab alio obiecto estrinfeco fimiliter uon procanerunt, puis cale vellemon est in potestate eius, dicune mor do ili, gangchunon poteft habene velle nouum, vel intollectionen nous, que fint in potestate eius, quía philosophi hoc non viderint, nam infi volaç-runt, ptá rolitio, quàm intellectio angeli fat fub. fantizipfius angeli, ut patet terrin de anima. Dicit Doct phos patier fit propter faisum principines, quia ipi polociunt inclugentias haberanec. Je of Intelligenfe, & ab zieno, fed nos difeordamus orm philofe tie habuepho in hac principio dicentes, quabucrunt naus runt nonum effe polibile, demerito diferidamus in condutio effe polibi-ne ponedo in eis nouas intellectiones, de nouas vone ponedo ja eis nouas intellectiones, & nouas volitiones.

NVNC respondet Doct ad rationes opi Gotth quatum prima est calis, opontet monens, or mosti effe diftinctu fubicoto, fed in parto intellectinaanimz nihil poteft elle diffinctum fubiceto à volucia te, ergo, &c.

Joct.respondendo dicitibi ad probationem fuam, &c.quia Dicit Gouis ista funtide mouchs, mou cle indifinda lubicdio, & idem mouere les Dicit Doct. o fecundum alum Doch hoe non co. cederetur, quiaiple dicenet , q abiestum cogning vt habet elle in info intellectu, ident quintellectio ipfius existens fabicchine in intellecta potest causare volizionemolinsphiecki in voluntate, &camen talis intellectionen diftinguitur sebieste à fus voltitate, & tamen non foquiour, q ide mouest le; quis intellectio, que est alterius randmis à nohimme a neat voluntaté caufando volitionem obiechi in illa. Sequitur. Sed ego dico, &c. Hic dicit Doct ab falute, g vnum, & idem fimpliciter portan moure le, & quomodo hor fit verum dichum eftin primo, di.3. qualt.7.Scinifecundo, dift.qualt.10

Ibi. Dum dicis, Sec. Goui prohar per hacpropolitionem, gidem non polit mouereile, vt pura, fidicis, o voluntasmouet fe caufando volutionem in scipsa. Contra, quia qualis est voluntes in actu, vt activa salis debet effe in potentia, vt pathua. Si ergo idem moueret le, idem simpliciter effetacht tale, & non in actu tale, catera patent in littera

J Ibi. Si dicas, pagens virtualiter, &c. Hicarguit per exempla, o entrens virtualiter tale nunqua po-teft effe formaliter tale, parot, quia foi ut virtualiter calidus, cum habeat in virtute fua producere calidirato, & tamen non porest este for malitercalidus.

Ibi. Ad alud der clationibus, Scc. Idéhabeur in d.2.& 3.& crode 16, Expono tamé indittera Na cu dicit, greiniones caule, se caufati funt oppolite, & inter illa est depodentia essentialis, non sic debet intelligi, o vna relatio effentialiter dependeat ab alia, sed fic, q tales relationes de necessitate funt in talibus

## **u**xítio

litin.

talibus funda mentis inter qux fundamenta potest effe dep endentia effentialis, quia res causata depen det effentialiter à re causante, & res causata dicit fimpliciter aliam naturam, & aliam effentiam à re causante, vt satis patet à Doct.in primo.dist.2.Mo-do relatio causati de necessitate fundas in alia natu ra, & terminatur ad aliam naturam causantem, & sic fi in eadem natura esset relatio causa,& causati, ita, quòd secundum vnam diceretur causata, & secundum aliam causa, sequeretur, quod idem essentialiter dependeret à seipso, quod est impossibile. Similiter cum dicit de relationibus originis ficut paternitas, & filiatio in diuinis inter quas est tantu ordo originis principiati ad principans, & nullo modo caufati ad caufam. Nam filiatio in diuinis de neceffitate est aliculus suppositi, quod principiatur à patre, & fi tales relationes puta paternitas, & filia tio in diuinis possent fundari in eadem persona respectu eiusdem, tunc eadem persona esset principians, & principata, quod no est intelligibile, tamé ifiz duz relationes fundantur immediate in eade natura fimpliciffima, quia effentia diuma, que eft Que effen- fimpliciter in parre, & filio , & fpirirufancto , &, o tia dinina ipla fundare possit huiusmodi relationes, soh esten fit intribus tix competit propter infinitam perfectionem sua, personis. vt patet à Doct in primo.dift.28.vbi hanc materia pertractat. In creaturis verò est imposibile, quòd vna, & cadem natura numero possit esse tota in duobus suppositis. Deinde dicit Doct. quod sunt aliz relationes, que habent dependentiam accidé ralem mutuo, quæ in funt propter aliquod tertiu Exemplum. caufatum Exemplum. Voluntas ve caufat volitionem in seipsa habet relationem mouentis ad seipfam motam vt tecipit ipfam volitionem à volunta te mouente vel ipsam causante dicitur moueri. Et vr intelligatur repeto vnum fimile, quod habetur à Doctore in secundo. Nam primo inter voluntate caufantem volitionem, & ipfam volitionem caufa tam est relatio realis causantis ad causatum, & econ tra. Secundo vt ipfa eadem voluntas comparatur ad volitionem, quam recipit vt perfectionem, inter ipfam, & volitionem est relatio realis voluntatis perfectibilis ad volitionem perficientem, & econ tra, tertio inter voluntatem producentem volitionem in seip sa vt mouentem, & inter voluntatem re cipientem ipfam volitionem ab ipfa uoluntate mo uente est relatio realis puta voluntatis motæ ad se ipfam mouentem . Ex hoc potest fatis patere una difficultas tacta à Doct, in primo. dist. 26.quia ibi dictum fuit, quòd relatio realis semper est inter ex trema realia, & realiter diftincta, hoc non eft fimpliciter uerum de omni relatione, ut est in proposi to, & ipfe etiam dicit, quòd inter uoluntatem mo uentem, & motam est relatio realis, Si tamen uolu Speculare mus dicerc, quòd omnis relatio realis est inter exhanc pro- trema realia realiter distincta, possumus sic dicere politionem. vel, quòd illa extrema fint realiter diftincta adinuicem ut extrema relationis caufantis ad caufatum, & originantis ad originatum, sed quando inter aliqua extrema fola ratione diftincta, ut uoluntas mo uens, & mota sufficit hoc, quod licet inter se non diftinguantur realiter, tamen iste relationes reales mouentis, & moti, & econtra non possunt fibi ines fe, nifi per aliquod realiter diftinctum, & fic relatio nes uoluntatis mouentis, & uoluntatis motæ in

Nota

Libri

ctam, & ab eadem uoluntate causatam, & recepta. Ibi.Dum arguitur &c. quia fi voluntas eft cau fa totalis uoficionis puta qua uult Io.tamen non po test causare illam, nisi prius Io. præsentetur in este cognito, quod requiritur, ut caufa fine qua non. Ar guunt ipfi, quòd fic possumus dicere, quòd quodli

sunt uoluntati propter uolitionem realiter diffin-

bet agat in feipfum, & fic lignum calefacit feipfum licet hoc non possit nisi igne præsente ut causa sine qua non, dicerent ergo, quòd non eft fimile, patet, quia si ignisapplicatur alteri combustibili à li gno, ita comburit aliud combustibile ficut, & lignum, igitur lignum eft, quòd istacombustio estab iplo igne, & non a ligno, quia ignis agit mere na+ turaliter, non est sic de uoluntate, quia posito alio uolibili non sequitur uolitio de facto illius ut experimur, ergo fignum eft, quod ip fa uoluntas habet in potestate sua ipsum uelle cum modo uult unum modo aliud.

Ibi.Sed hoc non fufficit &c.Hic Dock adhuc respondet pro aduersario, & fic in tota ista littera non foluit Doct quin fi uoluntas potest producere ipfum uelle, ut causa totalis, presente tamé obie ctout causa sine qua non, quòd similiter lignum non possit se comburerere ut caufa totalis, præsen te tamen igne ut caula fine qua non, sed poit infra ibi.Dico tertio ad inftantiam, foluit, quod eft fimile de ligno, & uoluntate, & hocidem in primo difinctione. s. quæftione. 2

Jibi Dico igitur. Hic Doct. uult habere intentum suu, etia ex dictis hums opi. g scilicet requirit obiectu ut caula fine qua no, & expono pro nunc , quid intelligat p caulam fine qua non Dr.n.ca fino Que dieaqua no respectualicuius effectus, qua nullo modo tur causaf eft productiua illius, fed tame fine ipfa non eft cau- no que non. fa productiuaillius, quia non poteftillum effectu Dubinm. producere, nisi prius præexigat aliquid aliud, ut patet, quia uoluntas non potest causare uelle alicuius obiecti, nisi prius sic cognitum, & sic przezigitur cognitio illius, ut causa fine qua non, & dat exé plum de sole illuminante.

Sed occurrit difficultas, quia fi Doct.uult fufti nere, quòd uoluntas fit caufa totalis uolitionis uidetur, quòd tunc argumentum, quod facit di.3.q. 7. primi probando, gintellectus non fit caufa totalis intellectionis no concludat, ga diceret, ut dictu eftibi, o obiectum requiritur ut caufa fine qua no.

Joico, quòd argumentum ibi concludit, hic autem non , & ratio est propter ordinem poten- Refponfie. tiarum, nam intellectus ut intellectus eft non præfupponit de necessitate actionem alterius potentiæ circa obiectum, quod habet intelligere, uoluntas uerò quæ est posterior ipso intellectu, de necessita te naturæ præsupponit ipsum intellectum ut prius operatiuum, ut patet à Doct.in I. dift.2. non poteft ergo uoluntas exire in actum fuum, nifi prius intel lectus exierit cognoscendo illud obiectum, quod noluntas uult, requiritur ergo primò cognitioillius obiecti ut causa fine qua non, respectu uolitionis, & hoc folum propter ordinem potentiarum, ficut etiam si uoluntas esset prior intellectu prius nata effet operari quàm intellectus intelligere, ut patet à Doct.in primo.argumentum ergo Doct. probat, respectu aute uolutatis no est ad ppositu.

Ibi.Secundo ad autoritatem Ari. Hic Do& respondet ad argumentum Gotti. quo probabat, quòd fi uoluntas &c. Respondei Doct. quòd non est simile de sensu, & uoluntate, quia sentire puta ui dere, in ordine potentiarum puta potentiæ uifiuz, sensus communis, intellectus, & uoluntatis est fimpliciter primus effectus, ficut etiam audire, & hic effectus non præ supponit alium, siuè aliam oppositionem, ut patet, si igitur sensus aliquis puta ui fus effet activus uifionis ur caufa totalis femper uideret, uelle uerò est effectus posterior intellectione, & hoc de necessitate natura, & ideo non sequitur, g fi uoluntas est activa uolitionis, quòd semper possit uelle obiectum, quia requiritur intelle-ctio illius obiecti tanq effectus simpliciter prior. ¶ĺbi.



### Vigelimæquintç Secundi

Ibi.Dico tertio ad inftătiă de ligno calefactiuo fui. Hic doc.soluir inflantiam de ligno, pnon An lignu ta calefaciebat fe,& responsio stat in hoc, quia aliud bfasiae /r. est loqui de psectione activa potetiz, & de actio-ne corruptiua, nam rationabile est, o potentia perfecta, & nobilis habeat in potestate fua activa actio ne perfectiuam, iplius cuiusmodi persectio est intellectio, & volitio, nam ad talem perfectionem eft naturalis inclinatio, fed non eft rationabile, q aliquod ens habeat actionem sui corruptinam, cum nullo modo inclinetur ad corruptionem fui, fi igi tur lignum posset calefacere (e,& sic comburere, tunc ageret ad corruptionem sui, quod videtur

omnino irrationabile. Si dicatur.Nonne viuentia habent in potestate fua activa actione qua fe corrumpunt &c. Dico, 9 nihil agit ad corruptionem fui, & viuentibus accidat talis corrruptio, nó eft, q vna pars agat in feip sam corrumpendo, sed quia vna pars agit in alia reddedo illa improportionabile ad aiatione, vt fatis patet à Doctore supra in hoc 2. distinctione

15. & 19. ¶ Sequitur ibi.Si etiā inftes &c.Quia dictum eft supra, 9 volitio non pôt causari à uoluntate sirca aliquod obiectú, nisi illud obiectú prius sit cognitũ. Sedarguit doc.hic, o nó necessariò prærequirit tale obiectu fic cognitu, quia effectus quâtu ad fuu fieri no dependet nisi à materia, & efficiente taqua à causis prioribus, hoc de se patet, quia signis ab alio igne producatur, qu fit ignis dependet un ab igne producere, & à materia, in qua agit ignis. Forma autem partis in eodem instanti, quo sit in materia, statim effectus habet totum suu esse, quia pofita forma in materia, in eodem inftanti refultat ef se totius vt patet à Doctor.in 4.dift. 1.q.1. Si dicatur. Non ne cua dependet à fine tanquam à caufa priori.

JDico, quicet finis sit prima ca mouens efficies in ratione amati, & defiderati, vt fatis probatu eft à doc.in 1.di.2. th iple finis nihil caulat de effectu in re, & ptale motione nihil caufatur, folu.n.mouet metaphorice, & no realiter, vt patet à doc.in.q.vlti Queme de fi ma prologi. Loquitur ergo hic, o effectus quâtu ad nis monen- fuu fieri reale tin dependet à materia, oc efficiente tur primo tanqua à causis prioribus realiter causantibus, cu de geri con- ergo talis volitio dependeat ab obiecto tanqua à causa materiali, patet, quia ipsa volitio est forma fimplex, & no copolita ex materia, patet. n.g. volitio, qua volo Fráciscu ia cognitu no pertinet ad effe ipfius voliti vt materia illius, nec vt fubiectu ma teriale, quia uolitio tm recipitur in volutate, & p se no dependet ab objecto ut à causa efficiente, ergo nullo modo talis uolitio dependet ab obiecto cognito,& fi fic poteft effe uolitio abfq; taliobiecto, & per confequens obiectu in effe cognito non prælupponitur ut caula fine qua non.

Duplex dependentia.

tex.ss.

Ibi.Patet fatis.Hic notatur duplex dependentia. Vna est essentialis, qua unum essentialiter depe det ab alio, ut caufati ad caufam efficientem, oc cau fati materialis ad caufam materiale, & formalem, & etia accidentis ad fubiectu. Alia eft dependentia quæ tantum dicit præfuppolitionem unius ad alte rum, sed posterius non dependet ab illo præsupposito in aliquo genere causa, sed quia potentia posterior non potest producere suum effectum nifi potentia prior prius producat, vt supra declaratum eft.

¶ Ibi. Si dicas etiã , ophabensactú primú &c.qa ens possit ef dictu eft supra, quoluntas potest este causa totalis fe caufa fui fui actus. Respondent, quod uerum est de causa to-actau, taliter producente esse sui materia extrinsecam, altus, no autem de causa totali producente effectu in se-

225 ipía, quia bene cocedunt, o talis caula producens effectu in materia extrinleca, præfupponit illa ma teria circa qua agit, & fic tali materia præfente fem per por agere. Si ergo uoluntas potett producere uolitionem in se tanquam in subjecto, ut causa to talir cum femper fit fibi præfens in ratione recepti ui respectu cuiuscunque uolitionis, sequitur, quòd femper poteft producere uolitionem cuiuscung; obiecti absque præsentia talis obiecti, sed hoc est fallum, ergo lequitur, quòd non potest esse caufa totalis uolitionis in fe.

Vnica.

¶ Ibi. Contra. Hic intendit Doc.probare, pipfa uoluntas, quæ eft potentia actiua, & non factua ex seipsa exit in actum, quem recipit, & ponit simile de potentia factiua, nam ex quo ars, & æ dificator perment ad genus caufæ.5.metha, quia urrunque ad genus cautæ efficiétis pertinerlicet diuersimodè, quia ars se habet in ratione quo, z dificator auté in ratione quod, ná ars ædificandi est ratio formalis ædificandi, qua mediate ædificator ædificat, ficut sape dictu eft, q in causis effectiuis ponitur quo,qdeft ratio formalis efficiendi,& quod,qd eft illud, quod agit per illam rationem formalem. Di cit ergo Doc.fi ponatur aliqua potentia verè facti ua.quia reducit iplam ad actum, certum est, q ex feipsa reducitur, nam præsente materia, quæ est re ceptiua factionis, flatim ex seipfa reducitur adacti circa talem materia. Si modo est talis potentia, o folum dicatur actiua, cuius actio dicatur operatio & per consequent talis operatio est immanens, quia recipitur in illa potentia, manifestum est, q ta lis potentia activa ex feipfa reducitur ad tale operationem, quam recipit. Ét nota ibi in principio cu dicit potentia prima actiua, fi intelligat potentiam primam calefactiuam pro primo principio forma li producendi calorem, poslumus dicere, 9 forma substantialis ignis est primo potentia calefactiua, & verè actiua, qua ignis producit calorem in feip-fo, ve patet à Doct, in quarto in materia de euchariftia, & fic talis potentia est verè activa, cum eius actio racipiatur in agente. Si verò accipiatur pro calore puta existente in igne, non crit potentin acti ua propria, quia tunc sequeretur, quòd esfet ratio formalis producendi calorem in igne, quod eft fallum

Ibi.Ad aliud cum dicitur de causa zquinoca Septimo co-&c. In ista responsione Doct. przfupponit vnum, tex. 23. 69 scilicet, gloquamur de composito per se, quod est 26. d' alibicompolitum ex materia, & forma, quod primo, & per le producitur est ipsum compositu, vi patet.7 metaphy. Similiter compositum per accidens qd est compositum ex substantia & accidente, siue ex rebus diuersorum prædicamentorum, ut patet. 5. metaphy.quod per accidens primo producitur eft ipfum compositum per accidens, & ex quo eft ens per accidens ideo dicitur productum per accides Item declaratum es supra d.17.9 in generato per fe, quod est compositum, terminus formalis gene rationis eft forma partis. Sicut ergo in generatione, per se, terminus formalis generationis per se est forma partis compositi, per se, fic in generatione compositi per accidens, terminus formalis compositi per accidens est forma partis. Nam album eft compositum per accidens, terminus formalis iftius copositi generati, per accidens est ipsa albedo.Similiter de volutate.Sed, quia forte posset gs dicere, o ca æquiuoca ex quo producit effectum, fiuè copolitu, g ficut copolitu elt verè productum per se, aut illud copositum est æqualis per sectionis & tunc lequitur, quòd non est effectus æquinocus aut maioris perfectionis, & tunc non potest produci à causa persectiore, aut minoris, & rune Franc.Lych.in ij.Sent.Scot. Ff habe-

### Distin.

### Qualtio

HN.

Notabi, dif. ficuleas.

Rolpan (so.

mali.

habetur intentum scilicet quòd causa equiuoca est nobilior effectu totali. Dico ergo vi Doct. clarius Caula aqui intelligatur, o caula z quiuoca potest coparari ad no a est no- effectu diuersimode. Si enim causa zquiuoca probilior effer ducit effectu quaru ad fuu effe, certu cit, geft nobilior absolute. Et sic doc.probat in 1.d. 2 eminen tia primi efficiétis, ex hoc, quest causa totalis oium effectui. Si verò coparetur caula æquiuoca ad effe đũ, qui non depēdet ab illa quấtũ ad totu fuu effe, fed.ga im habet ab illa terminu formale, g est forma partis, talis causa æquiuoca no est simpliciter nobilior toto effectu, fed im nobilior termino for mali. Sed orirur difficultas, quia dicit doc. q volūtas formaliter volens est nobilior volūtate absolute fumpta, quia primo modo includit volutate, & ipfum velle, secudo modo tin voluntate. Deinde dicit, gipfa volutas abfolute virtualiter cotinet ip fam volitione ex hoc videtur, g doc.cotradicat fibi quia expresse in 1.d.2.q.1.dicit, o maioris psectionis est cotinere aliquid virtualiter, quam elle illud formaliter,& ideo ibi probat, q maioris perfectio nis est in prima çausa cotinere causalitate secudaru çaularü, qua formaliter, & th hic dicit, q voluntas habens volitione formaliter est nobilior seipsaab solute sumpta, qua vt siccotinet volitioné virtuali ter. ¶ Respondeo, & dico, g esse virtualiter, & abfoluie fi coparetur ad effe tale formaliter, maioris Exemplam. perfectionis est esse tale virtualiter. Pono exeplú. Lignú est calidú formaliter à sole calefaciete, sol continet virtualiter illa caliditate, certú eft,q matoris perfectionis est habere in virtute sua posse p ducere tale caliditate, qua, o lignu formaliter habeat illa, quia in primo dicit ratione actiuitatis, in secudo auté dicit rationé receptiuitatis, in primo etia dicit ratione dantis pfectione effectiue, in fecu do dicit ratione perfectibilis. Et hoc eft, g. Dac.in primo dicit, o maioris pfectionis in prima caufa cotinere virtualiter potetta calefactiuz qua forma liter, na ignis habet in le calore formaliter, quo ca lefacit, Deus auté het in virtute sua precha causali-Consinensia taté cuiulcuq; calefactionis. Modo, quignis habeat nirsualis est in le caloré formalé, hoc est magis imperfectionis nobilior co- çu fit prectibilis è tali calors abfolute igit loquedo tinentia for councua virtualis est nobilior councua formali, & in Deo nullius potest esse cotinétia virtualis, & for malis, quia quicquid in Deo est, est ide, q Deus rea liter, & ellentialiter, cotetu aute virtualiter femper diftinguitur effentialiter a cotinéte, loquédo de ppria cotinétia virtualis & ideo contentu virtualiter no potest elle cotentum formaliter in Deo, & si ali quando in creaturis ide cotineat virtualiter, & for maliter ut uolūtas, patet fupra. Ahduc dico, gipfa volutas absolute sumpta ve uirtualiter cotinet uo. hujoné est nobilior absolute seipsaut cotinet ipsam volitione formaliter, patet, quia prima cotinentia eft tm cu perfectione, & nullo modo ex parte sua includit aliquá imperfectioné. Secuda autem con unentia semper includit imperfectionem in conti nente, quia includit potentialitatem ad fic yel fiç perfici, licet ergo ipfa uolitio fit aliqualis perfectio in continente iplam formaliter, tamen in ipla voluntate continente necessario includitur imperfectio. Et si habere illam volutionem sit aliqualis per fectio, illa perfectio est supplens imperfectionem quia si voluntas esset de se perfecta no posset recipere volitionem realiter à le diftinctam, fed effet, fimpliciter eadem, ficut patet de voluntate diuina, & eius uolitione in L.d.2. uoluntas vero ut continens uirtualiter, & ut fic nullam imperfectionem includit. Nam continentia uirtualis ponitur formaliter in Deo.Illud uerò quod formaliter includit imperfectionem non potest formaliter effe in

libri.

Dco, cuiusmodi est continentia formalis.

9 Posset forte oriri alia difficultas, ga si counere Alia diffiuirtualiter uel este virtualiter tale, est maioris per cultar. fectionis absolute, quàm esse formaliter tale, yidetur, o maioris perfectionis effer in effentia duina, g sit uirtualiter bona quàm formaliter bona. Nã si bonitas esset virtualiter distincta ab essentia diui na, uerè uirtualiter contineretur in illa, ut patet à Doc.in.q.de subiecto theologiz. Dico, gomne contentum uirtualiter in aliquo necessario includit imperfectionem, quia dependentiam essentiale,& fie bonitas uirtualiter fi contineretur in deo, in illa effet imperfectio, fi uere effet separabilis uirtualiter contineretur, sed casus est impossibilis. Eftergo maxime perfectionis in effentia dutina, qab ipía pullulent huiusmodi perfectiones forma liter infinita. Ibi. Ad aliud de balneo &c. Doct. Ad opiniono dicit hic duas responsiones. Prima, o fi sustineatur lib. 18.9.5. gabiectu cognitu est ca ipsius ualitionis, debet exponi de causa im partiali, sicut etiam dictum est supra de obiecto respectu intellectionis, ut pater in 1.d.3.q.7. Secunda responsio eft, o si teneatur, o non sit causa effectiua, led tm causa sine qua non. doc.dicit, o obiectű eft caufa, per accidens, & hoc magis placet, licut etiá dicimus, o quado funt duo effectus ordinatiab eadem caufa, prior dicitur cau la fine qua non respectu posterioris, & fic por dici causa per accidens respectu posterioris, no, o pro ducat iplum quantum ad effence galiquid faciat ad productionem illius, quia si per possibile ille ef fectus prior non effer illa causa producerer fm. Di ciur ergo caula per accidens, quia accidit fibi, o prius habeat effe, quàm effectus posterior, se quòd præexigatur. Sic dico ne chiefto cognito quad di citur caula per accidens respectu uolitiopismodo præexpolito. Et ilta feçunda responso iudicio meo eft tutior, & magis ad mentem Doc.qui ponit volu ratem creată effentialiter liberă ex hoc. 9 habet in piate îna actum finum, ut patet în 1. d.t. 2. \$ 17. ŝt ubigi guzrit îfă libertatem înaluntaris Guare, 9 fi obiectum cognitum, effet causi, parrialis illius non posserita faluari fua libertas.

Ibi. Dices caula per le &c. Hic. Doctor, arguin probando, quòd non fis caula per accidens, quia ru dicis, quòd uoluntas, eff caula per fe volutionis, & obiectum est caula per accidents. Caula autem per accidents femper est posterior per le, li ergo obiectum concurrit ut causa per accidens erit pofterius uolutateut caufa ple ca aute ple ut prior, & disposita producit effectum, ergo ipia uoluntas po tele producere uolinonem abique hac quod pra exigatur obiectum cogoitum.

Libi Dico quòd caula per le Sec. Hac responsio. Quo causa est ualde notanda. Na dicit. Doct quòd causa per per se fe si pri fe dicitur prior causa per accidens prioritare per- or causa par fectionis, non autem prioritate natura immo ali- accident. qua posterioritate natura est posterior ut pater, quia fi aliquod graue cadat à casu super traben. fractio trabis est causa per accidens respectu motus naturalis ad centram ipfius grauius, Hic tamen. posset obijci, quia Doct.in primo.dift.2.q.1.volens probare, quod Deus fit intelligens, & volens dicit ibi , quod omni caufa per accidens aliqua est prior per se, sibi loquitur non tantum de prioritate perfectionis sed de prioritate natura, & for-te durationis. Dico, quod facilis eft solutio, quia. ibi uult absolute, quòd detur aliqua per se causa effection que sit prior omni per accidens, non enim dicit ibi, quod omnis causa per se sic prior quacunque per accidens, fed, quod aliqua de naceffitate, hic quiem dicit, quod non omnis caufa. per se ch prior omni caufa per accidens.

IBI.



### Secundi

nis.

14 fit can- negat expresse quin aliquid alind possit esse causa la nolitio- partialis, & probat, quod voluntas est causa volitio nis faltem partialis, vbi aliqua funt declarada, quia quando dicit de causa determinata ad vnum effectum, accipit causam determinatam ad vnum effectum contradictorie ficut calor effic caufa determinata ad calefaciendum, quòd præsente calefactibili non potest non calefacere, & quando dicit de causa indeterminata debet accipi indetermi nata contradictorie, ita quòd talis caufa stante etia optima dispositione objecti potest agere in illud, & non agere, & hzc eft fola voluntas, quia præfente obiecto potest velle illud,& non velle, quòd est fuum contradictorium, ideo dicit Doct. si est inde terminata ad oppolita cotradictoria, aut potest se determinare ad vnum illorum contingenter, ita g fi in facultate fua posse illud vel posse aliud, ad vtrů que enim fimul non poteft fe determinare, que enim aliqua voluntas in co instanti, fimul velit franciscu effe quo non vult franciscum effe eft impossibile vt probat Doct.in primo di. 39. si dicas, o non potest se determinare ad vnam illorum, sed aliud determinat ipfam, ergo vel neceffariò vel contingenter. Ibi dices. Ista indeterminatio idest, o fi intellectus representat voluntati hominem risibilem esse dili gibilem, q talis intellectio est causa dilectionis il-lius. Si verò representat hominem risibilem non esse diligibile, qualis intellectio est causalterius oppolitz puta non dilectionis vel odij, ita q talis determinatio eft ex alia, & alia itellectione obiecti.

Ibi.Contra.Dicit Doct.q, & fi intellectus per verum fillogifmum oftendit vel concludit hominem rifibilem esse diligibilem, & posito, 9 cognitio illius conclusionis sit causa talis volitionis, intellectus tamen oppositum illius, quod eft hominem rifibilem effe diligibilem non poteft concluderenifi per fillogifinum falfigraphum, & hoc no potest effe nifi talis intellectus decipiatur, fed non eft credibile, gintellectus maxime nudus vtanimæ separate vel Angeli fic decipiatur, & posito, p omnis intellectus oreatus deciperetur, intellectus tamen diuinus non decipitur.

Ibi. Dico, g intellectus &c. Hic Doct exponit dictum philosophi, sed diffusius in primo di.2. par An intellete.a.Dicit ergo hic, o fi accipiatur intellectus per per modum fe vt est quædam potentia operativa distincta à voluntate, q bene tunc agit per modum naturæ, quia præsente obiecto non potest non causare intellectionem illius, fi verò accipiatur secundum, g est potètia practica respectu agibilis extra. Dicit doc. g proprie non agit per medum naturæ, quod fic expono, ná in d. 24. huius fecudi expolitu eft, g co gnitio propriè practica est cognitio medijordina ti ad fine, que volutas vult assequi, ita q est cognitio medii coclusi per sillogismu practicu, cuius pre misse fumutur à fine, quia ergo volutas appetit tale fine, ideo imperat cogitions medij necessarij, & fic talis cognitio producta ab intellectu per impe-riŭ volutatis poteft dici libere producta participa tiue tn, hoc modo intellectus vt eft potetia fic practica pôt dici agere no p modu naturæ. Si etia lo-quamur de intellectu prectissime practico qui no tm cognitione includit alicuius medij, sed etia volitione vt exposui loco preallegato, patet túc, q includit volutate agere mere libere. Si ergo intelliga tur fic, q intellectus per sua intellectione dicat cau fa partialis volitioni & ipfa volutas alia caufa partialis, tuc ratione volutatis concurrentis potest dici agés à pposito, vel si quarto dicatur quia Arist. parum agit de voluntate, o quando dividit natura

IBI. Dico igitad q.Hic doc. vult expise q nihil. contra intellectum accipit intellectum pro volun 210 volu- aliud à volutate fit ca totalis iph' volutionis, fed no tate vt est pars suo modo anime intellectiue, vel fi quinto accipitur fic, quia fic volutas vtunr habitu qué habet, & tota operatio procedens à voluntate & habitu dicitur contingenter producta, licet habitus concurrat de necessitate, vt patet à Docto.in primo di.17. sic voluntas vtitur intellectu vel fpecie intelligibili circa aliud, & aliud obiectum, vt patet à Doct.in hoc secundo dist.9. & sic accipitur intellectus vt diftinguitur contra naturam inquan tum est in potestate voluntatis potentis ipsum intellectum firmare in cognitione objecti cogniti vel auertere ab illo, & firmare ipfum in alia cogni tione, vt clarius patet à Doc. infra.d.42. vel vltimo poteft dici, g ex hoc diftinguit naturain contra intellectu, siue contra agens à proposito, na agens à propofito duo includit feilicet cognitione agedorum, & actioné illoru, & licet actio principaliter fit à voluntate, quæ imperat potentijs sentituis, & organicis, tamen, quia non posset recte imperare ipfis,nifi præcederet recta cognitio quæ dirigit vo luntatem ad recte volendum, & imperadum, ideo Arift.nominat ipfum intellectum, cuius principaliter est dirigere, tamen includit semper volantatem, Quilibet istorum modorum est sufficiens ad mentem Aristotelis.

Vnica.

220

NVNC Dock.refpondet ad argumenta principalia.Et primo arguit.Dicit enim Ari.q appeti- Qro Arift bile est mouens non motum, appetitus mouens vt nominet in. motum, & tertio motum non mouens. Exemplú. telledum. Sanitas corporalis est appetibilis à voluntate. Dicit Arift.g appetibile mouet voluntatem, & non mouetur à voluntate ideo mouens non motum, voluntas enim nihil causat in appetibili, voluntas uerò est moués mota, mota est enim ab appetibilia & mouet potentias organicas ad fe quando appetit illud appetibile, puta fanitatem, potentiæ verð organicæ sunt tantum mote à voluntate per impe rium voluntatis ad profequendum ipfum appeti- An appetibi bile per media ordinata, & fic patet, g Arift vult le moneae quòd appetibile moneat voluntatem, quod non nolustate. contingit, nifi caufan do anquid in voluntate, & nihil caufat, nifi uolition E illius appetibilis.

J Ibi. Ad primum principale. Nunc Doc.refp5-det ad argumentum, primo dicit fustinédo, quòd obiectum cognitum sit causa partialis volicionis, g autoritas Arist. sic debet intelligi, g appetibile extra tantum mouet partialiter, ideft eft caufa partialis volinonis, qd eft rationabilius. Expono Arift. quia appetibile mouet tantum vt finis, & fic mouet metaphorice, na fanitas cognita ab intellectu mouet uoluntatem tantum metaphorice, quia inquantum amata, & defiderata, & fic voluntas amás illam, & defiderans tanquàm mouet potentias organicas ad profecutionem illius p media debita.

Ibi.Sed dico aliter &c.Hic Doct.dat aliam respósione de potetia activa, quia cum dicit, o potetia activa dicit aliud inquantu aliud, fi ly inquantum aliud re duplicat aliam, & aliam ratione formalé, idé poteft agere in femetipfo, quia est alia for ma vel ratio uoluntatis vt agit, & alia inquantu pa titur, na vt agit eft in actu virtuali, vt vero patitur eft in potētia formali, aut reduplicat aliā, & aliā rē fub alia, & alia ratione, & tunc idé no pot agere in feipfum, licet hæc responsio fatis sit bona, th prima magis placet. Doct.enim in primo. d.2. par. 2.9.3. expresse exponit Arist. de potentia activa, o respiciat ahud in natura, Ibi igitur loquitur de potentia proprijssime sumpta, quæ est idem, quod potentia factiua proprijssime sumpta. Hic verò loquitur de potentiaa dina siud factiua large.

Ibi. Item accidens per accidens non egreditur Fran.Lych.in ij.Sent.Sco. Ff 2 de

Digitized by Google

HALWT 4.

de per le principijs sui subiecti, sed volitio est ac-Hac listera cidens per accidens, quia quandoque mere, quanejt pondera- doque non mere,ergo &c.

Ibi.Ad aliud dico, gaccidens per accidés &c. Hæc littera ponderanda eft, quia fi Doct, intelligit quòd accidens per accidens vniuersaliter de omm accidente receptibili ab alíquo fubiceto, quòd egrediatur à principijs illius subiecti, à principijs dico quæ funt rationes formales recepiendi, fic ve sum eft,quòd omne per accidens receptum in ali quo subiecto præsupponitaliquid in illo subiecto qă est ratio formalis recipicdi illud. Si verò intelli gatur, quòd cgrediatur à principijs subiecti effecti ue, hoc non est verum de quolibée accidente, nam multa sunt accidentia que causantur ab extrinse-co, ce multa sunt q effectiue pouçunt à tali subie-cto, ve patet de quatitate q effectiue causat à substa tia cuius est, vel calore in igne, qui effectiue causatur ab igne, & de intellectione causata effectiue ab Aliqued ac eidens egre intellectu. Dico ta quòd aliquod accidens egredi à di à princi. principijs subjecti potest intelligi dupliciter. Vnopijs subietti modo, quad egrediatur à principiis speciei, siud porest intelli specificis, & fic accidens per accidens non egrediduplici- tur ab illis proprie, sed bene proprie passiones que in funt fubiecto per se secundo modo, & tales paf-fiones non dicuntur accidentia per accidens. Alio modo vt egreditur à principijs individui, & sic multa acciedtia, possunt egredi à principijs effecti uè, puta volitio, intellectio, in calor igne &c. Si dicatur calor in igne, nonne effective caufatur à fubstantia ignis, ita quod substantia illa est ratio formalis çaufandi, & vt est ralis ratio caufandi præscindit à lingularitate . Similiter illa substantia est ratio formalis producendi propriam passionem, Dico, quòd propria passio sic oritur à principiis speciei in communi etiam abstractis ab omni siogularitate, quia talis caufatie est tantum metaphorica, vt expolui in alio opore meo. Calor autem be ne egreditur à substantia ignis tanquàm à ratione formali, vt etiam porest patere à Doct.in quarto in materia de euchariftia, fed illa fubstantia ignis ve præscindit à singularitate, & ab existentia est tantum caula remota fed vt fingularis eft, & actu exiftens potest este causa in potentia propinqua.

### Dift. XXVI. Qualtio, vnica.

V trum gratia su in essentia anima. Seraph.Bonau. 2. fent.dift. 26.9.5, art, 1. Scotus 2. fent. dist. 26.q. 1. D. Thom.prima par. Summe.q. 1 10. art. 4. Rieard. 2. Sent. dift. 26.9.4. Durandus 2. sent. dist. 26.q.1.

Augustinus de lande charitatis.

THM.

ter.

VAERITVR circa dift. 26. Vtru gratia fit in effentia animæ vel in po tentia

IBI.Hic dicitur. Tho. in præsenti d. dicit g sit in estentia, & probat per Aug.quia ipla cft radix omnium bo

norum, arguit ergo à fimili, ficut enim natura est radix omnium potentiarum, & radix omniu ope Qño gratia rationum, fic cum gratia fit radix omniŭ bonoru fit radix om videtur, q immediate fit in estenția anima, sed hçq nium bono- ratio paru valet, quia dicitur gratia radix omniu bonotű ex hoc, q ipla est principiű vel estectiuum partiale omnis actus meritorij vel inclinat potetia operatiua ad actus meritorios siuè elicitos, suè im peratos, vt patet in primo di. 17, & quia ipla volun tas est immediatu principiu actus meritorij lequitur, o ipía gratia debet poni immediate in volutate, cu volutas tali habitu vtatur ad meritorie agen-

### uxítio

dum vt patet vbl fupra, & fic debet exponi au-toritas Aug. Sequitur ibi. Ibidem etiam &c. Dicit Tho, q vita, & mors corporalis pertinet ad ellentia animæ, na per vnione animæad corpus fequitur vita, & per separatione ciusde sequitur mors. Si crgo ipla gratia dicitur vita, quia per iplam anima vi uit spiritualiter, & per separationem eius dicitur anima mori, sequitur, g debet immediate poni in essentia animæ. Dico, quon est simile de vita spirituali,& corporali.Nam ex hoc homo spiritualiter viuit, quia habet se principium vi possit mereri vi tam æternā, & illud eft gratia, quia per ipfam omnia opera elicita aut imperata à volutate concurré te ipla gratia dicuntur viua in acceptatione diuina, vt patet in.4.d.22.& omnia opera ipla gratia leparata fimpliciter dicuntur mortua.

Ibi confirmatur cu dicit The. 9 ipla gratia fi effet in potentia animæ non daret elle lupernatura le,hæç eft falfa. Cum dicit etian , pagere fupernaturale eft ab effe supernaturali, hac no oft vera.ga dictu est in primo, quicet gratia habeat este supernaturale non tamen dat effe supernaurale immo agit mere naturaliter fic agore, will potentia vilua supernaruraliser crearctur à Deo, tamen naturaliter videret. J Ibi. Contra illa positiona. Hic Doth. De hee vide improbat opi. Tho. & supposit vnu vt mukit tenet, in 4 sendiogratia maxime confumate, & gloria funt vng. fin. 49 res, & cu gloria formaliter fir in volutate fequinus petia gratia, vel fi non est idem realiter fekces di spolițio ad gloria, & femper dispolițio ad aliquana formam est in codem subjectio in quos & forma, cu ergo gloria fit in volutate ergo de gratia que ch di sposico ad illam. f Ibi. Respondetur, ilu dicerer, q beatinudo est immediate in estentia anime, fed bee materia differatur vique ad. 42 quarti. § Ibi. Contra ergo, fapponit Doct.voum, o diffuse probar, vbi fupra, o beatitudo formaliter exclut in apera-tione. J Ibi-Praterce fi beatitudo. Hoo argumentu es comune, quia illi qui dicut gravia este ciuldi rationis cu beautudine & ponerat pham gratia in volutatate, dicerent ip fan voluntaiem beaton in fatu ifto, licet minus perfecte ficut Se illi qui un mediate ponerent in ellentia anima.

Ibi.Præterea secundo. Hogargumentum ck valde bonum, & Dact.primo præmiser, quod effentia anima est indeterminata ad omness opera-tionem anima puta ad intelligendum, volendum, & buiufmodi, & ex fe non poteft exise manis in vnam, quàm in aliam, fed determinatur per potentiam, quia per intellectum intelligit. & per voluntatem vult, quinto præmittis quod ille habitus qui præciso respicit vnam actionem determinatam po perficit iplam animam immediate inquantum eft indeterminate ad plures actiones. & probat infra. ibi, & rauo propositionis,quia & forma perficeretiplan animam inquantum est indeterminata . fecundum virtutem actiuam, aquè perficeret cam in ordine ad ocm actu, suñ, ad que en indetermina ta, Cuigiur gratia im perficiat anima in ordina ad determination actus fellicer meritoriu, fequitur, qu perficiat ipfamanima inguantum volitiuam, qua actus meritorius primos & principaliter eft in vor. luntate vt fatis probatum eft in primo diffin. 17.

Ibi Confirmatur ilta satio. Doct. deducit ad Adus meri inconueniens, grunc primus actus meritorius ef sorias eft in set intellectio ve etiam præcedit omnem achu vor voluntate. lutatis, quod nullus diceret, pares, quia fi gratia im mediate eft in aia, & aja nata eft prius operari per intellection, sequitur, g fi anima exit in operation no intellectus per iplam gratian inclinantem vel disponotem vel determinantem primus actus qui sic procedit est meritorius, quòd est safum.

Ibi,



### Secundi Vigesimzseptimę Vnica. 227

IBI Ad argumenta in oppofitum, primo ar-guir sic, quòd in essentia probo, quia essentia prius exiit adeo quàm potentia igitur prius educitur in Deun, consequentia probatur tum per Diony. res reducuntur in Deum co modo quo exeunt à Deo, tum, quia sicut qualibet creatura habet Deu pro primo efficiente ita, & pro vltimo fine.

Libro de ec rarchia.

fæmis CTEATATA.

Ad hoc Doct.non responder. Dico suftinendo slefis Hie- viam Doct.in hoc'2.di.16.quod estentia animz,& potentiæ sunt sunpliciter, eadem res, & sic creatio non plus terminatur ad vnum quam ad reliquum secundo dico, quod co módo quo res exeunt à Deo codem modo reducuntur fed omnes res mú di excunt à Deo vi causa efficiente amante seipfam, vt caufam finalem, & fic reducuntur ad doum tanquam ad causam finalem omnium, quia ficut Deus efficit omnem rem propter feipfum vt cau-fam finalem amatam, & defideratam, ita ordinat omnem rem ad feipfum, vt ad caufam finalem om nium, vt patet à Doct. in primo dift.2. q.1. & fic in telligitur illa auctoritas. Non ergo loquitur de re-Dens ductione spirituali que fit per gratiam. Posito etiá quòd de illa loquereinr, adhuc non concludit, q gratia fit in effentia anima, quia iple Deus eft finis creature rationalis attingibilis per operationem, vt patet à doc.in.q 1.prologi.nullo th modo attin git nisi p operatione, vt patet hic, & in 4.di.49.Dicit ergo, o supposito, o anima prius exierit à Deo, vt à causa efficiéte, co etiá modo reducif ad Deum per operationem conuententem ipfi animæ, quæ est sola operatio meritoria, & quiailla non potest haberi nifi mediantè gratia, ideo etiam ipía debet poni in voluntate que est principium merendi.

Secundo arguit fic. Effentia eft in determinatior quàm potentia, igitur magis indiget determi nari quàm potentia, sed gratia ponitur tanquam formaliter determinans an imam indeterminata.

Ad fecundum dicit Doct. quòd ipfa voluntas ad multas operationes etiam contrarias eft, indeterminata vi patet sipra distin. 25. sed non potest habere aliquám operationem meritoriam nifi determinetur à gratia, & nifi ipla voluntas vtatur gra tia vel tanquam principio formali productiuo, & partiali operationis, vel vt principio inclinatiuo ad talem operationem, vt patet in primo dift.17.

Præterea gratia semper est in actu suo poten-tia non ergo &c.

Gratificare Ad tertium nota, quòd gratificare poteft ac-Potoff accipi cipi dupliciter. Vno modo vt comparatur ad actu, dupliciter . & fic effective gratificar, quia ipía gratia est princi pium partiale producendi actum meritorium. Na dicit Sco.in primo. d. 17. quòd Deus principaliter habet actum gratum, quia eft à gratia, accipiendo tamen effective pro co, quod producit dispolitionem ad talem gratificationem, quia ipía producit partialiter actum, ad quem confequitur gratifica-tio, & ista materia diffuse est expolita in hoc secun do credo diftin.7. Alio modo gratificare comparatur ad potentiam, & sic gratia formaliter tantu gratificat, ficut albedo in pariete formaliter albus, fic anima per gratiam est formaliter grata.

9 Quarto arguit Doctor, fic. Item acceptato effentiæ sufficit ad acceptationem potentiæ, & non ccontra,ergo&c.

Ad quartum in ordine. Hic oritur difficultas, quia in primo diftinctio.17. dicit Doct. quòd iplà gratia est quædam forma, siue quidam decor in anima per quem est accepta Deo. Si enim homo moreretur cum gratia nullis operibus præcedentibus faluus fieret, & fic videtur, quòd magis fit in ipla anima cum sit iplius decor. Dico, quòd gratia duo facit scilicer animam gratificat, & est princi-

pium actus meritorij. Doctor, enim dicit in hoc fe cundò.dift. 30.31.&. 32.quòd Deus dans gratiam voluntate consequente dat etiam omnia opera, virtualiter contenta in gratia voluntate anteceden te,& darentur etiam illa voluntate confequente, fi voluntas ipfa habens gratiam cooperaretur voluntati diuinæ, hoc idem dicit dift. 37. huius, & in primo.dift:17.& in 3.diftin.27. quòd ipfa gratia datur principaliter per actum meritorium, echoc ident poflet elici ex.29.huius. &. 32. quarti cu ergo talis operatio meritoria sit ab ipsa voluntate, opottet gratiam ponere in ipía.

Ad aliud de instrumento vbi Doct. fic arguit. Forma determinans ad agendum magis debet po ni in principali agente quam in inftrumento, effen tia est principaliter agens, & potentia sicutinstrumentale secundu Ansel.de Concor.c.19. ergo &c. Besponder Doct quòd forma determinans ad age dum, puta ars fabrilis magis debet poniin perfona fabricante quàm in inftrumento extrinfeco, pu ria anima ta in ferra, vt fatis patet in 4. dift. 1.q.fed non intel- dicantur in ligitur de instrumento intrinseco, quod est idem frumenta est idem operanti, potentiz anime dicuntur instru anima. menta ipfiusanimæ, quia per ipfas anima exit in operationes immo iple potentiæ funt principia im mediata productiua operationum, & receptiua earum, & fic patet, quod forma puta habitus debet magis poni in potetia quam in effentia animæ.

¶ Vlumo arguit Doct. fic. Præterea correspondentia debet elle imaginis recreate ad imaginem creatam, imago creata requirit vnitatem effentiz, & trinitatem personarum, ergo, & illud, quod recreatur requirit vnitatem gratiæ perficientem effentiam, & trinitate uirtualiter perficiete potetia.

¶Ad hoc doct.non respondet. Dico ad illud, g dicit, g illud, quod recreatur requirit &c. Nam ifti ponunt caritatem effe habitum alium a gratia, & volunt, quifti tres habitus scilicet caritas, fides, spes, perficiant potentiam, & gratia immediate istam animam.Sed de gratia improbatum, & gipla non differat realiter à caritate, patebit dist.sequenti.

### Dift. XXVII. Qualtio Vnica.

#### V trum gratia fit virtus.

Scot.2. fent. dift. 27. q. 1. Seraph.Bonau.dift. 17.q. 1.art. 2. Ricard. 2. sent. dist. 27.q. 3. Durandus 2. sent. dist. 27.9.1.



#### V & R IT V R circa dift. 27. 2 Doct. Honricks q. Vtrum gratia fit virtus.

Ibi. Opinio fuit. Dicit ista opi. g alibi fed -x ficut prudentia fe habet ad vittutes presims b. acquifitas, fic gratia ad theologicas. betur in S. Nam prudentia eft quoddan Tume Thom. 1.2.

in intellectu, ad quod omnes virtutes morales na-q.110. Art. turaliter acquisitz habent respectum, & in bocve 3. rum dicit, vi fatis etiam potest patere à Doctor.in prologo quaftione vitima. &. diftinctione. 17. primi.&.7. diftinctio. fecundi. &. 40 & diftinctio. 14. quarti.&.36.tertij. &. q. 14. quolibetorum. Nam omnis virtus moralis ex hoc dicitur virtus, quia conformiter elicitur dictamini recto quod dictamen pertinet ad prudentiam, ex pluribus enim dictaminibus caufatur habitus prudentiæ in intellectu, vt patet à Doctor.in primo distinctio. 17.fic dicunt, quod omnes virtutes theologica habent neceffarium respectum ad ipsam gratiam taquam ad lumen, ita q iftæ tres virtutes theologicæ non

Franc.Lych.in ij.Sent.Scot. Ff 3 pof-



Dubium Responsio. Gratia das

facit.

### ibri Distin Qualtion

poffent dicivirtutes, nifipet, respectum ad gratia, & ficifie tres virtuies perficiant potentian anime in ordine ad gratiam.

Duslex est fides.

pientis.

Ibi.Sed ex hoc fequitur.Doctor, supponit vnu feilicet, quod duplex eft fides feilicet to formis que eft anima fine gratia, % formata que femper est cum gratia. Si ergo fides habet necellarium respe ctum ad iplam grauam , tunc leparata gratia ab ipli anima non cilet ibi fides informis victus aliqui, immo, nec simplicier ester, quia fides in quo quaque ponitur, lemper ponitur, quod fides.

Ibi.Ideo est alia opin. &c. Ibi sieur licet fapien tia lit perfectio finpliciter &c. Quad dicit Doct. de lipientia, que els perfectio limpliciter, sa lapies tia limitata, quod voi concurrunt in codema non differunt lecuado a formassicet differant formaliter, fic debet intelligi, quod fapientia vt est perfectio simpliciter accipitur transcendenter, & est quoddam fuperius ad fapientiam creatam , & increatam. Vt verò gradicatur de sapientia cneata, Duplex fatune lapientia in me li mitata, & fapientia qua est superius non differunt ficut duz sorma, patet, licet differant formaliter, non tamen propriæ accipiendo formaliter, quia superior prædicatur quidisatiue de limitata, & vniuoce vt potest elici à Doct in primo distinctione, 3, sed differunt ficut superius, & inferius, simpliciter enim est alia ratio sapientiz limitate, & sapientie transcendenter sum pte ficut, & animalis, & hominis, quia non conner tibiliter idem, & fic Doctor.intulit.Sic dico etiam quando in codem concurrunt gratia, & caritas, nam idem absolutum, quod dicitur gratia, & caritas secundúm vnum respectum potest dici caritas, & fic perfectio simpliciter, licet tamen limitatata in nobis,& fecundùm aliŭ respectum dicirur gratia, quæ gratia semper dicit impersoctionem, & sic nullo modo potest dici persoctio simpliciter nec limitata, nec illimitata, & vt fic concurre mes in codem, ista est vera absolute, quòd omnis gratia est caritas, & etiam econtra loquendo semper de caritate creata. Si verò absolute loquamur, quia illud absolutum, quod est gratia semper inclu dit istum duplicem respectum scilicet vrad deum amatum, & ad Deum amantem, siuè acceptantem dicimus absolute, quòd omnia gratia est caritas, quia omne absolutum.quod est gratia est estiam ca ritas, non autem econtra, quia hæc est falsa, omnis caritas est gratia, non enim omne absolutu, quod est caritas est gratia, quia absolutum, quod est in Deo, quod dicitur caritas, formaliter non potest dici gratia.

Ibi. Differunt etiam in ratione connotati, Absolutum quia illud absolutum &c. Illud enim absolutum quod est cha est caritas potest dupliciter considerari, quia vel ritas potest est ipsi habenti principium operandi, & vt sic nul-aupliciter lam includit imperfectionem, immo est perfectio confiderari. simpliciter, quia illud, quod est ratio formalis agendi alicui ex sua ratione formali nullam imper fectionem includit.Secundo potest confiderari vt obiectum Dei est in me prout Deus habet megratum, ideft, quòd si consideretur illud absolutum, vt est illud quo mediante Deus mehabet gratum, vel vt respicitur à Deo tanquàm obiectum quo me acceptat, velme habet gratum, sic dicitur gra-

tia.

· · · ·

Dift: XXVIII. Quaft. Valta.

Ktrum liberum arhitrin: a hominis fine gratia 1 1. 11. Puffit pisane omne perdatam mortale 22 201 



IR CArdifinbes in qua Magifet agu de infufisionia discritaril, finegriftia quarit DoG . Virum is berum sibilium hominist inegri finegratia quantit Doct ... Virum is Hericus que berum arbitium hominis, fine, gra- 10. 6.9.2. a poller cauere amne peocarpan 6157123 discus. O

Hic dicitur, quod proptor serba August qu'z adducit cotra Pelagianos, nonpotett caucu ab oi peccato fine gratia, Sed hac differ fimode ponitur. Hic Dochrechat duas opiniones de modu ponon di.Quarisprima el Henquolib.6. q.1 1 qui dicit, quòd liberum arbitrium potest vitare fimul fingu lapegratata fine gratia snon tamen potch vitare onnialident, quod affignato: quocunque proceso fingulari poteft vitare illud, non tamen firmal vita re omnia peccata mortalia.

Secunda opinio est Bonquen. qui dicit, quòd D. Bona di. liberum arbitrium poten confiderari impliciter. prefenti. g. Vao modo ante deliberationent, & tempus deli- 3. Artic.3. berationis. Secundo modo post virunque scilicet deliberationem, & tempus deliberationis. Ferrio modo post tempus deliberationis elapsium, non au tem post deliberationem habitam. Que opinio vt Liberum ar fatis intelligatut pono tale exemplu, quod fit prz- birrium pofenswoluterialigă delectabile filo ratione turpi, fi reft confide intellectus yrpiaccdit omnözettä volutaris itat in erri daplilali conderatione no peccas Si verò volutas confir mat intellectu in tals conderatione, vel por auerrere, & no auerrit, quia auertodo ip (um ex deliberatione sua cauer peccarú, haber ergo répus volutad quo tenetur auertere intellectu à tali turpi cogitatione, & couertere ad aliquod bonu, & illud tempus sit spacių vnius pater noster, & dicasur. b.ita, q fi in tali tepore deliberat, & auerut intellectua nli conideratione vitat peccati. Dicit ergo. S. Bona.o. fi conderetur peccatu ante deliberatione, es tepus deliberationis, supple que tenetur deliberare, sic volutas no peccat mortaliter, licet forte venialiter, puta in fubita furreptione, Impossibile entm est p Aug.quin vilis tangamur. Si verò colideretur polt deliberatione, & tempus de liberationis, ita 9 habuit tempus ad deliberandum vt reliftat peccaro, & in tali tempore deliberauit, hoc modo vitat,om ne peccatum, quia in tempore deliberationis deliberat non pecare. Si tertio confideretur post tempus deliberationis elapíum, & no post deliberatio né quia totu tempus in quo debebat dehberare nó peccare elap fum est, túc peccat, quia habuit tépus deliberandi, & precato refifiédi, & noluit delibera re,& fic videtur confentire peccato faltem cofen-, fu interpretato, Dicit ergo.S. Bona. 9 liberu arbitrium post tempus deliberationis, & ante deliberationem non poteft vitare peccatum mortale.

JibiContra hoc arguitur. Et primo cotra pri- Ora libera ma conclusione quia uti tenent. Hic Doc. intendit Arb riama probare cotra iftos, gliberum arbitrium exiftens jofsir vifisa in puris naturalibus possit cauere oc peccatu mor re pierari. tale, patet, quia poteit observare omnia præcepta Dei,quia Deus non præcepit impossibilia obsetuare fin Hierony fed peccatum mortale non com mittitur nic transgrediendo præceptum Dei. ¶Ibi.

### Vigelimæoctauæ Secundi

f Ibi.Respondetur.Hic Doct. recitat responsio nem opi.primæ. dicunt enim quòd existens in pec cato mortali, & si non potest observare præceptu Dei, potest tamen se disponere ad gratiam, qua data potest servare præceptum, & h non disponat se ad illam imputabitur fibi ad peccatum.

JIbiAlia responsio. Hzc est responsio Bona. præsentis distinctio.quæstio.3.qui dicit,quod manens in peccato mortali, poteft servare præceptu quantum ad eius explicationem ideft, quod ad limra potest observare illud, quod præcepit Deus, pu ta non occidere, sed non potest observare quatum ad intentionem mandantis, quia intentio fua eft vt conlequeretur finem per iplum,& fic intentio mandantis est vt seruetur præceptum in carita te, fine que finis consequi non potest.

Scorns con

Singularis

¶ Ibi.Contra.Hic Doct.arguit contra respontra D. Bo- fionem Bonauen . adducens multa inconveniennauentură : tia, quia fiquis tenetur feruare præceptum ex cari-tate.ita quod Deus alligauerit hominem obferuase præceptum in caritate, & per confequens fi non feruet in caritate peccabie mortaliter, & fic existes in peccato mortali, mortaliter peccabit observando præceptum Dei tam affirmatiuum quam negariuum, & hoc dicere non videtur aliud, quàm peruertere omnes, qui fimul commiferunt peccatam mortale, vt nullum bonum opus etiam ex ge nere facient, ad quod alias funt aftricti, cum tame suadendi fint, vt faciant bona opera er genere, quia illa difponunt cos ad gratiam cirius , & facilius impetrandam. Et hic intendit Doct. de bonis operibus non præcife ex genere, quia fiquis daret elecmolinam pauperi caula libidinis effet bonum opus ex genere, & tamen peccaret mortaliler. Accipit ergo bonum opus ex genere, vt non tantum transit super obiectum debitum secundum rationem, de quo fupra patet. dift.7. sed, quòd etiam includat alias circunstantias morales, vel faltom non includat oppofitam circunftantiam vt repugnantem circunftantiz debitz, de quibus prolize dictu eft dift.7. Addit ettam Doct. quòd anquis poteft cfdetrina. fe in caritate, & poseff facere aliquod opus præce pti,puta dare electrofinam ex naturali manfuetu dine, & non motus ex caritate, & tamen per tale opus non attingeret vltimum finem, cum non fit meritorium, opus enim inerkorium non tantum eftà supposico habente catitatera, sed requiritars quod fit productum caritate mouente ad hoc, vt patet à Doct.in 4.di. 17. ôt fic tunc peccaret morta liter faciendo tale opus, patet, quia non fit secundùm intentionem mandantis.

€ Ibi. Per idem arguirur contra primam refpõfionem scilicet, quia ponamus, quòd non disponat fe ad gratiam, fi tunc flat in culpa non poteft fe fer uare à culpa, pater, quia per te ve existens in peccato non poteft feruare præceptum, quod tamen teneur feruare, & non observando peccat mortalia ter, & per te vt existens in peccato mortali non po teft feruare præceptum, ergo vt fic eft fibi impolibile feruare fe, quin committat aliud peccatum mortale, quod eft faifum, quia omnis culpa eft voluntaria. Si autem pro tunc poteft le servare à culpa, quod faltem videtur manifestum quantum ad genus operis precepti, iden, quòd obfervando pre ceptum, etiam in peccato mortali pro tune no pec cal, &ch fic, tunc argumentum prius factum redit, quia hoc sufficit ad exculandum eum à peccato mortali. Si enim observando præceptum non peccat, & poteft fine gratia illud observare, ergo

vt sic potest euitare peccatum mortale. J Ibi. Contra istas duas vias arguitur in speciali Contra H? primo contra primam. Hic Doct. arguit cotra opi ricum.

nionem Hen.probando ex dictis Hen.g posser vitare omnia peccata fimul, fi potest vitare fingula, Etratio flat in hoc, quia voluntas, puta pro inflanti. a.non poteft habere duplicem confenfum, fiue dus plicem deliberationem, ita quòd vno cofenfu refi-fat peccato, & alio confentiat, & per confequens fr in ifto inftanti, reliftat peccato, pro hoc inftanti, vitat omne peccatum, de per consequens dum cauer hoc, cauet omne. Hoc'idem arguo de tempore fequenti, quia per te potest cauere hoc peccatum vel illud, ergo dum actu canet vnum peccatum, actu cauet omne peccatum, & ita cum diftincte habet actum refistendi huic peccato mortali, nullum aliud velle habet tuncy per quod aliud velle protune peccet mortaliter, maxime cum præferuando se ab vno peccato mortali fiat fortior ad refiftendum alijs.

Aduerte tamen, quòd Do&.non negat, quin An volunvoluntas fimul, & femel poffit habere duos confen<sup>1745</sup> fus, poteft enim in codem tempore velle Deu pro habere dupter fe, & velle proximum propter Deum, vel fi- plicem conmul allentire bono propeet fe vt fini vltimo, & af- fen fum. sentire bono propter aliud volendo bonum ad finem, & ifti funt duo cosensus adinnicem diftincti, vt parer à Docto.in primo dift. 1.q.3. Sed intelligit hic, quod non fimul porest habere duos confenfus, quorum vnus repugnet alteri, & fi non ex na-tura actus faltem ex ordinatione alicuius regulæ superioris, dum enim quis observat præceptum Dei, etiam fine caritate convertitur aliquo modo ad Deum, & finon mericorie, nam observat aliquid, quod eft necessarium ad vitimum finem ex determinatione divina Si ergo in codem inftanti, haberet aliud colen fum circa peccatum, puta trasgrediendo aliud præceptum, fequeretur, quod in codem inftanti, auerteretur ab vitimo fine virmali ter, vi infra patebit.dift.35.

JIbi. Contra fecundam viam arguo fic. Hic Scotus imdoctimprobat opinioné Bona. & întédit probare probas opi-cotrasplum, q liberű arbitriű pöft tépus delibera- ni onem. S. tionis elapium, & ante deliberationé possit cauera Bona. oé peccatú. Supponédo primo; 'o volútas post té-pus deliberationis elaptúm, & ante deliberatione qua debuit refistere peccato sit in peccato mortali per colensu interpretatu. Et quia Bona. vr diceres; g post tale tépus elapsium.post qu comisit peccatir per colenfam interpretatu in tepore immediate le quéti nó potest volútas recte deliberare ve resssar peccato; immo in tépore sequéti non potest vitare ccarú, hoc exposito em opinione Bonaue arguit Doct.contra ipfum, & expono littera illius rationis, cum dicit tempore illo sapple sequenti tepus elapíum deliberadi, quo posser tiaber deliberatio de hoc peccato a puta de libidine, fupple quo tre poteft deliberare no comittere tale peccatain, aut pot deliberare de a supple ve no colenniar tali peci cato, ergo du deliberat no peccat mortaliter, parce quia deliberação percare Sequieur. Completa etia deliberatione cauere pot per te ve no peccetactua liter iplo peccato, quia Bona dicit, o post tepus ela plum in quo peccauit en colenium interpretatu, si pot habere deliberatione de resistedo peccato, puta de refistêdo libidinishabita illa deliberatione, túc no peccat illo peccato, nec etiam alio peccato tera. .peccar, quia túc haberet duos cofenfus, eo modo quo argutu eft cotra Henricu Sequitur. Aut no ft deliberare de illo tempore deliberationis, & tune vel no habebit vfum tationis, vt posit recte delibe rare, aut fi habebit, & pro túc non poffet deliberare, puta non velle committere tale peccatum, ergo tunc erit ei impossibile no peccare.Sed nemo peccat in co,quod euitare non poteft.

Fran Lych.in ij Sent.Sco. Ff 4 Ibi.

Expoficio li

Digitized by Google

Jibi. quod fi dicas non poste delisierare recke propter exiccationem intellectus;ques volit dicere, quia post tempus elapsum, in quo peccauerit per confensum interpretatum per tale pescatum in tellectus excecatus fuir, & fic in tempore immediaté sequenti non poterit recté regulare intelle-Aum, vt reliftat peccato, & per confequens ipfum non pollet deliberare. Dock dicit, quod bo c widetur absurdum, quia vnum peccatum mortale non facit aliquem intemperatum generali intemperan

Libri /

Diftin.

Nota & be tia quia vna hyrundo nonfacit ver, nec wous actus vitiosas vel virtuosus, facit hominem, virtuosum vel vitiofum generaliter, nec per confequens excecatum generaliter circa omnia principia operabilium, eigo poteft habere rectam deliberationem de multis de quibus tentatur no obstante, quod sit in vno peccato mortali.

> JIDL Similiter vitia non funt connexa intantum quod vnum peccatum exceçes circa omnia princi pia operabilium ad bene agendum, quia necetiam voum peccasum deprauat appetitum per le inclinando ad aliud, anno cum vno peccato poteft fa re virtus acquifits constraria illi peccato, quia vol peccarum mortale non corrumpit totum babitu virtutis, ergo per iftos habitus tam acquifitos cirv ca idem agibile, qu'am acquifitos circa alia agibit lia potes iste recte indicare, de deliberare sue de codem peqcatos finè de alios & fi pollet recte delis berare, nec pescet confensu interpretato potest per te cauere omne peccatum.

A D Qualtionem potest dici. Hie Doct. diftin-

Peccatum accipi.

78.

guit de peccato, aut enim accipitur peccatum pro deformitate, fiuè actuali carentia rectitudinia qua duobus mo deberet ineffe actui, de qua infra diftin. 95. Auc po dis pereft teft accipi peccatum pro ressu, fue pro obligario; ne ad ponam sternam, que manet in anima pafi actum peccati, de qua in quarto dia. 24. Qut. Dicit orgo Doct. duo. V mum non ita expresse led dia gis ad mentem iplius ve eliti potent, quàd in flate un pocentia liberum echitaiuni potuit vitare ombo pescatum fine gratia Alluid, quod post lapium lis berum arbitrium non potest vitare comne pecca tura fine gratia, quis anima de facto maculaum aliquo peccato actuali, vet originali. Si verdiacopiatur peccatum pro obligatione ad poinam. Diso quod fine gratia pon potent relevant brali obliga tiones & hocde potentis Dei ordinata de sue de a foluce, pollet chim Deus potentia lus abloiutore mittere omyem obligation on fine grana infusio na, ut patere potefter his qua disir boot in quan codifinctione prima que Bone fexas

Ibi.Sed figueratue::Vroum hoc fit propter immediatam oppositionem; culpa ad gratiani, wilt dicere polio, quod quis non polin cauere pescatum fine gratis, fequitar ne hæc propter op politionem immediaram culpæ ad gratiam, vide-liget fi non habet gratiam; ergo eft in sulpa, quia sibie cum oppolitorum immediararum nechfrid eft fubaltero illorum, ergo fi non eft in graha critin culpa, & fic non poten cauere culpant Inegratia, Dicit Doctor, quod hocnonalt propser immediatam oppolitionem culpa ad gra tiate sum illa mille modo oppositionis formali-ter opposantur, ve patet hic à Doctor. Seinfra de Rinchio, 3. huius, & expressions in quarto distinctio. prima gazdione.r. &.q.6 & diffinctione.16.qua-sionefecunda vide ibi. Hickamen adduciowaa sationem probando, quòd non fint oppolita immediata, quia in flatu innocentia potuit aliquis fuiffe in puris naturalibus, ita quod, noc in gratia, nécin peccato, Sequieur. Nec cliam per compara tionem ad potentiam facientis, videliter, quòd

14.5

poliquim aliquis peccauit, de perdidit innotentian naturalem, quòd Deus non poffet reparare Culpa di gilian ad priftinam innocentiam fine gratia, poffet gratia enim illam reparare, & facere candern voluntate fint oppofioffe in paris naturalibus fine infusione chiusoun- 14 immisque gratiz, patet, quia qualem potuit Deus fato- dista. ze velupitem, talem potest eam reparase postquam peccauitidest, quod ficut Deus cientit vel point, creare aliquam creaturam fine culpa, & fiue gratia, quòd candem naturam pollet reparate in prioti innocentia, fed hæc ratio mægis pateber in quarto, diftinctione prima, questione.6. Sequilur. Sed hoc tantum eft ex lege vniuerfali, qua nullo modo remittitur inusiciale nifi fist, suo tenti pon inimicus, fed ctiam amicus fibi acceptus per gratiam gratificantem Vult dicere Dodi, quòi lo quendo de potentia Dei otdibita, milus poteft evitare aliqued peccarum mortale fine gratin, quia Deus ordinaun hominem vel effe actuamicum vel actu inimicum, ira quèd de potentia Dei ordinata non poteft dari aliquitinto como quin to fit amiçus vel minicus, et noo eft amicus, nifiper gratian gratificantem, nec immicus will per peces wan mostale. Si ergoitet w non elt amient per gettiamactu cuit minique per peccatum, deli accu crit serious per gravam sation non cricinistens per peccarum, oche pater, quòd de porcoma Dei ordinara liberum arbitrium bó: poseft cuisate om pe peccatum fine gratia Hooiden etiam dicib feilicet fi de potenua Dei ordinan quilibet vel eft actu inimicus per percarum vetatu anicus pet gratiam iniquerro. diftinctiosit. q.4. 8t dift. ar. q.E. å. 16:**4**1.

Quastio 🗠

Albislabijaiai Quomodo De polie remittere An Dene svipam non dando gratama vidoretur evim effe pofit re-Aifigein , fish de hac difficultare runitain fe Dosts dande grain quarto, difunctions fique from from de voique tiam. rit Doif, A vinfulio glane Stanpolio culpe fint duat mutationes reales

J Ibie fit petets illa opitio confirmati for. His distri dal giesia laqueda de pocesto acinati nati possibiliteri arbierri notiri precivere ocpecce timertals des gratia, fed hac so ester libeto erbi-trie shelute, fed in alique calification polito, go volume researce alique de diligere des inper ous, segualipelie die sosification ali gratie er destminasione dinina nohi satis de gobilganerit volutavolie stipelie acceptate gratia fibi elalata fante ino safingalique voluces dilgardeu fiperata en puris naturalibus, que ele si prepar sie activits ibi grania fa no accepta spectat mottabiliri dun te netus chacaeptare, no accepta tané cam qui popit obiersi vero acceptar all un poccatu vitat, qui ellet no acceptade. No polles orgo vizare boo peccati quad effet nonaccoptare gratia min illa acceptet, er go hoc peccato adtuale no pr witare fine gratiagra tu facitito. J. Hoi. Hac igitur opid. Han. que 40.5. D Opinio Mi-21.no ponti parte segarina quali propierampotor rici. namiben akbitzi jabioluse, od inquantum ipisint operator ad deum liberaliter gratiana offerentem libero aubistionaliquatien samen difpolita -1 i i

A Di Argumenta principalia Printo Doct.ar guir autonitato Paucad Ko. fecundo probando 3 quod liberum arbiteium poficiline grava cauges omneneccatum mortale subj Paulus fe dies. Cu eniro gentes que legem nonsabetit , nautaliter que legis funt faciunt &centul underar. Apollolos inserepare Inderes in hor, quid gentes fine le ge data ferusbant legem, ergo conebant ab omni peccalo a detamen veuidenir non habieruni mine grausto. . Indanier and onling Refpon-

. . .

• • • • •

### Secundi XXX.XXXI.XXXII. Vnici. 220

• SRefpondet Doct quod ifi per legens vanua-tem direzerunt fe recte vivendo, ficut Judet per logeni feriptam, fed iki non bene vixerunt fine omni gratia, quia gratia postit meste cis fantibut in puris naturalibus, polito, quèd non factint obli-gati ad legem Moyfi, mit filij liraci, tenendo, enita qued de potetia Dei ordinata quiblet aut est amitus, aut initicus, vt Apra diri, & terretut effe ami cus, & elle non poset fine grana, ergo non poset cauere omne peccatum fine gratia fepatando etia illum altum calum de dilectione Der, parerquoi non potuerune vitare omme percatum line gratia.

Secudo arguit autornate Aug.tertio de libero arbitrio. Nollos inquit peecat in co, 98 euitare no potent, aut igitur quis potent vitare peccatum line ratia, ant nonal nonaigitur non peccat, quia illud

ynare non poreft, fi fie hubetur propositum. 9 Dicit Doctor, quod Reandum iftam opinionem potest absolute cocedi propositio Augustini, videlicet, tenendo opinionem vitimam. Et dico, g ifte cui offertur gratia poteli canere, ne refitit gra the, fed no poteit caucre's peccato, videlicet, prins commifie fine gratia, fi entm non reliftat granz its fificabitur. Solum ignur hoc poreft caueriste feilicet relifitt granz , non poten tamen caudi fande in preeato prius commiffo.

bierinam .

.....

Vitimo arguit autoritate Anfel. de libero ar-Liberum ar bitrio. Liberum arbiteis eft poteftas fetuadi tectitudinem propter fe, ergo reinancte libero arbitrio manet poteftas cius.

S Refpondet, quòd quantum eft ca parte liberi arbitri poteft feruari iuffitia, licet quando luffitia non haberur, iustith ferniari non polite.

Dilt. xxx. xxxj. xxxij. Qualt.ynica.

Finan quilibet secundum legem propagatus ab Adam contrabat peccatum originale.

Stores 2 fent. dift. 30. quaft, t. . Henricus quolib. 9 qual 3.3. 1 ...



V & R IT V Roprimo circa diffiactio.30. Vtrum quiliber fecundum legem propagatas ab Adam comhat peccatum originale.

rtinstansno ee beter raak

1.1.1

9 Queritur fecundo, Viru ifud peccati ili cardas originalis inficie. Circa difinctio.31. Quaritur virum anima contrahat peccanum originate à carne infocha concupifcibiliter feminata:

•60 tel. «C Circa diftin 32. quarity /V trum in baptifino 

Dicit Dochquod tenendo peccatum originale effe; ve fonancantoritares, que funt prima quod cir. Opinio Ma- ca hoc funt duo modi dicendi, quora vnus eft Mas giftri, & aliorum exponentium, & fequentium ip-fum, Alius modus est Anfelve infra dicetur. Ibi.

Circa istam materiam est alia via f thi. Ad intellectum autom iftius vin, &c. Hie

Doctorecinar primum modum ponendi, qui cit Magistri de pecosto originali, qui ponit quatuor articulas, quibus declaratis foluit qualtionem, Se primas articulas eft, qualiter ab anima contrahuur infectio in carne. Secundus qualicer feminanie caro infecta. Termis qualiter ab ipla carae inficitar snima. Et quartus qualiter .a. anima ab infe-Cione ila aberatur per baptifmum.

Ibi. Adpeimum dicitur, &c. Hic Dock.reci-

me opinionem Henri.qualib.y.quattio.23.qui di. Opinio Hencit, quod voluntas, puta Adæ peccans fit cutha, rici, fe melligendo, quia ex que sits ponust in voluntate rechtudinem naturalem altam aiuftitia originali, & voluntas peccando corrumpie rechiudine illam naturalem, ideo fie peccando de recta fit cursa, Scipla voluntas corus caulat qualicarem quandam morbidam pet quá tota caro fit morbida, & tafecta; de hanc qualimen morbidan digunt elle formeny &c.

f Ibi. Et focundum quo fdam ista qualitas num quam minuitur. Hic Doct. ponit opi. Tho. qui vuln Opi. S The-MA. 1. 2.944quòdifici qualitas nunquan minuitur fecuadum. fum elle, licquod lifuit incenfe malignitatis, et fio.81. quantors & nume eft, at quantor tantum in effecting fuo minuitur, fic intelligendo, quòd licer gratian non corrampat hanc qualitatent, ex quo non funt constaria, quia staqualitat fubicchue eff in carne gratiz autemin volusie, modo contaria funt ciqca idem fabiectum, tamen gratia poreft elle mana, quod magis inclinabit voluntatem ad habendum acteurs circa superiora, & aterna , quàm ifta qualitas inclinet ad infertora, Setercena

fibi. De fecundo cheinte. Hic Doctad fecundum articulum, feilicev qualiter feminetar caro infecta. Recitat primo opi, Magifiri, que est charain littera. Ibi, vel fi non rota, aut illa, que Giminator, &c. Hic Docto.primo recitat aliam opique dicit quodilla caro, que leminatur non fuit caro patris, feilicet Adar, fed tanaum ex libiding, & fernore parris mei ferminantis in fominatione inficiar ipla caro feminara. Et huic opinioni videur confentire Augu &c.

4 Ibi, In territi anticulo, paret not eget alia expos fitione, &c. Aduerte tamen, quod in fectio, illa, que eft in carne no eft colpa formaliver, fed fequela cul. Infetio in pa, & ratio eft, quia culpa formatiter eft manima, carne quotames ponieur occafio colpe for mahrer in anima, modo fit cul tra, qu'à non cuipa di caufa occationalis cuipa, de perhoc eft; quod dicit in hiterta, quia quando amina. vnitui corpori, infectio eius tais off qualis nate off in anima, quia authazita infectio nasa eft effo, nifi culpa,&idou infectio carnis, canimar no finn einf dem rationis.

9 Dequares diciur, vel ponient, dec. Hic Doc. ponit moduat Magistri, dra hor um fequenció, quasmoderanimant infections alls per bapainmen likes satur. Pro outus declaracione aduerte, quèd peoch tum originale fecundum iftes son eft abud, quan curuitas illa, fue fomes oum scaus, fur obligatio Quid pecca ne ad pænam mernam, ideo dicunt ifti, quad cur ium nitas illa, fiue illa qualitas, qua dicitur fomes, du nale. net post bapulmum , vel faltem akeron istorum, vet fimal vicunque maner fine tearu, & fic rallitur peccatum formaliter, quisille reatus non ramon. materialiter, quia qualitas maner ficht effectus prb mi peccati hominis, fiuè peccati originalis précedentis, & vi materia exorcende virtutis, quia illis fantibus appetitus inclinatur ad malum, ex hoo voluntas habet occasionero retrahendi iplum, & fic merendi, &c.

9 Ibi, fecundom istam view patet, quid dicendu adquationes moras. Hic Doct foluit quationes motas fecundum viam Magiftri, octequentium ipfuminhac materia. Ergnantumad primam dicitur, quàd eff culpa originalis in omni propagato. ex feminibus, & quo ad tertiam quastionem dicendum eft, quòd caro infecta feminatur, de à caro ne fic infecta, inficieur anima culpa, quæ culpas quantum ad fecundam questionem est curvinas opposita rectitudini naturali voluntatis, vel talis culpa

Digitized by Google

zıfri.

culpa eft concupifcentia, ideft proniras ad concupiscendum delectabilia.

Qnomoda TEMILLALMY peccatum originale.

ι.

Quid fir

Peccatum

1 M 778 .

originale se

cudum Sco-

Ibi. Et remittit, &c. Dicit Doct.secundum hanc opinionem respondendo quarta quastioni, quod culpa, siuè peccatum originale remittitur non in se, sed quantum ad reatum, vel debitum, manet tamen illa curuitas post. baptismum, & illa morbida qualitas, sed non reatus,

Ibi. Contra istam viam quantum ad fingulos articulos sunt dubia, quæ dubia patent in littera, nec indigent aliqua expositione, ideo pertransco illa

IBI. Circa istam materiam est alia via, quæ videtur Anselmi in toto libro de conceptu virginali, quæ ponit etiam quatuor articulos, vt in sequentibus patebit.

¶Ibi.Quo ad primum de quiditate peccati originalis dicit Anfel.vbi fupra cap.27.primi libri, per peccatum, quod originale dico, aliud intelliger nequeo in ipfis infantibus, nisi factam per inobediétiam Adæiusticiæ originalis debitæ nuditatem, per quam omnes sunt filijira, idest tales filij sunt odio Deo, quia omnis malus vult, seilicet carentiam visionis diuinz. Et sic ex hoc apparet peccatum originale effe peccatum mortale. Sequitut. Ista ratio peccati originalis probatur ex hoc, &c. Hic Doct.probat hanc rationem, sue diffinitionem peccati originalis ex hoc, quia ex quo omne peccatum est iniustitia, tale peccatum erit talis iniustitia, fic quòd peccarum actuale est iniustitia. actualis, peccatum originale est iniustitia originalis. De huiusmodi iniustitia dicetur in quarto, distin.14.ideo pro nunc pertranseo. Sequitur. Et si obiiciatur, quòd aliqui fancti, &c. Ista ratio patet in littera cum fua responsione.

¶ Ibi. Sicad propolitum, &c. Hicprimo nota. fingulas particulas huius diffinitionis, quia funt ner cellarie ad talem diffinitionem. Secudo nora, quia dicit Doct.quod peccatum originale eft formaliten carentia iustitiz otiginalis, quia in hoc videtur fibi contradicere, quia vult supra distin.28.quod gratia, & peccatum non opponuntur formaliter pri-natiue. Hoc idem intelligit de peccato, & iustitia originali, & ibi in responsione ad argumenta vult ex intentione, quod existens in puris naturalibus non haberet peccatum originale, & tamen effet. carentia iustitiz originalis. Hoc idem dicit.29. Et vitra dicit.18.quòd qualem naturam Deus creauit, talem poteft reparare, hocidem diftin.1.quæft.6. quarti, vbi vult expresse, quòd Deus posser remittere peccatum originale absque infusione iustitiæ originalis, vel æquivalentis , quod non fi oppone-rentur privative formaliter, cecitas enim per quicunque potentiam non potest corrumpi, nisi per habitum visionis, & quòd etiam non o pponantur formaliter, patet in simili dist.33. hocidem Doct. dicit hic dift.30.quod peccatum formaliter eft in+ institia, & tale peccatum talis iniustitia, quæ non eft, nifi carentia iustitiæ debitæ, vt patet in dist.35. & talis deformitas nunquam posset corrumpi, nisi per iustitiam actualem oppositam illi sicut habitus privationi, patet à Doct.vbi supra. Cum ergo peci catum originale fit formaliter carentia iuftitie originalis nunquam remitti posset, nisi per iustitiam.

Detrina

originalem oppositam . ¶ Dico primo, quòd aliqua dicuntur opponi fingularis, prinatiue mere ex natura rei, ita quod intrinsece repugnat corrumpi vnum, nisi per aliud, & necesse eft semper in alterum inesse, cu fint immediare opposita circa idem, & quæ sic opponuntur, vnum no potest corrumpi, nifi per politionem alterius. Secundò quædam dicuntur opponi priuaune, non

tamen ex-natura rei, sed ex sola ordinatione alicuius voluntatis superioris sic ordinantis, & hoc modo peccatum originale opponitur priuatiue iustitiz originali, quia voluntas diuina sic ordinauit, quòd carentia infiitiz originalis, quam voluit esse debita dicatur formaliter peccatum originale, cum alijs tamen circunstantijs, scilicet quod sit prius accepta, &c.ex quo ergo Deus ordinauit, qu quilibet natus ex Adam sit debitor iustitiz originalis quam dedit Adæ pro se, & tota posteritate, & quia hic natus, illa qua fuit accepta no cadem numero, fed specie in Adam, & per peccatum ipfius perdita, dominus ordinauit, quòd talis carétia formaliter dicatur peccatum originale, & fi hoc non ordinaffet, non diceretur peccatum originale, Hoc idem dico de multis peccaris actualibus, quòd carentia iustitiæ actualis: non dicitur formaliter tale peccatum ex natura reisfed ex fola ordinatione diuinæ voluntatis, nam quia Deus ordinauit non effe furandum, ille qui furatur caret tali rechitudine, liuè velle, quo vult furari, caret tali rectitudine, que deberet inesse, ideo talis carentia dicitur peccatu actuale. Secundò nota, quòd aliud eft loqui de ca- speculare rentia iustitia originalis, & aliud est dicere pecca- bac omnia tum originale, nam certum est, quod talis carentia, & iustitia originalis opponuntur formaliter, sed peccatum originale, & iustitia originalis opponutur tantum ex determinatione diuinæ voluntatis scilicet quod talis carentia dicitur peccatum origiginale. Tertio nota, quia fi carenua iusticiz originalis, etiam ex ordinationo diuina, dicatur percatū originale, cum talis carentia formalites opponatur iustitiz originali videmes quod stanto tall ordinatione nullo modo possit remitti, nisi per infufionem iustitiæ originalis, quod tamen non-eft-yerum, quia remittitur per gratiam. Dieo, quod cocluderet, si dominus ordinasset talem carentiam, fic formaliter effet peccatum originale oppolitum formaliter iustitiz originali. Sed dico, quod ficut voluit talem carentiam este peccatum originale, ita voluit illud remitti, vel per iustitia originalem, vel per æquivalens, sed quando remittitur per iustine originalem infusam tollicur peccatum, & carentia iustitiz, sed quando remittitur per gratiam manet carentia iuftitia originalis, fed non potest dici amplius precasum .

Luxstio

IBI. Quantum ad fecundum foluitur primaquæstio, &c.

JIbi.Responden nan faciendo mensioném de hac natura, & hac perlona. Offendo ; quòd ifte debitor est iustitiz, quia sustitiam accepit formaliter Adam, & ipfe in co. & hoc probatur fict Omne donum, &c. Hic nota de voluntate antecedente, & coolequente. Na dien Doc.in primo, d. 46.9 Duplex ve Deus voluntate antecedete vult omnes faluosfieri. idest gi ex quo dedit bona naturalia, quibus postumus adipifci vitam zternam per opera mentoria dedit des actualiter voluntate confequente, fiuè efficaci, dat etiam voluntate antecedente opera mericaria, idelt o quatum eft ex parte fua vult cooperationnibus homiaibus ad opera meritoria, & semper actu cooperaretur, & voluntate confequente, fi ipfi homines non ponerent obice, vi patet infra diftin-37. Vocatergo ibi voluntatem coles quéten, fiue absolutam, que quantum est ex parte sua vult dare, & somper daret actu, sisi poneresur obex. fi ergo dat beatitudinem voluntatoantecedente quilibet tenetur ad illam habedam. Volútas verò confequens, & efficax, fiuè beneplaciu. Dicit Doct.in prima, di.46. p illa semper impletur, & tunc dicitur dari voluntate consequente quando efficacitét data Dicit ergo Doct hic, p quando aliquod

Digitized by Google

luntat .

1.43

### Secundi Trigesimatertię Vnica.

quod bonum datur alicui voluntate antecedente, & semper daret voluntate consequente, nisi ponetet impedimentum ille cut fic datur, certum eft, p est debitor talis doni. Et hæc propositio probatur à Doct.infra de gratia, & meritis virtualiter contentis, quia quando Deus dat alicui voluntati gratiam voluntate consequente, etiă illi voluntati dat omnia merita virtualiter contența în tali gratia volutate antecedente, idelt quod lemper, paratus eft cocurrere cu voluntate nostra ad omnia opera nieritoria, & fi voluntas non poneret impedimentú voluntate confequente femper concurrerer, & fic pa-Opera meri tet ifta Maior. Nora tamé, & opera meritoria Mat toria funt installuplici differentia. Non enim credo, guodin duplici libotopus meritoritin virauliter cotentu in gra-differentin, tia fit fistipliciter rebitum, ità guod carens illo fit in poocato mortali, hocpater, quia homo exitens in giatiamagisacinagis mereri pollet, quod tame non facit, fod bene eit aliqued meritum lie obligatorium, q carens illo peccat mortaliter, weputa, diligere Deum fuper omnis pro atiquando, ille actus procedens à gratia el lie meritorius, o fitune non eliceretur effet peccatum mortale, & fitailiter habens gratiam in qua virtualiter continentur opera meritoria, qua funtin oblevilatione divinoru madasprum, fiopera meritoria tune non elicerentur peccaret mortaliter, nam fi gtatia inclinat ad non furandum, & calis voluncia, & gratia non furarur, túc mereretur. Si verò furarur magis peccat, quàm voluntas fulans non habens gratiam, quia in habéte gratia erat fibi magis debitum non furari, quâm in non habente gratiam, quia in secudo erat debitum non furari racione pracepti diuini, in primo autena erat fibi magis debitu, quia ille actus meritorius virtualiter continebatur in tall gratia. Declarata maiore reftat minor.

JIbi. Sed Adam accipiente. Dicit Doct. g volútas diuina dedit Adæ voluntate confequente lustitiam originale, & iple erat debitor confermate illa, ficut accipiendo gratiam actualiter est debitor coferuare illam. Filio autem dedit iustitiam originalem, & non candem numero, fed fimilem voluntate antecedéte, ideft o quâtú eft ex parte fua vult da-te illa, & femper dediffet voluntate confequéte, fi Adá impedimenta no potuillet. Dixit enim Déus Do tibi Ada voluntate mea confequente hane iufuriam originalem, & mea voluntate antecedente cuilibet nato ex te do singular Eiustitia, or fi tu Ada conferuaueris iustitiam quam tibi do in eodem instanti quo filius tuus erit perfecte genitus volunta-: te mea consequente dabo iustitiam originale nulla gratia, nullisve meritis præcedentibus in illo, ideo volo, o quilibet natus ex te fit debitor habendi illam, q fi tu Adam per peccatum tuum perdidetisillam, volo quòd fit deperdita etiam in quo-libet nato ex te, quia tibi dedi illam, non tantum, vt conferuares pro te, fed etiam pro tota fua pofte-Dens dedit ritate. Et quod dicitur in littera. Et quod dedit naturaliter ly naturaliter debet intelligi, idest vnuioriginalem, uerfaliter, quia fi Adam conferuaffet illa voluntate ipfi Adam colequete, vniuerfaliter toti posteriati conferuallet. **naturaliter** ¶ Ibi.Inftatur,&c.Hic arguit Doc.9 no eft fimiideft vni- le de debito respectu meriti virtualiter contenti in ser faliter : grezis & de debito its its prime atiginalis in filio Ada gratia, & de debito iuftithe originalis in filio Adz, ga fi opera meritoria sunt debita illi volutati, quæ actu accipit gratiam, in qua virtualiter continétur illa merita, & in filio Ada no fuit actu iustitia originalis, nec etiam illa ioftitia originalis fuit virtualiter contenta in iuftitia voluntatis Adæ.

*infitiam* 

4 5

Jbi.Hancinftantia, &c. Doct.foluit hanc inflatia, & vultin ista littera, quòd fit similequantum ad vnum, licet non quantum ad aliud, eft enim fi-

mile quantum hoc, quòd ficut voluntas divina ex hoc, quòd dando gratiam volumate confequente, dat etiam merita voluntate antecedente viriualiter -contenta in co, ita quòd talis voluntas eft debitrix talium operationum ex hoc, quod est debitrix ta-'lium operum', quia Deus dedit illa voluntate antecedente, fic in proposito voluntas diuina dedit A dæ volutitate confequente iuflitiam originalem, & voluntate antecedente derbit filius Adæ. Vult ergo Doch quòd ratio voluntati s'antecedentis hine, inde dicatur ciulda rationis, ga talis ratio absolute est debitum'in recipiente, its geui datur aliquid voluntate antecedente est debitor habendi illud, & fic quo ad hoc est fimile de iustitia originali in filio data voluntate antecedente fed est diffimile, ga rale meritum virtualiter continetur in gratia daia voluntate confequente. Iuftitia verò originalis data filio Adævoluntate antecedente, nec virmaliter continetur in fuffitia dara Adæ, quia iuftitia Adæ non en peiucipale productiutum iustiviæ in filio; fed immediate creatur à Déor

230

A D argumenta quæftionum per ordinem, &c. Istæduæ primæ auctoritates cuin fuis rationibus patent in littera.

J Ibi. Ad tertium dicitur,&c. Pro folutione huins arguméri aduerte, quèd in rationepeccari originalis duo ponuntur. Primuin, scilicet caretia iufitiz originalis Secundum est debitum iustitiz, & vtriulque partis ponuntur dux caula. Er primo allignat Doescaulas lecunda partis fellicet debiti, quarum prima eft Deus statuens illam legem. Tibr Ade do inflitiain originalem, & ommibus filijs tuis naturalibus do cadem datione quatum eft ex parte mea, fic quod nifi inteniamimpedimentum omnibus dabo, & ideo ex hac datione, quæ eff 1 voluntate intecedente ömnes tenentur illam habere. Alia caula est pater, per culus actionem ille est filius naturalis Adæ, & ita eft debitor, & fic patet. quomedo debitum habet rimas notas, ideft caufas notas per quas ingreditur ad filios.

J Ibi. Illa'autem carentia non habet, nifi negatiue. Doch dicit, quod alla pats diffinitionis peccuti originali, scheet catentia iufilitize originalis non Parnulus habet caufam positinam, sed tantum negatiua, scili non baber cet Deum non dantem iustria, ideo enim parunius iustiiam no habet iultitiam originalem, quia Deus illi no de- originalem. dir. Sed fi viterius que ras caufam, quare Deus no dedit juftitiam originalem voluntate confequente cum etiam dederit voluñtate antecedente, huius negationis no allignatur caula nili demeritoria, fcilicet Adam peccans, quia enim Adam peccauir, ideo huic paruulo non dat iuftiam originalem ratione peccati Adæ, qui peccando posuit obicem.

Ibi. Et fobiiciatur, quod quando affectus, &c. Hic Doct.obiicit contra superius dicta & ratio est clara, cætera patent in littera,nec oportet circa ista multum immorari.

Dift. XXXIII. Quast. Prima.

Vtrum peccatum originali debeatur fola carentia visioni diuma.

Scotus.2. fenten. 33.

VAERITVR circa diffinctio.33. Vtrum peccato originali debeatnt fola carentia visionis diuina pro pæna

Hæc dicitur effe Magiftrorū fen-tentia, &c. Ad quæftionem iftam Doch fic procedit. Primò ponit duas conclusiones responsivas ad



#### quæstionem, deinde mouet duo dubia circa intel- Dift. 34. 35. 36. 37. Quæst. 11. lectionem earum.

Libri

# pernam.

Prima conclusio eft, quòd Magistrorum est Quomodo sententia, quòd paruuli post iudicium non habeparuuli post bunt pro solo peccato originali aliquam pœnam indicin non senterioris, scilicet ignis, idest paruuli non babebune cruciabuntur in igne infernali, & ratio est, quia in appetitu fensitiuo nullam delectationem inordinatam habuerunt', necex consequenti debent habere pænam sensus ab igne, quo habeat delectationem inordinatam ordinate, cum nullam infuerit eis.

Ibi. Nullam etiam habeant pœnam interiorem, &c. Hzc est secunda conclusio huius quzstionis, scilicet quod paruuli nullam tristitiam, nec penă interiore habebut ga si haberet tristitiă cu illa fit de his rebus, que nobis nolentibus accidunt secundum Augusti. Aut igitur tristarentur de statu fuo, aut de carentia visionis diuinæ, non tristantur de primo, quia tunc nollent statum suum, & appeterent oppolitum, & fic murmurarent cotra Deu, & ita malam haberent voluntatem, quod est falfum, quia ordinatione diuina statutum est, quòd ybi ceciderit lignum ibi sit, idest in qua dispositione, aut bona, aut mala moritur homo in cadem. manet. Ecclesiafar. Cum igitur ipsi paruuli sint mortui absque mala voluntate, in eadem dispositione semper stabunt, nec poterunt peccare, quia ille non eft status, aut merendi, aut demerendi, igitur non tristabuntur à statu suo.

Duplex pe-& jensus.

Ibi. Præterea si tristarentur de carentia, &c. na damni, Hic Doct.probat, quòd pueri non triftantur de carétia vision is diuina, quia tunc sequeretur, quod illis ineffet grauiffima pæna, quod eft contra Augusti qui dicit, quod corum eric mitissima pæna, quòd hoc sequatur, patet, quia cum de illa nullam habeant speciem, sequitur, quòd si de illa tristaré-tur, quòd illa esset in disperatione, quæ est grauissima pœna omnium damnatorum.

Sequitur. Videtur etiam, quòd fimpliciter. maior fit pœna, &c. Hic Docto.probat, quòd nullo modo pueri triftantur, & ratio stat in hoc, quia ex quo triftitia est maior pæna homini, quàm quacunque porna sensus, & ista maior non ponitur in eis, vi patet ex prima conclusione. Sequitur, quòd nec aliqua triftitia ponetur.

f Concludendum est ergo, quòd nulla erit pœna fensus, idest nullus dolor erit in eis, nec capitis, nec vétris,&c.nec etiam aliqua tristitia erit in eis,&, ita tantum habebunt pæna, quæ eft damnum, fcilicet non videbunt Deum, nec fruentur Deo, de illo tamen danno non triftabuntur, sed contenri erunt de statu suo etiam de carentia illius vifionis

¶ Et si quæratur de eis quantum ad cognitio-nem,&c. Hic Doct.mouet duo dubia de cognitione paruulorum, quæ patent in littera. Ibi. Ad primum argumenter

Ibi. Ad primum argumentum respondet Bona. Hic Doct. soluit primum argumemntum primo fecundum intentionem Bonau.quæ responsio patet in littera.

Ifta proposi Vera .

¶ Ibi. Aliter posset dici. Nam in sensu compositio potef ac to est falla, quia tunc sensus est, æterni ignis supli-eipi dupli- cio, &c. nam in æterno igne, vel suplicium æterni siter, primo ignis includit eriam primationem viscorie d citer, primo ignis includit etiam privationem vilionis divinæ, fi in feufu co-intelligatur ergo fic in fenfu composito, gæterni ionis funnlicio fimul includer de province, gæterni falfa, fecun ignis supplicio simul includendo pænam lensus, & do in fensu pæna privationis visionis divinæ sic sensits est fal-diniso est fus. Si verò intelligatur in sensu divisionis sic sensus est verus, quia puniuntur pœna prtuationis vifionis divinz, quz pœna eft in zterno igne, sed non puniuntur pœna ignis. Aliæ rationes patent inlittera.

Vtrum peccatum possit effe à Deo.

Qualtio

Seruphicus Bonauent. 2. font. dist. 37. drt. 1. Scotus 2. sent.dist. 37.q. 1. Riccardus 2. sent. dift. 37. q. 3. Durandus 2. sent. dist. 34.9.3. D.Tho.prima secunda.q.79.art.1.



Distin.

📜 I R C A distin. 34. in qua Magister agit de peccato actuali, quero de caula peccati. V trum scilicet peccatum fit à bono ficut à caufa. Scirca diftin.35. Quero vtrum

peccatum sit per se corruptio boni. Circa diftin.36. Quaricur verum peccatum fit

pæna peccati. Circa diftin.37. Quæritur vtrum peccatú polfit elle à Deo. Secundo, verum voluntas fit caufa totalis fui actus.

IB I. Ifte quaft.licet focundum Magistrum pertineant ad diuerías distinitamen sunt connexte 10lutiones earum, propter quam connexionem poffunt hoc modo fimul quæri, &c.

Ibi. Et si dicatur, quod ista ablatio fiat secundu partes eiusdem proportionis, &c. Nota, quòd aliquid diuidi contingit dupliciter. Vno modo fecundum partes eiusdem proportionis, ita g fem- Aliquid di per diuidatur in duas medictates ficut quantum, nidi centin bipedale primo diuiditur in duas medictates æqua git dupliciles, & alia medietas diuiditur in duas alias aqua- ter. les, & fic in infinitum. & non debet fic intelligi, g partes secudæ divisionis fint æquales partibus primæ divisionis, sed fic intelligitur, quod ficut quentum bipedale est diuisibile in duas medietates, ita data quacunque parte illius quantitatis est propor-tionabiliter diuisibilis in duas medietates, & hoc modo quantum est diuisibile in infinitas partes, siue loquendo de quanto per se, siuè de quanto per accidens, ficut album calidum, &c.vt fatis diximus fupra, dift.2.qnæft.9. Alia eft diuisio in partes eiufdem guantitatis, & sic diuidendo non proceditur in infinitum.

Ibi. Præterea, quòd repugnat. Hic Docto. supponit duo primum eft, quod si aliqua causa no determinat sibi necessario aliquem effectu corrumpens illum effectum ex hoc non corrumpit caufam, sicut si homo contingenter determinat fibi albedinem, non sequitur, quòd corrumpens albedinem, quòd corrumpat hominem, fi verò determinat fibi necessariò, ita quòd repugnat fibi naturaliter existere fine tali effectu, corrumpens illu effectum corrumpit, & causam, sicut ignis deter-minat sibi necessario aliquem gradum caliditatis (comparando th ignem ad causam naturalem, quia Deus posset facere sine omni caliditate) corrumpens illum gradum caliditatis corrumpitigné licet tamen prius natura corrumpatur forma lubstantialis, quam ille gradus caliditatis, vt patet in quarto, in materia de eucharistia, sed quicquid sit exemplum clarum est, quòd corrumpens estectum necessario determinatum à cause corrumpit caufam.

Secundo supponit Dock.scilicet g peccatum dicit formaliter deformitatem repugnate rectitu- peccatan dini in actu, ideft geft formaliter quædam priua- dicit defertio rectitudir.is, qua deberet in elle actui, ex quo mitasen. ergo voluntas no determinat fibi necessario actu, nec etta necellario rectitudine in actu, lequitur, o

Quemede

&fi

# Secundi Trigesimæquartæ,&c. Secunda. 231

& fi peccatum corrumpat talem rectitudinem, no propter hoc corrumpit ipfam voluntatem, quæ eft caula actus rectitudinis eiuldem, cum non necelfario determinat fibi, nec actum, nec rectitudine. Sequitur. Ibi. Tertia etjam ratio, &c. Hic dicit. Docto. quòd gratia est causa contingens rechitudi. dinis in actu.

Sed in hoc videtur fibi contradicere, quia in primo, diftin 17. vult, quòd ipfe habitus fit caufa merè naturalis, & neceffitate natura agit, ergo no est causa contingens.

I Dico primà, quòd accipit hic Docto, causam contingentem non pro caula, quæ diftinguitur cotra agens à natura, sed quia non necessario deter, minat sibi rectitudinem in actu, sicut dixi de igne respectu caloris, fic quod fi corrumperetur talis ro-Aitudo in actu, quod sequatur destructio gratiz, nam cum gratia stat peccatum veniale, & tamo peccaum veniale privat aliquam rectitudinem de noceffitate.

Quanade Dico fecundo, quòd licet gratia per fe fumpta graine, fit fit ages merenaturale respectu rechtudinis, in actu agens mere tamen, vt voluntas vtitur tali habitu, dicitur talis nacunale. effectus mere contingens cum fit in patchate voluntatis vii tali habitu, vel non vii ad talem effectiu, vi patet in primo, diftin 17. Sicut ergo dixi de gratia, eo modo dico de habitu virtuolo de quo parum infra-

Ibi. Eadem etiam argumenta. Ratio flat in., hoc, fi tu dicis, quod peccatum est per se corruptiuum alicuius gradus virtutis, puta quòd aliquis ha beat gradum iustitiz, & quod faciat actum iniustitia, & talis actus qui est peccatum habeat corrūperealiquem gradum illius habitus, ficut cecitas. corrumpit visionem, tunc sequerctur, quod non peccans limili peccato effet ita peccator ficut peccans, & quòd peccans fimili peccate nihil corrumperet de habitu, & sic peccatum non estet peccatú patet, quia pono, quèd a habeat virtutem aliquam puta iuftitiam, vt 10 & b.vt nouem, euse fic pecca. tum commissum ab a sit talis granitatis, quod tantum habeat corrumpere 10 gradum iuliisia, 85

peccatum commission a,b.fit simpliciter similis gravitatis, tunc tale peccatum habebit corrumperetantum decem, gradu iultitia, & per calum pofitum in ipfo b eft tantum iustitia, vt nouem ergo. tale peccatum nihil corrumpit in b.

Ibi. Concedo igitur. Hic Doct intendit de-Peccaeum clarare principale intentum quomodo peccatum escorrupie fittantum corruptio iustitiz actualis, que deberet infitia Ain effe actui. Bualis .

¶ Nunc expono litteram Dock lic, peccarum eft corruptio rectitudinis in actu secundo, idest g est corruptio alicuius entitatis naturelis, nec etia entitatis habitualis, fiuòille habitus fit supernaturalis, vt gratia, fiue naturalis, ut habitus virtutis acquifitz.Sequirur, fed non intelligo de corrupttone. Hic Duplex cor nota, quòd duplex eficorruptio, vna efi mutatio de effe ad non effe, ita o fubiectum corruptionis prius fit sub esse, & postea fiat sub non esse, sicut corruprio formæ substantialis est mutatio de esse in non effe, & per corruptionem infins formæ fit fub non effe talis forme, ita q remanet ide fub vtroque termino mutationis. Alia est corruptio, que non est ab esse in non esso, idest qualis corruptio formaliter ineffet alicui, non corrumpendo aliquid, quod præfuerit in illo, ficut fi ponamus, quod vilio non ræfuerit in oculo, tunc priuatio vilionis dicitur formaliter corruptio visionis, no que prius infuit oculo, sed infuisset si talis privatio no prius infuif fet. Dicit ergo Doct.q. peccato est formaliter cor. ruptio rectitudinis, que deberet inclie actui, &

g talis corruptio rectitudinis in actu non est muratio de effe rectitudinis in actu in non effe.

E X ista folutione, Patet folutio ad illam q.do peccato.primo. Vtrum magis per se sit de ratione peccati auerfio, quàm conuerfio. Secudo quomodo possent peccata mortalia distingui specie si formalis ratio eft in anerfione. Tertio, quomodo vnū potest este alio gravius fi fint aversiones ab codem bono,&c.

Ibi. Ad primum dico, gauerfio, &c. Hic Doc. Quomodo intendit declarare quomodo peccatum confistar peccatum in auerfione à Deo, ita quod talis auerfio est for- confistat in maliter peccatu, & talis auersio proprie nihil aliud aversione à eft nisi carentia rectitudinis, exemplum volutas di- Deo. uina obliganit me ad eius dilectionem super omnia, & elicio actum odij, túc talis actus auertit formaliter à Deo, quia ficut dilectio præcepta eftimmediate couersiua ad Denny, ita odium est immediate auerfiuum à Deo, & fic est ibi negatio rectitu dinis. Hic nota tamé proprer brieram Doct aliqua. primo, gomnis actus volutati, quicunque sit ille potest elle rectus secundum, g debite circunstationatur, vel non debite, ita o ficut in tali actu poseft fundari iustitia, sc etiam iniustitia, & deformicas.

Si dicatur, o odium Dei femper de fe est des forme, ita o talis actus no potest rectificari, sepet consequens no est ibi privatie rectinudinis, sed ipfum odium vocatur prinatio

Dico, godium, fiuè nolle, fi debet effe iuftu , oporter, g habeat primam circumftantiam ex geperesita o transeat super obiectum debitum, puta nolle offensam Dei tuc talis nolitio est recha ex genere, quia trafit fuper obiectum debitum. Nec viterius poteft circultantionari circumstantijs bonis, & malis de banis, ve nolle offensam Dei, propter amorem ipfius Dei, de malis etiam pater, puta pro pter vanam gloriam, vel tantum propter timorem inferni, patet ergo quomodo note patest rectifi-cari, & deformari. Cum ergo dicinur odio Dei, dico, quale nolle ve transit fuper Deum transit fuper obiectum disconueniens, & sic in tali odio est priuatio primæ circunftania exgenere, quia er ibi priuatio obiecti conucuientis, i enim tale nolle. transiret super obiectum conueniens, puta, nollo Deum effe mortalem, & huiufmodi, tunc haberet primam circumstantiam ex genere.

Secundà nota, quàd duplex est peccatum, lei- Duplen por licet omissionis quando ominit, quòd tenetur fa- catum. cere, puta honorave paretes, &c. Nota tamen quádo omittit semper actum elicitu voluntatis in quo fundatur deformitas puta in topore a tenetur fubuenire tunc ommittit, quod erat ei præceptum, & fic in tali actu fundatur deformitas, quæ est caren-tia rectitudinis, quæ deberet inesse. Severò in tempore a.non deliberat de fubueniendo parentibus. fed nullum actum elicit. Dico, quòd aut aduenie necessitatem parentum, & pro tempore de bio ná deliberat subuenire, dico tunc quòd ibi potest este confensus interpretatus de no subueniendo, vi patet supra dift.28. Peccatum verò commissionis eft quòd voluntas vult aliquid, 9 Deus præcepit nolendum esfe, vt in præceptis negatiuis.

FTertionota, quod quando Doct. dicit, quod Duplex aauersio à Deo est duplex, scilicet formalis, & vir- uersio, tualis formalis, vo odium Dei, &c. Hic tamen. nota, quòd auerfio formalis poteft fummi dupticiter, scilicet contrarie, & negative, & quod dieit de au ersione virtuali expono illud, negão enim com clufionem formaliter, negat principium virtualiter, & dicitur negare principiù virtualiter, propter: hoc quod ex quo conclusio virtualiter cotinetar ins principio, vt patet, & notitia conclusionis femper dependet

rupsio.



### ibri

Distin. Quastio

dependet a notitia principij, ideo negans formaliter conclusionem, ex consequenti negat principiú fic dico de auersione, nam quando volutas formaliter auertitur, puta ab isto præcepto non occides, quia præceptum eft non occidere, & auertitur formaliter, & contrarie, quando voluntas eligit occidere contra præceptum Dei, tunc talis volutas virtualiter auertitur à Deo sic intelligendo, g ex quo rale præceptum eft, quo tale præceptum eft immediate à voluntate diuina, & per consequens virtualiter continetur in illa, faciens formaliter contra illud præceptum, virtualiter facit contra volutatem diginam. Dilectio enim finis continet virtualiter dilectionem eorum, quæ sunt ad finem, vt patet à Doct.in quarto, distin.14.q.2. Si ergo aliquis odit proximum auertitur formaliter, & contrarie à di-&ione proximi, & virtualiter auertitur à dilectione primi, cu dilectio proximi virtualiter cotineatur in dilectione Dei.

Malum cul-(.

IBI. Ad aliam quast. Hic Doct. dicit, g peccapa no porest tum co modo quo porest habere causam est rantu este ni, i à lo à bono, ve à causa, & littera stat in hoc, quia si mano, vi à cau lu effet à malo, vi à caufa, quero de illo malo, quod est causa, aut enim est malum causatum ab alio, & tunc, aut à bono, & habeo propositum, quia ma-ium est à bono, & semper hic loquimur de malo culpæ, aut eft causatum à malo, & quæro de illo alio malo, & fic, vel oportet procedere in infinitä in malis, vel est standum ad aliqnod malum primu quod fit omnino independés, & incaufabile, & per consequens, necesse esse, sed tale non potest dari, quia tunc repugnătia verificarentur de eodem, nă ex quo est omnino independens, & simpliciter neceffe effe, & omnino incaufabile de necessitate effet fummum bonum, quia tale no poteft effe, nisi sum-mum bonu, vt diffusè probat Doct.in primo, di.2. & exalia parte no folum non eft fummum, fed nec poteft esfe summum bonu, quia prima malitia nullam includit bonitatem, ficut enim primum bonu, nullum defectum includit, sed omnem bonitatem, ita primum malum nullū bonū includit, fed omnē malitiam per eminentiam, patet ergo quomodo malum culpa co modo quo potest habere causam

non poteft elle, nifi à bono, vi à caula.

Quare S. Bo

siplex.

nau. dift. 34. tur vno modo, 9 bonum est causa per accides ma-Quomodo li, &c. Hic Doct. declarat, 9 duplex est causa, scilibenum fit cet per se, & per accidens, causa per se effectus est caufa mali. illa, quæ essentialiter includit rationem formalem productiuam talis effectus, vt ignis est caufa per leeffectiua caloris fibi inexistoris, vel aliculus formæ fubstantialis ignis, ita quod essentia ignis est ratio formalis producendi talem effectum, & talis caufa proprijsime dicitur causa per se, quia per suame rationem formalem attingit effectum. Caula vero Causa per per accidens est multiplex, primo aliquid dicitur accides mul causa per accidens, quod producit aliquem effectu non per aliquid fibi intrinsecum, quod fit de substantia eius, quia tunc esset causa per se, sed per ali-quod sibi additum, & sic lignum per calorem sibi additum potest calefacere. Secundò accipitur pro causa sinc qua non, quæ licet nullo modo attingat effectum, tamen talis effectus non potest produci, nifi præexigatur talis caufa fine qua non, vt dixi supra di 25 huius. Tertiò accipitur pro omni eo, quod eft iunctum cause per se, quod tamen nihil facit ad effectum produ cendum, quia siuè insit, siuè non insit causa per se producit illum effectum, Secudo phy. & de ista causa communiter loquitur Arist.secudo contex 33. phyfic. Dicimus enim, q edificator est causa per se edificij, quia edificator inquantum huiufinodi effentialiter includit artem edificandi, quæ eft ratio

IBI. Sed de modo ponendi diuersimode dici-

formalis producendi talem effectum, quòd modo zdificator fit albus, vel niger, aut Sor.& huiufmodi, talia enim accidunt fibi inquantum edificator, & fi nullum istorum ineffet fibi, adhuc effet caufa\_ per se talis effectus, & hoc modo accipitur caula per accidens in littera. Quarto potest accipi pro oi eo quod attingit effectum principale, sed producit dispolitionem preuiam ad illum effectum ficut calor in igne, ages in lignum licet non attingat formam substantialem ignis producendam in materia ligni, attingit tamen aliquam dispositionem ad ipfam formam, quia producit caliditatem, & ficcitatem in ligno respectu caliditatis, & ficcitatis dicitur caula per se, respectu, verò formæ substantialis ignis producendæ dicitur caula per accidés, pariformiter dico de effectu, puta edificium quod fi comparetur ad çdificatorem inquantu albus dicitur effectus per accides, & ficalia applica ad propolitum, in speciali tamen aliquid potest dici effe-Etus per accidens non comparando illum ad causam per se, cui coniungatur aliquid per accidens, vt dictum est, sed comparando ad effectum per se productum, cui tamen effectui per accidens conrungitur, non tamen per inhærentiam, exemplum edificator per seintendit producere ædificium, & in tali edificatione propter intentum occidit hominem, talis occisio est effectus per accidens, quia præter intentum causæ per se per accidens coniuaus est ipsi editicationi.

IBI. Contra primam viam, &c.Hic Docto.intendir probare, quod ipla defectibilitas no est caufa peccati, pater ; quia aut per accidens ; aut per fe defectibile non primo modo, qu'ia tunc fruftra ponitur, patet, tas non fo quia caula per accidens accipiendo caulam per accidens tertio modo, vr fupra exposui nihil facit ad casi. effectum non causa per se, quia tune peccatuma effet effectus per le, & fic effet à Deo, quod parer, quia ipla defectibilitas voluntatis est causara ab ipfo Deo, & peccatum per te est caufatum à defectibilitate, ergo Deus erit caufa peccati, quia in causis effectivis essentialiter ordinatis quiequid effe caula caulæ est caula caulati. Sequitur ibi. Si dicatur. Ista opi.forte diceret, quod voluntas absolutè sumpta est causa per accidens peccati, remotased vnde defectibilis est causa per accides, sed propinquior, licet ista opi.poslet improbaci quærendo ab co tam de voluntate vnde defectibilis, auteft causa per accidens, & tunc frustra ponstor, vt patet supra, aut causa per se, & tunc pec catum erir a Deo, tamen Doct.arguit. Contra, & ratio flat in hoc, quòd magis voluntas abfolute fumpta, loquedo femper de volutate creata est causa peccati, quàm voluntas, vnde defectibilis, pater, quia ista magis conuertutur, fola voluntas est causa peccati, *Voluntas fo* licet tamen contingens, quia poteft agere, & non la eft canfa agere, & peccatum est à sola voluntate ista ameny i recenti. non fic inter se conuertuntur, voluntas vnde de-1 fectibilis est causa peccati, siuè desectibilitas est causa peccati, & peccatum est à defectibilitate, nam defectibilitas in plus se habet, quàm causafienim defectibilitas, vt defectibilitas, quæ eft efse ex nihilo esser causa peccati, tunc peccatum. posset causari à lapide, quia lapidi conuenit talisdefectibilitas, sequitur, quod magis voluntas abfolute fumpta erit caufa peccati, cum immediatiori, modo fe habeat ad illud, quam voluntas, vode defectibilis cum ralis defectibiliras, quæ effe ex nihilo omni alij creaturæ conueniat.

Jibi. Confirmatur ratio eft argumentum a fimili, quia ficut idem sub cadem ratione est subiectum priuationis, & habitus, ita cadem caufa fub eadem ratione poteft in opposita, loquendo des. caula

Quemede

# Secundi Trigesimaquarte,&c. Secunda. 232

caufa libera, cum ergo ipía voluntas vade volunras fit caufa bong operationis, ita fub cadem ratiope crit caufa malæ operationis. Sequitur ibi Licet vnius per se, &c. Hocfic debet intelligi, quòd voluntasper suam volitionem per se producit effe-Aum, qui sequitur ad talem volitionem, & quia. est in facultate sua non elicere talem volitionem. non eliciendo crit caufa oppositi, nam in facultate volunțatis est velle dare eleemosinam pauperi amo re Dei, & huiusmodi, eliciedo talem volitionem est per se causa boni moraliter eliciendo vero illa, priuando tamen circunstantijs debitis est causa de-Sminde phy. fectus, licet per accidens, ficut præsentia nautæ eft causa per se salutis nauis, & absentia illius dicitur causaper accidens periclitationis, isti tamen effectus cotingenter habent effe à voluntate, licet vnus per se, & alius per accidens.

J Ibi. Præterez. Non potest poni. Hic Doct.intendit reducere ad hoc inconveniens, quòd volutas ante peccatum adhuc peccaret, & ratio stat in hoc,quia fi tu dicis, quòd defectus est causa per ac-cidens peccati, idest quòd ipsa voluntas inquantu deficit à rectitudine danda actui est causa peccati, aut ille defectus est actualis, ideit quòd ideo est causa per accidens peccati, quia actu deficit à rectitudine danda, & hoc non, quia ante defectum actualem effet defectus actualis, aut volutas inquatum est apta nata deficere , vel inquantum potest deficere à rectitudine est causa peccati, & tunc talis defectus potentialis non poreft elle caufa defe-Aus actualis alterius rationis, sed tantum eiusdem rationis, quod patet, quia si voluntas est causa talis peccati puta homicidi, quia potest deficere à recti-tudine dada, talis defectus est eius dem rationis cu defectu actuali, & fi eiusdem rationis, sequitur, g defectus actualis in effectu fit idem, quòd defectus potentialis in causa quod est impossibile.

Obinia D. nane XS.

COMESX. 3 8.

IBL Tertio modo ponitur. Hæceft opi Bona. in fecundo, d. 44. arti. 1. q. 2, cũ qua cócordat Doc. J Ibi. Contra illud. Hic Docto arguit non improbando opi. Bonauent. quam ipfe tenet, fed vt. per argumenta istz difficultates, que possent oriri

magis elucescant. I Ibi Ideo merito circa secundo quastinum. Hic Doct.ex quinque vijs nititur probare, quod vo-luntas creata fir fimpliciter causa totalis sui velle, ita quòd nulla alia caufa, neque Deus concurrit, & quia Doct.non tenet hanc apinio, quia vult quod Deus concurrat, vt causa principalis, vt patet in-tra improbando ista opi ideo hæcargumenta facta hic ad intentioné. Doc foluútur, licet iple no foluat,

Ibi. Ex prima via. Suppono mihi vnum, quòd inter caufam primam, & fecundam eft fimpliciter ordo effentialis in caufando, ita quod omnis caufa secunda agit in virtute primz, & co modo mouet quo mouetur à prima, vt patet à Dock in primo, di.29. & in quarto, di.1.q.1. Secudo suppono, quòd ipía voluntas diuina, ve concurrit, cu cauía secuda mere cotingeter, & libere cocurrit vt patet à Doc. in primo, dift. 2. & 8. & non eft fic intelligendum, quod fit in facultate sua coagere cause secundæ,& non coagere fic, quòd caufa fecunda poffit aliquid producere non concurrente prima, quia nullus ef-fectus poteft fieri in ifis inferioribus à caula fecuda non concurrente prima, vt patet ex primo præfuppolito, left fic debet intelligi, quòd eft in facultate volutatis diuinæ cooperari caufæ fecudæ fupple, quòd ipla agente, & cooperante in eodem in-fanti causa secunda agit, & ipla non agente est im-possibile causam secundam aliquid agere, hoc pater subtiliter à Doct in quarto, distin. 1 quastio. 1. & 44.49. Tertio suppono, quòd causz secundz

funt in duplici genere quædam funt caufænaturales fic sui effectus, vt ex parte sua nullo modo poffunt in oppositum, vt ignisfic eft causa caloris in. ligno disposito, & approximato, quod fi fibi dere- Cause servlinqueretur, ita quod per impossibile causa prima de sunt in non concurreret de necessitate natura causaret duplici gecalorem, & fic dico de quoliber alio agente natu- nere. rali, & tunc dico, quòd causa prima concurrente cum igne ad calorem caufandum, licet ille calor vt comparatur cause primæ mere contingenter producatur, tamen, vt comparatur adignem, de necellitate producitur, quia iple ignis no posset no producere, fi per possibile, vel impossibile ester sibi derehaus. Et que dam fontagentia libera, vt volutas creara, que stante dispositione obiecti potest clicere actum circa illud, & non elicere, ita quòd per impossibile, circunscripta causalitate, primæ caula, eft simpliciter in potestate fua causare actum volendi, & non caufare, quòd modo causerur talis actus à voluntate creata concurrente voluntate diuina, vt caufa principali, hoc est propter ordinem causarum estentialium, talis volitio fic causata dicitur merè contingenter producta, & vi comparatur ad voluntatem diuinam, & vt comparatur ad creatam. His præsuppositis dico, quod si intelligatur voluntatem creatiam habere fimpliciter in poteltate sua effectum, sta quò d nullo modo posser. impediri, hoc non debet teneri, quia prima caula non concurrente nullus effectus potest produci à secunda causa. Si verò sic intelligatur, quòd habeat in potestate sua effectum, quòd quatum est ex.parte suz potest in illum, & in oppositum eius, &à nullo agente creato potest impediri fante disposifitione voluntatis, & abjecti, arca quad elicit actu fic voluntas creata habet in potestate sua actum. quia, quantum eft ex le, poteft in illum, & in opositum, & in hoc attenditur perfecta libertas von luntatis, qua conformiter agere potest voluntati, guod ficuz prima voluntas, quantum est ex se, semper poteft in effectum, & in oppositum ciuldem, ita voluntas creata quantupa ch ex fe poteft in effedum, & in oppolitum eiuldem, lic autem non elt de agente naturali, ve patet supra.

f Ibi, Iuxta primam viam secundo arguitur sic. Dico, quòd si intelligatur habere perfecte in sua potestate, ita quàd à nullo potest impedici tranfeat, fi verò intelligatur fic, quòd quantum eft ex parte fua poteft in illud, & in oppositum enus licet concurrente prima cauía, & principaliter ages te, & determinante focuda caufam, negat illa, quia volutas creata licet determinet à voluntate diuina ad agédű tamen quátű eft ex passe fua poteft in ef-fectum, & in oppolitum eius, & in hoc diftinguitut ab agente naturali, vt patet fupra. Secunda, & tertia via patent ex dictis.

Ibi. Exquarta via arguitur fic. Respondetur, quod cum dicit, quod tune Deus effet caufa totalis volitionis, & a fictalis volino non posse efe vol untate, quia idem non potest depender à à duabus causis totalibus. Dico primò, quòd Deus fi est causa volitionis est causa partialis, & volun-tas nostra altera causa partialis, licet possit este caufa totalis, fi vellet, & huius opi.eft Franciscus, & Dens eft can multialij. Dico fecundo, quòd Deus por effe cau- fa partialis fa totalis, & fimiliter voluntas, ita quod in inftanti volitionis. a naturæ effectus totaliter dependet à voluntate diuina, & à voluntate creata, & quando dicitur, quòd idem non potest dependere à duabus causis totalibus, dice, quòd hoc verum est loquendo de causis non estentialiter ordinatis, & hoc intendit Docto. in primo, distinctio. 2. quia si aliquis effectus posset totaliterdependere à duabus causis no effentialiter

effentialiter ordinatis fimul posset effe, & non esse sed non sic quando sunt essentialiter ordinatæ, ga agente prima de necessitate agit, & secunda quando prima vult fecundam agere, & agente fecunda necessariò prima agit.

Ibi.Contra iftam opi.arguitur dupliciter.Nota hic duas rationes fingulares, quibus probat volutatem diuina simpliciter cocurrere ad omnem effectum cuiuscunque voluntatis create. Prima est de omni scietia Dei, vt clarius patebit in quarto, d.49. Secunda, quia si voluntas. Vt intelligatur littera, Exemplum. pono tale exemplum, q voluntas diuina ab æterno vult voluntatem Fran.amare Ioan.tunc quæro à te si voluntas Francisci haber plenè in potestate fua amare, & odire, fi ergo Francifcus pro inftantia. pro quo vult voluntas diuina ipsum amare Joan.potest odire, & ponatur in esse, tunc voluntas diuina pro instanti a impeditur, quia Franciscus odiendo Ioan.pro illo instanti agit contra determinationem divinæ voluntatis, quæ determinauit ipsum amare.Quod si dicatur, quòd voluntas divina faciat, quòd fieri determinauit, quia pro instanti a. Franciscus amabit Ioan. & sic voluntas diuma impediet voluntatem Francisci ne odiat. sed hoc non potest facere, nisi violentando illam, quod est impoffibile, quòd autem non poffit violentari, patet, quia fi voluntas Frácisci ex se determinetur ad nolle Ioan.& voluntas diuina faciat ipfum velle Ioan. tunc fic, aut Franc.vult Ioan.quia Deus vult ipfum velle, & tunc non violentatur, quia spfe vult, quòd Deus vult, aut habet nolle respectu ipsius volitionis, fi habet nolle, tunc violentaretur, quia fimpliciter nolens Ioan.vellet ipsum, igitur non fiet opsofitum eius, quod ipfavult, nisi destruatur eius libertas.

nina cencur ris ad omne 48um.

Jibi. Sed tunc restat videre. Hic suftinendo, Foluntas di quòd voluntas diuina necessariò concurrit ad omnem actum voluntatis creatæ, & ad omnem rectitudinem ipfius, mouet hanc difficultatem. quomodo volútas noftra poteít deficere à rectitudine danda actui, & fic poteft esse causa peccati, & quomodo voluntas divina non dicatur deficere, & nullo modo dicatur causa peccati, quia ex quo ipfa voluntas diuina concurritad rectitudinem dandam, fi non concurrit non dat, & non dare rectitudinem est deficere, probatur ergo, quòd ipía volu tas diuina non fit caufa peccati:

A D solutionem istorum obiectorum, &c. Hic Doc.intédit declarare quomodo in vna caufa partiali potest esse defectus, & in alia partiali nullo mo do erit defectus & hoc declarat Doct.per exeplū. Supposito enim, quòd volitio sit causata ab intelle-&u, fiue ab actuali intellectione obiecti, & à volutate, vtà duabus causis partialibus, ipsa intellectio partialiter caufat ipsű velle, & rectitudine ipfiº qua to eft ex fe, quia recta dictat, fedg volutas que eft al tera ca partialis no dat rectitudine dicitur deficere.

Dubium

Responfie.

Hic oritur mihi maxima difficultas in hoc, quod dicit Doct. quod voluntas diuina non dat, quia creata non dat, ita quòd voluntas creata prius deficit non dando, quàm voluntas diuina. Difficultas ergo ista stat in hoc, q si voluntas diuina pro inftanti a. fimul cocurrit cum volutate creata ad dandam rectitudinem, nunc etiam, quòd in eodem instanti naturæ, in quo uoluntas creata, no dat voluntas diuina non det & fic ista volutas diui na erit prima ratio deficiendi, ficut & volutas crea ta, & per consequens voluntas creata no erit simpliciter prima ratio deficiendi, vt dicit Doct

Dico, quòd fi voluntas diuina daret de neceffitate naturæ rectitudinem actui, vt caufa partialis, & principalis, quòd talis rectitudo femper ineffet

## Qualtio

cum in actione fua nullo modo poffit impediri, fi ergo rectitudo non ineffet, tunc primus defectus effet ex parte voluntaris diuinæ, licet hoc fit imporfibile fi ageret de necessitate natura, quòd talis re-Aitudo non infit. Sed ex quo voluntas diuina mere contingenter se habet ad dandam rectitudinem, vel non dandam, dico quod primus defectus eft ex parte voluntatis creatz. Sic tamen intelligendo, non, quòd voluntas creata in aliquo priori inftanti deficiat, & voluntas diuina in aliquo posteriori instanti deficiat, sed quia in eodem instanti, quo volantas diuina daret rectitudinem, voluntas creata. non cooperatur voluntati diuine ad rectitudinem dandam, & confimiliter voluntas diuina deficit, quia creata deficit. Et vt clarius intelligatur ad euacuanda quanda difficultate, suppono mihi aliqua.

Primum, quòd licet voluntas diuina semper concurrat ad omnem actionem noftram, vr caufa Nora Cib partialis, vult tamen caufam fecundam fibi coope- 22 . rari, ita quòd talis actio ficut dependet à uoluntate diuina, ita dependeat causa secunda, & ideo, quia causa secunda non potest sic cooperari in instanti, sed in tempore videmus, quòd voluntas diuina continuat actionem fuam cum caufa fecunda, ipfa enim fi vellet posset cooperati in inftăti, fed disposuit semper cooperari actioni nostræ per quantumcunque tempus duranti, & hoc patet in terrio, distin.3 quomodo voluntas diuina potest operari in tempore.

Secundo fuppono, quòd voluntas diuina vult cooperari voluntati creatæ respectu cuiuscunqué operationis, ita quòd in eodem inftanti, quo volutas creata elicit aliquam operationem, voluntas diuina elicit, vt causa principalis, & in eodem inftăți, quo voluntas creata no elicit, volutas diuina no elicit, q th in code instanti cliceret, si voluntas creata fibi cooperando elicerer, ita quòd primus defectus non eliciendi operationem est à voluntate creata. Sic'dico de rectitudine danda, 9 in eodem instant voluntas creata elicit operationem dando fibi re-Aitudinem, voluntas diuina elicit dando rectitudinem, & quia voluntas creata eliciendo actum non dat rectitudinem debitam, voluntas diuina fimul eliciendo eundem actum non dat rectitudinem. quam tamen in codem inftanti daret, fi voluntas creata cooperaretur fibi, fi ergo dico, quòd volutas diuina ex fua mera voluntate disposuit semper dare rectitudinem in inftanti a. si in illo instanti voluntas creata cooperaretur fibi, vt caufa partialis, & disposuit nunquam dare rectitudinem in instanti a fi voluntas creasa in eodem inftanti a.non dat 🔊 vel non cooperatur fibi, voluit enim voluntatem. creatam esle liberam ad cooperandum, determi+ nauit etiam expectare ipfam, vt fi in aliquo tepore vult operari, in eodem absolute voluntas diuina cooperctur, & fi non vult operari, nec voluntas diuina cooperatur, nec cogit ipsam ad operandum, licet voluntas diuina sit causa principalis cuiuscunque actus, in hoc tamen servatur perfecta libertas voluntatis creatæ, quia relinquit eam in. potestate arbitrij sui.

Sex hijs appatet folutio illarum autoritatum, quæ probabant, quòd voluntas creata erat causa immediata totalis sui actus. Nam cum dicitur Ecclefia.15. Deus ab initio, &c.fic debet intelligi, quòd eum constituit in tanta libertate, quòd voluntas divina determinauit, quòd pro quocunque expesitie. instanti ipsavult recte agere, ipsa voluntas diuina-femper cooperabitur, & pro quocunque instanti, deficit à recté agendo, voluntas diuina deficit, & sic omnes aliz autoritates soluuntur. Et possem dicere vnum, quòd quamuis voluntas diuina fit cauía

Pulchyn



# Secundi Trigesimæquartæ&c. Vnica. 233

caufa omnium vninersalissima, desimpliciter prima, tamen refpectu voluntatis creatæ (licet refpe-Au aliarum causarum dicatur causa prima, & primo determinativa fecundæ caufæ, quare ideo fe-cunda caufa naturalis agit, quia volūtas diuina fic determinauit eam agere vel sic) ex sua maxima libertate non est primo determinatiua voluntatis creatæ ad agendum, immo ex sua mera contingétia, vt voluntas creata perfecte seruetur determina uit femper cooperari voluntati creatæ, ita quòd re liquit cam in sua libertate, ita quòd possir determinare ad agendum, ita, quod non haberem pro inconuenienti, quòd quodammodo voluntas crea ta prius determinauit, fic tamen intelligendo de priori, quòd voluntas diuina expectatipsam per quantum cunque tempus viz non intelligendo, o agat in inftanti.a.priori,& in inftanti. b. posteriori voluntas diuina incipiat agere. Si dicatur non ne intellectus diuinus scit de-

terminate Franciscum rect è agere pro instanti.a.

vel non rectè agere?Dico, quòd fic, quia cognofcit

Obietis no sanda.

Reformation

Dottrina fubrilifima

43.0 4

determinationem voluntatis diuinæ quæ determi nauit cooperari voluntari francisci pro quocunq; instanti.Sed dices fi scit determinate alterum oppofitorum, quia voluntas diuina determinauit il-Jud, igitur simpliciter eueniet Dico vt alias dixi op voluntas divina non sic determinauit ab æterno quin semper fit in facultate sua determinare,& non determinare. Dico ergo, qnòd ab æterno præsentati fuerunt Petrus & Judas voluntati diuinz, & voluntas diuina voluntate confequente, & efficaci ordinauit petrum ad beatimdinem, fecundo ordinauit dare fibi gratiam, tertio voluntate antecedente, & absolute ordinauit semper concurrere cum voluntate Petri ad omnem actum rectum quarto ordinauit speciali influentia, & fingulari, & efficaci infpirare Petro vt refurgeret ab infidelitate, & fic Petrus refurgendo à voluntate diuina recepit gratiam quam hactenus ex speciali privilegio voluntatis diuinæ nunquam amisfisset, potuilfet tamen amittere fi voluisfet. De Iuda autem di-.co,quòd in primo instanti, quo Petrum prædestinauit nullum actum habuit respectu przdestinationis Iudz, habuit tamen hanc determinationem quòd ipla voluntas diuina ex quo voluit Iudam effe, & habere intellectum, & voluntatem, g volutate fua antecedente, & abfoluta determinauit fem per cooperati voluntati Iudæ ad recte agendum, fecundo determinauit voluntate efficaci Iudam assumi ad apostolatus gratiam, & determinauit vo luntate abfoluta, & abfente femper cooperari gratiæ apostolatus, & præuidens ipsum velle deficere, etiam voluntate sua absoluta pro quocunque inftanti viz cooperari iudz ad recte agendum.

Ibi.Existo respondetur ad objectiones &cc quia in prima ratione dictum fuit, quòd fapiente auctore &c. & arguendo contra hoc dictum fuit, quòd etiam fapiente auctore, & manente fapiente aliquis fit deterior, loquendo de sapiente qui poteft cooperari ad recte agendum, & non cooperari, si non cooperatur, non sequitur, rectitudo in actu,& tamen adhuc remanet sapiens vt patet de Deo.Dicit hic Doc.quod valde est notabile, quòd Nota 38. 9. ex perfectione fapientis eft vt manens fapiens non potest esse prima ratio deficiendi, vt satis diffusè dictum eft,& quantum ad hoc auctoritas August. bene valet, eft enim omni efficiente præstanuor. idest uoluntas eius est simpliciter perfectior, quia ipfa non est prima ratio deficiendi alicui, cui ipfa poteft coagere. Et, quod dicit Augu. Nullo homine &c.Exhoc dicit verum, quia ex quo homo fa pies tenetur observare præccepta Dei, si ergo sub

uerteretaliquem hominem vt non obseruet præceptum Dei, & fic fiat deterior ipfe fapiens subuertendo peccat, & per confequens non remanet fapiens ideft rectus, & iuftus.

Ibi.Kefpondeo,quòd Deus.Dicit Doc.quòd fi Deus posset peccare in se idest habere in se pecctum formaliter, hoc esset ex auersione à se ipso quia probatum est supra di.35.quòd peccatú formaliter confistit in auersione a Deo vel formaliter Auerti à fe vel virtualiter, Deus autem non potest auetti à fe. contrario Auerti enim à se contrarie est odire seipsum, auer seipsum. ti autem negatine est non diligere fe cum debitis circunstantijs, & tamen probatum est in di, 10 primi, quòd voluntas diuina de necessitate summe, & perfectilhme diligit ellentiam diuinam, & etia probatum cft in primo.di. 2. parte prima.q.vlti g. uoluntas diuina nullo modo potest deficere à rectitudine amoris erga Deum cum de neceffitate illum diligat, vt probat etiam doc. di.46.q.prima. quarti loquendo de institia que est in Deo ad intra, quòd in voluntate diuina est talis institia, quia ipfa fecundum rectam iustitiam tenetur diligere Deum quantum est diligibilis. Nec etiam virtualiter potest auertià se, puta auertendo se formaliter ab aliquo, quod est necessarium ad habendum ipfum deum. Vnde voluntatem diuinam virtualiter auerti est ipsam auerti formaliter, ab aliquo creato, quod tenet diligere, ita q talis amor creatu rz fit necessarius ad amorem Dei, & hoc non, ga voluntas diuina non tenetur aliquid diligere extra Deum.vt patet in primo in fimili dift. 2. q. prima. & dift.8.q.vlti.& di.41.quod nullum bonum creatum est ratio mouendi voluntatem divină ad amo rem fui, immò ideo bonum, quia volitum à volutate diuina, & proquocunque infantiest volitum eft bonum.

Ibi. Ad aliud contra rationem Anfel. Vt intel- Opinio Anligatur ista littera pono opi. Anfel. qua probat, g fel. de cafu Deus non potest auferre rectitudine à uoluntaie, diabeli c. 3. & per confequens non potest este causa peccati.So cundo pono rationem Doc.contra Ansch. Tertio pono folutionem rationis Doct.contra Anfel.De primo dicit Ansel quod Deus non potestesse can fa peccati respectu uoluntatis noitra, quia non po test auferre rectitudinem a voluntate nostra, quia si posset auferre verificarentur duo contradictoria, quia tunc uellet rectitudinem effe, & non uellet rectitudinem effe.Et declaro fic fupponendo, quod dicit Anfel quòd fcilicet rectitudo uoluntatis cosistat in hoc, quod ipfa uult illud, quod Deus uult eam uelle, & pono exemplum uoluntas diuina dicatur.a.& uoluntas creata dicatur.b.uolitum à uoluntate diuina dicatur.c. rectitudo uoluntatis creatz eft uelle ipfum.c. & hzc rechtudo dicatur. d. hoc exemplum suppositum exhoc probog. a.non potest auferre, d. ab ipso.b. & si potest auferre. d. aut uolens aut nolens non nolens, quia nolle nihil est efficere, si volens, sequitur, quod ipfum.a. vult. d. & non uult.de. & probo, quia fi. a.vujt auferre.b.iplum, d. sequitur, quòd ipsum Nora & be a.non uult ipfum.b uelle, quod uult eum velle, & ne. fic duo contradictoria verificantur, quia fi uolun tas diuina uult uoluntatem meam velle. c. & voluntas mea volendo illud est recta, si ergo potest auferre hanc rectitudinem, auferendo lequitur, quòd non uult uoluntatem meam velle. c. quod tamen. c. ex alia parte ipfa voluntas diuina vult voluntatem meam velle, & fic vult, & non vult.

De fecundo Doctarguit contra Anfelnon improbando ipfum fed magis rationes fuas exponen do, & ratio clara.

9 Sc-Franc.Lych.in ij.Sent.Scot. Gg



#### Sequitur tertium. Ibi, quòd fi dicatur &c. 9 ista ratio non concludit de potentia absoluta sed de potentia ordinata.

🖣 Sequitur ibi.Contra. Hic Doc.improbat iftă éuafionem, quía prima infrantia contra rationem Anfel.abfolute probat, quòd nullus posit peccare etiam de potentia Det absoluta, quia si spse Ansci.ab folure vult, quòd fi voluntas diuina posset au ferre rectitudinem sequuntur contradictoria illa absolute sequencur. Sequitur in littera. Similiter fi concluderet. Dicit Doc. quòd fiifta respósio esset vera, quòd videlicet ratio concluderet, quòd fins actu meo non posset Deus à voluntate mea auferre rectitudinem non concluderet hoc de potentia ordinata, sed concluderet, quòd Deus de potentia absoluta non posset fine actu med auferre rectitudinem à voluntate mea, patet, quia ratio AnseLintendit inferre contradictoria, & ita si concludit concludit de potétia absoluta, quòd Deus no poffet auferre rectitudinem à voluntate mea fine pec cato meo.Nunc Dock.respondet ibi

Duplex eft velle, Dei,

Ad illud contra rationem &c.& dicit, quod nulla est contradictio, quia zqutuocat de velle, ná duplex est velle Dei scilicet antecedens siue signi, fiue absolutum, & velle consequens, vel efficar, vel beneplaciti, & dicit Doc. quod Deus vult rectitudinem semper primo modo, & si voluntas creata cooperaretur fibi, vellet ip fum efficaciter. Sequitur alioquin &c.Nam, quia dicit Anfel.q voluntas dinina abíque peccato voluntatis create non potest absolute auferre rectitudinem, sequitur etiam, o non possit absolute dare ractitudinem voluntati create absque merito illius, quod est manifette fallum,mam omnis actus ideo rectus, quia à volum rate dimina eft fic volitus eft enim prima regulaom nium actuum humanorum, fi ergo Anfel abfolute diceret,9 fi volutas dinina auferret rechtudinem à volucit te creata, o tunc effet manifeita contradictio, & gabiolate no possi auferri nifi, propter demeritum voluntatis creatz, ftatim fequitur, o etiam non politi dare rectitudine alicui actui nifi proprer meritum præcedens in tali voluntate, fed hoc eft falfum ergo disendum eft , quod Anfel.intendit ibi æquiuocare de velle vt dictum eft. Sequitur.Ibi.

Detter ex-

¶ Tamen exponendo, dicit Doc, q ratio Anfel. ponie Anfel probet folum, g Deus actu pofitiuo, quod et velle non potest auferre rectitudinem voluntatis, qa fi vellet actu positiuo, & elicito, vellet efficaciter, & voluntate beneplaciti, & ita vellet me voluntate be neplaciti no velle, quod vult volutate figni me velle set dicit Doc.q licet hoc consequens non includat contradictionem, eft tamen de facto fallum, & quòd non includat contradictionem declarat. vide Dott.

> A D Argumenta principalia primz quzit&c. ¶ Ibi, fecundo modo dico.Hic Docto.declarat quomodo malum accipitur per privationem per-fectionum convenientium tali natura, vt exempli gratia, o nature hominis contenit talis perfectio, puta gratia, intellectiones, & omnes actus fecundi recti, & talis privatio potest contingere dupliciter vno modo per corruptionen nature in fe, & hoc dupliciter, ita o talis natura cui natz funt ineffe ta les perfectiones dinidatur vel in partes eiusdem proportionis, & fic eft procedere in infinitum vel in partes eiusdem quantitatis, & fic flarad nihil. Aliomodo, g flante ipfa natura fiat ibi priuatio pfectionum fecundarum, & hoc modo dicit Doct. eft flatus in malo foilicet ad vnum bonum creatum carens suprema per fectione sibi copetente, & hoc modo supple creatura carens perfectione sibi p.

portionata diecreturfummum malum, ideft, quòd carentia talium perfectionum dicerctur fummum malum, & addie doctore, quòd à tali malo non sunt alia mala, puta deformitates pe ceatorum pofitiue,nes politiuum à politiuo ideft, gillad, quod eft policiuum in malo non eft à policiuo illius fum mi mali, nam filucifer ptoptet priuztionem perfe ctionis dicatur fummum malum, fi ego facio vnu peccatum, illud, quod est positiuum in peccato à me commisso non eft à lucifero, sequitur, neq; pri uatio à privatione, ideft, o privatio, quæ eft in pec caro modo prædiéto non est à privatione summa inhærente lucifero, vel etiam loquendo de alijs ma lis, puta, q natura mea dicatur mala propter priua tionem perfectionis fibinate ineffe, natura mea que fic dicitur mala non poteft effe politiue ab ip so lucifero, nec ctiam privatio inexistens natura mez habet effe à privatione perfectionis inexistételucifero.

uxítio

A D Argummenta quartz qualtionis.

Ib. Refpondeo ad primum, dicitur hic Doct. Primum ar o Deus multa vult voluntate figni. que tá noluit sumentant. impleri, fiue que prohibuit uolutate beneplaciti, patet, quia præcepit Abrahæ vt immolaret filium tm volutate figni, & no beneplaciti, quiaitta fen p adimpletur, vt patet à Doc. in 1.d.40 47.8 in pro hibuit filiu immolari voluntate beneplaciti, quod patet, quia illa impleta fuit, & ideo dicit Docto. q illi, quod uult Deus voluntate beneplaciti op pofirum aliqnando przecpit, nam voluit filium nó im molar i volumatete beneplaciti, cuius oppolită pracipit volutate figni, & addit, g hoc eft fignu duph cis volutatis. Et fi dicatur ergo fuit ibi duplicitas, negat Doc.dicens, o quando in præcepto ettralige finis intentus à Deo præcipiente, & ille finis habetur, tunc potett fine duplicitate reuocare praceprum, cum finis præcepti habitus ett, voluit enim Deus manifestare obedientiam Abrahæ, & slam per istum præceptum manifestauit.

J Ibi. Ad aliud dico, argumétű ftat i hoc, cx quo enim Deus omnia que facit ex fua charitate ordi nat ad scipsin fiergo Deus causaret actú substra-tú homicidij, ile actus ester ordinatus ex fua charitate ad Deum, & ex alia parte ibi est deforminas à voluntate mea, & fic erit inordinatus, & ita idem actus erit ordinatus, & in ordinatus, quod eft impolibile. Responder Doct. dicens, quod actus elicitus à voluntate mea non eff actus djuing voluntatis, & dicit, quod actus clicitus à voluntate mea Adau elicieft è Deo causante ordinate volitus, ficut materia (ns à que le respectu pfius Des causantis, quod autem iste fit. actus fit formaliter inordinatus hoc eft primo à voluntate mea, nec est inconveniens, quod idem actus materialiter fumptus fit ordinatus formaliter,& inordinatus formaliter, ordinatus inquantū eft à deo, vt eft ensabsolutu, & ordinatus ad feipsi vt ad vltimu fine, & gille ideactus fit formaliter inordinatus vi coparatur ad volūtatē creatāt Ibi. Se quitur ergo, o velle diuinum &c. Nam dictum eft in primo.d. 2. o volūtas diuina vult creaturā propter plum Deu vi amatu, & defideratu, & ga fum ina caritate amat effentia diuina, ideo ppillam fic amata vult quicquid vult, ita g tale velle eft perfe ctum, quia à voluntare perfecta elicitum, & in vitimum finem ordinatum, quia in effentiam diuinam. Sequitur, & ita opus exterius ideit, quàd velle meum, quo volo forari, vt eft caufainm à velle divino ett ordinatum materialiter, quia tom entitas illius est ordinata à velle diuino ad estentiam diutoam fumma charitate dilectam, fequitur, inordinatum autem ideft, quòd tale, vt comparaiur ad voluntatem creatam, que tenetur ordinarc

Telfofto ad

## Secundi Trigesimzoctauz.

narc ipfum, & eft in facultare dare recutudinem, & non dare, & tamen non dat eft simpliciter inordinatum.

Ibi. Ad vltimum dico, dicit Docl. quòd volun tas diuina beneplaciti non eft fimpliciter regula voluntatis noftrz, quod datet, non enim debenus velle, quòd aliquando voluntas diuina voluntate beneplaciti, nam ipfa voluit mortem Chrifti, & tamen Iudzi peccauerunt uolendo illam. Dicit er go Docto. quòd eft regula inquantum eft uolens uoluntatem creatam fic vel fic velle, & hoc uolendo voluntate figni, & antecedente, vult enim uolutate figni femper cooperari uoluntati creatz ad te Gtè agendum, & fi voluntas mea non ponat obicé uoluntate confequente cooperaretur, non autem non femper uult dare reclitudinem actibus noftris uoluntate beneplaciti, quia tunc nullus pecca ret, cum illa uoluntas femper adimpleatur.

### Quastio Tertia.

V trum vnum peccatum possit ese pena alterius.



D:q.tertiž in ordine dico, quòd omne peccatum est prena, & unum pec catum potest este pena alterius. Pri mum probo, quia pena formaliter, est &c. arguit Doc. à forriori, q si privatio boni comodi sit pena, mul

to magisboni iustitiz, hos patet, quia privationes dicuntur diffingut per habitus, & etiam intendi, ita quòd quanto habitus est conuenien tiopnatura tanto privario illius eft difconuenientior, cum ergo habitus iustitie sit convenientior nature, ergo &cc. accipio habitum fiudactum iuftitiz pro actu moraliter bono, & talis actus eft à voluntate fecundum affectionem justitiz, idest fecundúm libertatem.qua verè conformaur primæ regulæ ve exposui diftin.6.q.2.20tus verò commodi,quo volo mini alquid tanquàm commodum abfolate eft bene actus voluntaris libere fed non fecuudum af fectionem influiz inquantum supple eft conformis voluntati dining; fed inquantum est coformis sibi ipli fumptæ focundum appetitum naturalem fine commodi, sequitur, q primatio actus iustina fine actus moraliter fumpri fit fimpliciter maion penia, quàm privatio cuinícunque boni commodisquia actuis suftine, fine moralis cft magis conue mens voluntati fumpte fecandum fuam perfectio nom maximam, que chaffectio iultitie, qui af. fectus cuiustunque commodi fit fibi conueniens, & ex hoc elicio vnū à doctore, q melius est simpli-citer voluntatem secundū affectionem iustitie la bere actum moralem, & habitum iuftitiz, quá haberequodeunque commodum quantumeunquo magnum; & fic propositum &c.& tenco firmiter, g fi daretur aliqua uoluntas habens habitum iuftitaz, & non habens, nec actum, nec habitum minfti wa, et fi peneretur in maximis tormentis corpora hbus effectibl simpliciter minor pæna, & triftitia quàm effet voluntati habenti deformitatem peccati quantunscunque positar in corporalibus deliujs de hoc in quarto diftin 46. Sequitur ibi.Et inde eff;quòd pœna dicirur ordinare culpam &c.

Nasa Che-

Je ett; quod piena dichur ordinare culpam &c. J Notain ifta littera, quia dicit Doc. 9, quando Deusnon vult auferre culpam, tinc eft melius fins pliciter animæ culpabili effe in pæna quæ non eft tantum malum formaliter quantum eft culpa, nå eadem priuatio dicitur culpa, & pæna culpa vi eft a voluntate libera, pæna veto ut informat uoluntaté, & fic.omais pçna bit uoljitaria. Dicit ergo. doc.

g melius eft talens naturam culpabilem effe fub pœna, quàm non, quia vt eft fub pœna, illa ordinar culpam, & ita eft ibi aliquod bonum, puta bonum ordinis, & ideo Doc. dicit in quarto. dift. 5 4.9. prima, 9 melius eft fimpliciter pescatorem effe fub pœna, quam no. Et quod dicit 9 ifta pœna no eft tantum malum formaliter, quantum eft culpa dubitatur ex quo cadem privatio rectitudinis dicitur pœna, & culpa quomodo vt culpa fit maius malum formaliter, & ut pœna minus. Dico, 9 vt eadem privatio confideratur, vt eft pœna ipfius peccatoris, & vt ordinativa ipfius culpa includite aliquod bonum, quod eft ordinare culpam, vt verò eadem privatio confideratur vt eft defective à voluntare libera eft tantum malitia, & deformitas.

nica.

234

Ibi. Ideo poffet dicialiter &c. Ibi,quia ipfe nödedit gratiam antecedentet &c. Si dicatur non nè dat gratinm antecedenter in pœnitentia, Deus em difpoluit femper uoluntati difponenti le fiuè pœnitentiam agenti de peccato dare, gratia antecedéter, & fi difponit fe dat, illam confequenter. Dico, g Doc.non negat hic quin det gratiam anteceden ter, fed non eo modo dat, quo dat rectirudinem, nam rectitudo danda virtualiter continetur involuntate noftra, tanquàm in caufa partiali, & ideovoluntas noftra, eft verè de bitrix talis rectitudinis, quia partialiter poteft cooperari uoluntati diulne, licet non fit fic de gratia.

J Ibi. Contra ii pœna non chaliquod ens & ... Hicarguit Doctor.quòd talis ordo non ch'à Deo, quia nihil ch, patet, quia talis pœna quæ ch priuatio nihil ch, & ut ch ordinatiua culpæ, talis ordo fandatus in pœna,& fic nihil crit, quia fubic tum illius nihil ch,& fic talis ordo non crit à Deo.

### Dift. XXXVIII. Quaft. Vnica.

Vtrum intentio sit actus solius voluntatis.

Seraph.Bonau. 2 dist. 38.q. 1. art. 1. Scot. 2. fent.dift. 38.q. 1. Ricard. 2. fent.dist. 38.q. 1. Durand. 2. fent.dist. 38.q. 1.



VAERITVR Circa diffinctionem.38.à Doct. an intentio fit actus. folius voluntatis.

Joch. respondendo ad.q.pr.mmittitaliqua. Primo, quiaintentio Tendere in

sumitur ab hoc quod est intendere. alind porof & proprie intendere) sicut multotiesabstractu, dupliciter fumitur à concreto, ut iuftitia à iufto. Et dicit, g te- intelligi. dere in aliud potest dupliciter intelligi. Primo generaliter scilicet aut, quòd tendens in aliud habeat ab alio, & non à fe, quòd fic tendat in aliud, aut habeat à se, quòd sictendat in aliud, & hoc modo. est commune omni potentiæ respectu su obiecti sucilla potentia sit naturalis siuc libera siuc sit potentia cognitiua siuè appetitiua. Nam si est tan-tum cognitiua, siuè intellectiua, siuè sensitiua, siuè etiam sit appetitua, & non libera, & sue talis. fir tantum naturalis ficut appetitus naturalis fiue. tantum sequens cognitiuam sensitiuam, seut est appetitus kensitiuus, omnis talis habet ab alio : quòd tendat in obsectum fuum, differenter tamé quia potentia cognitiva tendit in obiectum mediante actu fuo, & fimiliter omnis appetitina fenfiriua, sed appetitiva naturalis tantum non tendit in objectum mediante aliquo actu elicito, fed tan

Franc. Lych.in ij. Sent. Sco. Gg 2 tum



Neta

# Libri Qualtio Qualtio

um fole inclinatione, & hoc pater à Docksin quar to dift. 49. 9. 9.

J Advierte ceiam, quòd ifte potentie cogniziue, Stappetitiue fenficiue dicuntur ab alio habere, op tendanti a liud pro quanto non habent actú quo tendanti a poteffate iua, & quòd fic intelligat fatispater in lucera. Si enum intelligerer, quòd nullo modo caufarent actum, quo tendunt in obiectum fed, quòd fimpliciter caufatetur ab alio, flatim cótra diceret fibi, quia expresse vult, quòd appetitue fanficinus de quo minus videtur fit caufa faltem partialis fui actus, vide Doctor. in primo.dift. 17, Stalibi. Dicuntur ergo habere ab alio pro quanto non habent actum, quo tendunt in poteffate fua, Schoe patet per Dam. ca. 33. appetitus non liber cucinue, se non ducir ident non liberè clicit actum, licer fi caufa actus vr glofat Doctor. in primo vbi fapra.

Secundo accipitur tendere fpiritualiter, & ma gis propriè fcilicet reftringendo fe ad vnű membrum fcilicet prout habet a fe quòd tédat in aliud, ideft prout habet in poteftate füa actum, quo tendit in obiectum, & hoc modo competit foli volütati, cum ipfa fola habeat actum in poteftate füa. Et nota, quòd cum accipitur generalter accipitus prout eft commune vtrique membro fcilicet habe te abalio, vel habere à fe, quòd tendat in obiectio fed fpecialiter accipitur prout feorfum accipitur pro altero membrorum, ideft tendere non laberæ vt conuenit omni potentiæ cognituæ, & appetitis uw naturali vel festi tinæ vt fupra dini. & tendere hi bese vt tantum conuenit. voluntati hoc tamen fecundum membrum eft. magis proprié, quàm pri-

ObioEum off duplex.

Adamte.

mum, quia hoc est in potestate tenderis, primi not Secundo præmituit, quod obiectu eft duplex scilicet præsens vel absens. In proposito accipithe objectum præfens non præcise vtaliqui exponunt pro vt scilicet est præsens in se, vel in specie in telligibili, quia vi potentia tendit in obiectum no poteft in illud tendere, nisi habeat illud præsens vel in fe, vel in specie intelligibili, vel in aliquo alio representatiuo. Si enim est potentia cognitiua habet illud præsens in se, vt tendit illud actu cognoscendi intuitiuo, & habet illud præsens in also vt tendit in illud actu intelligendi abstractiuo. Si verò est potentia appetitiua sensitiua, habetill ud pre fens vt actu sensatum, si appetitiua libera, habet il-Ind pearfuns after intellectum, & fic nulla potentia adu tendit in obiect um nifi vt in præfens alique predictor ű modorű. Dico ergo, 9 hic doc. accipit obiectum pratens pro obiecto volito in ording ad finem, & finis dicitur obiectum ablens, pares quia quando quis unit pocionem propter fanitatem, porio dicitur obiectum præfens, quis petens tia activ tendit in illud, cum actu eligit in ordine ad slind, led finis dicitur obiectum ablens pro quan to potentia actu non habet illum, eligens caim po tionem actu propter fanitatem, actu non habet fa. nitetom, ideo fanitas dicitur obiectum absens, & fe finis dicitur terminus diftans, vel abiens. Iftis præmiffis pontt Doc.duss conclutiones.

Prima eft, quod intendere proprie, & principalis

ter est folius volumentis, cum illa sola se libera. Ec addit, quòd liberd velle est actus totius liberiarbi

trij, quod includit intellectum, & voluntatem

parnahs, ita quòd concurrie obiectum ut alia caufa parnalis. Et cum dieitur, quòd intellectus efe

pars Pibarb.debet fic intelligi, fi enim entitas obio

intelligi de obiecio actu cognito ab intellectu, ita

Ri ponitur caula partialis, actus voluntatis debet

Prima cos clufio.

Beundum illam opi, tertiam. dift. 25. quæ ponit, a Quid fit li- yoluntas non eft caufa totalis fui actus fed tanum beri nelle. Partians, ita enod concurrit objectum ut alia cau-

-quàd actu cognolci rantum requiratur vt dispolitio preuia, ficut etiam effentia diuina non concurrit ad productionem spiritus sancti, nisi prins cognofoatur ab intellectu diuino, non, quod fic cognofci fit ratio producendi ut fupra patuit in primo.dift.2.&.10 & in secundo.dift. prima.q. prima. Accipiendo ergo fic obiectum tale obiectum dicitur intellectus pro quanto non dicitur caactus nifi vt relucet in intellectu, & actu cognofcaf modo præczpolito. Si uero non ponitur obiectum, caula partialis actus, sed præcise cognitio obiecti, vt multi tenent, tunc intellectus accipitur præcise pro actu intelligendi, qui actus secuudum Doct. eft qualitas absoluta, ut subtilmer probat in quoli. q.13. Et tunc effet bons difficultas, quis actus intel ligendi ponieur operatio potentiz, & operatio di citur finis potentie, & aon ponisur potentia productiua, ut fatis pater à Dockin primo.di.2.8c ramen si ponatur causa partialisactus uolendi, tunc habet rationem potentiæ productivæ ficut, & ca-lor dicitur porentia productiva. Sed hæc difficul-

tas cum solutione alibi apparebit. Secunda conclutio, intendere non est actus Secunda caalicuius potentiæ respectu sui obiecti, sed respectu clusio. finis, his Doc.non negat finem, offe c biedunt potentiz, quia respectu voluntatis tam finis, quàm or dinata ad finem funt obiectum uoluntatis, cum co tineanur fub obiecto, adequato uoluntatis ut fatis patet à Doc.in primo, di. 3 9 9.8 in quarto. di. 49. ubi ponit idem obiectum, fib eadem ratione formals respects intellectus, & unfuntatis Accipit erge hic objectom pro care ad fincin in quod im modiate cendit, ut in obiectum pratens modo pre exposito, & hac modo finis non dicitar obiectu quia potencia tendit in ilhud ut in terminnin difté tern vel abfentomi, ut fup ra paret, five phiechum, in repolito accipitus pro uolico ablatatistita quad dictur quid unitum in porioabinine fiquid wohrum, fod fints non eft flamolinus, impartieft ters minue Si enim querieur cur Franciscus unit pos tionem relpondetur, quèd propret funitatem, 6t fic mondere non respicir quid, sod cur piour feis licet intendere dicit tendentiamin shiquid, ur dia fans foilicet in finem pertaliquid minquam per aliquod medium feiliger periplum objectum uolis tum propter finem. Sequitur in litters, critignur intentio acuis libelarbi, ratione universitieftigi erir acters libere clicicus ratione voluntaris heer enim talis actus fità uolumate, de intellectu, modo fapra polito, non tamen di cinur liberè clicitus nife tantum ratione uolontatis. Sequitur, écencacius ens respectu eius, qued uult, ideft , quòd intentre erie actus unduntares etili refrectu cius, quod unle iden respectu objecti nobiti propter finem, ira quin tentio principaliter, & quali formaliece, eft acrus vohutatis:refpectu finis, & minus principalner, & quali materialiter crit iphus uphimtatis refpeetu ordinaul ad finem. Intentio enimincludit, or acoum respectu finis, & actum respectu ondinati ad finem, unde proprie non dicitar intentior elpecta finis absolute fumpei, fi quis anim absolute cendie io funitatem non dicitur falls actus proprie intentie , immotune fanitas fiu absohne notica, dierme obiectum, quia, de achuntas refpicie cale obiectum vt quid, & non cur. Intentio ergoproprie ch cum Quid fit pro quis unit potionem propter fanitatem. Sequitur, prione qude fi, St uoliti, & cius, propter quod eft noixum fit idom actus uolendi idem actus erie ufus, & inventio, fo autem alius, intentio dicci formaliter actum istum, quo tendit voluzias in finem & mareriahter acrom mendi, quo refere aliud in istum. finem, nuts dicere, qued fi unitie finis, 8 cntis



### Trigesimzoctauz. Vnica. 235 Secundi

entis ad finem (vt cum quis vult dare panem propter Deum vel cum quis diligit proximum pro-pter Deum) fint tantum vnus actus quo scilicet diligit proximum, & Deum fed proximum in ordine ad Deum, tunc ille actus diligédi dicitur vfus & intentio, nam vti propriè est assumere aliquid in facultatem voluntatis propter aliud, ideft eft velle aliquid propter finem, & hoc modo vlus, & intentio nullo modo differunt adinuicem. Si verò dilectio proximi, & dilectio Dei cum scilicet diligo proximum propter Deum sint actus distincti, túc intentio dicet formaliter actum, quo voluntas tendit in finem, non tamen vt in finem absolute,& in le confideratum vt fupra dixi, sed vt quo tendit in finem, præsupponendo alium actum, quo tendit in aliquid propter finem, & fic intentio formaliter, respicit cur, & materialiter respicit actum vtendi quo refert aliud in istum finem, idest, quòd respi-An intentio cit illum actum, puta dilectionem proximi qua ip fit folius no fum diligo in fe abfolute precise in ordine ad Deu dilectum.Et hoc est quod dicit Doct.

A D Argumenta principalia Primo arguit probando, quòd intentio non sit solius voluntatis, & primo sic. Omne agens propter finem agit exintentione, patet, quia agens propter finem intendit finem, aliter non ageret propter finem. Sed omne per se agens agit propter finem, patet per philosophum fecundo phi.tex.com octaui, & dicitur omne per se agens, quod agit per formam, quam in se haber, que forma est principium sormale, agendi ut exposui in prolo.q.prima. & distinctio.2.primi. modo funt plura talia agentia præter voluntatem vt patet. Secundo arguit fic.Datur visio distincta, puta

albedinis prior omni actu voluntatis tam elicito quàm imperato, ergo datur intentio prior omni altu voluntatis, ergo intentio non est actus folius voluntatis, antecedens, patet, quia actus potentiæ sensitiue vt potetiæ visiue est simpliciter prior acu intellectus. Tum, quia nihil est in intellectu, quin prius fuerit in sensu, & omnis doctrina fit ex præexistenti cognitione sensitiua vi patet primo post, & primo meth.in prohemio. Tum propter ordinem potentiarum, quia nunquàm potentia intelle ctiua operatur, quin priusaliqua sensitiua operata fuerit, & hoc fatis patet in primo.diftin. 3.q. 3.& in prohemio methaphi.li ergo cognitio fensitiua est prior actu intelligendi, etit etiam prior actu volen di, patet, quia volitio obiecti præsupponit neccifa rio cognitionem illius, quia voluntas non fertur nisi in præcognitum, patet ergo antecedens, & con sequentia probatur per Augu. secundo de tri.ca. fecundo, qui vult, quòd non poteft esse diftincta vi fio fine intentione copulante, ergo in illo priori quo ponitur visio coloris distincta ponitur intento copulans.

Tertio.Mathæi quinto, fi oculus tuus fimplex fuerit totum corpus tuum lucidu erit, & ibide vide ergone lumen, quod in te est tenebræsint.glo.ex ponit oculum, & lumen de intentione, fed oculus, . & lumen pertinent ad intellectum, patet, quia pro prium eft intellectus videre, & oftendere.

**Quarto** intentio includit relationé vniusad al terum, sed referre adaliud sicut, & conferre est so lius intellectus, ergo intétio erit actus intellectus

¶Refpondet Doctor.ad primum dicens, quòd procedit de intentione fiuè de intendere prout di cit tendentiam alicuius determinati, & terminati ab alio. Hæc tamen responsio debet sane intelligi, quia fi intelligatur de omni per se agente, tunc non est vera, cum etiam voluntas sit per se agens cum fit agens à proposito, immo tale est magis

per se agens cum habeat actionem in potestate sua & etiam cum agat propter finem necessario præ-cognitu ab eius intellectu, intelligitur ergo respon fio de omni per se agente alio à voluntate, quod non habet actum in potestate sua vt supra patuit. ¶ Ad secundum dico primo, quòd consequen- 2. de tri.e. t

tia est falsa, loquendo de intentione propria accepta, nec hoc vult Aug.vult enim, quòd ipfa uoluntas potest aciem, puta potentiæ visiue conuertere ad obiectum, & tendere in obiectum, sed non vult, quòd nulla visio possit fieri nisi intentio sic tenear & conuertat, immo potest este visio distinéta coloris absque hoc, quòd uoluntas teneataciem potentiæ visiuæ in tali colore, & hoc patet, quia hoc minus videtur de cognitione intellectus, & tamen stat distincta cognitio intellectus respectu alicuius obiecti, & tainen non sequitur necesfariò, quòd voluntas copulet vel teneat intelle-Aum in tali cognitione. Breuius tamen potest di ci,& magis ad solutionem argumenti, quia si Augu.loquitur de intétione fic que est actus voluntaus, & quòd vifio diftincta non poteft haberi fine tali intentione copulante habetur propositum, ga talis intetio copulans eft actus folius volutatis!

Si verò loquitur de intentione quæ non eft. actus uoluntatis fed vt eft actus alterius potentia, patet tunc, quòd non loquitur de intentione proprie sumpta, quæ est actus potentiæ libere, vt supra patet, Doctor, tamen in hac responsione intendit oftendere, quòd bene potest esse distincta visio absque intentione copulante prout intentio copu lans est actus uoluntatis ita, quòd talis intentio copulans non est prior visione, immò loquendo de prima uisione alicuius obiecti respectu talis visionis non potest esfe prior, nec tempore, nec natura sed necessario est posterior natura, & hoc propter . ordinem potentiarum, poteft tamen esse fimul in eodem instanti temporis, sed non simul in codem instanti naturæ.

Declaro tamen hanc litteram cum dicit primain visionem non causat intentio copulans, sed Declaratur tamen potest illam copulare, & concedo, quod littere. in eodem inftanti temporis, & ita firmando illam visionem sed posita prima intellectione voluntas poteft se conuertere, & auertere respectu aliarum operationum ad copulandum, & non copulandu. In hac littera funt plura notanda, primo notanter dicit Doc.o prima visio non causatur à voluntate copulante, no intendit hic Doc.g. aliqua visio pofsit immediate causari à voluntate, quia nulla causa tur ab ea,nec prima,nec secunda,ita quòd in essen do simpliciter dependeat à voluntate, immo omnis talis præcise causatur ab obiecto, & potentia visiua. Sed accipit hic causare impropriè proquáto scilicet potest copulare potetia sine obiecto couertere potentiam obiecto, & limiliter firmare po tentiam in objecto, quando ergo voluntas imperat potentia visiue vtuideat colorem talis visio fic imperata dicitur suo modo causari à uoluntate licet propriè causetur à potentia, & obiecto, & simi liter cum upluntas imperat potentiæ viliuç vt fifat in tali visione, & quod continuet illam, talis uifio uc continuata dicitur suo modo causata à uoluntate, licet proprie causetur & continuetur à po tentia, & obiecto. Loquendo ergo de ista caulatio ne uoluntatis, dicit Doc. 9 prima uisio non potest fic causari, quia uoluntas non potest imperare primam uisionem sicut nec primam intellectionem, ut supra patuit diftin. 9. & infra patchit distinctio. Predicato-42. Sicur ergo prima intellectio coloris necessario rum exempræsupponit primam uisionem illius propter plum. ordinem\_ potentiarum\_, quia color pro sta-Franc.Lych.in ij.Sent.Scot. Gg 3 tu

Speculare bene.

lust atis.

tu ilto necessariò prius saltem natura videtur quam intelligatur, fic actus uoluntatis, & elicitus, & imperatus necessario præsupponit primam uisione coloris cum necessario præsupponat primam intellectionem, & fic quomodo uoluntas non poteft imperare primam visionem . Polita tamen prima visione alicuius coloris in aliquo instanti temporis in eodem instanti potest voluntas imperare continuationem illius, & fic firmare potentiam in tali visione, & hoc modo copulare, sed hoc non po-test in codem instanti naturæ. Nam prius natura eft uísio coloris, & posterius natura intellectio cius dem, & magis posterius natura est volitio, & sic in aliquo iustanti, posteriori natura ipsa prima intellectione, & prima visione potest copulare intellectum obiecto, & fimiliter fenfum scilicet firmando, intellectum in illa prima cognitione coloris, & fenfum in illa prima visione. Nunquàm tamen voluntas posset immediate firmare sensum in vifione obiecti nisi prius intellectus haberet intelle-&ionem eiusdem

Singul aris dostrina.

Secundo dicit, quòd habita prima visione objecti, & prima intellectione eiusdem, quòd tunc voluntas potest se conuertere, & auertere respe-Au aliarum operationum ad copulandum vel no non copulandum, vult dicere, quod respectu secti de visionis, & fecunde intellectionis potest voluntas habere aliquam caufalimtem ideft, quod potest imperare secundam visionem, & similiter secundam intellectionem eiusdem objecti & similiter porestauertere intellectum, & fimiliter fenfum ab vno obiecto, & conuertere ad aliud obiectum, & hoc magis infra patebit.dift.42

J Sequitur in littera ibi, neganda est igitur ista mator, quòd nulla visio distincta possiti haberi sine intentione copulante, nifi intelligatur illa copulatio elle actus concomitans, & hoc modo neganda en ina , quod omnis uiño difincta præcedat rempore omnem intellectionem fine intentionem, licerifta natura præcedat. In hac littera ponit duo, primum eft, quod ifta propolitio eft falla (cilicet nulla visio distincta potest haberi fine intentione copulante, & hoc accipiendo interionem proprie prout est actus potentiæ libere, & quod sit falfa, pa ter, quia prima visio non potest imperari à voluntate licet eius cont inuatio poffit imperari vt fupra patuit Secunda propositio estista, nulla uisio distin da potest haberi quinadops. mpossit in codemin ftanti temporis licet pofferius natura concomitari intentio noluntatis firmans illum vilionem, & continuans, vt supra patuit. Formetur ergo sic syl-logismus, nulla visio diffincta potest esse inten tione copulante, fed potentia vifiua respectu cujuscumque coloris potest habere visionem distincham, ergo nulla talis vilio poteft esfe line intentio ne copulante. Si maior intelligatur, quòd omnis vi fio fit necessario imperata a volutate falla eft, quia prima vilio non est imperata vi supra patet. Si verò intelligatur, quòd nulla vilio poteft effe, quin ad ip fam pollit concomitari intentio copulans, siuè firmans, conceditur, quia in eodem inftanti temporis quo ponitur visio prima potest poni cognitio, & intentio voluntatis imperans continuationem talis uifionis. Si vero intelligatur fic, quod talis intentio copulans necellario concomitatur vifioné in codem inflanti temporis propofitio est falta, quia poteft effe vilio fine tali intentione vt supra patuit & hoc patet per litteram fequentem.

Ad fecundum patet refpon<mark>fio , quia</mark> gl**o.acci**pitibi intentionem prout est actus totus liberi aibitrij, & hoc modo pio quanto includit intellectum, modo praexpeñte in principio. qualio.

## Juxítio

dícitut intentio oculus, & lumen.

Ad vltimum dicit Doct. quod conferre per modum iudicij est solius intellectus ficut, & intelligere, vtendo autem fiue ordinando, referre verum amabile ad aliud est soluntatis, sicut enim voluntas est reflexina, quia immaterialis, ita collariua vel potens conferre suo modo vel referre, & de hoc vide Doctor, mfra dift.41.&in primo dift. 52.alıbi.

#### Dift. XXXIX. Qualt. Prima.

#### Vtrum Synderesis sut in voluntate ut in subiecto.

Seraph. Bonau. 2. dist. 39. q. 1. art. I. Scot. 2. fent. dift. 39.9.1. S. Thom. prima parte summa.q.79.art.12. Ricard. 2. sent. dist. 39.q.1. Durand. 2. sent. dist. ; 9. q.4.



IRCA dift. 39. quærit Doct.duo. Primo an synderefis fit in volutate vt in subiecto. Secundo. An conscie tia fit subiect ine in voluntate. S Antequàm respondeat ad. q.

Primo ponit opi. Henri. quoli.pri- Opinio Hen mo.q. 18.qui ponit tam synderesim quàm conscie risi. tiam in voluntate vt in subiccto, ita quòd synderefis est quidam habitus in voluntate quo voluntas tendit in bonum, & refisiti malo. Et fimiliter conscientia est quidam habitus in voluntate quo volu synderess. tas tendit in bonum particulare dictatum à recta ratione fue dictatum à cognitione conclusionis fyllogifmi practici, & quo refifit malo particulari à notitia conclusionis fyllogifini practici dictante tale malum esse fugrendum, sed synderesis inclinat tantum conformiter notitie principij practici,quod fumitur à fine.

Doct.instat contra hanc opi. Et primò contra Contra Hihoc, quòd fynderefis fit fubiectiue in voluntate, & ricum. no arguit absolute, o hoc fit impossibile, sed poat hoc elle impossibile ex aliquibus dichis Hen.Nam iple videtur tenere, quòd talis moucat necessario An syndere voluntatem ad uolendum bonum, & refiftendum fis fit in vomalo, & hoc conformiter principio practico, co, quod fumitur à fine, sed hoc est falfum, & arguit à maiori, fi de quo magis videtur in effe, & non in eft,ergo nec de quo minus, sed magis videtur in es fo,quốd voluntas necessario vehit, sue fruatur vltimo fine in univerfali, vel vlumo fine in particulari clare uiso quam quod necessario uclit dictarum à principio practico, patet ista maior, quia rectitu do principij practici sumitur ab ultimo fine, ut ipse tenet, cest uorum, ve satis patet in prologo quastione ultima, ergo finis est magis, rectitudo, & hoc virtualiter vel formaliter, vide quæ expolui in prologo quastrona ultima. Si ergo uoluntas no vultnecessario conformiter dictamini recto de ultimo fine, multo minusuult necessario conformiter principio practico, quod habet totam re-ctitudinem ab ultimo fine. Sed nulla volutas creata vult necessariò ulumum finem in vniuerfali, nec ultimum finem in particulari clare visum, ut subtiliter probat Docto. in primo diffinctione prima quæftione quarta, & hoc idem in quarto diftinctio ne.49. quaft.9.& in quolibet quaft. 26. Nec etiam vult ipfum neceffariò vi eleuata per quemcunque habitum., ve patet de habitu caritatis de quo magis

Quid fe

### Secundi

Trigelimænonæ.

magis uidetur, quia habens caritatem etiam inten fam non necessario uult finem clare uisum, ut eft probatum à Doct.in primo.distin.prima q.4.& in tertio di.13. Ex his ergo patet, quòd fi synderefis effet habitus in uoluntate neceffaria inclinans voluntatem ad conformiter volendum principio practico, quòd tunc uoluntas magis necessario vel let vltimum fine sed non necessario vult illu, ergo nec necessario vult dictatum à principio practico.

¶ Secundo instat, si esfet aliqua talis potentia, vel vis, vel portio in voluntate, que actu elicito necesfariò tenderet in bonum, & relifteret malo ipfa effet suprema in tota voluntate, quia respiceret vitimum finem, à quo fumuntur prima principia practica, igitur in potestate eius effet ipsa voluntas se-cundum quamlibet vim, & portionem eius inferiorem, ita quòd ipfa mouente portio vel visinferior obediret fibi, & conformiter moueretur, igitur ipla impediret omne peccatum in voluntate, quia licut ipla necellario moueretur, ita tota voluntas necessario moueretur ad eius motum, & ab ca, & fi tota voluntas effet recta, nullum effet pecca tu in volutate. Ista ratio est fatis clara, in pro iunio ribus in via Scoti expono aliqua dicta in hac ratio Pre innieri ne, primo, quia vult Doct. quòd Henri. habet poin nie nete synderefim in fuprema portione voluntatis, scoti expo-pater, quia ex quo synderefis ett habitus conformi nit lychetus ter inclinans principis products que processi fi nit lychetus aliqua di-muntur ab vitimo fine, seguitur, quod ipla inclinet ad ultimum finem, fiue ad volendum vltimum finem, sed voluntas vult vitimum finem tantum se cundum rationem superiorem criam stricte sumptam, vt fupra patet dift. 24. & clarius in tertio dift. I J. Henri.ergo habet ponere talem habitu in portione suprema uoluntatis, quia ad eadem vim pertinent actus, & habitus ad quos talis habitus inclinat.Secundo fi talis habitus, necessariò mouet por tionem supremam voluntatis, sequitur, quod necessario mouebit voluntatem secundum omnem aliam portionem inferiorem, & hoc quo ad rectitudinem, patet hoc. Si enim rectitudo principij practici fumitur à rectitudine finis vitimi, ve supra patet, & rectitudo omnium conclusionum uirtua liter contentarum in tali principio fummitur immediate à rectitudine principij, sequitur, quòd si quis vult necessario ultimum finem, & hoc recte, quòd etiam necessariò uelit omnia ordínata ad illum finem, aliter non vellet recte ultimum finem, Si enim rectè diligo Deum propter se etiam tecte diligo omnia, que Deus vult me diligere, (non em stat cum dilectione recta Dei uolentis me diligese proximum propter Deum) odium proximi Sequitur ergo, quòd fi voluntas fecundum portio nem superiorem, necessario vult vlumum, finem, quòd ettam necessariò velit ordinata ad illum fine cum illa uirtualiter includantur in illo, & fic bene sequitur, quùd fi synderesis necessariò mouet volu tatem ad vlumum finem secundum portionem su periorem, quòd etiam necellario mouebit ipam uoluntatem secundum omnem aliam portionem fecundum quam nata est velle ordinata ad vitimū finem. Tertio bene sequitur, quòd nulla voluntas habens talem habitum poterit peccare, patet, quia fi poffet peccare posset uelle opposita alicuius otdinati ad vltimum finem velle odium proximi, quod est oppositum dilectionis proximi quæ virtualiter continetur in dilectione Dei.8ed hoc non posset stare, quèd uoluntas velit necessario ulti-mum sinem, suè dictatum à principio practico, nam volens necessariò conformiter principio pra-&ico, uult etiam necessario conformiter conclusio nibus virtualiter contentis in tali principio practi-

co.Nam negans conclusionem virtuali ter contentam in aliquo principio virtualiter, negat principium, vt fupra patet diftin. 35. Et fimiliter auertens ab aliquo virtualiter contento in vlumo fine ex có sequents virtualiter auertitur ab vltimo fine, vr patet diftinctio.35.Ex his ergo manifeste patet, quod habens talem habitum synderesis in portione superiori volutatis necessariò mouente ipfam coformiter principio practico nullo mó posser peccare.

Primă.

J Deinde arguit contra aliud de confeientia E primo contra hoc, quòd ponit conscientiam esse habitum in voluntate, arguit fic, communiter habi- Scotus artus appetitiuus non generatut ex vno acu, fed ex guit contra pluribus, nifi ille actus effet valde intensus, quia tuc Henrica de ex ex illo posser generari habitus, vt patet à Docto. confeietia alibi, sed ex vno syllogismo practico deducendo euidenter aliquid conclusium ex primis principijs practicis fit confeientia, igitur no est habitus appetitiuus acquissius, patet etiam, quòd no est innatus neque portio neque vis. Aliqui fic popunt, q.conscientia est quidam habitus generatus ex vno actu, quia ex actu coclusionis syllogismi practici. Sed est eadem difficultas, quia etiam habitus potétiæ cognitiuz no generatur comuniter ex vno actu, sed ex pluribus. Dicerem ergo, quòd illa actualis notitia conclutionis demostrate ex syllogisato practico dicitur conscientia actualis, & ex pluribus talibus notitijs generatur habitus confeientiæ, na talis notitia perfecte dictaret, quid agendum, vt fic arguédo. Quicquid ordinatur ad vitimum fine atringendum est efficaciter eligendum, sed observaria przceptorum Dei eft huiufinodi, ergo talis obferuantia est efficaciter volenda, notitia talis conclusionis cum fit quoddam dictamé rectum, & quz dam rectitudo formalis, vt expolui super quast vki.prolo.dicitur conscientia actualis, & si ex pluribus talibus notitijs generaretur habitus diceretur coscie tia habitualis, non enim est necesse, quòd conscietia actualis fit genita ex habitu, nec qufit generativa habitus, yt potest deduci ex multis dictis Docto.in prolo.q. vlti.& diffin.17.primi& 14.quæft.2.quarti. Sed Henr.non poneret confcientiam actualem in voluntate, nifi vi genitam ab habitu vndecunque caufetur talis habituş.

Secundò arguit contra aliud dictum Henr. silicet contra hoc, quod habitus voluntatis fit geni- Quid ft cotus ab actibus intellectus, vult, enim quod noutia feientia conclusionis syllogifini practici sit generatiua ha-bitus recti in voluntate. Contra, hoc non stat, quia effectus, qui natus est generari communiter ab aliqua canfa propria, puta ab a.nó potest generari ab alia, puta a.b.nifi ipfum b.contineat virtualiter perfectionem iphus a hæc propolitio eft faus nota, fed habitus volutaris natus est generari ab actibus voluntatis, vt à causa propria, hoc patet communiter ab omnibus, quia habitus ex similibus actibus geperatur, ad quos inclinat, sed habitus voluntatis tamen inclinat ad actus voluntatis immediate eliciendos à voluntate. Si ergo generatur ex actibus intellectus, ergo actus intellectus continet, virtualiter perfectione actus voluntaris, & ficerit perfectior actu intellectus cuius oppofitu tenet ipse Henr. qui ponit actum voluntatis perfectiorem actu intellectus, igitur non potest intellectus per actum fuum caufare in voluntate tale pondus, fiuè talem habitum, qui dicitur confcientia.

J Tertio arguit fic, aut potett voluntas istud po- Corra aliud dus non recipere, & tunc intellectus non erit cau- disti Herla cius fufficiens, caula enim fufficiente agente, le- rici. quitur effectus quando passiuum est debite approximatu, aut no pot no recipere, & tuc itate illa coli deratione actuali irõe no pot volutasistud pout de Fran.Lych.in ij.Sent.Sco. Gg 4 ponere,

236

ponère, quia non minorem necessitatem habet ratio in coleruando pondus caularum, quam in caufando. Et fic seguitur, quòd si ratio dictet, & spuere in ecclesia est peccarum morrale, de talis ratio pér re caulat in uoluntate tale pondus, tune fi non poreft ip fam deponere morialiter peccabit spuendo in ecclesia, ita quòd ii oportuerit spuere necessariò peccabit, quia non poterit tale pondus de ponere, quod tamen non videtur verum.

J Quarto arguit, quia aut crit necesse voluntate agere lecundum illud poudus datum aut non, fi fic, igitur non eft libera, quia agens, huins pondetis est naturalis causa igitur, & effectus eius erit naturalis, igitur neceffariò agens secundum illud pondus non libere agit, quia non est in porestate eius fic vel aliter agere, caufa enim naturalis illius ponderis est actus intellectus qui causat illud pon tits in voluntate, & conferuat. Si non, necelle eft agere secundum illud pondus, quod etiam videtur velle Apost. ad Ro. quod non ex fide peccatti eft ideft secundum glo. quicquid eft contra conscientia, & cætera ex quo patet, o peccatu aligo pot comitti cotra colcietia, túc fequitur, g ftate cofeiotia perfecta potest volutas velle oppositu eius qu dicatur secundum illam, & ita nunquàm per acta voluntatis corrumpetur iste habitus, quod vide tur absurdum ponendo, quod rale pondus sit habi tus voluntatis. Nam stante dichamine intellectus, quod ponitur caula neceffaria talis ponderis,ftat tiam illud pondus, puta france ifto dictamine intellectus, quod parentibus est obediendum proter Deum, stat in voluntate pondus causarum, sind habitus, qui præcise ab codem vel eisdem dictumimbus conferuatur, à quo vel à quibus causarun, & tamen stante tali habitu perfecto in noluntate scilicet illo pondere potest uoluntas, agere contra dictatum ab illo dictamine vel ab illis dictaminibus, & tathen habitus non corrumperetur, qued eff limpliciter absurdum, nec aliquomodo vide tur fustinendum,

Opinie Sce-

11.

NVNCDock,respondet ad.q.de synderesije & conscientia. Et primo dicit quod fi synderess ponatur aliquid habens actum elicitum fempet necellario tendentem in acum influm, & reliftentem malo, cum nihil tale ponatur in voluntate, no potest ibi poni, igitur est, i intellectu. Hic tamé ad-uerte, quòd licet quilibet habitus, etiä appetitinus fi ponatur tatum inclinare ad actum, ita, quòd no fir caufa partialis actus fecundum vnam opi.rect tatam in primo di 17. semper talis habitus inclinat necessario, & per modum naturæ, & fimiliter fi po natur caufa partialis actus, actus adhuc caufar parsialiter actum per modum natura, de neceffario, vr patet à Doc.ubi fupra, & hoc modo, si ponatur fynderefis quidam habitus in voluntate quantum in le eft necessario concurrit, ad actum, actus tame voluntatis qui cst ab ipfa voluntate, & ab habitu dicitur libere productus. Tum, quia vna caufa partialis scilicet voluntas libere producir, & præcipue quia concurrit ad actu illum ut caufa magis prin cipalis, ut pater à Doc. in primo ubi supra. Tum etiam, quia potentia vtitur habitu, & non econtra, quia habitus est non quo simpliciter possumus, fed quo fic poffumus, puta prompté, faciliter, uel magis intense, vt patet à Doct in pluribus locis, & fic patet quomodo productus à uoluntare, habitu inclinante, vel partialiter concurrente per modum naturæ, & necessario sit libere productus. Et si He. poneret synderesim sic concurrere cum voluntale ad actum tendentem in juftum, & reliftente pecea to oportet per aliam rationem improbare, quia ta hs actus effer libere productus, fi etiam poneret ta-

### Qualto

lem babitum effe caufam totalem actus tendentis in suftum &c.concrohmtar tantuin pathue fe haberet respectu sui actus, de actus nullo modo estet in potestare, nec dicerctur aliquomodo activa fui actus, nifi tantum per accident ficut lignum calefacit tantum mediante calore, quod tamé videtor abfurdum.Si etiam ponarur, quod talis habitus no fit causa totalis actus fed partialis, or principalis ne cellario mourns voluntarem ad actum, sta, quòd voluntas habens talem habitam necessárió elicit actum. Vel fi ponatur, quòd talis habitus non fit causa actus, nec totalis, nec partialis, & hat immediata, fed quod tantum avoneat necellario spfam uotuncatom, ad achum, neutrum Morum poteft concedi, quia uoluntas (ur) dini fupta celpectu fui actus femper libere fe haber, ita quod nullo modo poten necellitati at actum aliquem chuis-du.Si ergo ponatur, quid fynderefis habeat actu neceffario rendentem in iuffum, its quod habens satem habirum neverinit eliciat actim rondente in iuftum, paret, quod non eft porenda in ablunta zeue in fabiecto, quia ut ibi non poreft tubere ca- An Syndere sem actem . Cum ergo fynder ofis fit potienda in fis pon enda parte intellectiva, Se non poreft pent in voluntates, fit in parte ergo etit ponenda in intellecta uvin fubrecto, quia invitatina. at ibi habebit actum neceffario tendentent in infim feilicer dictare voluntari. Si ergo fyederefis ponatur habitus intelloctus, ralis erit habitus prin cipiorum practicabiliom, qui habieus femper eft rectus, & femper inclinat ad adfam rectum elicit dum à uohuntale: Mam principit practica wora ex rerminis femper fant recta cum fumuntur ab ulti the fine, quifinis of us formative, us wire aliver rectitudo ominis actus recti, us prolite exportui fu per, quitima protog Er intellectus apprehenfister minis talium principiotum lamine foo naturali necessardiasquietoirilles principits; quia nonestem otensie cius acquieloero, de non acquieloere ot Aupra patetin primo di primo. q.J. & alibi Exempla plum cognoloo iffos terminos, fonicet fummum Aus componit hoc principium practicum, failicer fummum bonum est summe duigendum, & de necefficate acquiefcir tali principio, notitia talis principi dicitur fundereffi actualis, & habiun cau fame ex talibus notitijs dioner fynderefishabitusfisstalis habitus necessario inclinat intellectum ad eliciendum noturiam naturalem talis principit, & ralis notivia actualis femper dictat uohintati ut redat in tale principinm, feilicet diligendoillud bonum samme. Similiter exploribus allentibusin incelloctu, quibus intellectus necellario allencie tali principio, generatur quida habitus in ipio melledru quo habitualiter allentit tali principio, qui ha-bitus femper inclinat intellectu ad eliciendu actu quo adu affentiat principio, talis th'affenfus intelleous, find a coualis, find habitualis non-dicitur fynderefis, nes aftnulis, nec habitualissies cin-nomia habitualis principijidicitur fyndereffe habitualis. & moritia actualis distitur fyridereffs actualis.

.... JPolletetiam diciopiplum principium practi- pratică disum dicitur fynderefis, & formalisyvel vietualis cfi citur fynde fit rectitudo actus uotumentis faltem uirtualis; fed rofes. de hoe fais dictum eft in prime in prolog.q.vuki ma Er addit dottor, o quantu eft ex parte intelloetus liberu arbitriu natu ett coformitet velle iftis principijs, licer proue deficie reliqua caula partialisnon libere velit, quia non effibi aliqua neceffitas, ideft, gelib.arbi, quodincludit intellectum, & voluntatem, ex parte intellectus femper conformiter adhæret illis principijs, immi neteffarið ut fupra pater, led exparte voluntation on femper ad hæret

Principium



#### Secundi Trigesimznonz I. & II. 237

hæret, quia libera eft in adhærendo.

Sequitur, fecundum hoc etiam conscietia poteft poni habitus proprius cóclusionis practicastecudum cuius actum nata est coformari electio rectain agibilibus, & its dicitur ftimulare ad bonum inquantum lib.arb.totum habet vnam caufam partialem recte dispositam, & sequeretur recta, & bona volitio, nifi effet defectus alterius caufz partialis concurrentis, scilicet voluntatis. Nam cognitio cuiuscunque conclusionis virtualiter contentz in principijs practicis per se notis potest dici conscielia actualis, quia talis cognitio actu, & immediate di Sat voluntati de actu eliciendo, & li volutas cóformiter elicit actum tali dictarnini, tunc ille actus dicitur agere contra conscientiam, fi ex talibus notitifs actualibus generetur habitus in intellectu talis habitus dicitur confeientia habitualis qui habitus inclinat intellectum ad eliciendum notitiam. actualem de tali, vel tali conclusione, & sic talis habitus dicitur mediate dictare voluntati de agibilibus, fed actus immediate dictat, &c.

AD argumenta principalia. Primò arguit pro-Merchis in volute in voluntate. Et primo fic, quia fynderelis femper remurmurat ma lo, & hoc est actus voluntatis.

Secundòfic, fyndereus femper habet actum. necessario tendetem in bonum iustum, sue in bonum inftitiz, fed voluntas necessario actu suo tendit in bonum iustitiz, quia necessario vult illud, ergo eft in voluntate, maior eft nota, vt fupra patet in corpore.q.minor probatur, quia voluntas necellariò vult bonum commodi, ergo necessariò vultbonum iustitiz, antecedens patet, per Ansel.de cocor.44.commoda nó velle nequit, ergo necellario vultilla, consequentia patet, quia bonum iustitia eftæque bonum, ficut bonum comodi, immo forte eft mains bonum cum bonum iustitie fit appetibile propter fe, & bonum comodi propter aliud ; vt supra patet, distin. 36.8 in quarto, distin. 46.8 fictale bonu erit, quæ vel magis couenies volatati.

Terrio fic, voluntas naturaliter, ideft appetim naturali vuk bonum commodi quia fecundum August. 13. de Tri. cap. 5. omnes naturaliter appetut beatitudinem, ergo fi vult illam naturalitor, Rquiur,quod vult necessario, fed bonu inftitize forque manuraliter volitum, quia est perfectio æque nast ralis voluntati, ficut bonum commodum, fed tedes renecefiariò in bonum iufitiz est actus fynderelis; ergo est in voluntate, vt in subiecto, cu illa sit principium inclinandi potentiam ad bonum iufilititia.

Quarto natura inferior, puta irrationalis habet principium tendendi in illud, quod fibi conuenit rette fecundum natura fua, ergo, & voluntas habebit necessario principium tendendi in iustitia, que fibi conuenit ex natura sua.

f Respondet ad has rationes ad primam, quòd fynderefis remurmurat oftensiue, quia offedit bo-num effe volendu, semalo esse resistendum, ideft quèd ipfa, ve est notitia practica priorum princi-piorum practicabilium dictat actu voluntati, ve tédat in bonum iuftitiz, & quòd refiftat malo, nam. notitia, quzdicat de bono prosequendo, dicat etiam de malo fugiendo, vt patet à Doct.in simili Quemodo in quarto, dift. 1. quaft. 2. qui dicit , quod cade virendem vir- cus, que inclinatad bonum prosequendum, inclizu inclinat natetiam ad malum oppolitum illi bono fugiendum, quia ergo talis notitia principioru, vel actuaprojequen, lis', vel habituatis femper dictat ad bonum inftitiz eligendum, & melum oppositum este fugienmalum fu- dum, & hoc dictare, fcilcet de malo fugiedo eit remurmurare oftenfiue, sein hoc eft occasio voluntatis vt remurmurer contra malume

Ad fecundum dicit Dockquod voluntas, yt est potentia libera, & libere agens non vult necesfario bonum iustitiæ, tamen si ipsa voluntas præcise confideretur, vt est affeccio commodi, sue vt præcise est appetitus naturalis hoc modo quicquid vult naturaliter, necessario vult. Et de hoc est fatis dictumin primo, diftinit.quæft.4.& fupra ifto fecundo, diftin.6.quest 2.8e in quarto, diftin.49.q.9. vide ibi multa booa. Et autoritas Anselett intelligenda de appetitu naturali, quia tali appetitu vale fummum bonum commodi fummè femper necessario, & in particulari, ve subriliter probat Doc. in quarto vbi lupra. Et confiderata tantum lecundum appeutum naturalem no est elícitiva alicuius acus, fed tantum est quædam naturalis inclinatio, ve probat Docto. in quarto subi fupra, patet ergo quomodo uoluntas, ut libera non uult aliquid nocellario, bene tamen uerum eft, quod ipla, ut li- Nota. bera no poteft uelle miferiam, nec poteft nolle comodum, & quomodo hæc uide Docto.in quolib. guzft.16.& quz ibi prolixe expolu.

Ad tertium patet responsio ex dictis ad secundum, quia uoluntas naturalis, ut necessario tendit in bonum non habet actum elicitum, fed tantum quandam inclinationem, fue naturalem tendentiam in bonum, sed synderesis habet actum elicitu, idest quod inclinat potentiam ad actum elicitum quo ucht bonum iustitiz, & quo nolit malum culpz, ut fupra patet.

Ad quartum dicit, quod hao sola est libera, Voluntas of & habens modum agendi superiorem omni alia. fola libera.

natura creata, ga ipfa fola poteft agere mere libere. SECVNDO principaliter inftat probandos quòd confciétia fit formaliter, & fibiectiud in uoluntate. Et primò fic, quia ad Hæbreos uolutas bo na, &c. fed bonitas pertinet aduofuntatem, ergo & confcientia. Respondet Doct quod habitus bonusse perfecte practicus etiam includit conuenie tiam ad uoluntatom, & uult breuner dicere, quòd nunquam est notitia persotte practica, nisi actu sit conformis voluntati, idest nili actu voluntas eliciat actum conformena tali notitie, quie tunc talis notitia habet finem, quem dictat, & licet in prologo quatio, uluma velit Docto.quod notitia dicatur fimpliciter practica, licet actu non fit directiua, fed fufficit aptitudo ad dirigendum, & per cofequens etiam fit fimpliciter practica, licet voluntas non eliciat actum conformem, tamen hic uult, & bene, quòd nunquam dicitur perfecte practica, nifiadu fit conformis uoluntati, ideft nifi actu uo. luntas eliciat actum, ut conformem tali notitiæ ficut caufa non dicitur perfecte caufare, nifi ultimate attingat illud, ad quod ordinatur, fic in propofito cum notitia practica ordinetur ad opus nunqua erit perfecte practica, nifi fequatur operatio, utconformis ad quam ordinatur, & quando sequitur opus, ut conforme, tunc est perfecte practica, si-cut etiam opus non est perfecte morale, nisi si telicitum, vt conforme tali notitiz, quando etgo no sequitur opus, talis notitia potest dici speculativa non,quòd fit verè speculatiua, cum fit directiua in opus, fed pro tanto dicitur speculatiua, pro quanto non haber opus, ad quod ordinatur, & hoc eff, quod dicir Docto.quod bonitas magis transumitur ad intellectum practicum, quàm speculatiuu, ideft quod une habitus dicitur perfecte bonus practice quando in uoluntate correspondet opus conforme, & quando non corresponder, talis habitus poreft dici speculativus licet in veritate fit. limpliciter practicus, ut patet in prologo quastio. ultima. Porestenim dici speculatiuus pro quanto recedit à perfecte practico qui dicuur perfecte practicus

ad bonum ziendum.

Digitized by Google

### ibri

### practicus qua ndo est cum opere in uoluntate,

Secundo principaliter arguit fic. Si confeientia effet in intellectu, tunc plus fciens de agibilibus plus esset conscientiatus, consequens est falsum : ergo, &c, Responsio patet per dicta ad primum argu-

Conscietia prasticus.

eft habitus mentum, quod licet confcientia fit habitus practicus in intellectu formaliter existens, tamé talis habitus nunquam potest dici perfecte practicus, nec perfecte bonus moraliter, nifi habeat opus fibi coforme in voluntate, & fic plus sciens de agibilibus & plus operans conformiter illi scietiæ dicitur magis conscientiatus. Tamen Doct.dat quandam responsionem latis intrincatam, & dicit quod potett responderi secundum illud, septimo eth.cap. 3.q in passionibus existeres, quidam dicut verba empedoclis, ideft verba obscura, sciunt autem nequaquam, idest quamuis dicant verba obscura, & etiam scietifica, tamen quia non habent vfum rationis, quia funt in passionibus, non intelligunt, quod dicut, ita ad propositum posset concedi, o simpliciter sciens scientia practica non tantum sciens dicere verba est conscientiatus, & magis sciens eft magis conscientiatus. Si dicatur, quod tales plus scientes scientia practica plura mala faciunt, quàm minus fcientes. Dico, quòd non fequitur, quòd fint minus con-fciétiati licet minora mala faciat, quia poffunt habere passiones, quibus vsus rationis impeditur, actu tamé plus scientes, & minus impediti sunt plus cofentiati, quia minus impediti, licet ergo habentes æqualem scientiam practicam in re sint æque confentiati, tamen ille, qui habet vsum rationis minus impeditum est magis coscientiatus, quia minus im peditus. Nota ettam, quilibet acumine luminis naturalis intellectus fi non est impeditus est natus zquè perfecté acquiescere primis principijs, pra-&icis, & deducere conclusiones virtualiter contentas in cis, & quo ad hoc quilibet eft æquè conscietiatus, sequitur in littera. Et hoc maxime videtur dici ab illo, scilicet Henr. cuius opi.est improbata, quia fi conscientia fit in voluntate, vt ipse tenet, & cum Em cu in code instati temporis in quo est voluntas mala ratio excecatur, vt fic nullus fit qui mi-nus habeat de coscientia, & alter magis, immo nulluscoru qui habet mala volutate habet aliquid de coscietia. Et ita ista solutio est necessaria virio; parti, scilicet & tenenti conscientiam esse subiectiue in voluntate, vt Henr.& tenenti conscientiam esse in intellectu, vt Doct.&c.

#### Dift. XL. Quaft. Vnica.

Vtrum omnis actus su bonus ex fine.

Scotus 2. Sent. dist. 40.9.1.

Seraphicus Bonau. 2 . fent. dist. 40. q. 1. artic. 1. Riccardus 2. fent. dist. 40.9.1.



IR CA dift.40.quçrit Doct. V trum omnis actus sit boous ex fine. SRefponder Doct. præmittendo vnum, scilicet quod est duplex boni-Se

tas actus, scilicet naturalis, & moralis. De prima'dicit, quòd ficut in corpore pulchti-Quidfit pul tudo eft ex aggregatione omnium conuenientium chritudo. illi corpori, & inter fe, puta quantitatis coloris, & figuræ, ficut vult August. 3. de Trin. cap. 8. bona facies, &c. ita quod pulchritudo non est proprie aliqua qualitas absoluta in corpore pulchro, sed est aggregatio omnium conuenientium tali corpori,

# Juxítio

Distin.

scilicet aggregatio debitæ magitudinis, figuræ, & coloris, & aggregatio omnium respectus, qui funt istorum ad corpus, & ad se inuicem, & fic pulchritudo formaliter est quædam conuenientia debita. iftorum ad corpus, & ad fe inuicem, quæ conuenientia est tantu respectus, & hoc fatis patet in primo, dift. 17. Ita bonitas naturalis actus (non loquedo de illa bonitate, quæ conuertitur cum ente; fed illa bonitate, que habet oppofitum malum) est perfectio fecuda alicuius rei integratæ ex omnibus couenientibus sibi, & sibi inuicem. Et omnibus illis cocurrentibus est perfecta bonitas iuxta illud Dionysij quarto de di.no. Bonum inquit est ex causa integra, ita quòd bonitas naturalis actus est integra ta ex omnibus sipradictis. Et ifta, quæ integrat bonitaté naturalé actus sunt omnia illa, que nata sunt couenire actu naturaliter, & cocurrere ad effe cius naturale, modo actus natus est naturaliter conucnite cause sue efficienti, obiecto, fini, & forme, idest quòd tunc actus est bonus naturaliter quado Mirabilis habet causam efficientem optime disposită à qua vir, cuin natus eftesse, & obiectum conueniens, ad quod na- doffrine of tus eft terminari, & finem debitum ad quem natus Augularis. natus est ordinari, & formam debitam, siue debitum modum, quibus omnibus naturaliter perficitur, ita quòd perfectio naturalis actusnon eff formaliter ipla causa efficiens, nec obiectum, nec finis; nec forma, fed eft formaliter quædam conuenientia aggregata ex plucibus respectibus, siuè ex pluribus conuenientijs particularibus, feilicet ex couer nientia actus ad causam efficientem, & conuenientia ad obiectum ad finem, & ad formam, & fic bonitas naturalis actus non eft formaliter qualitas abfoluta, sed est tantum quidam respectus totalis integratus ex pluribus respectibus, scilicet ad canfam ad obiectum, ad finem, & ad formam, & fimiliter ex respectibus causa ad obsectu, & obsects ad caufam, caulæ ad finem, & finis ad caufam, & fimiliter caufe ad formam, & forme ad caufam, & huiufdi, exemplum, na volitio, quæ est actus naturalis volutatis, tunc est bona naturaliter, quado est à causa sibi conueniente, puta à voluntate, quæ libere producit, & ideo si volitio esfet, à causa merè naturali, & per modum naturæ agente, tunc volitio careret perfectione quam nata est habere à causas fibi conuenionte, quia careret illo respectu qui est libere elici 38 fic non haberet illam conuenientia ad causam efficientem, quam ex natura sua nata effet habere, nam ex natura volitionis eft, quòd liberè eliciatur, & hoc quia talisactus, fiuè talisentitas. Haber etiam bonitatem ab obiecto, quando scilicet tráfit super objectum debitum, nam objectum debitum volitionis est tantum bonum, & hoc loquendo de bono in communi, quod est commune ad bonum commodi, & ad bonum honefti, & ideo fi transiret super malum, tunc non haberet obsectu fibi conueniens, & fic non haberet illam perfectionem, quam ex natura nata effet habere ex obierto fibi conueniente. Et licet volitio non possit transire fuper malum, vt malum eft, vt exposui supra dift.6. quæftio.1.& magis patet in quolib. quæft. 16. & vide, quæ ibi exposui, tamen fi per impossibile poiset transire super malum, tunc non haberet obieétum fibi conuenies, & fic careret perfectione natu rali nata fibi conuenire ex objecto. Et tunc volitio dicitur bona ex genere, quando transit fiper obiectum conveniens, & hoc fi trasit secudu dictamen recte rationis, vt fupra patuit in isto fecundo, d.7. Et quia oé per se agés agit ptopter finé, vt patet secudo phylic.tex.comen.octaui, ex intetione, & voluntas est per se agens, cum sit agens per cognitioné,quod agés est per se agens, vi pater secudo physi.

tex.





### Juadragesimæ Secundi

tex.commen.50.ideo fi volunntas agit, fiud clicit actum volendi debet illum elicere ordinado ad finem sibi conuenientem, & ita si carcret debito sine, tuc careret perfectione nata fibi naturaliter couenire ex fine fibi naturaliter conueniente. Simili-. ter exquo volitio nata est habere debitum modu gu fit be- ficareret illo, tunc careret perfectione quam natumas man- raliter nata est habere. Dico ergo, quòd bonitas naralis affus zuralis actus volendi est quædam conuenientia totalis integrata ex pluribus couenientijs, videlicet, ex concientia actus terminata ad cam libera, & ex conuenientia terminata ad obiecțu fibi naturaliter coueniés, & ex couéiétia terminata ad finé natū fi-

bi naturaliter conuenire, & ex couenientia terminata ad formam, fiuè ad modum natum fibi naturaliter conuenire. Similiter talis perfectio requirit consenientiam cause libere ad objectu consenies, & econtra. Et similiter cause libere ad finem, & ad formam debitam, & econtra. Et sic cum illa quazuor, scilicet causa libera, obiectum conveniens, finis, & forma habent adinuicem debita conucnientiam, & fimiliter cum ista quatuor debite conueniunt ipfi actui volendi, & tunc omnia ilta integrat bonitatem naturalem actus. Et nota, quòd cũ dicit Doct.quod bonitas naturalis actus est perfectio secunda alicuius rei integrata, & fic perfectio prima actus, sue quiditatiua est entitas absoluta ipsius actus, & vt fic præcise confideratur, eft quæda qualitas absoluta, sed secunda persectio actus naturalis eft præcisè illa tota conuenientia integrata ex omnibus couenientijs supradictis, ita quod perfectio secunda naturalis splius actus, puta actus volendi est tantum respectus qui formaliter est conuenietia, fiue conformitas actus ad causam efficierem ad obiectum ad finem, & ad formam, & conformitas caulæ ad obiectum ad finem, & ad formá, materiam, & ecotra. Et addit, quòd omnibus iftis deficientibus, & natura stante, quæ deberet perfici illis eft perfecte mala, ideft quod fi actus volendi careret omnibus conuenientijs, scilicet conuenientia ad caufam, ad obiectum, ad finem, & ad modu, &c. túc natura talis actus esset perfecte mala, quia priuata omni perfectione secunda nata sibi naturaliter conuenire, sed si non careret quibusdam, puta si actus voledi careret conuenientia ad finem, & ad formam,& non careret conueniétia ad caufam, & ad obiectum, tunc natura talis actus siue entitas quiditatiua illius effet tanțum mala, sed non perfe-Ctè mala.

J De secudo principali, scilicet de bonitate morah actus. Dicit Doct. quod bonitas actus moralis eft ex aggregatione omnium conuenientium actui nou absolute ex natura actus, sed quæ conueniunt ei secundum rectam rationem.

Aduerte 🕁 '*ene*.

volezdi .

Hicaduerte, o proprie bonitas moralis actus eft conformitas iplius ad rationem rectam, fiue ad dictamen rectum, vt satis patet à Doct. in prolog. quaf.vlti.& dift. 17.primi, & dift.7.fecundi, & 33. tertij, & 14. quarti. quæst. 2. & 18. quæst. quolib. Licet enim actus volendi effet à causa libera, & transiret super obiectum conueniens, & esset ordinatus ad debitum finem, & haberet debitum modu, & fimiliter circumstantiam loci, & temporis, & no effet elicitus conformitor dictamini recto, talis actus effet quidem bonus naturaliter, sed non effet bonus moraliter, bonitas ergo moralis addit conformitatem actus ad rectam rationem. Nam cum dictamen rectú, siuè ratio recta, siuè notitia actualis practica, (quæ diøitur ratio recta, fiuè dictamé rectum (vt alias expofui) dictat voluntati de omni circumstantia nata conuenire acui, puta cum didat, quòd actus voledi debet elici libere, & nó coa-

### V nica.

cte, & quòd debet elici circa obiectum conuenies & propter finem conuenientem, & modo debito, & loco, & tépore, tunç talis actus fic elicitus à vo luntate conformiter dictamini recto est perfecte moralis, & hoc est, quòd Doct.intendit. Sequitur, quia igitur actui ratio recta dictat dererminatum obiectum connenire, & determinatum modum, & alias circunstantias, puta finis loci, & temporis, non est completa bonitas ex solo sine, sed prima ra tio bonitatis cius est ex conuenientia actus ad efficiens à quo actus dicitur moralis, quia libere elicitus, & hoc eft commune actui bono, & malo, neque enim actus est laudabilis, nifi fit à voluntate.

Aduerte tamen, quòd cum dicit Doct. g príma ratio bonitatis actus est ex conuenientia caula, no loquitur de primitate perfectionis, sed forte de primitate originis, quia ratio recta, prius origine dictat actum effe eliciendum libere à causa, prius Nota & boenim ratio recta respicit causam actus, & deinde #... obiectum, super quod debet transire actus, & post respicit fine, & sic deinceps de alijs circumstantijs.

Secunda conditioest ex obiocto, idest quòd secunda circunstantia requisita ad actum moralem. ch, quòd talis actus cliciatur à volutare circa obiçchum conueniens, & tunc quando fie elicitur actus est bonus ex genere, & dicitur bonus ex genere; ja talisactus, vrincludens circunstantiam obiecti est indifferens ad viteriores bonitates, que fumuntur ex circunstantijs specialibus, nam talis actus natus eft viterius perfici ciccunstantia finis, modi, teporis, &c. Et dicitur bonus ex genere, non vi przeise transit super objectu conveniens, fed vt transit fuper objectum secundum rectam rationem hoc est à recta ratione dictatum effe fibi conveniens, vt patet à Doct.in iko secundo, di.9. Ibi post istud prima circunstantia est ipsius finis, nec ista sufficit fine alijs circunstantijs sicut eft circunstatia formæ, puta,quòd debito modo fiat, vt cum quis dat elecmo finam pauperi propter Deum, súc dat debito modo quando prompte, & hilari vuluu, & modo honetto dat, fed dat indebito modo quando dat vultu trifti, & cum impetu, & huiusmodi, & sequuntur circunftantiz magis extrinsecz, scilicet quando &vbi, & huiuſmodi.

9 Ex his ergo patet responsio ad quæst. quòd sola boniras finis, finè fola circunstantia finis etià cũ talis circunftantia intenditur à voluntate secudum rectam varionem non fufficit ad bonitatem moralem actus, sed requiruntur alize circunstantize secundum ordinem prædictum ad hoc, quod fit perfecta bonitas actus moralis, & fic pater quid dicendum ad quæft.

NVNC reflat foluere argumenta principalia, quibus Doc. probat partem oppositam, scilicet g omnis actus sit bonus moraliter ex solo fine. Et arguit primòfic autor. August.cap.13.in littera. Bonum opus intentio facit, idest quod intentio finis reddit opus bonum, nam intetto formaliter, vt fupra patuit dist.38.respicit finem,

Responder Doc. quòd autoritas estad oppofitum, quia & si finis sit conditio principalior, siuè prima codicio primitate perfectionis pertinens ad bonitatem moralem actus, non tamen est sufficies fimpliciter, loquédo etiam de bonitate meriti, quæ addit fuper bonitatem moralem, adhuc illa bonitas meritoria est principaliter ex fine, quia supposita completa bonitate morali actu fupperadditur boniras meritoria, quæ est relatione debita istius actus in finem, scilicet vltimum, quæ relatio debita tunc fit quado actus elicitur à charitate hoc eff, vel à charitate inclinate voluntatem ad talem actum, charitas covel à charitate, vt à causa partiali ad talé actum, de currat.

quo

DHomado





### Libri

quo vide Dockin primo, dift. 17. scilicet quomodo charitas concurrat an tantum inclinatiue, an etiam, ve caufa partialis actus. Et quomodo bonitas meritoria actus presupponat persectam bonitatem moralem iplius, vide Doct.in primo, dift. 17 & in ifto secundo, dist.7.& in quolib.q.17.Sequitur, & quo ad hoc possunt auctoritates de fine exponi, o scilicet bonitas meritoria est ex fine, pater, quia actus dicitur meritorius inquatu est à charitate, sed charitas primò, & principaliter inclinat voluntate ad eliciedum actum propter vltimum finem, & quomodo hoc vide Doct.in tertio, dift.28.& 29.& nota,quæ ibi prolixè expofui.

Secundo principaliter arguit, actus intelligendi est verus ex principio, idest est euidens ex principio, fed finis eft hic, ficut ibi principium, patet, quia licut principium in speculabilibus sic finis in operabilibus ex secundo physic.tex.commen.89.ergo ficut actus intelligendi habet euidentem veritatem ex principio, ita opus habet bonitatem ex fine.

Respodet Doct.quòd causa efficiens actus intelligendi, loquendo de illa, quæ est ex parte intellectus naturaliter agit, nec poteft difformiter ageteipsi obiecto, ideo semper rècte agit, nam intelle-Aus eo modo intelligit obiectum, quo est sibi præfens, nec est in potestate eius fic, vel fic intelligere, fiue fic, vel fic affentire cum fit caufa merè naturalis, & de hoc fatis dictu cft in primo, d.1.q.2.3.&4. Et voluntas propter sui libertatem non semper coformiter agit suo obiecto, na potest elicere actu, & propter vltimum fine, & no propter vltimum fine poteft enim frui ente ad finem, & vti vltimo fine, quod tamen est maxima peruersitas, vt patet per Aug.83.q.30. Omnis itaque humana peruersio est, quod etiam vitium vocatur fruedis vti velle atque vtendis frui,&c. Sequitur in littera, quando igitur est rectitudo ex parte principij mouentis, totus actus rectus, no fic ex parte finis, vult dicere, quòd quando rectitudo actus est ex solo obiecto mouéte potentiam, tunc actus ex folo obiecto est rectus, & fic in proposito, quia tota cuidentia actus intelligédi est ab obiecto, ideo à solo obiecto mouéte actus intellectus est euides, & similiter, quia tota rectitu-do actus intelligedi practici est à solo fine, vt obiecto, non, vt causa finali, vt patet à Doc.in prolog.q. vlti.& per ea, quæ ibi expolui, ideo tota rectitudo talis actus est ab ipio fine, vt obiecto, sed in pposito bonitas actus moralis no eft ex folo fine, vi lupra patuit, ideo actus no est moraliter bonº a solo fine.

Tertiò, & vltimò arguif lic, bonitas eft ab aliqua vna caufa, pater, ga effectus p fe est ab vna caufa per se, sed nulla alia potest dari nisi finis ergo, &c.

SRespondet Doct. quilla vna bonitas moralis in-tegrat in se perfectiones omnes couenientes actui, & non eft aliqua vna fola perfectio, vt fupra patuit, & ideo talis bonițas est à pluribus causis, & de hoc vide Doct.in primo. dift.17.& in quolib.quæft.18.

### Dist. XLI. Quastio Vnica.

Vtsum aliquis actus possit esse indifferens. Scraphicus Bonau.2. sent. dist. 41.q. 3. art. 1. Scotus 2. sent, dist 41.9.1. D.homas prima scende.q.18.art.9. Riccardus 2. fent. dist. 41, 9. 3, Durandus 2 fent dif. 41.q. 3i

Opi. S.Tho. 🖝 etian. S. Bonauent.

IR CA diftin.41.Quærit Doct.vtrū ali-9 Respondendo ad quæst. Primò re-

citat vnam opi, que est Tho.prima secu-

## Juastio

dæ quæft.18.ar.9. Et fimiliter Bonauen. In fecudo, ditt.præfenti, quæ opi.dicit, quòd aliud eft loqui de actu fingulari, puta de hac dilectione, & aliud de actu communi, puta de dilectione in comuni, loquendo primo modo, dicit opinio, g estimpo ffibile talem actum effe indifferentem, quia talis, vel est necessario moraliter bonus, vel moraliter malus, loquendo etiam de actu demeritorio, dicit qu fignato quocunque actu fingulari, talis necessariò, vel est meritorius, vel demeritorius. Nec oportet hic aliter adducere rationes eorum. Sed loquendo de actu in communi dicunt, quòd talis actus poteft effe indifferens ad actum fingularem meritorium, & ad actum fingularem demeritorium, ita q talis actus omnino in le confideratus no etit formaliter meritorius, nec formaliter demeritorius, ficut etia homo in communi est indifferens ad Franciscum, & Ioan.& quo ad hoc fecundu membrum opi.dicit verum, fed no eft ad intentionem q.quia q.tantum quærit de actu fingulari.

Ibi.Aliter poffet dici. nuc Doct. ponit opi. pro- Ovinio propria, & duo facit, primo quærit an possit cfie actus tria Score. singularis indiffèrens, loquédo de bonitate,& malitia morali, ita quòd detur aliquis actus, qui nec fit moraliter bonus, nec moraliter malus. Secudo loquendo de bonitate meritoria, & malitta demeritorie opposita, an possit esse actus lingularis, g nec fit bonus meritorie, nec malus demeritorie

9 De primo actu dicit, quòd loquendo de bonitate, & malitia, scilicet morali comparando ad actum naturalem, videtur posse inueniri actus indifferens, qui scilicet habeat determinatam specié in genere nature per comparatione ad omnes caufas suas, & possit tamen habere indifferenter bonitatem moralem, & malitiam, quod probatut. Primo, quia fecundum philosophum fecudo ethi.ha- Secundo et bitus iustitiæ generatur ex operibus iustis, non ta- thic. cap. 1. men iuste factis, iste actus no est bonus moraliter, O inde. quia no exvirtute. Similiter de actibus elicitis post virtutem, quia non videtur necessitas, quòd voluntas habens virtutem semper vtatur necessario, sed tantum quando occurrit passio, ita vehemens, que fubuerteret rationem, nifi vteretur virtute. Hzc littera Doct. potest multipliciter intelligi, nam cũ primo dicit, quòd actus naturalis in specie determinatus per coparatione ad omnes caufas fuas, &c. iftæ caufæ, aut intelliguntur tantum effectiue actus, aut accipiuntur pro omnibus circunstantijs naturaliter natis ineffeactui. Primo modo erit tantum Littera Deactus bonus naturaliter ex potentia, & obiecto, te- 20. potef nendo, quod obiectum concurrat ad actum clici- multiplicitum voluntatis secundum tertiam opinionem re- ter intelligi. citată fupra dift.25.& talis actus est naturaliter bonus ex genere, quia habet bonitatem quam ex natura natus est habere à potentia, & objecto fibicouenientibus, talis ergo actus non est perfecte bonus bonitate naturali, nec perfecte malus malitia naturali, vt supra patuit dist.40. Sed secundo modo dicitur actus naturaliter bonus ex omni caufa quando talis actus habet conformitatem ad caufam efficientem ad obiectum, ad finem, & ad formam, & tuc eft pfecte bon<sup>9</sup> bonitate natu: ali nata fibi natura liter competere. Loquendo de isto actu secundo modo potest intelligi indifferes ad bonitatem moialem, & ad malitiam oppofită dupliciter, primò, q actus dicatur moralis, qui elicitur à virtute moroli, & ille non dicatur bonus moraliter qui non elicitur à virtute morali, tenendo, enim quòd actus bonus moraliter fit à virtute morali, vi puta actus. iuftitiç moralıs fit ab habitu iuftitiç morali, vi mul- . ti tenent, loquendo hoc modo bene poteft cit actus perfecte bonus bonitate naturali, qui tamen nonprasupponit

#### Secundi Quadragesimaprima Vnica 239

prefupponit in voluntate virtutem moralem, ficut quis potest dare elecmolinam pauperi, & hoc libesaliter, propter debitum finem, & modo debito, qui finis erit, vt fubueniat neceffitati pauperis, & tamen non habebit in volutate habitu virtutis inclinantem ad hoc, & fic talis actus no erit bonus motaliter, quia non à virrute morali, nec malos moraliter, pater, quia talis actus no est vituperabilis, actus enim malus moraliter est actus visuperabilis, & imputabilis, vi patet à Doc.in quolib.quæft. 17.& 18. Et hoc modo poteft intelligi dictum philosophi,q Quere do habitus iufitiz generatur ex actibus iufiis, fed non babirus Se- jufic factisaideft o general ex actibus bonis bonita ex e enaturali, fed non iufte factis, ideft non moralter factis, quia tales actus non funt geniti à virtute morali, & tamen non lequitur illi actus funt iuffijideft boni bonitate naturali, & non funt iufti, ideft bohl bonitate morali, ergo funt iniufti, ideft mali mali tia morali, non fequitur, quia fi effent titali malitia morali effent viruperabiles, cuius oppositu experimur, pofito etiam, quòd quis habeat habitum virrutis, puta habitum iustitia adhuc stat, quòd eliciat actum indifferentem ad actum bonű bonitate morali, & ad actum malum malitia morali, pater, quia non apparet aliqua necessitas, quod habens habitu moralem puta temperatiam eliciat actum temperantiæ fecundum inclinationem talis habitus, ficut etiam habens charitatem non apparet necellitas, qu cliciat omnetn actum etiam Ho bonum motaliter fecundum inclinationem charitatis. Et fi apparet aliqua necessiras, runc eft quando occurrit pattie ita venemens, que fubuerter et rationem, nifivteretur tali habitu virtutis. Sed quia tamen Doct.no tenet, gadus fit præcise bonus bonitate morali ab habitu virtutis, cum ifte expresse teneat in quarto d. 14. g.z.quòd non est de ratione actus moralis, quòd fit elicitus àvirtute morani, vel quod fit generations virtutis moralis, ad hoc chim, vt fit perfette mo-ralis (pofito etiam, q nullus habitus virtutis mora-lis fit in voluntate) fufficit, quòd fit elicitus conformiter rationi rectat, frue dictamini recto, vi patera Doct.in primo, qviti prolo.& dift. 17. primi, &in feeundo, d.7. & 42 & in terrio, di.33. E in quartos dift. 14.q. 2.8 in quolib. 18.

S Poteft ergo expone dictum Doet.fccudo modo, fie intelligedo, quod actus dicitar praicise bonus bonitate morali, quia clicitur conformiter rationi reftæ actu dictanti de omni citumftantia requifita ad actum morales de quibus circunftantijs Quomedo dictum eft fupra dift.40 Dicit ergo Doc.quod poerit elicitus à volunate libere girca obiectam conueniens propter finem convenientem, & modo fibi debito, qui tamen actus, nec erit moraliter bonus, nec moraliter malus, quod non fit moraliter bonus, patet, quialicet habeat omnes circumfantias fupradictas, non tamen habet cas secundu dichamen rectiz rationis, quod requiritur ad hoc, vt fit moraliter bonus, nec etia eft moraliter malus, quia ruc talis actus effet viruperabilis, mili dicatur, quèd effet moraliter malus privative seu negative, quia careret conformitate ad rationem recta. Dico primò, quòd effertantú negative moraliter malus, non tamen contrarie, quia fi effet cotrarie moraliter malus, tunc effet vituperabilis, & dicitur ne gatiue moraliter mains quando tantom negat aliquam circunftantiam requificam ad actum perfecte moralem, vi cum quis libere dat eleemofinam. pauperi actu non cogitando de fine, tunc talis datio eft tantum mala moraliter negative, sed quado eft malus contrarie, runc ponit circunftantiam repugnantem circumftantie debite, vt cum quis dat

elecmolinam propter vanam gloriam tangažpropter finem. Sed de hoc prolize diche eft fupra d.7. & in quolib.q.18.& vide qua ibi expositi

Dico fecundo, quod licet talis actus hoh fit eltcitus conformitet rationi recta, tame non eft malus morahter, quia vi fie natus est elies conformiter rationi recta, quia et fic non includit aliquam circubRantiam repugnanten actui morali, immo includit omnem circunftantiam naram dictari à tatione recta.

Intelligendo etgo hoc modo potest exponiate Oprima extoritas philofophi, quod iufinia generatur ex ope- poficio verribus justis, non tamen luste factis, dicitur enim borum Arif. opus iustum, fiue actus rustus, qui habet omnes cir-cunstatias requisitas ad actum bonum bonitate naturali, fed quia tamen tails actus no habet rales circunftantias acu dictatas à ratione recta diditit no iulte facitus, quia non conformiter elicitus rationi recte, & tamen non fequitor non eff iuffe elicitus quia non conformiter tationi total, tigo eff fim-pliciter iniufté elicitus feu vituperabilis, eft ramen le cundum quid mufte clicitus accipicii du fy init-fte, pro vi præcise dicit negatione actualis tonfurmitaris ad rationem rectam. Et fimiliter poreff ez-Expositio poni hittera fequens cum dicit, fimiliter de actibus littera. clicitis post virtutem, porchhic accipi virtus non pro habitu virtutis moralis exiltentis in voluntates fed pro habitu virtutis intellectium, fiut exifictis in intellectu, puta pro habitu prudentiž ciulato ež pluribus dichaminibus rectis. de que vide Doctain rimo, di. 17. Loquendo ergo de tali virtute, dicié Doct.quod licer quis habezer talem habitom virtutis in intellectu, tam epoteft elicere actum perfecte bonum bonitate naturali, & non fecundum actuale dictamentalis virturis, quia non apparet meent tas, quòd quado elícit talem actum, quòd actu eou gilet de cireultantijs requisitis ad bonisatem naveralem illius actus, fed fi eft neceffitas viedi tali vieme, tune eff quando occurrit talis pallo, que nate eft obruere dictame recthin, nifi actu vierenir uff virture, fud recto dictamine talis virtatis, AVEN .

DE lecundo principali, fellecet de bono, de malo meritorie, vel demeritorie, Centequam ponat conclutionem, in que tenef, quod datur actes neus ter perfecte moralis, quitamen non en merinorius nec demetitorius præmitur aliqua. Primo, quod actus metitorius, frue deinerflorius, fiue ratio met riti in actu præfuppolitit bonflutem motale actus scilicet quod actus non potest elle meritorius, hill fir motalls. An modo requiratur bonitas thoralis perfecta, fle quod actus non poffer effe mericorius nifi acta conformiter eficiatur rationi rethe fecun dum omnes citcunftantias requisitas, de hoe noelt præsens sermo, Dicircigo Doc.quod metitam via tra bonitatem moralem actus addit relationem ad vltimum finem, quæ relatio fif ex charitate inexiftente, idelt quod actus non eft formalitet' meritorius, nifi zetu cliciatur à voluntate in ordine ad Denm, & hoc charitate inclinante voluntatemi, fine partialiter concurrente ad talem actum ficine Deum relatum. Sed de ratione metiti formaliter in quo confistat, vide Docto. in primo, diffin 171 & in tertio, dift. 18.& specialiter in quolib.queft. 177 vbi videtur addere aliqua vltra dicta m primo, ot & tertio, & in hoc non videtar maltum inliftenda, fed fufficit hoc habere, gadus ad hoc, vt fit metitorius oportet, quod fic relatus in Detungline ptopter Deu elicitus, & hoc est charitate non existente.

Secundo præmittit, quod actu teferri in Deu Adm ad ex charitate poteft tripliciter intelligi, scilicet vel hoc fit meactualiter, vel virtualiter , vel habitualiter. Primo ritorim. modo refertur actualiter quande intellectus actu dictat

tur bonus .

alibur .

Libri marina Diltin: 081 dictat, quòd voluntas velit diligere proximũ pro-pter Deu, & ex charitate, tunc talis dilectio actualis lie coformiter elicita rationi recte citactus, actu relatus in Deum ex charitate. Similiter idem dico de actibus imperatis in alijs potentijs, puta de actu temperantiz, vt quando voluntas imperat actum. temperantiæ in parte sensitiua propter Deum ex charitate, & ratione recta ad hoc dictate, talis actus imperatus est actus actualiter relatus in Deum. Secundo modo, scilicet virtualiter dicit Doct.sic, sicut ex cognitione, & dilectione finis deuentu est ad volitionem huius entis ad finem, puta ex cognitione, & dilectione Dei pertinente ad portionem. superiorem, portio inferior confiderat talem actu, puta pœnitentiam este assumendam, & postea illu exequitur volendo, pontamen tunc referendo in finem, quia nec tunc actualiter cognoscitur, nec di-ligitur. Aliqui Scotistæ fic dicunt virtualiter inquiunt cum ex amore actuali ipfius Dei deueni in cognitionem peccati mei, & hoc ob amorem eius, quia est eius offensiuum triftor, & pœnitentiam facio, pon tamen tunc actualiter illum actum poenitentiz in Deum refero actualiter, quia nec de Deo cogito, nec tunc Deum actualiter amo, talis actus pœnitentiz est virtualiter tantum in Deum relatus, bzc ille. Tamen pro clariori intelligentia nota aliqua, primo quod dicit Doct. in quarto, diftin. 14. quast. 2. de poenitentia virtuali, puta de displiceria peccati, quæ tunc dicitur virtualis, non quod actu cliciatur aliquis actus displicentiæ de pecçato, sed. ex hoc solo, quòd quis intense diligit Deumin se, & propter fe, talis dilectio Dei potest dici pænité-tia virtualiter, ex hoc folo, quod dilectio Dei, itaintensa virtualiter includit displicentiam de peccato, & hoc patet, quia fi quis intense diligit Deum propter le fi actu cogitaret de peccato, vt Dei offopfiuo statim eliceretactum displicetie, "quia ista. non yidentur fimul stare, quod quis diligat Deum, & non deleat de offensione Dei. Et de sali actu virmali non loquitur hic Doct.quia hic loquitur, de. actu virtuali actu elicito examore Dei prius habito. Nota etiam, que dicit Doct. supra in isto secudo, dift 35 de auerfione virtuali, & per confequés: de conuersione virtuali, quis enim virtualiter auerutur a Deo quando commituit actum oppolitum. qouerfioni virtuali in Deum, vt patet de odio proximi', dilectio enim proximi, & fi non formaliter ch conucr fio in Deum, est tamen virtualiter conuerfio in iplum, quia pro quanto dilectio proximi virtualiter continetur in dilectione Dei, quia ifta. non ftant fimul, quòd quis diligat Deum, propter fe, & odiat proximum, & hoc de potentia Dei ordinara, feçus de potentia Dei absoluta, yt expresse, pater à Doct in tertio, dist 28. & nota, que ibi expofui. Dicitur, ergo ibi, conuerfio virtualis cu quis diligit proximum propter Deum, & licet talis dilectio proximi fit actu relata in Deum , tainen dicitur conuerfio virtualis ex hoc folo, quòd no formaliter, & immediate eft in Deum, ficut dicimus, quòd odium Dei formaliter auertit à Deo, & per confequens duectio Dei in se couertit formaliter in Deum. Adhuc loquendo de tali actu virtuali no est fermo in proposito, quia talis actus virtualis si-, mul stat cum actuali dilectione Dei, sed actus virtualiter relatus in Deum in proposito non simul eft cum dilectione Dei actuali propter quam elicitur talis actus, quia tunc effet actus relatus in. Deum

Litters Do-Dico ergo, quòd hæc littera Docto.poteft haetoris potest habere du bere multiplicem fensun, nam primo potest fic inplicem fen- telligi, quod quis diligat Deum in fe,& propter fe, que dilectio duret per horam, & post illam horam [NTP

acu diligat proximum non in ordine ad Deum, & talis fenfus non videtur ad mentem litteræ, quia fi talisamor proximi natus fit virtualiter cotineri in amore Dei, quia tamen non præcedit ex amore Dei, vt pater, quia tunc non est amor Dei, ideo ad mentem litteræ non dicitur virtualiter relatus in Deum. Secundo potest sic intelligi, quòd quis actu diligat Deum, & stante dilectione illa conuertat fe ad proximum diligendo illum cx amore ipfius Dei, fic quod dilectio Dei fit continuata per mediam horam, & fimiliter dilectio proximi, & post vltimű inftans medietaris horæ cellat dilectio Dei in fe, sed continuerur dilectio-proximi per aliani mediam horam, tunc dilectio proximi, qua fimul fuit cum dilectione Dei actu fuit relata in Deu , & eadem dilectio per aliam medictatem horæ dicitur virtualiter telata in Deum, & hic fenfus videtuu stare cum intentione litterz. Tertiò potest sic intelligi, quod quis actu diligat Deum in le, & propter fe, & stante dilectione Deiactu diligat proximum. non tamen referedo illum amorem in Deum, fed quod tantum absolute apfum diligate talis dilectio forte no dicitur virtualiter relata in Deum, & hoc si non procedit ex dilectione Dei Siverò-talis dilectio procedatiex dilectione Dei, ve cum quis diligit Deu propter se, & post coghado de proximo, quod est creatura Dei diligat ipsim proximu abfolute, ita quod talis amor procedat exampte Dei. tung talis fensus ctit ad metem littera, Quarto mo-, de poteft intelligi, & magis ad fenfum littera quado quis actu diligit Deum propter fe, & fimul cogitat pescatum, vi offensiuum Dei, & actu elicit displicentiam de peccato propter Deum, Stach, imperatin parte lenfiquaiputa abfinetiam, val per regrinationem, & huiufmodi, & immediate poffgeffet ipfa dilectio Dei, fed connverur abitinentia. & perserinatio; this tals actus abilicentia vel pcregrinationis, qui originaliser pur cuffit examore, Dei dicitur, virtualitar relatus in Deum, Non-prim . credo, quòd displicentia pectari, velacias abdinotie imperatus fi tantum gliciaur past ampré Dein quod virgualiter fir actus relatus in Deum, nifi mor do præexposito. Et hog enam forde potest este coforme dicto. Doct.in quario, difto deinientione, actualit & virtuali, vi cum quis actupropter Deu affumit pepitentiam actu cogitanda de illa, & de Deo, tunc talis actus ponitanting dicitur vitualiter contineri in actuali possitentia acturelatatin. Doum, & fic salis actus dicorne cuam virtualiter relatus lo Deum

Qualtio

J Teruo modo dicitur acus relatus in Deumtantum habitualiter, puta quia habet habitum qui. est principium referendi actum in Deu, & lic omnis acus, referibilis in finem manens cum charitate dicitur referri habitualitar, ira quòd talisactus. elicitus à volutate informata charitate, nec actualiter, nec virtualiter fit ex charitate relatus in D un yr cum quis aitu diligir proximum non confiderado, ner de Deo, ner de lege ipfius, talisatius non. actu refertur in Deum excharitate nec griam xigo tualfier, cum non procedatex amore Des &c.

Tertio principaliter pramittit, quod a chus, tripliciter potett non referri in Deum primo negauue absolute, vi quando actus, nec actualiter, nec: virtualiter refertur ex charitate in Deum, beut cu quisactu dat elecmotinam pauperi non ex amore, Dei, nec cogitans de ipío Deo, sed yt præcise subuentet indigentiæ pauperis talis actus, nec virtuali-, ter refertur in Deum, Secundo actusnon refertur in Deum privatiue, puta quia non est natum refer-, A. ri ficht peccatum venjale, quia licet fet cum cha-, referatur in ritate non, elt samen natum cum charitate referte. Deum. ìn

ala



Nota

Opinio Ali-

anorum Sco

tiftarum.

## Secundi Quadragesimæsecundę Vnica. 240

in finem, & dicitur talis actus non referri priuatiuè, ex hoc, quòd est ibi priuatio alicuius circunstatiz, quæ nata effet ineffe actui, vt cum quis corrigit proximum, sed non debito modo, tunc talis actus correctionis catens tali circunstantia erit comuniter peccatum veniale, dicitur ergo talis actus streferibilis privative, non quòd fit actus natus referri, sed dicitur priuatiue ex hoc, quòd priuat aliquam circunstantiam propter quam privationem non potest referri in Deum ex charitate. Tertiò dicitur actus non referri contrarie, quia scilicet corrumpit principium referendi, scilicet charitatem, vt peccatum mortale, nam peccatum mortale corrumpit charitatem, non quòd cotrarietur fibi formaliter, vel virtualiter, sed tantum demeritorie, vt fupra patuit in isto secundo, dist 28.& satis, patet in quarto, diftin.1.quæft.1.respondendo ad argu-menta principalia, & quæft.6.& singulariter di.16. quæft.2.vbi quærit Doct. an infusio gratiæ, & expulsio culpæ sint duæ mutationes reales.

clufte .

Iftis præmiffis ponit Doc.aliquas conclusiones. Frima con- Prima est, quòd loquendo de actu non referribili in Deum secundo, & terrio modo, tantum actus est malus, quia actus secundo modo est peccatum.

veniale, & tertio modo peccatum mortale. Secun-da eft, quòd loquendo de actu referribili in Deum Simada cochefio. ex charitate dicit, quòd actus primo, & secundo modo est meritorius cum talis actus referatur in-Deum ex charitate, & licet hic dicat de acu fecundo modo, quòd fit probabile ipfum effe meritorium, tamen absolute videtur dicendum ipsum efse meritorium, quia sake elicitur virtualiter à charitate, vt fatis euidêter posset deduci ex dictis Doc. in primo, dift. 17. & in tertio, diftin. 18. & in quo-Tertia De- lib.que f. 17. Tertis conclusio est de actu qui tantu cinfio . refertur habitu aliter, & negatiue, ideft qui no refertur in Deu ex charitate, nec actualiter, nec virtualiter dicit, quòd hoc est dubium, an scilicet talis actus fit meritorius, vel peccatú veniale, quia mor-

sale pecatum non poteft effe, & patet, quia ftat cu

charitate, aut quod talis actus fit indifferens, scilicet quod no fit, nec moritorius, nec demetitorius. Si ponatur, quòd talis actus fit meritorius, túc vídetur, quòd homo existens in charitate continuè mercatur, cum multos tales actus quali cótinue eliciar qui, nec actualiter, nec virtualiter referuntut in Deum ex charitate. Și verd ponat, g talis actus fit peccatum mortale, vel veniale, tunc videtur, g homo continuè peccet, vel mortaliter, fi ponatur peccatum mortale, vel venialiter, fiponatur peccarum veniale, quia multos tales actus elicit continue, qui non referuntur in Deum nec actualiter, nec vittualiter. J Dicit ergo Doct.ad quæft.respödendo, an sci-

Az pofsit da diferens.

ri affus in-licet positi dari actus indifferens ad bonitatem meritoriam, & malitiam demeritoriam, q ví probabile tales actus indifferentes ponere, quia illi actus quitantum habitualiter referentur in Deum non hahent sufficientem rationem malitiæ pertinetem ad peccatum veniale, quia possibile est nullam deordinationem effe in eis, que sufficiat ad rationem peccati, non enim tenetur homo, nec tétione necefficatis contra quam est peccatum mortale, nec tentione minorí, contra quam fit peccatum veniale referre semper actum suum in Deum actualiter vel virtualiter, quia Deus non obligauit nos ad hoc, neque videtur esse in istis actibus sufficies ratio bonitatis, vt fint meritorij, quia no videtur minor relatio sufficies ad meritum, quàm relatio virrualis, qualis non eft hic. Sunt ergo multi actus indifferentes non tantum secundum esse, quod ha bent in specie nature, sed etiam secundu elle, quod habent in effe morali. Sunt etiam multi actus indifferentes ad bonum meritorium, & malum demeritorium, quia vnum individuum poteft effe tale, & aliud tale, puta vnus actus poteft effe meritorius & alius demeritorius multi etiam fingulares actus eliciti sunt indifferentes, qui nec sunt tales, neque ta, les, idest qui non sunt meritorij, nec demeritorij, & non solum actus non humani. de quibus non est fermo ficut mouere barbam, vel leuare festucam, & huiufinodi, qui procedunt ex fola imaginatione Alus proce non ex libero arbitrio impellente, fed etiam de dentes ex actibus libere elicitis, actus humani funt illi, qui fola imagiprocedunt à libero atbitrio, quod includit intelle- varione. dum, & voluntatem, vt supra patuit. Dicit ergo Doct quòd non folum actus non humani possunt. esse indifferentes, sed etiam multi actus cliciti à libero arbitrio, possunt esse indifferentes

A D arguméta principalia Doct. primò arguit probando, quod non possit dari actus indifferens ad bonum, & ad malum. Et arguit primo, fiç,quia inter habitum, & privationem non eft medium, vt, patet 10.metaphyfic.tex.commen.15.vbi habetur . quòd opposita privative sunt contradictorie oppolita circa aptum natum, priuatio inquit quedam. est contradictio, aut in potentia determinata, aut... concepta cum fusceptino, hæcille, Sed inter contradictoria nullum est mediu, vt patet quarto metaph.tex.commen.17.fed in proposito bonu,& malum funt priuatiue opposita, ergo non datur actus medius, qui non fit, nec bonus, nec malus.

Responder Doct.quod bonitas, & malitia mo- Benitas , & ralis circa actum non funt priuariue opposita, pa- malitia non ter, quia actus non est malus ex hoc folo, quòd ca- /nat prinaret bonitate tali, vel tali, fed ga caret bonitas quam tind oppofi debet habere, non autem omnisactus debet habe- 14. re talem bonitatem, vt puta actus dadi eleemofina pauperi propter indigentiam, & hoc fine dictamine rationis, quampis talisactus careat tali conformitatead rationem rectam, tamen no dicitur formaliter malus, quia non tenetur habere illam, fimiliter, patet de bonitate meritoria, & malitia.

oppolira. 9 Secundò arguit fic, ex actibus generatur habitus, ergo fi inter actum bonum, et malum effet actus medius, tunc effet aliquis habitus genera-tus ex huiusmodi actibus, qui nec effet bonus, nec malus,

I Respondet Dock concedendo, q ex similious actibus generatur fimilis habitus, & ita ex multis actibus indifferentibus poteftgenerari confimilis habitus ad confimiles actus in genere inclinans, no tamen inclinat ad cos, nec ve bones, nec ve malos, ficut etia ipfe in fe neque cít bonns neque est malus, ficut nec etia generatur ex actibus bonis, vel malis, & ita inconveniens, ad quod deducit ratio non eft inconueniens, fed tanquam verum concedendum,

### Dift. XLII, Qualtio Vnica.

Vtrum peccatum poffit effe in cogitatione.

Seraphicus Bonau. 2. sent. dist. 42. q. 1 art. 2. Scotus 2, Sent. dist. 42.9.1.

D.Tho.prima secunda 9.75. art. 2. Rictardus 1 fent.dist.41.q.1. Durandus 1. sent. dist. 41. q. 2.

ORCA dift.42.querit Doc.quatuor per ordinem primo, an peccatum possit este in cogitatione. Secudo vtrum in fermone. Tertiò vtrú cor fistat in opere. Quarto vtrum divisio Hiero. de peccaso sit sufficies, que talis



### Libri

ralis eft super Ezech. Triainquit generalia delicta quibus humanum subiacer genus aut enim cogitatione, aut fermone aut opere peccamus. Potest etia quinto, quetit de diffin.7. peccatorum capitalium.

fit in actu

A D iftas quæft. Doct. Respondendo præmittit An malitia quoddam generale dictum, scilicet quod malitia primo, & formaliter non est nili in aliquo actu vovoluntatis. Juntatis, & hoc multipliciter probat primo, quia iustitia habitualis, vt distinguitur contra peccatum originale, quæ dicitur iustitia originalis, & iustitia actualis, vt disti nguitur corra peccarum actuale est formaliter in voluntate, & hæc iustitia actualis nihil aliud eft, nisi rectitudo actus, de qua supra dictum eft in fecundo, dist. 34. 35. 36. & 38. & fimiliter patet in quarto, dist. 14. q. 1. Si ergo talis iustitia ha-bitualis, & actualis est formaliter in voluntate etia peccatum originale, & actuale erit formaliter involuntate, & de peccato originali, satis patet per Ansel.de conceptu virginali.cap.4. Patet etiam per rationem, quia priuatio, & habitus sunt contradictoria circa istam, vt patet 10 metaphysic.tex.commen.'I 5.nam peccatum originale est carentia iustitiæ originalis, vt patet per Ansel.de conceptu virginali cap.27. per peccatum, inquit, quod origina-le dico aliud intelligere nequeo in ipfis infantibus nisi factam per inobedictiam Adz iustitiz debitz nuditatem per quam omnes funt filij iræ, & fic patet quomodo talis nuditas nihil aliud eft. nifi carétia iustitiæ originalis, & de hoc vide Doct. supra in Quid perca ifto fecundo, dift. 31. Similiter peccatum actuale eft in afinale. formaliter carentia, fine privatio iustitiæ actualis non, quæ insit actui, sed deberet messe, & de hoo prolixe dictum est in isto secudo, d.34.35.36&37.

Secundò probat idem per Aug.3.de lib. atbi. cap.1. Caufa primo peccadi est volutas, nihil enim est peccatum, nisi quod est in potestate facientis, & nihil est in potestate facientis, nisi quod est in potestate voluntatis eius, quia nihil preter hoc est imputabile, vt prolixè patet à Doct.in quolib.q.17.& 18 & hoc idem per Aug. 13. de ciui. cap. 8. qui vult, quòd defectus volutarios sequitur debita pæna, & gromede quia folum peccatum est punibile, ideo est volunpeccatum fit tarium, & nihil eft primo, & formaliter voluntavoluntarin. rium, nifi actus elicitus voluntatis.

[Tertiò, & vltimò patet hoc idem, quia omnis causa actiua in vniuerso præter voluntatem est naturalirer actiua, accipiendo naturaliter, non, vt diflinguitur contra supernaturaliter, sed vt distinguitur contra agensa proposito, siuè per voluntatem, & sic hic accipitur naturaliter, idest per modunaturæ, ergo nulla præter voluntatem eft vitupetabilis propter suam actionem, & hoc pater per Augu. tertio de libero arbitrio, causa enim naturalis secudum eum non agit, nisi secundum quòd accipit, vt agat ab alio, & ideo in nulla fua propria action est vituperabilis, & per consequens in nullo actu An cogita fuo est formaliter peccatum. Ex quo sequitur. g in tione fit per cogitatione fermone, & opere non est peccasu for-casum. maliter, & primo, fed est in solo actu voluntatis, peccatum tamé potest esse materialiter in istis acti-bus, scilicet cogitatione, sermone, & opere, quia sccundum Anschvbi supra voluntas est inotor in toto regno anima, & omnia obediunt fibi, ficut ergo voluntas tenetur habere in actu suo rectirudinem, fic tenetur habere illa in alijs actibus exterioribus, ad quos cooperatur, vt motor, ficut igitur mouédo recte potentias exteriores actus carum funt recti rectitudine participata, ita etia mouendo nó rede, funt no recte qua rectitudine debet volutas illis dare, & ita mouedo cas no recte privat cas illa ctitudine, & hoc patet p Anfel.vbi fupra c.4.vbi lo-

nobis dominiu cui non obedire no possumus, &c. Ex quo etiam sequitur, quòd nullus actus possit cffe malus etiam materialiter, nifi qui poteft imperari ab actu voluntatis formaliter malo.

Qualtio

Sed occurrit difficultas in hoc, quod dicit, 👳 peccatum est tantum materialiter in actualiarum potentiarum a voluntate. Contra, quia privatio rectitudinis, quæ debet ineffe actui, eft formaliter peccatum, & talis priuatio inest formaliter actui imperato in parte sensitiua, sicut etiam rechitudo Dubium. actualis actus eft actu, & formaliter in ifto.

Secundò etiam dubitatur in hoc,quòd dicit,🌩 eft à fola voluntate, quia actus bonus, vel malus voluntatis non est bonus, vel malus, nisi quia elicitus à libero arbitrio, fed liberum arbitrium includit tam intellecto, qua volutate, ergo actus bonus, ucl malus ita est ab intellectu, sicut à voluntate.

Respondeo ad primum, quòd Do&nó negat Primum. quin priuatio rectitudinis, § deberet incle actui impetato in alijs potetijs fit formaliter in tali actu, ficut etiam iustitia actualis opposita est formaliter in isto, ut patet in terrio.di 33. Nec etiam haber ne gare, quin talis priuatio recritudinis fit formaliter quædam deformitas, vocat ergo talem privatione peccatum materialiter pro quanto talis actus imperatus immediate elicitur à tali potetia, quz nullo modo tenetur dare rectitudinem actui, si ergo actus est rectus, vel malus, hoc non est, quia præcise à tali potentia, sed quia imperatur à potétia libera, quæ tenerur dare reclitudinem actibus aliarum potétiaru, quæ fubfunt imperio ipfius, fed actus immediate elicitus à volutate dicitur formaliter bonus, vel malus ex hoc folo, quòd immediaté elicitur à potentia, quæ tene sur dare rectitudinem tali actui. Patet ettam, quòd ideo in actibus aliarum potentiarum dicitur peccatum materialiter, quia tales actus non possunt este primo boni vel mali, sed necessario præsupponunt actum elicitum voluntatis bonum, vel malú quo tales actus imperantur, & hoc fatis patere poteft ex dictis, in primo, dift.vlti.& dift.17

Ad fecundum dubium dico breuiter tenédo " fecundum. quòd intellectus fit pars liberi arbitrijeo modo, quo fupra exposui in isto secundo, distin.38. quòd licet intellectus concurrat partialiter ad actum voluntatis quo ad fubstantiam, & intensionem actus, tamen non concurirt ad rectitudinem, vel deformitatem actus, fed hoc eft folum à voluntate, nam vt voluntas partialiter elicit a Qum, fi illum elicit conformiter intellectui recto dat rectiendinem. actui. si verò elicit difformiter, tunc privat actum tali rectitudine, & quia in fola potestate voluntatis eft fic conformiter, vel difformiter elicerc actum intellectui recto, ideo conformitas in actu est formaliter rectitudo actus, & difformitas eft formaliter priuatio rectitudinis, vt satis patet à Doct in primo, distin.17.& de hac conformitate vide, quæ ibi exposui, & in isto se cundo, dist.41. Et quèd volutas positi conformiter elicere, & difformiter hec expresse patet à Doct. in isto 2. dift. 9. & 39. & alibi.

IBI. Ex iftis respondeo ad primam quast.qua est de cogitatione. Et respondendo ad quæst. Doc. facit duo. primo præmittiran cogitatio positi ese in potestate voluntatis, & quomodo possiteste. Secundò oftendit quomodo cogitatio poffit effe mala, & primum præsupponitur secundo, quia vt dictum est supra actus alterius' potentiæ à voluntate non poteft effe bonus, vel malus materialiter, pifi subsit in perio voluntatis.

Quantum ad primum. Hic Doct. plura facit. Primo piobat tribus rationibus, quod cogitatio quens in forma aliarum potentiarum dicit, dedifti 🖞 non possi subesse imperio voluntatis adducendo aliquas

Dubium.

Re/tonfiend

, Responsiond



# Secundi Quadragesimæscoundæ. Primæ 241

Cuisneia unis.

aliquas auctori, scilicet Augu & philosophi, & ali-quas rationes. Tertio concedit, qualiqua intellectiquel cognatio est à voluntare imperata, distin-10 Potes guando tamen de prima, & fecunda cogitatione, 1 effaine- & de prima pullus dubitat, quon est in potestare iris velues voluntatis, fed de feçunda est difficile, & loquendo. de ista secunda antequàro ponat opin. propriam.

quinque modos respondedi quos etia improbat. Quo ad primm vbi probat tribus rationibus actum intellectus non subesse imperio voluntatis, Arguit primo fic, omnis volitio requirit necellatiò intellectionem naturaliter priorem licet limul duratione, quia voluntas non fertur nifi in præcognitumavt patet per Augu, quæro igitur quam cogitationem poteft imperare, non illam prior em, vt patet, quia est prius elicita actu elicito voluntatis, & non posset imperari à voluntate, nisi mediate actu suo elicito, nec aliam secundam posser voluntas imperare, quia tunc talis secunda fuisset pre cognita, quia voluntas ad nihil mouet etiam fimul duratione, nifiad illud, quod fuit præcognitum., Si ergo mouer intellectum ad talem cogitatione \* scilicet imperando intellectui, vt eliciat talem cogitationem, seu intellectionem circa tale, vel tale oblectum, ergo ralis intellectio fuit prius præcognimperaliam intellectionem, quia voluntas (ut dixi)non poteft ferrisnift in præcognitums& tung quæro de illa alia, quæetit tertia in ordine aut potest mouere intellectum ad illam eliciendam, aut non Sinon, ergo nec smiliter paterit mouereintellectum ad secunda eliciendam cum non sit maiocratio de fecunda quàm de tertia, fi fic, ergo illa tertia fuit præcognita per aliam scilicet per quartam, & tunc vel oportebit procedere in infinitum in actibus intelligendi aut oportebit concedere . g.nullus actus intelligédi subsit imperio volutaris,

ani.

Deinde arguit sic, & redit in idem cu prima dicit, o voluntas potest imperare intellectui cogiref impera tationem alicuius obiecti, tunc quero aut poteft re intelle. imperare illam à quaauerrit intellectum, puta im perare intellectui, quòd definat à cognitione lapidis, aut potest imperate illam ad quam convertit illum intellectum, puta an possit imperare intelle-Ctui, o eliciat cognitionem circa lapidem. Non primum, quia tunc non anerteret ab ez, paret, quia fi voluntas vult auertere intellectum à cognitione, puta hois imperado intellectuí vt definat à tali cognitione hoc non pót imperare nifi talis fit præ cognita ab intellectu, & fic oportebit volutate im perare intellectui ut couertat fe ad illa cognitione cognoscendo illa, octucimperando tale cognitionem qua cognosceret cognitionem hominision -auerteret à cognitione hominis, immo magis firmaret illam, immo oporteres fi vellet auertere intellectum à cognitione hominis, o etiam fimul auerteret ab illa secunda cognitione, sed hoc non .posset facere nifi talis secunda cognitio foret præcognita per aliam cognitionem quæ etit tertia, & sicoporteret voluntatem imperare intellectui ut eliciat illam tertiam, quam etiam non posset impe rare nifi effet præcognita, & fic effet procedere in infinitum. Non secundam, quia vt dictu est in prima ratione volitio requirit in intellectu actualem cognitionem fimul duratione, & priorem natura, cogitatio verò ad quam conuertit idest quam imperat eliciendam ab intellectu circa tale vel tale obiochum est posterius natura volitione per quá intellectus convertint ad illam fiue per quam inrellectus imperatur ad illam cognitionem eliciendam, fed hoc no potest effe, quiz talis cognitio imperata erit necellariò prior natura, quia voluntas • non poteft ferri in illam nifi prius fuerit cognita

ab intellectu. Secundo principaliter arguitur fic, in caufis per se eiusdem speciei non parest esse circulus, ve pater primo polt. tex. c.6.tunc enim idem eller el fentialiter prius, & posterius ve fatis parers led cogitatio in intellectu est per se cause requisita à vo-litione, cum voluntas non potest velle nisi pracedente cogitatione in intellecturergo non crit. ecatra voluntas caula cogitationis in intellectu, nec p consequens poterit illam imperare.

Ibi.Dices, scilicet ad istam tertiam rationem. concedendo ipíam de per fe caufis, fednegatur, qu cogitatio fit per le caula volitionis sed tantum pa nitur caula fine qua non.

Jbi, Contra, hic inftat contra hac responsione caufa prior non folum non haber effe caufa poste- Note & be. riori, led nec ad actum fuum præsupponit actum ne. cause posterioris hoc patet, sam sol popint cause prior caula particulari respectu, puta ignis generandi, ficut ergo entitas falis non dependerab enti tate cause particularis in essendo fic, necastio folis circa ignem generandum dependet ab actione caulæ particularis, nec necellario præexigit illama quia in effentialiter ordinatis causa prioi prius in fuitin effectum, vt paterin lib, de caulis. Sed in ppolito, li voluntas imporat cognitionem in intelle ctu respectu talis cogitationis, ergo non præsuppo nit actum intellectus vr caula fine quanonie tamen fi voluntas imperaret intellectuiad cogitario nem eliciendam ellet caula superior ipso intelle-Au respectu talis cogitationis elicienda, & sic imperando illamilla uoluntas nullo modo præexige retaliquem actum intellectus, quod tanien eft ma nifeste fallum, quia nunquem voluntas porest habere aliquem actumcirca actum alterius potentiænifi præggiget actum aliquem intellectus cum volustas nunquam feratut nisi in præcognitum.

Ibi.Quilibes effectus hac eft tertia ratio prin cipalis qua probat, quòd pullus actus intellectus sublicimperio voluntatis, & ratio Rat in hoc, quia, qualibatintallectio præter omnem actum voluns mishabet sufficientum causam respectu suz productionis ergo non dependet à voluntate ve à cau. fasantecedens pater, quia memoria perfecta (quasi fecundum Dochin primo.d.2. parte.2.q.3.&.di.3. q.7.8.&.q.prima, & feeundo.d.1.quaftie.1.& alin bi fæpe includivintelle Gums& obiectumpræsens, vel in se vel in specie intelligibili vt duas causas pap tiales intellection is integrantes ynam totalem) eff principium effectiuum sufficiena cuiuscung; actus intalligendi', ficut cuam memoria focunda in diuinis eft principium perfectum tam noticiæ effun talis quâm noticia genita nullo actu uoluntatis. diuina quouismodo concutrente ve prolize oftefum est à Docto.in primo.distin.6.q.vni.sic crit in proposito,

S Confirmatur ista ratio, quia caula naturales Cofirmatie habentes causahtatem super effectum communé rationis. iplis caulis totaliter caufantillum effectum, ita qu caufationem illius non concurrit voluntas, nam calor qui ponitur causa naturalis caliditatis ligni, fic caulat caliditatem in ligno, quòd nulla volun-1 tas creata coucurrit ad talem caulationem. Sed in. proposito intellectus, & obiectum sunt causana. turales cuiuscunque intellectionis, & agontes per modum natura, vt fatis patet à Doct di. 3.q.7.primi.&. 15.q.quolib.vbi etiam videtur tenere, quòd non folum intellectus agens fit partialis caufain-tellectionis, sed quod ettam intellectus possibilits, ergo qualibet intellectio fic dependet à folo intel lectu, & obiecto præsente in se fi est intellectio in : tuiuna, vel à specie intelligibili obiecti si est abstra

Franc.Lych.in ij.Sen.Scot. Hh Giua,

#### Libri Diftin. S Uuzitio

atiua, vt patet à Docto. in primo. distinctione tertia, quaftione fexta, septima, & octaua. & diffinctione decimaoctaua, quòd nullo modo des allus intel pendet ab actu alicuius voluntatis create, & fic leftus sub patent ifte tres rationes.

ef imperio ¶ Ibi.Respondeo, & dico. Hoc est secundu prin voluntatis. cipale in isto articulo voi Doctor. probatin gene-

rali, quòd actus intellectus sub est imperio voluntatis, fi enim nullus actus intellectus subesset imperio voluntatis, tunc intellectus femper intelligeret obiectum perfectiffimum vel obiectum per fectius, ita quòd nunquàm poffet intelligere obiedum imperfectius, cuius oppofitum experimur, & quòd hoc fequatur, pater quando duz caufz na turales agunt circa vnum passum, quarum vna eft valde perfectior alia, tunc pfectior impedit actioaem fecunda, fed in proposito quodcunque obie-Aum comparatum ad intellectu vt ad pallum fiue receptiuum intellectionis eft causa mere naturalis ergo obiectum perfectius fic concurret ad intelle-Chonem fui vna cu intellectu qui est alia causa par tialis, quod totaliter impediet actionem obiecti imperfectioris, & fic stante præsentia obiecti perfeotifimi nuquam intellectus posset se avertere à cognitione talis obiecti, & convertere lead cognitionem, imperfectioris, quod videtur absurdum.

JHoc idem probat Auctoritati.Prima eft Aug. fecundo de tri.com. 3.&. 5. vbí dicit, quòd voluntas vult, & copulat parentem cum prole, verum eft ta men,quod in secundo loquitur de sensus fed in.15. loquitur de intellectu. Hoc ctiam patet Auctori. philosophi secundo de anima. tex.com.60.qui dicit, quod intelligimus cum volumus scilicet quorum notitiam habitualem habemus, & accipitur hic notitia habitualis non pro habitu caufato ex actibus, led pro objecto præsente saltem in specie intelligibili,& fic volutas poteft vti modo vna fpe cie, modo alia ad intelligendum aliud, & aliud objectum vt supra expositum est in isto secundo. dift:9. Habetur etiam' primo ethi.quod habitus eft quo quis potest vti cum voluent, nà quòd est in potestate voluntatis ad libitu vti quocunque habitu, fiuè appettitivo, siuè intellectivo accipiendo etiam habitum pro specie intelligibili, quæ dicitur Que fpecies habitus ex illa conditione, q est qualitas sir mata in intellectu, vt patet à Docto.in primo, diffinctio.3. quaftione.6.

Ibi.Dico igitur . Hoc eft tertium principale in 1.artic.vbi Doc. vult quodaliqua intellectio fubfic potestati voluntatis, sed respectu emsdem objecti potest esse intellectio prima & intellectio secunda, & loquendo de prima paret, quòd illa non est in potestate voluntatis cum fit prior natura quocunque acu voluntatis elicito circa tale obiectum & hoc, quia voluntas nunquam fertur, nifiin præcognirum, idest nunquam elicitaliquem actum. circa aliquid obiectum, nifi prius natura fuerit cognitum per intellectum, quia obiectum nunquam est perfecte præsens voluntati in ratione obsecti, vel amabilis, vel odibilis, nifi vt actu cognirum. non, quòd elle cognitum sie ratio formalis obre-Ai voluntatis, vt exposui prima questio.quelib.videibi.

Sed de secunda intellectione, suè cogitatio-Quing; mo ne eiusdem obiecti videtur difficile, quod fit in. di ponendi. potestate voluntatis cum ad nihil videatur voluntas posse mouere intellectum, nisi ad prius cognitum, & sic videtur, quod non possit mouere intellectum ad aliquam cognitionem, sitte primam, fine secundam, fiue tertiam quin prius natura sit cognita ab intellectu, ve supra patuit in primo arg. and second and the

Tamen quantum ad hoc recitat quinque, modos ponendi, quos etiam improbat.

Prima opi.eft quod fufficit ad hoc, quod volu- Prima opitas moueat intellectum ad cognitionem, puta la- nie. pidis, quòd lapis fit cognitus folum habitualiter no actualiter, & hoc poteft dupliciter intelligi, vel p fit cognitus habitualiter, idett per aliqué habitum intellectiuu causatum ex pluribus actibus cognoscendi, vel q dicatur cognitus habitualiter eo modo quo expositum est in primo, dist.2.par.2.q.3.& dift 6. & alibi scilicet q obiectum perfecte præfens intellectui, & hoc in fe, vel in specie intelligibili dicitur notum habitualiter, quia vt fic potest sta-tim habei i cognitio illus obiccti, ficut etiam habens habitum acquisitum ex pluribus actibus potest faciliter, & promptæ exire in actum. Sed quocunque modo accipiatur habitualiter illa opi.improbatur à Doct.fic, quia impossibile est voluntatem velle actu aliquid obiectum, nisi tale obiectu fit actu intellectum, vt patet per Aug. Si enim fufficeret habitualis intelliectio, tunc dormiens, vel quatum cunque distractus circa aliquid obsectum posset illud idem obiectum actu velle cuius tamen oppolitum experimur. Secëdus me

Secundus modus dicendi eft, quod fufficit co- dus ponidi. gnitio obiecti in vniuerfali, vel in aliquo fimili, vel in contrario, & fic voluntas actu poffet velle lapidem, licer non habeatur cognitio particularis ipfius lapidis, dummodo habeatur cognitio lapidis in vniuerfali, vel in aliquo fimili lapidi, vel in aliquo contrario.

Hunc fecundum modum ponendi improbar Doc.tribus medijs, primo quia cum in lapide intelligatur substantia corporea intellectio lapidis sufficeret ad volendum autem, vel bouem cum illa intelligantur fubftantia corporea, vt in vniuerfah,quod eft manifeste fallum.

Secundò illa inteliectio in vninerfali, vel eftide cum intel lectione in particulari, vel alia, no poteft effe alia, quia ficut vniuerfalein fingulari non eft aliud, quam fingulare, ficnec intellectio vniuerfalis in particulari est alia à particulari est ergo idem in particulari, sed per hane non intelligitur, nisi aliquid determinatum, &c. Hic nota, quòd aliud est cognoscere vniuessale, vt in particulari, & aliad cognoscere particulare, vt in vniuerfali, & aliud eft cognoscere vniuersale absolute. Exemplan

Exemplum primi, vt cum cognosco animal, vt in Fran. Exemplú secundi, ut cum cognosco Fran.in animali. Exemplü tertij, ut cum cognosco animal absolure, primo modo animal, utin Franc.est ide, quòd Franciscus, & fic non poteft effe alia cognitio animalis, ut in Fran. & alia ipfius Francisci, præfertim fecundum iftos qui ponunt fingularitatem non dicere aliquam entitatem politiua addită natura, tenendo in, ut tenet Doct. quòd addat entitatem politiuam, ut patet in isto secundo dist 3.9.6. pot effe alia cogntitio ipfi<sup>o</sup> natura,& alia ipfi<sup>o</sup> hacheitatis, ut paret per illum Docto. in hoc focundo, diftin.3.quæftio.11.quæ eft ultima in ordine, tame tenendo etiam , quòd dicat entitatem politiuam. aliam ab entitate natura, adhuc ratio Docto concludit, quia cum dico animal, at in Francisco.Dico præcise quoddam totum, quod est Franciscus conftitutus ex animali', & hacheitate contrahente illud animal, quia tunc confidero Francifcum, ut est præcise individuum animalis, & fic animal, ut in Francisco nihil aliud eft, nifi ipse Franciscus, ut individuum animalis in communi, & hoc modo est simpliciter cadem cognitio, qua cognoscitur Franciscus, ut præcise indiuiduum, animalis, & qua cognosco animal, ut in Francisco. Etfi

Cap. 9. 🕁 crearetur.

inselligibilis vocetur habisus.

### Secundi Quadragesimæsecundæ Prima. 24

Et si sie intelligat opi. bene argumentum Docto. concludit, quia tunc cognitio in universali est cognitio præcise alicuius determinati sub tali vniuersali, & fic cognitio animalis ut in francisco fufficeret ad volendum\_ autem , vel bouem\_ fecundo modo dicitur cognosci Franc. in animati quando animal in fe absolute cognoscitur, & fic tunc dicitur cognosci in vniuersali, & nullomodo cognoscitur Fra.in particulari, sicut ét dicit philofophus, q contingit cognoscere mula in vniuer fali ignorando ipfam in particulari,& fi ifta opi.fic in telligat de vniuerfali, tunc ad volendum boue vel afinum vel lapidem sufficeret cognitio animalis vel subiecte in se, quod est valde absurdu, nec isto fecundo modo viderur opi.intelligere, sed primo modo improbato per secundum argumetum. Ter tium patet, quia cognoscendo animal in se absolute potest alia cognitione cognosci à cognitione cuiuflibet inferioris, & hoc fatis patuit i 1.di.3.q.2.

¶ Tertio arguit Doc.deducendo ad quoddá inconueniens, quia túc sequeretar, q intelligedo vniuerfale possem velle quodlibet contentum sub vni uersali, që est volibile vel appetibile, puta intelli-gendo animal possum velle ouem vel bouem, që est fallum pater, quia non possum cognoscere oue fine specie ppria ouis, qua specie, no causat illa in tellectio vniuersalis, & hoc patet, tum, quia species intelligibilis non videtur posse causari ab aliquo acu intelligendi, licet per aliū, & aliū, actum intel Que fpecies ligendi pollet intendi, vt patet à Doc.in primo.disnsel ligibs-3. Tum etiam, quia non videtur, g intellectio alica lis no possis ius superioris possit causare speciem intelligibile alicuius inferioris, quia fi animal in coi poffet caufare speciem hominis, uel intellectio animalis, túc talis intellectio posset causare intellectionem hominis, & fic talis intellectio virtualiter contineret intellectionem hominis, que est perfectior, immo virtualiter contineret entitatem hominis, ut patet per ca quæ dixi in 1.d. 1.q. 1.di.9.q. 1.& in ifto 2.d. 3.q. 10.& in quoli.q. 14.ar. 2.& alibi. Si verò accipi-tur intelligibili animalis, patet, q. illa non pot caufare speciem intelligibilem hominis. Tum, quia eft valde imperfectior. Tú êt, ga vna fpecies intelligi-bilis, & fi poffit caufare alia partialiter, tn eiufdem rationis, & eiufde objecti, vt fupra patuit in ifto 2. d.9. non th videtur, & possi causare aliam alterius rationis, & alterius obiecti. Nec etia uoluntas pot potest causar lo causare specie intelligibilem alterius obiecti, cam potest causar talis no fit causalibus à uoluntate, sed species intel-re speciem ligibilie pute bouis causare bette species intelintelligibi. ligibilis, puta bouis causatur ab obiecto fingulari, & obiecto agente, quod tn debet fane intelligi, ga species intelligibilis, puta albedinis non immedia te causatur ab albedine singulari extra, sed timmediate, fic, q albedine fingulari extra prius caufatur in potentia vifiua species sensibilis ciusdem, & similiter visio, & post causatur in virtute fantastica species eiusdem albedinis, que dicitur fantasma, quod fantalina est singulare & in estendo, & in repræsentando, à quo fantasmate, & intellectu imme diate causatur species intelligibilis albedinis, & de huiusmodi materia uide quæ exposui super primo Doct.d.3.q.1.2.6.7.& 8.Et alibi etiam.Si ergo non poteft haberi intellectio bouis nifi per speciem ppria ipfius, & tals intellectio est necessaria ad hoc vt uoluntas possit habere actum elicitum cieca bo uem.Sequitur, quòd per folam cognitionem alicu ius vniuerfalis fiuè communis boui no poterit velle ipfum bouem. Aduerte etiam, g cum dicit, g vo luntas non potest velle bouem nisi per speciem propriam bouis, hoc non dicit fecundum intenrionem propriam, quia tunc fibi contradiceret. Na oppositum expræsse vult vt patet in primo.dift. 3.

cmfari.

hos.

q.3.vbi probat, g pro ftatu ifto non poteft cogno-fci aliqua fubftantia per speciem propriam. Dicit ergo hoc uel secundum opi.eorum qui tenent, g fubstantia prostatu isto potest distinctæ cognosci per propriam speciem, vel hoc dixit tm exemplariter, ficut philosophus primo priorum, exempla ponimns non vt ita fint, fed vt magis adifcentes affentiat. Vel tertio hoc dicit, quia voluntas no poffet velle bouem sub ratione distincta, & perfecta iplius, nifi diftindæ fuerit præcognitus, quæ cogni tio distincta non posset haberi nisi per propriam speciem.

Tertius modus ponendi eft , quòd fufficit co- Tertius pognitio illius obiecti remissa, suè o voluntas remit mendi. tat intellectum ad illam cognitionem obiecti fibi inexistentem, & tunc illa cognitione remissa occurit aliud, cogitabile, & fic uoluntas potest velle illud. Vult dicere ista opi. 9 quando intellectus mul tum intense intelligit, puta lapidem, tunc uoluntas non potest velle, puta ouem, quia stante tali intellectione lapidis fic intenfa, tunc ouis non occurrit vt obiectum actu cogitabile, sed quando voluntas remittit cognitionem lapidis, tunc illa remissa po teft occurrere ouis vt obiectum cogitabile, & tuc intellectus conuertit fe ad ouem intelligendo illa, & fic uoluntas potest velle ouem, & per consequés cogitatio ouiseft in potestate voluntatis.

Contra hunc modum ponendi arguit Docto. quia tunc sequeretur, quòd cogitatio ipsius ouis non effet per se causata à voluntate, sed tantum oc cafionaliter, quia ex hoc folo, quòd remittit cogni tionem lapidis, licet enim per se remittat illam co gnitionem, accidit tamen, quòd aliud obiectum, puta ouis occurrat intellectui.

Prætetea iste modus non saluat propositum, quia quantum cunque voluntas moueat intellectu ad aliud nbiectum remitteudo priorem cogitatio nem puta lapidis, hoc tamen non est per se ad aliquod determinatum obiectum, quia hoc folú eft ad fantaíma forrius, quod fortius mouer, & hoc per accidens inquantum scilicet remittit illam cogitationem. Et tamen communiter conceditur, o voluntas potest mouere intellectum ad determinatum obiectum, puta imperando, quòd actu cogitet hoc vel illud, & hoc non eft ex fola remiffione intellectionis alterius obiecti, quia ex fola illa remissione, fi aliquod objectum occurrit intelle-Etui illud, præcise occurrit, cuius fantasma fortius mouet, & fantalma fortius mouet ideft fortius excitat speciem intelligibilem, cuius singulare extra fortius mouet sensum, & de hoc prolixe exposui fuper primo Doct.dift.3.q.2.

Quartus modus ponendi est, quòd intellectus habet actum collatiuum, ita quod inquantum co- modus pone gnofcit vnum correlatiuum comparando ipfum di. ad aliud, voluntas mouet ad standum in cognitione illius.

Contra hoc arguit Doctor. quia hic modus non est sufficiens, quia non semper ad hoc, quod uoluntas auertit intellectum ab uno, & conuertit ad aliud, oportet, quòd cognitio fit comparatiua, quia vnum obiectum potest cognosci per se fine comparatione ad aliud, vt patet de obiecto absolu to, & ab intellectione illius potest voluntas auerte re intellectum.

Quintus,& ultimus modus eft,quòd in potéflate voluntatis no est cognitio fimplex, vel discur- modes posiua, sed ex simplici mouet ad discursiuam, ita q nendi. intellectui apprehendenti cognitioni, fimplici ali qua duo obiecta voluntas imperat collationem. vnins ad aliud.

Dicit doc.9 hic modus nó valet, quia fi nó eff Ftanc.Lych.in ij.Sent.Sco. Hh 2 in

Quartus

Quintus

in potestate illud fine quo non potest haberi di-«scursus, nec estam ille discursus erit in potestaenostra discursus autem necessario præsupponit cognitionem apprehenfiuam obiecti, & illa fimiplex intellectio objecti, ad quam debet intellectus discurrere non est in potestate voluntatis, quia ipfa eft naturaliter prior volitione, vt fupra patuit, er go,nec discursus erit in potestate voluniaris.

Responsia Scori.

I BI sespondeo ergo Nunc respondet Doct.ad hanc difficultatem que est An intellectio possit subeste imperio voluntaris, quo hoc sit possibile. Et primo præmittit tres propositiones satis singulares, quarum prima est, q vna intellectione, perfeda, & distincta existente in intellectu multæ intellectiones indittincta, & imperfecta posiunt inesse & probat p excplu de visu, qui pfecte in figura pytamidali, in cono.scilicet ipsius figuræ videt vnum puctu diftincta,& in in cadem pyramide, & infra basim videt plura puncta indistinca,& si hoc coceditur de sensu, de quo minus videtur, multo ma gis coceditur de intellectu, de quo magis videtur. Ex ilta ppolitione vult postea iferre doc. o volutas potest imperare aliquá intellectioné non de nouo eliciendam circa obiectum, sed præexistentem intendere,& firmare,& fimiliter alia remittere, ita o quando intellectus intelligit vnū o biectū perfe-cte diftincta, & fimul plura alia, obiecta intelligit imperfecte, & indiftincta, tunc voluntas poteft im perare intellectui, vt auertat se ab illo obiecto per fecte, & diftinctæ cognito conuertendo illum ad aliud obiectum actu cognitum, fed imperfecte, & indiftincla,& fic conuertendo intellectum, & firmando illum in tali intellectione, illam imperfectam intendit, non enim poteft intellectum conuertere ad obiecum nullo modo acu prius cognitum, quia nunquàm voluntas poteft imperare aliquem actum circa obiectum omnino ignotum. Sed eft dubium. An intellectus poffit fimul co

gnoscere plura obiecta perfects, & distincts, ita gnimul perfecte distincts cognoscat albedinem, & nigredine. Dico breuiter, g poteft plura simul

diftincta cognoscere, no th aque perfecte, & eque

intenfe,& hoc pro statu isto, quia forte no possunt effe duo obiecta zque perfecte przfenua ipfi in-

tellectui. Et polito ctiam, gaque perfecte essent præsentia, tunc forte intellectus vel intellectum in

telligeret, vel vtrunque remisse intelligeret vel vnű

intenfe, & alud remisse, quia ad intellectione non tm concurrunt obiecta, sed etia concurrit intelle-

lectus ut causa partialis vt patet à doc.in I.d. 3.97.

& i quol.q.15.immo cocurrit vi ca magis principa

lis, ut patet à doc.in 1.d.3.q.8.Sed modo intellectus

Glie p statu isto no pot habere conatú circa duo obiecta, ita prestú, & intensum ficut pot circa vnú

seorsum sumptu. Sed an intellectus creatus separa

tus in possit aque pfecte, & aqua intense simul

plura obiecta intelligere ? De hoc dicit speciales

difficultates in quolibetis. Et breuiter teneo etiam

partem negativa de intellectu separato, & hoc lo-

quendo de naturali potétia ipfius intellectus. Sed

guicquid fit ad hoc vt voluntas possit imperare

aliquam intellectionem scilicet vel auertendo in-

tellectum ab uno obiecto, & couertendo ad aliud

sufficit. g intellectus cognoscat illa plura, licet vnű

Dubium.

Responsio.

distincta, & perfecta, & alia indistincta. & imper-Doffring fecta. Sed non fufficit, quod intellectus fimul plufingularis. ra cognoscat indistincte, & imperfecta ad hoc vt voluntas possit imperare intellectionem auertendointellecium ab uno obiecto, & conueriendo ad aliud. Et fi fic, ad quid ergo ponit Doc. quòd cu vna intellectione perfecta, & diftincra vnius obiecti possunt fimul este plutes imperfecta, & indiftincte.Dico, q hoc specialiter dicit.Tum, quia co muniter quando intellectus plura obiectatimul cognoscirilla obiecta non sunt intellectui aquè præsentia, sed unum communiter est magis præfensalio, illud scilicet cuius fantasma fortius mouet, de quo dicium est supra. Tum etiam, quia vo Juntas convertendo intellectum ad aliquod obiecium prius noium, tunc illam intellectionem magis ac magis firmando intendit, & stante illa sic intenía, adhuc uoluntas potest auertes e intellectum ab illa, & couertere ad aliud objectu actu cognitu licet imperfectæ, quæ intellectio imperfecta, fi fimul non posset stare in codem intellectu cum alia intenfa,& perfecta, tunc voluntas non posset conuertere intellectum ad tale obiectum. Et fic patet prima propofitio.

uxítio

Secunda propositio est, quòd intellectione inexistence, licet no cognita vi objectum porest vo Inntas velle, & complacere fibi in objecto illius intellectionis, & in illa intellectione, & non complacere fibi. Aliter enim voluntas nou poffet copulare parentem cum prole, quod est cotra Aug. quasi vbique in toto libio de trinitate. Ex ista littera ha- " de tri.ca. betur primo, quod voluntas porest fibi complace 3 015. O rein aliqua re, puta uolendo cam fi tamen illa res 27. fit præcognita, & fimiliter poteft fibi complacere in alia re, licet talis res nó fit præcognita, & fimul in eadem re præcognita poteft fibi complacere. Exemplum. Exemplum primi. Quando lapis cognofcitur ab Dubium. intellectu, tunc voluntas vult lapidem prius cogni R effenfe. tum, quia nunquàm lapis est præsens voluntati in ratione obiecti uolibilis nifi prius natura fir cogni tus.Exemplum secundi.qñ uoluntas coplacet fibi in ipla intellectione lapidis volendo eá,& tunc eo tingu qu firmat intellectum in tali intellectione,& in ralis intellectio non est prius cognita. Sed tune eft dubium quo uoluntos poteft nelle aliquid, & non præcognitum, cum voluntas non feratur nifi in præcognitum. Dico, quòd complacere fibi in aliquo fiue velle illud potest dupliciter intelligi sei licet vel, quòd complaceat sibi ut in obiecto, uel q complaceat fibi non ut in objecte, fed ut in co que attingit primum obiectum. Printo modo non potest fibi complacere nifi in præcognito, quia nunquàm uolutas elicit acrum nolendi circa aliquod ut obiectum nifi illud fit actu cognitum, sed secudo modo poteft fibi complacere non in præcogni to,quia non respicit illud ut obiectum. Er cu dr, q uoluntas non feitur nifi præcognitum. Hoc veru est de primo obiecto, quia non potest immediate velle lapidem nisisti præcognitus, & similiter hoc eft uerum de omni co,qd respicit ut obiectum. Na diligenter voluntas in multis poteft fibi complacere, & uelle boc qt mul ea quæ ramen non funt præcognira, ut patet, quia tes later pe uult actu voluntas diuina multa contingentia, & ripatericos complacet sibi in illis, quæ tamen non sunt præ. non folme cognita ab intellectu divino ut patet à Doctor, in primo.diftin.39. & in quolq. 14. Sic fimiliter potest fibi complacere in intellectione aliculus obie ciactu non præcognita. Et fimiliter poteft fibi coplacere in obiecto cognito, & non complacere fibi in intellectione objecti, etiam potest complacere in intellectione obiecu, & non complacere fibi in obiecto, ut infra patebit. Exempli m. tertijest, quando uoluntas respicit eadem intellectionem non ut præcife hic quo intellectus attingit primum obiectu, sedut est quodda obiectum uolibile, & tuncuoluntas non poteft fibi complacere in tali intellectione, nifi fuerit prius cognita ab intellectu actu reflexo.

9 Secundo dicit doc. quoluntas por fibi coplacere in obiecto, & no coplacere, pater, quia fi no pe fibi

Speculare Theo.



# Secundi Quadragesimætertiæ. Prima. 243

fibi complacere in obiecto, tunc voluntas no pol-fet conuertere intellectum ad tale obiectum vel conuersum tenere. Et similiter fi non posset sibi no complacere in tali obiecto tue non posset auer tere intellectum à tali obiecto. Et fimiliter fi non posset sibi complacere in obiecto, & in intellectio ne illius obiecti, & tunc non posset contingere parentem cum prole. Nam in proposito parens est memoria secunda, quæ includit intellectum, & obiectum, & proles est intellectio perfecta obie-Ai,quz dicitur uerbum,quz fi est perfecta dicitur yerbum perfectum si imperfecta dicitur verbum imperfectum vt fatis, patet, in primo di. 27. & tunc dicitur contingere parentem cum prole qñ couer tit intelledum ad obiedum vel tenet ip fum intellectum inconfiderarione talis obiecti, & fimiliter poteft sibi no complacere in tali obiecto, & in tali intellectione, patet, quia si non posser sibi non coplacere, tunc non posset ipsum intellectum auerte re à tali intellectione, & conuertere ad aliud obiedum, & fic non posset conjungere alium parenté cum alio prole.

Tertia propositio est, o voluntate complacen te intellectioni, intellectio firmatur, & intenditur, ipfa autem non complacente vel nolente infirmatur,& remittitur hoc probat, quia agens, quod eft diuersarum operacionum quale est agens per in-tellectu, & sensum si circa vnu, & ide agit fortius & perfectius agit qua si simul agat circa disperata, quia virtus vnita fortior est, & perfectior, igitur si anima fm omnes suas potentias agit circa ide obie Au fortius, & perfectius agit quàm si circa diuerfa em diuerías potentias ageret, & ideo fi voluntas operatur circa idem circa, quod intellectus, tunc confirmatur intellectus in sua actione. Et hæc eft

Nota & be- ratio propter quid, q verò ita fit, patet per experié tia certe, videlicet, q intellectus, & volütas poffint fimul agere circa idem obiectu respectu vnius, & eiusde actionis quilibet in se pot experiri. Na experimur, guncuisio est intensior qn voluntas ad candem concurrit tenendo, & firman do potentia visiua in tali uisione, & glic firmet, & tencat, hoc pater experimento, ftante ergo hoc vero scilicet, o voluntas, & intellectus poffint fi mul agere circa idem obiectum respectu ciusdem actionis ratio concludit propter quid, quz eft, quod plures poté tiz nate agere circa idem fi fim.ul agunt, fortius agunt, quàm fi vna fola ageret.

Secudo probat hoc idem, quia agens inferius perfectius agit concurrente agente superiori, licet non necessario requisito, sed voluntas est agens superius respectu intellectus, licet non necessario requiratur ad actionem intellectus.

Dubium.

9 Sed otcurrit alique paruu dubiu, ga dictu est, o volutas no causat intellectionem in se, sed causatur ab intellectu, & obiecto qua causata tunc volú tas firmat intellectum in tali intellectione, & tunc intellectio illa fit intenfior. Quaro tuncà quo cau fatur intenfio talis intellectionis, fi à voluntate, ergo, & intellectio illa causatur à voluntate, probatur consequentia, quia causans intensionem aliculus actus causat etiam substantia actus, vt probat doc. in primo.di. 17. contra opi. Gottifre.qui uolebat, o substantia actus esset à potentia, & intensio actus ab habitu, & Doc.ibi arguit probando, o ab eode eft intensio actus, & substantia eiusdem. Sed in pro polito intellectio obiecti quo ad eius substantiam, non est à voluntate, quia illa est prior natura actu elicito uoluntatis, ergo nec intensio erit à volunta te Si dicatur, quòd talis intensio est ab intellectu, & ab obiecto Contra, quia in illo priori natura quo causatur intellectio ab intellectu, & obiecto

causatur perfectæ quantum causari potest ab eif-dem, quia intellectus, & obiectū sunt cause natura les causantes intellectione p modu natura, ideo pfecte cant quantu pnt. Si dicatur, qd intellectus, & obiectú per imperiú uolútatis sunt magis disposi ta candum. Contra qa p tale imperiu nihil recipit nec in intellectu, nec in uolutate quo dicantur ma gis disposita. Propterea in cuius potestate non est actio, in cius etiam potestate no est in tensio vel remissio, Hoc patet à doc.in 4.d. 49.q. 9.& similiter I in I.d.i.q.4.vbi vult, quòd in cui<sup>o</sup> piate nó eft actio nec in eius piate eft modus actionis puta intenfio vel remissionis, Sed intellectio &m eius substa tia no est in prate volutatis, patet, quia illa est prior natura actu elicito uolutatis, ergonec est in ptate uoluntatis intentio vel remissio intellectionis.

¶ Præterea hr à doc.in 4.in.q.de corporú impaſ Nulla natu-fibilitate,&in.q.de claritate corporú di. 49.q. nul- ra creata je la natura creata pot impedire naturales actiones, impedire State debita approximatione agétis, & passi. Nam naturales fatc igne approximato ligno plecte disposito à to attiones. ta natura creata no pot impediri combustio ligni, nec intéfio cobustionis, & similiter stante potétia visiua debite approximata colori à nullo pot impe diri quin uisio, & intensio uisionis sequatur, ergo stante pritia obiecti ipfi intellectui, quæ funt caufæ naturales intellectionis à nullo agente creato pnt impediri quin sequatur intellectio quo ad substatiā, & quo ad intesione eius, ergo talis itellectione

nó pt ex folo imperio volútatis intendi uel remitti. Rídeo breuiter cócedédo .q nec intéfio, nec Responsio. remissio intellectionis sunt p se à uolútate ut à ca causante, sed ideo di intellectio intedi. à voluntate p quanto hét in ptate sua firmare intellectu in tali obiecto ita, quòd quanto magis firmatur tato pfe-Atius agit circa obiectum, quia tunc minus diftrabitur circa alia obiecta, qd etiá patet de potétia, uifiua, quæ quanto magis firmatur in uilione colo ris tanto illa uisio in tenditur, quia ergo uoluntas hérin potestate sua firmare intellectu circa obiechu, & auertere illu ab obiecto, quanto magis fir-matur à uoluntate, tanto ab intellectu illa intellectio intenditur, & quanto magis auertitur à tali intellectione, tanto intellectio remittitur, quia tuc intellectus minus pfectæ agit. Cocedo ergo, quod stante pfecta approximatione intellectus ad obie- genter. Aum, uoluntas non pot impedire intellectionem, & intenfionem eius, sed est in potestate uolunta-tis, quòd vnum obiectum prius cognitum magis fiat præsens intellectui, videlicet conuertendo intellectum circa tale obiectum quam aliud.

Posset etiam forte suftineri, quòd intensio intellectionis fit à uoluntate, non fic intelligendo vt opinio recitata in primo.dift.17.intelligit scilicet, quòd ab uno fit intensio actus, & ab alio sit substantia actus, quia hoc est simpliciter impossibile cum ab eodem sit substantia, & intensio actus, sed quòd actus sit persectior quando simul est à po-tentia, & habitu vt patet à Doctore in primo vbi supra, & in terrio distinctione vigesimæprimæ. Potest enim esse, quòd uoluntas non habituata diligat franciscum, & quod stant tali dilectione infundatur ab co habitus caritatis, tunc ille idem actus erit perfectior si simul eliciatur à caritate, & volutate agente æquali conatu cu illo habitu, ficut prius agebat fine illo Sic dico in proposito, & quamuis prima intellectio obiecti ac cipiendo primam intellectionem pro illo primo instătinatura quo elicitur vt prior actu elicito voluntatis non fit in potestate voluntatis, vt fupra patuit, tamen eadem intellectio vt continuata per aliquod tempus poteft esfe in potestate voluntatis, fic

Franc.Lych.in ij.Sen.Scot. Hh 3

fic quoluntas poteft imperare intellectui vt ftet in tali intellectione, & tunc talis intellectio ve fic cotinuata fimul poteft effe ab intellectu, & uoluntate,& quo ad eius substantiam,& eius intensionem que si esset à solo intellectu, & ab obiecto agentibustoto conatu non esset ita perfecta, ficut esset concurrente uoluntate, & fic forte posset concedi, quòd eadem intellectio, quo ad fubstantiam, & intenfionem eius sitab intellectu, & à voluntate, sed perfectior quando simul est ab vtroque. Si dicatur quomodo intellectio fecundum substantia potest esse à voluntate cum ipsa ut causata in aliquo priori naturæ ante actum voluntatis elicitū. Dico, quòd talis intellectio quandiu continuatur tandiu etiam caulatur, licet ergo in illo primo in-ftanti, naturæ non pollit à uoluntate caulari, poteft tamen caufari in omni alio inftăti, fiue naturæ, fiue temporis, & hoc partialiter, & bene nota quæ dixí

Scotus TEtem.

Iftis tribus propolitionibus præmislis, respon spondet ad det Doct.ad difficultatem dicens, quod una inteldifficulta- lectione intellectus existente perfecta, possunt esse ibi multæ confusa, & imperfectæ, nili illa intelle-Aio effet ita perfecta, & actualis, quod non patere tur fecum aliam, licet forte casus non sit possibilis. Illis ergo confusis, & imperfectis ibi existentibus poteft voluntas fecundum propositionem secunda complacere in qualibet earum, etiam si illa intelle ctio non fuerit cognita, ut obiectum actualiter, & ex tertia propofitione voluntate complacente in aliqua intellectione confirmat illam, & intendit. Illa ergo quæ eft remiffa, & imperfecta fit per ifla complacentiam perfecta,& intéfa,& fic poteft imperare cogitationi, & convertere intellectum ad illam scilicet in tendendo illam per talem compla centiam, uoluntate uerò nolente aliam intellectio nem, & non complacete fibi in ea, talis intellectio vel ronittitur, uel definit effe, & fic dicitur uoluntas auertere intellectum ab intellectione illius, & est simile vt dictum est de oculo, qui stans in proportione eadem ad aliquod corpus uifum fine motu aliquo, & manifeste cadem pyramide potest virtus visiua in aliud peccatum, quod prius videbat licet imperfecte, & fic intenderetur illa uifio circa illud aliud punctum.

AD Illa tria argumenta superius facta respondet Doct.& primo ad primum concedendo, 9 vo litio requirit intellectionem prioré natura, & sufficit, q illa intellectio fit imperfecta ad hoc, quo-luntas illi complaceat. Vult dicere in ista littera, q ex quo intellectio dicitur intendi ex hoc, quoluntas complaceat fibi in illa, ut supra patet, & sufficit o talis intellectio fit imperfecta, quia ut fic conuer tendo intellectum ad illam, fiuè firmando intelle-Au in illa, tunc talis intellectio intenditur, & pro quanto intenditur dicitur sub esse imperio uolun tatis. Non requiritur ergo, gad hoc ut coplaceat fibi,& illa fit præ intellecta, fed fufficit, g obiectu talis intellectionis, illa intellectione fit præ intelle-Aum, nam ut talis intellectio est præcise id quo in tellectus immediate tendit in obiectum, no potest voluntas fibi complacere in illo, ut præcognita, sted ut est id, in quod intellectus mediate tedit mediante alia intellectione, qua reflectitur super illa, tunc uoluntas poteft fibi coplacere in illa, ut prius cognita illa cognitione reflexa, immo nullomodo ut fic poteft fibi complacere in illa, nifi ut præcognita, sed in illa intellectione reflexa coplacet fibi nt non præcognita, quia talis intellectio est præcisè id, quo intellectus immediate tendit in primam intellectionem, & sic pariformiter potest dici de omni intellectione reflexa in infinitum.

### Juxítio

¶Ad fecundum dicit doc.duo.Primo.q in caufis effentialiter ordinatis vbi superior est libera in agendo poteft effe circulus, & fic uoluntas fit cau- Hoe dilla fa fuperior, & libera, & intellectus causa inferior dibet fane per modum sine cogitatio obiecti, & sic cogitatio intelligi. obiecti potett effe causa actus uolendi, & actus vo lendi poteft elle caufa talis cogitationis, & fic circulus. Sed hoc diaum debet fane intelligi poteft enim habere multiplice fenfum. Primo fic poteft intelligi, pipla cogitatio obiecti fiue intellectus mediante cogitatione fit causa actus uolendi quan tum ad fuum effe, & o actus uolendi fiue uoluntas mediante actu fuo volendi fit caufa talis cogitatio nis, & fic cogitatio in effendo dependeret à volitio ne, & volitio fimiliter in effendo dependeret a vo-litione, & volitio fimiliter in effendo dependeret a cogitatione, & hic fenfus vr manifeste imposibilis, nifific limitado sensu, uidelicet, q itellectus me diante cogitatione ut prius natura partialiter caufat uolitionem eiusdem obiecti, tenendo illam ter tiam opi.recitatam fupra in ifto 2.dift.25.& & volitio ipfa in isto priori no intelligatur elle cogitationis, quia in illo priori natura, quo ponitur agitatio non intelligitur habere effe, fed in tempor e fequenti voluntas mediante tali actu prius caufato à uoluntate, & ab intellectu potest intendere cade intellectionem firmando intellectum in illa intellectione, & fic talis intellectio vt intenfa, & firmata poteft effe caufata à voluntate mediante actu uo lendi, & hoctm partialiter. Sed pot ce difficultas g fi intellectus mediate cogitatione obiecti impfe Eta est ca partialis uolitionis imperfecte, ergo iste intellectus mediate tali cogitatione intenfa, & pfe-Aa erituolitionispfectæ, & intensæ, & liceadem volitio intensa dependebit à cogitatione intensa. & ecotra: Dico adhuc, o no est porie circulus, quia volutas mediate volitione imperse da sirmado in tellectú in cogitatione partialitet intenditilla cogitationem, & postilla cogitatione sie intensa cade nolitio prius impersecta pot viterius intensi vt & caufa partiali,& maxime no apparet inconueniens guna causa partialis partialiter intendat aliquem effectu.& q eadem ca partialiter intendatut ab code effectu, sed esset incoueniens in caufis totalibus.

Secudo pot fic intelligi, o intellectus mediate actu suo dicatur ca inferior respectu uolitionis no caufando illam, fed pro quanto uoluntas non pót elicere illam, nisi tahs intellectio præexigatur, & o uolutas mediate actu suo sit ca talis intellectionis. f.o fit cá, o intellectus immediate eliciat illam, & hic fenfus e fimpliciter falfus, quia túc idé respe Etu eiusde effet fimpliciter prius, & posterius, patet, quia intellectio ut præexigitur uvlitioni necef fario eff prior uolitione, & fi uolutas mediare tali uolitione est ca, g intellectus eliciat illa tunc uolitio erit simpliciter prior tali intellectione, & sic idem respectu eiusdem erit simpliciter prius, & posterius, quod non est intelligibile.

¶ Dico ergo, o fic debet intelligi, o illa intelle-dio vt imperfecta in al quo inftanti, priori nature eft fimpliciter prior uolitione, & præexigitur ipfi uolitioni, & quo ad hoc dicitur suo modo causa uolitionis, sed quo ad intenfionem, & continuatio nem eiusde cogitationis, ipsa cogitatio pot esse po Aerior volitione, quia voluntas firmado intellectu mediante suo velle in tali cogitatione intendit illa & lic eadem cogitatio ut imperfecta eft prior uolitione, &vt perfecta est posterior.

Secundum dictum eft , g loquendo de caufis effentialiter ordinatis naturalibus, & per modum naturæ agentibus, & præcipue de causis totalibus túc ibi nullo mó pt effe circulus, & hoc fatis pater.

¶Ad

Intelletie eft prior vo litione.

#### Secundi Quadragesimæsecundæ. Prima. 244

, ¶ Ad tertium dicit doct. q intellectiones habet causam sufficiété, scilicet memoria quo ad perfeæione quá illa pot causare, ipsa tri cadem causa co curréte çũ superiori vel habente ordiné essentialé circa illud circa, quod agit ipía propter que ordine natæ funt iftæ potétiæ fe innicem impedire cu circa diuería operantur, ideo circa idem fe intendut, & túc lequitur operatio intélior, & pfectior, vnde qn intellectus intelligit aliquid, fi effet operatio vo luntatis circa idem, & imaginatio circa idem imaginabile, & fenfus exterior circa idem particulare puta queffet sibi præsens, túc perfectior esset intel-lectio, quia potériæ distinctæ circa diuersa remittuntur in actionibus suis, vt experiméto patet. Aliter posset dici, o volutas habeat immediata actio nesuper intellectu. Sed est hoc difficilius ga no ap-ฐน้อ ซอโมห paret, q uoluntas ut causa superior sit causa intelras babeat lectionis, & fimiliter intellectus, videtur, enim, qu intellectus vna cũ obiecto fit causa sufficiens intel altionem fu lectionis uokuntate nullo modo concurrente. per intelle-

I B I. Sequitur secudu. Hic est secudus articulus Bum. principalis huius q.qui est quo cogitatio possit esfe mala. Ad hoc dicit doc. g ipfius voluntatis funt duo actus feilicet coplacentia, & cocupifcentia, &

actus coplacentia prior eft quia prius coplacet uo luntati ex dilectione in illo, cui concupifcit quàm. Duo adus cocupiscat aliquid fibi. Exemplu. Na auarus quàm volumentis, vultfibi pecunias prius fibi coplacet. i.prius amat se qua pecunias fibi concupiscat, sempenin amor concupilcentiz est posterior amore amicitiz, siue complacentiz, vt clare patuit supra.d.6.q.2. Hoc præsupposito dicit Dor.guolútas pot aliquid fibi inordinate cocupilcere, puta actu fornicadi, & co placere in illo.i.coplacere fibi in illo actu, & cu dico cóplacet fibi in tali actu dico duo scilicet amore concupifcentiz quo concupifcit fibi actu forni cadi, & amorem coplacentiz quo complacet fibi in illo actu. Et no tm pot fibi complacere in aliquo, puta uoluntas no tri pot fibi complacere in eliquo ordinate vel inordinate cocupito, fed etia por coplacere potentijs inferioribus in aliquo ordinate vel inordinate illis cocupito, ut cu uoluntas concupifcit alige visibile potetiæ visiuæ, & coplacet potentiæ visue in tali uisio ne, ita o hic sunt duo amores i uolūtate, vn° quo cocupifcit uifionē obiecti delectabilis potentiæ visiuæ, & alius quo complacet illi potentiæ visiue in tali uisione, & no tm hoc, sed etia alij, puta alicui proximo, pot aliquid concupiscere, & hoc ordinate vel inordinate & complacere proximo in tali concupito, & eodé modo potest-uoluntas quo ad actum intellectus. Potest enim uoluntas complacere inteltectui in ali qua cogitatione.

Sunc applicando ad propolitum.d. Doct.g. qn voluntas imperat cogitationem alicuius illiciti qua uult, & obiectum fit fibi pñs ad continuandu delectationem, & complacentia in illo, si illud cogitatű fit illicitű in complacentia plena illo modo prædicto est peccatum mortale, & hoc nó solú de carnalibus ut cogitare luxuria, fed etia in actibus intellectus respectu alioru obiectoru vt rimari,& morari cu delectatione in cogitatione mortis inimicorú, & li patet, o cogitatio de obiecto illicito procedens ex complacentia uoluntaris in illo post Nota & be- deliberationem eft peccatú mortale. Et no.bene & dicit Doc de cóplacentia plena, ideft, o qñ uolútas plene, & determinate deliberat cóplacere fibi in co gitatione illiciti ut ibi delectetur, & tunc di delibe ratio plena qñ per verŭ fyllogismu practicum sibi oftenditur fornicationem effe illicita, & lege diui na prohibită, & per consequens nullomodo voléda, & habet tempus quo porest assentire tali dicta-

mini,& conformiter elicere actu nolendi, si tunç determinate contra illud dictamen rationis elicit actum quo uult luxuriam,ita,& taliter, o non eliciat actum ex quadam surreptione, uel ex quodam imperu, quia tanc non crederem illum esse peccatum mortale, sed quando perfecte ostenditur sibi esse malu ita, q in ratione nulla est surreptio, nec impedimentum, si post tale dictamen determinat velle fornicari etia fi opus no fequatur mortaliter peccat.Sic pariformiter dico, o fyllogifmo practi eo concludatur esse peccatum mortale delectari in cogitatione illiciti, & legi diuinæ fimpliciter "phibiti, & hoc dictetur expresse uoluntati, fi tunc uoluntas determinatæ contra tale dictamen complacet fibi in tali cogitatione illiciti imperando in tellectui vt firmiter ster in tali cogitatione, tuc nul li dubium, gilla cogitatio post talem deliberatio, nem est peccatú mortale, quod ptobat, quia sicut, est peccatum mortale concupiscere sibi delectatio nem de obiecto illicito, & illam etiam vel alia cocupiscere potentiæ inferiori, sie etiam eft peccatú ad hoc uelle cogitationem de ipio obiecto, ut fcilicer delectetur in illo. Et hæc eft fentétia Aug. 12. de ciui.cap.12.vide ibi.Et o Aug.ibi intelligat, o delectatio fine confensu in opus sit peccatu mortale, pater per illud, quod dicit. Si fola mulier cogi tat dereillicita totus homo damnabitur, nisi mediatoris gratia interneniente liberetur, g fi clier veniale posset fine gratia apposita liberari, & autoritas Augu. debet intelligi de pleno cosensu modo. præexposito, qui videlicet sequatur dictamen re- diligenter . dæ rationis &c. Nota ctiam o quado voluntas ple no confensu imperat cogitationem de obiecto illi cito ut delectetur i tali illicit o, o fi delectatio actu non sequitur, adhuc talis cogitatio est peccatum mortale, quia si talis delectatio non seguitur no est. ex defectu uoluntatis, cum ip fa pleno confensiu ve. lit delectari in tali cogitatione.

Additeriam Doct.q in eadem cogitatione po test esse peccatum, & non esle, quia quantum cunque cogitatio sit delectabilis, cum tamé obiectum non est sibi delectabile non est peccatum. Vnde vir fanctus potest delectari in cogitatione aliculus peccati, quod stetestatur, & sic in tali delectatione erit meritum, & non peccatum. Delectari verà in cogitatione erit meritum, & non peccatum.Delectari verò in cogitatione alicuius peccatiquatenus obiectum illicitum sit sibi præsens, ut delectetur in illo ut in obiecto est peccatum, etiam, hoc pater per August.9. de tri.c. 10. diffinire intemperantiam verbumque eius dicere pertinet ad artem moralem, ideft causare cognitionem intemperantiz, quz cognitio dicitur uerbum, hoc pertinet ad arte morale, qua cognoscutur mala vt fugiéda, & bona ut prosequéda, sed este intéperatu. ptinet ad illud, qd in illa arte culpatur, ficut cogno, fcere, & diffinire quid fit folccilmus ptinet ad arte loquedi, facere autem illud est vitium, quod in eademarte reprehenditur. Sic ergo fi cogitatio placet,& continuatur non propter cogitatum, (cd ut per cam quis ad finem debitum deducatur non eft peccatum.Sed fi propter obiectum illicitum ut in ipso delectetur fic est peccarum, & isto modo fan-cti uiri detestantnr cogitationes illicitas.

A D Argumenta principalia primo arguit Doc. probando, quòd peccatum non fit in cogitatione, quia fecudum Aug.de duabus animabus, peccatú nunguàm est nisi in voluntate.

Responder Doct.concedendo, quod pecca- Peccasum tum formaliter non est nisi in voluntate. Sed ta- guomode sie men materialiter poteft effe in alijs actibus vt inor in woluniadinaté imperantur à uoluntate, vnde prima cogi, <sup>te.</sup> Ftanc. Lych.in ij.Sent.Sco. Hh 4 tatio,

Speculare

21

### Libri Distin.

tatio, vt patet supra noinducit peccatu, quia illa est prior actu elicito voluntatis, eade th vt cotinuata, & firmata, vt supra dixi pot esse peccatú mortale, no em aliqua noua cogitatio, ut fimpir noua pt ef**se bona vel mala moralitet cum omnis talis sit pri**or voluntate, sed potest dici noua, quo ad nouam intenfionem, nam voluntas non poteft imperare nouam intellectionem, sed bene primam potest intendere. Pono ergo, quòd intellectus meus ante omnem actum voluntatis cogitet obiectum illicitum, & quod voluntas in codem inftanti temporis conuertat intellectum ad illam cogitationem complacendo fibi in illa, & in obiecto illius cogitationis, adhuc non credo pro statu isto, quòd voluntas peccet in tali cogitatione, quia oportet, o prius fibi oftendatur per verum fillogifmum pra-Aicum, quod delectari in tali cogitatione fit peccatum, & hoc pro statuisto non fit in instanti . Sed fi post verum dictamen pleno consensu imperat talem cogitationem, tunc erit peccatum mortale. guasio no Deinde declarat Doct. que fit fecunda cogitatio fiuè noua, & dicit, quòd illa est noua vel prima, quoties obiectum sibi occurrit si enim nunc non intelligo lapidem, & immedtate poteft intelligo il lum, talis intellectio dicitur noua, fiue prima, & fi post horam non intelligo eundem lapidem, '& poft aliam horam intelligo illum eundem, adhue illa dicitur noua, fiuè prima, & hoc etiam patet, quando homo furgit à fomno, tunc omnis intelletio quam habet dicitur nous, quia in fomno nul-

lam habebat. ¶ Secundo arguit fic,quia fecundùm Augu. de religione christiaua, peccatum ideo peccatu, quia voluntarium, sed non est voluntarium, nisi, quia est in porcstate voluntatis, sed cogitatio non est in po-testate voluntatis, quia non est in potestate nostra quin visis tangamur, vt patet per Augu. de libero arbitrio.com.1

Respondet Docto. concedendo, quòd prima cogitatio non est in potestate voluntatis, sed sic co placere cogitationi, & sic acceptare, & tenere intellectum, ibi bene est in potestate voluntatis vt su pra patuit.

Tertio arguit fic, quia nihil eft peccatum, nifi fit cognitum, patet, quia non est peccatum, nisi vo litum, & nihil nisi cognitum, sed cogitatio non est cognita, patet, quia si sic, aut igitur est cognita qua do est, e hoc non, quia tune duz cogitationes simul effent in intellectu, quod non est necesse ad hoc, quod aliquis peccer. Aut est cognita antequa infit, & hoc non, quia túc de ista intellectione, qua prima cognoscirur quando non est quæreré virú effet cognita uel non, & fific iterum quærerem de illa,& fic in infinitu, autilla est cognita postquam in fuit, & hoc non quia tunc in illa non effet pecca tum actualiter, cum illa actu non insit, quod est propositum.

¶ Respondet Doc. quòd non sequitur, cogitatio non est prius cognita, ergo nec volita, quia sufficit, quod actus cogitationis sit præsens non in ra tione obiecti, vt supra patuit, nec recte nec reflexe confiderati ad hoc, quòd voluntas velit illam, & cõ placet fibi in illa, vnde ad hoc, quòd aliquid fit volitum, sufficit eius cogitationem actualiter inhære re intellectui ideft, quòd ad hoc, quòd obiectum fit uolitum sufficir, quòd intellectio illius actu inhæreat intellectui, & talis cogitatio actu inhærens intellectui potest esse volita, licet actu non sit præ cognita, & de hoc satis dictum est supra.

Vltimo arguit fic Doc.in cogitatione non eft malum, ergo non est peccatú probatio antecedentis, quia li cogitatio effet malú, ex hoc effet malú

### Qualtio

quia effet cogitatio alicuius mali, fed intellectio mali non oft mala, pater, quia enam Deus habet co gitationem mali, in quo tamen non eft malum, nec peccatum, ¶Responsio patet ex dictis supra.

À D fecundam quæftionem foluendam, quæ est. An in sermone possit este peccatu, & duo sunt principaliter videnda. Primo quomodo fermo eft m potestate voluntatis. Secundo quomodo in sermone est malitia.

9 Quantum ad primum dicit doc.quòd porentia motiua in homine est in obedientia seruili refpectu voluntatis, que primo poli.vocatur potentia difpotica, fic, o talis potétia nullo modo poteft rebellari volutati fic difpofitæ, fed in uiribus fenfitiuis. qbus volutas dominatur principatu politico pnt aliqn rebellare imperio voluntatrs, & de hoc vide primo politico. Sic in propofito formare voces articulatas est actus potentiæ motiuæ quo mouetur lingua, Salia instruméra ad vocé articu lată requisita, ipsa tn vox articulata no pot immediate elici nifi mediate actu imaginationis, vel intellectu, immo prius formatur vox in mente quá cap.3. extra formetur ut patet per doc.primo perhier.g vult, o fit vox in mere, & vox in noce, & vide quæ ibi expolui. Patet ergo quo fermo fentibilis est in potestate voluntatts, filingua non fit impedita ad motum, & fimiliter alsa inftrumenta.

Quantu ad Em dicit, q malitia vel peccatu eft Lyebenund in fermone materialiter, formaliter verò in voluta foli metba tate. Na recta ratio iudicat omnes actus humanos philica nera debire effe recte circoftătionatus rectitudine fibi librum perdebita scilicet participata loquédo de actibus potentiaru inferioru,& dnr actus humani, qui eliciu er pofinit. tur ex imperio polutatis, vel liberi arbitrij. No em omnes actus dñr humani ex hoc folo, g subfunt imperio volutatis, quia pollunt imperari, à voluta te, quia fic mouere barbă vel lenare feftucă ex fola imaginatione effent actis humani, cũ huiufmodi actus subsint etiam imperio uolutatis. Dicutur ergo actus humani ex hoc, q actu eliciútur imperio liberi arbitrij, cu ergo uolutas teneatur imperare actibus qui fubfunt imperio eius coformiter rationi rectę, sequitur, g tenetur dare illis rectitudine eis couenieie, & per coleques fi tales actus imperat cotra dictame recte rationis privat cos tecti tudine nata eis couenire, & fic in talibus actibus erit peccatú materialiter, quia in eis est priuatio rectitudinis natæ in esse. Sed in pposito actus po-tétiæ motiue subest imperio volutatis, loquédo tír de illis actibus, qui fubfunt uolurati, na multi funt actus qui no lublunt ut motus, pulfus, & actus ucgetatiuz, & huiufmodi. Debet ergo talis actus effe circustationatus, & rectus rectudine sibi debita vtpote, g trafeat super materia debita vt ordinetur ad debitű finem, vt scilicet sermo ædificet pximű & g notificet illud, quod eft in conceptu mentis. Aliter enim effet mendacium, ex defectu igitur ali cuius circunstantiæ quam oportet imperare uolu-tas est peccatum, & malitia formaliter in voluntate,& materialiter in sermone.

A D Argumeta principalia. Arguit ptimo doc. probado, quòd peccatum non fit in fermone, quia vtensinftrumento ad illum finem, ad quem eft ordinatum non peccat, sed fermo inventus est ad exrimendum mutuz uoluntatis indicia fecundum Platone in thimeo. Secundo arguit fic. Si peccatum est in sermone, aut est inquantum est uox, uel inquantum fignificatiua, non primo, quia tunc in brutis effet peccatum, non fecundo, quia impolitus elt ad lignificandum, & eius impolitio non ch peccatum. Tum etiam, quia ez hoc



## Secundi Quadragesimzsecundę Vnica. 245

hoc, quòd eft fignificativa, non imprimitur fibialiqua qualitas, propter quam vox illa dicatur mala.

Ad primu dicit Doct. o ex quo vsus fermonis eft in potestate voluntatis, & tenetur vti fermone fermidu dictamen reche rationis, & quia recha ratio dietar, quòd vtatur fermone cum omnibus circunstantijs dichatis à ratione, videlicet, vt sit super debitam materiam, edificet proximum, &c.& ideo non viedo fic sermone peccatum est formaliter in voluntate, & materialiter in fermone.

NOCE .

Ad fecundum dicit Doct. q in voce, vt fignifi-» he catina eft peccatú materialiter, quia voci, vt ligniucatiuz cum fubfit imperio voluntatis tenetur volutas dare rectitudinem fibi debitam, quæ rectitudo eft, vt voluntas actu suo elicito imperet talem vocé conformiter dictamini recto, que vox li lic coformiter ex imperio voluntatis elicitur à potétia motiua est bona materialiter bonitate morali. Si verò difformiter est mala materialiter malitia opposita bonitati morali, & hoc quo ad argumentum.

f Et cum dicitur, quòd impolitio ad lignificandum nullam qualitatem voci tribuit. Hoc cocedit Doct.g sola impositio non tribuit voci, nec qualitatem aliquam, nec intentionem, nec conceptum, Contra fan- vnde nihil valet, quod dicunt aliqui, vt Tho.qui dicit, govox fignificatiua continet in se coceptum rel, a The. quem causat in animo audientis, & quia conceptus aliquando accipitur pro obiecto conceptibili, aliquando pro obiecto actu cognito, aliquando pro actu cognoscendi, aliquando pro specie intelligibili, vt patet à Doct. in suis theorematibus, aliquado accipitur pro quoda idolo fabricato ab intelle-du, de quo Ocham in primo. Sed quomodocunque accipiatur conceptus fecundum dift. Doc.talis conceptus non continetur in voce fignificatiua. Si enim hoc effet verum tunc vox fignificatiua audita poffet mouere intellectum audietis fecundum illa Intentionem inquantum, scilicet est significatiua, & túc vox latina fignificatiua puta hæc vox lapis mo-ueret intellectum græci audientis eam caulando in co conceptum lapidis, quem in fe continet, & per confequens Græcus per hác vocem auditam ftatim conciperet quiditate lapidis, patet, quia coceptus fignificat idem apud omnes, quod tamé est absurdu, vnde per hoc, geft fignificatiua nulla qualitas fibi imprimitur, nec aliquem conceptú in fe cótinet, ficut nec in circulo caufatur aliqua qualitas de nouo per hoc, quod imponitur ad fignificandum vinum. Ideo dico, q vox fignificatiua folum eft fignű ad fignificandu ad placitu, vnde vox tantu immutat fen-fum auditus, nec habet caufare in fenfu, vel in fantafia, vel in intellectu, nifi conceptum vocis ex fe, per quem, scilicet illa vox tantum concipitur, auditu tamé immutato à voce fignificatiua immutatur fantasia, & memoria, & rememoratur res, cui talé no-men fuit impolitu. Nili enim fantasia haberet specie rei, & fimiliter vocis, memoria sensitiua non coservaret illas species, no rememoraretur rei, cui tale nomen fuit impositum, qua rememoratione habita excitatur intellectus ad confideratione illius rei cuius prius habuit notitiam. Aliter enim nihil moueret intellectu, nisi vox cui imponitur prius fuerlt fibi nota, quæ ad re illa fignificanda imponebatut, & fic talis vox reducit intellectú ad actuale intellectioné rei prius note habitualiter, & isto modo potest effe materialiter malitia in voce, vt est instrumentu volūtatis, pro quanto. filla voluntas tenetur imperare talem vocem secudum rectu dictamérationis.

A D tertia quæst. solueda, quæ est, an in opere sit peccatum. Duo sunt principaliter vidéda. Primo, quomodo operationes aliarum potetiarum funt in potestare volutaris. Secundo, quo in eis est malitia.

Quantum ad primumidicit, quod opus in pro- Queme de polito accipitur poperatione aliaru potentiaru in- accipiatur ferioru à potétia motiva linguz, & licet fermo fit opus. quodda opus, diftinguitur tamé contra alia opera, ja secundu illud opus sermonis maxime se habet homo ciuiliter, & politice. Dicit ergo Doc. g potetia motiua est in potestate volutatis, & similiter potétia sensitiua, & etia vegtatiua quatenus depêdêt à motiua, ficut potetia vegetatiua quantum ad nutrimétű requirit appofitioné nutribilis, & ideo nullus se nutrire por, nisi cibus applicet ori, & nisi siat maficatio, & deglutitio, g actus funt potetiæ motiuæ, q subest imperio voluntatis, & quo ad hoc pot dici vegetatiua sub esse imperio voluntatis, & similiter requirit approximatione actiui ad passiuu, & secudum hoc vegetativa generativa est in potestate noftra, & in ca pot elle peccatum materialiter inquatu ad actu inordinatu præcedit potentia motiua, quæ eft in potestate voluntatis, na si potetia motiua imperio volutatis applicat actiuu passiuo debito modo, & ad finé debitú, vt cú quis cognoscit suá modo debito, & ad fine debito, & Im dictame perfe-Aç rationis. Similiter etia quatu ad potetias fenfitiuas, puta visus, auditus, odoratus, olfactus, & tactus, quatenus operationes earú depédét à potétia motiua pot in eis esse peccatu materialiter, licet enim actus vidédi no fit immediate in potestate volutaris stantibus oculis apertis circa visibile approximatis, tamé illa visio est in potestate volutatis pro quanto pôt imperare potétiz motiuz, vel ve auertat oculos, velvt eos claudat. Vnde Aug.11.de Tri.c.8.dicit, 9 qa operatio palpebrarum necellarid requiritur ad visione, & motus localis palpebraru obedit animæ, ea hacenus visio est in potestate volutario.

Sed sunt ne huiusmodi potetiæ motiuæ aliter in potestate volutatis, quàm per principiu motiuu. Dicit, glic inquatu.l perfectius pollunt in actum suu ex hoc, o volutas habet actu suu circa ide obic-Qu, patet in vifu, ná státe cade dispositione obiecti, & oculi potest visus imperari à volutate, vt absque motu locali intucatur núc aliquem punctú perfoctius, quàm prius, & hoc in eadé pyramide, & infra căde bafim propter copulationem voluntatis.:

¶ De fecudo principali pater, o malitia eftin eis materialiler, quado.stales operationes no funt elicire imperio voluntatis cum debitis circunffantijs à ratione recta dictatis.

Contra hoc arguitur, quia opus non cft volf-tarium, vt patet ad Roman.8. Non, q. volo bomum hoc facio. Secundò, quia talia opera funt communia brutis, & hominibus, ergo in illis non est peocatum, ficut etiam bruta per illa non peccant.

Responder Doct.ad primum, g dictu Aposto- Quemedy li intelligitur quo ad primos motus, qui præcedut fir incelliga. omné actu voluntatis, & per confequens nulla cul- dus Paulus. pa potelt elle in eis, quia vt fic non subsunt imperio voluntatis, sed delectationes, quæ sunt in volutate tanquam primi motus sunt peccatum quando funt de obiecto illicito, ve quando voluntas dele-Ctatur appetitui sensitiuo, quia illæ delectarronds non sunt sine actu rationis, & voluntate præcedente. Hoc tamen debet sane intelligi, quia no eft peccatu mortale talis delectationis, nili fequatur plenum confenfum, vel plenam deliberationem, pracedéte verò dictamine rationis, quod eff communiter cognitio conclusionis syllogismi practici plene, & actualiter dictans effe illicitum, & lege diuina prohibitú voluntatem velle condelectari fenfui de re illicita, vt fupra dixi.

¶ Ibi. Si dicas, quòd primi motus non funt pec- Difficultas. cata ex co, quòd voluntas non przuenit. Hìcmouct vnam difficultatem, quia delectatio immoderata

ì.

Digitized by Google

Detrine fingularis.

Distin. rata in parte fenfitiua, que nata est fubeffeimperio voluntatis, fiuè operatio ad qua fequitur talis delectatio, licet fit prior actu voluntatis elicito, quia voluntas non tantum tenetur non imperare hujulmodi actus, fed etiam tenetur præuenire potentias sensitiuas, ne tales actus eliciant. Dicit Doet. o tunc fi erit peccatii, o tantum erit peccati omif-fionis in voluntate, quia omittit, quod tenetur non omittere, omittit enim talem præuentione quam tenetur non omittere. In illis ergo operationibus fensitiuis elicitis non ex imperio voluntatis no est peccatum etiam materialiter, fed tantum eft peccatum omiffionis in voluntate. Sed quomodo voluntas tenetur przuenire potentias ne eliciat tales actus, hoc non pertinet ad præfentem materiain.

Libri

9 Ad secundum pater responsio ex supradictis, quia appetitus nofter cum fubfit imperio voluntatis per participationem, ideo potest esse in co peccatum materiale.

A D quast.quartam, qua cft An diuisio Hiero. de peccato sit sufficies. Dicit Doc.primo, o Hiero. Peccatum non diuidit hic peccatum formaliter, qua peccatu formaliter formaliter est tantum in acu voluntatis elicito, cu of in allu fit carétia rectitudinis, q deberet inesse tali actui voluntatis . ex recto dictamine rationis, vt fuperius patuit. Secundo dicit, o Hieron non diuidit hic subjectum peccati formalis, quia tale subjectu est rantu actus voluntatis elicitus, peccatum enim fiuè formale, fi me materiale immediate fundatur in actu, vt supra -paruit in ifto fecundo, dift.34.& fic fubicetum peccati formalis, vt diftinguitur cotra fubiectum peccati materialis eft actus voluntatis elicitus. Tertio dicit, quòd Hiero. nó diuidit peccatum originale, quia illud est tantum in voluntate, vt supra patuit in ifto fecundo, d 29. & 31. Quarto dicit, 9 Hiero. .hic tantum dividit subiectum peccati materialis, quale subicctum est cogitatio, sermo, & operatio. Et addit Doct. q illa divisio posset cotineri sub duplici membro.Loquoddam eft peccatum in actu interiori, vt cogitatio, & quoddam in actu exteriori, & hoc fecundum membrum fubdiuiditur, quia -continet fermonem, & operationem, quia locutio maxime conuent homini, vt est rationalis, & vt est homo,quia vt fic est comunicatiuus, & fic circuloquimur actu exteriore per duo membra, & debet intelligi diuifio pofitine quo ad peccatú cómiflionis, puta quando actu dicitur fermo, vel opus fine debitis circunftantiisa ratione dictatis, & fimiliter cogitatio negatiue quo ad peccatú ortifionis in cogitatione, locutione, & opere, vt cu volutas -tenetur imperare cogitationem, locutioné, & opus & non imperate

Quere foin

CIRCA vltimam quæft. quæ eft. An diuisio mi alibi . Septé peccatoru capitaliu fit fufficiens. Dicit Doct. g folurio huius.q paret d.6.huius quz ft.2.vbi quzfitum est de peccato angeli. V oluntas enim coniú-- da appetituí fenfitiuo nata est tendere indelectabidia talis appetitus, & condelectari illis, vt fatis patet in terrio, dift. I 5.8 maximo in maxima delectabili,& appetibili appetitui fenfitiuo excellentiori na--ta est condelectari, ficut intellectus coniunctus na--tus eft intelligere sensibilia, & prius ea, q sunt prius -fenfibilia, volutas igitur nostra propter coniuctio. -nem fui appetitui fenfitiuo nata est tendere in dele--Ctabilia tali appetitui, & fecudum ista delectabilia possunt assignari peccata capitalia carnalia, qualia funt luxuria, & gula. Sed peccata spiritualia possút affignari fedundu illud, quod eft delectabile volutati in se no propter appetitum sensitiuu, sicut honor,&c.quemadmodum eft superbia, vt cum quis - vilipenditur statim sequitur ira, & cum quis magis - honoratur statim sequitur inuidia, & negligentia,

## Qualtio

fed peccatu auaritiæ non videtur effe, nifi circa appenbile vule, q ordinatur ad appenbile em fealtero dictoi u modoru. fuel ad voluptate, vel ad honoré secundu tamen formale rationé pecatoru ika diuisio septimembris no est sufficiens, immò diuifio peccatoru efferper fe accipienda, vel ex carétia, vel ex obliquitate præceptoru , ita o ficut funt dece præcepta, ita sunt decem peccata capitalia, & ex. oppositione ad virtutes. i. o pescata capitalia prit accipi ex oppositione ad septem virtute, siuè ex ca rétia talium virtutum, 8: ad hoc fatis dictum eft fuprain isto fecundo, distin.6. & fic patet solutio ad quinque quæstiones huius dist.42.

### Dift. XLIII. Quastio Prima.

Vtrum voluntas possit peccare in Spiritem sauctum. Seraphicus Bonau. 2. sent. dist. 43. q.2 art. 1.

Scotus 2. sent. disi.43.9.1.

IR CA dift.43.duo quæruntur à Doc. Sectio fe-primo. Vitu voluntas possit peccare in queus et ---spiritumsanctum.Secundo uter tas creata not do aliquid non oftenfum fibi fub ratione boni veri, ideft boni fimpliciter, vel boni apparentis, & boni fecundum quid.

Respondeo ad primam q.dicit Doct.duo.primo, o oportet videre quomodo poteft effe peccatum aliquod præcise in spiritumsanctum. Secunda quomodo potest committere tale peceatum.

Quo ad primum recitatur vna opi. f.g. peccas tum in Spiritum fanctum di inquatum præcise ce-, ditin irreuerentia persona Spiritussancti. Et Doch. respondendo infra dicit, a proprieno dí peccatu in Spiritum fan cum, quod præcise committieur in unam perfonam, & non in aliam, ut infra patchit. Sed prius pramittit, an voluntas creata possi acu auerti ab una persona quin un un un liter auertatur ab alia. Secundo an actu poffirauerri ab vna, quin actu avertatur ab alia, & quod fit averfio actualis, & virtualis patuit supra in isto secundo, dist.35. De primo dicit, quòd non est possibile, galiqua voluca tasactu auertatur ab vna persona, quin virtualiter auertatur ab alia, & hoc pater, quia qua libet perfona aquè perfecte est volibilis, & amabilis, cum in qualibet fit perfectufima ratio obiecti amabilis, g est essentia diuina, & ideo ficut quis no potest acu conuerti ad unam personam immediate puta dili. gendo illam ex chatitate quinfaltem habitualiter, uel uirtualiter couertatur ad aliam ex charitate cu ratio objecti amabilis ex charitate fit equè perfecte in ista ficutalia. Sic pariformiter dico de auerfione formali, qualis dicatur pro nunc odium Dei, licetz forte non fit possibile habere illud, non potest aliqua uoluntas creata actu odire, fiuè actu nolle effe unam personam, uel nolle perfectioné unius persona quin uirtualiter odiat aliam, & nolit cam.

9 Sed hic est dubium, ga licet deitas sit obiectu Dubium. fumme diligibile, & tamen non uidetur fequi, g fi diligo deitatem puta mihi, g etiä uirtualiter diliga illam Francisco, quæ nata eft diligi à Francisco, & hoc fatis pater in tertio, d. 28.& 29.& & ibi offesium eft, q de potentia Dei absoluta bene quis potest excharitate diligere Deum in fe, & diligere Deum fibi, & tamen non diligere Deumakeri. Sie fimilter uidetur dicendum, q aliqua uoluntas creata posit ex charitate diligere Deu in fe, & ut in aliqua perfona, & non in alia perfona. Tũ cua guia tenendo, quòd

# Secundi Quadragesimasecunda Prima. 246

quod personæ constituatur per relationes, siue per abioluta, cum tamen illa coltituentia, fiue relatiua, fiuè abfoluta non dicant formaliter aliquam përfectione, vt patet à Doct.in primo, di.26. ideo non vf sequi, o fi actus amoris ex charitate potestate alicuius voluntatis creatz immediate terminetur ad vnå perfonam, quod etiam virtualiter terminetur ad aliam.

J Diço breuiter, o & li personalitas, siue pro-prietas costitutiua persone non sit obiectu, nec habeat ratione objecti diligibilis, cu nulla perfectione formahter includat, in est coditio obiecti diligibilis, & ideo no potrette diligi ro formalis obie-eti diligibilis, quin et diligat coditio illius obiecti, ideft quin diligatur, vt includit fuo modo tale proprietate, & ideo bene fequit, o quis no pot ex charitate actu diligere vna persona, quin virtualiter di ligat alia, cu in illa alia sit ro formalis obie Ci diligibilis, & códitio talis obiecti, & de hoc aliqua di-cta, funt in tertio, d. 27. Et fic fimiliter fi effentia diuina esfet cómunicata alicuí creaturæ, puta Frácifco,& Ioanni, non posset quis ex charitate diligere eam in Francisco, quin faltem virtualiter diligeret cam in Ioanne.

J De lecundo. Lan quis actu possit auerti ab vnæ persona, quin etia actu auertatur ab alia, licet muiti teneant, o fit impossibile actu diligere vna personam, no diligedo alia actu, or per colequens etia non fit possibile actu auerti ab vna, quin actu auertatur ab alia, vt patuit in primo, di.1.q.z.vbi adduxi multas opi.quas etia ibi improbaui. Doc.tn expresse tenet in loco supra allegato, o quis pot frui vna petsona non fruendo alia, & fic quis actu pot auerti ab vna persona licet actu no auertat ab alia, & probatio in littera est satis clara, cum enim fint tres arriculi diffincti respicientes tres personas, pol fibile est aliquem errare in articulo, & r.o in alio, & Aliquie po- per consequens peccare actualiter in vnam persotof peccare nam, & non in aliam, quia habita actuali confidein une per- tione de vna, non oporter, g habeatur actualis cofinam, O fideratio de alia. Sed in qualibet perfona inuenitur min alia ratio vltimi finis, ga ro omnis boni, igitur illi, vt fic poteft fieri reuerciia, vt diligendo cam propter le, & irreuerentia, puta notendo ea in fe, vel e liquam eius perfectionem fibi effe, non habita actuali confideratione ad alias perfonas, & hoc vf facere Ecclesia, ve patet in collectis in quibus includitur in fine, per Dominu Noftru lefum Chriftu, &c. Primochim præminif pater, ad qué oratio comuniter porrigitur, & in fine subnecitur mediator, in cuius nomine petit, & orat Ecclesia. vnde si quis orando per Dominu Nostru lesum Christu, & c.intEderet petere in nomine Trinitatis nihil peteret, ga petit in nomine mediatoris qui eft Chriftus. VF ergo Ecclefia in orado orare vna persona, & no alia actualiter. Hocetiam patet in illo hymno. Veni creator Spiritus, vbi multa ponuntur, q no conueniunt, ni-fi Spirituilancto, vt puta, q lit donu, & talia huiufmodi. Secudo hoc idem probat arguendo à mino-ri, qa minus vi q quis actu posset cogitare essentia nec cogitado actu personam, q possit cogitare vna plona no cogitando alia hoc, patet, quia ellentia mi nus diftinguitur ab vna psona ä vna psona ab alia. Nam effentia Im comunem opi. Si aliquo modo distinguitur à persona tm ratione distinguitur, licet Doctenear, o diffinguatur ex natura rei, vt patet in primo, diff.2.par. 2.q.1.immo, q diftinguatur formaliter, vt patet in primo, d. 8.q. penult. Sed vna persona realiser distinguisur ab alia, ergo à fortiori pot quisadu coliderare vna perfonam no confiderando aliam, & fic auerti actu ab vna persona, & actu non auerri ab alia.

Ibi. Dices, q no est fimile de personis adinuice, & de persona, & de essentia, ga persone sunt cor Speculare relatiuç, sed essentia nullo modo refertur ad perso. Hiligenter. ná,nec perfona ad ellentiam, vt oftenfum eft in primo, d. 5. q. 1. Modo intellectus non pot habere actu circa vnum correlatiuu, quin habeat circa aliud, & sic non poteit fieri itreverentia vni personæ, quin actu fiat omnibus.

Jicit Doct. phoc non ualet, quia quantucunque fint correlativa, tamen circa extrema sunt duo actus intelle ctus, ficut patet de accidente, & subiecto, qui enim intelligit accidens non propter hoc intelligit fubicetum eadem intellectione, licet actus coparandi fit idem. Vult dicere Doct. of fi effet tim vnus actus intelligendi respectu patris, & filij, tūc non posset este actualis consideratio vnius quin, & alterius, & sic forte no posset elle actualis auersio ab vno quin effet ab alio. Sed hocho vr foluere rationem, ja etiam posito, o sint duo actus intelligedi, illi duo actus erunt fimul, quia correlatiua funt fimul naturali intelligentia, & fic no pot effe actualis colideratio vnius, quin & alterius Nifidicatur, 9 vnus actus intelligedi de necessitate est prior álio, ita quis pot actu intelligere patrem no fimil in codem instanti intelligendo filiu, & fic oportebit dicere, q licet correlativa fint fimul natura quantu a'd effe corú, quia în quoçuque inftâri ponitur vnú, in codem ponitur aliud, & fimiliter quo ad corum cognoscibilitatem, fa funt nata fimul cognosci, licet non fit necesse ea esse fimul quo ad actuale corum cognitionem, quia forte vnu prius pot cogno-fci alio, fed de hoc alias erit prolixior fermo. Polito ergo, o etia fimul intelligantur diftinctis actib", no th ex hoc lequitur, p fi volutas creata actu auer-titur ab vno, o etiam actu auertatur ab alio.

Præterea pater sub rone patrisnon de correlatiue ad Spiritumlanchu, patet, igitur patri pot fieri reuerentia, vel irreuerentia, licet actualiter no fiat Spirituilancto, & lic poffibile eft, gactualiter quis peccet in unam perfonam, non peccando in aliam actualiter, fed th uirtualiter necelle eft ipfum cogitari de oi cu facit reuerentia, uel irreuerentiam vnl, & ita uirtualiter facere idem offini, & fi eliciat aliquam opilertoneam circa unam perionam actualiter, uirtualiter elicit circa offines, ga earu eli una bonitas, & una lapieria, no th eli necelle, o li actua-

liter peccet in ună, o peccet actualiter în aliam. ¶ Sed ifto modo non accipitur peccatu în Spîti. Vide Magi. tum fanctu, ut. faliquis peccet în îpfum, & no în alia fram us pri perfonam. Sed Em aliquos alios dicitur peccatu in mo fent.di-Spiritumsanctu, no proprie. f. immediare auerten- stin. 34. do à persona Spiritussancti, sed appropriatur. sim-mediare auertendo ab aliquo appropriato persone Sciedurganchi No fer ante ante auertendo ab aliquo appropriato persone Spiritus fancti. Na Em, g dicimus, g bonitas eft appropriata Spirituisando, ideo peccatum ex certa malitia dicitur effe peccatu in Spiritufanctu, & quia patri appropriatur potentia, ideo peccatú ex infirmitate dicitur appropriate contra patrem, ga étia fapientia appropriatur filio, ideo peccatú ex igno-rantia dicitur effe contra filium.

Ibi. Dico tā breuiter. Hic Dockinstat contra opi.immediate præcedentem probando, opeccatu peccatum ex malitia no fit peccatum in Spiritumfanctum, & ex malitia hoc pater, ga illud eft peccatnm ex malitía, g eft in quid. voluntate no precedere per turbatione, vel pallione, nec ex ignorantia in ratione, ficut forte peçcauit Ada, in quo no fuit perturbatio, necignorátia, ut fatis patuit fupra ex d.21.& 22.& in non omne peccatum ex malitia eft in Spiritusanctum, ga quis contra præcepta secundæ tabulæ ex certa malitia potest peccare. Et q tale peccatum ex certa malitia contra præcepta fecundæ tabulænon fit peccatum in

### Libri

in Spiritum fanctum, patet, quia communiter po-

nitur peccatum in Spiritumfanctum effe maximu

peccatu, fed peccatu, o formaliter, & immediate

ritumfanäum.

auertit à Deo quale est peccatū cotra prepta prime tabule est simpliciter magis peccatum peccato comillo cotra præcepta fecundæ tabulæ, cu illud im auertat virtualiter ab ipfo Deo, vt clare patuit su-Quid pecca pra d.35 Ponit el go Doct. o folum peccatú ex certun in Spi- ta malitia comillum cotra pcepta primæ tabulæ eft peccatu in Spiritum fanctum, non th oe peccatum, comissium cotra præcepta primæ tabulæ, sed solu illud, p inter illa peccata est maximu, & est illud, p magis formaliter auertit à Deo, & ille actus dr magis auertere, cuius actus oppolitus magis couertit, Amor Dei in le, & pp le elicitus ex charitate p statu isto perfectissime couertit ad Deum. Tum quia præcedit à perfectiori habitu.f.a charitate.Tum ga amor amicitiz est simpliciter per fectior quocun-que amore concupiscentiz. Tú quia ille actus immediate terminatur ad Deum sub rone deitatis, vt eft summum bonum in se. Amor verò concupiscétiç terminatur ad Deum, vt eft fummum bonű mihí, & ista oia satis patere possunt ex dictis Doct.supra d.6.q.2.& in tertio, d.26.& 27.cum ergo amor Dei in fe, & pp fe, fit actus perfectissimus, que voluntas pot elicere pro statu isto, qui immediate terminatur ad Deu sub rone deitatis, & per cosequens. pei fectissime counges voluntate ipsi Deo sitactus perfectissimus inter oes actus humanos, sequitur, g actus oppositus qualis est odium Dei sit maximus. in malitia, quia talis actus immediate auertit volutate à Deo, ita q talis auersio est formaliter maior. quacunque alia auersione, & odiu Dei nihil aliud. eft, nisi actus nolendi Deum in se.

Dubinm.

Sed oritur aliqualis difficultas. An negatio amoris Dei in se, q cotradictorie opponitur actui amoris sit peccatum in Spiritum sanctum, & si sic, an sit maius peccatum, q odium Dei, vr prima facie, o fic, ga malitia oppofita actui immediate con-uerfiuo in Deum, & hoc loquendo de actu perfe-Aiflimo ví, g sit peccatum in Spiritumsanctu, ergo cum quis diligendo Deum in fe, & pp se habeat actum perfecte couerfiuum in Deum, lequitur, g no diligendo Deu nec in fe, nec pp fe, o talis negatio dilectionis immediate auerfiua à Deo sit oppofita tali dilectioni, & per colequens si quis ex certa malitia no actu diligat Deum in fe, & pp fe, q tunc peccet in Spiritumfanctum. Vi etia, o tale peccatum fit maius odio Dei, hoc probatur, ga illud eft, maius peccatum, q magis auertit à Deo, hoc patet per Doc.hic, & supra d.25.Sed negatio dilectionis. Dei in se, pp se magis auertit à Deo, g odiū Dei, patet ista, quia illud peccatu magis auertit à Deo, qui magis opponitur actui perfecti couerfiuo in Deu, hæc patent per Doc.hic, & supra d. 35.Sed negatio talis dilectionis magis opponitur, qa opponitur fi-bi contradictorie, & odium Dei tantum contraria, & opposito contradictoria est maior oppositione contraria, ergo &c.

Responses.

Respondeo, galiud est loqui de peccato commiffionis, & aliud de peccato omiffionis, peccatu enim comissionis, si sit simpliciter fine passione in voluntate, & fine ignoratia in rone procedit ex maiori malitia g peccatum omissionis. Exeplum. Pono enim, 9 quis teneatur lege diuina diligere proximum in Deum, hoc eft velle proximum diligere Deum pp fe, tunc est maior malitia, vt cū odit proximum, ideft vt cum actu nollet proximum diligegere Deum pp le, q cũ habet folam negatione dile étionis proximi, q a in primo nó tm est negatio di-lectionis proximi & vltra hoc est et actualis nolitio, & fic odium proximi vltra negationem amoris quã

# Quastio

Distin.

includit addit etia actualem nolitioné, &fic in propolito non actu diligere Deum pp feeit im peccaiu omifionis, & hoc qu tenetur actu diligere Deu, fiactu omittit talem dilectionem. Sed odire Deum, Odire Dei in se peccasú comissionis, quia sunc clicit actú no- grauffime lendi quo nollet Deum esse in se, cum ergo odium est peccasi Dei non im includat negationem amoris Dei, sed etiam addat nolle actuale ipfius Dei, sequitur, q. ip3 fum odium Dei fit grautfimum peccatum, qd maxime opponitur actui per fectiflimo couerliuo,patet, ga non tm destruit illum actum per negatione inclusam, sed vltra hoc ponit actum oio incopolibilem, Et ex his paret responsio ad difficultate. Po, Nota & betest ena breuius dici, q loquitur de maiori auersio- ne. ne, q eft illa, q opponitur majori conuerfione, fiuè actu magis couer fiuo, & fic odium Dei magis auer tir, g negatio amotis Dei, patet, quia odium Dei no tm dicit no diligere Dei, sed dicit nolitione ipsius Dei, & sic magis auertit, licet ergo negatio amoris Dei magis repugnet amori Dei, ga cotradicit, th in rone auertendi no magis opponitur, ná amor Dei est actus maxime covertiuus in Deu, & odium ch actus maxime auerfuris, & fic in rone malitiz maxime opponitur actui amoris Dei, sigut enim amor Dei in ratione bor itatis tam moralis, quàm meritoriæ eft actus perf. chiffimus, ita odjum Dei in ratione malitiæ..tam.moralis, quam demeritorie eftactus maxime malus,

Dicit ergo Doct. g fi odium effet possibile illud proprijílime effet gravifimum peccatú, ac per confequens peccatum in Spiritumfanctum, fed tale odium Dei in seno vi cile possibile, vi probatu est a Docaliqualiter in quarto, d. so que estvluma in ordine. Et licet Doc. alibi dicat, vt in primo, d.I. g.4.q.adhuc no eft probatú odiú Dei po efte poffibile in Dac.hic & in quar to allerit effe fimpliciter unpossibile. Et to lingularis potest allignari, qa impossibile est potentiam aliqua elicere alique actu cinca aliquod obiectu sed impollibile effe obiechú talis actus, no enim poréria vifua poreit elicere actum vilionis circa fonu, ga est 6mpliciter impoffibile sonu effe obiectum ierminatini, salis actus.& nulla alia to ví poste allignari, nisi quia actus visionis est talis entitas, q tm pata est terminari ad co-lorem, vel lucem, Sed in proposito obiectum noli- Obiectum tionis est sola miseria, suc sola carenția boni, ideo nolirionii talis actus non eft natus terminati, nili ad illud, gd eft fola mi habet ronem mali, & hoc, vel apparetis, & per hoc feria. no chinatus terminari ad obiectum in quo nulla eft ro mali, nec in existentia, nec in apparesia, quale est fummum bonum, & ideo volunțas no poteft nolle Deum in se, cum in illo non sit aliqua iomali, nec existeris, nec apparentis, immo in illo est ratio summi boni, nam vi sic oftenditur ab intellectu, ga intellectus bene percipit, quillud ens, qd nominamus Deum est tale bonum, g in illo no potest esse ró alicuius mali. Sic similiter volútas no posset immediate velle aliquid, qd im habet rönem mali, fiue existentis, sue apparentis, qua objectum volitio-nis est im bosum, vel existens, vel apparens. Et de hoc aliqua dixi fupra fuper d.6.q.1.&multo clarius vide, quæ exposui super q. 16. quolib & fic, paret quomodo odin' Dei sit simpliciter impossibile, & ideo non ponitur odium Dei cum fit imposibilea elle peccatum in Spiritum fan Aum.

Ibi. Cum igitur post dilectione Dei actus perfectifimus quo voluntas tendit in Deum sit actus spei oppositum eius erit peccatum grauislimu Hic Doct vitimate determinat, quid fit peccatu in Spi- Quid fit ritum fan dum, & quale fit, quid fit, patet, quia pec- peccasum in catum grauiffimuin ex malitia illud dicitur pecca- Spiritm tum in Spiritum sanctum, sed quale sit probat per fanctum. actum

-

а.



### Secundi Quadragesimætertię Secunda. 247

actum conuersionm oppositum, & breuiter dicit, g desperario, siuè finalis in pœnitentia, quæ procedit ex desperatione est peccarú in Spiritumsanctu, pater, quiatale peccatum immediate opponitur actui spei, nam actus spei est actus conversions in Deum quo voluntas vult fibi Deum, vt fummu bonum, & licet talisactus habeat Deum, sub ratione deitatis, vt obiectum, tamen respicit ipsum, vt summum bonu alteri. Et de hoc vide Doct in 3. dift. 26. &quz ibi prolize expolui, actus ergo spei, qui ppric est amor suz concupiscentiz quo voluntas ap petit fibi fummum bonum, & quo modo, hoc vide in tertio vbi supra, & talis actus excepto amore amicitiz est perfectior omni alio actu tam sensus, quam intellectus, & ideo perfectius convertit in Deum, quia mediante illo volutas vult fibi immediate Deum, vt summum bonum, ergo actus oppolitus erit grauislimum peccatum, quia maxime auertit a summo bono, vt summe commodo, & talis est actus desperationis, patet, quia desperans diffidit, nam ficut sperans appetit summum bonum, vt summe sibi commodum, & credit se posse habere illud ex meritis, sed desperans de illo summo bono diffidit le posse habere illud, qa diffidit de mi fericordia, siuè bonitate Dei,& sic disperatio, siuè obstinatio in malo cu disperatione, & ppositio no Ad penati penitedi est peccatum in Spiritumsanctum. Et em in Spiritum. hoc ad peccatum in Spiritumfanctum. requirutur fanctă tria, tria, ideft o fit ex certa malitia, quo fit contra prærequirator. ceptum primæ tabulæ, & quod fit actus oppofitus perfectillime actui conuerfiuo, & hoc modo eft peccatum in Spiritumlanctum, & eft finalis impenitentia, non quia homo decedit fine pœnitentia, sed quia habet propositum de nnnquam pœnitendo, & orif ex desperatione, & lic dicit Aug. de fide ad Petrum, quod peffimi homines incidunt in hoc. peccatum, vt patet de Caim qui dixit Gen. quarto. Maior est iniquitas mea, quam vt veniam mercar. Credidit enim misericordiam Dei, esse minorem fuo delicto, & milericordia est bonitas, que appropriatur Spirituisancto, & ideo dicitur peccatum in Spiritumfanctum, vt patet in littera. Eodem modo Iudas Matth. 26.& ponitur in littera cap. 1.eft auté peccati huius assignatio, de quo dicit August.lib.1. de sermone Domini in monte, quòd Iudas desperas facilius cucurrit ad laqueum, quàm humiliarus veniam peteret, & de numero illo fuit Achitophel ille. Dicitur autem peccatum hoc irremisfibile, no. fimpliciter, vnde fecundum Magistrum in littera. fantum di-Hoc peccatum non remittetur hic, nec in futuro quando non habet pœnitentiam comitem, sed hoc conuenit cuilibet peccato mortali, verumth hoc peccatum dicitur irremiffibile (co modo quo nullum aliud peccată dicitur irremifiibile) dupliciler. Primo modo, quia nullum aliud peccatum oppo-. nur directe principio remissionis in remittente, nisi istud, quia hoc solum directe affert à Deo mifericordiam, que est principiú remittendi peccata, & non dat sibi, nisi iustitiam, & hoc habet inquantu est cum desperatione, talis enim diffidit, idest desperat de misericordia Dei.

Secudò, quia corrumpit dispositiouem ad remillionem, in co cui debet temitti, quia ficut dictu est in quarto. Principium dispositiuum ad remissionem peccati in peccatore est aliqualis displicentia de peccato cum conuersione ad Deum, hoc auté peccatum inquantum habet propofitum de nonpœnitendo in tali obstinato tollit omne tale difpofitiuum.

Peccutum

in Spiritum

citwr irre-

msssibile.

Ad argumenta principalia patent in littera.

Qnxítio Secunda.

Vtrum voluntas creata possit peccare ex malitia.

Scotus 2. fent. dift. 43.9.2. D.Bonauent. 2. Sent. dift. 34.art. 1.9.3.

ECVNDO principaliter quærit Doc. An volutas creata possit peccare ex malitia volcdo aliquid no oftefum fibi fub ratioue boni véri, ideft boni fimpliciter, vel fub rone appa-rentis, ideft boni tm £m quid. Doct.in ifta.q.vr dubiæ loqui, necenim firmiter afferit, 9 aliqua volutas possit velle malum in quo no apparet aliqua ro boni, nec similiter oppositu vrassere. Primo ergo in hac q.ex stat opi. Bona.lib.2. d.34.ar.I.q.3.qui Opinio fan-dicit, o volutas creata no pot velle aliquid ostedat di Bonand. sub ratione mali, idest quod si aliquid ostendatur a rone sub sola rone mali, ita og nullo modo ostendatur sub aliqua rone boni, siue existeris, siue apparentis non pôt velle illud, & hoc probat auctoritas Diony. f.quatto de diui.no.qui dicit, o nullus operatur ad malum afpiciens.

Sed contra hoc hic Doct instat probando contra Bona.quis pot velle aliquod tm fub rone mali, & ro stat in hoc, quia si voluntas creata no possit velle aliquid sub rone mali, tunc non posset tenderein aliquod obiectum fub aliqua rone fub qua no poffer tendere voluntas diuina, qd vr inconueniens, ga 1.1 tunc sequerctur, o voluntas creata non posset peccare, patet, quia ex quo voluntas diutna volendo aliquid sub quacunque rone velit non peccat, sed voluntas diuina põt tendere in of bonum fubftratū illi deformitati, ergo fi voluntas creata in illud 1de pot rendere no peccat. Sed voluntas diuina no por tendere in illa tonem malitiæ cocomitantem, quia fic posset peccare, ergo si voluntas creata non posset tendere in illa rone malitiz nullo modo posset peccare. Et si cocedatur, g of volibile ab vna volútate est volibile ab alia, quia ois volutas habet obieđũ æquè comune, non th illud, gd eft ordinate volitum ab vna volutate eft ordinate volitum ab alia, quia ordinatum velle no est ex solo obiecto volito, fed ex conuenientia actus, & obiecti circa illa potentiam, pot enim conuenire vni voluntati aliquis actu circa aliquod obiectum qui non conuenitalteri, patet exemplo, licet enim mors Christi fuerit Mors Chrivolibilis tam à voluntate increata, g creata, th vo- fi fais vo-litio mortis Christi fuit peccatum Iudzis, & non libilis. fuit peccatū voluntati divinæ, quia talis volitio trāfiens fuper mortem Christinon est conueniens voluntati creatz, & tñ fuit conueniens voluntati diuinz, & hoc forte, quia licet voluntas diuina ab-folute voluerit morte Chrifti, tn noluit me velle talem mortem, immd voluit me nolle mortem illa acerbissima, & sic volitio diuina est ordinata, quia voluntas diuina no habet regulam superiorem cui teneatur conformiter agere, & volitio creata circa ide obiectu potest esse inordinata, ga habet regulá superiorem, cui tenetur conformiter agere

Ibi. Aliter arguitur contra illam opi. Hic Doc. scorus confpecialiter inftat contra illam opi.probando, q. vo- tra S. Bona. luntas creata possiti velle aliquid sub sola rone mali, arguit. ga apprehendatur odium Dei ab aliqua potetia intellectiua creata non errante, nec per confequens oftendente odium Dei sub rone boni, sed im mali, fi voluntas creata pót velle odiú Dei, patet pro-pofitú,quia nulla est bonitas in isto actus fin odio Dei prior ipfo actu volendi: nam odium Dei proprie est actus nolendi Deum esse: an modo voluntas creata possit velle talem nolitionem, quano-

lic

## Libri

Diltin.

#### lit Deum effe, patet supra. Si enim affignatur aliqua bonitas pp actu volendi, ideft & fi dicatur, & quamuis in odio Dei absolute sumpto no sit aliqua ratio bonitatis, th in odio Dei, vt actu volito à volunta te creata habet aliquam roné boni, que ro boni est effe volitum. Dicit Doc. 9 hoc non estad proposirum, ga odium Dei esse, volitum, vt sicest posterius actu volendi, nam volitio prius terminatur ad odium Dei, g intelligatur habere esse volitu, sed in ifto priori in quo odiù Dei non intelligitur effe volitu habet tantum rone mali, & fic voluntas cieata volendo illud vult fimpliciter fub ratione mali.

Ibi. Si autem non pot in illud malum oftefum, nifi sub aliqua ratione boni, & non mali, ergo simpliciter no pot in illud, vt. f.habet rationem mali, ya odiu Dei, vt huiusinodi habet tm rone mali. Si dicatur, quáuis habeat rone mali, rn volutas creata no por tédere in illud, nisi sub aliqua ratione boni. Cotra, quia tunc oporteret prius natura ronem effe excecatam, non enim voluntas creata pot velle aliquid sub aliqua ratione non sibi præostensa à rone, & fic fi vult odiu Dei fub 1 one boni, ergo ro prius oftendit oduí Dei esse bonú, vel habere ronem boni, g voluntas velit illud, & fic talis ro erit excecata, cũ odium Dei nulla ronem boni includat, sed hoc vf inconueniens.f. p tõ, vt prius natura actu volēdi fit excecata oftendendo aliquá rónem boni ibi effe, vbi impossibile est ipsam este, & est cotra illud.s.p ftante rone vniuerfali, & particulari, ro errarenon pot, & hoc haberur 7.ethi.& eft articulus condem-Cop.r. & s. natus Parifius. Ró vniuerfalis in propofico eft principium practicum notum ex terminis, suè notitia talis principij, & ro particularis est coclusio dedu-Cta ex tali principio virtualiter contenta in illo, siue cognitio talis cóclusionis fic deducta. Stante enim hoc principio, o summum bonu in quo nullus est defectus boni, nec aliqua ro mali est obiectu fumme volibile, & fumme appetibile. Sequitur, fi Deus eft huiusmodi, ergo Deus eft summe volibilis. Scate ergo cognitione talis principij, & cognitione conclutionis deductæ ex tali principio, tunc in rone no contingit error, & fic lequitur, o notitia talis con-clusionis, quæ pot dici ro, vt alias expolui non pot actu dictare, o Deus non sit summe appetibilis, & volibilis. In proposito ergo hoc est vnu principiu, fummum bonu nullo modo est odibile, sed Deus eft fumme bonus: ergo Deus nullo modo eft odibilis. Et similiter hoc est vnum principium, quod ficut actus volendi fummum bonum in se, sue volendo fummum bonum esse habet tantú rationem Mirabilir boni, & nullo modo ronem mali, ita actus nolendi summű bouű esfe habet tm röné mali, sed actus volendi Deum effe est actus volendi summum bonū effe, & actus nolendi Deum effe est actus nolendi fummum bonum esse, ergo sicut a cus volédi Deū effe habet tantum rationem boni, ita & actus nolendi Deum effe habet tantum rationem mali.

Si tenetur in ista q. p sic. Doc. dicit, p si teneas, p voluntas creata possi velle aliquid tm sub ratione mali, o tuc facile est distinguere peccatum in Spiri tumfanctum à peccato, in patre, & in filium, nam voluntas creata, quia conjuncta est appetitui sensi-tiuo nata est condelectari sibi, & ideo peccans occafionaliter ex inclinatione appetitus sensitiui ad suum delectabile peccat ex passione, qd dicitur pec catú ex infirmitate, fiue ex impotentia, & tale pectum appropriate est in patrem, cui attribuitur potentia, ipfa etiam voluntas agit per cognitionem intellectuale, & ideo rone errante ipfa recte nonvult, & peccatum eius ex errore eius dicitur peccatú ex ignorantia, & eft cotra filiù cui attribuitur fapietia, qn autem voluntas agit em se ex libertate sua nó ex

# Qualtio

condelectando appetitui fenfitino, neque ex errore ronis, & istud est recte ex malitia, & appropriate otra Spiritumfanctum, cui appropriatur bonitas.

Aduerte tamen, qd fi peccatum in Spiritusan- Aduerte. ctum dicatur illud, quod est ex sola malitia modo præexposito, tunc omne peccatum ex sola malitia tam contra primam, quàm cotra fecundam tabu-lam erit peccatum in Spiritumfanctum. Si verò teneatur, quodibet peccatu ex malitia est peccatum in Spiritusanctu, sed tm peccatum grauissimum, & tale est odium Dei, si odium Dei est pof fibile, vel fi non fit possibile erit tantum desperatio vel obstinatio, siuè finalis impenitentia, vt supra patuit. Dicendum eft ergo, gin præsenti q. accipitpeccatum in Spiritum anctu fatis large, & improprie, sed in præcedenti q.accipit peccatum in Spiritumfanctum proprijfime,& ftrictiffime.

Ibi. Si tamen non poteft voluntas creata posse velle malum sub ratione mali, sed tantum sub rone boni, vel existéris, vel apparentis, adhuc potest assignari peccatú ex certa malitia quando. svolutas ex libertate sua absque passione in appetitu sensitiuo, & errore in ratione peccat. ibi enim est plenissima ratio peccati, quia nihil aliud est à voluntare allicions cam ad malum, fed ex pura libertate fine alia occasione extrinseca eligit sibi malum velle, non tamen ex malitia, ita & voluntas fic peccans tendat in malum inquantum malu, & fic forte plafphemas Deum in quo non est error in ratione, nec aliqua paffio extra peccat ex fola malitia, & licet non velit blafphemia fub rone mali absolute, fed fub aliqua ratione boni apparentis tamen, quia vult eam ex fola libertate voluntatis nullo errore præcedente, nec aliqua passione in appetitu sensituo.

9 Nota etiam, o hic Doct. non afferit, o alique, voluntas creata possiti velle odium Dei, quia ve iupra oftensum eft odium Dei eft simpliciter impos sibile. Posset vitra dubitari, an posset dari aliquis actus voluntatis, qui ex sua ratione estet formaliter malus, fed hoc fupra expositum est.

### Dift. XLIIII. Quaftio Vnica.

Vtrum potentia peccandi sit à Deo.

Seraphicus Bonau. 2. Sent. dist. 44. q. 1 art. 1. Scotus 2. fent. dist. 44.4.1.

Riccardus 2. fent . dist. 44.9.1. Durandus 2. sent. dist. 44.9.1.

IRCA dist. 94. quæ est vltima huius sc-cundi. Quærit Doct. Vtrum potentia peccandi sit à Deo, siuè an volutas crea-ta habeat à Deo, potentiam ta habeat à Deo. potentiam peccandi, fiue quod possit peccare. ¶ Responder Doct.præmittendo vnum.s.g.po-

tentia peccandi, aut dicit immediatum ordine ad actum peccati, siue ad ipsam deformitatem, aut dicit ipfum fundamentum huius ordinis, ratione cuius habens illud dicitur potens peccare. Et vult dicere, o potentia peccandi potest dupliriter accipi, Poteria per scilicet vel formaliter, vel fundamentaliter, forma- candi pores liter talis potentia dicit tătum ordinem fundatu in duplicitor aliquo, & terminatum ad aliud. Et fæudamétaltter accipi. accipitur pro findamento talis ordinis, ficut dici-mus, o potentia calefaciédi, fi accipitur formaliter dicit ordinem fundatum in calore, & terminatum ad calefactibile, & fundamentaliter accipitur pro ipfo calore.

Sic in propolito. Cum potentia peccandi formaliter sumpta dicat ordinem. Tunc quærit Doc. aut præcise dicit ordinom ad actum peccandi, fiue 20

dettrine.



## Secundi Quadragesimæquartæ Vnica. 248

ad ipfam deformitate, aut dicit ordine ad substratum illius deformitatis. Exemplú. Velle dare eleemofinam pauperi propter vanaglosiam, tale velle dicitur peccatum, & fic aut potef accipi pro volitione absolute transiens super debitum obiectum, & talis volitio eft ens positiuum, & absolutum, vt patet à Doct quaftio 13 quolib. & dicitif peco-tum fundamentaliter. Sed carentia rectitudini, quz deberet ineffe tali volitioni dicitur peccatum formaliter, siuc deformitas, & sic potentia pecca-, di aut dicit ordinem ad illam deformitatem, aut dicit ordinem ab fubftratum, feu, fundamérum talis deformitatis.

Prima com dufio.

His præmiss ponit Doct.aliquas conclusiones, quarum prima est ista. Si potentia peccandi patet, quia vt fic eft ens politiuum eft enim quæda relatio ordinis, & vtrūque extremum eft politiuu, & reale nam talis relatio ordinis, immediate fundatur in voluntate creata, & terminatur ad fundamentum deformitatis, gest semper ens positiuu, vt patet. An modo talis relatio sit ens rationis an ens reale, videtur enim absolute, quod est ens reale cum fit inter extrema realia realiter diffincta, & oriatur ex natura extremoru, fed de boc alias crit fermo. Cum ergo Deus concurrar ad omue pofiti uum, vt caula prima, tenendo quod ipfe Doc tenet supra diffinct.37.quod prima causa concurrat ad omnem effectum, & non tenendo illam aliam opinionem, quæ tenet, quod bene Deus caufar voluntatem, fed non concurrit postes ad actum voluntatis. Potentia ergo peccandi formaliter accepta cu fit ens politiuu est à Deo, & similiter potentia peccandi fundamentaliter, que est ipsa voluntas greata eft à Deo.

Secunda conclusio est. Si potentia peccandi Secunda coformaliter accepta dicit tantum ordine ad ipfam clufio . deformitaté, talis potétia in se minil est, patet, que re latio fundata in nihil, nihil est, se licêt habeas funda métu reale fi th ad nihil terminet adhuc nihil eft. Cũ ergo talis deformitas fit fimpliciter nihif; cũ fit 1m negatio rectitudinis, quz deberet inclie actui, vt supra patuit distin.34.35.0e 37. Sequisur, sp pote-tia peccadi hoc modo accepta st simpliciter nihil, An potetia peccandi fis à Deo. & vi fic nullo modo eftà Deo. Loguendo tamé de; fundamento proximo huius potentiz formaliter acceptz dicentis ordinem ad deformitatem, tale fundamentum est à Deo, quia illud est voluncas creata, que est immediatum fundamentum poten-

tiæ peccandi formaliter acceptæ, & vt dicit ordine ad fundamétum deformitatis, & vt dicis ordinem ad ipfam deformitatent. Et quod für fundamét in proximum ordinis-vtroque modo fumpti probat. in fimili, quia ficut in potenciis paffiuis, flue rece ptiuis idem eft proximium fundamentuich habitus, & priuationis habitus, patet, quia priuatiue opposita nata sunt fieri circa idem, ita in potentijs actiuis eadem eft potentia actiua actus recti, & actus non recti, fic patet quomodo potentia activa libe-ra defectibilis, fiuè creata est immediatum subiectum agendo, & deficiendo oppolitorum agendo quidem rectitudinis, deficiendo aute peccati, nam eadem voluntas, vt elicit actum cum omnibus cirtunftantijs à ratione dictatis dicitur activa rectitudinis actus, vt verò elicit actum fine debitis circustantijs à ratione dictatis, tuc dicitur deficere à re-

ctitudine, quia non dat rectitudinem actui, quam

tene tur dare, & fic fimpliciter est eadem voluntas potentia actiua vtriusque co modo quo potest esfe potentia respectu eorum, scilicet effectiue, & defectiue, & fic potentia peccandi accepta pro natura, fiue pro ipfa voluntate, non vt aliquid efficit, sed vt à rectitudine deficit est ab ipso Deo, nam voluntas

ipie, vodefectibilis efte Deo. (J Etfi objicitur, diod votantas femper deficit non per aliquid positiuum in ea, fed inquantum eft ex nihilo. Si etgo non eft defectibilis per aliquid positiuum ince, sand vi defectibilis nonetrit à Deo cum affredebilis minima vi defectibilis nonetrit à Deo cum esse defectibile nihil positiue dicar, & g nihil polituc dicat, patet, ga dicitur defectibilis exhoc folo,quòd eft ex nihilo.

Respondet Doct.quod esse defectibile potest Defedibile formaliter accepta dicit ordinem adfubilitatio, feur dupliciter accipi, Primo effe defectibile idem est, posof dupli fundamentu defoamitatis, talis potentia est à Deos guod esse vertibile in nihil, & hoc modo esse defe- eiter accipi. ctibile confequitur omnem creaturam exhoc, g eft ex nihilo, & fic effe defectibile non ineft per ali-dul pofitius. Secundo accipitur effe defectibile, quod ide eft, quod poste deficere a rectitudine danda actui, & hos modo effedefectibile eft proprium naturz liberz creatz, & confequitur ea ratione qua hær natura (pecifica, quæ por effe principium opolitorum agendo, scilleet & deficiendo, & hoc modo effe defectibile ineft naturz liberè creatæ per aliquid possingm.

NVNC reftat foluere argumentum principale pet quod probatur auctoritas Anfel. o potentia peccandi non fit à Deo, vnde Anfel. de libero arbitrio dicit. Posse peccare non es libertas, nec quasi libertatis, ergo ex hoc, qued liberum arbitrium est à Deo non potestas ab eo peccandi, sed non est à Deo per hoc, quòd aliquid aliud à libero arbitrio eft à Deo, ergo nullo modo eft à Deo. Et breuiter vult dicere, quod peccatum est tantum a libero arbitrio, schlibetum arbittium pon est potentia pec-candi, vt est à Deori-o non habet à Deo, vt sit potétia peccandi, quia posse peccare non est à Deo.

Si dicatur, o posse peccare est ab aliquo alio, quam à libero arbitrio, & illus tale est à Deo.

J Contra, qui a potestas peccandi est tantam à li-bero arbitrio, licensego liberum arbitriŭ sit à Deo absolute sumptum, non tainen, vt est, potest scilicet peccandi, fius potentia peccanili, ergo potetia pec-

¶ Dicit Doct.9 liberű Arbitriű, fiud libertas po- birinm po-telt dupliciter confiderari. V 10 modo fecundű ra- veft duplicitionem eius abfolttam-fecundu quam poteft effe ter confidecommunistibertaticreatz, & increatz, & hoc mo-do est perfectio fimpliciter, quia vt fic nullam imperfectione includit. Et in aliquo puta in Deo eft in maliter ministrative prolixe expolui de perfectio. ne fimpliciter in primo, d.2. par. 2. q. L. & in quolib. qui & 5. Alio modo potelt accipi libertas, vt inclu-dif limitatione richted chuis plomais in tura creata habet perfectionem limitatam, quia finitam. Accipiendo libertatem primo modo coceditur, quòd potentia, fiuè potestas peccandi no est llbertas neque pars libertatis, quia posse peccare tin connenit Potetia pes naturæ limitatæ Sed accipiendo libertate secudo candi of la modo potetia peccandi est libertas, vel pars liber- bertas vel tatis, quia vt fic accipitur tantum pro natura libera pars libercreata, siue limitata. Anselm.ergo intelligit primo ratis per An modo. sposse posse per an est libertas, nec pars sel m. de libertatis. Et fecundo modo est bene libertas, vel lib arb. c.s. pars libertatis, q libertas limitata est ab lpso Deo, &3. cui fit honor, & gloria in fecula feculorum. Amen.

Eiberum a

Ι Ν Ι S. F

Digitized by Google

# Secuadi Quadra chimaquarto Vnica. 2.66

tenetite de la seconda de potencia a sinta vicius การสาวที่เกิดเกิดที่เกิด ····

. 12 1. 1. . ....

N. 1. .

Sec. 12 Sec. 

## REGISTRVM. ABCDEFGHIKLMNDPQRSTVXYZ Ab Cc Dd Ee Ff Gg Hh.

Omnes sunt Quaterniones.

VENETH'S, M D LXXXVIII.

Apud Ioannem Zenarium, & fratres.

and we the stand . ::

and the second second second

2

