

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

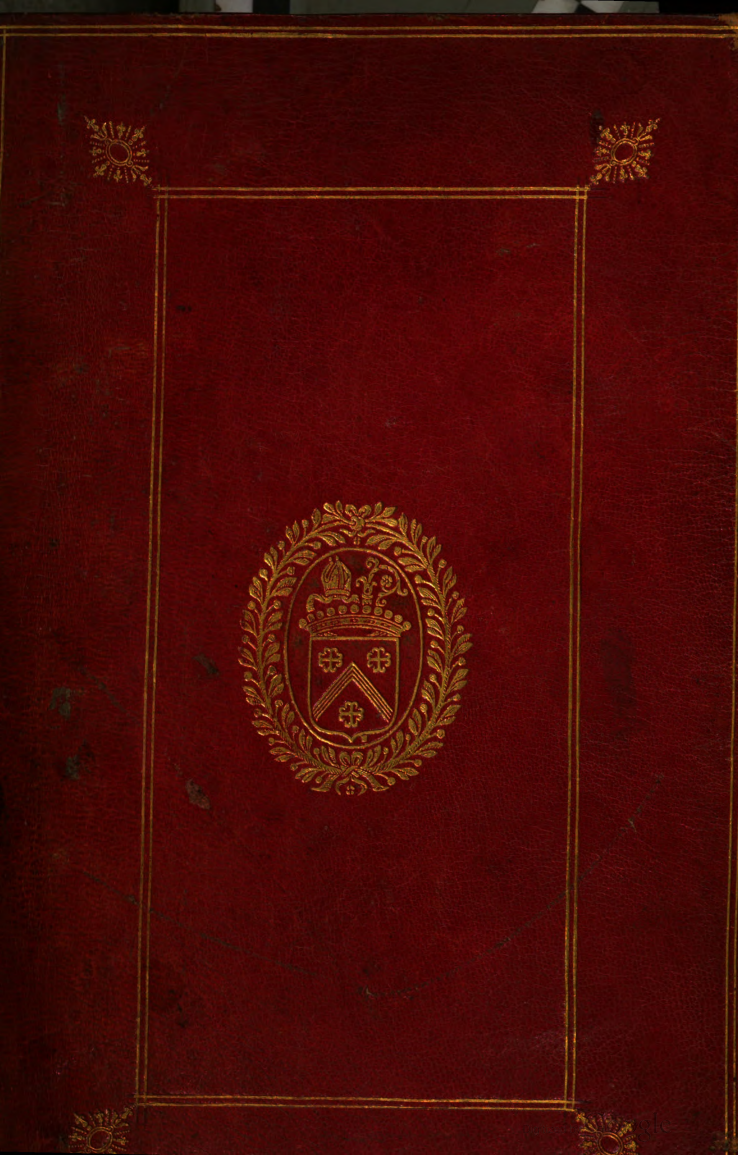
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



かんっかり

Ex libris Bibliothecæ quam Illustrissimus

F Archiepiscopus & Prorex Lugdunensis

43 Camillus de Neufville Collegio S S.

Trinitatis Patrum Societatis J E S U

Testamenti tabulis attribuit anno 1693.

Marin Marin

OPERA OMNIA

# IOANNIS PICI, MIRANDVLAE CONCORDIAE QVE

COMITIS, THEOLOGORVM ET PHIA
LOSOPHORVM, SINE CONTROVERSIA, PRINcipis:Viri, sine linguarum, sine rerum, & humanarum,
& diuinarum, cognitionem spectes, doctrina
& ingenio admirando.

ITEM, TOMO II.

IOANNIS FRANCIici Principis, ex eadem illustri prosaPIA ORIVNOI: VIRI ET PHILOSOPHI,
TA'M BONARYM ARTIVM ET DISCIPLINARYM. QVA'M
ueterum Philosophorum dogmatű, omni genere & uirtute Præstantissimi: Opera quæ extantomnia, non tám literatis uiris utilia, quàm necessaria: nunc primum sum side & accuratione post liminio restituta, acin
corpus unum redacta: quorum elenchum
uersa pagella indicabit.

ACCESSERVNT ETIAM INDICES DVO LOCVPLETISM simi, rerum & uerborum memorabilium:ates scriptorum, quorum sententiz & opiniones quacunque de realligantur & citantur.









Cum Gratia & Privileg. Cæs. Maiest,

B A S I L E Æ, EX OFFICINA HENRICPETRINA.

# Censura Alexandri P.M. eius nominis

y 1. operumés authoris à nonnullis, calumnis impetitorum, defensio.

#### ALEXANDER SERVVS SERVORVM DEI DILECTO FILIO, NOBILI VIRO, Ioanni Pico, Comiti Mirandulæ.

ILECTE fili Salute & apostolicam benedictionem. Omnium catholicorum quieti, & sama, eorum prasertim quos generis nobilitas, literarum disciplina, uita fideia orthodoxa integritas commendat, quantum cum Deo licet, consulimus. Dudum siquidem, cum primum ad Innocentium Papam V 111 pradeces serm nostrum, & Romanam curiam te contulisses, & Noningentas in theologia, & alijs facultatibus conclusiones, ex permissione prasati pradeces sori, publica (ut moris est) disputandas affixisses, quas sub Apostolica sedis correctione, te sustentare offerebas, & dictus pradeces or interillas aliquas sidei & religioni nostra contrarias, erroneas, seamdalos as male sonantes ac de non sana doctrina suspectas, ab aliquibus intellexisses cume interinas.

gritati fidei confulere uolens, ne fideliú métes (& præfertim fimpliciú qui ad huiufmodi publicas difputationes ce afluere fo-lent, corrumperentur) nonnullis nenerabilib. fratribus, tune fun, tune nostris Episcopis, & alijs facræ theologiæ, ac utriusæ šuris professorib.per eŭ nominacis per literas suas in forma breuis, comfit, 🗢 mandauit, ut contenta in diclis conclusionib. exammarent, an alique ex illis, ex ui verborum à fide catholica diffonavent, aut havefim faperent: fen dubia o ancipites, ad erroneum fenfum trahi poffent: 🗢 ipfi prædeceffori referrent,ficuti plenius, in dicto breui,continetur ut habita fideli 📆 🕰 zione eoru,oportune prouideret. Qui quidem epif. opi 😊 professores, tidem prædecessori retulerunt, quesde fibi uideri comclusiones suspectas, en ut afferebant haresim sapientes, quas tamen conclusiones, gratia tantum seolastica disputationes, aa fub apostolica sedis correctione disputandas publicaueras, 🖝 tales demum eas te habiturum professus es, quales per escao dem prædecessorem nostrum iudicarentur:iurenurando promittens, cuicuna declarationi, quam ipsum prædecessorem seper hoc facere contingeret, affen furum. Deinde uero per dictum prædecefforem, accepto te, quendam alium librum, Apolo geticum edidisse,in quo easdem conclusiones, in meliorem 🗢 catholicum sensum declarans, interpretabaris, 😅 circa eat ina zellectum sinceræ fidei,explicabas idem prædecessor,ne præmisse propositiones,corda fidelium , quoquomodo corrumpe... rent interdixit lectionem lil elli prædictarum. Noningenta: um conclusionum, te temen , nulla eb præmissa incurrisse extimationis notam declaranit ut in eisdem literis, quarum tenorem hic pro expresso habiri uolumus latius continetur. Veril, eidem pradecessori, postea aliquibus suggerentibus pratextu dieli apologetica, te pramisso iuramento tuo contrauemissa. te in Gallijs agentem, ad curiam citari mandauit, cuius mandatis reverenter acceptis ad Romanam curiam regressurus ur arripuisti cum'a in Italiam peruenisses, ex beneplacito ipsus prædecessoris, in partibus Elorentia substitissia. Enterim uerò pramifiis ad nostram notitiam deductis inquisita o per nos totius negotij ueritate, comperto o , o prasereim referentibus Venerabili fratre nostro Georgio Episcopo Albanensi. 👁 Vlixbonensi, ac dilectis filijs Ioanne Baptista de Vrsimis . Titule fanctoru oannis o Pauli prefbytero, o Francisco. sancti Eustachi diacono, sancta Romana Beclesia Cardinalibus, quibus specialiter commiseramus, ut adhibito secum dilecto filio Paulo Genuensi theologia, ac ordinis sancti Dominici professore, o sacri palatij Apostolici Magistro, se accurate informarent o nobis referrent: mhil aliud postea contra te actum. processum seu attentatum fuisse, quodo in codem apologetico, quod in orthodoxa sidem, à cuiusuis sussitionis nota, mente aus apud omnes reuelandam scripseras, iudicium, co determinacionem ipsius prædecessoris, ac sedis apostolica, cui te humiliter submissti, continuè expectare affirmabas, 🗢 in pramissa promisione 🗢 iuramento tuo perstiteris, prout etiá persistere intendis, 🗢 denuò etiam promittis: Ideò nos bonam 😊 integram mentem, 😊 finceritatem fidei, ac in nos 😊 fedem aposto'i cam deuotionem o obedientiam tuam, paterno affectu complectentes, ac te, quem etiam diuma largitas, uarijs uirtutibus illustrauit, pro potiori cautela tua, ab omni teatu periurij, si quem etiam forfan in sirecte, dicto iuramento tuo, cuius forma hichaberi uolumus pro expresso, aliquo modo contrauemendo incurrisses, absoluentes, 🗢 absolueum sor è censentes caua sam commissionis huiusmodi aduersus te, & illius statum individu ilem pro expresso etiam habentes, & quantus pendeat co ram quibuscung iudicibus, etiam santa Romana ecclesia Cardinalibus, ad nos aduocantes, motu proprio, co ex cerea sci entia extinguimus:te'a in eodemiuramento tuo perfiftentem,iuxta formam literarum ipfius prædecefforis, nullam omnimo propter pramissa incurrisse extimationis notam o propter editionem declarationum o Apologetici huiusmodi, aut alide, nullam hærefis speciem, uel suspitionem, aut notam sini ir 1m incurrisse. Seu in crimen ueri uel sicti relapsi incidisse, aut poenas uel cenfuras in inte uel alias, contra hareticos, uel de harefi fuspectos, contentas, siue latas, quomodolibet incurrisse Similibus moru 😙 fcientia, auctoritate prafata per prafentes decernimus, 🌣 declaramus, inhibentes , diftrictiui 🔅 in um fan ela obedientia mandantes, ordinarijs locorum, o commissarijs, ac officialibus quibuscung, etia haretico pravitatis inqui sucribus, ne ce pramisforum occasione, quomodolibet molesiare , seu inquirere prasumant, decernentes irritum 😊 inane, 🗟 fecus super his à quoquam quamuis autoritate scienter uel ignorater contigerit attentari, pramisis necnon constitutions. bus o ordinationibus apostolicis, cateris q in contrarium facient bus, non obsiantibus quibuscuna de quibus etiam, hie expresse facienda effet mentio specialis. Datum Rome, apud sanctum Petrum sub annulo piscatoris, die

XVIII. lunij. M. CCCC. XCIII. Pontificatus

anno primo.

**OPERVM** 



#### OPERVM IOANNIS PICI, QVÆ IN

HOC PRIMO TOMO CONTINEN-TVR, CATALOGVS.



N Orationem Dominicam expolitio.

2 Heptaplus, idest, de Dei creatoris sex dierum opere Genàseos libri 7. folio z

Conclusiones nongentæ, Romæ publice propositæ, præcipuos Theologiæ locos, & plærags in quibus Philosophorum omnis labor & studium cernitur, continentes. fol. 63

Apología adueríus eos, qui aliquot propolitiones Theologicas carpebant.

DeEnte & Vno opus, in quo plurimi loci, in Moyle, in Platone, & Aristotele, explicantur. fol. 24 z

De Hominis dignitate fol. 3 1 3

7 Ad Christiana uita institutionem, regula siue pracepta, quibus adiutus homo possit uincere mundum & tentationem. fol. 3 3 2

In Pfalmum, Conserva me Domine, qui est x v. Commentarius. Fol. 334

De Christo regno & uanitate huius mundi. fol.339

10 Epistolarum liber. fol. 340

21 De Astrologia disputationum lib. 12. fol.41 z 22 Elegiz aliquot. fol.73 s

13 In Platonis convivium, lib.111. fol. 734

## OPERVICIOANNIS PRANCISCI PICI, QVAB IN TOMO Secundo comprebenduntur, Elenchus, aliquibus in locis argumentis adhibitis.

De studio Diuinæ & Humanæ Philosophiæ: ubi uidetur quantum diuinæ st teræ sint expetendæ: quantum & Philophastri quidam exorbitent, qui eis contem ptis, humanas adorant, & c. lib. i . . . . . . . . . . . . . . . . fol. z

2 De morte Christi & propria cogitanda: quo in loco monstratur operæprecist esse, utanima Christum crucifixum meditetur, eum pro amussi sibi constituat, quà cucta opera dirigat, ne uel aliquid deliret in appetendo: Deinde ut irascentiæ uis intra limites debitos coerceatur: postremò quo ad poterimus enitemur ex iugi utriusque mortis cogitatione, & uitia cuncta speciatim singulatim explodi, imò prorsus eliminari posse, & uitia cuncta speciatim singulatim explodi, imò prorsus eliminari posse, & uitia cuncta sinserendas menti ut copiose fructificent. Iib. 111.

3 Defensio de Vno & Ente, ubi de Deo & alijs mysticis rebus dogmata haud contemnenda traduntur.

4 De lmaginatione, id est, de ea animæ ui, quam Græci φαντασίαν appellant, ubi in eam aduehuntur per quincy exteriorum sensuum instrumenta, uisum, auditum, olfactum, gustum, tactum, rerü, quæ forinsecus sunt similitudines, species ue imaginationum seges uberrimà, lib.i. fol. 13 à

g Physicilibri duo:alter de Appetitu primæ materiæ. fol. 155. Alter uero de Elementis. fol. 155. fol. 167

6 De Imitatione ad Petrum Bembum: Eiuldemque ad D. Ioan. Franciscum responsum, lib.1. fol. 180

Theoremata de Fide & ordine credendi: ubi differitur de iis, que necessaria ereditu sunt: deinde que alterius ordinis & liberiora seu in ambiguis quid uidea retur agendum, de uario credendi ordine diuersis tempestatibus servato, quinca & piginti Theorematibus omnia complexa: postremo quid cuica de propria felicitate credendum sit, satis docte demonstratur, sibale foliz 14

Beclaratio capitis, in Christo Pater, & Christus in nobis, quod exoctauto de Trinitate libro Hilarij sumptum est, & positum à Gratiano in Decretis de Conse. distin. 11.

9 Iustini Philosophi & Martyris, admonitorius Gentium liber, à Ioanne Franeisco Pico Latine conversus. fol. 3 27

10 Heroicum carmen de mysterijs Dominicæ crucis, iamdudum in Germaniam delaplis, ad Maximilianum Augustum Romanorum Regem. fol. 355

Tertio Prænotione illerius aperta cum dæmone pacta fædera, quibus ducuntur plurimæ divinationum species, præliatur. Quinto aduersus Astrologiam argumentatur. Sexto contra Chiromantes, Geomantes, Augures, & cæteram superstitiosam turbam, disputatur. Septimo Magicæ uanitatæ & Prophanes, quæ inde scaturiunt præsensiones, cum alterutro fulciantur pacto & utroque dependeant, redarguuntur. Octavo Prænotiones, anaturalibus, ac superstitiosis & curiosis dirimi queant, edocetur.

12 Examen Vanitatis Doctrinæ Gentium: & ueritatis Christianæ disciplinæ, distinctum in libros sex: Quorum tres omnem Philosophorum sectam universim: Reliqui Aristoteleam & Aristoteleis armis particulatim impugnant, ubicunque autem Christiana & assertiur & celebratur disciplina.

fol.710

23 Epistolarum lib.1116

IOAN

fol. 1265.

### Ioannis Pici Mirandulæ & Concordiæ

Principis V.C.uita, per Ioannem Franciscum Illust. Prinscipem Pici filium conscripta.



OÀN NIS Pici patrui mei uitam scribere orsus, præfandum Lecto ribus in primis duco, ne aut quod fratris filius, aut quod discipulus sue rim, me aliquid in gratia blandientiu more, dicturu sulpicetur. Nihil hic amicitiæ datum, nihil familiæ, nihilig beneficus (quæ maxima profecto in me extiterunt) sicticia laude repensum. Tantum quippe ab adulatione leiuncta est narratio mea, quantum absuit adulandi necessitas, tantum ç caui, ne me, uel mentitum, uel uehementem in laudibus legentes arbitrarentur, si quicquid de ipso conceperam, literis tradidissem, ut il-

Jud fuerit fortalle periculum, ne parum potuerint, uel ipfæmet uirtutes excelfe, uel earum affercores coarguere, quod uel hoc argumento uidere licet. Cum plurimæ doctorum noftræ ætatis hominum & ex primoribus quidem elucubratifsimæfcriptiones nonmodò his quæ fumus dicturi,locupletissimum reddiderint testimonium, sed dum uteretur hac luce & post quam eam cum potiore commutauit, in eius me & morum, & doctrinz przeconijs precelluerintiquarum nonnullas in huius libri calce, post commentationes ipsius adscribi iussi ut firmior testibus, non gentilicijs sides adhiberetur Paternum genus (licet ab Constantino Cæsare per Picum pronepotem, à quo totius samiliæ cognomentum memoriæ proditum sit, eraxille primordia)millum facientes, ab iplo tempore natiuitatis fumemus initium tuquod familiæ forsan non minus honoris ille contulerit ch acceperit, tum quod proprias animi dotes reliquals totius uite & obitus feriem præ fe ferentia, quæ uel propris aut auribus, aut oculis hauli, uel ab gravilsimis excepi testibus, aperienda duxerim, posthabitis & stemmate & præclaris augrum facinoribus recenfenda. Anno à partu Virginis tertio & fexa gelimo fu pra millelimum & quadringentelimum, Pio secundo Pont. Maximo Ecclessa præside, & Federico tertio, habenas Imperij Romani moderante, mater Iulia, ex nobili Bosardorum sa milia, loanni Francisco Patri, ultimo eum partu peperit: iam enim Galeottum maiorem na-tu, ex quo sum genitus, & Antonium Mariam, sorores y duas enixa suerat, quaru altera Leonello iam coniugi, Albertum Pium ex Carpi principibus unu edidit, nunc Rodulphi principis Gonzage confors: altera Pino Ordelapho Foroliuensi principe, cui iam pridem nupserai, uita functo, Montis agani Comiti fecundas nuprias concessis. Prodigium haud paruura anceiplius ortum aparuit, vila enim circularis flamma eft, fupra pariencis matris aftare cubi culum, moxiq euanescere, fortasse nobis infinuans, orbicularis sigurae intellectus perfectione simillimum eum futurum, qui inter mortales eadem hora proderetur, universoch terræ globo excellentia nominis, circumquac; celebrandum, cuius mens semper colestia ignis in-fiar petitura ellet cuiuscu ignita eloquia, siamata menti consona, Deum nostrum (qui ignis coburens est) totis uirib. quandoq celebratura, sed statim obtutibus hominti, ut illa euanuit, occulenda. Legimus quippe doctifsimorum fanctifsimorum(phominum ortus, infolita quandog figna aut præcessisse, aut subsequuta suisse, veluti éorum incunabula infantiss ab aliorum cœtu diuino nutu fegregantia , fummisé; rebus gerendis natos indicantia, fic ut omittam reliquos, examen apium Ambroly magni ora luftrauit, in each introgressum est, de inde exiens, altisimum quolas, sets internubila condes, paternos, aspectus qui ade rant uilus elulit, quod prelagium Paulinus plurifaciens, scriptoru eius fauos nobis indicale de distruit, qui cœlestia dona enunciarent, & mentes hominum de terris ad cœlum erigeres. Forma autem inligni fuir & liberali, procera & cella statura, molli carne, uenusta facie, in uniuerlum, albenti colore, decentica rubore interspersa, cæsijs & uigilibus, oculis slauo & in asse Aato capillicio, dentibus quoce candidis & aqualibus. Sub matris imperio, ad magistros di sciplinascy delatus, ita ardenti animo studiz humanitatis excoluit, ut breui inter Poëtas & • Oratores tempestatis illius præcipuos, nec iniuria collocandus esfet. In discendo quidem ce lerrimus erat, prompto adeò ingenio præditus , ut audita lemel à recitante carmina, & dire-**&u**,& retrogrado ordine,mira omnium admiratione recenferet, tenacifsimal; retineret memoria, quod ceteris contra euenire folet: nam qui celeri funt ingenio, natura fieri fepe folet, uz non multum memoria ualeant, qui uer ò cum labore percipiunt tenaciores perceptorum euadant.Dum uerd quartum & decimum ætatis annum ageret, matris iuslu, quæ sacris eum initiari uehementer optabat, discendi iuris pontificii gratia, Bononia se transtulit quod cum biennium degustaller, meris id inniti traditionibus conspicatus, aliò deslexit, non tame ablque bonæ frugis fœtura. quando puer, & quidem tenellus, ex epístolis summorum Pontisscum, quas Decretales uocant, epitomē quandam feu breufarium compilauerit, quo omnes cocilius,qua fieri potuit fanctionum illarum fententias, conclufit,confummatis profeffori» bus, opus non tenue. Sed fecretarum natura, rerum cupidus explorator tritas has femicas derelinquens, intellectus i peculationi Philolophizia cu humang, tum diuing le penitus de-

#### IOANNIS PICA

didit culus enancifcendæ gratia non tantum Italiæ, fed & Galliarum literaria gymnalia perisi strans celebres doctores tempestatis illius, more Platonis & Apolloni scrupulosistime perquirebar, operam adeo indefessam studijs illis impendens ut columatus simul & Theologus fimul & Philofophus imberbis adhuc & effet & haberetur. Iambs feptennium apud illos uer fatus erat quàndo humanæ laudis & gloriæ cupidus (nondum enim diuino amore caluerat, ut palam fiet)Romā migrault, inibit; oftentare cupiens , quanta eū a fummufforibus in posterum manaret inuidia. Nongentas de Dialecticis, & Mathematicis, de naturalib. diuiniste rebus questiones proposuit: non modo ex Latinoru petitas arculis, Grecorumic excerptas Icrinis, sed ex Hebræorum etiam mysterijs erutas, Chaldæorum is arcanis ato, Arabum ue-stigatas. Multa itē de Pythagoræ, Trimegistica, & Orphei, prisca & subobscura Philosophia. multa de Cabala, hoc est, Secreta Hebraorum dogmatum receptione ( cuius & Origenes & Hilarius ex nostris potissimum comminiscuntur) questionibus illis intexuit, multa etiam de maturali Magia, quam non paruo interstitio ab impia & scelesta separari edocuit, ido; multo rum testimonio elegantissime coprobavit, nec non duo & septuaginta noua dogmata Phyfica & Metaphylica propria inuenta & meditata, ad qualcunca Philosophiæ questiones elucidandas accommodata, defuerunt, his nouam per numeros Philosophandi institutionein adnexuit, cunctacy simul publicis locis, quo facilius uulgarentur affixit, pollicitus le soluturum eis impenías qui ex remotis oris difceptandi gratia Romam fe côtuliffent. Verti obtre-& Atatorum limultate (quæ lemper uelut ignis alta petit) nûquam efficere potuit, ut dies altercationis præstitueretur, ob hanc causam Romæ annum mansit, quo tempore ustiligatores il-Li,palam eum,& libero exanime non audebant aggredi, led strophis potiuls & cuniculis sugil Pare, clancularijs (p. telis luftodere, pestifera corrupti inuidia (Ita enim arbitrati funt plurimi) conabantur. Liuorem hunc, uel hac ratione libi maxime commouisse existimatum est, quod emulti qui uel ambitione fortallis uel auaritia literario negotio diu incubuerant, notam libi fore autymarent, si iuuenis ille, aggestis atauorum opibus, multate doctrina; quasi fertilis ager luxurians, in prima orbis urbe, de naturalibus divinists rebus, dete multis per piura le-cula nostris hominibus non accellis, periclitari doctrinam, & ingeniù non vereretur, & cum mihil aduerlus doctrinam ueris machinis moliri polle animaduerterent, attulisse eosdem in medium tormenta calumniz tredecimi; ex nongentis quziliones, rectz fidei fulpectas accla: mauisse, quibus forte le iunxille nonnullos, qui quæstiones illas, utpote insueras corum auri bus, ut pie, ita fortalle parum erudite, & zelo fidei & pretextu religionis incellerent, quas tamen quæftiones, non pauci , & quidē celebrati Theologiæ doctores ceu pias & mundas prius approbauerant, eildemó; lublcriplerant:quorum cœtui Bonfrancilcus Regienlis Epilcopus annumeratus est, uir omnigena doctrina, accerrimot iudicio, & morum gravitate praclarus, qui Roma ad Pontificem Maximum ea tempestate, pro Ferrariensium duce a gebat le gatus, aduerlus tamen eum blaterones illi, nihil attentarunt, cum forte ab eis labefactari éius tamam non posse uereretur, quando quicquid tractasset, correctioni matris Ecclesia; & Pontificis submissifica At is, sama ista dispendia non perpessus, Apologia edidit, uarium certe o pus & elegans, multate, rerum feitu dignarum cognitione refertum, Vigintite tantum nocti bus elucubratum qua editione luce elarius conspici datum est, non tă conclusiones, Catholi cos potuille lenfus recipere, quam illos, qui primus adlatrauerant infolentiæ & ruditatis coarguendos elle, librum ; jolum, & quæ scripturus erat in posterum matris Ecclesiæ, eius ; prælidi fanctillimo iudicio Christianissimi hominis more commisit, id enim uel expresse uel tacité geri oportere, perlualissimum estiquali illud Augustini professet: Errare possum, hære ticus elle non pollum, quando alterum lithominis proprium, alterum perueriz &obitina en uoluntatis. Sed ubi Innocentius octauns Pontifex Maximus accepit per editionem Apo logiz interpretatas conclusiones illas, que prius calumnijs infestate fuerant in catholicum Censum & à nota criminis relevatas, referentibusés nonnullis quibus conclusionum examen demandatum fuerat, decipulas opponi posse sidelibus, si nonnulæquæstionti silarum (crude quidem & inexplicité disceptandarum more facebant)passim uacarentur, libelli lectione, quo continebantur interdixit, quæ omnia per Alexandri fexti Pont. Max. fub quo nunculuimus diploma, quod Breue nominant, liquido ui funtur, quod cum Apologia ipla impref foribus tradere exarendum duximus. Verum in ipfo Apologíæ calce quod postea Pontifex auctoritate præftitit, quibus ille poterat rationibus antea factitauerat: oblecrauerat quippe amicos & inimicos, doctos & indoctos, ut Apologiam legerent, libellum uerd ipsum con> clusionum inexplicitarum præterirent illectum, quando in eo plurima continerentur, que non passim uulganda triuijs, sed secreto congressu inter doctos & paucos disputanda susce perat, lcolafticamés exercitationem, more academiarum meditatus, multa ueterum Philoso phorum Alexandri scilicet & Auerrois aliorumés quam plurimum impia dogmata propo-luisset que semper publice & priuatim asseruerat professus suerat, prædicauerat, non minus a uerærectæcp Philosophiæ, quam a fidei semiris declinare : accp in hunc modum de tibello illo nongentarum conclusionum uerba faciens, Apologeticum opus coclusit. Qui ergo me oderunt ideo illa non legant quia noltra funt: qui me amant, ideò non legăt, quia ex illis quæ mea funt cogitare plurima possent, quæ non funt nostra, cæterű immensa Dei bonitare, quæ ex malis eriam bona elicit, effectum effe (quemadmodum mihi rerulit)iudicabat , ur calum-

#### MIRANDVLAE VITAL

nia illa fallò à maleuolis irrogata, ueros errores corrigeret, eich in tenebris aberranti (ut quan tum ex orbitallet à tramite ueritatis contueri pollet ) ceu splédidillimum iubar illucesceret. Prius en im & gloriæ cupidus, & amore uana luccenfus, mullebribus¢; illecebris commotus fuerat, cominarum quippe plurimæ, ob uenustatem corporis orisig gratiã, cui doctrina amplæq; diuitiæ & generis nobilitas accedebant, in eius amorem exarlerunt, ab quarum studio non abhorrens, parumper uia uitæ posthabita, in delicias defluxerat, uerum simultate illa experrectus, diffluencem luxu animum retudic, & couertit ad Christum, atquifceminea blandimenta, in Iupernæ patriæ gaudia commutauit, neglectaca aura gloriæ, quam affectauerat, Dei gloriam & Ecclefiæ utilitatem, tota cœpit mente perquirere, adeo(5 mores componere, ut posthac uel inímico iudice, comprobari posset. Cum'ce de splo gloriosa statim sama, & per uicinas & per remotas oras uolitare accepillet, plures ex Philofophis, qui eruditifsimi habebantur, ad eum tanquam ad merçaturam bonarum artiü(ut inquit Cicero) confluebant, uel ob commouenda literaria certamina, uel quibus inerat rectior mentis fententia, ad audienda tenendach rectè uiuendi salubria dogmata, quæ tanto magis expetebatur, quanto ab homine doctilsimo & pariter nobilissimo profluebant; qui quandoch deulos mollitudinis uo Juptariæan fractu fecatus fuerat. Videntur enim ad difciplinam morum, auditorum mentibus inferendam,ea plurimum habere momenti,quæ & fuapte natura fint bona, & å præçeptore conuer so ad justitiæ semitas, ex distorto & obliquo libidinum calle, proficiscantur Ele giaco carmine amores lulerat, quos quinque exaratos libris, religionis caula, ignibus tradidit, multa itidem Rythmis lulit Hetruscis, quæ pari causa par ignis absumpsit. Sacras deinde literas ardentissimo studio complexus, statim in templo Deo, ceu frugu primitias, octauum tunc & uigelimum annum agens, de operibus lex dierữ Geneleos, & die quietis Heptaplum obrulit, opus quippe & perfectum ingenio, & elaborarum industria, cum lublimibus Philo lophorum dogmatis, tum profundissimis nostræ Christianæ Theologiæ mysterijs refertissi mum, leptemplicity uaria enarratione connexum, leptenario capitu numero cullibet leptenæ expolitioni conferto libri nomini maxime quadrans. quod tamen ob erutas e nature gre miores & difficiles diuinarum quæstionű euolutiones, atck ob Prophetæreconditissimasen sa sermonisce elegentiam non se passim Philosophiæ & eloquentiæ rudib. offert, sed precio-læ illitus & raræ suppellectilis usus paucis paratur: quod & ipse animaduertens, in eiusdem Procemi calce, mentionem de hacre non illepidam secit. Cum primum sacras degustauit literas, non tantum ueram sapientiam, sed & ueram eloquentiam, inuenisse lætabundus exultabat, multaís, ut omírtam, ab eo testamenti Noui allata præconia, Pauli epistolas, oratorum omnium scriptionibus eloquentia præstare dicebat, Tullif etiam ipsius Demostheniscs primarij (ut inquit ille) dicendi artificis, lucubrationes nominatim citans, no quod ellent, ut il-Le calamistris inustæ,& corralis undica fuscis,& cincinnis constipatæ, sed ut ueram, solidam, & redole**rent,& laperent eloquen**tiam,ueris lententijs,uera arte luftultam,ellentép ut dicam breuius, Aegyptiorum opibus non consulto suffarcinatæ. Omnia porrò ueteris Legis eloquia,confuinmatiffimæ scientiæ & sapientiæ plena prædicabat, quod & si culm alij, tum Augustinus inlibro de Doctrina Christiana luculenter ostenderit. Septimius en d'Ertulianus Eusebius Pamphili, & Cassiodorus affirment: Grammaticos, Rhetores, Oratores, Philosophostromnes priftos eloquentiæ & doctrinæ fuæ fluenta,ex diuinarum feripturarum fonti bus epotasse, ipse tamen asija id muneris rationibus prosequebatur, quarum partē, in Hepta pli celebratilsimæ exordijs init iplo secundæ expositionis Proæmio videre opereprecitiest. Intertotiuges diuinælegis euolutiones lecundo anno ab Heptapli editione, opulculum etiam de Ente & Vno decem capitibus distinctum, absoluit, breue quidem corpore, sed amplum uiribus, sed altissimis & Philosophorum dogmatis, & Theologicis sensibus undequa que respersum, quo superius Ente non esseunum, sed sibi inuicem respondere, aqualiq esse ambitu oftendit, controuersiames super ea re à Platonis Aristotelises sectatoribus habitam, recensuit, asseurans Academicos illos qui contrarium contenderüt uerum Platonis dogma non allequutos, lenlum & prorlus commune inter Arillotelem & Platonem de Vno & Enee, ficut & de reliquis in uniuerfum, & fi uerba diffiderent, demonstraturus erat non defuiffe: ultimo quoce operis capite, totam disputationem, ad institutionem uitæ & morum emenda tionem, non minus ingeniose conuertit. Aduerium quod opus Antonius Fauentinus, egregius alioquin Philosophus nonnulla quatuor epistolis obiectamenta protulit, quarum tri-bus ipsc respondit, quartæ uero, uel quia fideliter delata non fuit, uel quia ex præscriptis responderi posse putavit, uel alía quapiam de causa, quæ iusta tamen credenda est, mentionem quod sciuerim non habuit, cui nos, postquàm decessit è uita, ne falfa uel latranti maleuolis, uel linistri aliquid credendi rudibus præberetur occalio, respondendi munus obiuimus. 💵 ludés potifilmum curauímus, ut ex præcedentibus ipfius fententijs, fuifle magna ex parte re sponsum monstraremus. Vidimus etiam nonnulla Platonica uernaculo sermone ab eo dige 🏂 quibus multa ad priscorum Theologiam enodandam factentia , multa in ænigmatibus & scirpis abstrusa sapientum sensa reserantia, deprehenduntur, quæ forsan, maius ocium nasti, latina reddere tentabimus, ne tanti hominis lupereminens doctrina hilce de rebus maxi-

#### IOANNIS PICI

mè peruia, quibusts uulgi ante ora feratur. Hactenus de perfectis lucubrationibus, quas ați? te mortem emiserat, ueluti nuncios & ante ambulones præclarorum operum, quæ conceperat, & procudebat. Vetus enim testamentum, interpretamenti sam sacibus illuminarat, id iplum muneris, ut Nouo præstaret accinctus, nec eos tantum, quos literæseries serre poterat Tensus, protulerat, sed in his tocis, que treis alios divinorum eloquiorum proprios latura fue 🕶 at, fuper ædificabat, Græcisíg & Hebræis exemplaribus noftrorum codicum, difcordes fen 🗸 tentias conferebar, led hoc potissimum in eius mente consitum fuit, hoc de uniuersis propo litis, quæ in commentandi genere conceperat, altius insedit, ut aliorum dogmata non adduceret, utpote que iam haberentur, legerentur, noscerentur, sed sua prorsus inuenta, & meditata differeret, ut proprijs, non alienis facultatibus, famelicas ueritatis animas, pro uirili fatu raret, post hæc Hebraico idiomate pollens, de ueritate translationis Hieronymi aduersus He bræorum calumnias, libellum edidit, necnon, defensionem pro septuaginta Interpretibus quantum ad Plalmos attinet aduer sus eos dem, libellum item de Vera temporum supputazione conferipfit . Postremò ad debellandos septem hostes Ecclesia animum appulerat , qus enim nec Christo, nec illius paret Ecclesiæ, & quod est sequens, eius est hostis, aut impius existens, nullum recipit credendum dogma, siue falsis inseruit Idolis, subég hisce simulacris dæ mones adorat, leu Moylaicam perditifsimorum Iudæorum ritu legē colit, nefandum de Mahometem fequitur, detestandis illius placitis mancipatus, aut Christiana auditu tantu non operib. & mente sincera uită uiuens, Euangelica documenta peruertit, Catholiczecp Ecclesize non contentiens, obstinato corde recalcitrat, uel non casta side, sed uaris adulterata prophamatace superstitionibus Euangelica suscipit: aut licet solida nitidace ac constanti side receperit operibus aduerfatur. Hos itaque feptem, quafi duces fub quib reliqui uelut gregarij conitinentur, proprijs eorum armis conflicturus, ad congressum citauerae, aduersus impios Phi-Jolophos , qui nullæreligionis iugo colla deprelli nullic; addicti numini , naturales cantum rationes adorant eildem rationibus dimicabat, Veteris teltamenti lententijs, proprijscy ludaicæ icholæauctoramentis, ualidiisimė contra Hebræos præliabatur, cum Mahumetanis Alcorano nixus pedem contulerat.Idolorum cultores, & multis uulneribus , & ui non multa prostrauerat, supersticionibus uanis irrecitos, cos præsercim qui diuinatricem colunt Aftrologistn,&ueræPhilosophiæ,&peculiaribus rationibus Aftrologorum acriter taxaueratiduodecimos iam libris, & quidem absolutissimis, ex tredecim ad hoc destinatis, eorum deliria infectatus fuerat.demum Hydromantiam , Geomantiam , Pyromentiam,Haruspid> nam,&cætera id genus inania, ligi:latim exploferat. Sed in Prophetantes Aftrologos, cuneum ex professo dixerat, totisq uiribus Arietem temperauerat, quando eorum dogmatis, futilibus quidem & nullius momenti, luperstitiones cetere suis erroribus fulcimeta aucupentur, uel inspect e Geneseos momenta trutinantes uel in elegendis horis, aut Hexagonos aut Trigonos aspectus (quos benignos uocant) conciliantes, & eiusmodi reliqua quibus nec infanus Orestes accederer. Nec contentus Astrologiam omnem funditus euerrisse, ut ostenderet nostri temporis Astrologis Græcæ potissimum linguæignaris. Vanissimam omnium. professionum Astrologiam, peruersis translationibus uaniorem, (si dici potest) essectam. Ptolomæi fructus, quos centiloquium uulgo nuncupant, inter scribendum aduersus eosde, guali aliud agens è Græco in Latinum fermonem uertit, & elegantissima expositione hone stauit, quo in libro plura, ut ita dixerim, errata, quam uerba uulgata, illa translatione contineri demonstrat, quam tamen semper in arcanis ueluti preciosum thesaurum custodierunt, eiusdem cultores ignaui. De Christi side perperam sentientes; nec matris Ecclesiz parentes imperio, quos ulitatiori uocabulo nominamus Hereticos, & Nouo instrumento, & rationibus egregia obiurgatione incessiuerat, nonaginta ferè hæreles in propatulo habentur. Verum ille cuncta rimatus, ducentas inuenit, quas ligillatim non modo eliminare, & profligare proposuerat, sed & pariter docere, qua ex parte Philosophiæ non rite percepta, suos errores traxissent, aut furcilassent. In Christianos postremo, quorum sides sine operibus uisitur, uehementer inuectus fuerat, necnon diligenter explorauerat, qui fieri posset, ut ignem in meditullio terræ constitutum homines credans, quo perpetud datura sunt pœnas damnatorum corpora cæteraca id genus tam anime quam corporis inexcogitata lupplicia, immensa quoque deitatis uisægaudia, quibus animæ corporibus iunctæ beantur, atque dictis Ecclessæ quæ ad credendum compellunt, obaudientes non sint, & nihilominus passim debacchentur in uicia, diuitijs ; incumbant cumulandis, nihik; minus formideturab eis, quam pœnæ, aut aftectetur quam regnum Dei, pro morborum item qualitate idoneam opem admouere tentabat, tetros scilicet morbos, & suapte natura impuros, acribus acerbis que medicaminibus inurere: ea uero uulnera quæ minori infecta malicia deprauata que forent cicatricemés obducere dely derarent, lenibus placabilibusés fouere, adeptis uero ualitudinem & recidiua metuentibus, saluberrimas potiones, celebrata que antidota præparare. Multa alia opera fuerat exorlus, quibus sperari poterat futurum, ut Philosophiæ studia in univer-sum, eliminatis erroribus, explosaç barbarie reslorerent. Inter hæc potissimum Platonis & Aristotelis numerabatur concordia, quam iam cœptam breui perfacturus erat, si uita

#### MIRANDVLAE VITA

comes paucis adhuc annis superfuisse, ira enim Philosophiam ab incunabulis i chando nus triuerat,&ad ulque nostra tempora perduxerat adultam, ut nostræ tempestaris Philosophæ mil amplius aut in Græcis, aut in Latinis, aut in barbaris codicibus deliderandum effet, citaffet udum Thaletem, ignitum Heraclitum , circumfulumég atomis Democritum, Orpheus item, & Pythagoras, priscica alii, eius ope & gratia in Academiam conuenissent. Postremo Philosophiæ principes Plato scilicet fabularum velamentis, Mathematiciscs involucris con Ripatus, & Aristoteles uallatus motibus dextra data fidem futuræ amicitiæ sanxisset. Inter-Auerroim quoque & Auicennam, inter Thomam & Scotum, qui iam did conflictauerant, si non pacem in universum, in multis tamen impetrasset inducias, quando in corum pluribus controuerlijs li quispiam dissidentia uerba rimetur attentius & exactius libret, scrupulolius& ueltigans,cutem deterens, introrium ad imas latebras profunda& penetralia mento peruadat, unionem sensuum indisseparatis pugnantibusig uerbis citra ambiguitatem comperiet. Neotericorum turba, partim pro meritis, partim pro culpis, & honorata fuille & tazara. Totus igitur Deo dicatus, Eccleliam quibus poterat armis defendebat, atque latitantem(ut aiunt) e Democriti puteo ueritatem educebat, & ignorantiæ gramen inexpugnabile, quo multorum mentes præfocantur, fubnafcentesép pernítiofas herbas abrumpebat penitus, detruncabat. Sed mors adueniens, tot tantarumés uigiliarum laborem, & excultæ lucubrationis partum inanem ferè reddidit, hoccy potifimum fuit in caufa, ut plurimas quanquam magna ex parte-exasseatas , dedolatas, impersectas comentationes dereliquerit, quod scilicet libi ipsi tantum, non autem nobis scribebat. Nam sicut celeri in commentando ingenio, ita ueloci in scribendo manu suit, & cum antea pulcherrimos literarum characteres delinearet, factum erat, ut ex ulu nimiæ in commentando uelocitatis, uix eorum quæ exarahat capax existeret, huc etiam & illuc scribere folitus erat , uetysta interdum superuenientib. nouis obliterans,ea propter exoleta quædam & dispuncta reperit, quædam faltim & uellica tim exarata, omnia denique adeò confula & inordinata, ut lyluz aut larragines putarentur. Ex libro septemplici quem Aduersus hostes Ecclesiæ prætitulauerat, pars illa, quæ divinaculos Altrologos genethtiacosts potifimum infectatur, ab incude ( ut dici folet ) ad limam perducta fuit, quam non paruo tamen labore, ne mediocri cura, ab exemplari liturato, & penè discerpto deprompsimus, quo in opere summum Philosophum, summu Theologum, summum Ocatorem, acerrimum Christi Ecclesiæ propugnatorem, incomparabili prædie tum ingenio, quod in cunctis iplius commentationibus cernitur, le demonstrat. Quædam item minutula non tornata adhuc apud me comperi, interpretationem duntaxat Dominia cæ orationis, regulascy bene uiuendi circiter quinquaginta, breues perfecto nimis & inexplicatas, quas in multa capita fi uixisfet, deducturus omnino fuerat. Duas quoque ad Deum Deprecatorias, quarum unam Rythmis Hetruscis, elegiaco metro alteram, qua grauioribus defatigatum quandoque ftudijs animum cantando ad lyram mulcere pollet , compoluerats primis enim adulescentiæ annis genus omne musicæ artis adeo excoluerat, ut excogitata per iphim modulamina, notatæģ; debitis concentibus harmoniæ celebres haberentur. Plurim**s** quoque in eius scrinijs quanquam inordinata peruidimus, ex quibus tamen utile aliquid præsertim Pialmorum enarrationem compilari, posse putauerim. Sed & epistolæ circiter quinquaginta diuerlis editæ temporibus, tum familiares, tum doctrinales, tum adhortatoriæ emerfere und cum oratione, quam Romx, si disputare contigisset, habiturus suerat, quæ non tam iuuenis quartum & uigelimum annum nondum nati peripicaciilimumingenium,& doctrinam uberrimam redolet (quod & cunctæiplius scriptiones faciunt ) quam sertilissima ipsius eloquentia locupletissimum nobis testimonium prabet. Stilo quidem ualde probando usus est, semper non ascito, sed ingenuo, mustiformi etiam, pro rerum uarietate, qui & si totum (ut aiunt) Isocratis Myrothecion consumpserit, mundiciæ tamen 🥰 decore maiestaris ornamento seruauit. Nam & celebrata illa dicendi genera, quoru tria Gel**lius , Macrobius quatuor enarrat , ex commentationibus iplius , necimpendio colliguntura** خhi copiolum , in quo Cicero dominari fertur,breue quod Salustio allcribitur, siccum Fronconi datum , pingue & floridum in quo Plinium & Simachum Iasciuisse prodiderunt. 🛚 🗛 forte copiam hanc Brutus non uocasset elumbem, nec Salustius immoderatam, siccitatem quoque Frontonis humectatam, Salustifi breuitatem elongatam, floridam pinguedinem Plinij latiori in campo deportatam , non difficile recto iudicio orator deprehendet. Adde his Liun lacteum fontem, forte line Parauinitare (utille inquit) adiectis flosculis plurimis Apulei. Verum non hic in mutuata à Gracis Philosophia se exercuit, non in Atticis noction bus, non in fictis Saturalibus ad laudandam prope Vergilij Aeneidem fabricatis: non in Romana historia, non in mera historia, naturæ altissimis disticilibusc; speculatibus uacua, sed in admiranda illa mundi fabrica, in incessendis sacrosanetæ Catholicæ Ecclesiæ hostibus desudauir, in eliminandis Astrologis fatigatus est. In Theologicis quæstionibus excutiendis ?n Aristotelis & Platonis concordia laborauit, in enarranda **facra e**loquia incubuit , in com monendis & adhortandis amicis nauauit operam. Verum hanc (de qua agimus) eloqueng giam tantum aberat ut affectaret, ut eos potius damnaret, qui pigmentata lenocinia fcrupus <u>iolius exquirentes , omnes ingenij uires in ueltigandis uocabulorum originibus accommos</u> dabens

. . . . . .

#### IOANNIS PICI

dabant.quæ omnia plurimos eò propensius in eius admiratione conuertere, quodinter corum literas diù & propenfisime uerfatus esfet, qui latinas literas eloquentiæ floribus refertas non sunt professi, patiantur hæcæquo animo nimij antiquitatis amatores, nam hæc & si concilius compendiolius (p,tñ eò forte uerius, quò me doctiores, & Hermolaus Barbarus, & Baptista Carmelita, & Marsilius Ficinus, & Matthæus Bossus, & plærice alij doctissimi & elo quentissimi uiri prodidêre, Bibliothecas amplas tàm Latinorum, quam Grecorum incredibili celeritate & perlegit, & excerplit, nullasq: (i modo facultas data ) commendationes illectas præterijt. De priscis Ecclesia doctoribus tantum cognitionis adeptus fuerat, quantum credere difficile est, etiam in co, qui in ipsis solum euoluendis totum uita tempus consumfisset de Neotericis uerò Theologis qui eo stilo sunt usi, quem Parisiensem uulgo nuncupāt, tantum iudicij apud eum relidebat, ut li quis ex improuilo abstrufam illorum cuiuspiam ma logi explicisam quæstionem, enucleandam petifiset, tanta ingenif fertilitate adaperiebat, tan sa lolertia referabat, ut diceres doctoris illius uniuería dicta, præoculis & in numerato habuisse, cunctasée pari modo familias agnouerat, cunctas schedas excusserat, nec uni illorum sic addictum credas(qui nostris hominibus mos est)ut ceteros aspernaretur. Iple enim à teneris, fic inftitutus fuit, fic animatus, ut in illis ucritatem quæreret, pariça honore, quousça illa elucesceret inuenta, quoscunce ueneraretur, priuata affectione nudatus. Quid tamen de lingulis lentiret, qui in uniuerlum famoliores habentur, in Apologie Procemio, cum de barbaris, -Græcis, Latinista Philofophis, proprietates, peculiaresta laudes retulerit, uidere datur. Tho mam uero Aquinatem quando interloquendum de his Philosophis Theologisue, qui galuco more disceptando scripsere, mentio sieret, præ omnibus laudare consueucrat, utpote solidiori præalijs ueritatis basi nitentem:eum quoci in Heptaplo nostræ Theologiæsplendorem nominat de hoc percun tatus creberrime & à me iplo, idem respondit, nec oppositum fuadere cuiquain debent, nonnulla quæ in eius Apologetico continentur difputanda , alioquin Thomæ opinionibus exprofesso aduerlantia, cum iuuenis admodum esset, gloriæ que tunc cupidus, in urbe celebratifsima. Gorgiæ Leontini more quafcung; tutando partis famam aucuparetur, adde quod ex decem millibus propolitionum, tribus tantum, aut quatuor non confentire, led & aduerlari id non convincunt. Difceptandi porrò peritifsimus fuit, frequentemés & impenfifsimam operam literarijs agonibus , dum ferueret animus impendit.eo obiectante scilicer, Scoti acumen & uigilantiam, Francisci acrimoniam, copiam & mul titudinem Areoli deprehendere potuisses, nec deesse nodos illos multiplicibus flexionibus complicitos, nectam titillantibus argutijs, quam grauitate lubnixos. Eo respondente, Thomæ fortitudinem & robur, Alberti amplitudinem conspexisses. Verum his cossictibus nuncium pridem remiserat, & magis atc, magis id muneris in dies perosus suerat adeoch detractebat, ut Herculi I-stensi Ferrariensium duci, & internuncijs, & seipso enixissimė postulanti, ut dum Generalis Prædicatorum fratrum fynodus Ferrariæcelebraretur, difceptare non ægreferret, diù oblequi reluctatus fuerit, multis tamen rogatibus, annuens principi illi, cuius amor in ipfum non mediocris extiterat, morem gelsit undedatum est ambigi solertior ne an eloquentior,doctior an humanior appareret.ex ore quidem difceptantis, talis femper animi parebat alacritas, ut de re comi, & placida porius, quam subacida & difficili altercari uideretur, quapropter qui ab ore pendebant audientes, in mirum eius amorem excitabantur. fed frequens ei adagium incrat:Munus id elle Dialectici,non Philofophi. Aiebat item eas difpu tationes prodelle, quæ placido animo ad uestigandam perquirendamés ueritatem priuatis in locis femotisis; arbitris, exercebantur, at illas obesse plurimum, quæ in propatulo siebant, ad ostendendam doctrinam, uel ad captandam uulgi auram, atos imperitorum applausum, uixíp posse sieri omnino censebat, ut honoris cupidini, qua frontiuagi illi disputatores exagitantur, inseparabili uinculo annexus non sit, illius cum quo disputatur desyderium infamiæ confulionis(p, letale uulnus animæ, uenenum(p charitatis mortiferum. Latuit eum nihil omnino, quod pertineret ad captiunculas, cauillasic sophistarum & suiseticas quisquilias, quæ calculationes uocantur: hæ Mathematicæ commentationes funt, subtilioribus, ne dixe. rim, an morolioribus excogitationibus naturalibus applicatæ. uerum & si in eis esset eruditus, ac eiulinodi scriptiones legisset, quas forte ad plenum non nouit Italia (nulla enim tă inuia & inaccella literarum reperiri poterăt, quæ illius uestigio lustrata, abunde explorata non essent) odisse tamen & detestari uidebatur, ualere meo iudicio, earum communem usum animaduerrens, ad sociorum parandam infamiam labefactandam que in replicando memoriam, ucritati ucrò inueniendæ, cui indefessam operam nauandam arbitrabatur, aut nihil, aut parum conducere, sed ne plura consecter, lectorem que derineam, comprehendam breui. Enituit aliquis eloquentia, sed in scitia rerum natura secretarum dehonestatus est: alius peregrinas linguas, sed uniuerla Philosophorum decreta non calluit: priscorum alius inuenta perlegit, non noua dogmata concinnauit: scientiæ ab altero hominum tantum & hu manægloriæcausa,non ChristianæReipubl emolumento,& diuinæ,& humanæsslitæsunt: Ille uero cuncta hæc pari kudio ita complexus fuerat, ut turmatim & coaceruatim in eū con-Auxille uiderentur, nec ut multi, qui non aliquo uno excellentes, omniu participes sunt, sed in omni-

#### MIRANDVLAE VITA:

n omnibus ule adeo profecerat scientijs, ut quamlibet ex his in iplo consideresses, eam sibi propriam & peculiarem elegisse iudicauisses, hac quoq co admirabiliora crant, cum a se ipso ui ingenij,& ueritatis amore, quali ablos præceptore allequutus eller, ut quali deiplo, illud quod de le dicebat Epicurus, pollimus proferre: Se sibi ipsum scilicet fuille magistrum. Ad quos mirabiles effectus, tam paruo temporis spacio producendos, quinq, ego causas conuemille reperi, incredibile ingenium, tenacillimam memoriam, facultates amplas, quibus ad coemendos tum nostræ, tum Græcæ, tum barbaræ linguæ libros adiutus est. (septem quippê aureorum nummûm millîa, retulisse mihi memoria repeto, in asciscēdis sibi usq, ad diem illam,omnitariæ literaturæ uoluminibus,erogalle)iuge & infatigabile studium,contemptionem postremo cerrenarum rerum. Huncigitur si prisca illa acras Laconum tempore protulisset, si Aristoteli credimus, divinum illum virum appellavisset. Sed virtutes intellectus, iam (utarbitror)reliquende uidentur, & nunc præclaræ eius animæ partes, quæ actiones [pectāt, prolequenda, exactissimics mores in publicum educedi funt, ut flammatus ipsius in Deum animus innoteleat, ut erogatz in egenos divitiz collaudentur, ut his, qui tandem divinz legi funt addicti, referendi gratias, in bonorum omnium auctorem quain cumulatiffime, pare eur occasio. Triennio igitur priusquam diem obiret, ut posthabitis dominandi curis , in alta pace degere posser, securus quo sceptra caderent, cuncta patrimonia, que Mirandula Concordizig pollidebat, hoc est, terriam partem earum, mihi nescio an dono, an uenditione tra--didir:quod factum,poltea Maximilianus Augultus,qui nobis eft Rex & dominus, ut ita di zerim immediatus inecg enim alium tot feculis quot eft exzdificata Mirandula atcp Concor dia, ni fi qui fuccessi di regali imperiali ue Romanoru throno confideret, recognouimus) Cæserea liberalitate sirmauit, quicquid autem ex hoc negocio pecuniarifacceperat, partim pauperibus elargitus est, partim in emendis agris, unde & ipse, & eius familiares alerentur exposuit, nominatim's Corbulas, in agro Ferrarienss, multis aureorum milibus nummum sibi comparauerat multaitidem uzsa argētea, preciosas; suppellectis partes in pauperum usus distribuit: mensa mediocri contentus suit, retinente tamen nonnihil lautitiz prioris, quantum ad fercula, & ad uasa argentea pertinerer. Diebus singulis preces ad Deum suis ho ris effundebat, pauperibus semper si qui occurrerant pecunias tribuebat, nec eo contentus. Hieronymo Beniuenio ciui Florentino, literato homini, quem pro magna in iplum charitate,pro&morumintegritate dilexit plurimum,demandauerat, ut proprijs pecunijs, femper subueniret ægenis, nuptum quoch uirgines traderet, eich statim ut erogatos nummos, quam primum resticuere pollet, renunciaret. Id enim muneris ei delegauerat, quò facilius, ueluti fido internuncio pauperum ciuiu calamitates & miserias, que ipsum latuissent relevare quiret, dedir & sepius (quod silentio pretereundum non puto) de corpore proprio elcemos y nas, cimus plærolek (ut uerbi utar Hieronymi) por rexisse egentibus manum, sed carnis uoluptate, & illecebris superatos, at ipse propriam carnem diebus illis potissimum, qui Christi cruciatus & mortem nostræ salutis gratía representant, in summi illius beneficij memoriam, delictorum expiationem cadebat meiser oculis sapius (cuncta in Dei gloriam redeant) fla-Vultu hilari semper erat & placido, adeoig miti natura, ut nunquam se fuisse eur batum, multis étiam audientibus teltatus lit.recolo mihi intérloquendum dixille. In nul lum euentum (ut res pellime cederent) ira commoueri polle credere: nili ferinia quædam deperient, quibus elucubrationes eius & uigiliz reconditz stipabantur. Sed cum animaduer-teret pro Deo Optimo Maximo eiusta Ecclesia laborare, esidemta omnia opera, studia, actio nesch dedicauisse, & id sieri minime posse, nist aut ed subente, aut permittente, considebat & non contriltatum iri:ô felicem mentem, que fam nullis posset aduersis deprimi, nullis quo. que commodis(ut palam fiet)extolli.non filum certe uniuerlæ Philofophie peritia, non Heء brez, non Chaldez, Arabiczez linguz, ultra Latinam & Grzecam, cognitio tumidum reddiderant. non etiam amplæ diuiciæ, non generis nobilitas inflauerant, non corporis pulchritudo & elegantia, non magna peccandi licentia in mollem illam, & spatiosam multorum uiam reuocare poterant, quid igitur poterat elle tamadmirabile, quod illius quiret mentem peruertere equid inquam, supra illum esse poterat, qui (ut uerbis Senecæ utar) supra fortună erat cum illam siue secundis statib eumidam, siue aduersis restatibus humisem, aliquado con templerit, ut eius mens Christo & supernæ parriæ ciuib. Spiritali glutino copulareturiquod uel hocargumento liquido percipitur, quod du Ecclesse officia & dignitares, à plerisce nostri teporis (proh dolor) liciratas actionatas èg, non paucos uideret expetere , flagitare, fulpirare, enixillime mercari, iple à duob, regibus, per internuncios oblatas, testes adfunt grauissimi, te stis ego, le sacris initiari nolle respondens, repudiaute. Alter uerò quidam, cum seculi dignita tes & amplos redditus, le daturum spopondisset, si regem eius adiret, cospicatus angusti non relinqui in quem se conderet, adempraq esse cuneta suffugia, tale illi dedit responsum. Vt inrelligeret, le non dignitates aut divirias expetere, sed potitis, ut Deo & studis uacare posset, illas neglexille. Ferrariz quoch eti ex amicis quidem, Pandulpho Collenutio Pisaurensi, iurisconsulto perspicacis ingenii utro, & multifariæ lectionis, quo amico familiarisissime uteba tur, lualillent, ut est adduceret quibulcuncy rationib. posset, ad Cardinalatus dignitatem pesendam

#### IOANNIS PICI

tendam uel certe fi eam Pontifex offerret (quod multis futurum uidebatur) amplecteridam, idig Pandulphus subhæsitans pertendasset, quippe qui non ignarus esset, omnia illum mak le, quam huilmodi honoribus commilceri, iple qua erat animi magnitudine, relponderi pro tinus propheticum illud, per epistolam iussit. Non sunt cogitationes mez, cogitationes ue stræ,contemplans forte de bonis Ecclesiæ,quorum pars maxima pauperibus hæreditario itt re debetur, magnificos ducere apparatus non oportere. Sanctifsimorum item hominum exempla ante oculos polita, Ambrolij lcilicet, Augultini, Martini, cæterorumcz qui Epilcopatus dignitatem oblatam effugerunt, diuce id muneris antequa obirent, detractauerunt, quid quod & non modo ab Cardinalatu iplo , led & ab luprema lummi pontificij potestate lan> ctissimum Celestinum se abdicasse legerat, ipsumos totius Christianæ reipublicæ humeris onus exculisfe (onus uerè, cum subeuntibus maximum paretur præmium , inuitis scilicet & parendi tantum iuuandich gratia illud amplectentibus) perfualissimum erat uiro Philosopho, non elle laudis cumulalle divirias, non quælille honores, led renviller & umbratilem renuendo gloriam, ueram adipilci , quæ femper uirtutes, ceu comes indiuidua & affecia comi> ratur, humanam gloriam uel pro nihilo habebat, aiebat que fæpius, famam uiuis non nihil mortuis minime profuturam, tantumes propriam æstimasse doctrinam agnovimus, quantum utilicati Ecclesia, & eliminandis explodendis ex aduersis erroribus conduceret. Quinetiam ad eam perfectionis me tam peruenisse percepimus, ut scilicet parum curaret, si eius co mentationes, non fub proprio nomine publicitus ederentur, dum tamē, id ipfum quod fub Pici nomine facturæ fuerant, afferrent hominibus emolumenti, minimumca alijs amplius affici libris, præterquam Veteri Nouog testamento, ætatisg residuum in eis semper uoluen dis, consumere statuisse: nisi publica eum stimularet utilicas, cum uideret tot, & tanta quæ co ceperat, & parturierat paísim ab omnibus non efflagitari modo, led & immatura exigi: minutulumis quatulumcung deuoti, uel feniculi, uel aniculæ affectum in Deum pluris quant omnem eius humanarum diuinarum prerum noticiam faciebat. Admonebat sæpissim e familiares inter loquendum, ut animaduerterent, quantu laborant nutentis mortalia, quamque caducum & fluxum quod uiuímus,quam firmum & kabile quod fumus futuri, fiue fcificet detrudamur ad inferos, liue lubleuemur ad cœlos, hortabaturity, ut ad Deum amādum converterent & incitarent mentes, quod opus præponderaret cuicunq, quam in hac vita ha bere possemus cognitioni, hoc etiam in libello ipso de Ente & uno luculentissime est exequutus:quando ad Angelum Politianum, cui librum nuncupauit, in ipsa disputatione con uerlus, hac uerba effatus fuerit. Sed uide mi Angele, qua nos infania teneat amare Deum dīt fumus in corpore, plus posfumus quam uel eloqui, uel cognoscere, amando plus nobis proficimus, minus laboramus, illi magis oblequimur, malumus rame lemper per cognitionem nunquam inuenire quod quarimus, quam amando polsidere id quod non amando frustra etiam inueniretur.Illud quocy Diui Francifci: Tantum feit homo, quantum operatur : illius in ore frequens fuerat. Cæterum liberalitas fola, in eo modum excelsiz , tantumés aberat, ut aliquid curæ terrenis rebus apponeret, ut etiam incuriolitatis næuo macularetur, ab amicis quoce sepius admonitum comperimus, ut in totum divitias non contemneree. Asseueraneibus id libi probro dari, cum uulgatum foret, liue id uerum , liue fallum, furti difpenfatoribus prebuille occasionem. Nihilo minus mens illa quæ semper contemplandis perscrutandiscr totius naturæ confilijs inhærebat, demittere se facile non poterat, ad hæc infima abiectacp pensiculanda. Memini dum Ferrarie cum eo obuerfarer, obsonatorem pagella quadam oblata expensarum approbationem expetere, quo uiso mirabundus extiti, percunctatusis illum Mentem ne ad id quod retroactis temporibus neglexerat, appoluislet, respondit fami liaris: Non modo ab eo efflagitalle, led exegule, ut id lubiret officij, quibus ut morem gereret factitauerat: tantum uerò curæ, quantum prius habuille. Quinetiam dum eius dispensator primarius eum interpellasset, ut eius pecuniarum, quas permultos annos contractaues rat dispunctionem sieri iuberet, quò securius menti suz consuleret: atque eiusmodi Hbroz. coram acculisset, talia eidem uerba respondisse percepimus. Scio me quam sapissime abs te & potuille,& polle fraudari, quapropter liberatione expeniarum harum opus no est est est esta debeo, quampimum nummos exoluam, si mihi debes uel in præsentia, si potes, uel inposterum si non adest facultas, debita relue. Amicos uerò semper multa induigentia tractauit, quibus cum hortàtorijs ad bene uiuedum locutionibus uti folebat. Hominem noui qui dum eius doctrina fretus & fama, secum loqueretur, & haberetur sermo de moribus, duobus tantum iplius uerbis commotum, ut uia uitiorum deferta, mores reformauerit. Verba fuerunt eiulmodi. Si Christi mortem, nostris amore perpessam, præ oculis haberemus, propriam quoque itentidem cogitando cauerem us a uitijs modestiam & comitatem in eos admirabilem exhibuit, quos non a uiribus, aut fortuna probatos, fibi deuinciendos duxerat, sed à moribus & doctrina : cos tamen qui quantulum cunque pollerent literis, uel saltem bonarum artium studis, nauos aptos que inspiceret, diligere consucurat. militudo namque amoris est causa. & erga sapientem uirum, ut teste Philostrato, Apoldonius inquit; affinitas quædam elt : lcientiam quoque perficere hominem, qua homo efte perfects.

#### MIRANDVLAE VITA.

perfecta uerd bonitatem consequi super alioses probos esse diligendos non ambigitur. Cas terum nihil ei intolerabilius, quam (ut uerbis Horatij utar) superba ciuium potentiorum li-mina, militiam quocs seculi, & coniugale uinculum, perosus suerat interrogatus (și interioeandum. Quid ei ad alterum subeundum onus, serendum & necessitate cogente & optiomedata, leulus uideretur: hælitabundus aliquantulum, nutabundusc; nec non pauxillum subridens: Coniugium, respondit, cui non tantum esset & seruitutis annexum, & periculi -quantum militiæ:libertatem enim lupra modum dilexerat, quā & natura lic affecta , & Phi losophiæstudia suggesserät, uagumés ob id plurimum extitisse illu autumno, nec propriama sibi unquùam sedem delegisseiscet Florentiæsepius, & Ferrariæ quandoq; commoraretur, quarum alteram ciultatem sibi quasi domicilium præstituisse putauerim, quod scilicet in ea, post Bononiam primum literarum studia coluerat, illiuste princeps eum mirifice diligeret, quadamin ueluti affinitate coniunctus, utpote ex cuius ego sorore scilicet Blancha Maria fi-stensi natus sim, nec etiam longe nimis esset à patria, quando triginta tantum passuum milibus ab Mirandula orientem folé uerlus Ferraria distet alteram si ue aëris amœnitate, si ue plurium amicorum fuauitate, fiue ingeniorum fubtilitate dilexit plurimum, & incoluit, quox Inter literarios amore, duos libi potifimum deuinxit. Angelum lcilicer Politianum uirum Græce latine & doctifimum, nec'non uariarum literarum florum refertum, ac prope uindicem Romanælinguæalterum, Marlilium Ficinum Florentinum, homninem omnifaria lite ratura redolentem, led maximum ex his qui nunc uiuunt, Platonicum : cuius opera in Academicis libi uendicandis, ulus fuerat. Exterioris latriz cultus, non multum diligens fuerat, non de eo loquimur, quem observandum præcipit Ecclesia (gestasse hunc quippe præ oculis eum uidimus) sed de his cerimonijs mentionem facimus, quas nonnulli posthabito uero cul 🐿 Dei, qui in spiritu & ueritate colendus est, prosequuntur, & prouehunt, at internis affectibus feruencissimo Deum amore prosequebatur, interdum etiam alacritas illa animi prope modum elanguefeebat & decidebat, maiori quandoque nizu uires affumens, adeob; in Deum exarlisse illum memini, ut cum Ferrariæ in Pomario quodam de Christiamore colloquentes, longis spatiaremur ambulacris, in elusmodi uerba proruperit. Tibi hæc dixerim, in Arcanis recondito. Opes quæ mihi reliquæ sunt, absolutis, consummatis que elucubracionibus quibuldam; ægenis elargiar, & crucifixo munitus, exercis nudatis que pedibus, orbem peragrans, per castella, per urbes, Christum prædicabo: accepi postea illum mutauisse propositum, & Prædicatorum ordini se addicere statuisse, interim eorum quæ conceperatoperum quæ'que inchoauerat maturabat editionem. Sed M. ccccl xx x xiiii. anno Redemptionis nostrædum ipse secundum & trigesimum ætatis annum impseret, Flosentlæ'que moraretur, infidiofillima correptus eft febre, quæ adeo in humores & uifcern graffata est, ut nullum non medicamentorum genus adhibitum contemplerit, eum'que amnino naturæfatisfacere,intra tertium decimum diem coëgerit. Sed quemadmodum in infirmitate le gesserit, licet eo tempore, ab eo procul essem, narrare tamen non desinam, qua ab grauillimis celtibus, qui aderant acceperim. Quale illud, cum post sumptum Eucharistia Leramentum, ligillum ei Crucifixi Christi offerretur, ut inde plenos amoris haustus, ob in estabilis illius passionis nostræ salutis gratia memoriam, priusquam exhalaret animam, sumere posset, sortissimum duntaxat, aduersus quæcunque aduersa munimen, ualidissimum'que contra iniquos dæmones propugnaculum.interrogantic; mox feniori. An firmiter crederet, ueram esse illam Dei veri, vericp hominis imaginem : qui qua Deus est ante tempus, & zuum abiplo patre Deo, cui zqualis in omnibus genitus ellet, de que Spiritu fancto, qui & Deus est, abiplo que & Patre, que tria unum sunt conterne manente in utero Mariæ lemper Virginis conceptus ellet in tempore: qui famem, qui litim, qui labores, qui æftus, uigilias propellus ellet, qui demum pro cotractis ab Adæ lemine fordibus nostris abluendis, pro que referanda fanua cœli, maxima qua genus humanum charitate complecte-batur, preciolissimum sanguinem, & sponte & libentissime in ara crucis essudisser cæterace id genus recenseri quandoque solita : Non modo se credere , sed & certum esse, responderie. Et item illud, cum Alberto Pio fororis filio, quem nominauimus inter huius uitæ initia, fuueni, & ingenio, & bonarum artium studija & moribus conspicuo, eadem ratione, qua Alexander ex Aphrodifiade, & Themistius in auscultatoriorum Iibrorum Procemio, fortitudinem è Phylicis contemplationibus fumi, contra mortis metum declaravit, quam mox fensentiam ulurpauit Auerrois , conanti inquam Alberto mortis confinia reddere placabia liora, in hunc modum uerba reddiderit. Non illa duntaxatratione pacari animum, non fin mortis cruciatibus poni, sed hac potissimum, quod Dei sui offensis, terminus, iam poneresur quando breuiusculum uitze eius tempus, crebriores in Deum offensas, non contentugum arbitrarecur. Et illud præterea, quando pluribus ex Predicator i collegio probatifsimi a ceftibus,& Alberto iplo, paulo ante citato, reuelauerit. Codi reginam, ad le nocte aduental-چه fe miro fragrantem odore,membrack omnia febre illa cotula, contractack refouisse.leck mor ci omnino non concellurum promifelle, hilari placido ce ore, in firato, dum egrotaret facuife le, compertum est, atque intermortis aculeos, quos sustinebat, quass cœlos sibi patefactos cerneres loqui solitum, salutantes y omnes, & operam suam, ut moris est, policentes bland

#### IOANNIS PICI

dissimo ab eo sermone & receptos & exosculatos. Ab servis stem omnibus, fi cui molestus forte fuillet, ignosci sibi postulalle, certiores facti sumus, quibus anteacto anno testament to cauerat, ui dum alijs & tegumentum dum uiuerent, alijs pecunias pro meritis erogari. Hæ redes Florentini Xenodochei pauperes instituit, eorum duntaxat, quæ moueri non poterat: mobilium uero Antonium Mariam fratrem. Quanta uero molestia eius obitus insimos 💸 fummos omnium gradus affecerit, teftes funt Italiæ principes , urbes & populi , teftes hi reges, quos suprà citauimus, testis iterum Caroli Galliarum regis benignitas & gratia, silentio non prætereunda. Cui cum Florentiam aduentanti, ut inde Romam peteret, Neapolitanum règnum expugnaturus, graui eum laborare ægritudine nunciatum fuillet, duos flatim medi cos ad eum, legatorum etiamnum fungentes officio, uilitatum & opitulatum iple transmiferit, literasiz quas& uidimus,& legimus, propria fubicriptas manu dedit plenas & humanf tatis & earum pollicitationum, quas & magnanimi regis beniuolentiisimus animus, & præ claræ uirtutes ægrotantis exigebant. Ei quippe tum fama notissimus erat, tum quadam ta-miliaritate coniunctus, nam ab eo in Gallijs, dum Parisios inuiseret, honorisice exceptus sue rat,enimuerò qui eum dum uixit toti orbi, & multis feculis admirandum præfitit, ita eius obitum non minus celebrem,&inauditum celebrari decreuit, quocirca ea in prefentiarum referenda puto, quæ meis auribus haufi, dum Florentiæ, quo illius infirmitate percepta, licet non tempestatiue me contuleram, in ade sacra, qua sancta Reperata dicitur, Hieronymum Sauonarolam Ferrariensem ex Prædicatorum ordine, uirum & Theologiæ consultil fimum . & præclariffimum, famatiffimum(g. fanctimonia , facras habentem ad Florentinum populum conciones, audirem. Sed prius facrarum literarum ignaros, Apulei uerbis, admonere confilium est:ne crassis auribus, & obstinato corde, ea putent mendacia, quæ auditu noua, uel uilu rudia, uel certè lupra captum cogitationis ardua uideantur: quæ li paulò altius explorauerint non modo compertu euidentia uerumetiam factu facillima fentiret. Is igitur è pulpito declamitans, qua fum dicturus, cunctis qui aderant infinuauit. Arcanum eibi o Florentia pandendum est, quod equidem ita uerum est, quam prouerbium illud apud te frequens, loannis Euangelium: fubricuiffem profetto, fed ad dicendum compellor, & qui mihi præcipere potest, ut hæc palam facerem, imperavit. Neminem porro uestrum puto fuille, qui Ioannem Picum Mirandulam non noueric, magnis ille à Deo beneficijs, magnisc gratijs cumulatus, multifariaco præditus disciplina fuerat, nulli forte mortalium tam cele-bre obtigit ingenium, magnam in eo iacturam fecit Ecclesia. Arbitrarer, si diutius ei uitæ spacium prorogatum suisset, cunctos qui octingentis ab hincannis decessere, ob scriptionum monumenta, quæ reliquisset excelluísse. Hic mecum obuersari solitus erat, secreta palàm facere, ex quibus noueram internis eum locutionibus à Deo ad religionem citari , unde afflatibus hifce obfequi cupiens,non femel obtemperare propofiterat. Verum divinis bene ficijs male gratus, uel ab sensibus uo catus, detractabat labores (delicatæ quippe remperaturæ fuerat) uel arbitratus, eius opera religionem indigere, differebat ad tempus, hoc tamen non ut uerum sed ut a me coniectatum, & præsumptum dixerim, ob id, duobus ei annis slagellum interminatus lum, si opus, quod ei Deus patrandum proposuerat, negligenter exequeretur. Rogabum fateor Deum identidem ut cæsus aliquantulum, usam quæ ex alto el-dem ostenla suerat, tandem capesseret, non hoc quæsiui, quo perculsus est, non hoc putaueram, at id Deo decretum fuit, ut uiam hanc relinqueret, præclaræg coronæin collis præparat z partem amitteret, famamó; & nominis celebritatem, que ad fummum cumulum, fi uixistet, fuerat habiturus, ad plenum non assequeretur. Verum benignissimus iudex, clementillimè erga iplum le habuit atque ob eleemolynas, larga & effuliffima manu pauperibus e> largicas,&orationes quæ ad Deum instantissimè esfusæ sumt, esfectum est, ut nec esus anima, in linu patris adhuc luper coelos exultet, necad inferos deputata, perpetuis tormentis crus cietur, sed purgatorio igni ad tempus mancipata temporarias pœnas luat: quod in hacparce libentissime dixerim: ut qui eum nouerunt, & hi potissimum, qui eius beneficijs cumulati fuêre, suffragijs adiuuent. Hæc & plura alia uir Dei clara uoce asseuerauit. Se, addens, non latuille, ob mendacia eiulmodi, il qua milcerentur, uerbi Dei præcones dignos effici, de qui bus aternum lumeretur lupplicium, nec non adificiens diebus aliquot, hac fibi in univerfum fuille comperta, led propter uerba, quæ Virginem dixille, licægrotus affirmauerat, nueabundus stecisse formidassect diu, ne ille dæmonum opera fuisset illusus, quando obeius mortem Virginis pollicitatio frustraretur:ueruntamen innotuisse libi defunctum,æquiuocatione mortis deceptum, cum illa de secunda & zterna locuta fuisset, hic de prima & temporaria credidillet. Quod si quis dixerit hominem hunc uel hypocrisi fuisse mentitum, uel fantasmatis ludisicatum, uel dœmonum præstigijs circumuetum, is nisi aut male de side sentiens, aut mentis emotæ lit. fateatur necesse est, Deum multifarie felicitatem eorum miserl» amíp, qui animam effudifient, uiuentibus & revelaffe iam, & revelare poffe, eodemíp tempo ris spacio, eos quibus hac palam fiunt certiores reddere; se a non uisis, aut spectris illudi, sed uera elle, quæ aut mente, aut oculis cernant & uideant .tantæ uero & doctrinæ , & auctoritæ - tis uitum, rantæ probitatis & prudentiæ, quorum in Aristotelis Philosophiam, compendiaria theoremata, monitiones publicæ, præclarifsima interpretamenta, in facra eloquia futus

#### MIRANDVLAE VITA.

forum contingentium, prædictiones, quæ euenisse ad lineam, omnis fere nouit Italia, sand etillimaen uitæ conversatio, testatillimam pridem secere sidem, in principe templo, tam celebeatæ urbis, hæcut uera, utin concussa tenenda, tot millibus hominum ueritate non comperca pronunciasse, nemo nisi maleuolus inficiabitur. adde, quod dum nonnihil superid negocij leiseitaret, uirum qui sermonum intersuerat, adijste concionatorem audiui, ac eidem, ut ea plus haberent roboris, quæ uulgauerat rettulisse, defunctum uallatum igne sibi apparuis se, & professum ingratitudinis adhuc pœnas dare. Quinetiam monacha quædā, multis præ clara uaticinijs,quæpipli dum uiueret multa futura prædixit,quæadamussim euenere, inter reliqua, hoc unum protulit, biennio antequam è uita migraffetteum liliorum tempore, opeea & hortatu fratris Hieronymi (de quo mentionem fecimus) prædicatorum fratrum collegio fe dicaturum eodemis tempore, Florentinam quandam familiam (quam Pactiam nun-cupant) tunc exulantem, ad patriam redituram. Complures ad quos hæc fama perueneras, super hac liliorum nomenclatura, demirabantur, loqui eam arbitrantes de uerno tempore, quo lilia florescunt, sed lilium hoc, Galliarum regem extitisse compertum est, talibus utetem inlignibus qui pridie quam ille religionem uoueret:ita enim uouerat, antequam moreretur, & quatriduo post quam extorris illa familia se contulit in urbem patriam, magno comitatu, Florentiam ingressus est iter per Hetruriam faciens, Neapolitanum regnum, ui & armisin ditionem uindicaturus. Verum antequam finem faciam, præfari iterum paucula in calce o peris, no inutile puto uideor enim mihi uidere, ad reuelationes has, ueluti ad lunæ umbram baubantes molosso, quibus adhuc offula (prioribus fortalle non contentis) obijcienda eft, ne frustra latratibus aera uerberent: uideo item dementibus excuti risum. Video his, qui scio los se arbitrentur, summoueri ludum, qui forte ob non posthabitum religionis ingredienda salubrem afflatum, igne torqueri animas non debere contendent, nec divino afflatos spiritu tempestate nostra reperiri homines, qui Christi colloquiis perfruantur? At si peccata non morte, sed uenia digna purgatorio igni esse plectenda arbitrarentur, iustos etiam pœnas dare non mirarentur. Item si seruum qui uoluntatem domini sciens, non adimpleuit, teste ueritare, multis uapulaturum non ignorauerit, hunc qui Dei uoluntatem nouerat & implere de stulit, & si à noxis quibusquains fuisset immunis, supplicia luere non extasim pateretur. A lia ex parte rudem & insulam eorum astutiam mirari satis non possum, qui cum Christum pro hominib. mortuum credant, eosdem homines alloqui eundem facile posse non credat, uehementiorica argumento Virginis matris, angelorumia beatorumue hominu spirituum affatibus participes, cosdem mortales homines non posse fieri, animaduertendum eis profeeto foret, inferiora omnia, per superiora gubernari, Dionysio etiam Areopagita teste in libro de Hierarchia cœlesti, separatisc; mentibus, inferioris gradus & naturz, quibus hominu cua ta demandata est, per superiores mentes, quæ icerum uel à supremis, uel ab ipso Deo diuina mysteria hauriunt, illuminari homineses diuino asslatos spiritu easdem reuelationes accipere, hominum multitudini cum expedit patefaciendas, facrofancta hae divinitatis lex: quod ab eodem Dionysio libro coelestis Hierarchiæ edocemur, ut per prima sequetia, ad augustis simam lucem subuehantur, ignari proculdubio sunt diuinarum literarum, insolentis quoc & peruicacis ingenii, nam in illis conspici datur diuina sutura mysteria, non tantum per bonos, sed per scelestos homines, & speudoprophetas quando quatefacta, quid prohibet huic fidem habere, qui & doctrina, & tot uirtutibus pollet, multagiam futura, que nunc euenere prædixit. & hoc non somniculose testatus, sed asseueranter affirmans. Adde quòd Aristotesis Philosophia, his non reclamet, & Platonica suffragentur, licet pro graui testimonio, niss scrippositivos. pturæ diuinæ auctoritatem non acceperim, led extraria hæc, quandock citare non absurdum est, ut maleuolorum tela in auctores maiore ui, quam uenerint, reuertantur. Verum ad nol metipsos iam redeundum est, quibus non tam morrendum est, quod talem amisimus, quana quod habuimus, & habemus, gratias agendum regi, cui uiuunt omnia, quippe qui mortalia wieze munere perfunctus, diuce cum habitantibus Cedar, quos luce non pauca perfuderas, conuerlatus,inaccessibile & infinitum supernæ patriæ lumen iamiam in-

grediens, ineffabili diuinitate, nobis etiam in dies laturus opem, line fine fruetur,

Pauli

# Pauli Iouii de Ioanne Pico Mirandula Elogium.

Oannes Picus Mirandula merito cognomine phochix appellatus est: quòdin eŭ, Dij luperi, lupra familie claritatem, omnis corporis, ac ant ami uel rariffima dona cotulerint: Mira enim altitudine fubtilis ingenij, decora facie, lectifimis comparabili, qui disputaret, aut scriberet, facudia omnes eius seculi sapientes in admirationem sui facile convertit: Gravissimo autem opere, nec dum absoluto, tanta eruditione at que uehementia Astrologos, totius divinationis uanitate confutata, persecutus est, ut subtilium disciplinarum professores à scribendo deterruisse uideatur. In Heptaplo autem dum facrarum literarum mysteria, diuino ore nobis recludit, & in Apologetico gravillimis disciplinarum omnium rationib. proposita ad disputandum, ingenij sui decreta defendit, se ipsum doctrina atque memoriæ felicitate supergressus esseuidetur. Excessit è uita dignus Cœlo, trium & triginta annorum Iuuenis, eo die tam celebri, quam postea Italiæ maxime funesto, quo Carolus Galliæ Rex octauus Florentiam est ingressus, scilicet, ut täti funeris luctus, quum sub lignis ornatus in pompam externæ gentis exercitus urbem intraret, uel eo inulitato spectaculo, & in tanta receptæ libertatis lætitia, minime uinceretur.

# F. LEANDER ALBERTUS BOANNE PICO Mirandula.

Ioanne Francisco Nicolaus procreatus item & Brauusus nothus, à Nizcolau Ioannes, ab Ioanne Ioannes Franciscus, qui mœnibus arcem mu niuit, lub cuius Ponte lapis hac inferiptione legitur. Ioan.Francifeus 🖭 cus Ioannis F.ut cæteris uirtutibus, ita hac animi magnitudine facile fu os maiores superauit, quòd arcem hanc à nullo antea septam maxima impensa sua cocto latere cingendă curauit, anno à Christi natali M. CCC.XL. Cal. Sextilibus. Præclari huius uiri mentionem Corius in historijs facit, eum anno post C.N. M. CCCC. LXII subimperio Sigismundi Malatestæ equitum ordines ducentem, cum ad Senegalliam à Federico Vrbinate Comite Pij II. Pontifex belli præfecto Sigilmundus prælio peteretur, egregie depugnantem in hostium potestatem uenisse scribens. Filios reliquit Galeottum, Antonium, Mariam & Ioannem: è quib. priores duo remilitari celebres, & apud Italiæ regulos magna auctoritate suerūt, loannes prodigioso plane ingenio stuporem orbi incussit, utiliterarum ab eo reli-Ca monumenta moltrant. Vir omnigenæliteraturæfuit, & Græce, Hebraice, A. rabice, Chaldaice doctus. Fatis interceptus Florentiæ anno ætatis \*\*XXIII. post C.N. M. CCCC. X CIIII. sepultus égest cum habitu sodalium prædicatoru, quem de manibus Hieronymi Ferrariensis in cometerio D. Marci summo cum dolore totius reipublicæ fumplit. Memoriam eius abunde Ioannes Franciscus Picus ex fratre nepos in illius uita celebrauit, præterea uerò & Marfilius Ficinus, & Angelus Politianus, & Iacobus Antiquarius, & Baptista Carmelita, & Philippus Beroaldus, & Antonius Cittadinus, alijó multi nostræ memoriæ nobiles scriptores, qui uarias etiam ad illum e-

pistolas exarauêre.

# IN IOANNIS PICI

#### MIRANDULÆ DOMINIET CON

CORDIAE COMITIS OPERA OMNIA, RERYM AC uerborum locupletisimus, Index.



OMY inlignis **scriptor** apud an tigs do-Ctores Ecclesie

2 1 1. Astrolog. ab quid significet 60.61 **a**ba abaris Hyperboreus fo 121.327 abdaía de Somnijs abdalis Saracenus 313 abenragel quomodo lap fusfit 605. quomodo fortem planetarum di-**Itinguat** abnazara 🕟 178 aboafar Grammaticus & scriptor hiltoriæ 729. Astrologus sæpepro Al bumasare Philosopho reputatus 423. amo sorté planetar üdistiguat σι9. nugatissimus σι6 abosfaris sententia de aspectuum ratione 594. 595. error de partibus Planetarum unde sit ex de causa æstus maris fo lio 489. error de loco rum proprietatibus con futatur 690 Patriar abraham 178. cha quo anno à mundi exordio fit natus abraham quomodo uíde ritin suo die, diem Chri lti&gauisus lit unde Ecclesiæ Dei lux fitappellatus 50. que uiderit 51. quare ob abrahamum Iudæum Atimorem laudetur \$2.

Plalmorum cantor 174 qua regionem terræma xime appetiuerit 321 Hispanus astrologus in signishepta 17. Hiipanus 567. Hispans præceptor Auenazræ 669. Astrol. Iudæus 550, Astrol. Auenazra 602. Auenazra prime Astrolo.apud Hebræos 440. Astrol. Auenaz-571.Astrol. ludæi abrahami profectio omnis quare semper fuerit uerlus Austrū 81. lufis cõiunctione & Chri• iti uaticinio 571. ludæi error de lege Mosai- abubacher Arabs rum ex Aegypto 438. logicis rationibus 564. Astrol. Auenazræ opi abucalen tatibus 466. ludzi letentia de influentia fyde rum pmissa so. fœdus cir/ hepta. abrahamum primum cul tum & religionem unius Dei instituisse hepta. primum esse fun ibid.hepta. fol. quotannifuerint 568.

abrahamo legis principium accipiedum elle 35. hept. ab eo, ad Dauidis regnti quot anni fuerint 568.Astrol. in Abrahamo locus ille quem edidit de creatio= ne, in quo indicantur ui gintæduæportæ,quare ab interpretib. lit explanatus ra discipulus Abraham abstractum quid 244. & concretum nomen significari quandoquepos se eadem voce 294. à quo descendat dæi deliramētū in Moy- ablinthia per se morbos depellere posse, essi non melle illinita sint ca & egressione ludzo- abubacheri sententia de felicitate hominis Auenazre libri de Aftro abubater à quo Latinita« ti sit redditus 423.Astr. nio de Stellarum quali- abulgaleu discipulus Auerrois 367. Epistol.ad Marsilium Ficinum abumaron Babylonis 71 pertus 617. sententia abrahamo que sint à Deo abumasar Alpharabius 3 1.hepta. cumcilionis datum 54. abyllus quid 12.35. gd uocetur 18. idem ad angelicus intellectus fo lio 25. quaratione co lunctionem cu tenebris efficiat datorem uere religionis pabyllinome quid intelli gatur 111 ad Abrahamti à Diluuio abyllum quid uocet Moy ses 18. sua natura nec lucidă, nec tenebrolam eile 42. esse materiam trino dimensu exten-Gm



rabum imagines deridif

Aftrol.

#### INDEX IN IO. PICVM

profimditatem 3-5. intellectualem profunda 24 academica qui peripathe ticis miscuerit, eum u/ tramquesectam & recti us, & locupletius habi- adla Astrologus turum academici in quibus reb. felicitatem hominis sta- adoratio duplex academicos sine precatio nenihil incepille hepta. accidens quid 257. unum, alterius non est **Subiectum** accidentia quomodo dicidebeant 89. in Sacramento quæ 229 ab Achaiæ sacerdotibus Origenes damnatus fo adrastia lex actiones angelicas nos el se sectidum Dionysij do Ctrinam 27 actus quo felicitatur na« tura angelica quid 🤌 1 actum credendi non esse ager quo pacta tractanmeritorit 228. suum cognoscere non esse cui libet sensui 72 adam in quo loco colloca adami peccatum quid 8 1 ad Adamum uerba Dei, 214 ab Adamo omnes pecca tores promanalle 34. usque ad diluuiumquot anni numerati lint 52. heptap. 553.566. Aftr. ad Moylen quot anni 53.hept. ad Abraham anni quot sint 52.hept. ægypti regio cui Planetæ ad Christum anni quot fuerint 554. Astrolog. ad Christum quot anni sint iuxta Alliacesis supputationem 566. Altro. inter Aegypti reges & A-

6m 12. esse aquaru adelandi liber, g sub Ammonio Plotini magistro tus eit 367.epilt.ad Mar filium Ficinum. opirecessus unius 488 687 adolescentiam non esse contemnendam 323 158 46 adorationis alicuius terminum esse non posse, id quod non possit esse subiectum susceptiuum sanctitatis uel uirtutis fol. 188 ad Adorationem permo dum termini, & ad adorationem per modum: rememoratiui æquiuo= cum esse 75.hepta. 219 adrianus rex Hispaniari ludæos ex Hispania pul 571.Astrol. sub Adriano Ptolemæti 421 Astro. **Criplille** adriaticum mare 26.hep. dus sit, regnantibus diebus creticis ægidius 83.118.130. Romanus 291 tus fuerit 81., Psalmo ægidij Romani coclulio-Ro nes diuerfæ 62. manisententia de malo & bono quando eum creauerit in Aegidio quid expeten 325.118 ægritudines hyemales öreæstate plerunque soluantur: & æstiuales hye meinterdű, & quæ hye. me inuadunt Vere, queue Vere, decedere soleant lub autumnum 482 seu signo sit subiecta folio 712. reges Ptole= maici & diu ante Christi aduetű floruerit 421 Aft.

lexadrum quot anni intercesserint 421.Astrol. in Aegypto Philosopha ex Aegypti opprobriis. seu reliquisquid emana nio de causa accessus & zgyptum quo tepore Ni lus primum inundaue-715.Altrol. in Aegypto multas fœmi nas inueniri, quæ etiam octauo menfe natos uicturos parere soleáts o r ægyptij quando Solis re/ stitutio fieri soleat credi tilint 715. unde crediderint de cœlestib. caulis omnia prouenire 725 maxime cultores demo num 169. Astrol. qua Iem reuerentiam Aftrologis attribuerint 440. quid de imaginibus sen serint 658. quo temporeanni initium exortiti lint 630. quales,a= pud quos fit nata Aftro logia 719. & Indicur faciliuspotuerint anima lia, id est, signa cœli de prehedere, quam nostri 21. quales Astrologi fuerint ægyptiorum rex primus Pharao 170. Astrol. re ligionem quæ constella tio indicet 578. opinio de Deo 249. Chaldæorum Aftronomi quid collocarint lu= pra octaviam sphæram 643. testimonium de maris accessus & recessus 491. & Chaldæorfire ligionem esse una 578 ægyptios in dæmonti cul tu maxime occupatos fuille ibid. magistros elle idolatrice religionis 719. magia prohibitamaxime ulos fuille 169 Altrol. quid in hac o. pinionem induxerit, fie rifatores humanos et de **stellis** 

#### TOM. MIRANDVLAM I.

stellis posse puideri 721. aternam gloria mereri de fati necellitatem semper pernegalle 543. anima præhendisse apud Aegyptios curpri- æther mum homines supsistio ethiopes unde dicti sinta nib.& Idololatriæ dedi• ti fuerint 722 ab Aegyptijs quæ mysteria uocata tuerint hep. 2 ab Aequinoctiali circulo tatio naturalis uiuentibus æquinoctium Verntiqua do fiat 649 aër circa que uerletur 80. fuas proprietates petat secundű Panetium 484 mëris pprietates ibi. qua litas propria quæ 610. regiones tres aërem elle duplicem fecu da Zorastrem quomodo sit intelligeda 103 ad Aërem cur aues no referantur 57 æschulanus 298 æsculapius 321 æsculapiű multa à potentilsimo Mercurij numine arcana recepisse folio æltatis inititiquod lit 694 æltatem futuram unde p. αγαθός δαμών Solis pars à iudicentAstrologi 630 in Aestate eadem cum sit agens debet esse in actu alijs diebus calor inten-- tior, alijs hæbetior, quo- ab Aglao q Philosophia modo accidat 481 æltates quare no omnes æqueferueant 48 L æltiualis folltitij præroga · tiua quæ б2g æstus maris quæ sit causa ayrosas Aristot. à Philoso 488 zhus-no elle auctionem agricolæ cur sæpius uera uel imminution è aquastatudominiq, secundu agricultor terram fodere, · Ptolemeum 63.5

condigno, opus ab anime charitate formatū 64 ficiat ğre magia naturali maxime usi fuerit 169. Apo. ab Aethiopibus Mysteria feu occulta quæ appella ta lint curnon possitesse habi- in Aethiopia maximam & aliarū rerū naturaliū 169.Astrolo. fol. æuum in Angelo beatiori quid quid afficiat 471, unde affectionum spiritalis ge nera affectiones quæ ad senst imaginationis referatur, spiritales non carnis soboles dici posse attectus q spectent ad cor pus ibid. corporiscur nobis dati sint à deo ib. attectibus quatenus sit utendum afflatus an ad nos ab omní cœlo proueniant, an solum ab his partibus q conspicuo lumine corruscants 645 419, Astrol, afflictionem sæpè per no ctem delignari quo sit appellata 618 fol, lit observata 326 aglophemus agnis gignendis sextã & decimam sexta die lunæ idoneam elle phis lit dictus 118 quam Astrologi prædi-

cultură foli cogitans, no

Thesauru, euenit ut The saurū inueniat, quæstio an fortuito factulit 523 lia, id est, signa i cœlo de externitatis motus quid ef agros non prorsus demetendos elle iuxta Moyiem. 3.hept. agrippinus aielasor filius Beli quado apparuerit 555.Astrol. item post eum quando Christo uenerit ibi. Ast. 2.hept, aiz quid Arabes uocitet fol copiam crescere herbaru an Ivo Bodian quid Astrolo giuocitent albategni Astrologus fo 672.Astrol. lio albertus 12. scriptor re rūdiuinarum ķepţa.3. deanima 227. Magne 133. Magnus peritisimus Magicæ artis 171. Apolog. Magnus fit monachus 73 o. Astrol. alberti sententia de stellis 474. Magniopinio de priuationeleu principio 12. Magni lentetia de uno & Ente 304. Mar gni conclusiones uariæ 63. Magni lențeția de Magia naturali 169. Ap. albertű primű altrologia plātasse in Europa 729. Astrol. prisca, ampla & grandia scriptifle us.A. polog. in Albertum Theologi multa referri, quæ eius non funt inAlberto gd abundet 118 albumafar Philosophe di ctus ad difteretia Aboafaris Astrologi 423. & Alphonsus in gconue niant 565. in gPtolemæűrephendat 440, Arabs quomodo lege Sarracenorum, luã & no stram a coloderiuauerit fol. albumasaris inventum er roneum de Saturnijs re= 2 2 uolu-

#### INDEX IN IO. PICVM

putatio de mundi exordio ulqad diluuit 5 5 2. Astrol. error de Mahu metis aduentu 577. er ror delege nostra quam diu lit mansura 550.Aerror in Ptole-587. mæo 422 albumasarem primum à Ptolomeo fuisse doctissimum 421. Astrolog. multis i locis errasse 421 **a**lbumafarem in Mathe• maticis imperitu fuille fol. 42 I alchabitius quomodosor tem Planetarum destribuat 619 alchabită sententia de cõ iunctione magna 555 alchainil Mathematicus fol. 688 alchindus 98.328. Arabs alchindi liber de pluuns & questionib. 420. Aft. alchadrodon quid secundum Ptolemæum 442 alchibiades quib. oratiotus fuerit in Alcibiade de hominis corpore fieri mentione 22.hept. alexander Magnus quib. morib. fuerit institutus 519. cur'a patre Philip po culpatus sit, quòd tã tum cum fæminis bellű gesterit ibid. Aphrodi seus 72. Aphrodisien sis hepte.45. ex A. phrodifiade de fato lia brūsuum Cesaribus Seuero, I. & Antonino filio dedicat 418.Altr. in Alexandro quid litadmirandum alexandri Magni repentina felicitas unde 519.

uolutionibus 555. fup alexandri ex Aphiodiliade sentétia de fati neceshominis felicitate 46. præceptor qui 672.Ast. Cortelijepistola ad Ioan nem Picum 399 strol, error immensus alexandrum tertium Pon alpha & omega gd tificem maximum facer doti cuidam ministeriū terdixisse, propterea od per astrolabium cuiusdā do aliquid effet perscru-427.Astrol. post Alexadrum Magnű quando Arelafor filius Bel qui Persas contriuit, apparuerit 555.Astrol. alexadrum regem, reges Ptolemaicos Aegypti subsequutos esse 421. Aphrodiensem summű authorem in Aristotelica Philosophia plane re iecisse fati necessitatem, & penitus de Astrologi tem & doctam Philosophiascriplisse 18. Apol. nibus maxime commo- ad Alexandruulg à Chri sto quot anni fuerint 555 Astrol. Cortesium Io. Pici Mirand.epist. 382 altasibi aduersus Algazalem A-Auerrois 417 allegorici sensus discipli, alzemena dictio na unde manauerit alliacensis quot maximas cõiunctiones afferat 5 62 tia in libro quem de Cōcordia Astrologica & amasis Aegyptius alliacensem multis in locis errasse ibid. multi- ambrosia quid fariam errasse, & ut quæ ambrosius tur, non tamen efficere ibid. eum quod uult

bes almeon Aftrologus 678 sitate 528. sentétia de alpetragius Astrolog.468 rerum cœlestiu homo sa pientissimus 642. quā causam adferat de acceso lu & recessumaris 489 6 E alphabetaria reuolutio q fol. altaris integro anno in- alphabetariæ revolutionis scientia quid alphagranus 495 Ecclesiæ furto inuestiga alpharabij sentētia de hominis felicitate 40 alpharabiū grauia & meditata scripsisse 118. Apo. in Alpharabio quid infia gne contineatur alphonius Planetartiloca ad quam Sphæram collocauerit 644. & Albu masar quot annos à diluuio ad Christa numerent 565. quot annos numeret in luis tabulis à Christo usgrad Alexãdrum ris filuille 416. constă alphonsi Regis tabule gd doceant per Alpholum ad nos Aitrologiam descendisse 729.AstroL fol. άλφ⊗ morb.qualis 45• alteritas quid strologu quid disputet ad Altum Manutiu Ioan. Pici Mirand.epist. 358 7 ad Amandum & seruien • dum quæ caulæ nos mo ueant alliacentis fumma fenten amantis duodecim condi tiones ibid Historicæ ptitulauit 566 ambiguitatem in interpre te esse uitandam hepta. 5 cunce supponit conceda ambros fi sententia de Astrologorum prędictione 447. sentetia de con Astrol. virtutes ibid. almanachquid apud Ara nadominica 182. sente

#### MIRANDVLAM I. TOM.

ela de Bigamia ambrosium Astrologiam réinutilé & impossibilé appellaffe **s**melias 250 **→** >8:8 smen quid amerij seotentia de Ente anastasius Papazoo. Ast. & uno amicitia quid 67. non losophis 318 amicitiæ fedes quæ 375 amicitiz que iniuriam ad ferant amicum fallere nihil peis; nullag maior iniquitas 372 emici quomodo fint falutandi amicorum locus qui 686 amicos ex quo coeliloco andromaches obseruet Astrologi 596 71.320 **a**mmonius ammonij discipuli qui he apud ammoniti qui liplen dor 325.118 ammonium gratiofa scriv pta edidisse 118. Apol. Sub Ammonio Plotini magistro i Aegypto A delandum uixille & Phi ad Marlilium Ficinum. ammoniorū iniquitates quando coplete lint 548 **a**molius 133 amor quid efficiat 423 maris & forminæ quid nos moneat 81. quiodo ab: Orpheo fit dicts amoris faltigia q 316 (96 amoris spiritu semper ad Deum adduci in Amoremututino red. didisse flagitium est, Pro 352 uerbium: 598 piup: @ quid amuleta quid profint & quare infantulorum col · lo alligentur 387 snagogicus mods qs 178

145 anagogicus modus quo do ab Hebræis sit dicto fol. ibid. அக்க analogicum terminum p slepolitum stare pro famoliori lignificato 1 5 8 290 anaxagoræopinio de mű dis hept.6 fatis firma quæ 376. q anaximandrum primum expetat ab omnib. Phi- Gnomonem invenisse fol. 715.Astrol. andragazar Hebræus Aftrologus : 687 361 andreas Summarius gra-, wis Mathematicus quid . L'enserit de planetaris mo tibus ad Andream Cornetilo-. annis Pici Mirandulæli :teræ 376.380.381 andrugazarem Arabes in quibus imitatisint 635 angelica turba quomodo ab elemétis dari dicat 28 angelicam poteltate omnibus rebus uilibilibus præesse secunda Augultinum 26. mente elle suprema felicitate crea turarum 46. naturam elle purum intellectu 34 losophasse 367.epistol. angelicæactiones tres 27 hierarchiæ tres quæ 25 angelicus intellectus ide quod abyffus ibid. angelici mundi finis g 28 angelicum mundum cœlesti sanctiorem esse angelicos exercitus ad uunius hominis bonum falutemá procuradam congregatos effe ordines effenouem 28 angelus ex gb. coftet 89 gd&qualis ellentia 24 quib. Deo coniungatur ibid. quib. conftet 35 cur no fit ip faintellectio 24. & homo quid com munehabeat 21. gre obstinate & impornités

67. Superior quid per ficiat ibid. quipecca uitex quo ordine creda tur elle, secunda Damaicenum 26. amoda sine loco esse possit 131 angeli peccatumprimum quod 94. lubitang2 . non esse in loco sine operatione 129. substa-. tiam nunquam posse di ci præsentem angelum quid constituat 315. essenumerum 24. non elle unitatem ibid. non elle iplum elle ibi. spirituali Luce non ima pleri nisi convertatur ad Deum 25. & homine folos ad uerá factos effe felicitatem 47. perse lucis indigntielle 35. esse creaturam 24. non posse diffiniri & determinari ad locum, nilio actionem uel operationem 132. inloce elle no circumscriptiue, sed definitiue' ibid. elle fua natura intelligentiæ capacem in Angelo unitatis accelfus quottuplex ibid. ab Angelo locus quane negatur in Angelo quid imperfectum 24. actus quaangeli in quate lint creas ti 67. quinon transformentur qui 82. modo rerum fortuitati causa sint 5231 à qu bus mentes & intellects uocatifuerint 46. qua tenus moueantur de lo= co in locum 🔬 🗀 140 angelorum officium qua le 26. operationes quomodo mensurentus 67. imperfectio, Sper tectio duplex 24. hig/ tarthiz noue 174. pere fection

#### INDEX IN IO. PICVM

fectionem à Deo esse de riuatam 24. terra qua lis 36. ministrosesse · flammam urentis ignis exercitus ad quas coelestes res sit figurate 26. naturamà Deo es se creata, eam gad Deum conuersam esse 25. ordines qua uia inter lele distinguantur le partitam à Moyle 35 uitam non elle perfectă 247. absolutionem ab accidente, id est, à Deo - **Seu** unitate fieri anaturam'à Deocuratam angeli Politiani, ad Ioan. & illustratam esse : 24.25. uarium apud homines ministerium 527. hierarchias noue effe `8 I • cura quid potifimum apud nos ef ficial 26. exercitus qualem ducem habeat thid. purificatio quid ad Angelum Politianum fol 63 angelis dare locum in cœ lo quomodo intelligen anima quid 74. ratiodum lit angelos Dei spiritus esse 7. esse in colo Empyreo 12'9. bonos nobis uarijs modis appare re 26. este administra torios spiritus 26. con stare ex actu & potentía 35. à Deo esse creatos. 25. non esse propriè hîc uel ibi, sed tantu ope rari hîc, aut incipere ope rari 127. esse administratorios spiritus secun in Anima quare appareat dűPaulű 39. eductos esse à Deo de tenebris nos 35. homines dici. insacris literis 21. non per le, led p motrice gratiā circumagi 48. ante mundu uilibile multale cula extitille, lecundum

Hieronymű& Ambrosium 146. no dedigna ri homini seruire 39. ad felicitatem attolli, non ascendere posse 47. sin gulos non præpolitos esse singulis corporalib. secundum Hieronyme 146. simul cum cœlo Empyreo esse creatos libid. strologus 677. Politis Politianus quado & ubi, mortuus lit itë diu uixerit ibid. Picu Mirad.epist. 405 Politiani stylus 364. 365. Politiani uaria te stimonia de Pici Miran-Politiani dula 409. iuditio Ioan. Picus Mirand. fuos libellos come mittit 372 Ioan.Pici Mirandulæliteræ 361.364.372 nalis quid 72. irrationalisquid 73. amodo moueatur de. gd 71 nobilis quot habeat operationes 10. aquea triplex 107. nostra qmodo ad decem Sephirotadaptetur 113. 🍕 ganico 71. intellectiua in homine tantum uuerit 73. gb.excitet 74 🕥 dictoriorum 90. do accipiendű lit 75. intellectiua quid 8 8. cir · ca quæ uerletur 8:0 animæ quomodo dicant in loco esse 133. moto

tũ idem elle, quomodo intelligatur 156. luba stantiam à Deo, id est, di uino Principio formata elle 38. patrum quomodo dicat ad lymbum descendisse 140, pes quid 317. peccattices quomodopatiantus abigne 67. motusin imagine duplex substatiam bifariam es- angelus Mantuanus A- inter Anima motus duas esse differentias ibid. nus Philosophus 5. he. de Animæ abdica intellio gentia disputatio 235 406. animă esse in corpore 80 uegetale mixtionis formamstatim confed 14. separatam descedisse in infernum duplici modo 140. præter selpsamni hil intelligere 235. le paratamà corpore intel ligere, per species sibià principio luo elle con-Treatas rationale ta coelestibus corporibus, quam terrestribus convenire 21. omnë participantë Vulcanio intellectu feminariin Lunam 74. uegetabile non introduci ante fenfualë :nec fenfual ë anterationalem 64. po sitam esse in mundimedio quomodo intelligedum lit modo uniat corpori Or in Anima per litem & ami citiam quid litintellige dum na 67. in quib. pecca- anime damnatorum quo modo in infernum descendant incompossibilitas cotra animarum transcorporatio agb.lit descriptas • 4 ad luce secundu Sarace- anima ubica est quomo- animas cunctas esse eiusdem speciei 209. ité este · liberæ uoluntatis etc.ib. corruptas & perditas q stella denuò ad sua primordía reuocet in imaginem & imagina animal animali amodo conuc

#### MIRANDVLAM I. TOM.

**sonueniat** animali q necessaria sim, dmodo dici possint 75 animalia duo produci ex -terra 57. quæfihi uen itallinique si inqui 46. calidioris naturæ animalium terrestrium se genera elle 3.8. " tä terre strium, tam uolatilium distinctio 15. produetio ad quæ elemēta spe tam ad terram & aquã, quàm ad ignem & aërë spectare ibid. rationalium & brutort differen ibid Inter Animalia quæ ad fe licitatem ueram creata fint p Animalia i Zodiaco po fita did prignetur 65% animantium damna cauanimus rationalis homo Stantia 29. circulus & quare ibid. noster qua lis substătia sit, secundu Platonicos ibid. qparte le ad aquassuperiores &spiritu Dni uergat 32 animi fortitudo unde pro deat 537. & coeli colla lucido ad corps trastun di 30. uires forciores & uegetiores in literaria palæstra reddi 116. nostri substătia terra inuifibilis 27 in Animi bonis felicitatë pter Animä in homine ni hil magnű elle animū rationalē cœļū di- anselmus elementis ex quib& coe chiepilcopi lententia de

li animus, esse confectu ai. rationale à caulis ad anselmi error ecoura 30. esse ledem amicitiæ 375 dicent ar coelichry animo illu carere, qui seip fum no nouit 29 -b.planetis feliciora sint animora colestia prærogatiua quanta 2 I .cœlesti cõstellatione 544 des 37. terrestrium tria in Animis nostris duplice dum Empedoclem 317 fecundum Thebit 672 Aet 21. productione anni principia q 629. nul lữ initiữ uerữ constitui tas unde eueniat 480. exordia in q ligno inciuno principio no posse pendere 629. : diuerlitas unde 672 in Anni observationere, rữ quibus principhs uta 530 las in cœlo non este 505 de Anni inæqualitate ua riz sententiz 671 21. hominis qualis sub anni tepus quando maxi me abundet humiditate 630. tepus lub quib. li gnis æstimet 693. sterili tas & fertilitas amodo ab Haly Abenragel obseruata sit 437. solis ma ximi q 550. principiū quado lit statuendű 674 tio 29. uirtute spiritu inter Anni principia qd priműlocűteneat 629 annūmotu folis cofici 20 pille 631. in at dies diuiferitThales 714. iuxta no, & uere inchoare 629 firma esse positam 377 anni quare sint inequales aphetica quo Arabes uo fol. 672 519 annos no elle equales ib. 250 ci 29. hominis exeisde anselmi Cantuarior Ar-

malo & bono 304 148 effectus le transferriet antichristus quado situéturus secudu Arnaldi Hi spani medici diuinatio. 551.Astrol. nem in Antichristi uaticinio multos mendaces fuille & futuros effe ubi & quare nascăt 483 animos nostros moueri à subAntichristo sectă futu .ram q̃ cõstellatio porten antipater 293 (dat 578 naturam elle litam, lecu antilcia q lint 604.605 antisciorum origo 604 annis quot dieb. constet antische guli fuerint 604 antonini tempore Ptolemeum Astrologum ui-421.Astrol. xille posse so. téporis uarie sub Antonino Casare Se ueri primi filio qui Philosophiuixerint 416 piant 651. totius fata ex anthonius Cronicus 1 21, 330. Cronicus discipu lus Dattili Hebræi peritillimi scientiæ Cabalæ 124. Apolo. de Monte Vlmo 662. Anton.559 antoný Citadini epistola ad Picti 262. Citadini ad Ioan.Picum Mirand. obiectiones tertiæ 271. Citadini ad Picum obie ctiones quartæ Fauentini epistad D.& Princip.lo. Fran. Picum Mirand. 510. Fauentini obiectiones aduerlus li bellű de Ente & uno 256 ad Antoniū Picemannū Io. Pici Miran. litere 384, Fauetinum Io. Pici Mirand epift.288 (gno 552 autumno Hebreos ince aomar de nono orbe Maaphæteg 442. & gd eord officium ibid. Hebrços porius autum- apheles quid uocet Ptole mæus citent 442. quomodo à Latinis sint dicta 448 aphetis quis:& eius collo catio in colorum circu-•bApbi<sub>2</sub>

#### INDEXIN 10. PICVM:

losophandi lit obleruaapollinorastæ epistolæ q aqua super cœlum q apollo quid 74 (206 apollinis resposum de ge nitura cuius sexus futu ra ellet 728. facta no mina gdoltendant 320 apollinarius 3.hep. apollinarij sententia de di uinandi scientia apollome 121.327. Tyanëus magus & Philo-170.Apol. asophus de Apollonij uita qui icri plerit 369.epilt.ad Mãtuanum Baptistam apollonij stylus 375 Apologiæ ičriptæ caula quæ in Apologitico fuo opes rè, tang Catholicæ de-237 apostoli cur piscatores di chi 18 p quæ animalia aquæ quæ fub cœlo in usignificent in scriptura 57. fundatores totius religionis 57.hept. gn do acceperint spiritű lan apostolorű scripta ab Hæ reticisesse depravata 104 aquæ quado tenebris sint àpostolos stellas esse Ecclesiæ apotelelmata Aftrologo= rum quomodo fiat 60 t appelles corruptor uerita tis 206. Apolog. aquæ cur ante Solis exorapponensis tépore seu ætate motuữ cœlestiữ rationEnondű fuille ad liquidu exploratam 496 apponensis error de Creticis diebus aprilis mensis quomodo apud Chaldæos lit dictus 631. apud quos caputanni fuerit ibid. aprilis dies qui lint nauticis luspecti 482 spuleius Platonis inter-307

ab Aphilao que ratio Phi apulei Fragmetum de interpretatione 368.epistola ad Hermolaum. qualiter sanguis Christi fiat 182. in baptilmo qualis ibid. curuino misceatur 57. & Ignis cur ab Aegyptijs quale lates mares nuncupatæ lint dro. quomodo in baptismo hominis de licta deluat 182.183 matia producere quam 57. elle rerum principium 720. elle formarum commeationem 13. elle cœlum Chrystallinum 116 aquam plus habere communioniscumterra, qua cum igne ad aquam cur aues refera num loca colligi debeant quid significet lecudum Paulum Apost. 28 apud homines quæ 🦪 aqua à Christo uinum factum quid prefiguret st infecte 49. Supercoe los quid 25. fub-coz lo locatæ quid figuret 55 aquæ dispositio quid dotum steriles fuerint 56. Superiores num etiam in unum locum, ut interio res congregentur cur duo animantium ge nera produxerint, terra tantum unum 56.57. uitæ unde lint petendæ quarein unum 32I. tur 26. cur ante Solis exortum nihil produ xerint, terra aliquid tan-

tum 56. quid phigu-

rent 57. in media regione aéris, id est, ubi elementum purü est, qua re coalescant 14. cur cœlo seu firmameto sub collectæ 19. bitatiam discretæ 31. Luna descendête cur reuocentur & luna ascenden te estundantur Subcoelo quæ 31. qua re sensuale hominis partem lignificent aquam imperfectiora ani aquarum ratio diueria 36 distinctio 30. dispo 582 p silsmins 21. appellatio quomo do intellectuali, & seniuali utrique parti homi nis cogruat 31. con gregatio quomodo sit appellata 19. repagu la quantum profint 3 6, opus quo die lit absolutum 58. fluxus quid efficiat 12. supercoe los constitutarum officia aquarum collectio quid sibiuelit 26. congre gationem quid sequap Aquas q fub colo funt quæ pars hominis intelligatur aquas interiores superiorum aquarum beneficio aliquo locupletari non posse: nisicolo intercedente 44. nonidoneas, pilcibus procreandis fuille, prius qu'am in unam totius fui elementi integritatem collectæ fuerint interAquas superiores & inferiores media quod tol. locum congregari dica. aquas inferiores terra nostră purgare 27. post Solis exortum fertiliores factas elle 56. an. te Solis exortum steriles

#### MIRANDVLAM I. TOM.

56. sub cœlo esse septem sydera 19 per Aquas intelligi for-36. supercœlemas stes ludæos dici 50. duo genera animatium, sed diversa perterri 57. sub cœlo uarias res di-Stinctas esse 26. quæ sint supercælum nima referari 31. esse terminos terræ 19 per Aquas fub cœlo loca tas quid figuretur 56. quæ super cœlum sunt, aratim quid rigentes in scripturis 51 ex Aquis duo animalia arbor scientiæ qualis 81 quo pacta animaliti cor corpora fiant In Aquario & Piscib. Sol 656 quid perficiat aquilo magnus quid 8 1 aquilone habitantes qua arca Noë secundu cuius re bellicoli 485 Sub Aquilone degentes archangelorum operation australibus ingeniosiotes quare frigidissimam maticus aquilonares quantum au stral. robustiores sint ib. arabs in quibus Ptolemæ um emendari conatus architas 42 I arabes ex qua parte cœli natorum uota accipiant arida materia quid fol. 586 arabes quibus scriptis & autoribus lua deliramē-658 ta adonauerint arabiæ facerdotes dd fenserint de Origene 219 arabiam Aegypto elle co tinem 629. Aegypto esse conterminam. fol. 629 arabice qui scripserint 367 ad Marlilium Ficin. arabum opinio de religio

tia de aquis, quæ funt fu per cœlum 31. secta quoanno orta&indicta ta fuerit ab Astrologis p coniunctionem magnã 569. nugæ meracilsimædelelu genitura 575 arabes semper fabulosisi 658 mos fuisle maximum dogma de a- apud Arabes βλίσηοντα si ad Arietem Sol cum pergna quæ 605 ad Arabes p quos Astrologia translata fuerit fo 729.Astrol. lio que pars hominis intelaratus Astrologus 654 ligatur 31. deligna- arbitrij libertas unde declaretur produci 57. & terra arbores Solis lumine op9 habuille 42 arboribus plantandis seu conserendis diem Lung decimamtertiam no ido neam 486 tormālit fabricata 437 nes reselle ibid. habitan archelaus inlignis Mathe 730.Astrol. regionepolsideant ibi. archelau Astronomu peri tissimum nunquam Astrologico uerbo usum 417 90 archigenesde Creticis die 492 14 aries quare signum mobi le 649. signum cali: dum & siccū 497. priműlignű 684. quare tonitrua & corrulca. tiones dicat facere 649. pacto à Cancro dissidat 497. an eadem faciat in oriente, quæ in occidente 584. an sit signum liccum, an humi= dum

num ortu 539. sente arietis imago quæ 647. signű quare Ptolemæus LOUVINGER HOW XANAZONS appellauerit arieti igneam qualitatem allignari arietem quomodo defini ant Astrologi 480. & Libra elle generis eiuldem uenerit,quidagat ४५४ in AsieteSol quare magis faciat tonitrua, quam in Aquario 650. tonitrua non fieri, sed per Só lis actionem illa eueni. re 486. qui morbus præcipue accidat Luna regnante ibid. quid Solagat ibid. ab Ariéte quare anni ex ordiaincipiantur 651 in Ariete Sol qualis sit 20 ariminentis synodus Hilarij scripta condemnat fol. 205. Apolog. aristoteles 12. quos sit imitatus, cum Luna terræ elle limilem approba ret 18 & Plato in quib. conveniant 83. avaywsis dictus à Platone 3 2 4 . 1 1 8 . quare luos libros de cœlo tam ieiunos reliquerit 415. an altrum,an ingenium me lius sortitus 5,17. gd senserit de Astrología 420. - magister Alexã, dri Magni 454. ubi discordet à Platone 245 fententia de influetia 20 doctrina de prima mate ria 11. ingenij repētina felicitas domus Martis 20. q aristotelem qui cu Platone conferri uoluerit, ed utramce lecta & rectius & locupletius habituablato 373. Thoma mutum fieri 261 . 651 . nunquam Altrologico. uoca-

#### INDEX IN IO. PICVM

uocabulo usum esse fo lio 416. obscuriorem fuisse in suisseriptis, & Moyses 8.hepta. Aitrologiam respuisse tolio 415. artem diui- aschedensis Astrologe gd nandi per astra contemin Aristotele quid maxime admirādum lit 517 consummatæscientiere rum naturaliñ quæ cau- asclepius Atheniensis fofæ proprie & pecultares 517 arithmetica diuina, et mer aspectus nome Latiniun catoria quæ arithmetica magiam naturalem uocaui arma quæ homo, uim pec candieum libido tenet, in promptu habere debeat armis quibus sit fidends arnoldus Hilpanus Me-551.Astr. dicus **e**rrius 136 arrij error unde . 148 arrianorum hærelis quo tempore sit orta 568. Ast. ars numerandí apud anti quos,& nuncapud mer catores quæ 120. com binandi quæ 181. A. Itrologica quare lit falartium omnifi cognitio/ cultatam includi 59. li beralium unde summa claritas sit petita 120. artes bonas nullo modo propterea esse damnandas, quod mali illis abutantur artaxerles Rex Perlarum 170. Apolog. fol. artephius Astrologiæ ma gister 419.Altrol. sub Auspicum nomine g delignentur orzachel Maurg 676.astr. asaph Prophetæ sentētia

insignis de hominis dignitate 315. unus ex Psalmorum catorib. 174 ascadensis Astrologus fo 653. Astrolog. lio **lenlerit** 682 aschie felicitatem alicuius indicari 174 asclepiadis opinio de creticis diebus 315.Astrol. lio afol Astrologus 696.Ast. de Astrologi sortiti sint tol. 605 169 aspectuum rationes unde ueteres attulerint 594. ulg ad fol. de Aspectibus opiniones Altrologorii refutantur 591.592. & sic deince. assumptionem conædominicæ no fieri adiume to creato aliquo 193 assumptio in conadomi nica qualis íbid. allyrijs quòd rex Perlart bellűinferret, an ad mores spectaret? astaxarchus quid de coniunctionib. magnis len**ferit** asteres sucilortes madoi 569 astrolabiū quis primū in-715.Altrol. uenerit nem in libris Moysis oc astrologia unde pendeat 415.416. quem titulum sibi primti uendicauerit 412. Indorüin quot membra lit partita 635. exquib. & apud quossit nata 719.Astr. quare jure legibus inter dictalit 429. noplu ris sit facienda, qua poética fabula 432. qmodo à Græcis ad Arabes descenderit 729. Astrol. à quib. Philosophis seu uiris doctis & literatis sit reiecta 414. quam

noxía quamós peftifem sit religioni Christianz 436. quibus rationibi possitroborari seu probari 452. an iure reie · cla lit à uiris lanclis 429 uera quid doceat 113. ex refecturis quomodo certa facta fuerit 727. quo nomine olim appel lata sit 412. ueterum Astrologorum unde fal sa sit dicenda 645. di uinatrix unde incerta reddatur ibid. quare reclèprofligetur 428. a quibus Philosophis sit derisa 414.415.416 & sequentia Astrolog. quibus fomentis aucta & quomodo propagaquomotalit 727. do ab Aegyptijs ad alios deuenerit 729.Astr. per quos ad nos descenderit ibid.Astrolog. Indorum quæ 635.Aft. astrologie & Astronomie nomen quomodo difte 424 astrologiæ experientiam nondum esse habitā 713. 7 1 4.& sequent: astrologie authores male Philosophatos elle 420 illam parte friuola este, quæ est de electionibus 431. filiam esse Geomantiam 438 astrologie quantum sit at tribuendum 432. quali reuelate non esse adhi bendam fidem astrologiam quis primū in Europa plantauerit 729. Astrol. à Philoso phis neglecta esse 420. incertam esse etiam prin cipuiditio 429. mul tas i lumu lue uite discrimeadduxille 432. negs arte necy scientia esse, lecundum quos 415

aftro/

#### MIRANDVLAM I. ΤОМ.

sarum prohibitam esse 428. Astrol. inutilem &pernitiosam hominibus esse ibid. à patrib. seu doctoribus Ecclelie quoque damnatam esse 426.Astrol. Aegyptiacă prorsus à Ptolemeo esserciectam 444.Ast. esse uanitatem omni= um uanitatum 439. a concilis & Pontificib. damnata elle 427.Alt. iure legib. interdictam elle 429. qui caluerint aut parum fuille phi losophos, aut certe parum Astrologos 423. nendo quid litagedum, aut quid fugiendum tolio 433. elle clauem Magiæ 438. occu, se secundum Basilium anæ inutilem elle 433. experimentis non esse coprobatam 708.709. & licdeinceps. indignam esse homini Philo sophico seu Christiano ris & Philosophis temporis successu sugillata elle 730. fidel noltre Romane aduerfaria cotrariam chesses in frontealiquid utile ple ferri, sed g se esse falsam, &incertam 423. Prophetis non simpliciter reiectam & aspernatam elle, lecundum non nullos 424'. multum infaniæ contineri 414 ex Astrologia superstitio nes & idololatrias otiri fol. in Astrologia siquid erratur, iplam professionem witium esse

attologiam legibus Cæ astrologicam artem fallacem elle, tũ propter pluras, tum propter discrev tentias altrologicum uerbű nulquam,neg apud Plato/ nem, neck apud Aristo. telem reperiri astrologica superstitione Itabilius, nihilog omnib. ordinibus & principib. uiris peltilentius elle, lecundum Nicolaum Oreserium 417. super stitione nullam profesfionem magis cœlo iniu riosam elle non esse utilem in decer ab Astrologica ratioenumerum annorữ àmundi initio usq ad nostra tëpora posse deprehendi, redigicad ueritate 564 patissimam uanitate el- astrologico iuditio, nullu magis incertu elle 440 426. religioni Christi- astrologus qui dici possit 638. qua ratione à Me dico differat 433. unde suam scientiam expe tat 415.416. quaresit Deorum infamator dictus 502 439. a prudentibus ui astrologo an sit parendu syderum habitű 433. uel posituram delegata effe astrologum à philosopho syderū uires & proprietates uti 416. certum genituræ horā neca scire posse, neg per ueram re gulam explorari 660. nec p revolutiones vel amorū, uel geniturarū, aut permagnas coniun Ctionesposse judicari fo 673 ad Astrologum nihil peruam iphæram colloce. turiuxta Bonatum 646 de Aftrologo ada ridicu-

lofa hiftoria 🛱 decept, 😋 rat p Astrologie confessionem 432. Astrol. pantes Astrologoru sen astrologi quibus tabellis pdictilint 446. anne iuditio, iuditium quo os medici pariter consentitants 14.16 astrologi cur uera aliquãdoprædicant nihil fallacius, nihil dete astrologi cuiusdă insigne mendacium 447 astrologi quo in locoma ximè erret 550. olim Genethliaci dicti 425. quid de lphæris lug planetas politis sentiant 643. quib.uijs de magnis mutationibus iudi cet 551.552. & licde. inceps. quare læpius figmenta prædicat 5 o 2. unde Chaldæi dicti fint 423. per quas res uaría influxus fyderum dicat, & quam omnino illa in uniuerlum ablurda lint 582. quomodo de cõ iugio prædicant 580. ad prædicēdas mutatio nes quibus uns utantur 627. in planetis quan tum fallantur 640 altrologi quid prædice-627. re non pollint quare minus uera quam nautæ, medici, & agricolæ, prædicant 502. 503. quomodo inter se indirectionibus, per quas tempora fati prædicuntur, discrepent fo lio 632. quas sibi ima gines finxerint in colo, quæ tum reuera in cœlo à Deo non conditæ aitrologi quomodo utan tur stellis tinere, quod supra octa- astrologi quare nonnula la omittant 637. in quibus lignis pariter de cepti fint 505 attron

aftrologi quantă fuz pro fellioni Astrologicæ tri astrologorum fallacía un deoriatur 502. præ dictiones non pendere ex primis qualitatibus 508.544. decreta utiliter confutari 550. er rorduplex 425. indi ligentia tantam esse no ftræ ætatis, ut etiam fi ue ra esset Astrologia, ueri iplielle non pollent fo lio 445. arté uniuersam uanam & infirmam elle secundum Auscennam 417. prædictio num ratio unde manet 426. instrumenta qui bus homines incredue . los ad ipfarum prophetantem Aftrologiam ad ducerent 418. predi-े Cla multiplicia 449 - Pdictiones ad quas res p. tineant 433. Gracorum figmentum . 483% de Planetarum exaltationibus rationes contutantur 606.607.& seq. sententia de electionib. uanam esse 534. opi nionem Auerrois fabulosam esse, dicit 417. dissidétes opiniones cir ca magnas coniunctiones 556. fabulamen tum de operibus Solis 4 s o. quàm multiplices sententie de directionibus 678. pænaapud Iustinianum quæ 428. Astro. error de hora ge nituræ ex Aftrologorum prædictionibus quot emolumenta uita consequa: astrologorum duplex temeritas ab Efaia damnaf 424. error in diluun conjunctione 5 6 8

rationes de Planetarum qualitatibus confutantur 699. domosnul lo nixas esse fundamento 5831 fundamenta quo ordine reuellenda fint 580. auspicatio nes inutiles 431. do gmata qualia lint 502 prædictiones rarò eue. nire, quodtum externis, tum domesticis exemplis demonstratur 446. iuditium de aspectibus quid deceperit 597. ua rie appellationes, teporis fuccellu inuente funt dogmata quo-425. modo no possint defen di 466. responsa quo modo fiant 601. iuditia esse mendacia secu dim Ptolemæum 429. uaticinium uanū de lhe-Tugenitura 574. di. uerfa ratio de motu octa uí orbis 676 astrologorum no omnes prædictiones de primis qualitatibus dependere 504. error de sphæris fuper planetas 643. p-ftigijs, qui de lectati fuerint 730. de gradib. dissensiones 615. rationem atog authoritate li fequi uolumus, plane. tas retrogradientes fortiores uideri, quàm directos 600. medacium tempore Constantiensi concilij 551. dogma ta quomodo pugnet de stellistixis 639. Philosophoru nomina affinia multos fefellisse 423. figmenta unde lint exorta 656. argu metariones, quibus fua roborant dogmata ad quincy ferè genera redigi 683. rationes ina nes &ridiculas elle 679

de aspectibus fentencia 191. rationes de trigo nis & trigono craorib. confutantur 609. ex perientiam nodum effe explanată 713. fallaciæ, quibus principt & potetum animos obcœ cant 418. nomennu spiam in sacris literia reperit 425. ars capitis pœna prohibita 428 Astrol. Seues probatio nes de sex religionibus tol. de Astrologorum ignor tia nostræætatis ex Aitrologorum prædictionibus homini exteriori nullum commodi prouenire astrologis qualem hono. re Indiadhibuerint 440 radiorum differentiasin cognitas elle 467. qua tum credendum sit 5 2 1 nunquă erectas effe statuas ut cæteris Philosophis & poétis, alijschma gnificentillimis uiris fo lio 446. omnem pre dictionum fidem Plotinum abrogaile 416 astrologos nullam suz sci entiæ feu artis haberi ra tionem, tätum ck pugnä tia & diuerlissima dici 420. plures libros pdere sub titulis antigssimora uirorum 419. leu Mathematicos sæpe urbe-Roma expulsos esse 42\$ altrologosquali lcari pen nis in cœlūfele lub toll& tes, cum de cœlestibus fuis dogmatis, quib. fub limari uidētur quid līnt prædicturi, in pelago ru unt mendatiorum 446. nostros non solum, sed etiā ueteres & antiquos metiri 448. fæpeex ciuitatibus effectos elle, itema

itemor apud omnes pru dentilsimos ludibrio ha bitos 446. pro salute corporis non elle confu lendos 432. augures nūcupatos elle ab Elaia 424.425. præcipuos medis, coippetionibus non yeris elle ulos, tum 🕠 alia errata illorum circa realdem 561: peritifsimos in haçarte sepe ab imperitis & illiteratis ui ctos elle 43 i . menté nostram colo subficere illos, qui uană temporum discretione observant, potilimum uerint . etiam sub auruspicu no astrologos hominem mi-· mine delignari -427 . Iua superstitione astrolo gica etiam ueram & syn tiones 546 phanari astrologosnon possepre corum prædictionibus auenzoar regione fatum aliquod esse 417. diluun cõiunctione tü screpuisse 588, multa quatum errarint destelri 706. minus altrolo re omnis costellationis ue & moles eorum ad de- ftrolog. ritatem adulterari 646. metiendas . super signisfalsa dogma astronomi quaten; astro. i ta tradidille 647. lepe logiam reiecerint 417 Astrol. nullam artem, professione rejecisse ibi. rrad(diffiqua possint in athanasius desensor Nice Aegyptifs & dis genti- suscitetur stites coeleitium myste- risredeat

fol. 440. circaligna fua dogmata ex antigru nime probari polle 7 1 6 432 noselle ad Astrologos qui acces- auditus sensus serui, & mendatiis illic eruptis, libertatem noapud Astrologos incertas esse domorum divissiones & uires 668 cilia & Pontifices decre 427.Astrol. in suis rebus agendis pa contra Astrologos graue rum felices esse 431. testimonium Esalæ 423 nime gloriosum haberi certissimas demonstraceram religionem pro- ab Astrologis præuideri futura non polle, neque auenrois fata uniliteuenturum 647. in uersalia quomodo infestigentur 627 inter se, tum à veritate di astronomiadivinatrix gn tum distet ab ea, que Ma necessatia omittere, & thematicis annumeratur lis fixis 537., sæpeuti ad Astronomicas prædidemonstratione circula. Siones dupliciter ueniibid. non funt astrologi 502. rescire syderum motus, Romaessepullos 730, astronomos Astrologia libus populis quasi anti atræbilis motus quib. ho 503

turnus influat multipliciter errasse 588. attila quare sit dictus Dei flagellum 528.Astrol. astrologoru scriptis mi- auaritia quale malum fo lio maxima ex parte ege- auctio munus naturæ ue getalis suri sunt, subire iugum auditus Organum subiectum 63 auempaces Arabs 71 stram illis erogari. 426 auenrodan interpres impurus Ptolemæi 429. quam rationem adferat de aspectibus .595 cotra Astrolog. quid co- auenrodani testimonium deAlbumalare 421.A. itrol. proprietates signorum destruunt 689 auenazra Aftrologus fo lio 425. quo tempore uixerit 676. Astrol. auenazræ præceptor qui 669. Astrol. laudes in Altrologia -466 120 dicere qua nam orbis ullam fidem adhibenda auerrois ubi astrologiam damnet 417. Arabs quiduoluerit cum utrtique intellectum & eum qui actu & eum qui potentia est, in omnibus ci tra Deum intellectibus essedixerit 35. dein-tellectu angelico 25. opinio de natura rerum hepta. gica tenere, quam qui ad Astronomum pertine auerrois Cordubensis q temporeulxerit i 80.A. 416 auerrois discipuli qui 367 epistola adMarsis.Ficin, sententia de hominis felicitate 46. Arabis de influentia opinio sententia de Vno & Enuestigari urbium & re- ni concili 1207 te 303 gnorum initia 666. ab atra bilis quado maxime auerroem strma inculla scripfisse 118. Astrojog, ubic Altrologiam lace raffe riorum admiratos elle in Atram bilem quid Sa- in Auerioë quid mifan-

325.118 dum augures Hebraice quo- auicennam diulna & Pla modo dicti lint 425 in Augures graue testi-423.424 quàm diu 143-174post Origénem uixerit nymus ubi discordent 145. augultini expolitionesin genelim hepta.9. er: ror de resuscitatione Samuelis 145. & Hiero nymisentetia de nouistio contra manidigorii de angelica potestate so . scripta lint, hepta lio 26. hepta. senten- aurelius 249. tia de bono coniugali ptura 143. sententia de ijs gpossut habere bo num & malum sensum 150. sentetia desactis scriptis 147. desydedereosentetia 478. 👄 piltola ad Hælichiū& quid in ea contineatur 146. Apolog. dictum de hærelibus 126. ra-& Bedæ logia 426. dissensio 145. liberad uolilianum augustinum in Pico Mirandula quali reuixille 386. Deo immensas Platonicorum 123.Apolog. puicena 63. delucispo tentia 30. & Auerrois ubi dissentiant ... 262 auicennæ opinio de influ de Auspicationibus quas bara quid significet entia syderum 20. sententia seu dogma de Astrologia 417. Ten/ tentia de hominis felici-

tonica édidisse 118.Apolog. monium Elaix prophe- in Auicenna quid uenerandum augultinus hepta.3.119. auis aëreum animal 96. asscribatur 56 le elle ibid. ubi discordet à aues cœli quæ curnō ad aërem, fed ad quarum mentio fit in fafungantur 28 sima die ibid. disputa aues quasdamin ordinib. angelorum esse ibid. mores 298. sententia aurea carmina à quo con-Macrobus 145. sententia descri- aurelij Augustini definitio de uero 252. sententia de motibus cœlestib. 452. Augustini aures hominis cur homine subnciatur 707 suribus quib. opus sit, ad confequendam Philoso phiam țio seu sentetia de Astro aurum falsum quod 262. item quatenus falsum auspicationes quomodo fint inutiles 431. quas Electiones astrologino minant inutiles ibid. gratias egisse ob libros auspicationes in frotepri tis haberi, cum autem di ligentius exanimant ua fol. 534 altrologorum sententia fol.

6 authoris annos non elle numerandos sed merita fol. autentica in ecclella quæ fol. 222. Apol. 325.118 autumnus futurus unde præiudicetut 630 aéret animal cur aquis autumnalis liccitas quan do apparent 607 201. Astrol. & Hiero- auem non animal aquati azerchel Baton Astrologus cæteris doctoribus 144 aues quid figurent ibid. Baal Cuaphim Philoso. phus & aftrologus 677 aquam referantur ibid. baal per legem carnis fequitur cris literis, quib. officijs babylonem antiquam 🗛 rieti elle contermina a. babylonij qua reuerentia Astrologos honestati lint 🗦 z babyloniorti rationes de faciebus, terminis, dode cathemorijs, nouenis & monomirijs, confutant 613. opiniones de refluentia fyderum bacon sententia de reb. fortui-baccius Vgolinus Rober to Saluiato scribit 407 bachus musarūdux 319 bachí cur tam multí apud Orpheum balbi non nisi balbas intelligunt 126 balbum elle, lignum imperfecti & absoluti sermonis 187 balthafari Milliauacce sty lus ad Balthafarti Milliauac cam Ioan. Pici Mirandu læliteræ ma speciem probabilita per Baptilmi sacraments. Christi uittutem-in nos transfundi nas impolibiles de elle baptilmum filios Dei facere electiones dicuntur & à Barbaris sapientiam on uana & impossibilis sit nem ad Græcos manasſe 325.118 534 bardesani quomodo Afirolo-

strologiam nuncupaue 426 360 barri princeps bartholomæi Fontij epistola ad Robertum Saluiatum 402. & juditi bethliteragd figuret 112 um de Pico Mirand. ib. beth filius Aielasor quo balan quid balilius 3.27. quomo- biblia facra cura regisPto do Astrologiam appel-436. lauerit basilium artem seu scientiam diuinandi occupa- bibliam exponendi quatissimam uanitatem ap/ dellari 37 basilidis error 149 beauturdinum noue gra- de Bigamos sententia Hi bonti nihil adeo esse, quo dus · 174 beatitudo beatos duplicem haberi bilis odore quid mouest cognationem de creatu ris . behar auid lignificet 61 becadmim quid beda 3.17. Rabanus Hebræus 568. & Hie ronymus ubi concordent : 146 bedæ & Augustini dissen boëtius 145 bellaunde judicent 687. boëthius & exteina mala non à 508 bellanostra si cœlo com. bellorūcausa i 508.528 benedictiones per q de bræos ::: 174 bengerlen: 178 beracha benedictionesin bonitas ubiamittat 355. 174 berengarif-opinio de Sa- bonitatis peculiare quid cramento altari 183: berith quid significet 61 bonitatem esse multipli- brenlanlius Britanus A. bernhardus de Martyrijs bestiz quz 38. terre 10 bestiarum duces, homibeltias ab homine erudi-

rino posse. 38. propter hominem tanquam ad finem elle creatas 42. inter irrationalia medit locum sortiri 38 téporeuixerit 555.Ast. Iomei ex Hebraica locu tione in Grecülermone 172.Apol. trāslata tuor modos esse 178 contra Bigamis argumē tüundesit sumptü 173 .eronymi 145 346 64 bigus fol. 94 bionem Philosophum astrologiam derilile 414 82 blasius Bonacursius Hieronymo Beniuenio ami co suo dilectissimo 733 ξλέπζοντα ligna quæ dicā. 603 tur 119 boëthij sententia de Ente 2 5 8 id est, Deo qualitatibus primis de- boëthium multapollicitu elle, sed non perfecisse tol. 326 parentur qualia sint 519 bonatus Astrologus insi- sub Borea degentes qua gnis 638, Astrologus 422 imperitus monstrentur apud He bonati mendati de Chri boues quid figurent 57 de sphæra nona 646 beatissima quæ 254 fol. 255 cem 253 220. de Gannaco fo bonum quid ibid. sum- brest quid significet 60 128,164 mum 64. & malum q britannia cui ligno coelein prædicamento lint fe generalesse 266. ue

rum, finum, Ens quomo. do Déo insint 254. ho. aminis lummű åd 70. &unum undenomé sor titalint 45. unum, uerum, Ensquomodo inlintomnibus 252, seis plo quodlit 46. & ma lum quatenus sint contraria 271. quatenus sit expetendum 258. quot modis adipescetur fol. boní primi imago q 13. tres conditiones lecundum Plutonem : 254 natura hominem no ab utat 424. duplici mo do polleadipilci res cre post Bonti, uerti, unum, Ens, alía duo genera elle quæ omnibus infunt: ni miruAliquid&res 252 super Bonum, Ens, uera, unum quare Deus dica tur elle bona cũ petamus an exaudiamur 335. omnia elle q Deus fecerit 46 257 boream uerla leu sub cœ lo frigido habitantes. quare animoli, fortes & candidi lint reparum humani habe. ant sto lelu 438. sententia in Brachis sanguinis missio quo tepore salubris liç bragmanes Indorum nihilaggressos este, nisi o. ratione pmilla 43.hept. **strologus** sti subjecta sit cudum Aristotele 258. britannica lingua q 356 & malum contrariorum brumalis solstitis preroga tiua quæ 630 puts

86.298 brutaintus in nostris uisceribus elle 742 ferentiætres 38. gene ra uaria nos domi habe in Brutis quod summum bonumlit Cabala quid 167 cabala unde dicta, & gd 123. undedicta 329. quas scientias in se contineat 180. quidapud Hebrços lignificet 176 quid doceat 114 cabalæ scieria unde fluxe rit 176. nomen unde 177. 176. scientia de qua re nis 176. (cientia ditos ibid. duplex fectidum autho rem noitrum 107.108. tiz apud Hebrzos antitionem 180. funda= menta quid doceat i i i nomen odiolum patri-In Cabalæ libris fontem esse ueræ Philosophic et **scientiæ** cabalælibros ludæis non dum excellis uigelimu quartum annum legendi prohibitos elle 179. Icientia quibus lit commentata :: 176. ridiculosa definitio 175. scientiælibri qui 1234 sequadruplicem 108 cabala elle fapientiæ fonte 123. quid uocet He bræi 180. maxime nos de diuinatiõe Christi cer

tificari 105. ueram & antiquam esse reuelatio nem legis 180 brutorum irrationaliudif in Cabalis nihil elle, quod xe fidei repugnet 181 qui 170. Apolog. unde dicti sint 175 cabaliltarữ dogmata 321 præfigurent 173 pellari 173. nonhomi nes sed hircoceruos poud animal mõstrosum à gbuldā putatos elle 175 libri unde dicti cabaliltica ars unde dicta fol. potissimum agat 188. cabalisticus modig 180 scientiam elle receptio- cacitas quale nome 296 li-cedes unde suscitent 528 bros ab ore Dei esse tra- cæremonialia ueteris legis post Christi passione potuisse sine peccato ob ieruari libriqui 176. scien- cæsar Romanorum Rex 170.Aftrol. fol. quos no factam esse més casarum leges de noxijs uitæ è ciuitadbus elimi nandis 414 scientie libri qui 330, ad Caium epistola Diony 305 175 calisthenes quo tempore Chaldæorti de astris an milerit 714.Astrol. calidam causam ad Solé referri calor triã cœlorum amodo differat 7. elementa rio & colettis differüt 7 artis caloris natura quæ 464. intentionem quæfaciat 466 speculativam partemes- calorem cœlestem aliqua ab elemétari natura 466 cœlesté opificé esse uni-463. coelesté inferiorib.

corporibus duobus mo. disparticipari 463. se paratum etiam ignē generari polie Catholicz & Orthodo- in Calore quid nobis pre figuretur 32 cabalistæ apud Hebræos calores quare uideri non possint calorum omnium perfecta constitutio q ibid. mylteria quem numeru cameracenlis Cardinalis quid neget 295.296 cabalistas spiritum sanctū cāpanus Āstrologus 645 secundam sapientia ap- cancellarij Parisiorū sententia de Dei appellatio tius uel centaură uel ali- cancer quale signt 480. Lunædomus 589. & Saturnus quam diu ante diluuit orbi magno præfuerint 5 8 3. digni tas louis 20. qualess. gnum 607. quarelignum mobile lignum humidum & fri gidum 497. qualelignum cancrinomen unde fo-655 cancro aqueam qualitate alsignari ibid. cancrum quare Lunz do micilium affignatint A. Itrologi in Cacro Sol qualis sit 20 quem morbum luna p cipuè adferat notationes in Græciam cadelabrum aureu distinctum septé lucernis etc. decimű orbem seu dece sphæras delignasse 17. in Tabernaculo Dei illuminas septe Lucernis quid replentet hept. 6 canib.lanctum dare quid fol. canicula quado oriaturaralorem cœlestem aliqua pud Aegyptios 630 do non posse discernere canonici Regulæ testimo niũ de lo. Pici Mirad.in. genio & scriptis uersale reru corporearu cantica apud Hebracos o quæ demonstrêtur 174 capit

epitiquet annialsignét castigariquid rapreolus 143.195 (634 caltritius capreolisententia de En- casus qui secundum Arite&uno 291 (607 eapricornus fignti calidii calum & fortunam peria cellus capricornus quare lignti mobile 649 eapricomo terream quali catalogus corti qui myste tatem allignari 610 eapricornum effe domici lium Saturni *in* Capricorno Sol quomodo fiat 656 in Capricorno quem mor bum Luna præcipuè ad 480 cappadocia cui signo cor caudæ quot anni tribuan lestisit subiecta 629 caput & Caudam Draco nis interlectiones imagi nariorum circulorum nulla ui naturali pditorti g. bus in pdicedo antiquiores uli funt 602 carbo quid 182 cardinalium ordo g 177 carmina aurea à quo sint compolita hepta.2 carneades inlights Philo-730.Astr. lophus carneade aduersus Astro logiam disputatie 414 qui ccarnis cura feceris non esse dictum sed ne fece. ritis indeliderns caro Domini quomodo Deificata dicar elle 161 tub Carolo rege Francorum Picum Mirandulā obiffe casleumensis apud Chal dæos,idem ac apud nos December 631 cassander inlignis Mathe 730.Astrol. maticus celeberrimum nunqua prædictionis genere ef-417 . calladra fub qua parte cœ Li lit nata

258 **itotelem** 526 pathetici quomodo de centaurus an fis fendant in hept. 3.84 607 cathegoricus syllogismus ceres Eleusina catholica Philosophia q cauda & caput Draconis chaldzi quare primti fuqualessint 602 çausa transmutans siue ef ficiens 11. finalis ibi. etticiens que 42 q affi nitatis species & quomodo 43. secundaria quomodo secudariæ finalis obediat ibid. diluuiorum & incediorum qualis 75. extrin secarum exemplis à Mo le delcripta causæ efficientisul quomodo materia tractata carnifices in Republ. Dei caufam primariam magis chaldæorum imagines fiinfluere quam secundariam 43. agenté &ma terialem à Moyse cœlt & terram appellari 16. extrinsecam triplice elle 42. agentem cœlūappellari 12. &çausam materialem terram ibid. causas naturales agentes instrumenta esse diuinæ artis secundum Platoni cos 11, adhuc duas alias esse præter natura. les ibid. naturales nihil præstare seu agere, si-13. agentes semper pri marias elle carum rert qua accidunt 576 cecili dictum de amicis

non bonis 349 celestinus in Ephelino co cilio damnatur 222,Apolog. 292 524 cerætractatio ad quid pria seu occulta scripserüt cerebrum fons eognitio/ nis chaldaice qui scripserint 3 67. epistola ad Marsil. Ficinum perstitionibus & Idolo• latriæ dediti fuerint 7 2 2 quales Astrologi fuerint 714. olim Astrologi appellati 423. anti= quis téporibus qui fuerint 425. Astrol. qui bus instrumentis in præ dictionibus uli lint 648 de senib unde rationem fumpserint 725. qua les apud quos nata fuerit Astrologia 719. quid de imaginibus planetarum senserint 658 chaldæor@scripta in Genelim 4.hept. gmenta elle 653. dia ctum de hominis laude 315. disciplina quam diu durauerit 7 1 3. Aftr. religionem qui planeta faciat 578. Astrologia quantum diltet ab Aegyptior 440. rex in animal brutum muta tur 34. hept, doctrie na de honore cœli dogma de syderibus 19 chaldaos neque lignis, neque domibus planetarum esse usos ne diuinæ artis ordine chaldæos quid in hancopinionem induxerit fie/ ri fatores humãos, & de stellis posse preuideri fo Inbei

86.298 burleus brutaintus in nostris uisceribus esse 732 ferentiætres 38. gene ra uaria nos domi habe in Brutis quod fummum bonumlit Cabala quid 167 cabala unde dicta, & gd quas scientias in le contineat 180. quidapud Hebrços significet 176 quid doceat 113 cabalæ scieria unde fluxe rit 176. nomen unde scientia de qua re ditos ibid. scientia duplex lectidum autho rem nostrum 107.108. tiz apud Hebrzos antitionem 180. funda= menta quid doceat 111 nomen odiolum patriin Cabalæ libris fontem esse ueræ Philosophie et **l**cientiæ cabalæ libros ludæis non dum excessis uigesimű quartum annum legendi prohibitos elle 1790 scientize quibus lit commentata :: 176. ridiculosa definitio 175. scientiælibri qui 123. speculatiuam partem escabală esse sapientiæ fontë 123. quid uocet He de diuinatiõe Christi cer

tificari 105. ueram & antiquam elle reuelatio nem legis 180 brutorum irrationali dif in Cabalis nihil elle, quod xe fidei repugnet 181 qui 170. Apolog. unde dicti lint cabalistarű dogmata 321 præfigurent fecundam fapientia appellari 173. nonhomi nes sed hircoceruos poud animal mõltrolum à gbuldā putatos elle 175 libri unde dicti cabalistica ars unde dicta fol. potissimum agat 188. cabalisticus modig 180 scientiam elle receptio- cacitas quale nome 296 li- ce des unde suscitent 528 bros ab ore Dei esse tra- cæremonialia ueteris legis post Christi passione potuisse sine peccato ob *feruari* libriqui 176. scien- cæsar Romanorum Rex 170.Astrol. fol. quos no factam elle me- cælarum leges de noxijs uitæ è ciuitadbus elimi nandís 414 Tcientig libri qui 330. ad Caium epistolaDiony ſij 305 175 calisthenes quo tempore Chaldæorti de astris an 7 1 4. Astrol. miserit calidam causam ad Sole referri calor triū cœlorum amodo differat 7. elementa rio & colestis differüt 7 artis caloris natura quæ 464. intentionem quæfaciat fol. 466 ab elemétari natura 466 cœlette opifice elle uni-463. coelesté inferiorib.

corporibus duobus mo. dis participari 463. se paratum etiam ignē generari polle 67 Catholicæ & Orthodo- in Calore quid nobis pre figuretur 32 cabalistæ apud Hebræos calores quare uideri non possint 175 calorum omnium perfecta constitutio q ibid. mylteria quem numeru cameracenlis Cardinalis quid neget 295.296 123. undedicta 329. cabalistas spiritum sanctu capanus Astrologus 645 cancellarij Parilioru sententia de Dei appellatio tius uel centauru uel ali- cancer quale lignu 480. Lunædomus 589. & Saturnus quam diu ante diluuit orbi magno præfuerint 583. digni tas louis 20. qualess. gnum 607. quarelignum mobile fignum humidum & fri gidum 497. qualelignum cancrinomen unde folio 655 cancro aqueam qualitate alsignari cancrum quare Lunz do micilium allignarint A. **Itrologi** in Cacro Sol qualis sit 20 quem morbum luna be cipue adterat notationes in Græciam cadelabrum aureu distinctum septé lucernis etc. decimũ orbem seu dece sphæras delignasse 17. in Tabernaculo Dei illuminas septe Lucernis quid replentet hept. 6 canib.sanctum darequid fol. canicula quado oriatur aspeculativam partem es-calorem cœlestem aliquă pud Aegyptios 630 sequadruplicem 108 do non posse discernere canonici Regulæ testimo niũ de lo. Pici Mirad.in. genio & scriptis bræi 180. maxime nos uersale reru corporearu cantica apud Hebræos o quæ demonstretur 174

epitiquet annialsignét castigariquid capreolus 143.195 (634 castritius capreolisententia de En- casus qui secundum Arite&uno 291 (607 eapricornus fignti calidii calum & fortunam peris cellus capticornus quare lignifi mobile 649 eapricomo terream quali catalogus corti qui myste tatem allignari 610 capricornum elle domici lium Saturni in Capricorno Sol quomodo fiat in Capricorno quem mor 480 cappadocia cui signo cor cauda quot anni tribuan lestisit subiecta 629 caput & Caudam Draco nis interlectiones imagi nariorum circulorū nulla ul naturali pditorti ge bus in pdicedo antiquiores uli funt 602 carbo quid 182 cardinalium ordo 🐧 177 carmina aurea à quo sint hepta.2 compolita carneades inlights Philofophus carneade aduersus Astro logiam disputatie 414 qui ccarnis cura feceris non esse dictum sed ne sece. ritis indeliderns caro Domini quomodo Deificata dicaf esse 161 fub Carolo rege Franco-rum Picum Mirandula obÿsse casleumensis apud Chal dæos,idem ac apud nos December 631 cassander insignis Mathe maticus 730.Altrol. celeberrimum nunqua prædictionis genere el-417 caliadra sub qua parte coe Li lit nata 576 cecilif dictum de amicis

258 stotelem 526 pathetici quomodo de centaurus an fit fendant in hept. 3.84 607 cathegoricus syllogismus ceres Eleusina 656 catholica Philosophia q fol. 108 bumLuna præcipuè ad cauda & caput Draconis chaldæi quare primti luquales sint 602 çausa transmutans siue ef ticiens 11. finalis ibi. efficiens que 42 q affi nitatis species & quo-43. secundamodo ria quomodo secudariæ obediat ibid. finalis diluuiorum & incediorum qualis 75. extrin fecarum exemplis à Mo le descripta 730. Astr. causæ efficientisui quomodo materia tractata carnifices in Republ. Dei causam primariam magis influere quam secundariam 43. agentē &ma terialem à Moyse cœlt & terram appellari 16. extrinlecam triplice elle 42. agentem cœlūappellari 12. &çausam materialem terram ibid. causas naturales agentes instrumenta esse diuinæ artis secundum Platoni cos 11, adhuc duas alias esse præter natura. les ibid. naturales nihil præstare seu agere, si-13. agentes semper pri marias elle earum reru qua accidunt

349 celestinus in Ephelino co cilio damnatur 222,Apolog. 496 292 524 cerætractatio ad quid pria seu occulta scripserüt cerebrum fons eognitio/ nis chaldaice qui scripserint 3 67. epistola ad Marlil. Ficinum perstitionibus & Idolo. latriæ dediti fuerint 7 2 2 quales Astrologi fuerint 714. olim Astrologi appellati 423. antiquis téporibus qui fuerint 425. Aftrol qui bus instrumentis in præ dictionibus uli fint 648 de fenib, unde rationem fumpferint 725. gua les apud quos nata fuerit Astrologia quid de imaginibus planetarum senserint 658 chaldæorūscripta in Genesim 4.hept. chaldæorum imagines figmenta esse 653. di= ctum de hominis laude 315. disciplina quam diu durauerit 7 1 3.Altr. religionem qui planeta faciat 578. Astrologia quantum distet ab Aegyptioru 440. rex in animal brutum muta tur 34. hept. doctrie na de honore cœlí dogma de syderibus 19 chaldæos neque signis, neque domibus plane tarum elle ulos 589. ne divinæ artis ordine chaldæos quid in hancopinionem induxerit fieri fatores humãos, & de stellis posse preuideri fo Inbei

non'bonis

fuper Chaldaicam Theo logia enarrationes qui scripserint 367.episto. 'la ad Marsili Ficinum. charitas qualis habitus 66 charitatis ordo iuxta crea **turam** charondas 121 cherilus 357 ad Cherubicæ uitæ exem plar quomodo nostra ui tainformandalit 316. 317 cherubicæ mentes cherubin, 316 cherubin quale nomen cherubinorum exercitus christus primogenitus o- christi descensus quo us-316 officium quod chiddekelfluuius Parady 3 2 E. ehilo sapiens 373 chiliastæ hæretici 1 13.A. polog. chiliastarumhereticorum authorqui ibid.Apol chimera quid 257 chimera quale animal 277 chimeram non esse 261 chiromantici undesua fu tura preuili fint chiromanticos i uola manus septemmontes pro numero planetarum fin 439.Astrol. xille chordæ decem Psalterij g quem numerum præfiguratæ lint 173 chorosangelicos deos nú cupari christianam legem uarns coiunctionibus medijs ascriptam elle christianam religione qmodo nuncuparint A. **I**trologi christianorum resurrectio chrittianorum religio cur Mercurialis dicatur 579 Religionem quæ con-Stellatio componat 578 chrittianos errare qui die

Sabbati non ferientur christus instaurator 202 438. non elle, qui aut rum, aut inanem lignorum fallacia pro domo facienda observant fo*ipirituales* 110 427. esse ssitas christophorus Saxols Me dicus 289. Apolog. Saxolus Mirandulanus Medicus Robertum Saluiatű epi stola 397. Landini te stimonium de loa.Pico Mirandula mnis creature 40. ima go Dei patris ibid. filius Dei qualis homo di catur 27. cur noctu natus sit 575. curhu mană natură cœperit 40 uia, ueritas & uita 56. quomodo in cruce ado retur 157. quando aduenerit & quid intra millenarium illud quartum factum fuerit <2. quomodo receptus fue rità patrib. 49. quo modo adinferos descen curpost derit 134. fe miserit paracletum fo III. in ultimo iuditio qua natura litiu dicaturus 64. quomodo ad inferos descen derit 136. primoge nitus omnis naturæ 28. quare ad inferos descen derit 142. uerus homo&deus 2.&3. un deincipiat in nobis formari 28. sapientia pa tris 59. quot annis à mundi exordio natus &absoluta felicitas 47. finis legis, nostrumque Sabbatum 10. imago lubitantiz Dei 2.

stræ salutis Lunæ cursum, aut stella christi aduentum auide expectatum elle à patribus 49. adventusgbus profuerit 54. uir tus quomodo in nos de tiuetur 58. anima quomodo dicatur simu fuille in Paradylo & in interno 142. imago quid repræsentet 156 christophori Landini, ad christi opera seu miracula excedere gradum & ter minum illorum, quæ pollunt ferre per agentia naturalia 168 que sesendat 142. filň quomodo regenerentur 34. anim# cur dicatur fuisse in inferno christi animam descendere ad infernum propter duplicem effectum fo-140.141. humanitatean latria litadhib? da secundo Scotistas folio 157. humanitas quomodo adoretur folio miracula 156. an potuerint fieri per Magiam seu Cabalam 233. Sanguinis eltu lio quid prolit humanitatem solum 🏍 ntedouded adorari 1 56. christi sanguis quomodo ex uino & aqua proucniat 182. animan nonsecundum deputa tione ad inferos descendille 140. relucrectio caula nostræ relusrectionis 338. imago quomodo litadoran da tit 54.hepta. summa christi descensus secunde animă adiferos, quomo do factus sit 125. nimam non limul fuille in Paradylo & in infer-

20 142. anima quomodo descenderit ad in 141. crucem non esse adorandam adoratione Latriæ 94. animam triduo in inferno fuille 138. animampresentialiter fuil-Ce in inferno 126 in Christi uaticinio Abrahami ludzi deliramen-571 de Christi aduentu qui Prophetizauerint 53. aduentu edicta tempora præterijle 44. miraculis disputatio 232. per Christi nomen solum homines saluos fieri 44. christo cum qua re omnia maxime consonare deebriftum fuo fanguine pa trem placasse 34. legem non absolut, sed off ci 55. non fuisseludzis exitio ibid. lexta feria elle pallum 174. per Solem figurari 55 pastorem non piscato-remesse 58. fuisse lu dæis exitio, à quibus lit dicti 54. hominum consummationem esse 15. Dei uirtute in nobisesse 41. nobis cœlum reserasse 6. in interno operatum esse 126. lecundum animã latis fecillei, ræ 125. Dei 34. uenisse non esse futurum 52.hept. ad Christum à mundi exexitio & pditioni qb9da fuisse 54. no ueraciter & quantum ad reatam adinferos 94. effe dominű legis 51. in inferno solum per effeflum fuisse is soft

peractum in cruce facrificium ad patres descen disse 49. non scripsisse, sed predicasse hept. 2. filium es se creaturam secundum Arrium 148. uirtu. tem omnium uirtutum esse 28. uictum triumphasse 55. bu ludæ exiffe ibid.he pta. no descendisse ue raciter ad inferos fecundum quos 134 christum pro salute saluadorum dæmonum iterum in fublimiori elem**ē** to crucifigendum elle, fecundumOrigenem fo elle uen-207. turum post quarte mun di millenarium, quomo do intelligendum 54. hepta. christum uirtutem illam à se habuisse miracula edendi christum solum esse ostiv um ad uitam æternam fol 45 christum secundum anilío per cru-141. 156. rari non ue. nisse ut legem solueret, cicero fed ut perficeret 51. esse ueram lucem . 55 Deus fecit cœlum & ter ad inferos descendisse ante Christum quamdiu reges Ptolemaici Aegycundum Hebræoru fup putationem 572 præsentiam descendisse ad Christum à Moysos rint 572. Astrol. us quet anni fuerint 554.

usque à diluuio quotan ni fuerint Euangeliff post Christum neminisis ceri genituram alicuius de cœlo interpretari 426 per Christum solum, carnem peccatis maculata, posse ad uerbum ascendere de tri- in Christo no fuiffe scientiam acquisitam omnia esse condita 40. utrum lit unum elle aut plura esse 33. fuilte duo este 66. pus humanum fumpto esse sine anima rationa. li secundum quos 169 à Christo homine in omnes homines totius bonitatis perfectionem de riuari 15. quare fem per auxilium sit peten-332. luuium quot anni fint 570. ufque ad nos qu anni fluxerint 564 chryfostimus rerum mysteriarum scriptor chrysostimi sententia de Astrologia mam fuisse beatum fo. chrystallinum colum gd, leu ubi cem rememoratiue ado chrystalli cœli animalia quæ 2 E ciceronis dictum inligne esseprincipium, in quo ciceronem carmina scriptitasse nulla uenere, nullog Lepore, musis scilicet inuita atque repugnantia pti ulxerint 421. Astrol. M. Ciceronem esse Roma nælinguæ culmen ibid. ordio quot anni sint se- à Cicerone Astrologiam confutatam esse circeæfabulæ 32.hepta. 2.Apol. tempore quotanni fue- circularis motus quid fie guret que ab Adami tempore circulus quid 24. in qu partes dividatur 648

efrculi partes quatenus aliquid in nobis efficiant fol. circulum octauti per lam cœlestium corporumope padem super caput candelabri aurei indicari 17 fub Circulo æquinoctiali & æstiuali solstitio habitantes, quare semper calidiffimam regionem ha circulis quibus utant Astrologi ad cernedas do mos duodecim 608 circumcisso quare data sit 82. ité cur octaua die fiat ibid. circumcilionis fœdus lub quo inceptű lit 34.hept. necessitas per que sit deitructa circumuenire officiüRhe colum quid 57.68.456. toris 352 ciues cœlestes 37 ciuiles uirtutes quales 7 3 ciuitas cœlestis unde deri uata lit 56 clemens Alexandrin 527 clemens clemens Apostolorum di scipulus 104. Alexan drinæ Ecclesiæ presbyter 104. Apolog. qua re no heriticus sit nominandus 224. Quinta Pontifex Romanus 496 clemenus libri, quoru in-104. libros ab hæriticis corruptos esse ibid. climaterici anni unde lint colum quid efficiat, quid 6 2 I inuenti colestis mundus quotor colum quomodo calefabes habeat cœlestia etiam præter lucem, calorem influi 20. corpora non per le motum circularem perficere polle, led per motrice gratiam circumagi 48. quæinfluant inferiorib. 20. corpora caulas elle essentiales inferiorum

rerum 471. loco fra trữ nobis conjuncta esse fol. rationes 20. omnium impressionum lume uehiculum & fomenta el-633 in Cœlestium motibus g homines occupatifimi fuerint cœlestibus terrena nominaindi 7. præterinflu entiam mot? & luminis nullamuimincse 461. occultas uires no inesse, per quas occultas interiorum rerum proprieta tes producant, sed calorem tantum lumench ui 510 uificum unde nuncupetur apud Hebræos 5. stellatum cæli & Dei collatio 18. mediű inter quas dium unde sit dictum ibid. Cristallinum ad 645. igneum 14. em pyreum quid 141. Em pyreum 7. quomodo moueatur 48. qua ne,& elementorum meuiuentiumquniuerfalis causa sit 456 scriptis Recognitio 9. colum & terra unde, quo modo, quando citentur testes 49 non efficiat 478 ciatinferiora 71, id dicatur 35. persene an ex accidenti faciat fri giditatem 458. prin causa a= Ioris 61. modoinnos agat 468 & terra quare inscriptu-

ra testes citentur circulus & quare 29. quomodo causa sit rert fortuitarum 523. in omnia corpora primum fol. 511, cœlum Empyreum seu decimum orbe elle prin cipem cœlorum 17. & quæcunque in cœlo communi curlu eueniunt unde fiat 546. orbiculatum quid efficiat 315. Empyreum 17. item cum lit natura corporea, an potis in corpo ibid. rea cœlum super quas aquas deferatur 31. quo Die sit firmatum 51, decimum quod 17. nudum quid figuret fo 5 E 29. priuilegium quod 5 1 2. aquas uere sit 36. me coli dignitas & efficacia erga mundum inferiorem quæ 456. quid in nobis efficiat fo lio 484. creatio an differat à terræ creatiolitermotuagat, & lumi- cœlo quantum sit tribuendum theologo mineralium, colonec malas leges licu ti bonas non subijci 539 cœlo quare plus tribua mus quam oporteat to **418** cœlum uniuersalem caufam elle uiuentium, neque ad ipsam individuo rum uarietatem referendum esse est, actus in angelis cur colum authorem haber re, quicquid sit in elementis ordinariu & naturale cipium uitæmotus &ca cœlum esse unitatem omnium corporum 512 gens unde 72. quo- colum animal esse à seipfo.motum secundumA. ristotelem 29 cœlum

elle animum in corpore terreno 42. inanima tum esse dicere impium est 71. animal dici 29. duobus conitari 5. in orbemmoueri 29. de improbis hominib.poenas accepturum 40. tria motu facere 468. tum pati 17. esse Lu modo cum terra coniun gi dicatur 42. non tuille 51. esse anima tum \$5. esse corpus porum naturalium perfectistimum 456. ellachrum supernaturalis felicitatis 57. rationem dici 31. non lio 542 per Cœlum in oratione audi o coelum, quidlit intelligendum 8 ı adCœlum non esse referé quod noltras uires exce dere uideatur 527 à Cœlo quid differamus conciliorum & Pontifict 48. non elle petenda bona, sed à Domino cœ li 22. non posse naturæ uires excedentia si gnificari cœlorum motrix & domi naquæ 7. omně uír- tutű duce ad terram tráf-. uehí 30 coelos non elle item in ge cogitationem& exoratio · nem defunctorum fanctam & falubrem elle fo 153 cognitio actualis quid 70

ecelum à le no moueri se cognitio fentualis quare de Coniugio quodo pdi imperfecta dicatur 246. Phylica quomodo appræhendatur 513 cognitionem omnem, efle participatione quanda luminisintellectualis columella rei rusticæ exactissimus scriptor 503 decimum nullum mo- columellamAstrologiam penitus respuisse ibid. cidum corpus 20. q. cometas & fulmina à Mo yse stellas & astra nominari statim lumine illustratū ex Commentario solum sapere ingenuosum elle fecüdum Senecam 119 naturale, omnium cor- communicatio nostra cti angelis & beatis qualis fol. fe expredicionis ratio in an gelis qualis compolitius syllogismus polle eius rei lignum el conceptionis hora q 531 le, cuius non lit caula fo conceptus genituræ gd præitet 625. quando melior fiat 476 Salom.cum clamat: Ex- conceptui quam genituræ plus Ptolemæum tribuisse 624.625. & lic deinceps. dum, si quidà nobis sit, concilium Toletanti gd in Astrologos constitue 427.Altrol. quorūdā decreta in A**strologos** ibid. conclusiones numero no ningentæ, quas olim au thor Romæ dilputādas exhibuerit 63. quot damnate lint ab aduersa rns Komæ concretum quid 244 concupiscentia carnis & conditionem nostra nonde infirmo corpore elle metiendam confugij pars ubi ponatur .

cant Astrologi coniuctio quintuplex as pud Moysem 41. maxima septima à mūdi ini tio quando fuerit 566. maxima quæ lit secundum Meilahalam 556. magna quando fíat ibi. maior quando eueniat ibid. media quãdo ac cidat ibid. maxima, maior, media quæ ibid. coniunctionis decemalios modos elle confunctionem quomo/ .do Græci appellauerint 558. magnā quiduocitarint Astrologi 551 mediam cur dixerit Pto lemæus elle maxime dif ferentiam confunctiones quot fint in stellis erraticis coniunctionum magnarum inuentum nouum ; elle 557.558. & licdei. maximarum Astrolog. quot ponat Alliacensis principia 566. nouarum natura coniunctiones maximas quot afferat Alliacensis ibid. maximas, medias, minimas de de distinguat Ptolemeus 560 maximas quas nuncupent Altrologi ibid. minimas & medias qs ibid. nuncupent per Coniunctiones magnas Astrologos iudica ri non posse 673 114 circa Coniunctiones magnas Aftrologorii diffidentes opiniones 556 oculoru qualevitiu 255 coniunctionibus medis Altrologos pracipuos ulos elle coniunctă alteri quinque modis dici 619 conon Aegyptius Mathe

maticus 656 de Consecratione 233 conservari à Deoin statu uirtutis qui petit, quidli gnificari uelit 335 confiliprofunditas à qua costellatione manet 538 constătia Antonn tratris uxorRomæobnt 448 constantiensis concili të pore gd Altrologi pdixerint constellationem nulla in telligi polle per itellam magorű, & simul cű de claratione quartida (cri-🛾 pturarữ, q̃ imperitis po[ sent uideri Astrologiæ aditipulati 💮 🥶 547 contétiua pprietas gd 76 contingetia rerum abæterno Deo nota fuille 64 contemplatio, quae in ma · teria, & aftectionib. uer-< fatur, qualis 429 contemplatores quæ con aftellatio faciat 439 coordinationem intelligi bilem luper omnem in-: tellectualem Hierarchiã elle. coorientia q dicantur 659 copulari res inter le quindecimelle modos 41 cor primum elle quod in homine formatur 622. motus uitæ fons 💎 🗸 🗸 à corde quinq; lenlus macorallia & id genus alia . quare infantulor collo alligentur 387 corandus 327 configd componat 315 eorpus Christipost conse crationem manis facer-🕆 dotű tractari 🎗 frangi, fi adelia dentibatteri polle 1 to, tantữ esse partem, no Organiz mgenus 185. sum quid 88. Christi siqualubităția în cœlo lit, corpora cœleitia quomo colmus Pactius

& quain cœna Domini largiantur sit 185. Christisecun= dū ueritatē sacramēti in altari elle 1811 meum hocest, amodo illa uer. bateneant 231. meum hoc est amodo intellige dum 185. in triduo quo modo à Deo assumptu lit 165. limul in diver 'lis locis este no polle 65. hocest meű, quomodo lint illa uerba recipieda 94. Christi quod traditū est Apostolis in Sacta mento alteris quale fuerit 195. unde pendeat 512. cœleste suo motori nihil reluctari fecun dum peripatheticos 21. terram uocari 31 32. Christi quale fuerit 66. quare dicatur terra, 30. hominis uarns elements esse mixtum 8. terrenum hominis quale lit fol. corpulcula nostra si codo comparetur qualia sint 519 corpus mobile sciétiæ na turalis esse subiectt 64 corporis partes luce colla **strari** 34 corporis consideratio ad quæspectet 64. uires tur 116. temperatura unde dependent 341 uica & falis, & nutrimen 3 I corpus & languine Chriv & sensualiter non folum facramétaliter adesse iuxta Berengarium 183 corporeum effe gd ministeria sint distributur in loco elle 133

ca 64. uerū Christigd corporum omnium uni-'tasquæ 512. mutationes unde fiant 497. fuperiorum numerā in-642. CO certum elle lestium fidelis obseruatio apud quos habeat lo cum corporum humanorti diuerlitas prima unde fo. lio 484. motus quot tuplex, secundum Philo. iophos 48. uitæ ex• pertium genera 7. no. ftrorum dana an ex cϥ losiat 505.506. superiorum uarios motus ab Astrologis ellecogitatos 642 corporibus cœlestibus q uires inlint & quon fo 510. cœlestibus non plus attribuendum elle, quam honeltum lit fol. corpora sublunaria radija Auminarium affici 515. corpora alia in rectum: alia in orbem ferri corpora quatuor elle infra cœlum comnia rationali spiritu in Corpora inferiora uires cœlitus non sortiri fol. unde firmiores reddun- inter Corpora mobilia, q primum honorem teneant i corpori unde proueniat in Corporibus quando humiditas crescat 516 corporalis natura quid fo lio sti in Sacramento altari corporalis natura quomo do sit mobilis & immoibid bilis corpora cœlestia ad quæ corporeas dispositiones nő effici à cœlo 540 ta 20. quomodo dicã corrufcationes unde fiant 649 3 Q.O crean.

#### MIRAND V L A M. I. TOM.

ræ comunicari non pos 64 ereatio sex dieres quid in se contineat ereationem cœli & terræ cruci Christi in qua pepeeandem effe creaturam ad unioné coo perarinon polle 186. nullam naturæ elle luf ceptibilem 161. polse creare 64. persecun dā limitationem à Deo differre 131. Deum attingit, tantum umbram esse bonitatis 47. nullam esse, quæ non indigeatalijs crea-336 creaturæ quomodo diffe rant à Deo 131 ereaturarum quæ nam sit eultus coelestificuius gen 46 fuprema felicitas credere cum Christo gd cupiditas quale maluz 55 cundum Augustinum rapotestate hominis fo fol. 224.225.236.& sic deinceps. credita 74 cretica comotio quomo-493 eretici dies quando incidie inueniantur 498. dies quo pertineant fo-494 creticorum dierum causa unde 493. dierum spacium 493. dierum observationes traditas effe à medicis 498 ereticos dies cur Luna faciat 497. dies exLurenonposse 498. die dame filie Pythagoras es non pertinere ad lu-492.493 crux Christi quot modis seusensibus dicaturado dama filia Pythagoras rari 457

ereandi potetiam creatu- crux Christi & imagines quomodo fint adorandæ 239. Christiquo modo uerè dicatur ado. 157 dit, tāquam rei inanima tæ adorationem aliquā crucem Christi adorarila tria, quomodo intelliga 156 in qua crucem non adorandam damascus modo intelligatur 158. Christi tanquam rem & damigeron lius dici polle, quam cru cem adorari tis proprius tuerit 578 quod articulum fidei B.Cyprianus 213.Astr. dardanus uerum esse an sit in libe- cyprianus 147.an saluus lit 223. Martyrab hæ reticis Constantipoli fal la specie legitur cypriani sententia de mar tyrns cyrilli sententia de diuinandi scietia per astra 37 demptionem ex captiui tateBabylonica restaura tam elle cyrum Regem Perfarum multos annos antequã nasceretur unctum, appellatum esse aduersus 423.Astrol. ne moturationem habe Dactylus Hebræus 330

diuinas commedat. in

moriens pauca de rebus

hepta

diuinis comendat 122 damascenus 26. & Origenes ubi consentiant fol. damasceni sentetia de dei appellatione 305. sen tentia de libero arbitrio tol. deberi iuxta Thomā ib. damasceni sentētia de Sacramento 181. de cru cis adoratione tur secundum Duran- in Damasceno quid infigne lit 325.118 esse de la constitución de la co næurbis 206.Apolog. imaginem adorari 157 danielis descriptio de arante Crucem adorari me- changelorum officiis fo 2 s.hept. 156 dantes quomodo stylo discrepet à Francisco Pe trarcha 350: Aligerius Poëta 45. in Deum quid, se- curetum proprium opus in Dante quæ laudanda fol. 141.32 dattilus Hebræus peritil simus Cabalæ scientiæ fol. 124. Apolog. 205 dauid Pfalmorum cantor princeps dauidis hymnis nulla lectio magis hominib. ex petenda est piant 492. dies in q per Cyrum ludæorum re- à Dauidis regno ad initium cius populi captiuisatis quot anni fuccesse rint 568.Astrol. dauidem omnium Pfalmorum authorem effe fecundum Augustinum Astrologos dimicatem in Dauidicos hymnos q authores scripserint 384 deberi pænam infinitam quomodo intelligenda mories res occultas seu deberi pæna alicui quid lignificet 154 december Mésis quomo do apud Chaldges fit di · 😉 . 63 E dect

### INDEX IN 10. PICVM

em idoneam esse uitible di de absente unde penponendis 486 decimus quartus numers delideria sciedi rerum fuquid præfiguret 174 decipere proprium muns oratoris decreta Astrologora cir- i nium & principium &fi ca magnas conjunctio- nis 45 à quib.circulus 24. quomodo & qua nes utiliter confutari: & quam mendaces seu de= rit mundum secundum quid egerit ante creatio præhēsi, qui de magnis Platonem 255. quaninferioru reru mutatio- do de hominis creatiõe strainquirere, indignam nibus per eas uoluertt iudicare 550 definire quid hæreticum an intelligat 234. quot torum genere sit 269. aut no hæreticum sit dif modis intimetur naturæ an dici possit Deus 305 ficilimum 126 defactorum cogitatio & 160. quot modis habe exoratio quarefiat 153 at esse in naturis defunctià quibuspecca tis nostris precibus in- : cessionem naturæ inti- investigetur 421. qua tercessis liberarent ibid. metur 161. unitas pri defluxuum syderum sig. ma 7. ubick est amodo nificatio proprietas q d - litaccipiedum 75. uas - litterminus dictus ibid. delbora sub qua parte cœ an sit Accidens 262. duas esse proprias appel li litnata : delphica præcepta quid sis originem ducat 18. dicatur 336. nutu & nos admonere debeant : circa quæ uersetur : 80. : madato sydera regi 21. 3 zo.de hominis dignit: cur seculum sit iudicatu demetrius Epilcopus da- rus per igne 111. me- cham ad lignificatione democritus hepta 1.327 cant 335. unus tantu summa felicitas 46. uo quam Magiam profes- eur 24. quare unu disussiti dictum de A. unus, sed unitas uocan-necessitatem reb. uolitis ftronomica scientia: 414. dus sit 274. quomodo / necessario imponi 64. . democritu ad Aegyptios moueat 68., uerus à g- ; iusti iuditij insigne exedemonstratio quot mo- ræopisex 34. unitas re 75. nomen quatuor dis opus habeat 68 dis opus habeat 68 23. summu bonti 46. literarti esse 82. slagel-demostrationis tertizespe quid meminerit prius i lum quid sit 528. deg genus quod 9 1 in Demostratione singu- v tauerit 492 quid & qua 77. opificis prouidendenarius in Arithmetica 🙉 caula lit 5232 iudex le : Aum nomen integre pol tormali quid denominiatuorum defi- deat 3 î 62 quomodo ad Dei religione cultuc mitio

decimamquartă lunæ di- desiderium nostrum sciedeat turarum quando nos in uadant 352 deus unitas est 40. omdicat 24. cur condide turæartifex 34. lux 35. congrueti per illapium ibid. 1 23 culorum quo in loco se-. se explicari

lis substautia lit 86.87 quarūrerum pater 80. quare non fit in genere ibid. quare Ens non di catur 260. quid intelligat 72. unims, unde ad angelum & esse,& ui ta, & omnino deriuatur reunum dicatur 260. nem mundi 147. quid cogitauerit 3 14. nai effe qîlione 268. quaresub nullo prædicame quare unu dicatur 245. amodo omnia in le con tineat 30. quatenspri quomodoper circumin i mi motus author est, à q re terminus sit dictus fo lio 309. ité Deus à gb. 583 omnium bonorum 22. Dei uox quid efficiat 13. 576 Deorii: undo ista phra lationes 145. terra q uirtutem non esse adstri nat Origenis scripta 219 - us es tu quare pauci di- uerboru 1861 adeptio lutatem conseques semabifile ut Geometria dis bus agnoscatur 50. est uplum 571. appellatio 720 iplum unum 48. natu, nem uni tantu compete cies quæ 73. quarti homine crearet 37. g. hus in Phædro in quot bus bonis hominem di- :: frinitates distinguantur gula, posse sieri circula- lis essentia 23.24. q- tia omnia tite disposita : 8 modo rerum fortuitaru esse 36. naturam nul-285 at moueat coeffity... qua to quid maxime hominem addu.

#### MIRANDVLAM TO M. T.

adducat · 328 per Dei dictionem quid concipiatur 30.5 deo seruire quid fignifideo amodo infint Ens, unum, bonum, uerum, 254. in primis honos sie tribuendus non coelo 22. has prædicationes, quæ Dei attribuí mus, propolitionib. Ma fol. cundum Auerroëm 306 deum spiritum esse 306. deum non esse Ens, sed elle separatam mentem 357. posse quamlibet naturam suppositare fo etiã Typum 110 94. unitatis 283. item Deum unice esse omnia ibid. esse 272. esse super Ens secundum Dionylium 306. caulas Entis 261. per legem mentis imita 📑 dam & infinitam perfectionem elle 247 non elle Ens, sed priorem Ente 241. non elle accidens 257. per circumincilione naturæ duobus modis in-Aristotelem 309. su= per Ens, super uerum, fol. num, elle 248. creaturæ per illapsum intimari 160. ubique elle lapi/ lio. 131. entem iuxta Aegydium esse corpus selio 249. elle animam fol.

am corpoream esse 38. solum illuminatű & infinitum elle in creatura egere 336. esse 281. proprie Ensdicinon posse cum appellemus, quid inde intelligendum lit diuerlitas 38 quamlibet naturam sup politare 159. nouem ordinibus angelorum p elle 7. else intellects agentem 71. humana effigie figuratumelle posse definiri 5374 tineri, uti omnium principium 199. nos per mur 255. omnimo-/ lipsum, non pernos cognolci 48. propriè Ens esse 263. esseindiuiduum 23. non effe illud, fed ipfum 24. . contineri: 257. appelmum verum, secundum rem 261. magis unu 4 I sit sieri assumptio 163. quæ substantia redeat fol. 48 essequomododicaturfo post Deum qui maxime sint colendi 336. quæ dici de omni quid beant 252 . 52.6

ctionem totius mundi esse 16. omnia condi ta esse bona 131. quare unum uo- de Deo testimoni Diocemus 245. soluno- nysij Areopagitæ 248. itrorum bonorum non 249. omnes affirmatio uerum . nes improprias esse 207 quid prædicemus 306 259. in Deo omnem rationem substantiam 164. 0mnia meliore nota esse ·fol. thematicis similes esses inter Deum & hominem pro Deo illum habere q bonis noltris idiget, turpeesse 336 priorem 245. posse deorum operationes du plices esse 76. iuniorum exercitus quot 78. nomina, quos Orpheus canit, quæ 106. mun danorum proprium gd fol. à Melitone 38. non diabolus quomodo uincaturab homine ab Aristotele inter entia. Ens esse non cesendum diaboli poenam & infernon collocari, sed inter 256. omnia in secon- nale supplicium non in æternum tuturum elle, fecundumOrigenem fo . lío uerè ac diabolum hominem malum appellari à facra feri ptura 21. in inferno adhuc pointere posse in decem rerum iuxta Origenem 207 summis generibusnon cotra Diabolum amodo litpugnandum: 333 timari 161. esse pri latione Entis esse maio-dialogus inter Origenem & Candidum 208 esse, qua nos ipsi sumus diametri radiatio at parti bus conitet super unum, super bo. ad Deum quare non pos- in Diametro quot signa reperiantur dichon fluu. Paradyli32 r συχόπομω quid Græci uo citent . 79 fint, quam causam ha- dictorum intelligeria unde haurienda cundum Epicureos fo- deo nihil esse sublimius didymus 4.hept. præceptor D. Hieronymi cœliuel universi secun- à Deo que petenda sint 105. Apol. & Eusebs. dum Aegyptios ibid. 355. omnia elle crea- us ubi consentiant 201 inuilibilem & lubitanti. ta 22 omnem perfe-didymi opera q 201, Apo, didym

didymi fententia de Tri- sex Dies Genes. sex mille dies unus ex uespere & p Dies sex Geneseos gd mane amodo fiat 13. unus cur sit nominatus & quarenon prim9 13. natur 486. prima qd efficiat 51. quid 51. itéquidaf. ferat ibi. Messię duo mille quid diei creatio 10. secundi 58 per Diei quarti opera aduentum Christi signifidiem Solis, dominică dictam, & Dei cultibus iu readdictă este 55. mo tu cœli confici 20. no. uillimum neminem nouisse 53. Solis & Ma thematici uocent 55. nonam Lunæ seminib. iaciendisincommodam leannos apud Deű 🤫 2. quartű elle uaticinium. quarto millenario mā nos lint di euentura sint ibi**d.** quartum esse die die nostræ diodori de syderibus opirecuperationis 51. quartum opera quæ se- diogenes quuntur quibus respon dionysis Areopagita 122. deantrebus 55. uige simum Lunæ creticum eiie. post Diemquartum quid acciderit die secunda quare non di ctum sit, & uidit Deus quoniam bonum 173. · secunda cur no sit dictu dionys ji & Anshelmi disfol. 58 dies quando crescant 650 dies cretici qui 492 dierti sex opera sectidum quæ factalint 144. lunarium discrime 🗸 486. fex opera fecundum fuc - ceilionem temporis 144

annos delignari intelligendum sit prima quid doceat 43. diebus creticis regnantibus quo pacto æger tra-Clandus lit 496 Lune quomodo discer- dignitas Apostolica quæ fol. quartus in Diluuji coniunctione Altrologos multum di-*Icrepalle* difuerit 676.677.Astr. ad Diluuium usq à mun cesserint secunda Albumasarem 552. Astrol. meret Alliacensis 566. Astrolog. annifluxerint 52.hept. quotanni fluxerint 566. anni numeret 565.Aft. esse 486. untiesse mil- dimensiones interminate dimissoria quæ apud Lati 442 diodorus 4.37 nio 414 Apolog. Areopagita Pauli Apostoli discipulus hept. 3. post Apo stolos princeps Theolo giæ 292. quomodo Sacramentum altaris no minauerit 183. &Gre gorius ubi discordet 145 fensio 1 48. Areopagi tæsententia de Ente & tæ de Deo testimonium 248. Doctrina de Hie rarchiarum officijs 25. sententia de mundo in-

thoritas quantum ualeat apud omnes doctos. res facros 306. do ctrina anima intellection 16. sententia de Dei intellectu 234. Alexandrinæ Eccleliæ Epilcopi disputatio con tra Sabellum 104.A= golog. dioscorides à quo transla tus lit diluuium quo anno mun directiones, per quas tem pora futurorum definiuntur nihil elle di initio quot anni inter de Directionibus quam multiplices Astrologorum sententiæ ab Ada quot annos nu- discipuli Domini cur lux mundi appellati fuerint fol. à Diluuio ad Abrahā at discipulorum Christi numerus exiguus 568. Astrol. ad lesum dispositiones corporeas non effici à cœlo usch ad Christum quot disputandi mos qui obser ueturà Pico 520. & pclamandí publice exercitatione nibil utili9 studiolis disputatio uibrum ueritatis distinctio tertia quomodo appelletur distributionem uel negationem termini multipli cis non distribui uel negari iplum p omni luppolito cuiuslibet lignifi catí copulatiue diuina cognitio quomodo apprehendatur folio diuina miracula à cœlo nec tieri, nec lignificari, fed miracula miraculis : indicari 244. Areopagi diuina uis quid dicat 47 diuinandi per aftra & pre noscendi futuros euentus scientia à quibus sit refulfa uilibili 23.hept. au diuinam cognitione quo modo

modo consegmur 513 prouidentia omnia cœlestia & terrestia corporaregi 21. uoluntate esse rationem prædesti. dæmonum officia nationis diuinas tres potuisse suppolitare unam naturā 64. diuinis coelettia nia indiz diuinum à leig seu pecu liare Platonico rum fym bolum in quo luceat fotellectum cum humano diuitum seu auaror Dedoctoris uocabulu apud damones qui populi co-Hebrços antiquos in u= fu non tuille doctrinam & omnem di-Itenti cognitione, quomodo lit intelligendum doctum qui se credit, non 117 dodecathemotion quale læ cuiuldam quomodo inquirendum ibid. dodecathemoriaà Grecis 614 dodecathemoriorum sen tentia quomodo cum fu 620 . de Dodecathemorijs Baz byloniorű rationes con futantur 613.614 dæmon quibus bonis lit **Ipoliatus** pud Orpheum 40 dæmones per quæ animã tia lignificetur in scriptu ta 57. tenebrarû prin cipes esse so. uilissilio 40. quomodo pa tiaturabigne 67. quato 583, planetarum fol.

re plus in nocte noceat quam die 81. in fuis oraculis quibus instru mentis uli fuerint , 728 nomine designari 427. astutijs quis primo contradixerit 50. officia in republica Dei 40. malorum genus duplex elle 74 325.8/118. in-dæmonesesse lictores in republ. Dei tribus modis misceri 163 dæmones a éris incolas es se 50. à gentibus ado dormientes quomodo si-50.hept. rari luerint ′578.Astr. 179 dæmonica potestas quæ & ubi sit posita 525 sciplinam fieri ex preexi dogmata mystica per zni gmatum nodos reuela/ ta fuille I 2 2 70 dominicus' Boniuenius fol. posse non indoctus esse ad Dominicum Beniuedul.epistola 382 confutetur 620. stel à Domino coliomnia bo na, ueramog uitææterne felicitatem elle quærendam quomodo sint dicta fo de Dominis dierti & ho- druides apud Gallos qui rarum anniscip Planeta= effe is authoribus exploda- domi multas discordías haberi domus quæ fortior sit, ggi confutentur 681. Teu ædificia guado non 656 fintædificandæ dæmonem ultore dici a- domorum proprietates à durandellus diuiliones & earum ui= **ftrologos** 668 mo ministerio addictifo domos Astrologora nul-

chaldæos non fecisse fo lio 589. duodeeim seu locos quot circulis Astrologi discriminent fol. naturam sub auruspicti ad Domos Astrologorti defluxuum omnes iigni ficationes omnes cp pro prietates referri 583 cum Domib. gaudia planetarum ruere donum optimum omne deluper à patre lumi? num elle iuxta Dionyfium at, ut disputent, doceant discant,& ea pleruncs fa ciant, quæ à uigilantib. lit impossibile dormientes sub luna qua refrigore stupescants 16 dorotheus imitator Ptole mæi440. äMethodo in directionib. utat 678 dorsum cœli quid dicanium Ioannis Pici Mirā- draconis cauda ubi fuerit constituta in prima mű. di constitutione 566. caput & cauda qualia lint & quorum circulorum intersectiones 602 170.Apolog. rū rationes in efficaces dualitas prima multitu-706 do 251. item radixo/ mniumultitudinu 251 318 duodenarius numera ad figuret bus principijs Astrolo- duodenarium numerum non line causa seu casu in denarium numerū incidiffe 173.174 parabolica similitudine durandus 128.142.153 probatæ refellütur 686. durandi sententia de crucis adoratione res esse incertas apuda dux Neutrorum qualis li ber lo nixas esse fundamen. Ebionitæ hæretici hepta. 2.86 3 ebrié-

ebrietasqualem expectet felicitatem 190 56. ecclesia uera quæ rationem lentiat 157 ecclesiarum primarū exordia echinos & id genusuiue tia pleniora fieri ex luna effectus duplices quomodo aliquid alterius lit 42. post Chri sti mortem qui effectuum uarietas quæ in colum redigi possit, · & quæ non effectus alios ad corpus alios ad sensum interio- eloquia Dei que rem spectari 33 egidius 3.hepta. हे,id est, es delphicum ora culum 320.de hominis dignitate 4.hepta. eleazarus de Electionibus quam fal sa lit Astrologorum sen tentia eleemolina ad quæ conducant 153 elle ad uitam æternam perpetrandam 343 elementaris mundus qt orbes complectat 7 elementum lenlibile purumndest 14. quod libet quando perfectius 505. limplex, necuideri,nec tāgi,nec lub uldere polle 14 qua pellicea 319. suos perficiendos 48 commune habeant in corpore nostro elemeta an intra fines ma neant & fuo iure conten ta lint 505

lis 3 6 lo non esse quomodode crucis ado de Elementorum proprie hept.2. elementis leges quasdam inditas elle, per aquart entis definitio repagula ribus incrementis 465 elementa quatuor diffusi us contineri in homine 39. nostra natura adulte rata elle 111 eleonora Calaoti fratris fi lia sub qua parte cœli, fu erit nata 476 elephantes que terra producat 483 176 eluidius hæreticus 233. Apolog. empedocles hepta. 1.931 Philosophus 317. The Magiam observarit 120 de hominum transmuta tione 315 534 Eparte xeats quomodo dicatur ennius 15 ne lit partitum cundum Pythagoricos 145. adquæltio tol. cet 272. enti gmodo opponatur 251. quomodo dicaf deDeo fol. 65 lum omnino sensum ca: ens quare no dicatur Deus 260 iuxta Aristotelem 257 ui indigeant, ad motus ens concretum nomen fo enfoch quid lio 260 tur 506 ens, unum, bonum quoquot modis possit acci-Ðί

creatura dicatur elementorumnoxas à cœ ens per se dividi in Ens & Ens per se accidens sect dum Aristotelem 245 tatibus liber cui afferiba ens, uerum, bonum, unu, quomodo omnibus infint 275diuisio secundum Plato uocabu 257. lum essentiam plærungs **lignificare** 272 enti quid opponat ens dupliciter dici 272. 373. omne in loco all quo elle lecundum alielle uequos 133. rum 283. dici in quo esse aliudest 256. & unum æque cocreta elfe, quomodo intelligatur per Ens quid intelligams fol. 243 empedoclis tellimonium post Ens, bonum, uerum, alia duo genera elle quæ omnib.infunt: scilicet Aligd & res 252 599 luper Ens quare dicature Deum elle eleemosynam remedium ensquid 65. qua ratio ente supersus quomodo 303. · aliquiddici possit 244 quot modis dividat se sub Ente que contineantur, quomodo partiantur 252 neman est, quid signifi- entia quæ dicantur ibid. qualia bona fint quomodo per se uocen= 557 • tur quomodo intelligantur entitas plenillima quæfo lio elementa media quæ 7. ens per Accidens triplex ensalai sententia de Astro logia 426 106 ensoph quid elementa & humores gd ensin quot genera divida en unciatio duplex 276 257 ephemeridas quid uocet Arabes modo Deo infint 254 in Ephelina synodo Celes stinus & Pelagius dam-222.Apolog. 243 nati elementorum terra quas ens quomodo de Deo & ephelion Astrologus 658 ephelion

epheftion Thebanus peri tilsimus Aftrolog. quas partes numeretinter lu- eldras scriptor rerum diui centes gradus 616. quid de coniunctionib, eldras quado uerus teltamagnis lenferit 557 **e**picharmus 391 in Epicteto qua docean-362 tur epicurus epicureorum opinio de 249 epiphanius & Philastrius qua in re dissentiant fo lío epiphanium iactalle, se le gille lex millia librorum Origenis 216 epistola quid repræsentet 365- quas corporis as ctiones& partes in leco ibid. prehendat epistolam uiuum & efficax limulachrum effe fo lio ibid. intima corolis & mentis plane expri mi & ettingi ibid. inter Epiltolam & imagi nem quidintersit ibid. epistolæ leuare solentab. sentum desiderium foibid. emonificaunde 319 tio optima 534 ies Veneris pars 618 errones qui uocetur à Ni error in dictionibus fæpe parit errorem es quid significet бі elaiæ lententia de aduen : tu Christs 51. Pro: pherægraue testimoni. euangelium quibus perum in augures & Aftro , logos 423.424 elau quod fuerit rubeus, quid figuret ששמים id est, Eschmaim t. cœlum appellari ab He• esculanus magus supersti euangelij plenitudo quamolus 576. eiuschab do successerit 54.hept.

ominabile dictu deChri euangelis quatuor, flusti genitura 576 narum 177. quo tempore Ec clesiæ præfectus fuerit 123. Apol. quare la eudoxus cros libros in 70.uolumina collegerit 177 esdram post instauratiobel alias Hebræorū literas inuenisse 385. epi= stol.ad Ignotum Amicu esdra sacros libros in 70. eunomijerror 149. uolumina digessisse 172 dogmata mylteria in 70 codices digessisse 123 Apolog. ellequid 253. ubique quid 131. aliquid quid significet quomodo de Deo dica tur 66. ubickeuipro quæ prium lit 131. dicatur principaliter for à quo cuncta elle accipi ant 309. aliudelleab solute, & esse principali-161 ligentiæ quid 69. qua re non generet 65. quid 267. & existen ția quibus distinguatur existentia rei quid 605 estentiam uideri poste abs que perlona ibid. ad Marlilium Ficin. fonis & quibus homini bus sit annuntiandum 8. no elle in uerbis scri cundum Hieronymum cis deprauatum ,104

mina Paradyli quatuor lignificari 122 euantes Persa de hominis dignitate mentum emendauerit eucharistiz Sacrametum 181.182. & ulgad folium 121.327 Gnidius legislator 4 17. & 730, Astrol. discipulus Platonis 416 nem tëpli sub Zoroba- eudoxum principem Aitronomorum nullam fi de Astrologis adtribuis do gmatain clementis scriptis sæpe us fuisse soe lio euripidis dictum de uate folio dictum 530. de Astrologis 273. eusebius 4.180. fariensis Episcopus folio 200. Apol. amator & præco Pamphili martyris ibid. lio 161. unum tantu eusebij de syderibus sententia 37. lupputatio de mundi initio usa ad diluuium 552. Astrolog. equestri itineri q costella- essentia quid 67. Intel euxinum mare 26. hept, exemplar quid exilium unde indicetur fol, 267 65 ab Exitu ex Aegypto ad templum Salomonis qt 52,hept. lintanni etzreliber 367. epistol. experientiam de Astrolo gicis dogmatibus nondum elle habitam 713. 714.88 sic deinceps. experimentis quibus no fit authoritas pturarum, sed in sensule expetere & sugere contra 149. sæpe ab hæreti- extrema quare copulari non possint, nisi per me dium 44. quomodo cum media natura uni-

antur extremorum copulam flne media natura fieri nõ ibid. polle ezechias cur faciem luam uerteritad parietem 82 ezechiel ezechielis figurațio de de fato qui moriantur ibid.

Fabianus Romanæ Ecclesiæ Episcopus 215. Apolog. sub Fabiano Potifice Origene incæpille dicta sua publicis literis scribit committere 217.Apolog. fabrica quadruplex 77 fabularum decus & orna mentum quod 363 in Fabulis conscribendis quæ maxime obleruare debeant de Faciebus planetarum : rationes Babyloniorū felicitas summa q contutantur facierum & finium rationes reprobatæ 696 **f**acta nostra quare ad cœlum non lint referenda factionum initia ignota elle, nullamos artem Astrologos tradidisle, qua possint inuestigari 666 per Hactorem apud Platonem quid sit intellige fallum quid 258, quid dicatur 262. quare divisim 261. à seipfo lit divilum 276 falsa duplicia 269 talciculus temporum fofatu quid so. horæ unde depedeat 708. quanam orbis regione euecere non posse 627 exähpra depedeat 622

fati necessitate non astris, sed Dei consilio adscribendä esse 528. neces litatem g pernegauent fariam lignificationem acceptum elle cem sphæris 17.hept. fatum augere guid fecun dum Chaldaos de Faro alicuius regionis nihil poile præditinari, unde probetue fața este diuerla 622 uniuerfalia quibus uns Astrologi uestigent, & quam parum rationabilibus 627. homín**ű** de natali hora quomodo pendeant febris priuatio que 301 februarius melis quomo do ab Hebræis lit appel latus 572 ibid. februarfidies g sint nauti cis suspecti 255. naturalis quæ 46. ue ra quæ 48. quid 45. hominis ultima quæ 73. ubi collocata sit à Philo iophis 46. noltra q 308. accidentalis quo nostra indegeat 7. ubi conficiatur 338. naturalis quomodo conostra gnolcat 45. nostra quottu 44. plex secundu Theol. 45. tura 338. firma & solida quinlocosit posita 377. uite in Grecoliltat 338. at modis contingat 47 à gbus contepta lit 45. secudum authorem 45. ultima hominis que 67. uera quæ turu sit, Astrologos pdi- felicitatis ratio duplex 46 supremæ duas naturas

elle capaces 49. ueræ

imago quæ 48. stræin quareuis summe sit polita 43. ratio quomodo varietur 46. 543. nomé in quatro felicitatis summamisse in Dei adeptione 47. pla neræ qui sint authores fol. felicitatem hominis maiorem esse, quam aliora 47. homini datam esse donum Dei 337. con fistere in aperta uilione &fruitione 338. ue ramæternæ uitæ à Doa mino cœli effe quærendam 2. figurari per motum rectum in corpore 48. a Philosophis indoctis esse reie ctam 45. (que per gratiam fit) à Moyle no esse doctam, sed prenun ciatam esse ibid. in affectibus non ponendam elle 33. hominis in ueri uestigatione consistere, secudum A. cademicos 46. non actu amoris elle 98. naturalé esse magis umbram, qua uera felicitas 47. summam elle adeptioné Del 46. elle petendam à stellis 536. ueram per motif circularem figurari 48. elle reditum cuiusce rei ad fuum principium 45 ignis 46. Thatiulit dura ad Felicitatem ueram homines multos attrahi posse, sed non ire ueram & cosummatam angelos attolli, non afcē dere posse ibid. gratiæ q 45, gd 57. gd felicitate tam prima, qua lecunda qui priuent 49 quale summu bonu ibi. ferrariæ Gymnasium cele bre fictum quid Ptolemæus. appellauerit 50E fides quid 78. fiue cre dulitas quottuplex 2 2 8 Edes

Ades quid, lectidt Auguftinum ibid. Adem in scriptura tatum fixam fieri figuras iplas & alpectus in Aftrologia magis miaus'ue inter le limiles el se longis temporum an fractibus filius Del cur fit missus fuisse informe appelletur per Fili sapientiam om- in Firmamento signa qua nia disponere 41 filium Dei esse creatum se sirmicus quid adhibeat cundum quos 104 Alij Dei qui 48.59.149. flagellum Dei quod 528 fortuita qua sint dium fiant 144 filiorum felicitas unde iu florentiz urbis instauta-603 dicetur filios Del elle, qui spiritu Dei deducuntur 48 dinis secundario affinitațis fœdus inter patrem & fiqui 43. qmodo cauce significet or. prifinem lecundarium prindpali appendere finitum non posse simul esteindiuersis locis 140 in Finedrio quot sapien-Armamentum quo die lit foeminas qualdam inuefactum 58. quid dientur 25. quatenus litbonum 58. ancœs fol. Armamenti dispositio 58 dominus quis doctrina quid doceat 44 🗧 firmamento que anima- forma, materia & motus lia maxime congruat 21 firmamentű cœlü dici 19. firmamentum superiora formæ absolutæsex esse ab inferioribus elementis distinguere gionem, non illudesse quoduere est colu, sed cœlo lubelle Remamentum superiors

- in medio lo co elle firma tum 58. cozli uiua aquarum medium elle ante Solis, Ly-43. 40. Dei qualis homo firmamento legem figus formalitas quid rati re polita 27 Planetis 634 Dei per quod nam me florentia ciuitas 288. A fortuita dupliciter euepolog. tæ duplex tempus annotatum reperi 667.Aftrolog. lium set 69. quid Hebrais socdera nostra si coelo coparentur qualia lint 5 1 9 marius affinitatis qui 43 fœminæ Genitura unde perlcrutanda 619 43 forminis gignendis quare dies sexta uel decima sextalunæ non tam ido nea lit, quam maribus fol. 487 niri, quæ octavo menle natos uicturos peperint lumlit 15. cœli 10 fæminina ligna sex & J fol. 51. forma unde generetur 65 fortunæ definitio ab Auunde educi possit 11 quomodoleparentur to 421 principia. 14. formam tertium principiidest, mediam aéris re- um statutam esse ab Ari stotele 11. in intentione & remissione non

tiam, sed secundu esse 63

ab inferioribus distin. formænaturæquid = 34 guere 14. interaquas à quibus Philosophi ims tatores dica ibid. decus & splendor substatia & anima ratio formarum commeatio 13 nali elle prædicum 21. formas bonas cerulla de-356. om4 uenustari nes materialesaquarum næ & stellarum exorto appellatione designari à Moyle 88.9 E 58 formatione ellentiæ tan= tum ad opificem, no autem ad creatiorem pertinere iuxta opinionem non nullorum 523 nire secundum Aristote fortuita à cœlo non esse 522. amodo fiant 52\$ fortuitæ res pro quarum bono uel malo euentu fortunatos homines & infortunatos quæ præci puæ sint fortuitarum rerti quomo do Deus causa sit 523 fortuna secundum Aristo telem quid 519. quo modo à Philosophis sit definita 525. unde nomen acceperit 524 fortuna quomodo sit cau sa rerum fortuitarti 523. in Alexandro Magno quæ, & quomodo à no bis talis fortuna appelle relio Augustino tradita 514. item quomodo conveniat cum peripathetica determinatione ibi. sortes q 618. pars quanto distet ab Horoscopo 617. pars diuersis modis statuit 619. nostrę si corlo compere e quakes sint uariari secundum ellen- fortunam quomodo Ari stoteles definiat tor-

antur extremorum copulam fine media natura fieri nõ ibid. polle ezechias cur faciem luam uerteritad parietem 82 ezechiel ezechielis figuratio de de fato qui moriantur ibid.

Fabianus Romanæ Ecclesiæ Episcopus 215. Apolog. Sub Fabiano Potifice Origene incoepille dicta sua publicis literis scribit committere 217.Apolog. fabrica quadruplex 77 fabularum decus & orna mentum quod in Fabulis conferibendis quæ maxime obleruare debeant de Faciebus planetarum : raționes Babylonioru felicitas lumma q contutantur facierum & finium ratio-695 nes reprobatæ **f**acta nostra quare ad c∞lum non lint referenda fol. factionum initia ignota elle, nullamgs artem Astrologos tradidille, qua possint inuestigari 666 per Hactorem apud Platonem quid sitintellige fallum quid 258, quid dicatur 262. quare divisium 261, a seipfo lit divilum 276 : falsa duplicia 269 talciculus temporum for fatű quid 80. horæ unde depêdeat 708. quanam orbis regione euecere non polie 627 ex ghora depêdeat saz

fati necessitate non astris, sed Dei consilio adscribendä esse 528. neces litatem g pernegaueist fariam significationem acceptum elle 528 dum Chaldaos de Fato alicuius regionis nihil posse prædiuinari, unde probetue 628 fața estë diuerla 622 uniuerfalia quibus uns Astrologi uestigent, & quam parum rationabilibus 627. hominü de natali hora quomodo pendeant 723 febris priuatio que 301 tebruarius melis quomo do ab Hebræis fit appel latus 572 ibid. februarfidies glint nauti cis luspecti 482 255. naturalis quæ 46. ue ra quæ 48. quid 45. hominis ultima quæ 73. ubi collocata sit à Philo **l**ophis 46. noltra d 308. accidentalis quo indegeat 7. nostra ubi conficiatur 3 3 8: naturalis quomodo cognolcat nostra 45. noltra quottu plex secundu Theol. 45. tura 338. firma & solida q in loco lit polita 377. uite in Grecolistat 338. at modis contingat 47 à gbus contépta lit 45. secudum authorem 45. ultima hominis que 67. uera quæ 47 turulit, Astrologos pdi- felicitatis ratio duplex 46 supremæ duas naturas

esse 49. ueræ

imago quæ 48. itræin quare uis fumme sit polita 43. ratio quomodo uarietur 46. 543. nome in quatro felicitatis summamisse in Dei adeptione 47. pla netæ qui fint authores fol. cem sphæris 17. hept. fatum augere quid secun felicitatem hominis maiorem elle, quam aliort 47. homini datam elle donum Dei 337. con fistere in aperta uilione &fruitione 338. uc ramæternæ uitæ à Dos mino cœli elle quæren-2. figurari per motum rectum in corpore 48. a Philosophis indoctis esse reie ctam 45. (que per gratiam fit) à Moyle no elle doctam, led prenun ciatam elle ibid. affectibus non ponendam esse 33. hominis in ueri uestigatione consistere, secudum A. cademicos 46, non actu amoris esse 98. naturale esse magis umbram, qua uera felicitas 47. summam esse adeptione Del 46. elle petendam à stellis 536. ueram per motte circularem figurari 48. esse reditum cuius ce rei ad fuum principium 45 ignis 46. ff diu lit dura ad Felicitatem ueram homines multos attrahí posse, sed non ire 47. ueram & cosummatam angelos attolli, non afcē dere polie ibid. gratiæ q 45. gd 57. gd felicitate tam prima, qua fecunda qui priuent 49 quale summu bonu ibi. ferrariæ Gymnasium cele bre fictum quid Ptolemzus appellauerit 908 tides quid 78. fiue cre dulitas quottuplex 2 2 8 **Edcs** 

Ades quid, lectidt Auguftinum ibid. Adem in scriptura tatum fixam fieri figuras iplas & aspectus In Aftrologia magis minus'ue inter le limiles el se longis temporum an tractibus filius Del cur fit missus fuisse informe appelletur per Fili sapientiam om- in Firmamento signa qua nia disponere 41 filium Deieffe creatum fe cundum quos 104 filij Dei qui 48.59.149. Deiper quod nam medium fiant 144 filiorum felicitas unde iu florentiz urbis instaurafilios Dei elle, qui spiritu Dei deducuntur 48 finis secundario affinitatis social inter patrem & fiqui 43. qmodo cauce significer 61. prisinem lecundarium principali appendere finitum non posse simul elle indiuerlis locis 140 in Finedrío quot sapien-Armamentum quo die lit forminas qualdam inuefactum 58. quid dientur 25. quatenus litbonum 58. an coza fol. lumlit firmamenti dispositio 58 dominus quis doctrina quid doceat 44 Armamento quæ anima- forma, materia & motus lia maxime congruat 21 firmamentű cœlü dici 19. simamentum superiora formæ absolutæsex esse ab interioribus elementis diltinguere idelt, mediamaërisregionem, non illudelle quoduere est colu, sed coelo lubelle 15. Remamentum Superiors

guere 14. interaquas - in medioloco esse firma tum 58... codi uiua aquarum medium elle ante Solis, Ly-43. næ & stellarum exoriti 40. Dei qualis homo firmamento legem figus formalitas quid rati re polita 27 tirmicus quid adhibeat Planetis 634 flagellum Deiquod 528 fortuita que sint polog. notatum reperi 667.A. ftrolog. lium 69. quid Hebrai- fœdera nostra si cœlo coparentur qualia lint 5 1 9 marius affinitatis qui 43 foeminæ Genitura unde perscrutanda 619 43 forminis gignendis quare dies sexta uel decima sextalunæ non tam ido nealit, quam maribus fol. 487 niri, quæ octavo menle natos uicturos peperint 15. cœli 10 fœminina signa sex & q fol. 41. forma unde generetur 65 unde educi possit quomodoleparentur to lio principia. 14. formam tertium principium statutam esse ab Ari stotele 11. in intentione & remissione non

tiam, sed secundu esse 63

ab inferioribus distin. formænaturæquid z 54 a quibus Philolophi imi tatores dictæ ibid. decus & splendor substatia & anima ratio formarum commeatio 13 nali esse prædicum 21. formas bonas cerussa deuenultari 356. om4 nes materiales aquarum · appellatione designari à Moyle 58 formatione essentiæ tan= tum ad opificem, no autem ad creatiorem pertinere iuxta opinionem non nullorum 523 florentia ciuitas 288. A fortuita dupliciter euenire secundum Aristote lem tæ duplex tempus an- fortuita à cœlo non etle 522. amodo fiant 523 fortuitæ res pro quarum bono uel malo euentu fortunatos homines & infortunatos quæ præci puæ fint fortuitarum reru quomo do Deus causa sit 523 fortuna secundum Aristo telem quid 519. quo modo à Philosophis sit definita 5250 nomen acceperit 524 fortuna quomodo sit cau s rerum fortuitarti 523. in Alexandro Magno quæ, & quomodo à no bis tales fortuna appelle fortunæ definitio ab Aurelio Augustino tradita 514. item quomodo conueniat cum peripathetica determinatione ibi. fortes q 618. pars quanto disterab Horoscopo 617. pars diuersis modis statuit 619. nostre si corlo compere quales sint uariari secundum ellen- fortunam quomodo Ari stoteles definiat tor-

fortunam non bona externa largiri 22. esse fol. 524 per Fortunam quid intel fruges quando comporligatur 523 fortunam & casum quo-fulmina unde cadant 339 nibus ad specialia recto effe pathetici 524. in electione humana leibid. tol. fortună elle animæ filiam secundum Euripidem multum in plæriscarebus polle 530 fortunatum elle quid lit fol. fossio terræ an causa sit ad Futuras resprædicen-Thesauri inuenti 🗆 523 franciscus de Maironis fo ronis in quo conueniat cum Henrico 157. Petrarcha poëta infige 348.epiltol. franciscus Sfortia quo teum libi parauerit 431. Altrol. francisci de Maironis con galeni sententia de creti- bus repudiata sit clusiones 63 in Francisco quid abun-325.118. trarcha quæ admiranda 148 franciscum Sfortiam Aitrologos nűquam tam domesticis in consiliaria os adhibuille 118 inter Franciscum Petrar- gallos olimamatores pucham & Dantem quid interlit 358 fratres unde indicenturto 686 fratrum pars quando po= gedeon la libiplis Lunæ&Solis denomination euen- geminorum dominy qui gentur

dicent 15. ad Lunam referr<del>i</del> ibid. demonicam potestatem fructus quo temporeanmodo defendant Peri- fundamentum Hebraice ordine descendi secunquid 61. tertiam par tem in mundo dici ibid. cundumPeripatheticos futura ex quibus fyderiuera quare prædici not possint Astrologi 642 lutio futura multo post tempo generationes unde dicta re à præsenti constella. Intformæ tione effici non posse fo- genue quid 660 fol. lio 88.126. de May- de Futuris qui iudicant, in Genelim Chaldaice g quibus medis utantur : scripserint G Gabrielem Angelt Dei quò pertineant robur elle 3 2 L pore Insubrium imperi- galenus 88. interpres Astrolog. quib.laudandus sit 996 Pe- gallatca cui planetæ seu si . tinere gno contermina galli Cantus matutinus de iudicetur beat in rebus bellicis, quam galli aspectuleonem for gennadias midari 431. gallica lingua acria & acuta scripsisse gallo canente hominem rühumani habeant 483. aberratem relipilci 320 erorum fuisse 484 beat 219 619 gelasius Papa 222. Apol. frigida & calida num so-gemini signữ unde sit di- 50.hept. 🕢 ctum

folio geminæin qua terræparte producantur 485 ni colligi debeant 630 generalia speciebus sunt præponenda tandæ lint in aream 4 \$7 à Generalibus seu comudum Aristotelem 13 generatio cui naturæadhæreat :: bus præuideantur 63 %. in Generatione substantiali quomodo flatrefo-538 in Genere omnia corruptibilia elle: das, que necessaria sint in Genesim qui commen taria ediderint hept. 3 4.hept. 561 genethliaciunde divinan discientiam probent 37 olim qui fuerint 425. Hippocratis 420. in genethliacor scientia de euentibus futuris à quicis diebus, eas ad lunam genethliacos ad superfiireferentis refutatur 492 tionem pernitiolam per 629 genituræ diurnæ sors un quid nos præmonere de ex Genituræ hora quid p 321 nuncient Astrologis41 320 gentes sub Meridie & Bo ্র র'র্ব rea habitantes quare paquomodo aquæ lub cœ lo politædici queant 50. hept. gallum cum nutriamus, gentium impetus in Ifrae quid nos admonere de- litas aquarum & maris 3 zo concursionibus compa-50.hept. ratos fuille superstitio & Idololatria 655 gentium fata unde infefts 647 gentis

gentium uocatos ubide-56.hepta. lignetur Idololatriam quis primò expulsetit eetes Christi sanguinem per fidem crucis haurlri & bibere (1. alias de servitio damonum: se 57. nullum uitæ specimen: nullum frue se Christum habuisse fo : lio 56.hepta. Idolis mones adorari so.hep. sua Idololatria ferè tota serram maculasse & impoluisse 50.hepta. per aquas delignari 56. lignari 5 I genzauor, id est, cauda tiatorum gsadus 319 Planetarum . боз geomantia inter quanicientias numerata sit ab antiquis 415 geomantiam Astrologiæ filiam elle 438 geometriam Magiam na turalem uocari 169 georgij Merulæ mors fo germania lub'quo ligno cœlesti hit collocata 629 : uenerit ad Germanum de Ganai, in Græcis quid maxime guilielmus Pariliensis 98. Marsilij Ficini epistola 405 gerfonides Historiogra- à Græcis ad Arabes quohept.4 gnomonem quis primu inuenerit 715.Astrol. gnostici hæretici 419.Aitrolog. γνώθι σεανών Delphicum 320.de præceptum hom.dignit. gotfredus 164. de Fon tibus 129 gradus signiferi qui 635 gratiam scribente Moyse gradus lucidus qui 615. gradus unici error quid gratiarum actiones apud dos qui

pariat 673. quales à Ptolemzo contempti fint 61\$ 50 gradus qui dicantur 648 quatuor elle per quos a. scendimus ad caligene, ipsis moueri fol. 246.247 Christum translatas el Alucidis, & tenebrosis A strologorum dissensio-Aum ueræ religionis an in Greclam Chaldeor ü de astris annotat. Callisthe. nestranimittit 714.Als year appellauerint 327 præceptoribus Aegyptris funt uli hept. 1 quid de imaginibus pla netarum senserint 658 fibiuelint observati inigræcorum enarrationes Super Chaldaicam The ologiam 367.epilt.ad Marsilium Ficinum rum potentis 3 1 græcos nitidam& castam Philosophiam scripsisse 388 ad Græcos quomodo ab Aegyptijs aftrologia de 729.Astr. delectandum sit 325. modo Astrología peruenerit 729. Astrolog. sapientia ad nos fluxisse tol. 325 gratia quid dicatur 47. bus derisa sit 45. gđ efficiat 47. quomodo lit in uoluntate 66. gustus sensus Deus nondum fuiffe

Hebræos grauía & leuía quomodo moucătur 68. à quo motoremoueantur 65. potius seipsis quam à se ibid. quam Deus inhabitat gregorius Ariminensisso alias de naturz lege ad de Gradibus fœmineis, gregorius Nizenus 127 gregorij testimonium de Dionysio Areopagita 306. sentenția de uerborum proprietate 149 Ariminenlis sententis de uno & Ente feruire \$9.hept. dæ- græci quid γοιλίαν 1600 μα- gregorij lententia de angelica potestate gregorn & Dionylij de angelis dissentio 145. Niseni sentenția de libe ro arbitrio aquas in scripturis de- in Græcorum arcanis gd sub Gregorio Fiphernale Mantuanus & Joannis Picus Mirandula commilitones fuerunt 38 guarinus Baptista ad Ioannem Picum Mirandu lam scribic græcorti opinio de aqua- ad Guarinum Baptistam ptæceptorem fuum loz annis Pici Mirandule ex piltola gubernatores periti unde tempestates suturas iudicent 503 guido Carmelita 144 121.328 118 guilielmus Episcopus Pa risiensis 168.169.Apo log. Episcopus Parisienfis & Robertus Iconi enlis in q consentiat 169 Aluerinus Episcop. Pa-730 Astrole rilienlis nolle, quid 44. à qui-guilielm E Parisiensem E. pilc. instructű fuifle magianaturali 169. Apole 86 guttarum aquæ felicitas quæ 45 gymnosophistæapud In-170.Apole Habis

H Habitantes sub meridie hastarma cui signo sit sub quales homines fint to iecta lio 483. item sub Bo haymon rea qual**es** habitus qualem actum p n idest, he litera quare A= 572. dogma de sydeducat 66. Practicus quid hadrianus cur sit Astrolo- constet ... hæredes Dei; cohæredes Christi hæreditates unde indicehæreditatum fortes unde dnudicentur 619 hæresis quæ uerè appellä hebraicam linguam intra 212 · hærelews lulpicione quetem esse 115 hæreles unde oriantur fo hæreleos notam unam g ferat, no esse Christianu hebræi boni qui ... 154. tes 1115 hæreticus quare quispiã non statim sit nominandus quatuor de causis 214. qui nominandus fol. 212.213 hæreticum hominem gd faciat 213. autnon cilè esse 126 halleluia laudes Deitantum indicari 174 hagot quid haly interpres Ptolemæi 431.535. Abenragel qualis fueritAstrologus fol. 420 . Haly Abenragel unde anni felicitatem & Iterilitatem approbauerit fo lio 437. & Maternus quantum aberrauerint

in origine antisciorum

604. Auenrodan de si

gnorum poteitate sente

tia 649. Hamec error hebræorū iniuria in Melde uenis incidendis 465 · liam 54. hasimalim quid 8 r ibid. he quid significet brahamo litaddita 8/1 ribus gorum præstigijs dele- hebraica nomina cur que anni interfuerint 568. 11.730 dã in sua lingua relicta sint . 175 59 hebraicæ literæ gnuncin ulu lunca quo & quan= pist.ad Ignotum Ami- lo decimo 17. cum mensem Picum Mirandulam edidiciile 367 utimur usos esse Moy- pta. ctestatuerint 610.Astr. tum symbolum esse di- hænon esse 1.16.8323. luerint plerint hereticum dignosci disti hebræorum dinersa opi-12. annales quid delenarÿs 52. &Samaritanorum eoldemfuisse olim characteres 385. Solarem, quam Saturniam dici debere 579 hebræorum dogmata de mundo inuilibili 23. hepta. scripta cur pauca ad nos lint perlata 4.hepta.

tres sectas diuisæ 180. peregrinationes ex qua 629 parte cœli iudicent 568. 239 supputatio à mundi co-109 stitutione ad Christum 85 hebdomoda quot diebus ab Hebræotum prima ca 493 ptiuitate ad lesum quot Aftrol. hebræorum literas seu Al phabetum in stellis inue nire . 688 do inuentæsint 385.e. hebreorum opinio de cœ tamorphoses unde folio ritus de 315. libris Cabalisticis legen dis 123.Apolog. quam oportere pacien- in Hebraica literatura hi- hebræorum mosin mun sce apicibus quib. nunc . di creationis lectionehe sem & Patriarchas on- hebræos perfectiores el-385 e se in religione, quam Ge cur tempora initia a no hebræos fæpe à uero senfu Mosaica legis disce. 6. cum ferrum sapien- disse 9. filios Abra= cunt, quid significari uo heleonora uxor Petri Attendali unde anni initium sum- heli reprobato Sacerdoti 631 um, in Samuelem comprobatum fuisse nio de causis naturalib. heliacer Garnozensis folio 697 signent de sex mudi mil heliæ de aduento Christi oraculum 33.hept. oracula ludæis manifesta quid prædicant 52. legem louiă potius uel . ieiunium quid prælignificauerit 578. heliodorus quomodosor tes planetarum distribu at 619. exquaparte coe li natorū fortunam accipiat < 8 6 hebræorum antiquorum heliodori quæstio de Pla netis 601. liber we TH TEXYWY 603 heluidn

hemanuel Hebræg Aftro 663 henius Aftrologus infige 636 nis 181 benoch henricus 130.138. in terpres Albumasaris fo lio 569. Bateniis Al hermias berti Magni discipulus hermippus 662.Astrol.lib.9. Vafignis 730. Astrolog. Haéta 225. Apolog. Macliuienlis interpres Almafaris Arabis 437. Macliuiensis Altrol. quid confirmet 629. Gandauelis de auro fo-285 benrici de Asia sententia hermolai stylus depeccato 218. Gan dauenlis coclulionesua riæ 63. de Gandauo fentetia de crucis adora 156 Maclivensis sentetia de planetarum locis fo-Ĭoi 671 henricum Macliuiensem nauem in colo inuenif*fe fecun*dum cuius figuram Noë arçam fuam fa bricatus lit 437 spuisse 417. sublimia & ueneranda scripsisse herueus Britonis 118.Astrol. in Henrico quid ueneran 🧪 dum heraclitus 14 heracliti dictum 537. nere unde sit hauriendehominis natura 318 herbarum uires unde co/ gnoscantur therbas Solis lumine ope habuisse herculis imago uera quæ 252 hexagoni quatitas cui co

heluidiferror unde 148 herennius Pythagoricus hepta. hermes quomodo partes' 618. planetarum partium author 618. eiuldemág liber zwww. ibid. PET. 98,118 121.327. Philosophus hepta. lensis Astrologus 669. hermius poëta 60.hept. ex Alia Altrologus in- hermolaus Patriarcha A- hierarchiam angelică priquiliensis 359. Ro: manæ linguæ decor fo 117.hept.! interlio pres Dioscoridis 390. Barbarus quos libros la interpres Themisti 268. Apolog. 351. Barbari epistolæquind Barbari Testiv 388. monium de Ioanne Piamorinlignis 395. ergo Ioann. Picum Mirand. ad Hermolaum Barbarti Ioan. Pici Mirandul.epi ftola 351.alia 359.alia ibid. alia 3 68.alia 374. alia ibid. alia 375.alia Astrologiam prorsus te in Hermolao que laudan da 351 128. in quo damnet Scotum 222 325 heldras 728 hesiodi fententia deLuna fol. 486 sententia de dicendi ge- hesiodum Astrologis nuquam fauille 487 355. sententia hexagona radiatio quomodo à græcis lit dicta fol. 597 701 hexagonam radiationem elle beneficam 595 56 hexagonus quot partib.

constet

594

ueniat in Hexagono quot ligna reperiantur planetarum distribuat hierarchia angelica supre ma 25. angelica ultima cui numero litaddi-टीव hierarchiæ ultimæ conditio quæ 21. mediæ conditiones quæ 27. intellectualis septimus fol. mam & secudam per aquas delignari angelicam poltremä eli le lupra omne actionis motum tinitati tradiderit ibid. hierarchiæ angelicæ tres quæ 25. angelorum nouem hierarchiarum officia 45 hieremiæ præmonitio de cœli honore, cui non nimis lit attribuendus 9 co Mirandulano 394. hieremiæ teltimonium in Astrologos hieronymus 12.174. ubi & in quibus ab Au= gustino & alijs patribus dissentiat 146. & Au gustinus ubi discordent contra louinia-145. num 172. Manfredus Astrologus 447. Beuluenius ob aufculta tionem linguæ Chaldai cæ à Mithridate furente homine eliminatur 386 hieronymi sentētia in Ga leato prologo de Samaritanorum, & Hebræorum characteribus 385 sententia de magia 170. & Ruffini contentio fo lío 199.200-201.202, l'ententia de hæreleus lu spicione 115. senten tia de angelorum creatione 146. sententia de sex mundi millena. tys 52. literatű misfio ad Augustint 146 hiero-

fiieronymi dogma de re- hippocratis opinio de cre bus diuinis legendis 1 3 Donati epistola ad Ro- hircanum mare 26.hept. bertum Saluiatum 396. hireneus Lugdunensis so Donatiepistol ad loan. lio 213. Apolog. cur Pícum Mirandula 400 hieronymum in Pico re- hise quid significet uixille ad Hieronymum Donatum Ioannis Pici Miran dulæepiltola 360.alia 368.alia 377 hierothei dogma de mun do inuilibili 23.hept. hierusalem terrestris tras-56.hept. formatio hilarius 122.147.328. ab Ariminensi synodo in Histrione quæ proban hæreticus fuit damnahilarij dogma de intelli- homeri dictu de falsis agentia dictorum 171. : explicationes i Plalmos commen 776.177. ctaria super Psalmos 172 Apolog. librum Con fels. post Ariminensem . Iynodum ab hæreticis fuille corruptum 205 homerica catena hilech quis secudum Pto lemæum 442. quis homo quid 22. fecundum Haly Abenibid. ragel hilechij qui dicti sint ibi. hillestaudationes signifihipparchus quo tempore floruerit 714.Astrol. ob uiolatione legis Pythagor.acculatus hep.z hipparchum primum in Rhodo Insula per curs Lunæ corporum muta« . tiones sieri, obseruasse ∈ fol: .hippocrates pater Medin corum 712. quamra tionem feu caufam afterat de octimestrib. quarenon uiuant hippocratis libri de Prognosticis ægritudinum ex lyderü curlu 420.aftr.

ticis diebus 496 faluus lit 386 in Hispania quo tempore Astrología primum publicata fuerit 729.Aftr. fœminas reperiri, que o. ctauo melenatos uicturos parere soleant sor ex Hispania quado & sub quibus regib. ludæi sint 571.Astrol. pulli<sup>.</sup> hispania lingua quæ 3 56 da fint 205 homerus 121.327.357 dictum micis 411. de ortu Solis 43. di-Aum es noiper@ isw, es Eavideus 246. dicht defortuna 531. di-Clum de hominis natu-34.he pta. qui= bus constet 29. quid distetà cœlo 48. pro omni natura dictus 8. miraculum magnum [ecundum Mercurium 59. quado pertectus lit 337. inimicus qui in facris literis 21. quomodo & per quem Deo coniungatur 44. imago quibus in-Det 10. struméis reportetur ad felicitatem ueram 48. homini cognatus 43. omnis mendax 179. qua naturali felicitate p stetalns reb. creatis 46. quomodo imago Dei 38. quare & mascula & fœmina à Deo creatus lit 21. minor mű dus 8. angelicus mű

dus & terminus angelicæ mentis partici patio 39. quareanimal sapientissimum quomodo omnia in se comprehendat domicilium mundi 15 quomodo concipiatur 622. quomodo breui perfectus euadat 338. quare i facris literis nuc omnis carnis, nuncomnis creaturæ appellatione designetur propter quæ peccata da netur 154. quibus instrumentis diabolum possit uinci 333. nifibilis in quomodo sit dicendus 65. quare lit felicissimum, dignüce omni admiratione animal 314. quaredebeat se abstinere ab omnibus uoluptatib. 337. magnum miraculu 3 13. bonus qualem Deű co. lat 336. item malus homo qualem Deű colat ibid. contra quas tentationes le maxime munire debeat cœlestium & terrestrice nodus 39. imagine Dei obliterata fit seruus bestiarum 33. quare ab omnibus tam cœlestibus tam terrestrib.ametur 39. quareà Deo sit creatus uariæ acmultiformis,& desultoriæ naturæ animal 315. quaratione superioribus similis fieripollit 316. qua conditione lit natus 315. folus quare ubiq terrarum nascatur, reliqua amimalia non item 483. iumentis inlipientibus similis 34. quib.armis opus habeat, cũ **eũ li** bido peccadi teneat 333 homo

#### MIRANDVLAM L TOM.

**Somo: Est homo quomo- li animum transferri 2 s** : do sit dicendum quibus laboribus impe quenecellaria sit sui cotret cœlum 332 bominis ultima felicitas - am ullam & natiuāima studium in . quæ 67. quem finem dirigedum sit 43. dos propria que 665. principia . nonfeminis admillione 624 iactura per quem reparanda fuerit 40. Liberum arbitrium quod fit iuxta Prophetam A-. faph 316. substantiam, omní umnaturarum Substantias, totius de uni uersitatis plenitudinem in le complecti 4 8. uicam rectam omnibus creaturis gratam & acce ftrologia maximum deptam elle 40. principium quod lit 624. dignitas 313.314 ufque ad folium 33'1. de Hominis fatonihil pol le prædiuinari li tempus genituræ incertum leu ignotum fuerit 628 bominis cum brutis com municatio qualis ' **\$** @ partes tres 61. ambitio quid efficiat 316. substantia qua comple-38. partes q= modo tribus mundis re- 🧸 fpondeant 61. felicitatem in adeptione per studia Philosophiæ ab hominem non esse, qui sit Academicis politam elduè pullare à spiritu mo tore 48. proprium quod lit 665 : In Hominis corpore alia uddiuinius corpus elle · Iecundum Aristotelem participatum admitti non posse, & boni 1) & mali omnia 40. corpore quainlint 39 de Hominis animo quæ 🗧 dicuntur, ea etiam ad toe 🗉 posse imperari auibus,

63. homini quam utilis, quagnitio 29. no elle su ginem, extrarias multas & aduenticias fectidum Euantem Perlam 3 154 beatesse ibid. quib. uijs Deus futuræ præsubesse 42. quæ pugna sit expetenda 332. unde ditio & imperium in bruta concessum fuerit, 33. nascentiomnifaria fœmina nidida esse 315. ex teriori & interiori ex Atrimentum impendi folio 429. quid opus fitut naturis melioribus uniatur 43. id elle ineuitabile, quod fieri De us ordinauerit 528. omnia seruire 34. g modo omnia aduersa, infelta, inimicace fiant 39. nulla creatura comunis 38, multa ad uerla, tristia; & incomoda patienda effe 332. expers Philosophiæ 357 animum assi- lacra ambitione ductu ad primas Throni coelestis euchi 316. per Baptismum Christo inmilem Deo, unde 38. generari 69. ab ani: ma rationali regi esse animum rationalem ibid. ad imagine Dei creatum esse 33. non

cum iplæ lint cælelti na tura prædite: illorum ad uerlariorum adiectione tefutati 28. à natura constitutum esse ut tanquam ratio sensibus do minaretur 33. trium · műdorum complexum quid maxime curae de- 1. 80 colligation e esse 38, Deisgne, qui edax est, in feraphicam ethigiem renunciet so, bestias pentessammani 316 esse principium in natutaangelica 28: mun dum minorem esse 3. quendam, ad. Venerem nunquam nili çrapulauerit, accelliste 518. quarum rerum lectio interpretant 29. luperis familiarem elle 3 13. leiplum in omnis carnis faciem, omnisqi naturg ingeniű effingi & fabricaripolle 315. omnia in se compræhendi: uti omnium medium 39. hommem à Sole & Luna generari 472. non recordari post mortem quomodo lit intelligen dum 72. lub pretextu beneficentiæ in laqueos inimicorum incidi 4 1 1. tam terrestria, qua coele- & angelum solos ad uestiaseruire 39. preci- ram factos esse felicitabus nihil magis necessa- tem 47. tempore te-rium esse 43 tationis à Deo non penitus derelictum elle, de here credere 133. uo lentem bonis Dei priua tum elle 49. uentri, humi serpentem · cffc corporari 58, essessi- præter Hominem nihilin terra magnum elle 519 ex putrefactione posse hominem regeminferiorum sensuum esse 313. ité elle naturæ interpretem ibid. item esse itabilis æui, & fluxi tempo ris interstitiu 3:14. item elleműdi copulam ibid. homb

hominem naturis melioribus uniri debere 43. nullam pallionem inuenire posse, quæ eu Christo aliqua ex parte con- homines quomodo refle formem no efficiat 3 3 2. à humo appellatum esse 40. omnium fimul in unum confluentium na turarum possessione diuinam esse 39. quæ transforment 355. p hoiem puruin uirtute hoies gb.panas luere dedei miracula q Christus fecerit, fieri posse 232. imaginem elle inuilibilis film à Deo 55. . creatum esse tanqua ad exemplar 42. inferio confummatione elle 15 animantium principem esse 22. adfelicitaté ueram ire non poile, fed creaturarű trahi 47. internuntium esse 313. etiam ob impænitentia puniri 153. ante finalem pœnitentiam danari non polle 218. solum inter animalia ad felicitatem elle natum fo 47. tam diu defiz cere, quam diu non proficitiuxta Stoicos 362 homine quare nihil mirabilius 315. nihil imbecillius, nihil amore po nihil tentius 379. admirabilius spectari fo in Homine nihil magnữ elle præter metem & a. nimum 519 in Homine quid sit fragi le seu mortale mundos omnes contineri 61. quæ honeita & approbanda uídeantur 8. inferiorano biliori conditione omnia elle in Homine uitam plane-honores honestis artibus

tarum elle de Homine quodam histrol. Cantur in Deum 48. per quod medium filij qua-Dei fiant 44. re non dicantur qui agunt, sed qui aguntur 48. quomodo inter sese differant beant 40. 552 hominum mores à cœlo ramomnib.abuti 424 rum omnium absoluta hominibus quod hæredi quæ tendum 337duo maxime sint cauen 3 2 9. Paradylum Christű apparuisse 338 homines de facie non ese horoscopi duo se iudicandos pedissequas fieri bestiarum 29. luminena turalis intelligentiæ regi 49. improbos mi grare in brutos 3 2. bestiarum duces esse na huillus Patriarcha tura constituit 29. scelestos à Pythagoricis in bruta animalia effe transformatos non per se, sed per mo-&circumagi 48. pro lua libertate moueri fo lio ibid. luperangepolie 22. homines per Christi pasnis liberatos elle 142. bonis à Deo datis maxi me abuti 33. Christi, Mercuri homines esse 438 fol.

comparatos non secusandos esse storia inaudita 518. A- hora coceptus cum ignoretur, hora genituræ tan tum esse utendum 624. in quot partes seu minu ta sit diuisa horam certam genituræ nec sciri, nec explorari posse 660. fatalem ambiguam elle 627 483. horas fatales reru seu gea niturænullas elle 668 qui sub horatif dictum orbe & rectore uiuant horoscopus Lunaris quo modo sit nuncupatus fo lio non tieri 537. natu- horoscopi partilis inuesti gationem per conceptu irrationalem elle tarium maximè lit expe horolcopum primam par tem confecifie Cancri à constitutione mūdi 366 uiam ad per Horoscopum partilé quot modis horagenitu ræ indagetur 411. hostanes 121.327 hoychilaxen Halicarnas. feum in omni Mathema tica doctiffimum totum diuinandi genus repudiasse humana cognitio quare imperfecta dicatur 246. lubitantia triplex } ● 315. humanæ formationis ini tium quod 622 tricæ uim gratiæ reflecti humanam naturam nihif mediocre de le promitte re posse, suxta lamblichum licam dignitatem euchi humanarum rerum uarie tates euentach unde fiät fionem ab omnibus poe humanas calamitates angelis maximæ curæ elle fol. humanitas Christi per d reprælentetur humiditates quales fiant crescente & decrescente Lune

lıma humor elementalis & coe iamblichus Chaldaus 75. Iesus quoto millenario ap leitis disparunt humorem qui cti luna pa riter augetur saluberri- iamblichi sententia de hu mum esse humore 465 elementalem uitæ calo= rem obruere humores & elemeta quid commune habeant in corpore nostro 506 humorum periodos ad fy derum motus non esse in lamblicho quid miran lesusChristi testimonium referendas 500 dum hyacinthus ad quid con: ianuarius qui mensis fue-117 hyades quem locũ in Arietis signo obtineant tohyades quidfaciat feu exibid. ulcitent hydromantia inter quas tiquis Philosophis 415 hyems futura unde præui deatur hyemes &estates cum nõ omnes æquè ferueat & rigeant non esse ad una causam, sed ad coelff, uni uersalem referendum fo lio 481. quare non omnes æque rigeant fo hyemalia signa quæ 692, alsud Idæã esse, alsud Dehyemalis humidas quando dilioluatur 480 hymni Orphei cui ma**xi**mò deseruiant 10б. item ex his nihil utile fie ibid. hymnis Dauidis nulla le- idola dici infirmitates foctio magis appeteda 1 hypparchí error 671 Iacobus ad Iacobum Antiquariű Ioan. Pici Mirandul.epi 379. literæ iacobo Scalæ dormienti ieremiæ Prophetæ testiuilæquid figuret nobis

fol. 317. Apolog. 124.330. quiduocauerit materia prima 25 1 manæ noitræ potentia 43.hept. 7 iamblichum secretionem Philosophiam scripsisse 118. Platonicum loan. Frāciscus à Marsilio Ficino expetit 325.118 ritapud nõnullos- 63 t icari fabula quid porten. dat 653 idæa quid secundum Pla tonicos 256. à quib. Ensdicatur 259. lapidis quid artes numerata sit, aban idææ Silenorum in Alcimol.Barbarum. 230 idæam Deum esse 263. esse Ens & dici secundű 259. quæ requos rum principium est, uerè Ensesse & unti 256. in Deo primæ materiæ non elle ponendam 65. uerè ac propriè Ens esse quare dicatur 263 um 263 idæas generum non esse ponendas idar mensis Hebræis sic dictus, qui apud Lati-572. Altrol. noslit lio idololatriæ species esse in lesu nomine nihil peti, 578 tres 43.hept. sub Idolorum cultura mű dus quot annis caliga-540.Astrol. uerit Feltrinű ieberastrolog9 472.671 Ioannis Pici Mirandulæ iedidia gratiarū actiones indicari

monium de prouidétia

Dei 525 paruerit 52. curnon in utero nouem mensibusfueritut reliqui bomines 549. quarein sacris literis angel? magni confili nominentur 107. Sub qua parte coe lissit 1975. diu post Atelasorem fil. Bel uenerit 555. Astrol. de Dei patris sui appellatione ielu nomen quid lignificet 446. Astrol. icsu genituram quæ uulgò fertur no esseueram, nec ex ea indicari illum aut uiolenta morte mori turum, aut magnumelle Prophetam biada q354.epist.ad Her iesum horarum clectione usum esse secunda Bonatum 438. Naza: renum uerū fuille Mefsiam 11.hep. exNa zaretht filium uirginis pmissum Hebreis, Messiam fuille 5 2.hept. Syrachum librum Sapientiæconscriptisse 146 ad lesum ab Adamo quot anni numerati lint 566. Astro. à Diluujo quot anni fluxerint ibid.Aà prima Hebræitrol. orum captiuitate quot anni inter Huxerint 568 Aftrol. à lesu usquad Alexandru quotanni fuerint 555 nisi quod est ad salutem petenti ignis quid 46. Sera/ phicus 7. elementarius ibid. quomodo Deum participet ignis& aqua quareab Ae gyptijs qualitates mares appellentur 610 ignis

Ignis felicitas in quibus ignem esse mediam partë in mundo 61. quà species certa & actus sit, Deo esse similem Ignorationis noitræ, quæ nos maneat pœna 29 illuminatio quid 20. angelica actio 27 imago quid repræsentet 365. est tantű emortu um & mutu simulachu inane quid pistola differat ibid. Imagini Christi qualis re- Inanitas terræ quæ crucifixi deberi imigise incolæ colestes gatur 157. quomodo debeatur honor & re uerentia adorationis 136 eit, weed sheet debeatur fol. imaginem Christi, huma indorum rex primus qui nitatem Christi repræsentari 156. ium adorari, sed imago totale obiectum adorationis, lecundum quos 155. corporis extrema tantum deliniari 365 Imagine Dei obliterata, q imagines quomodo à si- individuum quid uilibiles quot modis no lintcognitæ imaginum authores qui na unde lint deriuata 655 & signorum diuersitas imagines Chaldworum mera figmenta elle 653 Impassibilitate corport infantibus quare amule. post resurrectionem no 64 fururam elle imperfecti ratione quic- infernu duplici modo diquid habeat duplici mo

do definire 46 imperfectionem in angelo esse duplicem 24. quali duplicem multitu dinem esse 24 regione fiant quæ uocentur sydera & astra ibi. subisces ap pellatas elle iuxta Enniti ibid. imperfecte mixtas esse 53 365. quomodo ab e- de Inani uerus sensus qui dicatur ibid. 49 uerentia debeatur 155. inanitatis causa quæ 30 reap quomodo intelli- indiamimaxime abundari copia herbarum & ali arum retum naturalium fol. cui primaria adoratio, id indi qualem honore A. Itrologis tribuerint fo-170.Apolog. tol. no for- indorum Astrologia que fol. eximaginatum funt unt ab Indis que myfteria no minata fuerint 2. cœle stia animalia, idest, signa cœli esse deprehensa 21. hepta. indicum mare 26.hept. fuerit hominis condițio indici maris mutatio ad 481 ·Solis curium 66 um quod 656 Indiuilibilia quomodo di canturin loco elle 133 extiterint ibid. nomi per Indumentum triplex in Aphorismo quid sit intelligendum tiati baptilmatæ decedē tium, sors quæ ta & corallia alligentur fol. 387 citur 141

246 plosirmitates quid intella gatur influentia superiorti corporum in inferiora qualis 46 impressiones qua in aeris influxus syderu per quas res uarietur lecundum Altrologos 582. quid dicatur ingeniorum morumá di uerlitas unde pendeat 536. morumos uarietas unde dependeat folio 484. & morum uarietatem no a primisqualitatib. omnino pen dere ingenerolum elle solum sapere ex commentario fecundum Senecam 3252... & 326.118 169. Apolog. inimicos elle uates pellimos secundum Homerum & Cecilium 412 innocentius octauus 🦚 hept. octavus summe Pontifex Sixtum quare tum in pontificatu fuecessit 330.83.hept. 330. Apolog. ०९१३uus summus Pontifex 114.he. iteundenome fortitus lit Innocentij octaul Pontifi ficissummi iudicio loan nes Picus Mirand. sua dogmata fubmittit 125 nomen unde ibid. gnis differant 64. in- individuationis principi- infubrium imperit à Fracisco Sfortia recuperatti 431.Astrol fol. instrumenta decem musi calia apud Hebracos d fol. 104 intellectualis mundus 648 infantum g nondumini- intellectus quid \$ 9,5 1 30 solaris quid 74. speculatiuus quid 75. 8. gens quid 71-72.73. 74. practicus gd & .. qui in nobis est, unde illultret 31. ages gd eff ciat 72. à gomnisule cognie

#### MIRANDVLAM TOM.

cognitionis particeps inuilibilis mudinatura s pendet, qui dicatur 512 ioannes de Bachone294 intellectus ubique est quo= modo intelligendu 75. agens quare quandocs arti, quandog habitui, quadog lumini allımuletur 72. quomodo intellectui misceatur 163 intellectus in habitu gd 72. cum idæas inspici at, quomodo dicatur 73. animalis quomodo ditferat ab intellectuintellectuali 92. in actib. nostrisquid \$5. qui bus rebus indigeat 35 intellectum aliquid lucis intime haberi ibi. ags sub cœlo positis illustra joannes Picus Mirandu. ri 31. esse quasioculum ex Intellectu intelligibili magis unum fieri,quam ex forma & materia iu-\* xta Auerroim intelligedi difficultas un« de proueniat Intelligibile primum non elle extra primum intel-Intentio prima quid 70. lecundaquid 84. de omni quid 79 intentiones diaboli accipiedas esse cum gaudio fol. Intentionem uerbis non debereseruire, sed uerba intentioni interpres qualis elle debe at 4. uerus qui in Interprete que sint uita interpretibus rerum my-Iteriarum quæ lint obferuanda 4. quæ co= gnitio maxime sit neces **Saria** interpretationem cogru/ am licere elle sentetijs 7 Interpretatio qualis elle debest

de Bachone quid neget ibid. Capreolus defen for Thomæ 157.Apolog. Caton 730. Da mascenus 133. Euangelista quod martyrium passus sit 2 20. Apol. Euangelista Ebionita. rum herelim refutat hepta. 2.3. Franciscus Picus ubi opera literis nauauerit 288. đe Gandauo 68.86. de Guarra preceptor Scoti 158.Apolog. Grammaticus 119.326. Mainardus 290.310. la quos libros in lucem ædiderit 406. Picus à quo Chaldaictí alphabetum didicerit 385. 386. Picus quod studiorum genus magis ex petiuerit 115. Picus quare Apologiam scrirandul.à quibus magus nticupatus lit, ibi. Picus multorum antiquorum tam latinorum, tam Græcorum, Hebraicorumck scriptorum inter-Picus & pres 393. Mantuanus sub quo p. ceptore comilitones fue rint 388. Picus Mirand. à quibus culpatus sit. 115. Picus Mirā-dula cur in heptaplum comentaria ediderit 1.3. Picus Mirand, se suace dogmata Innocenti Põ tificis summi iuditiosub mittit 125. Picus Mi randula 24.annos ages, quo exercitio maxime sit delectatus 115.hep. Picus Mirand. cuius rei nomen fibi uendicet 173 Picus Mirand. ob quas

causas sit calumniato 115 Picus Mirand.quo titue lo litulus in luis scriptis 354. Picus Mirand. 📆 diu apud Pythagoricos uerfatus lit 373. Pi= cus Mirand.ex quib. au thoribus suas conclusio nes luam co do etrina exhaulerit 326. Picus. Mirādulanus Angeli Po litiani iuditio libellos su os subneit 372. Picua Mirandula dű nondum peregisset trigesimt annt, uitæ cum morte comutauit 406. Picus Mirand. quando & ubi mortuus lit 405. de Regio Monte sublimis Mathematicus 668.Aft. Scotus 294. Scotus Cathegoriar TAristot.in terpres Ioanis Astenofensis error i Solis defectu441. Euangelium ad que fine fit conscriptu hept. 2.3. pserit 115. Picus Mi Fran. Pici Mirandule, in lo. Pici patrui fui biblio. thecam laus & comendatio 288 Fran. Pici Mirand. iuditium de ue teribus Philosophis 325. 118. Francisci Pici Mi rand. studium maxime laudandum 322. Frā cilci Pici laus deseipso, ob quam causam Philo sophicum studiü expeti uerit ibid. Francisci Pici Mirand, epiftola ad Anthonium Fauentinu 311. Fran.Pici Mirad. epist. ad Oliverium Carafam Epifc. Sabinēfem &c. 737. de Guarra tententia, de crucis ado ratione 156. Marliani Altron.inlignis disputa tiones cotra Astrol. 417 eius de sentetia præçlara de Astrología ibid, ioannis. d 3

ioannis Pici Mirandulæ præceptor qui 383. Pici Mirand, humilitas 3. Pici Mirandulæstu dium priuatum. 1. Pi ci Mirandulæ judicium de ueteribus & nouis Philosophis 118.325. Pici Mirandulæ studiti in Hebraica lingua, Ara bica, & Chaldaica, inch quibus diebus penitus per didicerit 3 67.epilt. ad Marfilium Ficinum. Pici Mirandulæ comen tationes 407. Mirandulæ iuuenis de de altissimis Philosophíælocis iuditium 115 Píci Mirandulæ scripta Le 386. Pici Mirand. tractatio i Genelim qua ratione auspicetur hept. ad Pici Mirandu læ mang qui libri uenerint, ad perdiscedas tam Arabum, tam Chaldæo rum literas 367.episto la ad Marsilium Ficinu. Pici Mirandulæ responsio obiectionum secundarum 266. Pici Mi randulæ responsio obie ctionum tertiarum 181 in Ioannis Pici Mirandulæ Hexamero quæ dele ctanda lint Ioannis Pici Mirandulæ quod principale propo-116. Pici conclu siones insignes numero 900.quas Romæad difputandas exhibuerit fo Pici Miran-110 63. sio contra aduersarios, culpantes eum magicæ artis doctorem esse fo- ioannem Picum Miradu-Pici Miran/ .lio 116. dulæliber de Ente & uno ad Angelum Politia.

num 241. Pici Mirā dulæ responsio ad Anthonium Fauentinu de Ente & uno 258. Pici Mirandulæ elegia, ad Florentiam, in Laudem Hieronymi Beneuenij 758, Pici Mirandulæ epistola ad Anthonium Fauentinum inlignem Philosophum, Pici Mirandulg, ad Ioan nem Franciscum ex fratre nepoté epistola 340. alia 344.alia 346. Pici de Ioannis Pici Mirandu læ uita, doctrina, comen dationibusci, tellimonia Clarifsimorum uiro omni scitu dignissima es ioannis Pici patrui Ioan. Francisci Pici Mirādul. obitus 288, Apolog. Pici Mirandulæ Epitaphium 387. Pici Mi randulæ epitaphium à Marsilio Ficino conscriptum 496. Saxoniensis error 644. ti conclusiones uariæ 6. Scotistylus 357. Abbatis Spanheimenlis te stimonium de Pico Mirandula ioanni Pico Mirand. Her molaus Barbarus scríbit fol, 1390 ioannem Euangelistácæ teros omnes superari 2. hepta. situm sit in Apologia so ad loannem Franciscum Picum, Io. Piçis Miran-360. Franciscum Her molai Barbari epistola Astrologiam ad nos per

uenille

am supergressumesse o-

mnes ætatis nostræ Phi.

Mirandulam quotidie triamolitum elle 406: Picum Mirandulam sty diosi bonarum artium. non docti nome sibiue dicasse 517. Picum Mirandulamà quibuida temerarium & audacem appellatum esse 115. Picum Mirandulanum intra menlis unius curri culum tantum in lingua Hebraica profecisse ut epiftolam, nondum qui dem cum laude, sed citra culpă dictare potuerat \$67. Picti Mirand.nondum uigelimum quartu annum agentem multa scripta & mysteria edidiffe 322.323 ad Ioannem Picum Mirendulam Antonij Citadini epistola 262. Pi cum Mirandulam Guarini Bapțista literarum milsio 396. Picũ Mi rādulam Hermolai Barbari epistola in Ioanne Eurangelista non esse impar meritum martyrij, qui paffus non est, & in Petro g passus est, secundum Augusti= num 220. Pico Mirandula Hieronymum, & Augustinum quast reuixille fo-186 à Ioanne Pico Mirandula g disputandi mos obser dulæ nepotem epistola in loane Scoto quid insignesit 42. Scoto ue getum quiddam elle & discussium dulæ excusatio & defen per Ioanne Hispalensem sob de potentia Spiritus 729. Astr. 10b 82. item cum dixerit qui facit pacem in ex cellis suisquomodo sit intelligendum ibid. losophos 392. Picü iod quid significet 104

Mal & usu quid lignificet onethes Chaldaus 57. bepta. foseph 4.hept. surossi bus tantum sepultus sit pro Itinere capessendo q fol. 83 folephus 4.hept. iosephum susti apud He itinera lõga qui locus por bræos non reperiri 385 in losepho Græco que ue iudæa terra promissionis jupiter obsessus quando ra&quæfalfasint 365. quem ludæi habent judæa excepta terram tomulta commentitia reperiri iouinianus & Hierony- judzi ob quamcausam di mus ubi discrepent 145 spleitus uniuscuiusch gd fol. iplum elle guid lit 248 trascendum esse, sed intra modum irascibilis & concupiscibi lis quomodo distinguãiram Dei & uastitatem ur bium qui se appellauerit fol. 528.Aftrol. iris quid portendeat 542 isac Philosophus præcla rus hept. 17. Narbo- iudæos non amplius esse nensis 70. Persa He- filios Dei 54. excabreus in qua re errauerit tol. 9.hept. ilaac 4.hept. ab llaaç ad lecudi tepli ruinam quot anni 52. item ab Isac ad exitum ex Aegypto quot anni ibid.hept. fol. isac Israelita quo tempo rescripserit 672. Israë litæ sentetja de anni mo julianus Cæsar 17. hep. ilarith Aftrologus 677 isidorus quid senserit de angelorum apud homi- iulius Papa nes ministerio flim quid 8 I ismahel 175 Israelitæ gentes oues appellatæ Maëlitz ueram religio- iumenta discipling huma

nem, imperfectam tamēante Christiaduentum caluille israelitica gentis auersio iumentorum natura& pà Deo constellatio optima sit tendat so.hept. tam fuille occupatam i dolia ibid hept. cant, Christum nodum uenisse 54. quarea. quæ supercoelestes di= cantur 50.hept. à quo rege sint pulsi ex Hispania 571. quarenon omnes fiant Christiani fol. 179 iudzorum pietas & religio 50.hept. religio nem quæ constellatio fa ciat 578. Philosopho. rum de aquarum poten tijsopinio ptiuitate per Messiham redempturos elle, quomodo intelligendum fo lio 178. nonrecepto Christo, eiectos in tenebras exteriores 54 folos ligna cœli non time. re 50.hept. anteChri nem coluisse 56.hept. ibid. iuliani Imperatoris mile/ serabilis interitus 431. 43 2.Astrol. 527 iulius Firmicus 667. Fir micus quem sit imitatus 628. Firmicus qualis fuerit Astrologus 420 58 tumenta quæ lint 38

næ capacia effe 3.84 item media inter biuta & homines elle ibid. prietas iuniani Maij epistola ad Robertum Sakriatum item eius teitimonium de ingenio Pici Mirand. ibid. dicatur 599. planeta calidus & humidus de quo in Gore gia mentio fit qui lit to. lio 77. quam dignitatem habuerit in prima mundi constitutione to lio 566. & Saturnua quando à terrena triplicitatemigrarint 562. & Saturnus cu coniungantur quid efficiant fo lio 556. Astr. quetos suscitet 608. & Satue nus q anno mundi lint 572. qua coniuncti re temperatus dicatur à Ptolemæo 421. cum denona cœli regione ra dios fuos in terram calculetur, felicem esse con stellationem pro itinere capellendo 534. ct Saturno & coniunctus religionem faciat 578 & Saturnus quando co iungantur iouis proprium quod sit 583.584 stum imperfectă religio iouis status quo tempore iudicatus lit 630. calor qualis 19, pars à Græcis quomo. dositdicta 618. gnitas quæ 20. ad ter ram proportio 412, domicilium quod 589. & Saturni in Ariete coinctio quid præftet 556 & Saturni primamfuifse coniunctione à mundiexordio 566 iouia

### INDEX IN 10. PICVM

· fouin uirtus an differat à lædi à nobis tatum posui- leonis cor esse stellam six Saturnia 512 i oui quot anni affignen- la ertif sententia de Astro 634 i ouem aérem dici posse lampadem supercaput ca 18. longe magis caletacere Venere 467. à Sole concludi 19. esse lapidis Idæa quid louem, Solem, & Marte pellauerint Astrologifo lio 620. cum Mercu rio Christianam legem lignificari 579. euen ta non efficere esse fortunatorem Planetarum, & magna coeligionem significari for ræ correspondere 111. esse felicitatis authorem laudatio inutilis post Saturnum inter pla netas iusti status in quo consiitat 335. uiri felicitas iustitia quod bonum ha= 248 iustitiam solam inter uir- ad Lauretium Medicem tutes morales subjectiuè esse in uoluntate 65 iustinianus quantum abhorruerit Astrologos to iustiniani imperatoris in- lectionem Mosaicam mi ligne dogma de Aftroleges de audiédis Astro 428. Astrol. iustinianum Cæsarem ex terminatorem Astrolo= gorum felicissimum tu-43 L i vyes quid 121.328 Κλῆρομ τυ χῶς quem locum sicappellaueritAboasar xwvoedlisquid 597 (617 Lactantius 355 dum

3 6 I mus nomia culum designari 17 regnatorem cœlorū 14. latinorum opinio de teligionum ortu cur mares qualitates ap latriæ adoratio qualis debeatur 157. tionenon omnem mofol. 158 isse cum Christi anima fol. litelicitatem 584. re- latrones quæ constellatio abigat ab itinere 578. quartesphe lauacrum regenerationis fol. 258 536. tardissimum esse, laurentius Medices 1.5. 82 24 I 500 laurentii Medices laus ppter literarumbon arum **studium** ubi conficiatur 1338 inter Laurentif Medices, & Francisci Petrarchæ stylum discrimen 348 Ioannis Pici Mirand. epistola 348. Medicem Roberti Saluiati episto-428. Astrol. laus uera quæ 344 nime effe renciendam 2 thematicus quid excogi tauerit 671. Hebreus qua sphæra, loco planetarum lit ulus 644 leo Solare animal 55. leoni cognatus 43. quare lit Solis domicilium 590. quare lit fi= xum signum 650. Solis domus 480. Solis domicilium leonis signum quare cali-612

grantillimam lectidum Altrologos 466. cor quare lit frigida stella fo lio ibid. delabri auri octauű cir- leonem Galli aspectu for midari 66 in Leone quare Sol flagret 539 leones in qua terræ parte nalcantur adora- leopoldus Astrologus fo lio 645.653 dum copulatiue negari leopoldisententia de con iunctionemagna 556 581. latronis animam non fue lersiensis ratio de initio anni 142 leucanus Philosophus fo lio 534 leuia à que motore moue antur . 65 183 lex no scripta cui mandatalit 175. Dei prolata quæ 176. quæ sit post Christum orta 555. quomodo non bona dicatur 58 Dei cur à litera beth incipiat 112. perquem lit impleta 58. stra quam diu sit permã. fura fecundum Albuma sarem 550. duo mil-le quid 53. Mosaicaduplex 175. à quo sit data 50. item un= de sit firmata ibid. cognomento firmamen tum · logorum scientia 428. leo Hebreus insignis Ma legis plenitudo quando successerit 54. expositio cui reuelata sit 175 antiquæ fundator qui 54.hept. prima dictio quædicatur 59. prin cipiũ quare non à Moyse accipiendum 53.he pta. Molaicæ qui maxime cognitionem habeant 2. interpretationem sacerdotibus tantum reuelatam esse tol. 122.123 legem

### MIRANDVLAM I. TOM.

legem fuille Pedadogum innobis 53. mento figurari ibid. liam literale 175, antuille perfectam 58. Sa-Albumafar 577.Afto log. mutaappellareno polle 48. uarma confunctionibus medijs alcribi, & abique ca 574. diuinam esse exhis quænsturæuires excedant 546, opera manuum Delannuncia 20. Vou ownipns gentibus communem elle folutam .51 de Lege verus sensus qui limitatio natura quid fo legum initia ignota elle limitationem creature du mutatio an fueleges malas lieuti necbonas cœlo lubificiedas elleges malas nibil habere guod naturæ uires & fa cultatem excedat ibid. leges malas, genses fortil . simas eneruare, & exo. silippum Appellis, & Ap ptimis reddere malas fo Muocabufum Italicu, ad/ uerbium sci. Latinis ibi literæin lege quid maniin loco liber saplentiæ qui nunc lites unde d\u00e4udicentur extat num sit à Salomo ne compositus hept. Locus finitus qui dicatur liber septe lignaculis oblignatus qui libertas credendi 224 libertatem totă esse in ra- locorum esticacia quò retione effentialiter in Libertate aliquid elle duplichter dici 225 pro Libidine multos prims labores subeundos

esse 3.4 I lc 649 aliam esse spiritualem, a. libræ agream qualitatem assignant neris ciusdem racenorum quò referat ad Libram Sol cum trans lucanus meauerit quid accidat lucas Christians in Libra quem morbum Luna præcipue conficiad Ioannis Pici Mirandulæ mans uenerint,ad Arabum Chaldæorumque literasperdiscendas luchinus um Ficinum 367 esse 57. à Christono lictores in Repub. Del lucilius qui lio plicem effe rit 550. uis & opera lignum cælum Luna'lumineaucta quarefacile patur 486 ligna duratura quado cæ dantur íbíd. fineLingua uluere postu fol. pellem Lilippi alterna opera vicilim uti folitu. prouerbium 372 festent fol. 687 fol. 9.hept. in Loco aliquid effe du plici modu dici 133 feratur 681. proprie tates quomodo Astrolo giroborent 683. proprietates quomodo ex Similitudine Aftrologi

definierint 724 sirma. libra quare fignum mobi de Locorum proprietatibus Abos la is error refutatur 610 Iodouicus Heremita Ate Christi aduentum no libram & Arletem essege strologus 668. Astrol. 595 logica quid hept. 1 656 lucernæseptemsin ia bernzculo Moysis quid prefiguratæfuerint 6. hepta. tatione etiam Aftrologi librorum rescriptiones, g sucernas septem in cande labro sureo politas, leptem Planetas indicarifol. 367.epistol.ad Marsill- lucidus gradus qui 615 lucifer ubi peccauerit 47 40 lucilij dictum de prædictionibus. 131 lucij exitus de domo ruente ibid, lucium Roma, Fabiti Flo rentiæ eadem hora natos effe putrescatatque corrum lucremstylus 355.357. Jueretij fententis de natu Iudovicus Rex Gallor 484. Astrol. mus, sed sine cordenon lumen non habere in medio, nisi sit intentionale 63. uehiculum uirtusữ omniữ cœlestit esse iuxta Albertum 474 lumina cur duo lint crea-\$2 luna ad efficiat 471. sit calida șis. undeillu minet 471. Soli ingre dies amodo in nos agat 462. curlit terrælimilis 18. ste Lunsestinst ma ignobiliilimack om niulyderu ibid. quado morbű cöfirmet 498. q= re os nominet 707, i Ari eteli facitmorbi, que p. cipue faciat 480. co21 lorum veltibulum

luna Leonem peragrante quibus rebus sit abstine dum 650. curnon faciat uberiores accessus humidis iuncta planetis, quam exiccantia bus sie. quid secun dum Aristotelem 464. quando maxime humiditatem faciat 485. quantam affinitatem ha beat cum Venere 20. luna quare inferior alijs planetis ' 665 luna dofa à quibus dicta cur sit constituta à Deo 22. quan= do morbum excitet foquot dielio 498. bus plærunque occulte quando 493. uim non habeat permu tandi inferiora 492. luna plena quid agat for 110 486. cui clyma tiprælit 483. quando interioribus corporibus abundantius in-Huat humiditatem faciat foquare non 110 464. humefaciat luna plena nafcente, diuidua persæpe cieri tempeltates 453 luna cum diuidua estquo modo à Græcis appelle lunzofficium 515 lunæ frigiditas unde ueniat 465. uis quomodo uarietur, & dies quoldam lunæ uana fuperstitione obseruari fo 110 485. dies quomodo discernatur 486. temporis plenæ quare tur ibid. cursus quot diebus & horis conficiatur 493. lumen. sicuti& Solis uitale esse, , neutrum of frigs aut hu-

per accidens facere 463. diem sextam & decimãfextam maribus gignedis opportuniorem effe quain forminis 487. domicilium quod 589. adolescentis tempus co modum esse plantationi 486. calorem te pidiorem esse Sole folio 464. & Solisap pellatione non sydera, fed iplorum rectores intelligi 27. diem nonam arboribus conferedisidoneamelle 486. operatio in corporibus nostris 485. quibus confistat 10. proportio ad terram folio 472. ad Solē quin que schematismos esse celebratos 597. decrescentis unde humiditas proueniat per Lunæ cursus corporữ mutationes fieri 497 598. quare lunæ si lupiter iunctus fu quotanni dentur 634 465 lunam intellectum dici, Philosophis luna nocti pesse amodo recte dictum esse intelibid. ligatur 597 Iunam & Boleminter Pla netas solos esse tantummodo efficientie uniuer aquis 558. Mercuri participare fonostris regio lio zu. mam, ut non possit non atticere, quæ etiam con-472 nitatem nato dare 74. esse individuum in firliiorem esse quare credat Ptolom. 421.

miditatem preter quam lunam, (quousq ab interlunio diuidua lit) humiditatis amplioris effectiuam eile 485. esse principium quasi altert Solem minorem condu cereci ad omnes generationes& perfectiones 464. elle parentem herbarum, fruticum, & arborum &c. 19. non modo, sed etiam re liquas stellas à Sole illuminari 470. &Venerem quare forminas qualitatesappellauerint Altrologi 616. in Ariete tonitrua facere folio 480. non moueri proprio motu fed cum sphæra 471. esse Ens 282. & Solem principia esse frigoris, & calo frigiris 464. dam esse secudum quos 465. decima spharæ præesse in. terræsimilem elle iuxta Aristotelem erit quid perficiat 578. ad Lunam creticos dies p tinere non polle frigida referri eum qui est potentia à luna apparente herbas & frutices crescere plena qmodo concepti« bus conducat 464. exorta super mare alicuius regionis, cadere radios lunares ad angulos obliquos 490. adoleicete quare crescat humiditas 465. senescete liccari humiditates ibid. nibus adeò esse finiti- sub Luna dormientes frigore stupescere à Luna concludi Venere & Mercurium duratura ligna cædan= lunam in ascendente sa- lunaris Astrologia tota q 486. influetia duplex secundű Galenű mamento 42. humi ex Lunarib.incremetis echinos & id genus uiu tia fieri pleniora 465 lux

#### MIRAND VLAM I. TOM.

kmeftueritas 35. & edor quomodo differat yr. quæprima affulle et mundo om-50. nium calorum perfecta constitute 511. 9 confunctionem pariat 42. quomodo tertium : modum conjunctionis conficiat 42. quatenussitbona (8. un- , ta de originem ducat 12 lucis magnitudinem, den litatem, & propinquasem caloris intétionem tacere lucem calorem proferre so. effe uchiculum coz lestium uirtutä 18. aes calores antecedere qui, esse ueritatem intelligibilem 36. tieri quid 112. gentes ab Israeli tis descriminari 4'0. corpoream abincorporea natura emanare, leoundum Iulianum Czelle lumlarem 17. mam qualitatem corpo-457. elle uitam in corpore terreno à Moyle formam appellari i 6. formæ speciem & decore tene. brarum esse 13 lucem folam omnes uirtu tes de colo ad nos uchi in Luce quid nobis præfiguretur per Lyram quid intelliga. 655 lylis contentio cum Hip/ parcho ob Pythagor.legis uiolationem hept. 2. M Machinam cœli coram ira Dei non mansuram maclinienses tabule quid doceant 569 mæuius 357 magia quid 104, du

plex 120. à quibus sit dicta 169, quarenon lit phibita 171. Zos roastris & Zamolxidis quid 121. prohibita de quibus agat 174. dæmonica quid 120. item quomodo à Græeis sit dicta ibid. que concessa & que prohibi bona quid 104. ité quomodo à 📁 120. Græcis sit appellata ibi. idem ac lapientia 179. naturalis quare in Acthiopia ulitata fuerit 149 Apolog. phibita qua re ualde abundauerit in Aegypto ibid. Apol. pars scientiæ naturalis 167. moderna quare nullum habeat ueritate lecreta unde lit orta 106 magiæ clauis 438. uocabulum nomen æquiuocum 159. pro hibitæ& licitæ differen cultotia quæ 327, res Christum primum a. dorasse 171. uere & prohibitæ differentia à D. Hieronymo propoli magiam esse duplice 327. xime apud indios 169. re firmitatem 104. nendam 170. lici tam non posse esse scandalum piarum mētium am herbarű & aliarű retineri 269. operari nihil aliudelle quam ma ritaremundü 171. na-Euangelio indicată esse

nobilillimä parte kdentiænaturalis 204. tan qua apicem & faltigium esse totius Philosophiæ 170. luperiticiosam es se malorum dæmonum facra 121.328. diernam ex manu holtium primæ ueritatis manati 179. de lapietes expetant 327. duos habere authores 121, maxime nos certificari dediuinitate Christi 105 ab omnibus sapietibus elfelaudatam & amplexam 120, elle parte scientie naturalia 169, ab Antiquis & ueterib. Philosophis Philosophi am appellatam effe 170 naturale elle cocessa 104 & firmamentum 170. magiam & Cabalamnon referendas esse ad scien/ tias reuelatas quam Philofophi imita tisint 120. naturalč no esse cotra comunem Theologorum uiam fo lio 169. uocariGeo metriam uel Arithmetià Paulo cam ibid. elle institutam ibid. 170 non omnem Magiam efle prohibitam ibid, naturale abundasse ma- in Magia quid efficatius lit Apolog. nullam habe magica quam efficatiam habeant modernam esse contem magicæ artis mirabilia &modofiant 105. artis mirabilia unde manent 171. naturale, efficati magicam artem scandala tolli, non adferri ibid. rum naturalifi,in se con- magus quale uo cabulum 169. Persarum lingua quid sonet, & quid signi ficet apud nos 120, turalem sapientiam in magusPersicum uerbum fol, 170, non esse contra magus quid lingua Per-Christiside 171. esse tica lignificet ibid. magus

magus latina lingua dicié flum sua Philosophia & ad Mantuanum Idanais lapiens magi tiocabulum quare mahumeth solletinus 71 missio · cendum magum terram cœlo, id Albumasar referat 577 marcionis error unde 148 - rest, inferiorasuperjorum de Mahumete quæ dixe-mardonium princeps 528 - dotibus uietutibusque i rit Albumasar experime mare unde dictum 2 maritari 328% elle 'to falsa esse deprehensa · nacurz ministrum, non antificem 121. esse di mallius cultorem 120 magi apud Perlas qui fo malphirenlis Archiepilco causas moueri > 482 prohibiti qui dicătur le-malum quid sit secudum sam quam in Lunam recundum Robertum Ico i niensem 169. probic biti, quasi diceres magi: Anselmum Cantuario-: mali libid. apud Per- rum Archiepiscopü 104. 2 accessus & recessus qui 11 fas quales fuerine 169 MApolog. Sapientes o- lio 285. · lim 181. 1891 qui ab oriente ue 271. nerant, quales uiri fuerint per Magorum stellam no tioné boni 278. sem fiant 482. accessus & posse costellationem ali per in bono esse 280 recessus causa quæ 488. magos Perfarum nihil un . dere quam aggressos esse si- manen Chaldaicus 4.he. :maribus gignendis quaipta. 43. apud Perlas fol. · insummo honore & re- manichai error urcretia habitos esser 71. manichæi · Apolo- ab oriente ue- manichzorum secta qua maria maiora quare reci-7 nictes Necromantes fuille,& cum dæmonibus confœderatos 170. Apolog. à Pythagora lio 169. Apolo. esse manifidictum Necromantes quomodo intelligatur 171. naturales quati magnos dici 169. apudPer-, fas Philosophos no Ne cromantes fuille 171. prohibitos dici magos 169. seusapientes qui uenerant ab oriete Chri

171 quam conjunctionem marcion fol. uindrum interpretem& mallij poëtæ error de stel qua moueatur lis 🕟 GregoriữArimineniem naturales quatenus contraria fint traria esse, ut sanum & anepræmilla oratione we manes de lege non bona dositorta 555. Astrol. procent fecta: 528. Aftrolog. 4 marium Origo: trui epistolà dua 386 partes possideat Mirādula in somnijs ap- non exaltetur quutuslit

169 Magia cognouisse 170 Pici Mirandule literarti non sit abijciendum to mahumetis edictum per- marci Tullij Ciceronis selio 170 nomen no t enne 315 tentia de eloquentia in pro dæmone esse accipi mahumetis aductum ad Philosopho 355 terminum fuum tranf-→ 577 → gredinon poffe 422 : quomodo à Sole & : 482. ibid. runde 19. duas ob 270. Apolog. pus • 128. Apolog. maris aritus in aliam cauterri polle, in quam cell 2991 quid secundum referantur nihib inde iuuari Altrologiam 488 quatenus sit privatior fo 497. recessus & acces-& bonum sus initia, an eadem ubi quesint 489. & bonum con- ad quam causam referatur 4881 mutationes 170. Apol. grum 266. esse nega quibus diebus pleruncs quam intelligi 547 mala culpa hominis acci. & fœminæ amor quid 33 1 nos moneat re dies sexta uel decima 58 fexta Lunæ opportuni-149 or lit, quam teeminis to-38 lio sententia de natura bru-marium notacio 26. hept. torum 33. hærelis mars qualis Planeta 607 fapientes dictos esse so unde emanauerit 49 8 quam dignitate habue-241 rit in prima mundi conmantuani Carmelite The .: stitutione 500. Mer ologiad Ioan.Franciscu curium triquetro aspe-Picum Mirandulam, de du inspiciens, quid figu obitu loan. Pici eius pa- ret 323. in Ariete at mantuano Ioannis Picus quare in Capricorno paret,& quæ cum ille lo quid hominibus influat 387 339. cui clymati præ-

### MIRANDVLAM I. TOM.

sit 483. planeta fice martij dies qui sint nautie te 583. error de Mer cus & frigidus 454. ubi familiariter habitet martinus Potifex Roma- materni commentitia de 509. quare feruids elle dicatur --martis calor qualis 19. influxus gd efficiat 509 ad terra proportio 472. stella quare sit multò ue martyrium triplex 220 lonor Saturno 500. mascula signa sex iudicatus sit 630. Do mus quæ 20. pars a maratron quid tur 618. & Saturni 556 operet marti quot anni tribuan materia, forma, & motus qui Mathematici tempolis motus sit ascriptus so sine forma quid adferat lio 428. qui dicti sue 500 martem igne appellari'i . quintæ sphæræ præesse ui. golim populi colu à Marte oriri animi fortitudinem & Herculeam effication 538. dece materiam causa efficiens Strologe dicebat, qui ad fummam penuriam uenerat per Astrologicam · uanitatem 432 cum Marte lupiter (1 coniunclus fuerit quid per-178 ficiat marsilius Ficinus interpres Plotini 37.hept. Ficiaus Epitaphium loanni Pico Mirandule in i spicatissimam esse 12 **Cribit** marlilij Ficini epistola ad Ioan. Fraciscum Picum Inaternus quid de coiun-Mirandulam Ficini acculatio coram Petro Leone & Mithria tum aberraverint in ori- medici cur sæpius uera, date de Ioan. Pico Mirandula 368. Ficini quomodo sortes planelogos 418 ad Marsilium Ficinum lo gator pist. 361.alia 3 67.alia 373 tentia de louis potesta- iminauerint

cis luspecti 482 nus 306 421 in Martini Pontificis Sy- maternum principes mul nodo quid in Astrologos seu augures decrett lit 610 status quo tempore præ maskill apud Hebræos mathematicum gen, Phi quid 174 73 Græcis quomodo dica- materia prima quid 251. mathematicus quò omsignata quid coniunctio in Cacro gd materiæ insidens species mathematici culusdamequo sit referenda iŚ tur 634. curatiæbi- quomodo separent 421. 65. principiä incogno scibilitatis 85. prima dictalit 251 erint 540. Astrolog, materiæ, qualitates & ma teriales substantias eode nominéuocantur 13 ptum se esse, quidam A- i tis ui tractari: ut ceta matthæi Bossi testimonimollis in definito ductu manus atos tractu in ditis arbitrio transformetur 11. magis esse Ens lium Ficinum quam unü secüdum Pla maurorum dogmata 3 2 1 iuxta Auerroim II. 406 in Materia quid prius cognolcatur ibid. Mionibus magnis lenlerit 557, & Haly quagineantisciorum 604. cuius erroris lit propae 604

curio & Sole Plotino tos illiteratos fua Aftrologia abduxille 427. Astrol. mathematica cognitio q 513. Phylicis formaliora losophiæ unde manet fol. 65 nia fua dirigat dacium re lultiniani dicti lintfo rint tempore Augustini' 425.Astrol. tol. quomodo à lamblicho mathematicorum consen sus de planetarum uirtu te 19. immenius error de Christi regno 550 matthæus affertissimus hagiographus hept.2 ium de Ioanne Pico Mirandula uerlas figuras pro tracta maumeth Toletini episto læ 367.epilt.ad Marli tonem 251. elletti- medicina gd moneat 101 no dimensu protensam medicus & Astrologus & modo differant omnium naturarum de- feu Medicina unde pen deat 415. quò omnia dirigat 84 medici iuditium in corpo ris ualetudine an fit diuetlum ab Astrologi iuditio quam Altrologi prædicant sentetia aduersus Astro- tarum distribuat 619, medicos prosalute corpo ris, non Altrologos elle consulendos annis Pici Mirandulæe- materni error 520. sen mediti quid Astrologi no 561 medium

medium inter homine & brutum quod sit melancholicos optimos fieri Mathematicos 133 melchioris liber de Magorum oraculis 367.c. mercuri officium pistol.ad Marsil.Ficin. melchisedeck Psalmoru cantor 174 melilius melitonis infania de Effigie Dei 3 8 mens in quo lit 80 mens sana, firma & robusta unde sperare possit 375. circa quæ uerlecur 80. quibus constet 255 mentis altitudo unde pro mente nostram cœlo subnciab Astrologis 535 præter Mentem in hominenihil magnum effe fo metes quali oculos quoldam esse 34. & intel lectus, secundum Philo sophos quæ dicantur fo lio mentium primarum nodus qui mentes diuinas esse Angelos menlis communis quot dies habeat 493 menlis medicinalis unde dictus lit ibid. menstrus quado plenius fluant 465 mentiri officium Rhetomerces tota quæ secundu sub Meridie habitante messopotamia cui signo Ioannem 339. uera & ultima quæ mercurialis religio que sit fol. 579 mercutius librarius deorum 579. qualé po-639 mercurius quam dignita mellahalæ sentetia de co- officio fungatur tam habuerit in prima

lio 566. quando nos nimium lædat 704. Trimegistus Aegypti-80 natura quæ 705. pars à Græcis quomodosit appellata 618 mercurii exclamatio de matio 39. Trimegisti Theologia 119. proportio ad terram fo-473 humana ex mercurio subessenostram legem 438. quotan ni tribuantur 634. ctus quid agat 578 uína potentía multa my steria Petoseri & Aescu lio 419. nonæspheræpelle iii. golim coluerint 540. unde arbitrum appellari iuxta Lucanum 18. Trimegistum partium Planetarum uiam apperuiffe 620 meridiem inhabitantes quos deos coluerint fo-53.9 plaga inhabitantes qua mant re timidi, & maxime na tiadseruiendum 483 te conficiantur. lub Meridie getes quare fol. testatem habeat in geni-meridionales quare breui æui lint

mundi constitutione fo messallæ figmetum, cum alijs quince à Paulo Alexandrino recitatis, explorandi horoscopi mo dis refutatur 515. mellihasuerusqui 119. quibus venerie 54.uide Christum. quando sit uenturus seçundis Abrahamum ludæum homine 313. de fol. 550 hominis natura excla- mellihas à qua captiuitate suos sit liberaturus 110. quibus elementis homines lit purgatus rus 111. quibus pace attulerit 55. quo tepore lit uenturus lecundum supputationem A. Iupiter si suerit adiun- brahami ludzi 571. Astrol. mercurium aquam dici messibæ aduentus quanposse 18. a Luna co dosseri debuerit 54.he. cludi 19. ex sua di- i Messina uaticinio Abra dosseri debuerit 54.he. hami ludzi deliramentum lapio partitum esse fo- messiam futurum Hebrae is salutiesse sa. quar to millenatio mundi uč turum elle lecundü Holiam 52. hept. ludæ os ex captivitate elle redempturum quomodo fit intelligendum 178a non quarto mundi millenario elle uenturti 53. per Solem repræsentari 52. ob peccata nostru meridiem seu meridiana non uenisse ludæi affir-54. braham ludæus prænti. ciauerit quare uix exacto uitze - coelesti sit subiecta 629 anno trigelimo, senectu metaphysicam esse de ab-483. stractioribus, quam Arithmetica parum humani habeant metaphylicus & Dialecti ibid. cus quomodo different tol. ibid. michael Archagelus quo junctione maxima 556 per Michaelem Scotum

#### MIRANDVLAM I. TOM.

Aftrologiam primum Altrol. pustip ayay Delphicum præceptum hum.dignit. 320.de midras modus exponendi biblia sic dictus fo-178 millenario primo quæ cõ . tingant minin hæretici qui fint di minus Roscius uir doctif simus Bononia minuti solius error quid mirabile omne opus præ cipue referendum esse morbum quando Luna in Deum gloriolum fq-104 lio miracula Christiquid sint mores hominum à colo 233. Christi qua ratio non fieri ne sint facta 549. artis Magicæun 171. Christiquo modo fieri pollint 167 miracula animi cœlo ma- morum ingeniorum que sti non potuisse fieri per Magiam 168. diuignificari, sed miracula miraculis, sicut natura lía à naturalibus indiça- mortui qui TÍ 546 misereri mei Deus Psalpolitus 173 milmor quid lignificet fo lío 174 mithridates præceptor lo annis Pici Mirandulæ in Chaldaica lingua tolio 385.386. eiusque ibid. inuidia mixta quæ post plantas lequantur tionetantum aliam, alijs cognatamin

telligere possimus adnos descendisse 729. monomirias Arabes ne-590. quas 1cire appellarint Aegyptn fo lio de Monomirija rationes Babyloniorum contută motus omnes unde detur 613.614 monstra peccata naturæ fol, 507 52.hept. per Montes septem in uo la manus, quid Chiro-555. Astrol. mantici intellexerint fo lio 439 403 moralis philosophia quid efficiat 3 1 8 673 morbum adiuuari naturam iplam confirmet seu excitet fo 498 105. morum et ingeniorű uaquatenus fiant à cœlo rietas à primis qualitatie bus an omnino depede 38 508, Uarietas un : de pendeat ibid. iora este 519. Chri- uarieras unde manet fo lio 484. diuerlitas unde pendeat 53 F na à cœlo nec fieri, nec si mors unde indicetur folio 638. unde eueni at 597 345 motor coliquid 68. 86 mus iste quonumero sit motus quid 70.71, uoluntatis qui 156. rectus quid figuret 48. circularis quid ibid. coelestium corporti duplex 20. cœli diem facit ibid. lyderum multiplex et uarius ibi. conversionis in angelica natura qualis 25. 15 motus, materia, et forma modi tres in demonstra- quomodo separentur 68 : fol. 42 I modiquot sint, quibus re motum primi coliuitam moyses quid significet dari omnibus 456,

rectum in corpore felici tatem figurari motu Solis annum con« fici 20. orbiculari nullus motus perfectipendeant 468. animæ in imagine dupliciteresse 156. octaui orbis uarij fingūt ab Aitrologis moyfaica lectio an ab omnibus possit percipi 2 moyfaicælegis creationE prouecta ætatelegenda elle iuxta ludæos hept. legis ritus & obserunntiæ quam diu durauerint apud Hebræos 940. Astrol. lectionis explicatio feu expolito quadruplex 8. gis difficultas moyfaicam lectione non effe abriciendam moyles Gerundinelis 5 2. hepta. Aegyptius 25. Aegypti 31.71.113. us imitator Galeni 496. primus Philosophus av pud Hebræos 180.A/ polog. quando natus lit secundi opinionem Abrahamiludæi 572. Astrol. plenus spiritu sancto & Deo 1. diuinæartis magister 34 moyles uerus uates omnium futurorum quam legem scripserit cur faciem lu-175. am occultauerit 8 2. ferè ab omnibus Philo-Sophis fuit lectus moyles cur tantum de de cima, nona, octavaque sphæra, de Saturno auté deSole & Luna, non es tiam mentionem faciat tol. cum aues simul, simul pilces, E Z

Pikes, fimul bestias col legerit moyses author totius Phi à uiris losophiæ 3. doctis laudatus mysteriorum doctor fo-Aegyptio-110 176. rum doctrinæ peritilimus moyles dilucidus author ibid. Pfalmorum canquibus 174. characteribus & quibus apicibus in Hebraica literatura ulus lit moylis ieiunium quid figurauerit 173. con stitutio de agris dememoyseos liber à nonnullis falsa persuatione con (temnatus moylis liber in quo omnem gentium & doctri. nam, & eloquentiam, & ingenium superet fo. 16. uerba, quæ exponenda author fumpferit moylis Aegyptij opinio de Cabala 75. sepulchrum quare à nemine mundus quottuplex notumfuerit in Moylis conjunctione Abrahami ludæi deliramentum in Moysis libris omnis ars, omnisch sapientia continetur moysi eloquia Dei esse commendata 176. ueram legis expolitionem reuelatam elle folio 175. præterlege literalem, & mysteria in lege commenta esse secundum quos scripto-176 moylem dilucidiorem else Aristotele 8. non legem modò, sed secre• 🕒 tiorem quoqs, & ueram legis enarrationem aose rior quid commune ha-

pisse 122., 28. insua Chronographia non 🚛 lieno seu peregrino sty. loulum fuille 16. na turarum rerum præstan tillimum emulatore elle 8.hept, tam doctos, tã indoctos iuuare longe superasse Aristote lem 8. multa permilille quòd Euangelium non permittat à Moysead primam Tem mundi opifex qui pli Salomonis exædifi. cationem quot anni fue 572.Astrolog. legis principium an acci piatur 53.. ad Christum quot anni uera sup putatione colligatur folio 572.Astrol. ibid. mulier prægnans cur libē tius commedat terram & carbones, quam exquilitum omne genus 518 eduliorum Prophetæ mulieres quando concipiant 531 10 multitudo quid 14.512. quomodo opponatur uni angelicus & inuilibilis qui 23. cœleitiseiuscppattes 16. tene brarum 5. homo ma gnus secundum Moysem 61. coelestis 21 humanus 29. Ange licus 5. quartus qui **fublunaris** 61. fex mille annortiquid 53. quare quot millia annorti lub Idolorum cultura caliga ucrit sensibilis in quot partes distributa sit 14. archetypus à q sit sphæra appellatus 24. infe-

beat cum superiorib. mundus quot ex caulis constet 12. inferior q habeat comunia cum superioribus 7. premus amodo à Theo logis & Philosoph. sie nominatus 5. ad quæ fit conflatus fecundum Platonem 95. quomodo à Philosophis de finiatur in hept. 74. Angelici & coleftis dif ferentia 6. copula quæ 314. cardinos unde constituantur folio 668. creationem à Moyle primùm defcriptameste 10. intelli gibilis unio 14. fata unde prænuncientur fo lio 627. imperium & diuplanetæ quilibet ob tineat 551. sensibilis partițio iuxta poëtas14. generales mutationes ğuia præuideātur 557. confummatio quando futura à Mundi creatione quot anni ufque ad diluui. um fuerint secundum Albumsfarem 552.Astrol. creatione usque ad annum Gratiæ 13 1 o. quot anni pterlapii fint 672. exordio ulq ad Christum natum quot annos Hebræinumeret fol. 5 2.hcpt. Angelicus intellectua- in Mundi rebus diutius pugnari, quain cœlestibus tus quam amplius sit s. de Mundi constitutione nullum certum tempus reperiri 540. Aitrol.4. mundum unicum tatum esse 6. sublunarem omnibus periculis else expolitum ibid. angelicum omnes postremas paturas cotineri... \$ mundum

#### MIRAND VLAM I. T O M.

mundum inferiorem lucontiguum 452, elle materiam rudam forma rumck expertem inferiore à Deo per cœlum gubernari mundo opus elle angelis fecundum Origene 26 à Mundo creato ad Chriitum quot anni lint lecu dum Hebræorum supputationem 572 in Mundo nihil esse expersuitæ 50. lupre-· ma pars quæ бı mundi tres per hominis **partes de**lignari ibid. mundorum dignitas & infirmitas 5. quatuor præfiguratio indicatur 7. trium [ci licet, intellectualis, coele itis, corruptibilis occasio undesumptasit de mundos tres figurarí antiquitas 5. tres differ mulæus i 109 mularum dux qui 319 mulica spiritus animæ ex bylarat 101 in Mulica qualis fensus adhibendus lit 79 mulicus futurus unde iudicetur' 656 mulonius mutationes magnas reru naturæ quid maximè re/ interiorumquatuor uns ab Altrologis inuestiga tas elle de Mutationib. grandioribus quibus uns Aftro logi iuditium ferāt ibid. mysteria unde appellata sint 2. '& glint ibid. feu occulta quale interv pretem requirant regni cœli gb. nota lint 2. gleriplerint z.hep. primis Ecclesijs quibus instrumentis oblata fue naturas uarijs modis iter

rint . perioribus motibus elle mysteriales uirtutes quid lint 103

#### N

452 Nachinan 175 49. irrationalis quare noltra in caula adultera torum elementorum 7. cœlestis quæ reuera diper quos pristinæ digni minis terræ comparata nis dicatur ibid. ratio politari 159 522. rationalis ornate uires excedentia 32. non polle à cœlo lignifi cari 548. quare Deus intimetur 161. uegetabilis genera åt lint uegetabilis munera quæ 19. peccatű ľubstantiā esse non pos₌ etiam uilior aliqua parbilior inueniatur 22. in homine corrupte cau necessarium quid pugnet naturam nihil temere age aliquo modo in se Dett habere dici 46. humanam, quæ terra diciturab initio uacuam ori ginalčiustitia fuisse 49. distinctam esse 32. intellectualem folā à Deo gatur 164

felt coniungi posse sæpe astrictis uinculis concordiæ uti in Naturis Deus åt modis habeat elle 160 naturalis Philosophia qu sit cessura natura gratiæ rudimentű naturalium rerű tria effe principia no sit assumptibilis 164. natus quid hominis propriűhabeat 626. lub Corona oriente quis lit futurus catur 512. corrupta natioctauo mense cur no uiuant tatisit restituta 49. ho- natorum fortuna quomo do indicetur 556 quando, & quare ina- natos ignobiles quomodo lupiter procreat 583 nalis an à deo possit sup nauta futurus unde dijudicetur continentia facris literis naturæ proprietas quæ nautæcur fæplus uera 蕤dicant quam Astrologi 502. quas regulas in nauigatione observent 482. quare nouilunio & plenilunio le ab naui gationib.abitineat 487 quas observationes habeat de lune motib. 452 quid 507. nostræea nauticis qui dies quorun dam menlium lint lulpe se, cuius uel altera pars cti 482. observatione temportiesseutile 481 te, quæ lit in nobis igno nauibus ædificadis quan do ligna lint cededa 486 primum in demostratio ne quid 546 necessarij primi definitio secundum Aristotelezo re 71. unamquamq necellaria exmaiori &mi noti termino inuenta, le quitur conclusio necesfaria ibid. multaab Astrologis omissa 637 necipsus Astrologus 728 rationalem multifariam necromantia quid 1696 undefiat ibid. quid doceat recipi, quomodo intelli- necromantia fieri aliquado per parté practicam scientiz naturalis ibid.

necromentes unde suam superlitionem probent nicoletus negatio quatenus litpri-Uatio negationem uel distributionem multiplicis ter- ving louis pars ftribuere iplum, pro om ni supposito cuiuslibet lignificati negationes quodammo- mundi 147. itē quado Entia esse 280 ψεμεσις Saturni pars 618 nemo certus potest esse, ninus Zoroastrem inter quod aliquis lit damnarus ad infernum, nili habeat hoc ex speciali reue , latione Dei neonias rerum antiquarti nisan mēsis apud nos A-**Scriptor** de Philosophandi ratio. 377 neptunus administrator noë filij qui maris neptunum generationibus præesse secundum **Platonicos** ibid. nesa instrumentum musi- nominales .neym instrum**e**ntum mulicæ ibid. maticus præclarus 73 o. Philosophus, Altrol. & diligens Mathematinicolai Pape confellio de facramento altaris 183. Altrologia 418 nicolao Leoniceno Ioan. nouatiani liber de Trini-Picus Mirandula scribit per Nicolaum Papam Be Sacrameto altari approbatam elic nicolaum Oreimium pe- nouilunio propinquante nutritio, mung natura aritissimum Mathematicum Astrologicam sug=

ruisse 417 fecerit 697 errones uocet 642 mini, non negare aut di-nilus fluuius quo temporeanniapud Aegyptijs inundet 157 niniuæ typus figuræ huis re dicatur post 40. dies esse interitura ibid. antiquos Altrologos pe ritiffimum fudit Astrolog. 219 niobes prilis 631 cimen fuam arcam fabri 423.Astrol. catus lit 718 14 noë quam diu cum lua fa milia, cumciomni gene reanimalium intra arca fuerit clausus 546.Astr. 137.138 cæapud Hebræos 174 nomen abstractum à con polic 245 item nomina concreta quæ ibid. rerum duo bus modis stari 356 581. Astrol. nominum affinitaté multis errorem intulifie folio Leonicani sententia de notitia de noua acquisita unde fiat tate nouenarij numeri mysterium quod 174 byloniorum confutan-613.614 in uaporibus quid accidat 465

pulset 934 281 numenius 181 nicomachus quot ligna numenii Philosophiattestatide Platone hept, 1 304 nigidius quos planetas numerare qui noueratomnianouile 120.327 618 numerus quid 23. un delimplex reddat ibid. unde perfectus ibid. unde confletur quomodo duplex reddatur ibid. binarius quid figuret 173. que remotius lit ab unitate. eò propius accedere ad multitudinem 43. abstractorum qui 72. quadragenarius quid fi guret 173. quate nus perfectus & imperfectus neoptolemorum opinio noafecundum cuius fpe- numeri binarij mysteriti quod 173. trinarij mysterium quod (bid. numerum binarium elle malum ibid. aduentitiam habere unitatem 23. principiüelle 294. quaternarium elle plenitudinem numerorum creto denominari non ad Numerum binarium quæ referantur 173 nicolas Orelmius Mathes nomina abstracta q 244. numerorum proprietates 172.173. usquead folium 179. proprietates à quibus obleruatæ fue rint per Numeros triplares & duplares in Timzo Pla tonis quid admones. mur in Numerisan proprietates else possint nuptie nostræ si cœlo coparentur quales fint 519 rengarij opinionem de de Nouennis rationes ba nuptiarum legibus qui le mel subijerit, suus totus elle non potest nimæ uegeralis Ricione penitus abhor- nubes que constellatio Obedientia signa que vo

#### MIRANDVLAM I. TOM.

oblestiones pugnare cu alpectibus deinceps. occasum uersus habitan- per Oliuas duas super lates quos deos coluerint 540 occulta siue mysteria que fol. 2 occulta & mysteria unde in Olympiodoro gdma- orationes nostræ quomo oriantur oceanus 199. quali Lunæcomes pater Deote 489. rum & hominum à quibus dicatur oceani mutationes dupli operatio partis rationalis citerfieri 482. nullos esse futuros æstus cir ophanim quid dies æstus 491. secundum Aboasarem 491.492 in Oceani lacum omnes aquas fluuialas coire fo oceanum elle domicilis omnium marium aquarumq confluentium fo tem Guttarum aquæ fo tum Lunæimitari 491 ocelus Philosophus 419 ochaton Altrologus (54 opera Dei omnia elle bo octimestris partus cui pla duas ob causas non uiuere secundum Hippooctober apud quos fue- :: tu Christi 631 oculus quare non omni- oratio ad Deum quid cono lit limplex 35 oculus quod sit in rebus oratio audiatur à Deo corporcis: id iplum mcodzapud Hebrzos 174

605 odoratus organum quod fol. 70 599. & sic obiectum quid 63 olfactus sensus padem in câdelabro aureo litas, quid indicetur olympiodorus 118.253 xime expetendum 329 82 5 1 6. olympus spiritalis qui 18 quali Lunæ comes qua- ad Oliuerium Carafam Epilcopum Sabinelem Ioan. Francisci Pici Mirandulæ literæ 731 quæ 89 ca nouilunium aliquot opifex fensibilis mundi oratorio genere dicendi qui 75. mundi qui 74 feu recessus autaccessus opificem ipsum cur cau iam potius qua principium uocitent Peripate tici opinarisic uel sic an sit in libera poteltate homis 226 opinari plura quam scire de Orbis octaui motibus folemus lio ibid. elle felicita- oppolition quattor genera elle 279 lio 44. fluxum & mo opus omne naturæ esse, opus intelligentie iuxta Peripatheticos LL na. 10 netæadicribatur 501. in Opere perfectius aliquare non uiuant ibid, quid esse no preesse nec preanon Aristotelis quo deberehis, que sunt in opifice ibid, oraculum Heliæde adue organum quid significes 53.hept. rit primus menlis anni orațio quæ laudanda & organa decem muficalia expetenda lit 356 fol. tem esse in genere spiri- prationis latinitas q 356 34 per Orationis Anteluca-

telligendum orationem comatam sem per cinædam dici polle 353. tucatam infidias **Strui** orationem feu Ac Fy ip Au-Beon attinere ad Philosophos, non were merefag fol. ibid. do non lint futuræ irritæ 335. apud Hebre os quæ inter Oratoris & Philoso phi munus pugnantia quæ oratorium dicendi genus quid 353. dicend1 genus unde sit expetendum nihil noxius effe orbis cœlestis nonus quo modo appelletur i nouus magnus quando incipiat 551. uastitatem qui se appellauerit orbis octaul motus 675 dillidentes sententiæ fo lio orbis magni initium quo anno mundi statuatus fol. in Orbem quat moueane · tur orbíum magnorum refue tatio modo à Peripateticis ap pelletur apud Hebræos quomodo Hebraice ap pellentur ducat 343. item quæ oribalius Philosophus fo ibid. orietem angulum quem Prolemæus fic appellet fol. næ fecretum quid fit in- ad Orientem quæ Genmæ,

### INDEX IN 10. PICVM

mæ, aromata & anima- orphei hymnis secretam lia maxime nascant 483 sub Oriente habitantes quos Deos colant 539 origenes 3.27.122. quo tempore incorperit fua scripta inlucem edere 217. Apolog. dogmatum mysticorumagilter 122.Apolog. rit 416. saluus ne an damnatus sit dicendus 199.200.usque ad foliquid Deum 224. tianæ persecutionis tem pore passus sit 220.A. Pactolus poëta 60.hept. polog. sectator Pytha. gorica fecta hept.2 origenis principales hæreles quæ 207. opis nio deanima 209. bg , reses unde oriantur 199 palerni dictum epistola ad Charos suos . quoldam in Alexandria ु:206. commentaria lu per Matthæum. Apolog. 146. animum pas ratu fuille pro una morte, mille mortes propter laudem martyrij subire pammachius z 40. fententia de lege nga kripta 176. cõmerorum 26. cofesfio Theologica 208. ardor capellendi marty-, rij Qrigenem qui damanaue rint 219. nonmale de Trinitate sensisse secũdum Methodium fo. lio 207. no fuisse Ar res approbetur 201. non contra Ecclelia Catholicam fentiffe, 199. Adamātium uanitatem .. Astrologicam multis ra egyway gd noithiappel-OFFICE r24. Apolog.

orphæum dæmonem ulorphicis hymnis mariti& fœminæ functionem de lignari osirim 317 ouidius de Vetula num 419.Astrol. **scripserit** qualis Christianus fue- ouidi librum de Vetula mirabilia de magnis co-

ana lege proferri 419. Aftrol. palæstina cui signo cœlestissic subjects 629 Origenes damnatus fo-2 179. Apolog. lio 39 E palladicus ordo qui 316 palladis arma quid figu: rent per Palladisarma, à po tis tam assidue decantata, quid intelligatur 323. Aftrol. F 49 pamphilus martyt ibid. Apolog. 20 I betur sit Eusebij ibid. mar tyris libros ex Græco in Latinum sermone Ruffinum transfulisse 103. martyris uitam tribus libris descriptam esse ab Eulebio pro Origene scripsisse stolas scriptisse operis scripsisse 200 gionibus sugillasse 416 pandulphus Collennutius iurisconsultus 447 mento post consecratio turà Planetis

nem remaneat 182.184 Magiam esse elicită 106 panis qualiter corp. Chri sti sit torem cognominalle 49 panem post confecrationem in Sacramento remanere solum secudum essentiam 192. in altari esse corpus Christi in colo 185. no remanere post consecrationem in lacramento fol. iunctionibus & Christi panetius quid derideat 590. quid de Astrolo gia senserit panetij sentētia de Astrologia 417. de aeris proprietatibus sentētia fol. à Palæstinæ sacerdotibus panetium Astrologie nul lam fideadhibuille 414 papias Episcopus Hieropolitanus 213.Apol. an saluus sit 223. Chiliastarum bæreticorðau 213.Apol. thor papinianus iurifconfultus 403 paracletus cur post Christum lit missus III paradylus quid corporeus quid 171. uilio diuinæ ellentie 148 mentaria in Librum Nu in Pamphili libris quid, p paradyli fluuri qui 174. fluuiorum nomina 3 2 x pamphililiber primus an paradyfum duplici modo dici 141. quis prima intrauerit 338. primt à Deo esse conditu 146 per ragavatillorra quid Ptolemæus intelligat fo lio 658 200. Apol paraphrastes 268 rianum per quos autho- pamphilum Apologiam parentu pars ubi collocatalit 619. uotaexd 202. nihil præter epi- eæli parte dicantur 586 ibid parmenides 93.242 martyrum nihil proprij pars gmodo indiuidua sit in suo toto 42. modo aliquid alterius lit ibid. 444 panis quomodo in Saera partes rerum an accipian 617 partes

## MIRANDVLAM I. TOM.

partes planetarum quomodo distribuantur 619 partium Planetarum author qui fuerit 617. origo quibus in prædi• ctionibus ututur Altrologi 616 perPartes planetarum gd indicetur 617 partus mõstrisici unde fiant 507. octimestris infelicitatis cui planetæ adscribenda lit 501 pastores sæpius uerioradi ciquam Astrologi 502 paternitas quid 66 pater Hebraice quid dica 611 pater & filius quomodo dicantur 67 patris officium, producere omnia 41 per Patrem apud Platonem quid sit intelligen- pax uera ubi 23. uera dum 74 patres antiqui patres unde indicentur stum sublege receperint Christum uiderint 141. patrum scripta non tand Prophetarum & Apoftolorum legenda & exi stimanda esse 147. Icri pta secundum lectione diuinam esse corrigen- peccatum quid patribus Christus prædicauit in inferno patres in multis rebus, fal uz tamen fide & uerita. te scriptura, discrepalle à motore, id est, 146. Christo descendente ad inferos circumactos, & ad fumme felicitatis gra dum euectos elle 49. læpe & uarijs in locis et raffe à Patribus Eccleliæ Astro logiam reiecta este 426 patrimoniữ lupiter quan

do dissipet 583 patrocinium quale uitiu paulus Apostolus **5 Q.** Apostol.preceptor Dio nylij Areopagitæ hepta.3. Alemannus fo 110 679. Alexandrinus 586. Alexandri rit partibus planetarum ex Alexandría 618. Aegyptiaca 658 pauli Apostoli uerba con tra corruptores suorum scriptorum 206. epi stolam ad Thessalonice ses scripta ab hæreticis fallatam elle 206. Flo rentini sententia de A-**Atrologia** ad Paulum Cortelium Pi ci Mirandulæepilt. 3 6 ç quæ peccandi occaliones fugi endas effe quomodo Chri- peccare neminem nili in-, : . uitum qua substantia peccator unde nomen de ducat 151. qui peccauit tantum per tepus finitu uno peccato mor tali, & moriatur impœ= nitens, an puniatur in ge ternum? 2.8 2. in Adamo quid quid dicatur in sacrisliteris 154. mortale quodsit 214. morta ie pro creatu quomodo punatur 153. mortale quot modis capiasur 151, quarepuniquale malum 151. modo intelligatur ibid. losophi retulerint 507. lbi quomodo intelligaau 153, in spiritum

fanctum quid **ミアラ**・ cur reatus aliquando di catur 153. curin æternum poenam det secs dum Thomam 154. quare malum infinitum, dicatur 151, li, idesk, Ibi quomodo accipianus quot partes adiece- peccato mortali finiti teporis non deberí pænā infinitam fecundum tEpus, sed finitam tantum 150. deberi pænam dupliciter intelligi poznitentiam finiti peccapeccatum per Melliham folum effe expiatum folio 170. mortale, flniti temporis dignum elle poena aterna 154. in uoluntate elle no pof se nisi sit defectus in ratione 64. aliquado per solam actus cellatio nem, aliquando per pee eati dimissionem cessari in aliquo effe qt modis intelligatur ibid. elle intrinfece malum fi pro ofnitum 151. fensa & reatuin sacris li teris sumi 153. finiri quod modis dicat ibid. 153 peccato quod mala bomo libi conciliet in Peccato mortali si quis tantu per tempus finits manebif,iple no puniet nili per tempus finitum, quot modis intelligatur 153. mortali decedes cur puniatur in æternt tol. atur pæna æterna 154. peceata Eleemofinis esse redimenda secundum tempus quo in Peccato duo posse con fiderari natura quò omnes Phi in Pecunia enumeranda quid ponderetur 357 in Pede languinis millio quando falubria fit 69 \$

nodo damnatut 2 22.Apolog. perath fluuius Paradyfi peregrinationes ex qua cœli parte iudicentur to 886 peregrinationis fortes un de iudicentur perfectio fumma & abfoluta quæ 16. actio angelica 27 à Perfecto uno, nimirum genere est pfectissimű, ad cæteros eiuldem ordinis quali à fonte omnem perfectionem deri- petolirim à potentissimo uari iuxta Philosophos periodi humorum quò 500 lint reuerendæ periodicum quid Ptolemæus appellauerit 561 periparetici quid princle piumuocent 11. g. modo calum & fortuna defendant 524 peripatericorum sententia destellis 474. con fensus de caulis naturali desyderib. opinio 37. quodma xime studium sit 2[ peripateticos artem diperiarum reges quibus ar tibus institutifuerint fo opinio de hominis dignitate 3 14. cultus & honores erga cinum. persarum Astrologia Ion phantasia quid ge discrepasse ab Aegy phantasma quid apud Persas quo præcio primus 170. Apolog. Astrologi kuerint ibid pharmacusub quo signo philosophia uera q

pelagius in Epheliana ly- perficum mare quare sole clib. agitetur & æstuet item cum perue 481. nit ad Sagittarium rurtus placidum lit & naui ibid. gabile persida cui signo sit subie cta 619 personas in diuinis absolutis proprietatibus di-Itingui persualio exitialis & moitrola quæ 377 ab eo quod uno quocs pelat modus lic dictus ex ponendí biblia 178 obseruada esse mylteria accepille 418. petrus princeps AstrolodeAqui nentis 637. 156.Apolog.238. Leo 368. Attenda-447.Astrol. Mantuade Palude nus 88. 198. de Palude de Acci philolaus fol. 230 uinandi per altra respu- petri Alliacensis affirmatio de Astrologia diuina actam elle in adrio Anlis dictum મહો જ છે છે કાર magos 171. Apolog. in Petro Alliacense quæ 219 33 ptior Taltrologia 440 pharao Rex Aegyptior T

non sit dandum uirginem ingrediete flu phauorinus Philosophus 489.642. Philosophe quale testimonium adbi beat de Chaldzorum di **fciplina** phauorini dictum de Astrologorum prædictis fol. phauorinum Astrologia reiecille pherecides 95 philacteria elle quatuor tol. philastrius & Epiphanis qua in re discordent 1 26 petetià Deo aliquid duo philippus Macedo Ales xandri Magni pater folio 519.Astrolog.3. Mercuri numine multa Beroaldus ad Ioannem Picum Mirandulanti li-419.Astrol. : teras mittit 40 I weretes quale signum sit philippi Beroalditestimo nium de loane Pico Mirandula gorum 58.hept. Al- philippi Imperatoris ter-liacensis 225. Appo tio anno imperij Origetio anno imperij Origene incoepille leripta lua literis publicis mands-217.Apol. lus iuuenis ingeniolus ad Philippum Beroaldu epistol.loan. Pici Miran dulæ 347 dentibus in Sacrameto philolaum aureorum car minum authorem elle, no Pythagoram, ut no. nulli sentiant hept. 2 424 philon petri negationem totam philonis opus sapientiæ fol. næ 146. Apponen philosophandi ratio per numeros à quib. obseruata lit daicam Theologia 367. phonice facerdotes con numeros institutio ese epistol. ad Marsilium Bi tra Origenem pugnant philosophandum aut nihil elie, aut paucis lectidum Neoptelemos 377 65 philosophandum non es le lecudum opinionem nonnullorum phílg.

### MIRANDVLAM I. TOM.

philolophia quid quærat 358. quiddoceat322. uerillima in quo conliquomodo Stat 720. à Pythagoricis & alijs Philosophis appellata tuerit 170. aquib.ad nos manauerit 325.us. quæ sanctissima inter ce teras omnes habita sit 325.119. Theologica naturalis, & Mathemati ca, quomodo sit appella ta à Ptolemzo philosophiæ totius finis qui 318. contempla tiue præses qui conteptus 3 2 3. totius cognitione i lib. Moylis copræhendit 59. ge nera unde dicant 421. partes unde sumptæ 3 ad Philosophiam confequendam quibus aurib. opus lit philosophiam religionis ad Philosophum pertine-esse inchoationem 49. re, scire de syderib. quicnon elle, quæ homin**es** à religione semouet 49. in tria genera esse parutam iuxta Ptolemæum tol. 421 à Philosophia corrupta quid manet philolophica oratio cui Idææ limilis lit 354 philolophicam oratione similem esse simulachris Silenorum in Alcibiade philosophicum studium 290. Itudium non pro pter quæstum, sed propter ueritatis cognitionë expetendu esse 322 ad Philosophicum studiū q maxime incitare nos debeant 3 2 I philosophus quid ditterat ab oratore quomodo à poéta diffegat 358. quando uta

tur oratorio dicendigenere philosophi studiữ in quibus confiltat 352 à Philosophi instituto gd maximediuerlum lit 353 philosopho quod dicendi genus lit maxime expetendum - 355 philosopho in oratione q fidem concilient ibid. tenda 322. oratoriű genus dicendi dedeces & noxium elle 353. que necessaria sint ad co tione 355 ne omnia discernentem terrenum 315. operam sumere in sacris rebus & mysterijs debere quid eorum substătiam ordinem de confequitur fol. 416 à Philosopho syderum ui res & pprietates Aftroibid. logum uti ese in Philosopho M. Tuilius Cicer.quid requirat 355 philosophi ueri qui apud Græcos qui 170. Apolog. quale cognitionem de Deo habueibid. rint 45. an Det defi niri possint 537 quare lit expetendum philosophorumsententia ralium opinio de natura rerum 11. maximam partem, Astrologia contemplisse 417. antiquorum diuerfæsenten testimoni

de septem Planetis 6. & Aftrologorum affinia no-

lio 423. antiquorum mos & ritus legendi ua rios authores 324. ueterű, tam nouorű Catalogus copiosus 119. lententia de angelis 46 philosophis Platonica res publica à poétis adem pta traditur 355.epi. stola ad Hermolati Barbarum. qualia præmia lint expe philosophos expertes rerum obscurarti abțiciendos elle mulas 2. habere decet in animo, non in labris 355 firmandam fidem in ora ad Philosophos quæ oratio pertineat ibid. philosophum recta ratio, apud Philosophos de qui bus rebus agatur coelefte effe animal, non à Philosophis Astrologiam irrifam effe ex Philosophis qui Astro nomiam riferint 414. 415.416. & sequent. de Philosophis ta ueteribus, quam recentiorib. iuditium loan.Francisci Pici Mirand. 325.118 philostratus 357. . de Apollonijuita 369.6. pistol. ad Mantuanum Baptist. phoenicum Theologia 17 phylica cognitio que 5 1.3 phylicum genus Philosophiæundedicatur 421 phylicus quò omnia dirigat 721. demateria quomodo colideret 69 picus Mirand. interpres Pfalmorum in hept. z defecitate 46. natu à Picus Mirand. cur hoc onus interpretadi.lusce-1.3.hept.4 perit pieus quorum fententia fequutus in adoratione crucis tiæ de influentia syderti pietas ad quam felicitate nos promoueat pinus Ordelaphus princeps Foroliulenlis 447 mina multos fetellille fo pios & probos komines

quæ constellatio pareat 474 no alios noxios, inter Planetas omnes du -tol. 539 pisces, Cancer, & Scorpio & sequent. quare trigida ligna dică tur 🤐 612 pischon fluuius Parady. in Planetaru conjunctio- planetas Cosmocratoras pituitæ & atræ bilis moà Pituitæmotu, quarema gis diuerlus elle debeat \$01 bilis dodicatur 5.9 9 planetæ cuilibet duss do mus constitutas esse ab 6851. Astrologis planetæ errones qui 6 3 2. qui sint felicitatis autho res 536. quando feli ces & infelices lint 727. an moueant afficiantos se inuicem inherentib. fignis locatif 599. septem Planetarum acco eniopediant 21. qua modatio ad quid ¿do efficaciores lint 603. pro Planetarum numero fequantur ; cux aliquando alifi alifis int calidiores 481. guomodo nobis ppin-"quiores & remotiores fi de Planetarum exaltatio» : appellatus 1. quam quàm diu 1.ant 474. qui libet mundi imperiti teneat 551 planetarum primus qui planetas euenta non effi-684. duo genera 538. dignitas quæ 684. natura unde iudicet 725 fucceilus in annis qui fo lio 634. gaudis cum domibus ruere 691. aliorum præter Sole & - Lunam quomodo mu∙ tatiofiat 474. motus proprius quis 475, pductio quæ 58. uite tus 19. domib. Chal dæos non elle ulos 589. de Planetarum domibus rationes Ptolemæi de-**Atruuntur** planetarum aliorum du-

alios falutares effe 702. partes q-618 appellatæ nibus magna elle elticatiam renostro quod lit 506. uerlæ lententiæ 671 moueat 470.471. rint constitutione 566. lo ricos lissimum esse 670 Chiromanticos in uola plato 439.Astrol. xille nib. Aftrologorű ratio-607. & sic deinceps. cere 581. qui ad octauam sphæra referüt, 🗀 quib.lignis utātur 647. 🧠 Deorum nomine appel latos este à quibusda 79 omnes pari pallu proce dere secundum Aureliü gnis coniunctionib iun Aos non plus posse, 🕏 🔻 diuilos: magnascy illas conjunctiones nouum esseinuentum, de malo Ptolemæi intellectuna-692 septé Planetas perseptem Lucernas. in cadelabro

os tatum elle efficatie uniuerfalis modo ab Hermete sint inter Planetas qui præstä tillimilint ellenuncupatos 558 in Planetis quantum falla tus quando redeat 500 planetar vopus in corpo- tur 640. nullos esse sa pores opera an differant 515 à Pánetis maiora quam à motus rubre, quam atre de Planetarum motib.di/ stellis fixis præstari pos-1e 639 planeta obsessus quomo- planetarum chorus quid planetarif qui olim fueordinem incertum esse plantæ genus uiuentium sub Solis radijs despicatissimum constitutorum affectio- pluntam quid faciat 3 15 nes quales 600. digni plantarum uita in quibus tas 86 maiestas qua pos- rebus 39. sensus qua sederuntin primamūdi lis, secundum Pythago. ca uere assequi laborio- platas esse feliciores igni 46. Solis lumine ope habuisse modericad quid of post Plantas mixta quæ 13.254 manus septé montes fin plato, Atticus Moyles, à Numenio Philosopho Magiam amauerit 1 20. nes confutantur 606. quare Aristotele avayvo sily appellauerit 324. 118. cur Dioniperæ nigmata seripserit 122. Apolo. quare omnes poëtas à sua republ.eliminauerit, Philosophis afit eam ad gubernanda reliquerit 355.epistol. ad Hermol. Barbarum. Macrobium 46 ma- platonissententia de uno &Ente 244. opinio demundosublunari 5. hept. opinio de mundishept. 6. istos libros non elle, quorum inscriptio est de Vacca Magí, sed falso illi tribui 419. Astro. scripta ualde ob scura & occulta 2. & plexanotus, quid etticiat aureo litas, indicari 17 Aristotelis Philosophia eandem

### MIRANDULAM I. TOM.

eandem elle, à multis pbatur 119.326 platonis dogmata de hominis cognitione 29 platonis in Theatheo fen tentia de quince sensuu origine platon. decreta fidei Chri stianz ualde affinia esse 123.Apolog. platonis sententia desyde plotinus præceptor Porribus platonem feipfum nõ no uisse probat 29. A. strologiam indignam ef 🕆 fe, exittimalle 415. platonem nuspiam mentionem fecisse de Astrologico uerbo 416 platonem ad Aegyptios plotini opinio de natura discendi gratia descenplatone qui cum Aristo, tele miscuerit eum utraque lectam & rectius & locupletius habiturum 373 platonicas disputationes plotinum Astrologisom à facris precibus exorfas 43 platonicas disputationes de Plotino poenas sumà precibus exorsas des Inlle in eildem íbid. platonicus annulus platonicoră sententia de hominis felicitate 46. plutarchus phiam, de diuinis sem- serendis dogma sophias habitā esse sanctillimam fecudum Au gustinum platonicos p cateris Phi- circumferebant 118 pleiades quid exuscitent plutonis portum que uo potentia intellectiva quo pleiades tempore Ptole- poena damnatorum an sit lis sit \$8. mæi quo in ligno fueplenilunio fierimeliorem conceptum. plenikunij & Novikunij

tiones differantur 486. 487 plenitudo Euagelica qua plenitudinem totius esse 164 in Deo plotinus 78.90.259. quid derideat 590. de expoétarũ fabulis quid p cœli animi collatione 29 phyrii 416. Astrolog. Magum naturæ mini-Hrum non artificem ap-Pythagoræ hepta. 2. quid neget de radiorum temperatura 476. de anima rationali brutorum 720/Astrolog. plotini sententia de Mai go 328. deldæasen tentia 259. præceptorseupædagogs Am ad Marsilium Ficin. nem prædictionum fidem abrogalle 416 pliffe fatum, iuxta com/ mentitium Materni 416 34 in Plotino quid uenerandum 325.118 414 doctrinam seu Philoso-plutarchi de arborib.con 486 per inter omnes Philo- plutarchi defensio erga porphyrijsententia de A-Gnosticos hareticos g libros falfos, fub prætex in Porphyrio rerum copi 325.119 tu Zoroastri librorum, 419 losophis ueritatem imi pluto dominus subterra possibile quid nearum 652.673 : citent Altrologi 586 æterna 207 643 pæna transgressorum diuinæ legis 19 476 pænam alieui deberi, du-

tempore quare nauiga- pœonia quid profit 512 poéta & Philosophus &= modo differant inter fedo sucedi debuerit 54 poëte quare à republica Platonica eliminati sint 355. epilt. ad Hermol. Berbarum. fluat 656. sententia de summo bono politianus 268.347 pomerij inlignis senten. pellat 121. imitator pompeium divinatorum responsis plurimam fidem adhibuille, tamen infeliciter contra Cæsarem pugnaile 431.A. strolog. pontianus Pontifex subrogatur Vrbano Ponti-217. Apolog. pontificem uicem agere Christi nius fuit 367. epistola pontificum & conciliora quorundam decreta ro tra Astrologos 427.A. strolog. populus rudis qua Methodo sit docendus 4 porphyrius 2.74.120. de Magia 327. de pcibus 43. exquacœ li parte filiorum fortu-: nam accipiat 586. discipulus Plotini 416. Astrol. **strologia** ibid. am esselaudadam 118. 82 hept. 14 possidonius 98.2,93 modo in nobis & angegenerandi in divinisqualis lit 87. in angelis qualis animæ quatenus lit lub iectum uirtutum & ha. pliciter intelligere 238 ¿bittum .189 poten-

potentiæ animæ quomo do ab anima distinguan præcipientia ligna que di 605.606 præcepta non bona q 58 præceptorum decem cor principum interitu & cærespondentia 111.112 prædeltinationis ratio q tol. 64 prædicamenta quot sint a fol. prædicamenti ratio adali principibus uiris an stuquid quid ibid. predicendi ratio unde co mutetur 442 ad Predicendas mutatio-. nes uniuerfales qt uijs Altrologi utantur 627 prædictiones optimæ q Astrologorum . 530. , anni fato unde pendeat 725 prediction quatuor effe ; capita, quib. earu in cer- privationem rerum natu titudo demostrat 628 in Predictionibus in ea q obseruada Astrologi in ciderint præstan alias præsbyter processiones in divinis q Ioan,Indorum Rex 170. Apolog. præltigiari cuius propriti lit 352 præterita ex aliqua con- proclus 75. stellatione uideri no pof praxis quid 66.85 principium Hebraice gd in Proclo quid demiranfignificet 61. quo Atutis locorum indicant, quottuplex 681. terti principia prima oporteat lemper manere quomo do sit intelligendum 72 principior fallitas quo proportio quottuplex 79 modo demonstret 68 1 principijs non responde-

esse 4. quare obstandum lit 333 principes illiterati amoitrologiæ uane professo principum illiteratoru ad protheus dia Philosophie esse adtingenda. 377 priuatio quid quid secundum Albertu 304. quomodo consipium secundum Peripa teticos fugatrix quæ 13 priuationi que appellatio maxime conveniat 12' ralium principit elle 11 inchoatione elle formaflituerunt, quo pacto in privationes quodammodo Entia esse > 280 modo distinguantur 67 proclamandi & disputan dí rationem à multis cōtemni 323 Platonis interpres 259. Apolog. 531 proclí de Idza sententia fol. dum 325.118 strologi quatitatem uir prophetæ apud Hebreos qui 170. ante Moye fem quales fuerint 8 1 um additu ab Aristot. 11 prophetarum sensus: de Christi aduentu prophetia naturalis qua uiam habeat propolitio necellaria ad 169. dicens quid 70. re consequetia absurdu distandi quid 148. ite

propolitio quæ docedi gratia propolita est, gdibid. do abducti fint per A- propolitionem effe dupli cem 419 propolitiones quæ concedendæ sint des quæ costellatio præ 🤫 🚧 orra signa quæ di 🧸 cantur 605 315 duxio ad Astrologiam prouerbis de homine mi norimundo providetia qualis in Deo 98. item in intelligentia, in anima, in colo ib. 12.280. prouinciæ nostræsi cœlo comparentur quales fideranda 300. princi prudentiam indeferta ma gis esse expetendam, qualitation loquacitate 3 57 quid profint 431. de privationis expultrix & pfalmi apud hebræ08174 pfalmorum lectio fumme necellaria ı. tores decem qui 174. ordo quare non sit secudum hiltoriam ptolomeus Rex Aegypti orum 170. Apol. qua lis fuerit Astrology 420. 421. quo tempore incœperit Astrologie ope 729.Astrol. ram dare quos gradus cotemple, rit 615. quo tempore scripferit 421. Astrol. taxatur propter planetas loquens acfi ex elementis constarent 699. quid de confunctionib. magnis senserit in quot genera Philosophiam cotemplatricem diviserit ptolomæi regis cura librosfacros ex Hebraica lingua in Græcum sermonem translatos esfe 172. Apolog. liber de anulis 420. Astrol. 0pinio de maximis, mini mis, medijsci coiuncuo 559,560nibus ptole-

### MIRAND VLAM I. TOM.

ptolemæi rationes de pla nam scripta ediderit ibi. pythagóricorum & Perinetarum rationibus de-Aruuntur 692. do- Exus sit 120. num au + 172. · Animodaruocāt & au--thoritatibus & rationia diu Christum antecesses bus confutatur 662 TIE de Ptolemæi malo intelle pythagoræ mos iurandi 🕆 za fententia quedam gd Au contunctionum ma qui 254. dicta unde indicet tum elle 557 prolemato falsò ab Arabi cis inueltigationem par tilis Horotcopi per con ceptum ascribi, irratio nalé esse, & a multis Astrologis rejectam 663 ptolemæum nullis facie/ pythagoram fuam Philobus planetarum esse ulum 613. primum Astrolabiüinuenisse 715. Astrologi Astrologu ex Aegypti regibus full fe, secundum Albumasa rem 421'. Astrol. fatinecessitatem pernegalptolemæns quas partes planetarü retinuerit 618 🦠 ptolemæum Astrologia non elle ulum plus concepti, quam ge portassé hept. 1. nituræ tribuisse à Ptolemæo qui primus doretum simus habitus lit 421. tores qui gionum uarietas sit de-540 pulchritudo in quib per- plinæ F fectius reperiatur punctum quid 132 purgatio angelica actio purum impuro attingere : fol. tij magister 2+ quæ pellauerint

copoluerit 2. quam 124.329. utilepræce ptum 320. sententia suluit desyderibus 37. lex à quo sit uiolata 2.hept. decreta fidei Christianæ Apolog. ologia transtulisse 124. Apolo. ad Aegyptios maticam profecti effe 720.Astrol. primum Zodiaci obliquitate & syderalis scientiæ rudimentum excogitable fo lio 714.Astrol. seno nüquam existimasse fo-Aegyptiorum ubich ta- lio 320. pauca scri-xasseatch sugillasse 440. plisse 122328. mul in presigiendo antiscija i ta de Moysaica lege in A- -624. strologiæfidem non p-414 hept. 2 plenæ priscorû dogmaz tum & secretioris disciorlas effe 43. hept. cè lignificet

quam Magiam ample- pateticorum discordia Philosophia segma quodAlmuleti leu rea carmina quæ extant "cretiorem elle alijs 172 sensus de mundis pta.6. Metamorphoses 715-Astrol. unde 315. allegorignarum inuentum na facra appellata fuerint pythonissus augur apid ludãos, quem Saul con Quadrata radiatio quib. partibus confee ualde affinia esse 123. qualitas ueris q sst qualitatis prædicamenti ratio quid fophia ex Orphica The qualitates non esse eleme tis formas substantiales ad edifcendam Mathe- qualitates primæ à cœlo quatuor esse 505. primæ elementorum quatuor quib.fignis affigne tur 609. Keminæ& & mares que et a. ele mentofum quid mine sapientis dignum qualitatum primarti quatuor gauthores lint 50% qualitatibus primis non dependere omnes prædictiones Aftrolog. 504 504. fram Philosophia trans à Qualitatitib. primis an bella, & externa mala de pendeant 425 Rasse secundum Theo-quantitatis predicamenti ratio quid inter Astrologos doctif- pythagoricæ sectæ imita- quaternarij numeri myste rium quod Astrol. quomodo reli- pythagorica quastiones quaternitas qua fuerit, p quam Pythagorasiurauerit 5 o pythagoricas disputatio quies uera ubi 2 3 368 quiditas quid nes à facris precibus ex quies & finis gdHebrais tol. 27 pythagoricum paradoxo quinquagenarius nume-purgatorium fuisse 128 quomodo credibile sit rus quid figuret 174 pythagoras 126, filen- quomodo Magos and babani in filentificet of 170 "doctoris, de numerorit

uirtutibus, liber rabi Eliazar 175 radiatio attuplex lit 673 radiatio exactiflima un- regumac principum con de componatur 678 raditudinem respectű else cuiuslibet creati radius quid dicatur 47 radij uirtus & proprietas 594 unde radium esse gratiam 47 radijan omnes natura lua calidi sint & uiuifice ca-467 radő recti, reflexi & refrachi secretò, quid admoradiorum uis & efficientia unde uarietur 584 omnium mixtio qualis ex Radiorum mixtura an noua uis coaleicat affectrix operis noui, quod finguli seorlim radij no esticerent radios omnes milceri lem . per,non autem quali else asymbolos ibid. "raphaëlem cœlestem me» dicum dici 3 2 E ratio quomodo dicaturi: in Religione summa sapi mago Dei 163. ad nem habeat 79 rationis materia in colo religionum ortus unde qualis. rationes Astrologorii ina nes esse & ridiculas 679. rationalis parsquomodo dicatur 72 raymundi ars quæ 180 reatus quomodo peccatū appelletur 153. qua receptio quomodo apud Hebræos lit dicta 176 regis fortunam quomo, remedia duo esse ad condo Altrologi conside, sequendam aternam ui rent 627 . tam reges Ptolemaici Aegy= remigius pti quam diu ante Chri renes quo maxime inclisti incarnationem flogu- , nent

421. Astrol. renuere quale uerbum so 173 \_ crint ' nostri si cœlo comparetur quales fiant suetudo in construedis reptilia quæ sint urbibus 67 Inter Reges Aegypti & Alexandtű gui anni intercellerint 421.Astrol. nuncientur 627. e- res qui uerlionum caulæ unde resaspecie quid nullam of artem Altrolo gos tradidiffe, qua pofe sint inuestigari 666 79 ex Regnorum institutione Astrologos universa 627 60 religioni Christianæ A- res fortuitæ unde strologiam inutilem esibid. religionem ex qua cœli parte observent Astrologi 586. diuinam ab Astrologis referriad fyderum poteitatem tolio 540.546 entia confiltit li maxime fiant 578 . 539. uarietas unde de 540. species riuetur tantum sex esse, nec plus res elle futuras secundu Altrologos 578 religiones tam bonæ, 🥳 . malæan à cœlo dependeant 539 posse secundum Astrologorum opinione 578 3.hept. 3

lío 519 repræhensio utilior lauda tione 258 38. imperfectam phantaliam habere 38. media inter bruta animalia & plantas effe ibid. regnorum fata unde præ- in Republica Dei licto-357 528 initia ignota elle, rei lælæmaiestatis divine qui 40. sermonenul lo modo contra subie. ctumesse 129. fermonem subject of folia fata prædici posse fo- rem nullam posse intelligi nili Deus intelligatur 476 religionis ueræfundator 294. à specie gitimari, non ex subiecto 522. creatæ quatenus subsistant isi. creatæ quomodo summű bonum nanciscantur 46. fortuitæ que dicantur le cundum Aurelium Augultinum 524. tuitæ quot modis nobis accidant 719 rerum ordines duos esse iram quam proportio- religiones à qua parte coz lecudum Pythagoricos 298. omnium ratio fo lio 483, principia qualia secundum Lucre tium 357. fortuitarum caula que 522. omnium primordia ex quibus consistent 421. inferiorū diuerlitas unde oriatur 582. fortuitarum quomodo De re peccatum dicatur ib. religiones sex tatum esse us causa 523, tempus no ab Astrologia ut putauit Alliacensis, sed ab hiltoria elle petendum 564. abstrusarum que costellatio præsageatso lio 538. nomina que natura costant, quæ sint 338 357. interiorum diver litae

#### MIRANDVLAM I. TOM.

Masunde 513. quæ robertus Collotorto 164 differentiæ à cœli motu roberti Olchot sententia non pendeant resomnes luam haberi le riem seu principissa quo Medicem possesuiribus ad feli pistola 396. citatem ueram accedein Rebus humanis line ratione nihil quicquam orbis nouus inchaetur relith quid lignificet 61. Baccij Vgolini epittola 184. revolutiones Saturnias Alboasaris inuetum & rogerius Baccon hiltorns & rationiaduer per Revolutiones uel an norum uelgeniturarum Astrol. non posse judi-**673** thetoris officium quod thetores ne an Philosophi de rerum omniñ narhetorum eloquetia quid tia mentes auditorū tan chris ludificari ibid. thetores polle pro luo arbitrio in candida nigrū didum ibid. eloquentiæ omnia in quameuncy libuerit fa- rubrum mare formare, tollere, abijcere, amplificare posse ibi. rhetorices libri tres à Her molao Barbaro Latine translati 511 robertus Olchot Talchot 228. Iconia Anima 169. Apolog. ruffini opinio de Dogma

468 de malo & bono 299. Sabath quid significet 61 410 deductæ fuerunt fo- ad Robertum Saluiatum 5124 creatas no Christophori Ladini e artem tum Hermolai Barbari os qui tum Hieronymi Donati literæ accidere 528. inferio ad Robertum Saluiatum ribus multa nouari cum Bartholomæi Fontij epiltola -. fol. 121. scriptoris testimonijs seperulustuerit 419.Astrolog. rogern Bacconis error fo æstu mariş 494 73.0. Astrol. li romana lingua 356 pium sumpserint 630 quam laruis & simula-romanorum primus Rex 170.Apologi qui roræ tres filij cantores folio 274 uertere, & in nigra can = ros quid lignificet 61 uiribus rubra bilis quando oria-507 tur 629 li Martyris interpres folio 103. & Hierony salomon mus ubi dissentiant folio 199,200.201.& 399 - 202,203 rheumbarbarum quid o- ruffinus de Pamphilimar , tyris libro 20I 156. rustini opiniones tres de 2 I O

tibus Origenia epistola ad Laurentium sacerdos ministerio altaris integro anno reficitur, propter diuinandi 427.Altrol. Saluia- facerdotes apud Aegypti 170.Apolog. epistola 388. Saluia sacrascripta rarò à nobis leguntur 396 facramentum allumptio. nis à quo lit appellatum fol. 402 in Bacramento nihil ado-552 ad Robertum Saluiatum, randum esse adolatria uerba quomo» 407 do à Sacerdote pronuncientur 328.490. cur falsò ci sacrameta noue legis cau tet Seuerianum 426; las gratia elle : 64 Baccon magnus Astro- sacrarum lectione literalogiæ patronus cuius rum nihil fortius perfua deri & moueri uis & potentia quæ folectione lio 343. Deo nihil gratius, nihillio 48. figmenta de que utilius hominibus elle tura fint confulendi for roma Astrologi sæpe pul sacrum studium quib. ma ximè utile & necessaris , lit præstet 352. eloquen romani unde anni princi inter Sacrificandum unguium prælegmina no elle relecanda, prouerbium facrificia quid figuret so fagittario Sol quid præ-, stet 656 ad Sagittarium Sol cum peruenerit quid contingat ciem habitumch trans- ruffinus 115, Pamphi saleman fuerit Ierusalem · fol. 145 salomon de generatione 13. Plalmorum cantor 174. rerum mysteriarti allertillim, scriptor 4 falomonis liber lapientia dictum de congregatione aquarum 26. templum quam diu du-

muerit 355 Altrolog. salomonis liber sapientie gui in manibus elt num sitab eo coscriptus à Salomone ad templi de i folationem per Babylonios quotanni 52.hep. sapientes uarijanominib. famaritanorum & Hebre orum characteres . 3 5 8 samuel Ophrides quo in loco peccauerit quare non interfacerdo tes numeretur 145 samuelis animam uere à famuelem no fuille lacerdorem iuxta Augustiibid. Vanguinis millio in pede 698 Sanguinis millio quo tem pore commodissime fi-465 Saphar quid affirmet 829 saphyrum in similirudine saracenos Deum circulu saturni appellatio que 19. throniab Ezechiele decimű orbe delignati 17 sapientia uera quæ 48. mundana quid 345. quid 248. quomodo cta 357. lummain q reverendum 3 5,0 sapientiæ liber Salomonis qui lit 2. liber qui nunc existit non esse Salomonis ibid. liber dus interfacras scriptua 146. librum esse Philonis non Salomoibid. fapientiam per tractatio. nem Philosophorū ma's . gis obfulcari, quàm claram fieri 356. non aliter tractari à Philoso-. phis , qu'am marmorea domus, q pictura alba-

riam non recipit ibid. non elle, quæ æternæ in nobis lapientiæ imaginem obliterat, & similes faciat brutis inlipientib. tol. olimappellati à gentibus 169. seculiqua inpietiam cognouerint 48. apud Persas glue-169. Apolog. rint sapientum antiquoru celebre inititutum dæmone excitatam esse sapietes nuc apud nos taibid. tū istos existimari, g mer cenarium studium sapi entiæ faciunt 322. quæ constellatio procre quo tempore salubris saracenors dogma de angelis 35. legemad (f) coniunctionem referat Albumasar 577. legem quæ coîtellatio faciat appellaffe faraph quid 316 (ibid. faraphinorum fublimitas fardias quæ scripta ædide rit ab eloquentia lit distina fathan cur Christo promi serit regna mundé 111 consistat 719. per se saturnia unitas quæ 14 est quiddam diuinū & faturnias regiones quas uocent Aftrologi 551 faturnias revolutiones Al boalaris inuentum & hi Itorijs & rationi aduerfari planeta siccus & 539. frigidus 454. quem locum tenueritin prima mundi coltitutione 566 à meridionalibus fuerit cultus 540. quado co entes faciat 539. To na exponat 579. qua

cor. quarearide & fit gidus effe dicatur 421. gd in atram bilem influ-507. gmodo moueatur 468, in grannis decem periodos abfoluat 555. in Leone politus quid operet 5364 quem locum libi uendi. cet inter planetas & Cancer quo tempore Orbi magno prefuerint 553. Elupiter coniun cti quid efficiant 556. quare lit frigidus 466. quibus clymatibus presit 483. cum fuerit ge níture dominus quid agat leu lignificet 466. annoà terrena triplies tatemigrarit 562.563. cum Marte coniunctus quidefficiat 539. & lupiter quo anno mundi coniuncti fuerint 572 cui îphæræ prælit 111 itatus quo tepore a non nullis lit observatus tolio 630. reuolutiones quid sint 555. pars a Gracis quomodo sit di cta vis. Stellamps rum comodam effe ad res gerendas 438. ad terram proportio 472. & Martis coniunctio in Cancro quid efficiat 55% sublimitas ubi 608. reuolutiones quid adferant quare non lit comparan laturnus qui nobis influat laturni & louis primă fuise coniunctione à mudi initio faturno quot anni adhibeantur ob quam causam olim saturno aures hominis quare subjictantur folio 707 teplatores, plos, & sapi saturno infelicitas Ocimestris partus an reche adscribatur. fo-. 50 E litatib. uitæ contrarius lio . tatht.

#### MIRANDULAM I. TOM.

sturnum aquam lenem nominari laturnum qui populi co/ scotus in India regnari fecundum Aftrologorű figmenta · per Saturnum euenta no chabiti 665 ignem scalæ lacobo dormienti scriptura summa quæ 16 3 1 7 scenophegia festa ludço 631.Astrol. gineraspud Græcos gd fol 605 schematismi Lunæ quot 597 persciabat dictionemgd scientia Metaphylicæ qd Scientia humana quæ ma 168. quæ nos maximè de diuinatione Chri Iti certificat scientiæ naturalis subiectum quod 64. spiri re à Deo 25 patillimam uanitaté el-37. diuinandi perastra unde Genethliaci appbauerint cipuam esse interomnes. as contemplatrices 120 non elle ueras 100 schinlitera quid præsigu- senedum Schin quid significet 174 ad Scorpium Sol cum p-

ful. 656 83 lucrint 539. præsta- scotus in quo danet Tho-ri mentis aktitudinem & mam 222 consilif profunditatem scotus discipulus loannis de Guarra 158. Apolog. 483 sconsensus de Christi descensuad inferos 581 Scotistæ 8 4 fizonienlis interpres Al- scotistæ in quo conueniant cum Henrico 157 scala à Tartaro ad primit in Scriptissacris discrime duod 147 demonstratæ, quid figu scripturam continer ineffabilem ueritatem scripturas testimonis de de Christo adferri 56. & fechel modus exponendi biblia sic dictus 178 feculum neutrum quale fentire & opinari nobia fol. 109 sederolam liber apud He à Septembri anni initium bræos qui 178 71. deanima quid 73 sedis discipulus Aboasa. ris 665.Astrol. xime nobis opituletur seminis admissione prin- septentrionem uersus ans cipium hominis effe for 624 lio 166 semina terræ quo tempo- seraphim quid tum aliquando abduce seminum differetiz quid ualeant scientiam divinandi occu sensitiu autriutes in quib. Servire Deo quid extent se secundum Basilium sensitiuz quomodo ad ta Aristotelem . 31 ibid. seneca scientiam numerandi pre senecæ testimonium de seueriani sententia precla Vergilij stylo 401 artes liberales & seienti- senecæ certamen ch Clau seuerus dio Cæfare scientias Mathematicas senecam Astrologiam de riliffe 414 109 sensus quid 67. naturæ brutorum home 19

gressus erit quid efficiat lensum commune in così de elle iuxta Atistotel 31, commune non els se distinctum à sensuuix fus,&c. 86. ad receptionem speciei concur ri paifiue, ad iudicand desensibiliactive 64. interiorem phantaliam ·uocari ad Sensum commune Qa mnes uirtutes sensitivas colligi 31. imaginationis quæ referantur af fectiones 33, duatenus iftis liceat uti ibid. fenius quinque unde ma nent 31. quincy,quass quæque maría mediterranea, diffusos itrare cos poris continentem ibid. à natura prestiti quid co ducant mortalibus ibid. proprium eit g populi fumplerint 612 septenarij numeri mysterium malia nascentia, qualia sintiuxta Aristot, 483 81.316 reanni lint iacienda fo/ ferenitatis causa quæ 542 630 serpenti caput conteret q modo intelligatur 358 430 feruire tribus de causis 354 ibid 89 ad Seruitium quib.caulis induceamur ibid. sensum colligantur, iux- seruoru sortes unde dijudicatæ lint 119.326 feth gd significet ra de Astrologia 4.hept. 448 fub Severa primo Cæfare qui Philosophi floruerint 170 fextenarij numeri mysteria quid 98. comunis 63 à Siccinorum regno Varronem luž historiž exos lum

713.Astrol. fym elle Liculus Hebraus præcla-360 I gnum unumquodes in quot partes dividat folio 648 signi demonstratio quæ 68 tol. lignum cuilibet membro 697 648. humana & bruta unde sint dicta 725. عوه عي Luocalia que عيد hye malia quæ 692. cali= daquæ 652. iteterrea & aerea quæ ibid. pulchra quædicant 698 ibid. promilcua quæ frigida quæ lint 652. spectabilia quæ 21. diurna quæ 511. mposa Forta quæ 605. ibid. ligna Sooksvia Baeत्रीकृत्य quæ dicantur ibi. duodecim cur sint instituta 588. in quot partes quodlibet diuida tur ibid. quomodo di Stribuantur 723.724. **fecundum**Abrahamum Auenazram 648. a. quea quibus annumerã dalint 610. alpicere quæ apud Græcos di cantur 605. immota & fixa quomodo con Itituantur 647. . mobilia apud Ptolemæ um in qualphera lint po sita 644. à syderibus excitata quarum rerum 15. mobilia quantum distêt à gradibus immo bilibus 677. multiplicia tradita à Mathematicis 609. æquinoctialia & solstitialia quare mobilia dicant fo

lio , \$49. principalia lio 610. uniuersa qmodo Astrologi diui = dant 651. & imagines quomodo discernã- adiuncta esse tur 647.648. mobilia seu equinoctialia uel uerit Origenes folftitialia quæ non bene determinari item Signafixa & comunia quæ dicantur ibid. Itia quomodo Deo suo quibus primæ elemen= torfi qualitates allignan tur, quæ sint 610. qua 588 ticis nocturna quæ 611. lignorum definitio secun 649. natura duplex 609 mascula & forminea q signorum nature, & uires fam habeant proprietates Auenroda Aitrologos 651. naturam quò referat Auen rodan 690. Kimagi num differentia quæ tolio quomodo distinguant signorum distributio iuxta diem & noctem folio 611.612. norum initia a quibus punctis aulpicentur to-647. cur tantú in partes 300. 648 signis absolute conveni. do astruantur 698, convenientes proprieibid. probentur coeleites 37. elleman siones secundum Haly

Auenrodan' in Zodiaco quatuor fo- signa quadrata uel opposita contrarias haberi qualitates 497. duo semper planetæ cuilibet intelligibilia quæuoca-609. circa Signa multipliciter Astrologos aberrasse fo figna quæ nuncupentur figna seu animalia cœle. fignis mobilibus qui uta tur 647 creatori obtéperent 21. in Signis præcipientibus & obedientibus Aftrologos pariter deceptos esse re ficta lint à Mathema- à Signis imagines differrequants nominib.no . conueniant dum Haly Auenrodan de Signis amodo Altrologi fuerint comenti pri mùm & cognationes unde an filenorum fimulachra Al 647. : cibiadis que fuerint \$54. epist. ad Herm. Barbar. ni confutanțur 689. limeonis scripta Chaldai differentia que secundu ca in Genesim 4. Impletum uerbū quale 56. hept. 1 2. monumeta Benlagis opinio de Cabala arte 648 simeonidí poëtæ à Tyran no questio propolita de Deo 280,281. (73 duo- similitudines in ab. extet decim finium & termi. simplicius 72.119. Ariltotelis interpres 279. Apolog. divisiones simplichsententia de Ente & uno & sexaginta distribuan simpliciumulta,pmisisse, sed pauca pstasse 326. locuplem & copiosam entes qualitates quomo Philosophiam tradidis-118. Apolog. ſc absolute & simpliciter in Simplicio quid laudan dum tates quibus generibus linelifiententia de oratio ne signa colestia esse ciues per Sitenam apud Zoroaftrem quid intelligen. dum · 104 'Cirianus

#### MIRANDVLAM I TOM

[[rianus 98.259 firiani Theologia 96 lixtus quartus fummus Pontifex 123. Apol.330 societas inter hominem cessu anni tempora ya-& angelum qualis 31 socrates 57,242. mo- solis opera quæ riens quid egerit 321, dehom.dignit, focrates unde suam saptentiam exhauferit (18 fodomie peccatum quod sol cur sit à Deo creatus fol. sol quid nobis influst folio 539. oculus mun di 470. firmamenti Dominus 51. quo solis exaltatio quæ 480. modo nos illuminet fo-Tio 471, quibus falu taris, & quibus noxius 55. ubi exaltetur 606. 607. cum uenerit ad Arietem quid agat 480. quando violentius terras calefaciat 590. medius'ne an lecundus à Luna sit Tol qualem cognationem in Cancro & Ariete ostendat 20. quomodo frigiditatem inducat 465. in quibus lignis anni tempus immutet 649. in Leone quare rectores appellari 27. flagret 480. uisibilis solis proporțio adterram filius Dei secundum Pla tonem 55. quarepri ante Solis exortum herrius redeat 472, quafol quare in Arietemagis efficiat quam in Aqua de Solis declinatione 671 fol & Luna cur ambo ca: . lefaciant sol quare dicatur solum sol. ce 474. quibus, & ci & unde 32. quo ordine oriaturiux- partem Bachi ta Homerum solis domicilium quod fo Martem

lio 589 folis Ecclypsis in morte Christi quid ominauerit 111. accelluatque reriari ibid. calor 19. radios nobis propinquiores esse 464. motum principa lem elle inter cæteros ly derum motus... 82 solis pars à Græcis quomodo lit dicta 618, accessu & recessu mo= menta maris & corporum omnium immutatur disposition. 482 calorem esse ardentiorem Luna 464. Lunæ tātum radios efficaciam habere permutera sydera nihil nobis influere ob radiorū uel distantiam, uel imbecillitatem 521 684 solis lumen uitale esse fodefectus lio 463. quis primus prædixerit 714. Itatum quomos do Aegyptij considerauerint 630. & Lung nomine iplos syderum fol. productas fuille 86 resiccitatem faciat 464, de Solis motibus quam observanda 441 634 effe 320.

folem & ficcitatem & file giditatem ex accidenti tacere 464, diavoian appellari à Philosophia fol, 480 folem fextæsphæræpræ. esse iii. & lunam interplanetas effe efficis entiæuniuerfalis 558. multa operari, quæ ab alijs itellis tieri Altrologi putant folem firmamentum non deltrui solem, Lunam, & stellan cunctis gentibus seruifolem corporeum quare non amplius colams 55 ignem nominari polelle terra male 18. iorem centies lexagies **lexies** tandires inferiores, cæ- Tolem tum immortalibus primum 🔉 & tum mortalibus exoriri ac lucem ferre folem & Lunam principia effe ambo frigoris, & caloris intellectum dici à Philo sophis 32. firmamen tum non dissolui sed per fici 51. elle indiuiduum infirmameto 43, esse uirtutem omniu pla netarum 19. Venerem, & Mercuriu in sphe ra esse collocatos 468 mo Vere ad nos saluta- bas, plantas, & arbores aduersus Solenon esse smingendű secundű Pythagoram prouerbiff320 uariz sententiz sint 672 per Solem Christum opti mè imaginari posse 56 650 in Solis defectu duo esse ad Solem calida referri fo lip 471 foliquot anni tribuantur fole uirginem ingrediente quid accidat nobis adesse die & no- solem preesse diei recte di cum Sole lupiter si cogna tionem habuerit quid agat 43 solem concludi souem & à Sole nos incitariad ma-19 gnanimitatem 538 in Sols

in Sole omnium luminis seu caloris coditionum concurlum fièri 471 solon quam diu ante Chri 'fphæram nonam eande stum natum floruerit in Gracia 714. Altrologi <sup>5</sup>1174 fomnium quid in Somnijs rerum ignota rum causæ quæ ibid. sonum ferri secundum esse reale, usque ad principium nefurauditui fo 1500 63 . lio. fortem fortunæ guomo-617 sortem esse anima filiam sphararum nouem cole- sus temporalis, quo atsecundum Euripidem -fal. 531 sories fortuna quomodo spharas octo postrenjas spiritum Dei este in omni id dicantur. 618. · est, partes fortune quo-E-modo apud Meternum · appellentur · · · · · 618. Fifeu partes antiquitus p Efunes divilas fuille fo-Tion: 337 Sossgenes præceptor Ale- Sphinges pro sacris ædi- + & instrumentum 12.13 672.Astrol. xandri species intelligibiles non sphinges. Aegyptiorum celle necessarias 63 templis inscriptæ quid sphara octaua quando mota fuerit 677. sphæra nona à ghiinueta in Spirituali pugna armà - lit 643. nona qmonona an lit apud Ptole. 643 mæum Iphæra erratica firmamen ot ' · firhærð nónð quam appel 4 lationem habeat 19 Iphæram octavam seu de cimum orbem ab Ezechielèper Saphyrum in spiritus sanctus quomosimilitudinem throni de ' fignatum effe 17 inter Sphæram octavam & sedes Empyreas esse aliquod medium i 8 fohæram octauam errantem nouumá orbe uo-

erraticam terram dici to lio 1821 octauam & naturam haberi nonam & deci-647. mam per duás olíuas la per Lampadem in candelabro aureo fixas, indicari 17. nonam quo modo discernat Astrologi à sphæra octaua 646. erraticam me duas fol. stitum partituo · ibid. ibid. dux netur 18. decem el- 🗧 ratas esse à Zacharia per Candelabrum aureum distinctum septemluçer 🔧 mis. 1.7 admonucint 122.Apolog. quænecessaria sint 333 do sit appellata 645. spiritus sancto doctor ueritatis 2. lanctus que persona 171. na-tura 30. idem dux di Pater ibid. luminum 35. Deiinni luperaquas qui i 8. Domini superaquas 12 do ab utraque persona differat 173. Domi ni quam conjunctione esticiat 42. Domini Super aquas quid 3.0. Paulum Apostol 50 filios Dei

cari 17. octavam no spiritus quomodo à filio distinguatur 64. Do mini super aquas qualis fuerit 25. sanctus in quo numero uenerit luperfideles 173. sanctus magister ueritatis 1. Domini super quas aquas uerlatus lit in cre atione 35. Domini cur non dicatur ferri superaquas 12. Domini foyebat aquas qt dium esse inter duas as modisintelligendumfo i 9 lio 49. , amorem ad do Græciappellauerint sphæræ nouem colestes "Deum cuncia converte 7 re 41. fanctiprocele rendatur 64: amoris officium 2011 2012 terram dici unde ratioci bus 117. Operatific, abusiue dici 127. Do se iii. decemfigu- mini ferri supet aquas cœlestes 316. sanctű folum uerum interpretem else 7. sanctum esse Domini organum bus seu templis hept. 2 spiritum sanctum secundam sapientiam dici iux ta Cabaliftas scientiæ sæpe abducere à Deo 25. nostro intellectui adelle: etli corpori non lit copulatus 31. Domini non solū omnia præscivisse, sed etiam naturas unius mūdi fecisse 7. substantia maxime lucida esse secundum Medicos 10 tellectus 42. Domi- spiritum Domini primo die aquis incuballe 31. inter terrenum corpus & coleftem animi fubstantiam medium esse 30. sanctu persubstan tiam & essentiam idem esse cum ceteris duabus personis qui fouerit aquas, iuxta spiritu Dei uiuentes esse spiritus

#### MIRANDVLAM I. TOM.

foirleus supremi quando stellas inessicaces esse 453 Arabonis sensus de coelo creati lint 319 spirituum immundorum qui locus non prædeiti natus lit stella quomodo se habeat ad corpus corruptibi le 514. quæganiuam habeat propriam influentiam 512. quæ magis Christum natum demonstraust qualis fuerit 547 in Stellæ cuiuslibet uittu te,omnem uirtutem cor fol 512 stellam in cœlo nullam es tum, quod est sub Luna per Stellam magorti nul- stellis frigidis prædomilam constellationem incelligendam elle 547 Rella in quem usum sint à Stellis omnibus aliquid fixæ 22. quarealique nobis proximiores lint 685. an codem pacto omnes in nos agat 473. an idem eædem semper, an idem quoque diuen**fa largiantur** íbid. nam quomodo agāt in quare innos 470. uicem differant 473. eædem quo pacto alias íbid. Itellarum uirtus & potestellarum maxime hæren tium terræmoles 472. pertineat 638. imagines quò sint referenres nobis demonstret fo bus adversentur uirtutes in quo differat fol . \$12

quot numerent Astrolo gi in octaua sphæra 617. motu differri 473. fixas in lignis operari fo stratus loris effectrices effe iux-466. aliquas dici frigi re qualitatem secüdum rytnagoricos 474
stellas erraticas per Zo-Pythagoricos diacum non æquo curlu deferri 61 porum caducorum esse stellas alias à Sole & Lu- Ennio na aut nibil, aut certe pa substantia quid rum in nos agere 470 se, quæ non ambiat to- stellis mille tantum adiectis duobus uti Aftrolo gos 637 nantibus, an elementa frigida inualescant 505 defluere in nos 473 sint frigidæ 466. que à Stellis omnibus quatenus in nos aliquid influà Stellis num ex ea parte possint significari, ea q fiunt lupra naturam interdum 548.549. aliæpræter Solem & lu= à Stellis nullum alium fla inflari, præter calorem cœlestem quomodo differat ibid. in Stellis quæ calorisinaliter in nos agere pole de Stellis fixis quomodo logorum 582 de Stellis fixis quantum 637 omnium cognitio quo stoici quot causas rerum naturarum costituerint 12.in hept. dæ 22. naturam quæ stoici & Peripatetici in g-175 lio 692. diuersarum stoicorum sententia de ar

lio

decimo, id est, de octava **fphæra** 17 **straton** 36 3.bept, lio 649. tantum ca- studium quod abhorren dum 115 ta Abraha Auenazram studio Theologico nihil fructuolius das ibid. non muta- studiorum omnium finis qui subiectum & propria pas lio quomodo distingua subifices cur dicantur ab 84 substantia quid sectidum Anthonium Fauentin 257. primaquid 69 undedicatur 261. hu mana triplex 30. quo modo lit accidente prior 69. rerum sensibilium quomodo ab Hea racleto sit appellata 14. item quomodo à poë tis ibid. substantia orbium mundanorum quid quarad Deum redeatfo lio 48. animæaqua principio formata & gd conferat tum terrenis corporibus substantiæ prædicamenti ratio quid 463 Substantiæincorporeælo cum nullum effe tentionem faciant 466 substantiam elemetalem elle tripartitam pugnét dogmata Astro inter Substantiam & acci dens medium non elle fol. aberrauerint Astrologi substantiam corporalem tieri non polleline quamultis titate 196. modisdiciposse 264, non cognolci per speciem propriam 66. 0/ peratam nihil polle ope rari ad extra te divinandi per astra so substantiarum naturalium definitiones quales

substantias intellectuales gna, siue causa, partem in Syderibus passio qua elle principales: 28. spiritales uarns reb. huius mundi corruptibilis nullam effe à Deo præfectas elle so septem Sydera elle aquas lio fuffenus sufficientia nostra unde suibus gignendis qui di- sydera saltem quales cor- syllogismorum genera qt es oportunior lit 487 fummum bonum quidfo fummum hominis bonű syderum munus quod 70.uideBonű. Superbia quale malum & a uitiūm' 2551333 zontra Superbia remedium puod 333 Superiora quid inferiori- syderum actio quomodo r bus influant Superstitiones unde prodeant 438 **lusce**ptibile quid 162 fyderis cuiulque uim uni uerfalem effe, 512 Tydera in quem finemlint fundat**a** fydera quomodo agantur 489. quæ uniuer fali influxu polleant 19 Iydera quatenus interio-"sibus aliquid influant syderum cuiuslibet admi 382. an inferiorum li-- gna tantum lint, & non e etiam caulæ fydera in cœlo quomodo collocata lint à mundi constitutione 566. posita ut lucerent in cœ To, & illuminarent terrã, equid lignificent -43. meadem cur alias altiora, jalias interiora uidean-2:furm Lydera in firmamento an juti partes eius nobiliocres, an uti animalia lint, oin luis iphæris iuxta Peripateticos 37. quæ in Bydertimotu quid no- tempestates suturas, non minora faciant 515. anpollint urbes euerte, de Syderum motibus da tis & aëris conditione

68 re 508. sive sint sicausa Astrologia qua 544 fub cœlo ci ad ea loca in quibus olim fuerunt 580.581 porum diuerlitates faci ant 508 fyderum ortus 10 motus triplici ratione laris dos quæ 511. efficentia quæ fecundit Prolomæum & poteltas quæ nes quomodo compos thematicus nantur fyderum uires, tam expetabiles elle 708. de eorum influxu Astroloriæ niitratio quot annos du di magnam inesse uim in doceant permutandis rebus & tarlisim quid 479. omnium uires bo nas esse & salutares sed ob hominum uitia inter deat cas fieri 606 syderum substantiam Phi gatã esse

riz fententiz sit admittenda est de interrogationib. ex Syderibus futura przdicere unde occasione acceperint Aegyptij fo 722.723 372 Sydera num possint redu Syderalis scientia rudime tum quis primum inue. nerit 714. Astrol. fol. συμπαθέα quid Græcis fo lio 121.328 20. virosley quid Graci appellauerint 559. differt 468. particus te per ouvodoy quid Ptolemæus intellexerit folio 509. fyria sub quo Planeta sie collocata 629 uarietur 479. uirtus syriani sententia de Ente 582. & uno motus & configuratio- fyrus Effren inlignis Ma-18.hept

rimentis, qu'am rationi. Tabernaculum Moylis bus homini impericru- in quot partes seu latera fuerit diuilium ptap. gorum opiniones ua- tabernaculum à Moyle 582 constructum secundum effigiem seu formā mun ibid.hepta. 634 tabet Chaldæus 544. lyderum aliorum radijs tabulæ Mackuieles quid 369 multipliciter afficiendis taurus signumcœleste un denomenhabeat 655. à Leone quomodo diffi dum noxisator malefi- tauri signum quale 652 538 tela ad repellendos Hebræorum falsos errores losopho, motum Astro- de aduentu Christi 57 nomo, habitumuel po- tempestates quibus tem> lituram Astrologo, dele poribus maxime suscite 4 i 6 Etur bis præfiguretur 511 de Planetis, sed de uen-

## MIRANDVLAM I. TOM.

iudicandas esse captiuitatem Babylonitemplum sub Dario rege 555.Astrol um quæ mone ædificatum quā-Aftrol. Eldra ad captivitate lub anninumerent 52.hep. ad Templi Ierosolymita- terra nitida unde conficia terram ante Solis exorto ni primam instauratiotepus plenitudinis quod corum tempus rerû unde sit petendum. tenebræquæ tenebræ luper facië abyltenebræ quomodo fecun ibid. id eft potentia in cluditur, fupra qu**od** nidum ligniticent 42 Christo esse uictos 51 fed fuille tenebras non super terrã, produxerit tenirus Babylonio Astrologus tentationem vincere dula tum aliquid tantum pro terra corpus nostrus signia tephilla orationes signifi- terra inanis & uacua quo magnum fieri aut uide-174 terentius & M. Tull. Cice ctionis modum signifiro quomodo latinitate differant tetentius Varro Romang ceat linguæ culmen spolitionem quid regratur serra quid

503 terra quid figuret templuminstauratur post terra arida unde constata lit cam lub Zorobabel fo- terra curinanis dicaturiz terram esse materiam ina-132. Apol: terra quare ante luce ua/ cua fuerit extructu quam diu du- terra Dei, & terra uiuenti stare templum primum à Salo terra qua in re similis sit lucis natalem Lunæ diu permanserit 555. terra quibus rebus ornetur -Tepli instauratione sub terra quos fructus debeat seu cœlum dare Tito Vespasiano quot terra à quib. Luna appel- torum despicatissimum lata tur nem à Moyse quotanni terra causa materialis se- fol. 572. Astrol. cundum opinione Stoi- terram producere perfes s terra cuius mentio fit in aqua 564.565 terra erat inanis & uacua aqua domicilium esse fo 49 inanitate quid significet lio 12.18 rum nomine appellata quodutring terris condum conjunctionis mo angelis quomodo ina hil uilibile nobis is s tenebrarum principes à terra inuisibilis animi no. lentius calefaciat 590 stri substantia tenebras non essecreatas, terra cur alia ante Solis ex daa occupatam fuisse i-49 : ortum, alia post Solem dolis sed super faciem abysii terra cur unum genus ta= mere nequiri, nisi aquin 35 tum animantiū producat 65.8 terra cur ante Solis exorciùs est, quàm iread pec duxerit, aquæ uerè ni-333 · híl cet 401 terræ dispositio quid do-44 ibid. terræradices quid 103 ad Termini necessarij div terræ naturam quæstella sestamenta duo; nouum 702 repræsentet -64 terræ bonis non esse ab- rum referantur 12 utendum

45 terræinanitatenonà Deo esse creatam 19 terram quæ faueant 27 nem & uacuam 30 terram ex quatuor rebus 336 terram fuisse inanem ante 18 terram terrenum elie corpus 42 15 terram esse firmamentum 26 terram omnium elemens effe exiguos fructus tulifle 12 Ctiora animantia, quam Euangelio, q sint 26.27 terram potius auium, qua 18. que octo sphæra terram illud recte uocari nis & uacua dicatur 35 terram quando Sol uio/ 27 terram totam excepta lu-56 terram uacuam lucem suintercedentibus 35 57 in Terranihil magnu præ ter hominem : ficari 56 in Terris nihil tam adeo modo primum coniun : ri, ut authorem corlum mereatur (5:19 42 terrenis sepè cœlestia nomina indi tertulianus contra Marcionem & uetus ad quem nume 27 in Tetragono quot signa repe

reperiantur 595 ad Thadeum Vgolinum 366 terum milho thaletem primu Solis de- theocriti dictuinligne 32 qua phœnices nauigāt, Astrol. thalete apud Aegyptios theologia suprema quæ thomas Anglicus 164. Philosophalle 720 thalmud Hierosolymita. rum quando ſcriptű 54. hept. ite Thalmud Babylonium quando ibid. thalmudica doctrina qua in Theologia subiectum doscripta sit 54.hepta. thalmudica doctrina con theologo quid maxime tra quos lit scripta 🔒 800 cem sitædita ibi. Apol. thalmudilte 53.hept. thalmudistarum sentētia deaduentu Christi ibid. theologorum sensus de thomæsententia de Chri hepta. thalmudistas conuenire theologorum via comu- 137. sentetia de Deo tempore Mellihæ chalmudift. cõfideri Chri ibid. stum uenisse thalmudistas Christa ob thebanus commentator theon thebanidictum de fatine theon interpres Græcus pistol. 528 thebit quot dies costitue- theophilus quid de conv rit per annum 672 themiltius themistius per Hermola- theophili Episcopi episto um ex Græco in Latint 268 inter Platonicos 256 themistifi sententia de ldæa themistif stylus themistif uerba de Deo fo the phraim quid themistium eleganter de

partib. Philosophiæseri theutones quare omnes 118.Apolog. plife Ioannis Pici Mirand. li- in Themistio quid laudadum fectus & minoris Vrsæ theodorici sentetia de arinuentorem fuille 714. theodorici sentetia de A**ftronomia** 414 16. quid 67. uiato & ueniat 358 theologie sanctissime mu nus quod 318 quod noceat IOI item quo tempore in lu theologi num possint De um definiri 5 3270 Theologice scientiæ 66 tis mundo angelico 5 cum nostris depredicto : nis quæ uocetur 135 & Ente ex Aristotele caterisque tol. 658. theon Astrologus Ptolemæi **ferit** læ sermonem translatus fo theophrastus 712 Phi- dum losophus grauissims 375 thomistæ boratam Philosophiam · Sacramento **Cripfille** 259 in Theophrasto quid ue litsubiecta 376 nerandum · 8 I

bonæ eorporaturæ & al bi coloris sint 325.118 theutones Apostolicæse dis cur omnes reuerendillimi fint te diuinandi per astra 37 thiangi aures quales fuerint 354. epist.ad Her mol.Barbar. risquid 86. quidin= thomas 16.83.123. A. quinas 128.291.543. & Henricus in quo dissentiant 157. in quo damnetur à Scoto 222 67 thomæAquinatis coclusiones uarie 63. Aqui natis liber de Necromaticis imaginibus: 420. Altrolog. Aquinatis unde scientiam habeant sententia de reb. fortuisti præsentia in inferno 54. theologos nostros myste thomæsententia de adoria religionis maxime e ratione Crucis Christi Philosophis confirma, thomæuerbademalofo-419 lio 272. lententia fal sua peccata non uenire theologicu genus Philo- sa de crucis adoratione affirmasse ibid. sophiæ unde manet 421 fol. 157. Apol. 157.Apol. 472 thome Medij Epyrota Fa 673 bella & stylus 366.e. 684 thomam solidu de aguabile contineri iunctionib. magnis sen- ad Thomam Medium Pi 557 ci Mirand.epistola 362. alia 200. Apolog. in Thoma quid laudan-8 3 themistius inlignis autor theophrastū grauiter ela-thomistarum opinio de 118. Apol. thracio cui signo colessi 325.118 thronum luditif firmitate itare 308 thesauri reperti cuiusdam thronorum potestas ibi. agricultoris caula q 523 tigrites ubinalçantur 483

#### MIRAND VLAMI. TOM.

| fimzus _                                           | 15.314.                       |
|----------------------------------------------------|-------------------------------|
| timæus fum                                         | mus Philoso-                  |
|                                                    | trologus fo-                  |
| lío                                                | 4 I S<br>nima rationa         |
| li                                                 | liillia lationa<br>2 t        |
| timei Metho                                        | dus in instru                 |
| endis Aftro                                        | dus in instru<br>enomicis pre |
| centie                                             | • •                           |
| fub Tito reg<br>Iudzi Hili<br>fol.<br>tob quid lig | e Hilpaniarü                  |
| Iudzi Hilp                                         | pania expulli                 |
| TOI.                                               | 571.Altroi.                   |
| toletanum c                                        | anicet or<br>acilium auid     |
| in Astrolo                                         | õcilium quid<br>gos decreue-  |
| . tít                                              | 427.Altrol.                   |
| τίλμα Marti                                        | spars 618                     |
| tonitrua un                                        | de fiant fo-                  |
| lio                                                | 649                           |
| tonitrua ex e<br>rijs confici<br>re fiant in       | quibus mate-                  |
| re figuria l                                       | antur oc qua-                 |
| waxe quid I                                        | Babylonij <b>a</b> p-         |
| pellärint                                          | 614                           |
| totila quare                                       | dictus litDei                 |
| flagellum                                          | 528                           |
| tragurienlis                                       | Episcopus fo                  |
| lio,                                               | 2 i 5<br>subi 2 i             |
| tranguillita                                       | tia tria in qui               |
| bus confif                                         | itimago 94                    |
| transcenden                                        | tia sex alia fo               |
| lio                                                | 85                            |
|                                                    | es diuinæ le-                 |
|                                                    | œna punian-                   |
| tur -                                              | 3,9                           |
| triangulator<br>trigemistus                        | res qui 63 5<br>3.7.3         |
| trigonica ra                                       | diatio que-                   |
| a modo à G                                         | ræcis lit dicta               |
| fol.                                               | 598                           |
| trigonam ra                                        | adiationem el                 |
| se benefica                                        |                               |
| int int                                            | ores qui dicti                |
| •                                                  | 635<br>ores duos iã-          |
|                                                    | ptios statuisse               |
| fol.                                               | 61 j                          |
| trigonum q                                         | uot partibus                  |
| constet                                            | 594                           |
| in Ingono                                          | quot ligna in                 |
| <b>ne</b> viauri.                                  | 595                           |
|                                                    |                               |

de Trigonis & trigono-609 trinitas diuina in creatura multiplex 40 Yupermüdanorum quomodo dicatur trinitas tertia Deorum su íbíd. modo dicatur fiteri debeant 108 trogus unde suarum hi-713 troili Maluetii liber de for tibus ad Troilum Maluetium ibid. epiltola tunicæ Pelliceæ quæ fotyrannus cõfulens Simo= nidem poëtam de Deo foli 307

Valeriani dogma 209 uanitas uanitatum quid fol. uapor quomodo humidas imprelliones in me dia aut infima regione 458 aëris faciat trapor qua ratione in alcum conscendat 47 uaporem in altum conscendere non posse, nisi attractus radio Solis fo ibid. tur 490 uarro 12 uarro Theologus Roma uarro unde luam historiam lit exorlus 713.Astrolog.

lio cratoribus rationes A uates optimus qui 530 strologorum refutantur uates pellimi qui secundum Homerum & Cecilium uau quid significet 109 trinitas secunda Deorum uenæquo Lunæ tempo-465 re incidendæ 77 uenatio Socratis qualis fol. permundanorum quo- uendentes de templo eiecti, quid figurent // 5 \$ trinitatem Cabalista con uentos orientales calidio res elle occidentalibus fol. storiarum exordium te- uentres hyeme quare call diores lint qu'am æstate fol 366 uenus in quo signo exaltetur. Ioannis Pici Mirandule venus quam dignitatem habuerit in prima mundinstitutione quareolimà meridiona libus populis fuerit honorata ueneris domiciliti quod 589. officium 515 ueneris ad terram propor ueneris pars à Grecisquo modo sit appellata folio ueneris & Lunæ sfinitas unde deprehendatur fo ueneri quot anni allignetur uenerem aéri comparari à Luna concludi 18. 19. qui populi coluerint uapores unde exulciten : uenerem nos incitari ad hilaritatem, ad beneuolentiam, elegantiam que ciuilem 538 249 ueneré esse felicitatis au-ेthorem 536. octaug fphæræ præelle isenerem & domus Mare uarronis sententia de sur estis, & horoscopi domiperstition i Origine so ham esse 💎 🖙 🛪 Q 2 uene-

wenere & Lunam cur foe verum primum quod fomineas qualitates nuncuparint Altrologi tolio 610 ad Venerem, hominem uerum, unum, bont, Ens quendam nunquam ni/ si coacte, accessisse foper Venerem duplicem. , de qua in Sympolio Pla tonis dictum, quid intel ligendum lit aceruatus fuerit quid aueli tepli scissura quid o- ueri definitio uellius Astrologus 636. uellij sententia de partib. planetarum uer quale futurum situn- lio de præuideatur neris qualitatem futuram 560 486 lio 480 uerbum quomodo fusces uergilius perit Carnem uerbum in quo sit 80 uerbum luum lacerauit uergilii stylus 110 um supremum quod 5 \$ uerbi corporati miraculu giæ elle predictum 574 uerba Moylis quæ expoaduentu Christi 53.he/ in Verbis ambiguis & dum esse ad interionem loquentium werum quid

lio 309. **fecundum** Aurelium & Augusti- uindicta quid num quid 2 5 2 sint ibid. quareunu anima, sed in mente effe 294. omne, omni ue-(e quomodo Deo infint foli 265 hept. 6 veri definitio secundum Augustiaum 274.275 . 687 Super Verum quare dicatur Deum esse 260 619 ueritas solidissima quæ so 254 530 ueritatis splendor & lux **ubi a**mittatur 25.5 qua constellatio osten- ueritatem numerum sequi audiri polle 59 citentur 553 170.Apolo. ceps iuxta Heremiam. quid uergili dictum de arbori bus conferendis 416 re non lint induenda fo lio 650 nis tam exigua scripta ediderint inenda author suscepe« uia communis quæ 134. & 135 uerba oraculi Heliz de uictorinus Pictauiclis fo lio 213.Apolog. uictorinus an saluus sit fol. foli multiplicibus reuerten- uictorius Philosophus fo uisus sensus lio

na feu epigrammata fo? lio 364 vinum exaqua factumod figuret quomodo omnibus in- uinum qualiter fanguis Christi fix 2611 & fallum non in vinum non remanere in Sacramento polt confe crationem ro debere consonum el- uino cur aqua milcentur fol cum Venere lupiter li co- uerum, bonum, unt, Ens uites concupilcentiz co bestijs nobis comunes effe uires si desunt, audatia laus erit, i magnis & uoluisse sat est 324. 00 cultas cœlestibus no in cile uirium actus & perfectio in corporib.terrenis une de proueniat ad Virginem Sol cfi peruenerit quid accidat folio ueris, natura qualis desivueritate nihil lucundius in Virgine probaquid de teltandum uere cur tonitrua fiant fo uergiliæ qmòdo alias uo lub Virgine Sol quid effic ciat 357 virtus virtutum quæ 28 190 uergilius poetarum Prin uirtutes in quo ponenda lint 401 uirtutis confummatæctiam primos motus am= putare uerbi corporati benefici- ueltes nouæ quo tempo- uirtutum omnium norè mam & regulam debere elle per scientiam Astrolo- ucteres cur de rebus diul ulreutes morales & Car, dinales remaneri in patria etia post refurrectio nem uisibilibus naturæ signis, inuisibilia dei nobis Phi losophantibus ostendi 320 223 uilio qualis actio 35 3 6 408 uita æterna quæ 3 48 149 de Villa Ioannis Pici Mi- uita quare imperfecta di 258. randulæ amœna, Carmi , catur 247 via

## MIRANDVLAM I. TOM.

bite nostra quomodo in- ximus sit. lio 316.317 uitæ fortes unde judicate ptenarijqui 96. uirtutem spiritu lucido ad à Vira integritate menté stam sperare posse 375 uitam omnem elle morta univerfalia unde 👉 ad Vitam zternam possidédam duo remedia elwites lub quo Lunz tempore fint plantandæ fo-486 uitibus ponendis lumen decrefcens minime foeibid vicibus cædendis quæ dies lung mexime idonea sit ibid. uitiliginem morbumquo modo appellent Græ-480 uitulos autumno magis caltrari 487 uiuendi genera tria 359 ultionem læpe opus iuiti tiæ elle 4 4 ultores decem intra unuquema elle 80 unitas individua quæ folio 254. undesitdeis omnit principalissima triplex 40, principiü totius mundi 45, 0mnium numeroru prin-Unitas, qua unum libi est unum quartirerticopula, quibus modis conunitatis pacem quid perturbet 523.524.255 #nitati qui numerus pro-

formanda sit ad exem- unitatem esse Deum ibi. plaruitz Chenibicz fo. unitatem antecedere ibi. unitatem diltingui à pun cto fint 635. humanæle- unitatem sola perfectam & simplicem folicariamque elle corpus transfundi 30 unitate nihil perfectius fo ibid, lio fanam, firmam & robu-per univerfale quid intelligatur 514 68 uniuerlum quid 512 unum quid 21.79. quid Secundum Parme nidem 244. secunda volucres cali Dionysium quid 245. quid dicatur secundum Dionyliff 260. quid dicatur 293. in quæ 753 dividatur unum, uerum, bont, Ens 254. non addere 65. quo modo sub Entis ratione concipiatur unum quare Deus dica 268 thagoricos unde appellationem habeant fimul quid 41 unum, Ens, bonum, ueru, quomodo omnibus in-41. in reb. 40. unius prædicamenti ra. tio quid 90 quæ 41. in creaturis intra Vnius terminos gd concludatur 241 45. o. uniquid opponatur 242 unum Ente elle luperius quid sit secundum Par menidem 245, esse 84 prius Ente 241, Ensæque concreta effe, quomodo intelligatur 260, esse Ente commu nius quare dicatur 2 5 1.

unum Metaphylicum ele le fundamentum upius Arithmetici do, ello concretum nomen 460. post Vnum, uerum, bont Ens, alia duo genera esle que reb. infunt; nimia rum Aliquid & res 2 5 2 super Vnum quare dica. tut Deum esse per Volatile quòd creatif est die quinto, quid intel ligatur uolucres an acrem inhabitare dicipossint incertum 37 uoluntas antecedes Dei quid uolūtas in rebus magnia est laudanda volutatis motus quo tendatur quomodo Deo infint fo uoluptas optima ubi 25\$ supra Ens ugluptas intelligentiam consequens optima & diuturna 252. uoluptas qualemalű 255 uoluptates quare nos am plectantur unum & bont apud Py- urbanus Pontifex Roma nus quo tempore uixe-217. Apol. rit unum primum & trimit in Vrbis constitutione si pars colum obtinuerit, principes eius ciuitatis gladio plarung perituex Vrbis fundatione A. strologos prædici posse urbium fata unde prenucientur 627. inida ignota elle 666. uae Station i cause que 528 ex Vrbium instaurations quomodo Astrologí pdicant urfæminoris qua Phæni ces nauigant primus inuentorqui 714.Astrol. & Ens esse zqualia 243 uultorem cadentem quag re Pro-

713.Astrol. tum elle Liculus Hebræus præclaii gnum unumquodes in quot partes dividat folio 648 figni demonitratio quæ 68 lignum cuilibet membro 697 648. humana & bruta unde lint dicta 725. uocalia que 698, hye malia quæ 692, cali: da quæ 652. iteterrea & a érea quæ ibid. pulchra quæ dicant 698 ibid. promiscua quæ frigida quæ lint 652. mascula & forminea q 610. spectabilia quæ 21. diurnaquæ 511. 605. mposa Forta quæ figna wooksvia ibid. Blessagera quæ dicantur ibi. duodecim curlint initituta 588. inquot partes quodlibet diuida tur ibid. quomodo di itribuantur 723.724. quomodo distinguant **fecundum**Abrahamum Auenazram 648. a. quea quibus annumerã dalint 610. alpicere quæ apud Græcos di cantur 605. immota & fixa quomodo con Itituantut 647. . mobilia apud Ptolemæ um in quaiphera lint po sita 644. à syderibus excitata quarum rerum 15. mobilia quantum dilitetà gradibus immo bilibus 677. multiplicia tradita à Mathematicis 609. æquinoctialia & solstitialia quare mobilia dicant fo

lio 649. principalia lio 610. uniuersa qmodo Astrologi diui-& imagidant 651. nes quomodo discernãtur 647.648. mobilia seu equinoctialia uel solstitialia quæ non bene determinari item Signa fixa & comunia quæ dicantur ibid. stia quomodo Deo suo quibus primæ elementorū qualitates allignan tur,quælint 610. qua refictalintà Mathema-588 ticis nocturna quæ 611. lignorum definitio secun 649. natura duplex 609 fignorum nature, & uires fam habeant proprietates Auenroda ni confutantur 689. ditterentia que lecundi Astrologos 651. naturam quò referat Auen rodan 690. & imagi num differentia quæ folio lignorum distributio iuxta diem & noctem folio 611.612. norum initia à quibus punctis auspicentur tolio 647. cur tantū in partes 300. 648 tur signis absolute convenie entes qualitates quomo do astruantur 698. convenientes proprieibid. probentur coelestes 37. esseman liones lecundum Haly

Auenrodan' in Zodiaco quatuor fo- signa quadrata uel opposita contrarias haberi qualitates 497. duo semper planetæ cuilibet adiuncta elle intelligibilia quæuocauerit Origenes 609. circa Signa multipliciter Aitrologos aberraile fo signa quæ nuncupentur signa seu animalia cœle. signis mobilibus qui utacreatori obtéperent 21. in Signis præcipientibus & obedientibus Aftrologos pariter deceptos effe 605 à Signis imagines differrequants nominib.no conueniant dum Haly Auenrodan de Signis amodo Astrologi fuerint comenti pri mùm & cognationes unde an filenorum fimulachra Al 647. : cibiadis que fuerint 354. epist. ad Herm. Barbar. limeonis scripta Chaldai cain Genelim 4. Impletum uerbű quale 56. monumeta hept.12. Benlagis opinio de Cabala arte 648 simeonidi poëtæ à Tyran no questio propolita de Deo 280,281. (73 duo- similitudines in gb. extet decim finium & termi. simplicius 72.119. Aristotelis interpres 279. Apolog. diuisiones simplicifiententia de Ente&uno & sexaginta distribuan simpliciumulta pmisisse, sed pauca pstasse 326. locuplem & copiosam Philosophiam tradidis-118. Apolog. ſe absolute & simpliciter in Simplicio quid laudan dum tates quibus generibus linelifiententia de oratio ne signa colestia esse ciues per Sirenam apud Zoroastrem quid intelligendum 104 'lirianus

#### MIRANDVLAMI TOM.

98.259 Ciriani Theologia lixtus quartus fummus Pontifex 123. Apol.330 societas inter hominem cessu anni tempora ya-& angelum qualis 3 1 socrates 57,242. mo- solis opera quæ riens quidegerit 321, dehom.dignit, focrates unde suam saptentiam exhauferit 518 fodomie peccatum quod sol cur sit à Deo creatus sol quid nobis influat folio 539. oculus mun di 470. firmamenti Dominus 51. quo modo nos illuminet fo-Tio 471. quibus falu taris, & quibus noxius 55. ubi exaltetur 606. 607. cum uenerit ad Arietem quid agat48 o. quando uiolentius terras calefaciat 590. medius'ne an lecundus à Luna sit Tol qualem cognationem in Cancro & Ariete ostendat 20. quomodo frigiditatem inducat 465. In quibus lignis anni tempus immutet filius Dei secundum Pla rius redeat 472, qua- productas fuisse sol quare in Ariete magis uariæsententiæsint 672 per Solem Christum opti fol & Luna cur ambo ca: . lefaciant sol quare dicatur solum cle 474. quibus, & ci & unde 32. quo ordine oriaturiux- partem Bachi ta Homerum solis domicilium quod fo Martem

lio 589 96 solis Ecclypsis in morte Christi quid ominauerit iii. accessuatque reriari 480 ibid. calor 19. radios nobis propinquiores esse 464. motum principa lem elle inter cæteros ly derum motus... 82 folis pars à Græcis quomodo lit dicta 618. menta maris & corporum omnium immutatur disposition 482 solis exaltatio quæ 480. calorem elle ardentiorem Luna 464. Lunæ tātum radios efficaciam habere permutera sydera nihil nobis influere ob radiorū uel distantiam, uel imbecillitatem ' 684 solis lumen uitale esse solio 463. defectus quis primus prædixerit 714. statum quomos do Aegyptij confiderauerint 630. & Lune nomine iplos syderum 649. in Leone quare rectores appellari 27. flagret 480. uisibilis solis proportio adterram fol. 472 tonem 55. quarepri ante Solis exortum her= mo Vere ad nos saluta- : bas, plantas, & arbores aduersus Solgnon esse &-56 resiccitatem faciat 464, de Solis motibus quam efficiat qu'am in Aqua- de Solis declinatione 671 observanda 441 fol. 634 effe

folem & ficcitatem & his giditatem ex accidenti facere 464. diavoiam appellari a Philosophia fol, folem fextæ iphæræ præ• esse iii. & lunam interplanetas effe efficis entiæuniuerfalis 5584 multa operari, quæ ab alijs stellis tieri Astrolo+ gi putant folem firmamentum non deltrui accessu & recessu mo= solem, Lunam, & stellag cunctis gentibus seruisolem corporeum quara non amplius colame 55 ignem nominari polle 18. esse terra maiorem centies lexagies **lexies** tandires inferiores, cæ- Tolem tum immortalibus primum, & tum mortalibus exoriri ac lucem ferre folem & Lunam principia esse ambo frigoris. & caloris intellectum dici à Philo sophis 32. firmamen tum non dissolui sed per fici 51. elle indiuiduum infirmameto 4 2, elle uirtutem omniñ pla netarum 19. Venerem,&Mercuriuin fphe ra esse collocatos 468 mingendű secundű Pythagoram prouerbiusia mè imaginari posse 56 650 in Solis defectu duo esse ad Solem calida referri fo lip 471 soli quot anni tribuantur sole uirginem ingrediente quid accidat nobis adesse die & no- solem preesse diei recte di cumSole lupiter si cogna tionem habuerit quid aux- partem Bachi 320. gat 578 43 folem concludi Iouem & à Sole nos incitari ad ma-19 gnanimitatem in Sole

### INDEX IN 10. PICVM'

in Sole omnium luminis seu caloris coditionum concurlum fieri 471 solon quam diu ante Chri stum natum floruerit in Gracia 714. Altrolog. fomnium quid 7.74 in Somnijs rerum ignota rum causæ quæ ibid. sonum ferrisecundum elfe reale, usque ad principium nefurauditui fo 1500 63 . lio fortem fortunæ quomo-617 soitem esse anima filiam sphararum nouem cole- sus temporalis, quo atsecundum Euripidem -fal. : sories fortunæ quomodo sphæras octo postremas spiritum Dei effe in omni 618. dicantur · est, partes fortune quoeir, partes fortune quo- netur in decem figu- mini ferri supet aquas - appellentur 618. e leu partes antiquitus p Funes divilas fuille fo-· Rior: \*\* \* 2 (337 nis Sofigenes præceptor Ale- sphinges pro sacris ædi- + & instrumentum 12.13 672. Astrol. xandri species intelligibiles non sphinges Aegyptiorum celle necessarias 63 templis inscriptæ quid Iphara octaua quando imota fuerit 🐬 677. Iphæra nona à ghinueta in Spirituali pugna arma lit 643. nona gmonona an lit apud Ptole. 643 · mainh Iphæra erratica firmamen '' to Sphera nonà quam appel latíonem hábeat Sphæram octauam seu de cimum orbem ab Ezechiele per Saphyrum in spiritus sanctus quomo. & cœlestem animi subfimilitudinem throni de ' fignatum effe inter Sphæram octavam & sedes Empyreas esse aliquod medium fohæram octauam errantem nouumá orbēuo-

erraticam terram dici fo lio i 8 : "betauam & 'sphæram nonam eande naturam haberi 646. nonam & deci-647. mam per duás olíuas fa per Lampadem in candelabro aureo fixas, indicari 17. nonam quo modo discernat Astrologí à sphæra octaua 646. erraticam me quas fol. · ibid. stitum partituo ibid. dux ratas esse à Zacharia per distinctum septemluçer 17 admonucrint 122.A= pològ. quænecessaria sint 333 do sitappellata 645. spiritus sancto doctorueritatis 2. lanctus que persona 173. natura 30. idem dux di Pater citur ibid. luminum 35. Dei innisuperaquas qui 18. Domini super aquas 12 do ab utraque persona differat 173. Domi ni quam conjunctione efficiat 42. Domini Super aquas quid **3**.0 • Paulum Apostol 50 filios Dei

cari 17. octavam no spiritus quomodo à filio distinguatur 64. Do mini fuper aquas qualis fuerit 25. sanctus in quo numero uenerit luperfideles 173. san= ctus magister ueritatis 1. Domini super quas aquas uerlatus lit in cre atione 35. Domini cur non dicatur ferri superaquas 12. Domini foyebat aquas qt dium esse inter duas as modisintelligendumfo 19 lio 49. amorem ad do Græciappellauerint sphæræ nouem colestes "Deum cuncta converte 7 re 41. fancliprocele rendatur 64. amoris id terram dici unde ratioci bus 117. Poperatible. netur 18. decem el- abuliue dict 127. Do cœlestes 316. sanciű ratas elle a Zacharia per coelettes 3 16. lanctu Candelabrum aureum solum uerum interpretem esse 7. sanctum esse Domini organum bus seu templis hept. 2 spiritum sanctum secundam sapientiam dici iux ta Cabalistas scientiæ sæpe abducere à Deo 25. nostro intellectui adesse: etsi corpori non lit copulatus 31. Domini non solū omnia præsciuisse, sed etiam naturas unius mūdifecisse 7. substantia maxime lucida esse fecundum Medicos 10 tellectus 42. Domi- spiritum Domini primo die a quis incuballe 31. inter terrenum corpus stantiam medium esse 30. sanctu persubstan tiam & essentiam idem esse cum ceteris duabus personis qui fouerit aquas, iuxta spiritu Dei uiuentes esse 59 spiritus.

#### MIRANDVLAM I. TOM.

creati fint 315 spirituum immundorum qui locus non prædesti natus lit stella quomodo se habeat ad corpus corruptibi le 514. quægan fuam habeat propriam influentiam 512. quæ magis Christum natum demonstrauit qualis fuerit 547 in Stellæ cuiuslibet uirtu te,omnem uirtutem cor fol 512 stellam in cœlo nullam es tum, quod alt lub Luna 513 per Stellam magorti nul- stellis frigidis prædomilam conitellationem intelligendam elle 547 fixæ 22. quare alique nobis proximiores lint an eodem pacto 685. an idem eædem lemper, an idem quoque diverla largiantur ibid. aliæ præter So<del>lem</del> & lunam quomodo agât in quare innos 470. uicem differant 473. eædem quo pacto aliàs ibid. lint stellarum uirtus & potestellarum maxime hæren tium terræmoles 472. pertineat 638. imagines quò lint referenres nobis demonstret fo bus adversentur szirtutes in quo differat tol **SI2** 

birieus supremi quando stellas inessicaces esse 453 Arabonis sensus de ceelo quot numerent Astrolo gi in octaua sphæra 637. motu differri 473. fixas in lignis operari fo firatus loris effectrices effe iux-466. aliquas dici frigi re qualitatem secudum Pythagoricos 1 474 Itellas erraticas per Zodiacum non æquo curfu deferri 561 porum caducorum esse stellas alías à Sole & Luna aut nibil, aut certe pa substantia quid rum in nos agere 470 se, quæ non ambiatto- stellis mille tantum adiectis duobus uti Astrolo 637 nantibus, an elementa frigida inualescant 505 Rellæin quem usum sint à Stellis omnibus aliquid defluere in nos 473 sint frigidæ 466. que à Stellis omnibus quatenus in nos aliquid influatur omnes in nos agat 473. à Stellis num ex caparte possint significari, ea q fiunt supra naturam interdum 548.549. à Stellis nullum alium fla tum terrenis corporibus inflari, præter calorem cœlestem quomodo differat ibid. in Stellis quæ calorisinaliter in nos agere pole de Stellis fixis quomodo 639 logorum 582 de Stellis fixis quantum fol. 637 omnium cognitio quo stoici quot causas rerum naturarum costituerint 1 2.in hept. dæ 22. naturam quæ stoici & Peripatetici in glio 692. diversarum stoicorum sententia de ar lio

37

decimo, id elt, de octava **i**phæra 17 **straton** 36 4.bept, 649. tantum ca- studium quod abhorren dum ta Abraha Auenazram studio Theologico nihil fructuolius das ibid. non muta- studiorum omnium finis qui Subiectum & propria pas lio quomodo diltinguã tur subijces cur dicantur ab Ennio 84 substantia quid sectidum Anthonium Fauentin 257. primaquid 69 undedicatur 261. hu mana triplex 30. quo modo sit accidente prior 69. rerum sensibilium quomodo ab Hea racleto lit appellata 14. item quomodo à poë. ibiđ. 421 Substantia orbium mune danorum quid quæ ad Deum redeat fo lio 48. animæaqua principio formata & gd conferat substantiæ prædicamenti ratio quid 463 substantiæincorporeælo cum nullum effe 127 tentionem faciant 466 substantiam elemétalem elle tripartitam pugnet dogmata Altro inter Substantiam & acci dens medium non elle fol. aberrauerint Aitrologi subitantiam corporalem fieri non posse sine quatitate 196. multis modis dicipolie 264 non cognosci perspeciem propriam 66. 0/ peratam nihil polle ope rari ad extra te divinandi per astra fo substantiarum naturalium definitiones qua-

#### INDEX IN IO. PICYM

substantias intellectuales elle principales: 28. spiritales uarns reb. huius mundi corruptibilis nullam esse à Deo præfectas effe fo feptem Sydera effe aquas lio 26 fuffenus sufficientia nostra unde suibus gignendis qui di- sydera saltem quales cor- syllogismorum genera qt es oportunior lit 487 fummum bonum quidfo fummum hominis bonu fyderum munus 70.uideBonű. quod Cuperbia quale malum & uitium 2551333 zontra Superbia remedium guod 333 superiora quid inferiori- syderum actio quomodo bus influent 481 Superstitiones unde prodeant 438 Susceptibile quid 162 fyderis cuiulque uim uni uerfalem effe. 5 I 2 lydera in quem finemlint tundata fydera quomodo agantur 489. quæuniuer fali influxu polleant 19 Iydera quatenus interio-"sibus aliquid influant syderum cuiuslibet admi 582. an inferiorum si-- gna tantum lint, & non e etiam caulæ fydera in cœlo quomodo collocata sint a mundi 566. constitutione polita ut lucerent in cœ To, & illuminarent terrã, equid lignificent meadem cur alias altiora, ialias inferiora uidean-606 Lydera in firmamento an iuti partes eius nobiliorres, an uti animalia lint, 3 din suis sphæris iuxta Pe-, ripateticos 37. quæ in Bydertimotu quid no- tempestates suturas, non minora faciant : 515. ampoilint urbes euerte, de Syderum motibus da 🗼 tis & aëris conditione

sive sint si-68 re 508. causæ Astrologiæ quæ 544 fub cœlo ci ad ea loca in quibus olim fuerunt 580.581 porum diuersitates faci ant 508 fyderum ortus 10 motus triplici ratione laris dos quæ 511. efficentia quæ fecundit Ptolomæum & potestas quæ nes quomodo compos thematicus nantur fyderum uires, tam expetabiles elle 708. de eorum influxu Aftrolonilitratio quot annos du 🕒 di 544. lyderum aliorum radijs tabulæ Macliuieles quid magnam inelle uim in doceant permutandis rebus & tarlisim quid 479. omnium uires bo nas esse & salutares sed ob hominum uitia inter deat cas fieri syderum substantiam Phi bræorum falsos errores losopho, motum Astrogatã esse

gna, sine causa, partem in Syderibus passio qua lit admittenda est de interrogationib. ex Syderibus futura prædicere unde occasione acceperint Aegyptij fo 722.728 372 sydera num possint redu syderalis scientia rudime tum quis primum inuenerit 714. Astrol. fol. συμπαθέα quid Græcis fo lio 121.328 20. vivodlop quid Graci appellauerint 559. dittert 468. particus te per ouvodoy quid Ptos lemæus intellexerit folio ibid. 509. Syria sub quo Planeta sie collocata 624 uarietur 479. uirtus syriani sententia de Ente 582. & uno motus & configuratio- fyrus Effren inlignis Ma-18.hept.

rimentis, quam rationi. Tabernaculum Moylis bus homini imperscru- in quot partes seu latera fuerit divisium ptap. gorum opiniones ua: tabernaculum à Moyle 582 constructum secundum ettigiem leu formā mun ibid.hepta. 634 tabet Chaldæus 369 multipliciter afficiendis taurus lignumcœleste un denomen habeat 655. à Leone quomodo diffi dum noxisator malefi- tauri signum quale 652 538 tela ad repellendos Hede aduentu Christi 57 nomo, habitum uel po- tempestates quibus tem> Situram Astrologo, dele poribus maxime suscite ·tur bis præfiguretur 511 de Planetis, sed de uen-

### MIRANDVLAM I. TOM.

indicandas esse captiuitatem Babylonitemplum sub Dario rege 555.Altrol mone ædificatum qua-Aftrol. Esdra ad captivitate sub anninumerent 52.hep. ni primam instauratiofuerint tepus plenitudinis quod corum tempus reru unde sit petendum · tenebræ quæ tenebræ luper facië abyl-12.18 dumlignificent 42 Christo esse uictos 51 fed fuille tenebras non super terra, produxerit tenirus Babylonio Aftrologus ¢entationem uincere dul∗ tum aliquid tantum pro terra corpus nostrüsigni« 174 ro quomodo latinitate differant tetentius Varro Romane ceat linguæ culmen spolitionem quid regra- repræsentet tur Serra quid

503 terra quid figuret templuminstauratur post terra arida unde conflata sit cam lub Zorobabel fo-terra curinanis dicatur 12 terram elle materiam ina-132. Apol. terra quare ante luce ua/ cua fuerit extructă quam diu du- terra Dei, & terra uiuenti ftare um quæ templum primum à Salo terra qua in re similis sit lucis natalem Lunæ diu permanserit 555. terra quibus rebus ornetur -Tepli instauratione sub terra quos fructus debeat seu colum dare Tito Vespasiano quot terra à quib. Luna appel- torum despicatissimum lata ad Templi Ierosolymita- terra nitida unde conficia terram ante Solis exorto tur / nem à Moyle quotanni terra caula materialis se- fol. 572. Astrol. cundum opinion é Stoi-terram producere perfee 51 terra cuius mentio fit in aqua 564.565 terra erat inanis & uacua aqua domicilium escefo 49 inanitate quidlignificet lio 18. quæ octo sphæra, terram illud recte uocari rum nomine appellata quodutring terris contenebræ quomodo fecun i bid. id eft potentia in cluditur, fupra quod nidum coniunctionis mo - angelis quomodo inanis & uacua dicatur 35 terram quando Sol uio/ tenebrarum principes à terra inuisibilis animi no lentius calefaciat 590 stri substantia tenebras non esse creatas, terra cur alia ante Solis ex da a occupatam fuisse i-49 Cortum, alía post Solem dolis sed super faciem abyssi terra cur unum genus ta- mere nequiri, nisi aquis 35 tum animantiū produ- intercedentibus cat 65.8 terra cur ante Solis exorciùs elt, quam ire ad pec duxerit, aquæ uerè ni-333 hil tephilla orationes signifi-terra inanis & uacua quo magnum fieri aut uideterentius & M. Tull. Cice ctionis modum lignificet 401 terræ dispositio quid do-44 ibid. terræ radices quid 103 ad Termini necessarii die terræ naturam quæ stella testamenta duo, nouum 64 terræ bonis non esse ab- rum referantur 42 utendum

45 terræinanitatenon à Deo esse creatam 19 terram quæ faueant 27 nem & uacuam 30 terram ex quatuor rebus 336 terram fuille inanem ante 3 9 18 terram terrenum elle corpus 15 terram esse firmamentum 26 terram omnium elemens effe exiguos fructus tulille 12 · Ctiora animantia, quam Euangelio, q sint 26.27 terram potius auium, qua hil uilibile nobis 27 terram totam excepta luso, hept. 56 terram uacuam lucem su-57 in Terranihil magnű præ terhominem 5119 ficari 50 in Terris nihil tam adeo modo primum coniun. ri, ut authorem colum mereatur 42 terrenis sepe cœlestia nomina indi tertulianus contra Marcionem 702 & uetus ad quem nume 27 in Tetragono quot ligna

#### INDEX IN IO. PICVM

reperiantur 595 ad Thadeum Vgolinum Ioannis Pici Mirand.li-366 terum millio thaletem primữ Solis dequa phœnices nauigāt, Aitrol thalete apud Aegyptios theologia suprema quæ thomas Anglicus Philosophalle 720 thalmud Hierosolymita. rum quando scriptű 54. bylonium quando ibid. thalmudica doctrina qua in Theologia subiectum doscriptalit 54.hepta. thalmudica doctrina con theologo quid maxime tra quos lit scripta 🔞 800 cem litædita ibi. Apol. 53.hept. thalmudilte thalmudistarum sentētia hepta. cum nostris depredicto : nis quæ uocetur tempore Mellihæ thalmudist. cosideri Chri itum uenisse ibid. thalmudistas Christi ob ibid. affirmalle thebanus commentator theon 658. thebanidictum de fatine theon interpres Græcus 528 thebit quot dies costitue- theophilus quid de conrit per annum 672 themiltius themistius per Hermola- theophili Episcopi episto um ex Græco in Latinu læ **268** inter Platonicos 256 themistifi sententia de le themistif stylus 37¢. themistif uerba de Deo fo the phraim quid themistium eleganter de

partib. Philosophiæseri theutones quare omnes plisse 118-Apolog. in Themistio quid laudadum theocritidiciüinligne 32 fectus & minoris Vrsæ theodorici sentetia de arinuentorem fuille 714. theodorici sentetia de A-**Itronomia** 414 16. quid 67. uiato risquid 86. quidin= ueniat 358 hept. ite Thalmud Ba- theologie sanctissime mu 318 nus quod quod noceat 101 item quo tempore in lu theologi num possint De um definiri 53270 unde scientiam habeant Theologice scientiæ 66 mundo angelico 5 ex Aristotele cateriscs fol. sophiæunde manet 421 theon Astrologus Ptolemæi lerit fermonem translatus fo theophrastus 7 13 Phi- dum losophus grauissim9 375 thomistæ boratam Philosophiam Sacramento **Criplille** 259 in Theophrasto quid ue sit subiecta nerandum · 8 r

bonæ eorporaturæ & al bi coloris lint 325.118 theutones Apostolicæse dis cur omnes reuerendillimi lint te diuinandi per altra 37 thiangi aures quales fue. rint 354. epist.ad Her mol.Barbar. 164. & 3 2 8. thomas 16.83.123. A. quinas 128.291.543. & Henricus in quo dif. sentiant 157. in quo damnetur à Scoto 222 67 thomæ Aquinatis cockuliones uarie 63. Aqui natis liber de Necromaticis imaginibus: 420. Aftrolog. Aquinatis sententia de reb. fortuitis deaduentu Christi ibid. theologorum sensus de thomæsententia de Chri sti præsentia in inferno thalmudistas conuenire theologorum via comu- 137. sentetia de Deo 135 : & Ente 54. theologos nostros myste thomæsententia de adoria religionis maxime ratione Crucis Christi Philosophis confirma, thoma uerba demalo fo-419 lio 272. sententia fal sua peccata non uenire theologicu genus Philo, sa de crucis adoratione fol. 157.Apol. 472 thome Medij Epyrota Fa 673 . bella & stylus pistol. 684 thomam solidu de aquabile contineri iunctionib. magnis sen- ad Thomam Medium Pi 557 ci Mirand.epistola 362. alia 200. Apolog. in Thoma quid laudan-325.118 themistius inlignis autor theophrastu grauiter ela- thomistarum opinio de 118. Apol. thracio cui ligno cœlesti 325.118 thronum ludity firmitate itare 316 308 thesauri reperti cuiusdam thronorum potestas ibi. agricultoris caula q 523 tigrites ubinascantur 483

#### MIRAND VLAMI. TOM.

| fimatis 15.314.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| timaus fummus Philoso-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| timæus fummus Philoso-<br>phus & Astrologus fo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| lio 415                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| timæus de anima rationa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| li 2 t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| timei Methodus in instru                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| endis Astronomicis pre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| fub Tito rege Hispaniaru                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Judzi Hispania expulsi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| fol. 571.Aftrol.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| fub Tito rege Hispaniaru Iudæi Hispania expulsi fol. 571. Astrol. tob quid significet 61 toletanum cocilium quid in Astrologos decreue-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| toletanum cocilium quid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| in Astrologos decreue-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| rit 427.Astrol.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ώλμα Martispars 618                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| એλμα Martis pars 618<br>conitrua unde fiant fo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| lio 649                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| tonitrus ex quibus mate-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ris conficientur & que                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| refiant in Vere 480                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| tonitrua ex quibus mate-<br>rijs conficiantur & qua-<br>re fiant in Vere 480<br>sizzes quid Babylonij ap-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| pellarint 614                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| totila quare dictus lit Dei                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| flagellum 528                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| tragurienlis Epilcopus fo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| lio 2 i 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| tranguillitaeuhi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| tranquilliras ubi 23<br>tranicendentia tria in qui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| bus consistit imago 94                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| transcendentia sex alia fo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| lio 85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| transgressores divinæ le-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| gis qua pœna punian-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 4 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| tur 39<br>triangulatores qui 635                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| trigemilius 37.3 trigonica radiatio quo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| modo à Græcis sit dicta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| fol. 598                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| trigonam radiationem el                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| trigonocratores qui dicti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| fint 635                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| trigonocratores duos tã-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| tumAegyptios statuisse.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 601                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| trigonum quot partibus<br>confeet 594                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| In Trigono quot ligna in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ueniantur 595                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| THE STATE OF THE S |

de Trigonis & trigonocratoribus rationes A uates optimus qui 609 trinitas diuina in creatura multiplex lupermüdanorum quo- reincidendæ modo dicatur trinitas tertia Deorum lu íbid. modo dicatur fiteri debeant trogus unde suarum hi-713 troili Maluetii liber de for tibus ad Troilum Maluetium ibid. epiltola tunicæ Pelliceæ quæ fo-104 tyrannus colulens Simonidem poëtam de Deo foľ 307

Valeriani dogma 209 uanitas uanitatum quid fol. 59 uapor quomodo humidas imprelliones in me: dia aut infima regione - aëris faciat 458 uapor qua ratione in altum confeendat 47 scendere non posse, nisi attractus radio Solis fo ibid. tur 490 uarro I 2 uarro Theologus Roma am sit exorsus 713.Astrolog.

lio 530 strologorum refutantur uates perlimi qui secundum Homerum & Cecilium 40 uau quid significet 109 trinitas secunda Deorum uenæquo Lunæ tempo-465 77 uenatio Socratis qualis fol. - -99 permundanorum quo- uendentes de templo eiecli,quid figurent 58 trinitatem Cabalista con uentos orientales calidio 108 res elle occidentalibus fol. storiarum exordium te- uentres hyeme quare call diores lint quam æstate fol 483 366 uenus in quo signo exaltetur Ioannis Pici Mirandule bremis quam dignitatem habuerit in prima mundinstitutione 566. quareolimà meridiona libus populis fuerit honorata ueneris domicilia quod 589. officium 515 ueneris ad terram propor tio 472 ueneris pars à Grecisquo modo sit appellata folio ueneris & Lunæ affinitas unde deprehendatur fo lio ueneri quot anni affignëtur 834 uaporem in altum con- uenerem aéri comparari à Luna concludí 18. 19. qui populi coluerint uapores unde exusciten uenerem nos incitariad hilaritatem, ad beneuolentiam, elegantiam que ciuilem 249 ueneré esse felicitatis auuarro unde suam histori- thorem 536. octaug fphæræ præelle isenerem & domus Maruarronis sententia de sur vis, & horoscopi domiperstition of Origine for ham esse 575 uene-Q 2

#### INDEX IN IO. PICVM

wenere & Lunam cur fc uerum primum quod fomineas qualitates nuncuparint Astrologi tolio 610 ad Venerem, hominem uerum, unum, bont, Ens quendam nunquam ni/ si coacte, accessisse folío < 1.8 per Venerem duplicem, , de qua in Sympolio Pla tonts dictum, quid intel ligendum lit cum Venere lupiter li coaceruatus fuerit quid aueli tepli scissura quid o- ueri definitio minetur. uellius Astrologus 636. uellij sententia de partib. planetarum uer quale futurum litun- lio de præuideatur weris qualitatem futuram 560 486 niatur 480 uerbum quomodo susces uergilius perit Carnem uerbum in quo lit 8 • uerbum suum lacerauit uergilä stylus 110 um supremum quod 58 uerbi corporati miraculu giæ elle predictum 574 uerba Moylis quæ expoaduentu Christi 53.he/ in Verbis ambiguis & dum elle ad intétionem loquentium werum quid

lio 309. secundum Aurelium & Augusti- uindicta quid num quid sint ibid. quareunti 2611 anima, fed in mente effe 294. Omne, Omniue. ro debere consonum esæ uerum, bonum, unti, Ens uites concupilcentiz co quomodo Deo infint fol: 254 hept. 6 ueri definitio secundum Augustiaum 274.275 687 Super Verum quare dicatur Deum esse 619 ueritas solidissima quæ fo virium actus & perfectio 530 ueritatis splendor & lux ubi amittatur 35.5 quæ constellatio often- ueritatem numerum sequi ueris natura qualis defiz ueritate nihil lucundius audiri posse uere curtonitrua fiant fo uergiliz amodo alias uo citentur 553 357 170.Apolo. ceps 40 I iuxta Heremiam. quid uergilif dictum de arbori bus conserendis 416 re non sint induendæ fo lio 650 nis tam exigua (cripta ediderint nenda author suscepes usa communis quæ 134. &. 135 uerba oraculi Helia de uictorinus Pictauicsis so lio 213. Apolog. uictorinus an saluus sit fol. multiplicibus reverten- uictorius Philosophus fo uisus sensus lio

na leu epigrammata fo? lio 364 152 252 vinum exaqua factumod figuret 58 quomodo omnibus in- uinum qualiter sanguis Christi sit & fallum non in vinum non remanere in Sacramento post conse crationem uino cur aqua milceatur fol bestris nobis comunes effe 265 uires si desunt, audatia laus erit, i magnis & uoluissesat 324. 00 cultas coelestibus no in in corporib.terrenis une de proueniat - 512 ad Virginem Sol cfi peruenerit quid accidat foin Virgine proba quid de testandum sub Virgine Sol quid effiçiat uirtus uirtutum quæ 28 190 uergilius poëtarum Prin uirtutes in quo ponendæ lint uirtutis confummatæctiam primos motus am= putare uerbi corporati benefici- uestes nouæ quo tempo- uirtutum omnium normam & regulam debereclie per scientiam Astrolo- ueteres cur de rebus diul uirtutes morales & Care dinales remaneri in patria etia post resurrectio tilibilibus naturæ lignis, inuilibilia dei nobis Phi losophantibus oftendi fol. 320 223 uilio qualis actio 35 3 2 408 uitaæternaquæ 48 149 de Villa Ioannis Pici Mi- uita quare imperfecta di 158. randujæ amæna, Carmi catur 247 uice

### MIRANDVLAM I, TOM.

bie nostra quomodo in- ximus sit. uitæ fortes unde judicate ptenarijqui 96. uirtutem spiritu lucido ad corpus transfundi à Vira integritate menté stam sperare posse 375 uitam omnem esse morta universalia unde 🗆 ad Vitam æternam possi-. dēdam duo remedia el= wies fub quo Lunz tempore fint plantandæ fo-486 vitibus ponendis lumen decrescens minime foeibid vitibus cædendis quæ dies lung mexime idonea sit ibid. uitiliginem morbumquo modo appellent Græuitulos autumno magis caitrari 487 uiuendi genera tria 359 ultionem læpe opusiulti tiæ elle 33 ultores decem intra unuquema elle 80 unitas indiuidua quæ folio 254. unde sit deil cipium Unitas, qua unum libi est unum quartirerticopula , quibus modis con**ftet** umitatis pacem quid perturbet 523.524.255 #nitati qui numerus pro-

23 formanda sit ad exem- unitatem esse Deum ibi. plaruitz Chenibicz foa unitatem antecedere ibi. 316.317 unitatem distinguià pun cto. sint 635. humanæse unitatem sola persectam & simplicem solitariamque elle 30 unitate nihil perfectius fo lio íbid, sanam, firmam & robu per universale quid intelligatur 514 68 uniuerlum quid 512 pind mnum 21.79. quid Secundum Parme nidem 244. secundă volucres cœli Dionysium quid 245. quid dicatur secundum Dionyliff 260. quid dicatur 293. in quæ diuidatur 753 unum, uerum, bond, Ens lio 254. non addere 65. quo modo sub Entis ratione concipiatur unum quare Deus dica unum & bont apud Py- urbanus Pontifex Roma thagoricos unde appellationem habeant 45 simul quid 4 I unum, Ens, bonum, uerū, quomodo omnibus inlint 252 41. in reb. 40. unius prædicamenti ra: omniti principalissima tioquid 90 quæ 41. in creaturis intra Vnius terminos qd triplex 40, principiü concludatur 24; totius mundi 45. 0. uniquid opponatur 24; 24 L mnjum numerorü prin- unum Ente esse superius quid lit secundum Par menidem 245. prius Ente 241, Ensæque concreta elle, quomodo intelligatur 260, elle Ente commu nius quare dicatur 2 5 1. & Ens esse æqualia 243

unum Metaphylicum ele le fundamentum upsus Arithmetici do, ello .concretum nomen 260. post Vnum, uerum, bonte Ens, alia duo genera elle que reb. infunt; nimia rum Aliquid & res 2 5 2 super Vnum quare dicatut Deum esse per Volatile quod creatif elt die quinto, quid intel ligatur uolucres an aërem inhabitare dicipossint incertum 37 uoluntas antecedes Del quid uolūtas in rebus magnis est laudanda uolūtatis motus quo tendatur quomado Deo infint fo uoluptas optima ubi 255 supra Ens voluptas intelligentiam confequens optima & diuturna 253. uoluptas qualemalū 255 uoluptates quare nos am plectantur nus quo tempore uixe-217. Apol. unum primum & trimid in Vrbis constitutione si pars colum obtinuerit, principes eius ciuitatis gladio plarung perituex Vrbis fundatione A. itrologos prædici polie urbium fata unde prenucientur 627. ignota esse uas stations cause que 528 esse ex Vrbium instauration quomodo Astrologi pdicant 627 urlæ minorls qua Phæni ces nauigant primus inuentor qui 714. Astrol. nnitoiem caqeutem dusé te Pto**g** 3

#### INDEX IN IO. PICVM

654 ram fol. 327 Ymof d'exeins quid Sooksyraligna quæ uocë 603 cem (phæris zachariæ Philosophi ope 'epist. ad Mantuanti Baptistam. zael Israelita Astrologus 629 12T ze quid lignificet zeno 242 zenophanes 93

chetypum sphæram appellasse Xamolxidis Magia quid zodiaci obliquitatem gs primum excogitauerit fol. 714.Astrol. 157 per Zodiacum an stellæ zoroastris fabula de alata erraticæ æquo cursu deferantur zoophyton quid Zachariæ figuratio de de zoroaster 124. Apolog. zoroastrem inter antique zoroaster de Delphico oraculo 120 ra ubi inventa sint 369. zoroaster à quibus Philo sophis sit lectus zoroalter uiclus à Nino zorobabel rege 686 zoroastris 77.103 zaël liraëlita quid probet zoroastris quo tepore ui 713.Astrol. xerit : zamolxidis Magia quid zoroastris Magia quid so 385. epist. ad Ignotum lio 21.327 109 zoroastris dogmata de a- sub Zorobabel instaura. gurent '

re Ptolemeus uocet Ly- zenophanem mundữ ar/ zoroastris liber 3 67.epi ftol.ad Marsilium Ficin. 24 zoroastris libros illos no fuisse, quos Gnostis ci hæretici circumtule runt 419.Altrol. anima 561 zoroastrem Oromasi filium esse Astrologos peritissimű uictum esse Nino rege maxime huis artis igna-.'to 43 1. Astrol. post Zorobabel instaura tionem templi quæ Hes bræorum literæ in ulu, & à quo inuêtæ fuerint amicum. nima alara quid præfie tum esse templum lero-321 solymitanum

> F İ S. I N

#### DE PICO LVCAS GAVA

RICYS EPISCOPYS GBOPHO-

NENSIS.



v C 1 v s Bellantius Senensis uir doctissimus, qui satis docte perfregit singulas nugas Ioannis Pici Comitis Mirandulam, quas contra Astronomos iratus scripscrat, quippe cui tres Genethliaci, prædixerant ipsum ante 36.ætatis annum fore interiturum, quod ita iam accidisse perhibent. Non tamen slocci facienda est hæcastrorum scientia, si Picus nullam Astronomiæ sidem adhibebat.

Et scripserit omnes stellas fixas nullum prorsus habere lumen innatum, sed ab ipso Sole singulas illuminari. Si à 🔾 lucent tantummodo sydera, atque eadem non nili lumine agunt Solis, ergo folus Sol ageret omnia: igitur unum erunt, ab uno fiquidem principio emanant, unius quippe lucis, ab una luce actio, & ita stellæ omnes nullam haberent uirtutë, & frustra fuissent à Deo creatæ, uel duntaxat ad ornamentum universi, & ita non rutilescerent, neque fulgores in hæc inferiora emitterent, cuius contrarium uidemus in 4,0,0,0,0, in stellis etiam fixis primæporiffimum magnitudinis, fecundig luminis, atque tertiæ maiestatis. Veneris præterea sydus quod est Sole inferius, nunquam conspicitur di midiatum neque tenebricosum ueluti corpus Lunæ, quare ab se lucet atque splendescit. In Ecclypsi O enim precipue punctoru uel paulo plus Ecclypsati. stellætam primæ, quam secundæmagnitudinis nunquam a quopiam uisæsunt in tenebris delitescere, sed magis suos fulgores emittere. Siquidem tunc non im pediuntur à maiori lumine solari, & per semet ipsas lucent, quippe quæ innatam habent lucem. Quocirca Picus ille, uir alioqui doctiffimus nefcio qua The siphone exagitatus, scripsit, stellas omnes nullum prossus habere lumen innasum. Sed à Sole illis omnibus mutuari: Igitur,

Mirandulanus Princeps Picus ille loannes
Philosopus, quo non doctior alter erat.
Singula que scripsit, prorsus sunt irrita, contra
Astrologos, & quod sydera luce carent.
Si Sol flammiuomus dat cunctis lumina stellis,
Omnibus er prabet lumina syderibus.
Ergo solus agit Sol, stella at luce carentes,
Nil prorsus agerent irritas; astra forent.
At quoniam scripsit, stellas iam lumine cassas.
Infensus stellis, lumine cassus obit.

Natus Anno Domini 1463. Februario, die 24. hora 2, mortuus anno Domini 1494.

Anno ergo ztatis non 33. led 32. ut uixerit annis 31 2, ferè. Ex directione Horoscopi ad corpus Martis, uti illi prædictum a doctiffimis Astronomis suerat.

IOAN

### IOANNES IOVINIANVS PONTA

NVS LIB. TERTIO DE FORTVNA AD A. CO.

lotium Bassum, in Præmio de Ioan. Pico Mirandulæ Comite.



tiam ingenio, ac doctrina uir, qui nuper diruere prorius syderalem conatus est disciplinam. Cui quo minus ipsi respondeamus, labore eo nos omni liberauit, uir in omni discipline genere clarus, ac perquam acutus, Lucius Bellantius cui ætas nostra multum profecto debet: debituri autem longè amplius posteri, ne ad eos tanta hæcindignitas penetraret. Quid enim indi-

gnius, qu'am tot seculorum tradita, tot excellentium hominum uelle inuenta labefacere, & quæ disciplinar omnium est antiquissima, eam longo post tempore insectari : Videlicet Picus noster (uoco eum nostro, quia magna me cum beneuolentia coniunctus suit, quodo; doctissimum quandoque maxime misi samiliarem atque amicum statuo) tractus ipse quidem exemplo est aut Pyrrhonis, qui Physicam & moralem omnem doctrinam euertere conatus est olim: aut Laurent y Vallensis, qui nuper uel decem Predicamentorum seriem,

ne Dialecticam dicam omnem, ut subrueret quid non tentauit: Hgc Ioan Pontan loco præsato.

# IOANNIS PICI MI-

randulæ doctissima in orationem Dominicam expositio.



mentis & affectus excitationem sua desideria Deonotificare. Si ergo debemus scire, quos modo sit orandum, oportet prius scire quid sit desiderandum, quia illa quæ prius desides ramus, deinde orantes petimus ut impetres mus. Scimus autem illud esse summe desis derandum quod est summum bonum. Et

postillud summum bonum, illa sunt magis desideranda que sunt ma gis bona. Illa autem funt magis bona, quæ nos illi fummo bono mas gis coniungunt. Summum autem bonum (non solum secundum Theologos, sed etiam secundum Philosophos) est Deus. Debemus igitur summe & ante omnia ipsum Deum amare & desiderare, & post Deum illa quæ magis nos Deo coniungunt. Si quæ igitur sunt, quibus etiam adeptis, nihilominus à Deo dissuncti & alieni esse pole fumus, illa non possunt esse uera bona. Si autem sunt talia, ut non solum nos Deo non coniungant, sed etiam possint dare & sæpe dent occasionem nobis seiungendi nos à Deo, sugienda sunt à nobis non quærenda. Videamus igitur quænam talia sint. Et patet primo de bonis fortunæ & similiter de bonis corporis, quod sepe dant nobis occasionem discedendi à Deo. Quia & diuitie, & pulchritudo, & robur corporis, & similia omnia, magnas præstant occasiones & ma gna incitamenta ad peccandum. Talia igitur non sunt desiderans da nec petenda à Deo. Sed si Deus ea nobis concesserit, recordemur illud Pauli: Qui habent uxores tanquam non habentes sint, & qui emunt tanquam non èmentes, & qui possident tanquam non possidentes, & qui utuntur hoc mundo, tanquam non utantur, quia præs terit figura huius mundi. Sequemur autem consilium Pauli quans do habebimus illa quo ad ulum, non quo ad affectum, iuxta illud: Diuitiæ si affluant nolite cor apponere. Necin illis finem nostrum Plater. ponemus, sed utemur eis non tanquam bonis, sed necessaris & ut instrumento ad acquirendum nobis cœlum. Cogitantes quod diuitiarum

### Ioan.Pici Mirandulæ

uitiarum lumus dilpensatores, non possessores. Et quod robur & las nitas corporis data sunt nobis ut anima melius serviat Deo, quo des inde tam anima quam corpus in æternum fruantur. Veniamus ad bona animi, & patet quo'd neœ illa funt defideranda. Si intelligantus de bonis animi intellectualibus, ut scientia & de similibus. Quia 0 s mnia ista possumus possidere, existentes in peccato mortali, & sæpe etiam dant occasionem peccandi, quia scientia inflat. Non solum aus tem bona hæc animi non funt à nobis magnopere desideranda, nisi quatenus Deo placet, ea nobis dare ut eis utamur ad eius seruitium, fed neciplas etiam gratias Dei quas uocant Theologi gratis datas, debemus aut desiderare aut à Deo petere: Quales sunt prophetia, operatio miraculorum, raptus contemplatim & similia. Quía etiam hæcomnia sæpe conferuntur à Deo ipsis peccatoribus, & his quos iple Deus odio habet. Balaam enim idolatra & scelestus, habuit mas gnum donum prophetiæ: Etpleudoprophetæ multa fecerunt mis racula. Propter quod, dicit Christus in Euangelio, quod multi in die iudici dicent: Domine in nomine tuo prophetauimus & dæmos nia eiecimus. Etipse dicet eis: Amennescio uos. Et quando Petrus dixit ei: In nomine tuo Domine dæmonia sub nciuntur nobis. Dis xit Christus: Video sathanam sicut fulgur de cœlo cadentem, Nolis nure debet te gaudere quia spiritus subificiantur uobis, sed gaudete quia nomie Christianus na uestra scripta sunt in cœlis. Non solum autem ista non coniuns gunt nos Deo, sed etiam ponunt nos in maximo periculo discedens di ab eo. Quia nihil est quod magis separetnos à Deo, quam super-Quid agit su bia, quæ nos super omnia uitia maximè diabolo coniunctos & simia les facit. Quod uno hoc exemplo possumus cognoscere. Quia mula ti fanctifsimi uiri qui in heremo & monasterio uixerunt per quadras ginta & quinquaginta annos, cum extrema austeritate & cumus Io ferè omnium aliarum uirtutum. Tamen quia fuit meis aliqua ras Superbia de dix superbiæ & aliquis amor propriæ excellentiæ, diabolus habus mor proprie it super eos potestatem. Et Deus secundum altitudinem suæ iustis ciæ permisit eos decipi & tandem malè uitam finierunt. Si igis tur ante oculos habuerimus, quod Paulus dicit de se: Datum sibi stia mulum carnis, ne magnitudo reuelationum extolleret eum. Vides bimus quanti periculi est ne nos ex similibus excellentijs prouoces mur ad superbiam, à quibus ipse Paulus, qui diuinam uiderat essens Amor purus tiam, poterat prouocari. Et hoc considerantes non solum inordis cum perfetta nate ista non petemus, nec desiderabimus. Sed potius petemus à humilitate. Des ne det nobis talia: sed det nobis amorem suum purum cum perfecta

gandere.

perbis.

in orat. Domin.expositio.

perfecta humilitate. Est enim magnum donum & tale privilegis Maius dos um, si Deus concedat alicui quod uiuat sine peccato mortali, qua le fuerit priuilegium quod concessit Mariæ uirgini ut esset mater Dei. Ethocest quod dixit ille in Euangelio. Quia dicente: Beatus Luce it. nenter qui te portauit. Respondit: Quinimo, Beati qui audiunt Verbum Dei & custodiunt illud. Quali dicat: Non ideo beas tus est aliquis qui Christum portat in uentre, sed qui per charitas christus in tem portatin mente. Si ergo considerauerimus quod magna digni= mente por a tas est & felicitas uiuere sine peccato, haud minus quam esse mas tandus est trem Dei. Erit hoc nobis magnum incitamentum, ne aut propter per charites momentaneam uoluptatem, aut rem aliquam huius mundi,in quo nihil potest esse, quod non sit paruum & breue, & nobis commu= Sine peccato necum brutis, tantam dignitatem & felicitatem amittamus. Et mos dignitatem nebimur ad petendum hoc efficacissime super omnia à Deo, ut præseruet nos à peccato. Nihil aut de rebus huius mundi, aut de gratifs gratis datis uel deliderantes, uel à Deo petentes. Diximus igiturnihil ex his bonis esse petendum, quia licet multa ex his possint nobis quando que magno adiumento esse ad uirtutem & ad as morem Dei consequendum sicut scientia & dulcedo contemplationem, & etiam fanitas corporis, & diuitiæ, tamen quia illa omnia sic possunt prodesse, ita etiam quandoque possunt occasionalis ter nobis obelle. Non debemus ex eis aliquid petere, nisi cum cons dicione, si possessio illarum rerum debet cedere in gloriam Dei,& in salutem animænostræ. Et quia nos nescimus quando sint profus tura nobis & quando non: Ideo debemus hoc derelinguere iudis clo Dei: Scit enim Pater noster coelestis quid opus sit nobis antes Guam petamus eum. Sicut infirmus non debet dicere medico: Da mihi talem medicinam uel talem, sed debet ab eo petere sanitatem, & deinde dimittere iudicio medici ut det ei illa, per que iple medicus cognoscit ipsum, melius & facilius consequi posse sanitatem. Vis deamus nunc igitur quid sit absolute petendum. Scimus autem quod debemus amare Demi luper omnia; deinde nosipsos & proximum. Debemus igitur primo desiderare bonum Dei, deinde bos num nostrum. Bonum autem nostrum nost est aliud quam coniungi Déo, in hac quidem uita per gratiam & charitatem, in uita autem fus tura per gloriani consumatam: Quum igitur in hac oratione sint sex petitiones, (ut uidebimus) Tres primæ sunt de bono Dei, & tres ulti mæsunt de boso nostro. Otiales autem sintiskæ petitiones uidebia mus in expositione partiums Otatio igitur ipla sicincipit:

## Ioan.Pici Mirandulæ

ER NOSTER QVI ES IN COELIS.] Ethæcimuda catio est quass procemium totius orationis, docens nos totum modum & regulam orandi. Vt diximus in expos sitione Psalmit Conserua me Domine. Duo sunt obseruanda in 🗪 radone, ut impetremus. Primum, ut non petamus nisi falutaria. Ses cundum, ut fiducialiter & cum magna spe petamus. Vtrunque aus tem edocet nos Christus in ista oratione: Nam quum cogitamus nos habere Patrem cœlestem, Scimus quod ubi habemus Patrem, ibi habemus & patriam & hæreditatem,hic autem nos effe uelut pes incomes. regrinos. Quia (ut inquit Apostolus) quamdiu sumus in corpore, peregrinamur à Domino, Hæc autem meditatio facit ut in his ters renis, sola cœlestia & desideremus & petamus. Nihil aliud sitiens tes quam ut cito finiatur hoc exilium nostrum, in quo positi progul à dulcissima patria degimus in hac lachrymarum ualle. Et reuertens tes ad patriam in amplexibus Patris quiescentes, aspectu eius semper perfruamur. Docet igitur nos nihil petere nisi salutaria. Quia nis hil debemus petere, quod sperari non possit à Patre nostro, nec quod sit indignum ipso cui supplicamus. A' coelesti igitur Patre cœlestia solum, & à Deo diuina petantur. Docet etiam nos cum magna spe obtinendi petere. Quia licet ista sint magna, nec nos illa mes reamur, tamen poltquam iple per gratiam luam nos fecit filios luos adoptiuos, & fratres Christi, qui est filius eius naturalis, omnia des bemus confidenter petere. Et ideò Christus noluit ut in hac oratios ne uocaremus eum Dominum nostrum, nec creatorem nostrum, sed Patrem nostrum. Quia nihil est quod à Patre filius impetrare non possit. Adeamus igitur (ut inquit Apostolus) cum siducia ad thros num eius ut milericordiam consequamur & gratiam, in auxilio os portuna.

SANCTIFICETUR NOMEN TUVM. ] Ista tres petitiones primæ (ut diximus) sunt de bono Dei, quod debemus desiders. re longè magis quam omne bonum nostrum, sicut & ipsum amas re debemus super omnia. Bonum autem Dei & gloriam eius, pole sumus dupliciter considerare. Primo in se, Secundo ut manifestas tur in creaturis. In creaturis autem dupliciter potest manifestari, uel per misericordiam, & hoc est quando uocat homines ad se per gras tiam, & bene operantibus reddit præmia æterna; uel periulticiam, & hoc est quando eos ex sua malitia ipsi rebellantes, per suam iusticiam punit. Patet autem quod utrunque cedit in gloriam cius, sia cut in gloriam cedit principi, & quod populus amet eum, & obes

The same and against the same and the same a

Digitized by Google

in orat. Domin. expositio.

diat ei, & quod rebellantes ei puniantur, Non enim minor glos ria Christi est uidere Iudæos (propterea quia nolunt ei credes re) in hac tam longa captiuitate plenos omni confusione, ignos minia & miseria, quam tiidere Christianos qui eum colunt & crucifixum adorant. Debemus igitur primo desiderare glos riam Dei in se, amantes eam non solum in quantum est nobis beneficia, sed in quantum in se est bona. Et hoc petimus dicens tes: Sanctificetur nomen tuum. Quod quum dicimus ore, des bemus hoc Deo corde dicere. Domine si nos amamus creatus ras quia sunt bonæ aliqua bonitate, multo magis debemus as mare te, qui ex nihilo eas creasti, solum propter bonitatem tuam, & bonitate tua infinita, fecisti eas bonas. Nihil igitur creas turas respicientes, sicut & ipsæ ex se nihil sunt, & in nihilum ce= derent nisi bonitate tua continuè eas conseruares, Solum tuam bonitatem per le amamus, licut & amabilis est luper omnia, & illam solam glorificari petimus. Et quicquid tu Domine de creaturis tuis disposueris, etiamsi eas annihilare intendas mos do in tuam id gloriam cedat, nos idem tuæ uoluntati semper conformes, & cupimus, & desideramus. Et quantum ad me attinet, id solum peto abs te, ut totam uitam meam ad id dirie gas, quod est magis ad gloriam tuam, Etiamsi damnatio mea & reprobatio, tibi placita lit, nihil conqueror, ecce me paratum, Licet unum illud non molestum mihi esse non possit, quia non est in inferno qui confiteatur tibi, & odio habent benitatem tus am, quam ego amare uellem in æternum. Poltquam diximus de gloria Dei in le appetenda, reliquum est, ut cogitemus de ea, ut in creaturis elucescit. Et primo quidem per misericordiam. Et hoc petimus, dicentes :

us in nobis per misericordiam, quanto plures eum sequuntur, & ei obediunt. Et ideo in hac petitione debemus orare pro Iudæis, pro Mahumetensibus, pro Hæreticis, & pro omnibus Christianis, & pro nobisipsis, ut in omnibus per gratiam perfecte regnet Deus, & sathanas enciatur soras. Et hoc debemus in hac oratione desiderare, non solum propter salutem nostram, sed principaliter propter gloriam Dei. Postquam hoc petieris mus, debemus petere, quod si non meremur hoc propter peccata nostra, ut se gloriscet in nobis per misericordiam, glorisces tur in nobis per iusticiam. Quilibet enim bonus Christianus

### Ioan.Pici Mirandulæ

débet magis optare, ut homines uidentes eum puniri de peccas tis suis, cognoscant iusticiam Dei, & glorificent eum, quam uis dentes eum relinqui impunitum, de prouidenția & iusticia Dei obloquantur, sicut sæpe faciuntque homines, quando uident malos & scelestos improsperitate usuere. Postquam igitur dixis mus: Adueniat regnum tuum. Subiungimus: Fiat uoluntas tua sicutin cœlo & in terra. Acsi dicamus: Optarem quidem ut os mnes homines adte per tuam misericordiam convertentur. Si tamen tu propter eorum peccata aliter desponis:

FIAT VOLVNTAS TVA SICVT IN CORLO ET TERRA.] Hoc est, Sicut olim in coelo, in angelis peccantis cantibus te per iusticiam glorificasti, quia omnes uidentes tam nobilem creaturam, quia uno tibi peccato displicuit, tam acrie ter punitam, potentiam tuam magnificant & exaltant, fac simis liter ut in terra, hoc est, in hominibus, peccantibus per iusticis am glorificeris. Et in hac petitione debemus à Deo ex corde petere, ut puniat nos de peccatis nostris, etiam in hac uita, si hoc cedit ad gloriam suam. Et offerre nos paratos ferre patiens tilsime omnem calamitatem quam in nos immilerit, cognoscen tes nulla esse supplicia tam grauia, quibus adhuc grauiora pece catis nostris non debeantur. Et ideo debet unusquisque dis cere: Vellem quidem Domine, ut mecum & cum omnibus utes reris misericordia tua: Si tamen alitertibi placet fiat uoluntas tua sicut in cœlo & in terra: Benedicam ego te Domine in omni tempore, semper laus tua in ore meo: Videtur autem & simie limodo orandi usus Christus, qui semper nos docere uoluit, non solum uerbo, sed etiam exemplo, quando scilicet in hore to orans dixit: Si possibile est, transeat à me calix iste, Attamen non sicut ego uolo, sed sicut tu. Credibile est enim non tam dos luisse Christum de morte sua, quam uoluntarie subibat pro res demptione nostra, & à qua cito sciebat se per resurrectionem lis berandum, quam quod hæc mors ei à ludæis inferebatur, quos uidebat propter illud peccatum à Deo esse reprobandos, quos Matthas, tamen ipse uenerat principaliter saluare. luxta illud: Non sum missus nisi ad oues quæ perierunt de domo ssrael. Hicergo erat ille calix, qui erat ei ualde amarus,quia iple nihil aliud zelabat quam gloriam Patris, & salutem animarum. Pro quo calice as mouendo orabat Patrem, si possibile erat non reprobarentur ludæi,sed eorum corda per Patris misericordiam emollirentur ad

Digitized by Google

ad bonum. Quia cum dicebat: Transeat à me calix iste. Erat (se cundum sensum istum)ac si diceret, adueniat Pater super ludæs os regnum tuum, nec permittas eos captiuari sub regno sathas næ in æternam eorum perditionem. Quum uerò subdebat: Non sieut ego uolo, sed sieuttu, eratacsi diceret: Sitamen alis terplacitum est ante te, & indigni tua misericordia reputantur, Fiat uoluntas tua sicut in colo & in terra. Hoc est, in quibus te per misericordiam glorificare non uis, glorifica per iusticiam. Quod & uidemus impletum. Nec debemus dubitare multa mis lia ludæorum merito huius orationis, & illius quam habuit in cruce, dicens: Pater ignosce his, quia nesciunt quid faciunt, ad lu Luca 23.

men fidei & gratiam esse conuersa.

PANEM NOSTRYM.] Hicincipiunt tres alix petitiones, quæ ordinantur ad bonum nostrum. Nostrum autem uerum bonum in hocsolo consistit, ut ipsi Deo (qui est summum bos num)quantum possibile est coniungamur. Coniungimur autem ei in hac uita per gratiam, quæ est radix sidei, spei & charis tatis, & in alia uita, per apertam eius uisionem & plenam fruis tionem suæ bonitatis. Hæc autem omnia conferuntur nobis per Ielum Christum, Nam per eum data est gratia, & tota glos ria nostra consister in fruitionem diuinitatis & humanitatis Christi. Si igitur uno uerbo uolumus petere à Patre cœlesti tos tum bonum nostrum, & in hac uita, & in futura, petamus ab eo Ielum Christum, Quia qui habet secum Ielum Christum, hao bet omne bonum. Nec aliud debemus desiderare siue in hoc feculo siue in futuro, quam ut Christo simus semper coniuncti, quia in hoc solo consistit tota felicitas nostra. Hoc ergo est, quod petimus dicentes: PANEM NOSTRYM QVOTIDIA. NVM DA NOBIS HODIE] Hicenim panis quem dicimus, iple Christus est. Quod ipsemet declarat, qui de se dixit: Ego wan, 🦡 fum panis uiuus qui de cœlo descendi. Et uidetur longè ratios nabilius intelligere in hac petitione per panem, Christum, quam intelligere panem ipfum materialem quo uefcimur, & alia bona corporalia quæ sunt nobis necessaria ad uitam. Quia Christus potius nos docuit contrarium, ut scilicet ista non peteremus, quum dixit: Primum quærite regnum Dei. Nec dixit, secundo Math.6. quærite alia bona, sed ut illud solum quæreremus iniunxit, pros mittens quod quærentibus illud,cætera quanquam nobis non quæsita adiscerentur. Declarat hoc etiam alius Euangelista, Matth. 6. qui

# Ioan.Pici Mirandulæ

qui loco huius quod hic dicitur panem quotidianum, dixit paé nem supersubstantialem, Docens per hoc, non de pane aliquo materiali, sed de diuino potius aliquo, & super cœlesti pane, hic haberi sermonem. Quum igitur deuenimus ad hanc petis tionem, ut efficaciter hunc panem petamus, debemus consides rare quantæ bonitatis & uirtutis sit iste panis. Proponamus igitur animo tenebras & errores quibus inuolutus erat totus mundus, antequam iste panis de cœlo descenderet, uidebimus totum mundum quasi famelicum & sitientem ex inopia huius panis ad mortem ire æternam. Nam licut corpus (quia res tems poralis est & non æterna) quum cibum non habet unde nus triatur, morte perit temporali, quia sicut diximus, sicut ipsum non est æternum, ita nec uita eius, nec mors potest esse æters na: Similiter anima quum cibum non habet unde nutriatur, cie bus autem eius est iste panis, quià solus Christus est uita anie mæ, necesse est ut paulatim fame deficiens atque tabescens, morte tandem pereat æterna. Quia sicut ipsa est æterna, ita & ei uis ta æterna debetur & mors æterna. Videbimus igitur totum mundum quamdiù hoc pane caruit unde cibaretur, fame pes reuntem, quum tunc nulla in mundo esset ueritatis cognitio. Quod facile patet cuilibet consideranti errores & insanias idos latrarum. Paucissimi erant qui Deum cognoscerent, & si tas men aliqui pauci populi eum cognoscebant, illi etiam non sis cut Deum ipsum glorificabant, ut ostendit Paulus in epistos Videbimus ex alia parte totum mundum la ad Romanos. quamprimum hunc panem gultauit, ita saginatum gratia Dei & omni uirtute, ut quasi illud Prophetæ dicere posset: Sicut adipe & pinguedine repleta est anima mea. Tanta enim se Dei gratia in homines effudit per crucem Christi, ut qui prius sicut bruta uiuebant, uiuerent, ficut angeli Dei. Quod facilè patebit cuilibet consideranti, Apostolos, martyres, & alios sanctos ece clesiæ nostræ mirabilium operum effectores, mortis contempto res, charitate feruentes, diuinarum rerum perfectissimos cons templatores, & quasi in carne Deos uisibiles. Quæsi consideras uerimus, uidebimus illud uirginis impletum: Esurientes impleuit bonis. Quæ omnia quum meditati fuerimus, Nos quoque sicut solent parui filioli à patre quum esuriunt, panem petere, à Patre nostro cœlesti panem hunc famelici humiliter petemus, rogantes ut si digni non fumus qui delitioso illo pane uescamur in orat. Domin. exposițio.

**ano Apoltolos & ma**rtyres & lanctilsimos alios luos pauit cõmehá lales,nos laltē quali catellos, de micis aut crultulis iltius preciolilsimi panis palcat.Hoc aut est petere, ut si digni no sumus qui ad magnum perfectionis gradu alcendamus, falté nobis tantu det gratiæ fuæ per lesum Christu ut fame non pereamus, hoc est, ut mortaliser no pecces mus. Si aut huc pane uolumus comedere, & ex eo refici, scire oportet dd alter anima ex hoc pane nutrif, & aliter corpus ex pane materiali. Corpus enim nutrit transformando pané in le, Anima aut nutritur li panis ea in leiplum trasformatterit, Oportet igit si anima uiuere uult ex hoc pane, qui no est alius qua Christus crucifixus, ut tota se in Chri ftum crucifixu transformet, lpfa aut transformatio fit tripliciter, Mes ditatione, Copalsione, Imitatione. Malticamus igit hunc panem per meditatione, totam scilicet Christi uita à principio use ad finem medi tantes, quia tota eius uita crux fuit, ut patet cuilibet Euangelica histo. riam legenti, quæ debet elle perpetua lectio cuiuslibet hominis Chri stiani. Digeramus deinde masticatum panem, per compassionem: Si cut enim digestionem facit calor naturalis, ita digestionem huius pas nis, facit calor amoris, qui facit copati nos doloribus & paísionibus amati & dilecti nostri lesu Christi. Post digestionem autem illud relis qui est, ut digestus cibus membris assimiletur, ut assimilatus restaus ret & nutriat.Reliquum igitur & illud erit nobis,ut post masticatios nem medicationis & digestionem compassionis, assimilemus nos illi per imitationem. Et sicut ipse cibus corporalis si masticetur & digera tur,nec camen membris alsimilatus per ea dilpenletur, nihil nos nus trit: lta si totam Christi uitam & cruce diligentissime meditando mas sticemus, & etiam cum multo cordis affectu, & multis etia lachrymis illi compatiendo digeramus, nifi tamen per imitationem nos illi-fimi les fecerimus, nullu ex hoc pane anima nutrimentu fuscipiet, & Chris stus nobis nihil proderit. Sunt enim multi qui per curiositatem quan dam Christi acta omnia & mortë diligentissime perscrutantur & mes ditantur,& dum etiã meditantur, liue quia à natura lunt proni ad co≠ patiendum, siue quia res ipsa tanta est, ut durissimum quents mouere possis. Sæpe etiam ad compatiendum use ad lachrymas mouentur: Bed quum ad imitationem peruenium Christum in cruce relinquens res,ipsi in plumis uenantur, Quod magnopere nobis cauendum est; si hunc panem nobis ad uitā esse uolumus, non ad interitum. Si quis aut uno uerbo scire cupit unde tota mutatio pēdeat uitz Christi, sciat hinctotam pendere ut bene agat et mala patiatur. Nam si Christum à principio luz nativitatis ulo ad ultimu spiritum consideres, videbis eum semper & in uita & in morte alijs benefecisse, & ab eis p summis

## Ioan Pici Mirandulæ

beneficijs summa mala esse perpessum, & in hoc uere induit forma fer ui. Quia propriu seruoru est, ut per eos oia dominis comoda paretur, & ipsi omnia sustineant incomoda. Accipiamus igit cum eo serui for mã in hac uita, si forma regis cum eo uolumus in futura. Petimus aut hunc panë nobis hodie dari, quia hic panis, id est Christus, petit à no bis & hic per gratia & in futuro per gloria, Ista em peritio ad utrunos se extendit. Quantir ergo ad hac uitam, dicit, hodie; id est, sine aliqua dilatione, quia cotinue indigemus hoc pane. Quantu attrad uita futu ră,illud hodiepotest dupliciter accipi, Vel in huc sensum, qd oras desi deret vadé die dissolui ex hac uita, ut hoc pane satiet in colo, uel p hos Plal.2. die intelligit eternitas, sicut ibi: Ego hodie genui te. In qua æternitate illo pane beati uescunt, Quonia autrefici ex hoc paneasa no potest ni fimuda fuerit ab oibus peccatis. Ideo in lequenti petitione, quu dicit:

ET DIMITTE NOBIS DEBITA NOSTRA.] Petimus libes rari à peccatis preteritis, ln alia autem petitione quum dicimus: Et ne nos inducas in tentationem, petimus præseruari à futuris, more eius qui sit insirmus qui ubi sanatus fuit, petit à medico dari sibi medicie nam aliquam uel modum uiuendi ut præferuet fanitatem. Quum igi tur dicimus: Dimitte nobis debita nostra. Debemus recogitare om nia scelera nostra, & ea deflere cum perfecta contritione, que perfecta non est, nisi de quocuno minimo peccato mortali maiore habeamus dolorem quam de quacun paduersitate temporali quæ aut nobis ac ciderit aut accidere possit. Et sirmum habeamus propositu uelle pos sius mori quam Deum offendere per peccatum mortale. Confidera autemmagnam Deiclementiam, qui ur nobis dimittat nostra debita, mibil aliud exigit nil VT DIMITTAMVS ET NOS DEBITORIS Bys NOSTRIS.] Et uere qui iniurias non remittit, et non solum ni hil iniuste aduersus proximum agit, sed etiam iusticie metas no trans grediens, in omnibus tamen iusticiærigore exigit nihil proximo cofi donãs de eo quod etiam iure luum est, nescio quomodo sperare poslit reomum Dei Quia certum est quod nos no saluamur propter mes ritapostra, sed per solam Dei misericordiam, spse autem no misericor diam nifiin eos qui mifericordia utuntur erga proximum fuum præs star, Beau, igitur nos si milericordes fuerimus, quia à Deo milericors diam confequemur. Quare uidetur mihi expediens, ut quu ad locum istification debitoribus nostris. Monfolum omnem injuriam inimicis nostris hodie dimittamus, sed tung etiapro eis & pomnibus perlequetibus, nos, efficacilsime Deu organio. Restat deinde ut rogemus Deŭ ut præseruet nos, ne ingrati deprino remissis debitis, in alia iteru debita incidamus. Et ideo diciti ÉT NE AH3, -

in orat. Domin. expositio.

ET. RE ROS INDVCAS IN TENTATIONEM. 1 Itascilicet

SED LIBERA ROS A' MALO. 1 ld est, à dæmone, qui est author omnium tentationum: Et ex textu Græco aperte cognoscie tur, quod in hoc loco per malum, non possumus aliud intelliges re quam dæmonem. Vt autem esticaciter hoc petamus, debemus considerare quanta sie potentia huius nostri inimici, de qua dis cit lob: Non est potentia super terra quæ comparetur ei. Rursus: Quanta sit sapientia, quia est summus inter omnes intellectus creas tos. Ecultimo: Quanta siceius malitia, & quantum siceius odium contra nos, ita utnihil aliud querat, neque litiat, quam nostram ze ternam damnationem. Quum igitur imaginati fuerimus terribis lem hanc & sæuissimam bestiam nobis imminentem, ut nos secum rapiatin ignem æternum,& cognouerimus debilitatem uirium nos strarum, quæ nullo modo ei possunt resistere, prosecto sicut para ui pueri timentes aliquam es minantem, quia nihil de uiribus sus is confidunt, subito accurrunt ad sinum Patris clementis, ut eos des fendat. Ita & nos per orationem hanc in amplexus coelestis Patris curremus clamantes: Libera nos à malo, Libera nos ab inimicis nos stris, ut liberati de manu inimicorum nostrorum seruiamus tibi in fanctitate & iusticia coram te omnibus diebus nostris.

quandoque accipitur uerbaliter, pro fiat, ut in fine orationis dices mus, Amen, id est, siat nobis Deus quod à te humiliter petimus.

Quandoque accipitur aduerbialiter, ut Christus ait, Amen amen dico uobis, id est, sirmiter & sideliter.

Vnde Augustinus ait, Amen, id est, uerè uel fides liter.

Tota

Ioan.Pici Mir.in orat. Dom. expof.

Ota autem consideratio huius orationis reducitur ad cossiderationem crucis Christi & mortis nostre, Mors enim no stra ostendit nos uere hic esse peregrinos. Et mors Christi nos Dei secit silios, ut de terreno patrenon cogitantes, necit & mors nostra, ut non queramus gloriam nostram; qui mox erie mus puluis & cinis. Et mors Christi facit ut gloriam Dei desideremus, qui pro nobis crucis ignominiam non recusauis. Dicemus igio tur: Sanctificetur nomen tuum, quasi dicamus: Nonnobis Domine, non nobis, sed nomini tuo da gloriam. Cogitantes item

permortem omnes homines cito perire optabimus in eis regnare

Christum.

NEW DOMINICAM EXPOSITION



# I O A N N I S P I C I M Irandulæ in Heptaplum, de Septiformi sex dierum Geneseos enarratione, ad Laurentium Medicem

Præfatio.

OVIT æmulatio me studiorum tuorum, Laurenti Medi ces, ut arcana Moseos uolumina recenserem: Cum supes riore hyeme quantum och dabatur à republica non alis bi te magis aut libentius operam fumere, quam in ea les ctione animaduerterem: Tum codem quoque privata ratio subinuitauit: Quoniam operi alteri meo, tuo quis dem auspicio iam pridem, sed & in tuum nomen crescenti, quo Dausdis cos hymnos à Septuaginta versos interpretibus, et in ecclesia iugiter personantes non modo à suspitione omni calumniais asserere, sed interpres tamenti quoq facibus illuminare tentaui, nulla prorfus utilior tractatio, nulla fructuolior quam eorum librorum, nulla rurfum consentanea mas gis (aut ut uerius dixerim) necessaria reperitur. Accedit autem per hos dies utin mundi fabrica celebratis illis operibus fex dierum fuerim assis duus. Quibus toțius natura secreta contineri ut credamus magna se ras ziones offerunt. Nam ut illud omittam quod hecomnia propheta noster Deo plenus ac coefesti dictante spiritu totius magistro weritatis excepit, nonne eundem nobis cum nostrorum tum suorum, tum gentium denig testimonia prorsus humanæsapientiæ doctrinarum pomnium & literas rum consultissimu prodiderunt: Extat apud Hebracos Salomonis illius: cognomento sapientissimi liber cui Sapientia titulus, non qui nucin ma nibus est Philonis opus, sed alter Hierosolyma quam uocantsecretiore lingua compositus, in quo uir naturæ rerum sicuti putatur interpres os mnem se illiusmodi disciplina fatetur de Mosaice legis penetralibus acce. pisse. Sunt item quantum attinet ad nostros, & Laucas & Philon authores:

grauissimi illum in uniuersa Aegyptioru doctrina suisse eruditissimumia Aegyptijs autem usi sunt præceptoribus Graciomnes qui habiti ditis niores, Pythagoras, Plato, Empedocles & Democritus. Notum illud Nu

Digitized by Google

magnæ

### Ioan. Pici Mirandulæ

magnæ alicuius sapientiæ artifex apparet: Reuocemus eo mentem, suisse ueterum sapientum celebre institutum; res diuinas ut aut plane non scris berent aut scriberent dissimulanter. Hinc appellata mysteria, nec mysteria quæ no occulta, hocab Indis, hocab Æthiopibus quibus de nuditate co gnomen, hoc ab Ægyptijs observatum. Quod & Spinges illæ pro tems plis infinuabant. Ab eis edoctus Pythagoras silentif factus est magister: neciple quicquam literis mandauit præter omnino paucula quæ Damæ filiæmoriens comendauit.Non enim quæ circumferutur aurea carmina Pythagoræsunt ut uulgo etiam doctioribus persuasum sed Philolai.Les gem deinceps eam Pythagorici religiosissime tutati sunt. Eam Lysis ab Hipparcho uiolatam quæritur.In eam deniq iuratos Ammonij discipus los, Origenem, Plotinum & Herennium, Porphyrius est author. Plato no ster ita inuolucris ænigmatum, fabularum uelamine, mathematicis imagi nibus, & subobscuris recedentium tentuum indicijs tua dogmata occultauit ut & iple dixerit in epistolis neminem ex his quæscripserit sua sens tentiam de divinis aperté intellecturum, & re minus credétibus compros bauerit. Quare si obid Moseos lectione uelut exculcată putamus, quod nihil habeat in priori fronte non uulgarium nõ ru de, damnemus eodem exemplo antiquos omnes philosophos ruditatis & ignorantiæ quos to tius sapientiæ magistros ueneramur. Quin idem observatum in ecclessa cernimus lesus Christus imago substantiæ Dei euangelium non scripsit, sed prædicauit, predicauit autem turbis quidem in parabolis, seorsum au tem paucis discipulis, quibus datum erat nosse mysteria regni cœlorum, palam citrace figuras: Nece omnia paucis illis, quia non omnium capaces, & multa erant quæ portare non poterant, donec adueniens spiritus docuit omnem veritatem. Discipuli Domini tam pauci electi de tot mile libus multa ferre non poterant. Turba omnis Ifraëlitica, fartores, coci, ma 🕩 cellarij, opiliones, serui, ancillæ, quibus omnibus legenda lex tradebatur totius Mosaicæ uel diuinæ potius sapientiæ, ferre onus non potuissent. Ille quidem in montis fublimitate, montis, utiquillius in quo & Dominus sæpe discipulos alloquebatur, divini solis lumine collustratus tota facie miră in modum iplendeicebat, led quia lucem ferre non poterat populus oculis cæcutientibus & nocturnis, uelata facie illis uerba faciebat. Redea mus ad nostros. Scripsit Mattheus primus euangelium, & ut inquit propheta abscondens in corde suo Dei eloquia ne peccaret, ita solum que ad Christi humanitatem attinebant historia prosequutus est, ne intercederes obliuione memoria reru geltaru, ut propterea in myltico Ezechielis (pes ctaculo per hominem figuratum illum intelligamus. Ioannes qui præ 🐠 mnibus maxime divinitatis fecreta revelauit, tribus quide uulgatis evangelijs & à Domini cruce multis exactis annis coactus loqui quæ diu tacuerat, ad abolenda beresim Ebionitaru que Christu hominem no criama Dema

Deum asseuerabat de æterna filn generatione sed paucis, sed obscure pro nunciauit.Inde exorlus: In principio erat uerbum. Paulus Corinthns ne gar solidum cibu propterea quod adhuc carnis legib.uiuant non aut spi ritu, & sapientiam loquitur inter perfectos. Discipulus Pauli Dionysius Areopagita sanctum & ratu institutu fuisse scribit ecclesijs ne dogmata se cretiora per literas, sed uocet tantu ijs qui ritè essent initiati comunicaren tur. Hec pluribus sum prosequutus quod sunt multi qui Moscos librum ducto argumento de rudi cortice uerboru tanqua aliquid de medio & tri uiale contemnat & aspernent, nihilo apud eos minus credibile quam has bere illű in recessu divinius aliquid quàm quod fronte promittat. Quod si satis est cofutatu iam illud creditu facile, sicubi de natura, de totius opi= ficio mundi tractatu ab eo, id est, si qua in parte operis sui uelut agri cuius= piam sintab eo thesauri defossi omnis uerè philosophiæ:Factū in primis hoc in hac parte ubi uel ex professo de reru omnium emanatione à Deo de gradu, de numero, de ordine partiu mundanaru altissime philosopha tur. Propterea suit decretu ueteru Hebreoru cuius etia meminit Hierony mus ne hanc mundi creatione quisqua nisi matura iam ætate attingeret. Videborigit fortalle tecille operepretium si immoratus diutius exactio= re cura & operosiore, ut licuit per nostram imbecillitatem studio rimatus fum intellectu Mosaicælectionis:In cuius enarratione cu per multos elaborasse Latinos Græcos quiderem. Præterea Chaldæos & Hebræos ins terpretes ueteres nouos 🌣 prope innumerabiles ne cogitare quidē aude= bam nouu aliquid super hacre uel scribere uel comentari. Cæteru memi> nera cautum Mosaica lege ne quis agrum suum penitus totumos demes teret. Sed intactam ex eo portionem pauperib . & egenis relinqueret qui mergites inde & manipulos ad famem tolerādam lībi acciperent.Hoc cū uenisset in menté sagacib. oculis lustrare cœpi latissimos prophetæ cam= pos indagaturus an cu doctifsimi interpretes no minus cultores legis fue rint quàm interpretes, iuxta legis edictum intactam partem aliquam reli> quissent, nobis utpote infirmioribus demetendam. Vnde mihi ego quos que uel pauculas spicas décerperem imponendas aris ecclesiæ quasi pri= mitias frugum ne à privilegis templi ceu non verus lfraelita ceu penitus alymbolus eliminaret. Successit ex uoto res non quod possum equidem quicquã quod illi non potuerut, sed quòd & illi de legis præcepto nolue runt industriæ posterioru uiam præstruere, & ea insuperest agri uastitas, ea foecunditas ut par illi frumentoru numerus nullus esse possit, ut quan= quam & infinitæ fere & ualentissimæ operæin eo se totis uiribus exers cuerint, dicere tamen euangelicum illud adhuc poslumus: Messis multa, operarij pauci. Quæigitur super hoc libro uiri sanctissimi Ambrosius & Augustinus, Strabus item & Beda & Remigius & ex iunioribus Egi= dius & Albertus: Que ité apud Grecos Philon, Origenes, Basilius, Theo

### Ioan.Pici Mirandulæ

doritus, Apollinarius, Didymus, Diodorus, Seuerus, Eusebius, Iose phus, Gennadius, Chrysostomus, scripserunt intacta penitus à nobis res linquent: Cum & temerarium & superfluu sit in ea se agri parte insirmum hominem exercere ubi se pridem robustissimæ mentes exercuerunt. De his ité quæ uel Ionetes uel Anchelos uel Simeon antiquus Chaldaice tra diderunt uel ex Hebræis aut ueteres Eleazarus, Aba, Ioannes, Neonias, Isaac, loseph, aut luniores Gersonides, Sardias, Abraam, uterque Moses, Salomon & Manaen conscripterunt, nulla nos in præsentia mentionem habebimus. Afferemus autem præter hæc omnia feptem alias expositio= nes nostra inuenta & meditata, in quibus illud primum curabimus, euine cere si poterimus tres difficultates, cum quibus uidentur his omnib. qui enarrandum librum hunc susceperunt magna & difficilis fuisse colluctas tio.Prima est nequid aut minus sufficienter aut parum docte & sapienter à Mole dictú yideatur. A qua le quidam hoc pacto exoluerunt, quod ide circo nece dixit de omnib.nece attulit gradia & fublimia, quia rudi popus lo loqueret qui no erat intelligentiæ omnium latis idoneus, Nos credere posfumus satis factum rudib. audoribus si lumen scientiæ quod introspia cerent sapientes crassioribus uerbis quasi cornea testa circumdatu obdu xerit ne hebetiores inde oculi perstringeretur. Attulerit ergo lumen ut sa nis oculis proforet, inclusum tamen & uelatu attulerit ne lippientibus of ficeret. Neg enim minus ille aut debuit aut potuit aut noluit iuuare dos ctos quam indoctos. Secunda est disticultas ut tenor idem sit interpreta. meti sibi consentiens ex se aptus & uno quasi ductu tota series à quo pris mitus sensu proficiscit in eunde illu quasi memor propositi referat. Nec Afortasse hic de Ideis loquenté introducamus, proxima clausula de eles mentis agere, uel de homine illum uelimus. Arbitrariu hoc & uiolentum genus expositionis. Quod euitare tamé in huius libri enarratiõe impos sibile multis ne dică difficile operosum profecto omnib.uisum est. Tanta est perplexitas, tanta ambiguitas, tanta uarietas universa lectionis. Vide quati laboris quam no factu sit facile id quod animo nos cocepimus (uti nam colequamur)ut no uno duntaxat led leptemplici lenlu à capite lem per nouv opus exorli perpetuæ & impromiscuæ expositionis ordine to tam hanc mundi creationem, nihil usi priorum opib. interpretemur. Ter **tia** difficultas in hoc uerfatur ne extraneum aliquid uel prodigiolum ue**l** alienum à rerum natura quæ nunc cõlpicit,& à ueritate quam à philolos phis meliorib.compertă nostri etiam receperunt asserente prophetam. Imò per prophetã diuinum spiritum faciamus. Cur aut septem à nobis al latæ expolitiones qua ratione fulceptæ, quod nostrum consilium, & que necelsitas nos ad eas impulerit. Quid omnino lit nouum hoc quod affer remolimur lequenti capite palam faciemus. In quo illius qui de hac mas teria,id est, de mudi creatione absolutissime, ad naturæ ipsius æmulatios nem B

nem lit scripturus ideam pingentes conabitur tum in sequentib. recome probare, prophetam nostrum ab illa nihil quasi archetypo decidisse: Sed assequutum omnibus numerio ita ut nihil aliud pro tali idea quam ipses met proponendum lit omnibus & magnitudinë eius admirari omnes fa cilius quam æstimare pro dignitate possimus. Debentur aut tibi hæe no stra qualiacung sint adhuc rudimenta nostræ innentutis Laurenti vir cla rissime, uel quia sunt mea qui tibi meipsum iampridem dedi & uoui, uel quia hoc iplum tu nobis in quo funt nata Felulani fecessus ociù parasti. , Qqod interuentu etiam crebro uel alsiduitate potius Angeli Politiani fà miliaris tui condif, cuius amœnum & fertile ingenium quàm antea flores literarum uarios extulerat, tam nüc ut arbittor folidam philofophiæ mas turamés adeò frugem pollicetur. Accedit quòd consuetu est cu his quos amamus uel colimus festum aliquid aut lætu euenit no solum uerbis con oratulari, sed aliquod etiam munere fauere ut sic dixerim illoru fœlicitati & testată apud eos facere lætitiă animi nostri. Opportune igitur nostra hæclucubratio ad te venit quo tépore loannes filius ea ætate qua nemo antea summo Christianoru ordinu collegio à Pontifice summo Innocen tio octavo destinatus est, & indole ipsius quæ de se bona omnia, promite tit, & tuis meritis tuace authoritate id sibi jure & merito postulantibus. Reliquum ut optemus dignum se ille exhibeat hac dignitate. Quod seces rit si quem & patrem & dignitatis authorem habuit, eundem uitæ exeme plar, id est, prudentiæ totius quirtutis habuerit.

# IOANNISPICIMIrandulæinHeptaplum de opere

fex dierum Geneleos, ad Lectorem przfatio.

danum, quem theologi angelicum, philosophi autem intelles chualem uocant, quem à nemine satis pro dignitate decantatum Plato inquit in Phedro, proximu huic cœlestem, postres mum omnium sublunarem, hunc quem nos incolimus. Hinc tenebrarum mundus, ille autem lucis, cœlum ex luce & tenebris temperatur. Hic per aquas notatur shuxa instabilión substantia, ille per igné lucis candore & so ci sublimitate, cœlum natura media, idcirco, ab Hebræis and quasi ex ex igne & aqua quæ diximus compositum nuncupat. Hic uitæ mortis uicissitudo, illic uitæ perpetua & stabilis operatio, in cœlo uitæ stabilitas operationu lo coruín uicissitudo. Hic ex caduca corporum substatia, ille ex diuinæ métis natura, cœlum ex corpore, sed in corrupto, ex mête sed macipata corpori costituitur. Mouetur tertius à secundo, secundos dus

### Ioan Pici Mirandulæ

dus à primo regitur, & sunt præterea inter eos differentiæ plurima, quas hic enarrare non est consiliu, ubi hæc preterstuimus potius quàm inunda mus.Hoc no prætermiferim figuratos hos mudos tres à Mofe euidentifs simè in admirabilis illius tabernaculi sui constructione. Partitus est enim tabernaculum in partes tres, quaru lingulæ lingulos quos diximus mun dos reprefentare expressius nullo modo possent, etenim prima para riuli lo desensa tecto uel umbraculo imbrib.niui, solibus, calori, frigorica obuía erat & opportuna, & quod est nostri, id est, sublunaris mudi enidétius simulachrū inhabitabant eam, no modo homines mundi & immūdi sacri & prophani, sed & omnifarij generis animalia, eratip in ea uel ob sacrifia cia iuges & immolationes uitæ & mortis perpetua vicissitudo. Reliquæ due partes ambe obtecte & undicab omni peregrina iniuria liberæ, que admodum & utero mudus tam cœlestis quam supercœlestis, nec iniuriæ capax nec cotumeliæ. Ambæite lanclitatis nomine honeltatæita tame ut quæ erat secretior, sancti sanctoru, reliqua sancti tantu titulo decoraretur, sicuri quauis & cœlestis & angelicus mudus uteres sanctus, quonia supra lună post luciferi calum nec macula nec peccatu, aut est, aut esse potest, atte gelicus tamé cœlesti loge sanctior & divinior habet. Sed quid remotios res has similitudines prosequimur: Nã si postrema pars tabernaculi erat hominib. & brutis comunis. secunda, quæ tota auri splendore fulgebat, candelabrum illuminabat septem lucernis distinctu, quæ ut dicut oes ine terpretes Latini, Græci & Hebræi fepté Planetas fignificát: In tertia parte omnium facratifsima, alata cherubin erãt, nónne noftri**s tres m**udos o cue lis subjiciunt: & hunc que & bruta & homines incolunt, & cœlestem in quo planetæ coruscant & supercælestem habitaculum angeloru. Admo nemur aut hinc etia altioris euangelici facramenti. Nam quonia nobis ad mundu supercœlestem ad angeloru consortiu, reserata est uia per Christi cruce & languine, idcirco illo occubente scissum est uelum tepli, quo sano cta fanctoru, per quæ angeli eu diximus mundum fignificari, ab alijs pare tibus discludebantur. Quod fuit indicio patere ia adini homini ad Dei re gnữ, ad Deum iplum, qui uolat luper cherubin, aditữ ab initio ob peccas tum primi parentis iustitiæ legib.occlusum.Hæc satis de trib.mundis , in quib illud in primis magnopere observandum unde & nostra fere tota pendet intentio esse hos tres mundos mundu unum, no solum propters ea quod ab uno principio & ad eunde fine omnes referant, aut quoniam debitis numeris téperati & harmonica quadá naturæ cognatione atoror dinaria graduum serie colligent: Sed quoniam quicquid in omnib. simul est mundis, id & in singulis cotinetur, neg est aliquis unus est eis, in quo non omnia sint quæ sunt in singulis, quam Anaxagoræ credo fuisse opis nionem si recte eu sensisse putamus explicatam, deinde à Pythagoricis & Platonicis, Veru quæ in mundo funt inferiori in superiorib. sunt, sed meliore

Hore nota, quæ itidem funt in superioribus in postremis etia utfuntur, sed degenere conditione & adulterata ut sic dixerim natura. Est apud nos ca lor qualitas elementaris, est in coelestibus uirtus excalfactoria, est in angelicis mentibus idea caloris. Dicam aliquid expressius. Est apud nos ignis quod est elementum. Sol ignis in colo est, est in regione ultramundana ie gnis seraphicus intellectus. Seduide quid differant. Elementaris urit, cœ lestis uiuificat, supercœlestis amat. Est aqua apud nos, est aqua in cœlis, hu ius motrix & domina, uestibulu, scilicet, cœlorum Luna: Sunt aquæ & su per colum, mentes cherubicæ. Sed nide quæin eadem natura disparilitas conditionis, humor elementalis uitæ calorem obruit, cœlestis eundem pa scit, supercœlestis intelligit. In primo mundo Deus unitas prima, noue an geloru ordinibus quali sphæris totidem præest immobilisis ipse omnes mouet ad fe.ln mundo medio, id est, coelesti coelum empyreum, nouem iti dem sphæris cœlestibus quasi dux exercitui præcst, quæ cum singulæ mo tu incessabili uoluantur, illud tamen Deum imaginas immotum est. Sunt &in mundo elementari post materiam primam ipsius fundamentum, no uem sphæræ formaru corruptibilium. Tres, scilicet, corporum uitæ exper tium quæ sunt elementa & mixta, tum inter hæc media, quæ mixta quide sed imperfecta, quales in sublimi quæ fiunt impressiones. Tres uegetabie lis naturæ, quæ in tria primum genera diuiditur, herbarum fruticum & ar borum. Tres anima lenfualis, qua aut imperfecta est, qualis qua in Zoo phytis, aut perfecta quidem, sed intra terminos irrationalis phantasiæ, aut quod summu in brutis est, humanæ etiam capax eruditionis, quod quass medium est inter hominem & brutum, sicut Zoophytu medium est inter brutum & plantam. Sed de his plura quam opus sit, hoc tantum addideri mus mundorum mutuam continentiam facris etiam literis indicari. Cum & scriptum in Psalmis sit: Qui creat coolos in intellectu, & angelos Dei le gimus spiritus esse, & ministros eius flammam ignis urentis, hinc fæpe di uinis cœlestia cognomenta, sæpe etiam terrena, dum nunc per stellas, nue per rotas & animalia, nunc per elementa figurantur, hinc & terrenis fæpe cœlestia nomina. Quoniam, scilicet, astricti uinculis co cordia uti naturas ita etiam appellationes hiomnes mudi mutua sibi liberalitate condonat. Ab hoc principio (si quis fortasse hoc nondum aduertit) totius sensus ale legorici disciplina manauit.Nec potuerut antiqui patres alijs alia figuris decenter representare nisi occultas, ut ita dixerim, totius naturæ & amicie tias & affinitates edocti. Alioquin nulla effet ratio cur hoc potius hac ima gine aliud alia quàm contra repræsentassent. Sed gnari omnium rerun & acti spiritu illo qui hæc omnia non solum nouis sed fecit naturas unius mundi, per ea quæ illis in reliquis mundis nouerant respondere aptissis mè figurabant. Quare eadem opus cognitione (nisi idem adsit & spiris tus) his qui illorum figuras & allegoricos sensus interpretari rectè uolue.

rint. Est aut preter tres quos narrauimus quartus alius mundus in quo et ea omnia inueniant quæ funt in reliquis, hic iple est homo, qui & proptes rea, ut catholici dicut doctores in euangelio, ois creatura appellatione ce Tet. Cu prædicandu hominib. eu angeliu no aut brutis & angelis, prædie candu tame omni creatura à Christo demandaturi Tritum in scholis ners bum est effe homine minorem munditin quo mixtu ex elemenis corpus. 🖔 cœlestis spiritus, & plantarum anima negetalis, & brutoru sensus, & ra tio, & angelica mes & Dei similitudo conspicit. Quatuot igit hos mudos Il flatuamus, credibile est Mosem dictirit de mundo sufficienter, de his os mnibus disferuisse,& cũ natură scriptor effigiet si sit natura cofultus qua lem hunc nostru si que alium credimus, credibile doctrina de illis no alis ter disposită quâm in seipsis illos omnipotes Deus opisex disposuit, ut sit uerè scriptura hæc Moseos imago mundi expressa, quemadmodum legis mus etia ei præceptu in monte ubi hæe didicit ut omnia faceret secudum exemplar quod in mote uiderat. Primu igitur quod est omniu maximum ficut oftendimus, quæ funt in omnib. mundis cotineri in fingulis, debuit Moses æmulator nature de nullo usqua ex illis mudis agere, quin sub eis dem uerbis eode cotextu de omnib. simul pariter ageret. Vnde quadru plex flatim totius Molaicælectionis expolitio nalcif, ut primo loco quie quid ibi est scriptu, de angelico mundo & inuisibili, nulla omnino de alija mentione habentes enarremus. Secudo loco itide omnia de cœlesti mu**n** do, Tu de súblunari hoc & corruptibili. Quarto de natura hominis. Nã frulquã de intelligibili puta tractabitur, quin ficut ille in le poltremas oés naturas cotinet, ita & eadem de reliquis mundis nos fcriptura admoneat, possumus certè imò debemus omnes particulas de omnib. interpretari. Rurlus sicut naturæ quanqua in seipsis promiscuæ inuice contineantur, discretas tamē proprias sedes,& peculiaria quædā iura sortitæ sunt,ita & si singulis in partib.præsentis operis de quadruplici natura eadem serie si teræ disserat: credendum tamen prima in parte de prima agi natura pecu liarius, at codem ordine deinceps in reliquis. Vnde & quintæ exoritur expositionis necessitas. Accedit quod qua ratione hæcsunt distincta, ga tamen nulla est multitudo quæ nõ sit una discordi quadã cõcordia ligan tur, & multiformibus nexuu quasi catenis deuinciuntur. Quod cu toto etiã opere agere Mosem sit uerisimile, ad sextã iam nos interpretationem uel inuitos uocat.In qua ostendemus quindecim esse modus. Quib . rem aliam alij cognată uel coniunctă intelligere postumus, & cum nece plures fint,nec pauciores ita eos omnes & fufficiéter & dilucide à propheta expressos, ut nihil expressiùs unquã de rerum natura scripserit Aristoteles. Postremo quemadmodu sex diebus Geneseos sabbatum succedit, id est, quies, Congruu ut & nos post procedentiu à Deo reru ordines distribus tos, & explicata eorum unionem & differentia, foederaco & habitudines **leptima** 

septima iam & sabbataria (ut sic dixerim) enarratione de creaturaru fœlis citate, deco reditu ad Deŭ qui per Mosaică, & Christiană legem elongato inde ob peccatum primi parentis homini contigit aliqua perstringamus, reserantes quæ de his in præsentiscriptura Moses apertissime occultauit, ut fiat pală de Christi aduentu, de ecclesiæ profectu, de gentium uocatios ne, expressissimu hic uaticiniu legi. Vt sit uere hic liber, siquis alius talis, li ber feptem fignaculis oblignatus , plenus omni doctrina, omnib. mystes rijs. Non aut imitabimur cos qui aggressi aliquando hac mundi creatios ne exponere. Quicquid usqua apud philosophos & apud theologos de Deo, de angelis, de materia, de coelo, de os tota natura disputatum est huc congesserut. Quod apud Hebræos maximè Isaac Persa & Samuel Ophi nides peccauerunt: Sed folum quid sibi Mosaica litera uelit, quid uerbo. rum contextus uel indicet uel significet declarare pro uiribus annitemur. Nec si ostendemus per sirmamentu, puta octaua sphæram significari, statim de illa exordiemur disputatione, quo pacto rapiat cæteras sphæras, quot signis distincta, quot imaginibus, simplici ne motu, an potius duos bus an uerius tribus in diuersa notet. Aut sicubi dictione aliqua indicari hominis animu dixerimus, digrediemur ad omnia quæscribunt de anis ma enucleanda, sed ea tantu de unaqua pre strictu etiã & cursim annotas bimus, de quibus mentionem author expressam facere uideat. Dixistris ctim etiam & cursim, quia no illud hoc opere est consiliu, ut qui hæc, alis binon didicerunt hic primum discant, sed ut quæsciunt iam esse uera in prophetæuerbis agnofcant,& que immenfis uoluminib.digefta à theo.« logis & philosophis legerut, quo pacto hic paucis & comprehenderit & occultauerit intelligentes, reuelata facie legis latorem loquente audiant. Quod si quis etiam forte actus spiritu sanctæ rusticitatis non tam petita hæcaltius mysteria non probauerit quàm simpliciore potius & sibi ace commodatiore optauerit facri contextus enarratione: lubebo eum prius meminisse Pauli præcipientis ne aut qui manducante spernat, aut qui nõ manducat manducantem iudicet. Tum ipfum no meis fed Augustini in ipla etiam lua in Genelim expolitione alloquar uerbis in hunc modum: hæctu si potes apprendas, si nondum potes relinquas ualentioribus. Tu uerò cum scriptura no deserente infirmitatem tua & materno incessu tes cum tardius ambulante proficias. Illa enim sic loquitur ut altitudine sus perbos irrideat, profunditate attentos terreat, ueritate magnos pascat, afs fabilitate paruos nutriat. Sed redeamus ad nos & ab ipfo corruptibili mundo quem habitamus exordientes præstemus quantum, scilices, pos

fumus quod polliciti fumus. Alioquin & in magnis est fatis uoluisse, & ut inquit Pomerius, magnarum rerum magnus conatus profectus est. Mosaica uerba exponenda.

VER.

# VERBA IPSA PRO

pheræ quæ exponenda suz

V principio crequit Deus colum & terram:terra autem etat inagis & ua un, & tenebræ erant super faciem abylsi, & spiritus Domini ferebatur su per aquas, & dixit Deus siat lux, & facta est lux, & uidit Deus lucem quod effet bona, & divisit lucem à senebris, appellauites lucem diem & cenebras noctem, factumés est nespere & mane dies unus. Dixit quocs Deus fiat firmamentum in medio aquarum, & diuidat aquas ab aquis, & fecit Deus firmamentum, divisité à quas que sub firmamento ab his que erant super firmamen rum, & factum elt ita: Vocautto Deus firmamentum cœlum, & factum est uespere & mane dies secundus. Dixituero Deus congregentur aque quasub colo sunt in locum unum & appareat arida, & factum est ita & uocauit Deus aridam terram, congre gationes of aquarum appellauit maria, & uidit Deus quod effet bonum, & ait germie netterra berbam uirentem, & facientem semen & lignum pomiferum facientem fructumiuxta genus luum, cuius lemen in lemetiplo lit luper terram, & factum estita. Et protulit terra herbam uirentem & facientem lemen iuxta genus luum lignum faciens fructum, & habens unumquodeg lementem lecundum speciem suam, & uidit Deus quod esset bonum, & factum est vespere & mane dies tertius. Dixit autem Deus:Fiant luminaria in firmamento coli & diuidant diem ac noctem & fint in figna & tempora & dies & annos ut luceant in firmamento coli, & illuminent terram, & fadum ita, fecitiq Deus duo luminaria magna, luminare maius ut præesset diei, & lumi nareminus ut præesset nochi. Erstelles, & pofuit eas in firmamento coli ut lucerent fu per terram, & præessent diei ac nochi. Et dividerent lucem ac tenebras, & vidit Deus quod effer bonum, & factum est uespere & mane dies quartus. Dixit etiam Deus, producant aquæ reptile animæ uiuentis, & uolatile super terram sub firmamento coe i: Creauitos Deus cete grandia & omnem animam uiueritem & motabilem quas produxerat aqua in species suas, & omne uolatile secundum genus suum, & uidie Deus quod effet bonum, benedixitq eis dicens: Crescite & multiplicamini & replete aquas maris, aues que multiplicentur super terram, & factum est uespere & mane dies quintus. Dixit quoq Deus producat terra animam uiuentem in genere suo, jumen ta & reptilia terræ lecundum species suas, factumes est ita, & fecir Deus bestias terræ juxta species suas, iumenta & omne reptile terræ in genere suo, & uidit Deus quod effet bonum, & ait: Faciamus hominem ad imaginem & similitudinem nostram, & præsit piscibus maris & uolatilibus cœli & bestijs universæ terræ omnick reptili quod mouetur in terra, & creauit Deus hominem ad imaginem & limilitudinem luam, ad imaginem Dei creaustillum.

Hactenus exponendum Molem luscepimus. Totam autem expositionem in les ptem libros fiue tractatus partitus fum, potius & imitarer Balilium & Augustinum quam propterea quod hac crebra distinctione quasi interiungens legentis intentio recreatur. Accedit quod cum septem lint expositiones septem libris digestæ singulica libri septem capitibus diuidantur, septem creationis diebus omnia respondent. Fadum item à nobis ratione congruentissima, ut quemadmodum septima dies apud

Mosem sabbatum est & dies quietis:ita expositio quælibet nostra septimo semper capite in Christum derivetur, qui & finis

est legis,& nostrum est sabbatum, nostra quies, nostra felicitas.

IOAN.

# IOANNIS PICI MI-

randulæ, de mundo elementari, Libri primi Expositionis primæ.

Caput 1.



ATVRALES Philosophi qui de natura rerum corruption bilium disserunt, de principis earum sic statuunt in uniquersum, esse materiam rudem, formarum expertem, idos neam quidem omnibus formis suscipiendis, sua tamen na tura omnibus priuatam. Quare præter materiam, priuas

tionem etiam faciunt principium reru naturalium. Adiecit Auerrois esse materiam trino dimensu, in longitudinem, latitudinem, altitudine pros tensam, ne, scilicet, res corporeæ de incorporeo subiecto fieri dicerentur. Tum afferunt transmutanté causam quam uo cât efficienté. Cuius ui tras clata materia, quod est potentia actu, siat aliquando quemadmodu mole lis cera & indefinita ductu manus atque tractu in diuersas figuras pro tractantis arbitrio transformatur. Quoniam autem nihil natura temere agit, sed boni alicuius consequendi gratia finalis causa se statim infert, & proximus quidem finis agentis causæ forma est qua de materiæ-gremio eruit.Hoc enim illa consilio agit & uersat, ut ad perfectum habitu formæ illam perducat, unde & forma tertium principium ab Aristotele status tum: Hæc autem de materiæ sinu educi non potest, nisi affectæ prius & præparatæ congruís qualitatibus. Circa qua totus opificis labor, tota actionis mora confumitur: ipla, scilicet, specie individuo momento quas si præmio laboris statim esfulgente. Opisice ipsum causam potius quam principium uocant Peripatetici. Diuinorum autem memores semper dis uini Platonici admonitos nos uolunt naturales agentes causas, & si solæ appareant nobis quæ corpora agant, forment & transmutent, haud tas men primarias esse causas eorum quæ fiunt, sed instrumenta potius diuis næ artis cui obediunt & famulantur. Quemadmodum fabri manus & si ipfæ totam domus materiam, ligna,lapides , cementa, componant , ordie nent,& transmutent, nihil& uideatur præter eas cui factura domus acces pta referatur, nouimus tamen organu illas esse obediens & serviens quæ constituta in animo architecti domum quam simul concepit particulas tim digerit explicatque infensibili materia, hinc factum ut ipsi duas caus sas adijciant organicam & exemplarem. Quod neque negant Peripas tetici: Immò confirmant apud quos tritum illud: Omne opus naturæ opus esse intelligentiæ. Hæcsunt quæ in commune dicuntur de rebus

COL

corruptibilibus, que omnia ita in opere primi diei coplexus est Moses, we nece certius nece aptius de his quico dixerint Philosophi probatissimi.

CAPVT SECVNDVM, PRincipio igitur duas statuit causas, agentem & materiam, eam scilicet, quæ actu, & eam quæ est potentia, illam ccelum, hane terram uocat, cui nostræ expositioni attestatur primum authoritas Stoicorum qui as gentem causam coelum, materialem tertam uo cauerunt, ut scribit Varro, ne Gracos commemorem. Attestatur & ratio. Nam & materia despica. tissima omnium naturarum uti est terra omaium elementorum,& simili omnino proportione respondent, ut probant Peripatetici agens materie. & terræ coelum. Terra autem hec, id est, materia inanis & uacua, ut transtu lit Hieronymus, uel ut leptuaginta inuilibilis & incompolita, & hæc quis dem omnia rudi materiæ informics coueniunt, quæ & expers formarum omnium merito inanis & uacua dicitur, & omnino incompolita & inuili bilis elt. Verum Hebraica dictione min & nn, & qua hoc loco leguns tur à pluribus Hebræis aliter exponuntur. min quidem rem brutamine terpretantur, stupente attonitam. Quod ad materiæ etiam tenebricosam deformemés faciem ab illis refertur, ob eam causam quod intendetes nos in illius cognitionem attonitos reddit, propter quod & Aristoteles pros portione, & Plato nota ratione cognosci à nobis illam dixerunt. The autem ex ui dictionis inchoationem & rudimentum formæ multi exponût: Idem enim si uerbum uerbo reddamus est ma ac si dicamus in eo'est, siue eo aliquid est. Quod si sequamur præter subiecti potentiam inchoatam in eo formam intelligemus. Quod non folim Albertus & plures Peripa tetici, sed ueteres etiam Hebrei crediderunt, ut ex monumentis antiquisi mi Simeonis aperte colligimus. Verum quo pacto hæc sit inchoatio acci pienda declarat, adriciens: Et tenebræ erant super saciem abyssi. Abyssum uocat terram, id est, materiam trino dimensu in altissimas profunditates extensam. Super hanc tenebræ, id est, privatio est: principium apud Peris pateticos in primis celebre, cui nulla magis appellatio quam tenebrarum congruerit. Est autem priuatio qua differt à negatione, ut Magnus Alber tus constantissima uult, ipsa hæc de qua dicimus inchoatio forme, de qua re idem philosophus copiole & subtiliter disseruit. Præterea si subest terra aquis & irrigata, inde parturit quæ postremo & pariat, nonne aquæ hoc loco accidentes materiæ qualitates & effectiones significabunt: quæ uel suo fluxu tractabiliós natura aquarum specie gerunt. Quibus, ut ita di xcrim, humectata materia parturit formam, quam extremo temporis mos mento ædit in lucem. Super has aquas spiritus Domini, id est, uis causæ efficientis, Domini organum & instrumentum merito fieri dicitur, neque dicitur ferri super terram, quia non attingit agens subiectum aut permeat nisi medis illis intercedentibus qualitatibus, quas dum uersat & agit oris tur lux.

tur lux, icht, formæ species & detorsenebrarum, quas diximus, idest; prinationis expultrix & fugatrix, fit Dei noce sic imperantis, quia nibil agunt causæ naturales, quod non divinæ artis ordo præceperit. Tum sit ex uespere & mane dies unus. Chimex potentia actus of natura substatia tertia quod compositum dicimus dissultauit, est e ratio iam manifesta iu : xta hunc sensum cur dies unus dixerit, non primus, & merito lucem uis dit quoniam bona. Cum nihil sit aliud natura formæ quam primi boni imago tenuis & umbratilis similitudo Hactenus in universum de corrus pribili substăția qualis omnis qua infra Lunam est, ubi & cœlum & tera ram, id est, transmutantem naturam & eam quæ transmutatur & terram eandem,id est materiam uidimus inanem omni specie substâtiæ uacuam item omni forma accidentali: Supero eam in trini dimensus abystos exe zensam privationis, tenebras insidentes, non quidem illi intimas (Neque enim priu atio materize essentia est, ut probat Aristoteles) sed extremam eius faciem occupantes. Vidimus item super aquas, id est, fluxas disposis tiones materiæ quali terræ prælentes ferri spiritum Domini, id est, uim caule agentis, non uti caulam principalem sed uti spiritum Domini, id est, organum dininæ artis, quomodo spirinus noster uitalis organum ani mi est, & statim tractante spiritu aquas illas et peruadente subiectum iussu Dei artificis exorta est lux, id est formæ decus & splendor.

CAP VITITER TAWART SEE Voniam aut à comunibus generalibus quad specialia reeto ordine delcendimus ut probat Arift facturus hoc idem Moles, postquã di xit de his quæ communia sunt rebus omnibus elementaribus, elementas lem totam substantiam secunda die trifariam dividit. Primo autem intels ligendum materlales omnes formas, aquaru appellatione ab illo hic desi gnari quæ congruere magis ne possit quidem. Est enim in sphæra hac rerum generabilium & corruptibilium stangemateria, quasi alueo mari uți Auxus refluxusop undarum perpetuus indesinens abeuntium & aduene tantium formarum commeatip. Generatio, scilicet, præterit, ut inquit, Sae Jomon, & generatio aduenit, ferra autem stat in eternum. Vocantur enim & formæistæapud Platonicos, imitatores, semper Hebraicæ disciplinæ generationes potius quamforme quod fieri quam elle dici uterius pole fint. Ob quam effam çayışın fastıyın ut quo lupra nomine, aquarum, scilicet materia qualitates & accidentales formas uo cauit godem his ito couerit etiam iplasmateriales substantias, scilicet, ut admoneret non id quil dem quod credidit Alexander effe qualitates iplas elementis formas hib Hantiales, sed quod Platonici maono ppere confirmant elle speciem ome nem quæ in materia elt ad accidentis ferè potius quàm ad ueræ substätie Condition entiteleren dam Quent titulum fibi illa legitime uerdicant que eer le Rant Abijplis innixa Boic quod lunt vera lunt tatione, imigica Tebus peregrinis & minime adulterata Heraclitus fenfibilium rerū fubstā: tiam nocauit mare & apud poetas involucris fabularum velantes philos sophiă: Cum post Saturniam unitate, id est, mundi intelligibilis unionem intra le omnia implicantis in tres partes lenlibilé mundu partirentur, cœ lestemés adscriberem regione loui, subterraneam Plutoni: Neptuno aus tem mediam hanc, scilicet quæ à Luna ad terram protenditur, de qua nuc agimus:Neptunum maris dominữ dixerunt, qui idem apud Platonicos pro ca uirtute accipit, quæ generationibus præest. Sed redeamus ad Mo sem dividente aquas ab aquis medio firmamento. Triplex enim partitio corporum sublunarium. Alia supra mediam regione aeris sunt suprema, scilicet, pars eiusdem elementi & purissimus ignis quod totu etheris nos mine designatur. Ibi pura, immixta & legitima elementa: Alia infra ipsum aëris meditullium quæ apud nos funt, ubi elementum puru nullum (Ne que enim purum elementu sensibile) sed mixta omnia ex fœculenta crassiore parte mundani corporis constat. Intercedens regio aëris quæ hic dicitur firmamentŭ, unde & aues lub firmamento cœli ac eo uolantes ins troducunt: ca est regio in qua sublimes ille impressiones apparet, pluuig, niues, fulgura, tonitrua, cometæ, & cætera, id genus. Vide auté rectè non solum situ, sed & naturæ proprietate hoc firmamentum superiora elemen ta ab inferioribus quafi aquis ab aquis difcriminat & diftinguit. Supra eam pura funt elementa, infra eam perfecta mixtione ab elementali sims plicitate discedut:inibi mixta fiunt sed imperfecta mediaco ut dicatur ues rilsime inter mixtorum elementorum naturam.

Ed uideamus quid ultra! Moses philosophetur, congregentur inquit Daquæ quæ sunt sub cœlo in locum unu, & appareat arida. Arida mate ria est uti iam eonstituimus, nec apparet materia, aut conspicis, nisi forma rum speciem induta, sed nece apparet induta speciem elementi, quia ut dis ximus & probant philosophi, elementu simplex nec uideri, nec tangi nece sub ulsu omnino sensum cadere potest. Si igit quæ inuisibilis olim suerat terra, suturum est ut sub cospectu ueniat, necesse est aquas quæ sub cœlo sunt, id est, sub media aëris regione congregari ad locu unu, id est, ad com mune mixtionis collunie consuentes certis legibus, tamen quasi sittorib. præscripta in unam mixtionis forma coalescere. Quod aquis inferiorib. ut ostendimus, no ite superiorib. accidit, ubi aut nulla prorsus aut imperatecta mixtio. Quod si anima uegetalis mixtionis sorma statim consequit: Quid aliud à nostro philosopho, expectabimus, con post illa aquaru co gregatione induceret statim terra herbaru, fruticu, arboruce secundam.

CAPVTQVINTVM.
Vanqua hinc uidebat ordine consequenti ad animalia transcunda, quoru anima uegetali proxime iŭeta est, tame quonia ab animalia.

ad hos

ad hominem itur, in quem desinit de mundo corruptibili omnis tractis tio, idcirco interiecit Moses aliqua de his quæ siunt in sirmamēto, & quie bus iplum ornatur, uti terra ornatur his quæ in ea fiunt, metallis, plantis, & animantibus. Sunt autem hæcimpressiones illæ quæ in sublimi,id est, in media regione aeris fiunt. Hanc supra & coelum & firmamentum uoca uit, hic autem sirmamentum cœli, ut seiamus non illud esse quod uerè est cœlum, sed quod cœlo subest. Quare & Ennius in Achiste hanc partem subijces dixit, propterea quod coelo proxime sit subiecta, has autem impressiones secundarias stellas & sydera & astra à philosophis nuncupati notius est quam ut pluribus comprobetur, aut duriusculum uideri alicui possit nos de illis exponere quæ de syderibus hic dicuntur. Quoniam au tem horum omnis diuerlitas ad duas primas caulas refertur, caliditatem & frigiditatem, referemus convenienter quæ à causa sunt calida ad Sos lem, quæ uero à frigida ad Lunam. Nego ob id solum & Solis & Lunæ & reliquorum syderum hæc sibi appellationem uendicant quod idem sint ipla inferiori cœlo quod illa sunt suo quanquam diuiniori, uel quod item simili facie se ostendant hominibus sucentia pariter & coruscantia, quam quòd alia ex illis aliud in cœlo sydus tanquam principem & ducem ses quantur. Vnde & signa earum sunt rerum, quæ sydera à quibus suerint excitata portendere inferioribus soleant. Huic rei argumento estillud quod motum syderum sequuntur, quorum ui & influxu de terreftri cons fecta materia, id est, uaporoso halatu consistunt.

#### CAPVT SEXTVM.

Anisestam iam sequuntur de animalium de phominis productios ne. Post plantas enim ea sunt mixta que sentiut & mouentur, quan quam & plantis stupidu sensum asseribant Pythagorici, quod in ea quam parturimus concordia longioris subsellis opere discutiemus. Hecautem animantia que citra omnem controuersiam motu sensués participant: & hic à Mose & in Timeo in uolatilia, & in aquis degentia, & terrestria dis stinguuntur. Supremus omnium & princeps homo, quo mundi corrus ptibilis natura progressa sistit pedem & receptui canit.

CAPVT SEPTIMVM.

Vemadmodum autem inseriorum omnium absoluta consummatio est homo, ità omnium hominum absoluta est consummatio Chrissus. Quod si, ut dicunt philosophi ab eo quod unquoque in genere est persectissimum ad cæteros eiusdem ordinis quasi à sonte omnis persectio deriuatur: Dubium nemini est à Christo homine in omnes homines totius bonitatis persectionem deriuari. Illi scilicet uni datus spiritus, non ad mensuram, ut de plenitudine eius omnes acciperemus. Vide quam haud dubiè hæc ei prærogatiuam debeatur Deo & homini, quæ etiam qua homo est peculiari ei & legitimo privilegio convenit.

Digitized by Google

### Ioan.Pici Mirandulæ

## De mundo coelesti Expositionis

fecunda, Lib. 11. Procemium.

Vrgamus ab elementis ad coelum, à corruptibilibus ad incor-rupta corpora, ut palam omnibus lit eildem uerbis quibus de elementali nobis tot natura monstrata sunt, de cœlestibus item altissima dogmata à propheta comprehensa. Quod cum nobi Ccum animo reuoluemus, erit præterea quæ diximus in procemijs alia no bis in promptu ratio. Cur gratia exempli dicturus Moses de agente caus La & de materia, non illam agentem expressis uerbis hanc materiam uoca uit, sed cœlum & terram, & materiæ dispositiones, non qualitates, ut dis cunt philosophi, sed aquas, & formam lucem potius quam formam appel lauit:Cometas item & fulmina & cætera id genus non proprija cognomi nibus, sed astra & stellas nominauit, atos ita de reliquis. In exordis quie dem allata fuit à nobis cum ueterum consuetudo scribendi res grandes physicas & diuinas occulte & figurate, tum ruditas auditorum qui cum splendorem disciplinæ Mosaicæ ferre non possent, oportuit uelata facie uerba facere illis, ne qui illuminandi suscipiebantur, nimio lumine obcæ carentur. Nunc tertiæ rationis habemus occasionem, quia, scilicet, si mate riam, & formam, & qualitates, et caulam agentem nominasset, poterant ils la quidem corruptibilis,mundi tractatibus deferuire, non autem & reli= quis. Quare illud est incogitatum & mirum Moseos artificium diuinaco uerè non humana industria eis uti dictionibus itacs orationem dispones re, ut eadem uerba, idem contextus, eadem series totius scripturæ figuran dis mundorum omnium & totius naturæsecretis aptè conueniat. Hoc ils lud est in quo Moseos liber omnem gentium & doctrinam, & eloquene tiam,&ingenium fuperat.hocnouum illud &intactum adhuc quod nos afferre tentauimus, ut, scilicet, factum à Mose id nostris hominibus re ipsa comprobaremus.Hæc est idea, hoc est exemplar absolutissimi scriptoris, non ob id folum quod huiufcemodi fcribendi genus,ut fupra demonftra uimus naturam effigiat & æmulatur, quam quod sicut inter mentes ange licas authore Dionysio & diuo Thoma splendore nostræ theologiæilla est suprema, quæ paucissimis ea notionibus & formis per intelligentiam comprehendit quæ inferiores uarijs & multiplicibus, ita inter scripturas illa est summa, illa apicem tenet omnis perfectionis, quæ paucissimis uer• bis omnia ueluti singula & congrue & profunde complectitur. Sed quid prophetam prodeuntem reuelata facie moramur ultra, ut de cœlestibus nos mysterijs alloquatur: prius tamen quam loquentem ipsum

> audiamus, ut simus uerborum illius capaciores præfari paucula quædam de cœlo decimo utile fuerit.

> > Digitized by Google

## Heptaplus.

CAPVT PRIMVM C Vpra nouem cœloru orbes,id est, septé Planetas & sphera octavam, quam uocant inerrante nouum q orbem, qui ratione, no fenfu deprehenlus est, primus & est inter corpora quæ mouent, creditu esse decimum cœlum fixu manens & quietu, quod motu nullo participet. Necs hoc tan tũ creditũ à nostris maximè iuniorib. Strabo & Beda, sed à plurib etiam Hebreoru, præterea & philosophis & mathematicis quibusdam. E quib. faris duos sit attulisse Abraam Hispanum astrologum maximum & Isaac philosophum, quoru uteres hoc attestatur. Quin & hic lsaze decimum or bem ab Ezechiele designatum intelligit per Saphyru in similitudine thro pi, ut color Saphyri lucis nitorem throni similitudo immobilitatem eius fignifices. Figuratas item intelligit decem sphæras à Zacharia per candes labrum aureum distinctu septem lucernis, & lampadem super caput eius, gum super lampadem oliuas duas. Cum enim septé lucerne septem Plane sas indicent, & lampas circulum octauum tot luminibus fulgentem, uult per duas oliuas indicari nonam & decima sphæram, propterea quòd ex oliuis oleum defluit ad lampadem & lucernas, ad luminis nutrimentum. Quare per rationis similitudine cum coeloru quos nos uidemus lux à sue premis illis emanet & conferuetur (qui enim dat lucem idem conferuat) merito illi quidem oliuis, hi aut lucernis & lampadi comparant. Verum si non possunt eiusdem aquæ duo primi fontes costituti, necesse est ex ile lis duab. supremis spheris altera esse, que sit principiu totius lucis. Quod si ad alterã ad primam utiq, id est, ad decimam referendum est, ut sit ipfa quali unitas luminu, tum proxime lumen tota essentia suz substantiz no na recipiat. Inde tertio ad Sole plena participatione proueniat, à Sole aue tem quarto iam ideo & postremo gradu in omnes stellas partibiliter diui datur.Supra igitur noue cœlos decimu statuamus, quem theologi uocat empyreum. Dubitatum autem à quibulda natura ne effet corporea an incorporea potius. Nam & unitaté forte decet ut numero coëlementali respondet analogia naturæ,ita nó esse genere codem. Bed quicquid de hac guzstione statuatur, remaneat in concussum inibi esse thesauros lucis, & inde quicquid habere luminis uisiturque corporibus quasi à primo fone ge in catera derivari. Neg enim obstat siquis credere pertinacius quàm uerius uelit non esse illum natura uerè corporea, quado in Phœnicu theo logia est, ut scribit Iulianus Cesari in oratione de Sole, emanare lucem cor poream ab incorporea natura. Preest hic igitur noue sibi serie consequen ti succedentibus cœlis, quasi dux exercitui, quasi forma materiæ, & Mos nados typum gerens denarium implet.

CAPVT SECVNDVM.
V Eniamus ad Molem qui dicturus de omnibus, hūc tanquā primum & principalem cœli peculiariter appellatione dignatus est, quemad B 3 modum

modum licet nouem choros angelicos, quia participat divinitate uo care Deos possumus. Vnde islud Deus Deoru. Absolute tamen cu Den dicimus,non aliquem ex eis, sed indiuidua trinitate accipimus præsidente ils lis, quemadmodu & empyreu cœlum noue sibi subiectis orbib, præsider. Terram aut uocauit octo sphæras postremas, newid sine causa sed ob id factu quonia huius numeri extrema libi terre appellatione uendicant. Ea funt Luna & colum stellatu, quoru utrug terra uocare & ueteru authos ritate & ratione præterea cogimur. De sphæra enim octaua frequentissis mum in Academia dare illi terræ appellatione.Luna ite Aristoteles terræ similem dixit; imitatus, scilicet, Pythagoricos, qui ea & terra coelestem & terrestre coelu appellant. Sed uide que fatio ad utrug nos ducat. Si enim in cœlo quærimus elemeta, Luna terra Ratuimus infima ignobilissima ce omniu lideru, uti est terra omniu elementoru opacitate, itide substâtiæ & maculis illi per similem. Tü'aquã Mercuriü uersipelse sydus & trasforma bilem, ideo & apud Lucanti und arbitrit appellati. Venere aere tempes rato calore uiuifică Solem ignem ratione manifestissima. Tum ordine in uerlo Matteigne, loue aerem cognatu Veneri natura, Saturnum aquam lene, scilicet, danatæ frigiditatis, reliquu ut sphæra octaua, & non erratica terra uocemus, uel iplo fic coputationis ordine postulante. Recte igitur hoc totu quod binis utring terris concludif, supra quod nihil uisibile no bis, terră uocauit. Tum subdit & terra erat inanis & uacua inanitate, scili= cet, lucis, nondum à primo cœlo propagatæ ad ea, & reliquaru uirtutum, quaru uehiculu est lux. Nece hoc dicimus ex nobis, sed ipse author declas rat, cuius rei dicat inanitate, adijciens & tenebræ erat super faciem abylsi, altitudine tantă, tot numero orbium et miram profunditate iure abyllum uocãs. Verum ne crederemus inter octava sphæra & sedes empyreas nie hil medium elle, ut credider ut multi fequati inditia tantummodo fenfu**ŭ,** admonuit nos orbis intercedentis, que per aquas iple cu figurauerit cons Ione à iuniorib. Chrystallinū cœlum est nuncupatū. Super hunc fereba≥ tur, aut ut ueritas habét Hebraica, & Syrus Effren transtulit, incubabat huic spiritus Domini, id est, proxime adhærens spiritalis olympus, sedes .fpirituu Domini fouebat eum fua luce uiuifica,& rectè est factum , u**t ciul** attinens est principio lucis toto corpore & tota sui mole lucem combibe ret, propterea nobis inuisibilem quia corpuletia solidiore no terminatur. Illi igitur primum incubans fuam lucem largiebatur empyreus, que mox & in reliquas sphæras quas per terrã & per abyssum dicimus designatas excussis tenebris Deo siciubente est deriuata & factum est uespere & ma ne dies unus, quia per lucis & superni influxus receptionem scederantur primis cœli inferiores. Summatim igitur prima die & primi cœli eminen tia in reliquos & derivatio inde lucis ad eos, & per aquæ ac terræ cognos mina de noni orbis & aliorum multa proprietatibus indicantur.

CAPVY

## Heptaplus.

CAPVT TERTIVM.

FAm uerò de motis orbibus particularius pronuncians docere etratică I sphæram quam dicimus sirmamentum mediam esse inter duas aquas, cuius dicti ratio manifelta ex his quæ diximus, nam & nonus orbis & Sa turni planetas, ut declarauimus, aquaru sibi appellationem uendicant. Po fitum ergo à Deo est firmamentu in medio aquaru, & aquæquæ funt sub cœlo congregatæ sunt ad locum unu & factum ut appareret arida, id est, terra, totum & hoc procuratu ad falutem uiuentium. Videamus quid hæc fibi uelint Moleos dicta. Aquæ quæ lub cælo lunt, septe sydera sunt, que funt sub firmamento quod uocauit cœlum, quoru primus Saturnus. Hæ aque congregatæ in locum unum ideo funt, quia omnis planetaru uirtus in uno Sole collecta est, qd omnes philosophi, omnes mathematici uno ore confirmant, & si hæc congregatio aquaru dicta est mare, non absurde hie ille erit oceanus qui pater Deoru & hominu ab illis dicit qui planetas deoru nomine dignati sunt. Terra aut quid aliud dicemus quam Lunam sicab Aristotele & Pythagoricis nuncupată, quæ cu tota prædicti maris undis obruit, nec utilis nobis nec utilibilis item est, sed tunc & animalium & nostris usibus idonea: Cu ab eo secedens mari magis magis ce sub aspe ctum uenit. Tunc fertilis, tunc fœcuda, eoru præsertim que à uegetali nas tura funt. Cuius munera auctio, nutritio & generatio. In hac enim pracie pua uis Lunæ ut dixerunt Chaldæi. Quod & hic à Mole apertilsime des monstratur. Cum eam simul ato apparet, & herbaru, & fruticu & arbos rum, parentem facit. Vide ut nobis natura Lunæ & Solis paucissimis fis gurate glubiu dicauit. Sed cur tacet de reliquis quem tractaturu de omni bus fufficienter & doctè in proœmÿs nostris promittamus.Cur inquam cum de decima, nona octaua & sphæra, de Saturno, item Sole & Luna fee cerit mentione, de quatuor qui supersunt Venere & Mercurio, loue item & Marte ne uerbum quidem. Dixeris forsan ideo factum quia rudis pos pulus Solem tantum nouit & Lunum. Sed hocperfugium ipse mihimet ademi, nec possum non erubescens isthuc divertere qui supra sum attestas tus nihil propterea obmissum à Mose quod ad perfectam mundorum os mniũ intelligentiã faceret. Dicat alius qui de Sole ac Luna egit egisse de reliquis, quod hi regnu obtinent cœli et cum particularis alioru sit uirtus, uniuerfali hec duo fydera influxu pollent. Sed nece hoc nobis fatisfacit, & debuit eadem ratione obmisssse Saturnu, de quo tamen nos factam mens tionem ostendimus: Altius credo latere mysterium ueteris Hebræorum disciplinæ, inter cuius de cœlo dogmata, hoc est præcipuum concludi à Sole Iouem & Martem, à Luna verò Venerem & Mercurium. Nec si hos rum naturas syderum pensitemus obscura est ratio opinionis, quanquam ipsi rationem nullam sui dogmatis afferant. Calat lupiter, calat Mars, calat & Sol, sed Martis calor acer & violentus, louis beneficus, in Sos le cst

le est acre illud ac uiolentum Martis & Iouis beneficiam proprietatem ui, demus, id est, mixtam ex his temperatam mediam quandam, ut ita dixerim naturam. lupiter felix, Mars infaustus, Sol partim quidem bonus, par tim est malus, radiatione bonus copula malus. Est Aries Martis domus, Cancer dignitas Iouis, Sol in Cancro sublimitatem in Ariete dignitatem adeptus manifestam cum utrop sydere cognationem ostedit. Veniamus ad Lunam que & aquis Mercuri manifeste participat, & quantum habes at cum Venere affinitatem præsertim hinc indicat quòd ita in Tauro Ves neris domicilio sublimatur, ut nusquam felicior autmagis beneficia iudis cetur. De cœlo igitur empyreo, de nono orbe, de sirmamento, de sydere Saturni, de Sole ac Luna qui reliqua complectuntur ipso silentio huius complexus nos admonens sufficienter hactenus dixit.

CAPVT QVARTVM.

y Estabat ut postquã de natura syderum dixerat, de operibus, deós coa rum officio dissereret, declarans in quem usum fundata, & cui munes ri delegata à Deo fuerint. Scio autem agi adhuc de cœlo ut de lucido cor pore, nihil de intellectu, nihil de motrice, ut eius adhuc dictum à prophes ta quem ordinem etiam Timæus lequitur.Primo corpus fabricans, tum corpori absoluto animum apponens, cœlestium corporu duæ in uniuers fum manifeltæoperationes, motus & illuminatio. Motus duplex statuis tur, alter mundi totius quo cœlum & æther uigintiquatuor horis per toe tum spacium universi profecto ambitu circumuoluuntur, alteru syderum proprius multiplex & uarius inter quos principalis est motus Solis, qui spacio duo decim mensium Zodiaci signa omnia circuit. Ille diem facit un de & diurnus dicitur, hic autem annum reliqui syderū motus uarņs tēpo rum interuallis peraguntur.Rectè igitur & breuiter nos omnium admos nuit, Moles, cum dixit, polita lydera in firmamento in dies, annos, & tepora. Addidit in sigha, quod quia satis ab alis interpretibus exponitur ego prætereo.Indicauit preterea exprelsè reliquã operationem fyderum, quæ est illuminatio, cum dixit statuta illa ut lucerent in cœlo, & terră illuminarent. Quanquam aut diuerlæ lint lententiæ ueteru, quid cœleltia influant inferioribus, in qualibet tamen aptè cadut Moseos uerba. Nam si nihil 🌬 liud influunt & luce, quod uidetur Aristoteles uoluisse si religioso & non pro nostro arbitrio illius uerba interpretemur, nihil poterit cogitari Mos faicis dictis conuenientius, si preter lucem calorem etiam influunt, nihilo præterea aliud ut Auerrois Arabs & Abraam Iudæus uolunt, satis fuit di xisse de luce a qua idé authores prouenire caloré fatentur. Si item plures alie uirtutes atœ multiplices isthuc cœlitus dimittuni, ut Auicennæ ut Ba bylonijs uilum non temerè de fola luce mentio facta, quado ut iple scribit Auicenna fola est lux quæ reliquas oes uirtutes de cœlo uchit ad nos. In hæcigit ministeria & Lunæ & Solis & stellarum sunt corpora distributa. CAP.

## Heptaplus,

Riquem erat ut & signoru quæ spectabilia sunt in Zodiaco, & eos rum quæ quanqua inuisa nobis longe tamé efficaciora in colo sunt Chrystallino mentione faceret. De his enim nihil hactenus dictum. Hoc igitur sibi uolunt animalia quæ & aquæ producut & terra producit, utique illæ aquæ que sunt super colos & terra que ipsum est sirmamentu ut supra est comprobatu. Signa enim quæ in illis solis duob, orbibus uisuna tur in speciem animaliu, qualia quæ apud nos ab Aegyptijs & Indis nota ta sunt, quæ potuerut illi & facilius & rectius quàm nostri deprehendere adiuti ab ipsa soli planitie & coeli serenitate. Alioquin animalium quæ hic sunt caduca productio non magis attinet ad hæc duo elementa, terram & aquam quam ad reliqua, uidelicet igné, & aërem, & quoniam aquæ de dit appellatione orbi Chrystallino congruenter quæ ibi animalia pisces, rursus quæ in sirmamento quod terram dicit iumenta & bestias uocauit.

CAPVT SEXTVM.

Actenus de corporea cœloru natura. Nuc prædita ea anima rationa Ili declaraturus allegorice hominis meminit, no utiquillius qui est cas ducus et terreus et que uidemus, sed à quo (ut inquit Plotinus) is regit ho mo qui uidet. Ille iple animus est rationalis, que ex eilde elemetis, & in eac dem patera, ex quib. & cœli anima cum Timæus costituat, no in congrue quæ dicutur de hominis animo ad cœli etia animum trasferunt. Adstiput lantur nostræ expositioni literæ sacræ, in quib. sæpe angelica omnis natur ra & rationalis per homine designatur. Frequentissimu hoc in prophetis de bonis angelis,& de malo etiã dæmone, qui nihil natura differt ab illis, scriptum est in Euangelio: Inimicus homo hæc fecit. Adiectrigitur Deus cœlesti machinæ uiuā substantiam & rationalem participem intellectus: ldeog ad imaginem & similitudinē suam hanc no luit præesse, de quibus paulo ante diximus animantibus, id est, sydereis omnibus signis & Plane tis, que illius ita nutu uerfantur, ita dicto obediunt, ut nulla mora, nulla fit, contumacia: Quod brutis elementoru corporib. no pariter accidit. Nece remere aliud inuenies in quo magis defudent Peripatetici, क ut probec ni hil reluctari coeleste corpus suo motori, quemadmodu nostra nobis core pora reluctatur. Quare neca illis ut nobis ex perpetuo motu, aut tædium, aut difficultas, aut fatigatio, hoc est imperiu, quod tetigit Moses colestis hominis in animalia. Non itë uacat mysterio quod illum hominë marem & fæmina creauit. Est enim hæc prærogativa animorum cælestium, ut sie mul utrung obeant munus et contemplandi et regendi corpora, neg aut hocilli, aut huic illud obstrepat, impedimentoue esse possit. Vsurpatum autem maxime à ueteribus, quod in orphicis etiam hymnis obferuamus, duas has uires in eadem lubstantia, quaru altera contemplai, altera proest corpori cognominib.maris & fœminæ designare, hæc de cœlesti mūdo, de divis de divino, scilicet, corpore, de numero orbium, de natura & proprietatie bus, de officio. Postremo de motrice vi sius, rationali substantia, de speius ingenio a propheta traduntur.

CAPVTSEPTIMVM

7 Obilis hæc creatura & à nobis suscipienda & celebranda. Sed si uel Platonicz fententiz, ut theologos taceam, cuius modo meminimus non sumus obliti temperatos animos nostros ab opisice Deo in eodem cratere, ex eildemque elementis cum coelestis animis, uideamus ne nos illorum serues uelimus, quorum nos fratres esse natura voluit. Neque, no e stram conditionem de hocinfirmo corpore metiamur. Neque enim hos mo(ut scriptum in Alcibiade) hoc quod uidemus fragile & terrenum, sed animus est, sed intellectus, qui omnem ambitum cœli, omnem decursum temporis excedit. Cauendum igitur ne quod multa faciūt; plus cœlo dan tes, plus tribuentes quam sit necesse & uolutati opisicis & ordini universi repugnemns, simulá ipsi colo cui Dei consilia & mundi ordo maxime cordifunt, dum studemus placere displiceamus. Hoc admonent Chaldæi ditentes: Ne augeas fatum. hoc prædicat Hieremias. Ne timeatis, inquit, signa cœli quæ gentes timent. Hoc præcipit alibi propheta noster admos nens cauendum homini ne suspiciens, Solem, Lunam & Stellas, colat ex quæ Deus creauit in ministerium cunctis gentibus. Quod si in eum sens fum quis non accipiat quali Illa feruiant nobis uti ignobiliora & mortua corpora, significari tamen intelligamus authorem aut dominam naturæ nostræ eam substantiam esse non posse, cuius uel altera pars etiam uilior aliqua parte quæ sit in nobis ignobilior inueniatur. Neque enim in opere perfectius aliquid esse, aut potest, aut debet his que sunt in opifice. Ile lum igitur timeamus amemus & ueneremur. In quo, ut inquit Paulus, creata sunt omnia siue uisibilia siue inuisibilia. Quod est principiu, in quo fecit Deus cœlum & terram, hoc autem est Christus. Ipse enim percuns Ctatus quis esset optime sui gnarus, respondit: Ego principium qui los quor uobis. Quare neque stellarum imagines in metallis, sed illius, id est, uerbi Dei imaginem in nostris animis reformemus: Neque à cœlis, aut corpore, aut fortuna, quæ nec dabunt, sed à domino cœli, dos

mino bonorum omnium, cui data omnis poteltas in cœlo & in terra, & prælentia bona quatenus bona lunt, & ueram æternæ uis tæ felicitatem quæs ramus.

Deman

## Heptaplus. De mundo angelico & inuisibili, Expositionis tertiz, Lib. 111. Procemium.

Actenus de cœlesti mundo pro uiribus nostri ingenți mystes ria Moseos reuelantes disputauerimus. Nunc autem quis das bit mihi pennas sicut columbæ, pennas deargentatas & rutis las pallore auri, & uolabo in super cœlestem regionem: ubi ues ra est quies, uera pax, uera tranquillitas: Pax utique quam hicuisibilis & corporeus mundus dare no potest. Reuelate uos oculos meos ultramun dani spiritus, & contemplabor miracula uestræ ciuitatis, ubi reposuit Deus timentibus se, quæ nec uídit oculos, nec auris audiuit, necs cor cos gitauit.Cum autem de hac natura angelica, & inuisibili ab Hebræis uetes ribus multa, multa item à Dionysio tradantur, erat consiliu Moseos uers ba exponere iuxta doctrinam utriusque familie. Sed quoniam que ab He bræis dicuntur (cum sint inusstata) apud Latinos intelligi à nostris hos minibus facile non possent, nisi à gemino (quod aiunt) ouo exorsi, pluris ma, & fere omnia ueteris disciplinæ Hebraicæ gentis dogmata enarrares mus:Cogitaui differendum donec de his alibi latius (cripferimus,& nos stratib.notas secerimus illorum opiniones, ubi quantum Aegyptijs mos nimentis, quantum Platonicæ philosophiæ, quantum catholice ueritati consonent examinantes, sicubi quidem concordabunt nobiscum, iubes bimus Hebrgos stare in antiquis patrum suorum traditionibus, sicubi dissonabunt instructi catholicis legionibus impressionem faciemus in eos. Denique quicquid alienum ab euangelica ueritate deprehendimus confutabimus pro uirili, quicquid sanctum & uerum à synagoga ut ab iniusto possessore ad nos legitimos Israelitas transferemus.Interea Dios nylif uestigifs insistentes aut Pauli porius & Hierothei quos ille est sequu tus, conabimur tenebris legis quas author legis spiritus Dei posuit suum latibulum pro nostra imbecillitate lucem inuehere.

#### CAPVT PRIMVM.

Vicquid est post unitaté numerus unitate perfectus & consumma. Leus est. Sola unitas omnino simplex à se perfecta non egredit se, sed sindividua simplicitate & solitaria sibi cohæret, quia superest sibi nullius indiga plena fuis diuitijs. Numerus fua natura cum fit multitudo unitatis - beneficio fit simplex quantum ipse simplicitatis capax, quanquam autem mumerus quilo quo magis ab unitate fit procul in maiorem femper incidat multitudinem plus és in eo dissimilitudinis, plus partiu, plus compos · **lituræ** lit, nullus elt tamen unitati proximus qui multitudo no lit aduen» titiam habens unitatem unaque non natura, sed compositione, transferamus hæçad divina more Pythagorico. Solus Deus qui à nullo, à quo sunt omnia simplicissima essentia & individua est, quicquid haber à se habet, eadem re qua est, eadem sapit, eadem uult, eadem bonus, eade iustus. Neque rem aliquam intelligere possumus qua ipse sit preter quam ipsum esse quod ipse est. Cætera no illud, id est, ipsum esse, sed illo sunt. I gitur and gelus non est ipsa unitas, alioquin Deus esset, aut plures essent Dei quod concipi ne potest quidem. Quid enim erit unum si ne ipsa quidem unitas una. Reliquum ut angelus numerus sit. Quod si est numerus alia sui parte multitudo una. Est autéomnis numerus eatenus imperfectus quatenus multitudo, perfectus aute quatenus unus, Quare quicquid in angelo imperfectum est angelicæ multitudini, qua inde habet unde est numerus, id est, creatura, & quicquid perfectum, est acceden unitati quam inde habet, unde Deo coiungitur asscribamus. Imperfectionem in angelo duplicem inuenimus: Alteram quia non est ipsum esse, sed essentia tantum cui partie cipatu esse accidit ut sit : Altera quia no est ipsa intellectio, sed aduenit ei ut intelligat: Cū iple sua natura intellectus sit intelligentiæ capax. Pendet autem lecuda ex prima quoniam quod ex le no est utios neos intelligit ex le, cum ibi esse nihil possit ubi non est ipsum esse, V trum gigitur horum euenit angelo qua multitudo est. Reliquum ut absolutio illi & consume matio ab accedente de super fiat unitate. Deus auté unitas, unde ad ange lum & elle, & uita, et omnis perfectio deriuatur. Quemadmodum autem duplex est imperfectio, quasi duplex multitudo, ita duplice intelligamus unitatis accessum, ut utrace perficiatur. Prima ea est qua est essentia rudis ac informis, expers uitæ, & esse, hæc est terra inanis & uacua quã & Deus creavit. Nec forte crederes ut quidam crediderunt formationem tantum ellentiæ pertinere ad opificem, non autem ad creationem. Simul cum ter ra creauit & colum, id est actum illius essentia participatamos unitatem in multitudine hoc est ipsum esse: Vt sit quasi eadem creatio cœli & terre. ut pote comparis complexus & duarum ad idem fimili nexu conuenien tium naturarum. Nec dissone à ueteribus ipsum esse participationem die uinitatis uo camus cœlusa, quando & mundum archetypum Zenopha nes sphæram appellauit, & Saraceni quinimmo & nostri Deum circus lum uocant.

St angelus per ea quæ diximus iam luam naturam perfecte adeptus intellectualemés proprietatem, Veruntamen nodum habet unde sua munera impleatintelligendi, scilicet & conteplandi, nisi à Deoprius sor mis intelligibilib. uestiatur. Propterea adhuc sunt tenebræ superfaciem abyssi. Abyssus intellectualis proprietas est profunda que openeras & perferutans. Super hanc tenebre sunt, donec spiritalium notionum quie bus omnia uidet & intuetur radiis non illustratur. Scriptum est autem su per faciem abyssi non super abyssum, quia idem locus tenebre & hacis.

Digitized by Google

Lux

Lux autem, id est, species, intelligibiles faciem tenent, id est, extrema ange lici intellectus, quia accidentes ei sunt, qualitates non ad ipsius essentiam spectant. Quid auté medium intercedat priusqua tenebra depulsa aboria tur lux statim annectit, dicens: & spiritus Domini ferebatur super aquas. Domini spiritus quid erit potius quam spiritus amoris: Neg enim spiris tum scientiæ ita propriæ Domini spiritum dicemus. Quoniam & scientia quando quabducit à Deo. Amor autem ad Deum semper adducit. Hic nis si super abijssum illam feratur non siet lux. Quoniam quemadmodu non implebitur luce oculus nisi ad solem conuersus,ita nece angelus spiritali luce impletur nisi conuertatur ad Deum. Motus autem hic conuersionis, nece est, nece esse aliud potest in natura angelica quàm motus amoris. Es rat igitur spiritus Domini amatorius spiritus super abyssum, id est, super angelicum intellectum, intelligentiam enim amor consequitur, quo dum acta & excitata angeli mens ad Deum conuertitur. Dixit Deus: Fiat lux, & facta est lux, in angelo lux, scilicet, formarum intelligibiliu, & fuit ex ues spere & mane dies unus, quia ut probat Auerrois ex intellectu & intellis gibili sit magis unum quam ex materia & forma, quod ut idem affirmat, & scribit etiam Moses Ægyptius longe magis in angelis quam in homis ne uerum deprehenditur. Cuius ut illos obmittamus hæcnobis satis sit ratio quod species angelicæ mentiindiuidua copula, non ut humano intellectui accidit uaga & translatitia, perpetuis nexibus uniuntur. CAPVT TERTIVM.

7 Idimus creatam à Deo naturam angeli, eandem ad Deum couerfam spiritu amoris, tum ab eo illustratam & absolutam luce intelligibilis rationum. Videamus nunc quo inter se ordine angelici exercitus distins guuntur. Legimus autem politum firmamentum in medio aquarum, ubi tres nobis angelicæ hierarchiæ(fic enim eas femper ufitato uocabulo aps pellabimus)indicantur, harum prima & ultima per aquas designatur, illa per supercœlestes, hæc per eas quæ sunt sub cœlo, media illas dividens di citur firmamentum. Quæ omnia si naturam trium hierarchiarum & offic cia pensitemus consonare Dionysij doctrinæ magis nequeant. Suprema hierarchia cum (ut scribit ille) soli uacet cotemplationi, merito per aquas figurata est, quæ super cœlos, id est, super omnem circa mundana, siue cœ lestia, siue terrena actionem sunt constitutæ, & Deum perenni sono indes sinenter laudant, Medius autem ordo cu sit coelestibus officijs delegatus profecto non poterat congruentius quam per firmamentu,id est, per coes lum significari. Postrema Hierarchia & si natura supra omne sit corpus su prace coelum, curat tamen ea quæ sunt sub coelo, & cum dividatur in prin cipatus, archangelos & angelos, omnium horum operatio, omnis circa ea est tantum quæ sunt sub Luna principatuum, circa respublicas & res ges ac principes, ut ex Daniele cognoscimus archangelorum circa mystes ria &

ria & facras ceremonias. Angeli privatis student rebus & singuli singulis hominibus adhibentur. Rectè igitur hic sub cœlestis exercitus per sub cœlestes aquas est siguratus. Qui & rebus præest sluxis at que caducis, & illi or dini subest qui versatur circa cœlestia.

CAPVT QVARTVM Vid aut fit, aquas quæ funt fub cœlo colligi ad locum unu, dubium 🗸 esset fortasse nisi hoc nobis Paulus declararet, apud que de his ange lis qui ad mundi huius obeunda munera mittuntur, legimus effe omnes administratorios spiritus in ministerium missos propter eos qui hæredis taté capiunt salutis. Vnde possemus intelligere sub coelestes has aquas, id est, angelicos exercitus ad unum locu, ad unius, scilicet, hominis bonu sae lutem procuranda congregatos, pro qua & mittuntur ad nos & nuc ses cundu quietem, nunc etiam uigilantibus nobis, alijs atop alijs & formis, et locis, & temporibus apparent. Quæ fentétia quo pacto fit accipienda tuc demum cognoscemus, cum & quo pacto id sit uerum quod dicit Moses, aquas scilicet ad locum unum fuisse cõgregatas, animu aduertimus. Necp enim illud ita est uerum, ut nusquã distinctis disclusis en locis aque inue niantur, cum Indicum mare ab Hircano, Hircanu ab Adriatico, Adriaticu ab Euxino, in numera præterea fluuiorum fontium lacuum & fluenta lon gilsima locorum inuicem intercapedine dispescantur. Sed ideo ad locum: unu congregatæ aquæ dicuntur, quia particulares hæ atæ diuisæ aquaru collectiones uel marinæ uel fluuiales omnes (ut inquit Salomon) ad pris marium mare tendentes in unu oceani locu uniuntur & coëunt. haud aliter est nobis de his angelis intelligendu, qui sublunaria curant. Diuersis enim diuerli corporalibus rebus alijs is ab homine præfunt. Quoniam quemadmodum Platonici,ita & nostri crediderunt, uarijs mundi huius corruptibilis rebus uarias ípiritales fubltantias à Deo prefectas. Quo cir ca & Augustinus nullam esse uisibilem rem apud nos cui non presit ange lica potestas,& corpora omnia per rationalem spiritum uitæ regi constan ter asseruit: id quod & Gregorius postea consirmauit. Origenes similiter in commentarijs in librum Numerorum, opus esse, inquit, mudo angelis qui bestijs præsint & animalium natalibus, uirgultorum 🛱 etiam & plans tationum & caterarum rerum incrementis. In qua sententia cu esset & Da mascenus credidit angelü qui peccauit ex his fuisse qui despicatissimæ no tæ fint,& terrestri ordini præfint. Verum quemadmodum hæc omnia in# fra homine ad hominem referuntur, ita & omnis circa hæc angelorū cura illi potilsimum lubancillatur & feruit operæ & studio ut curent humana & nostræ auxiliantes imbecillitati efficiant, quantum quide patimur ipsi : ut piè atop feliciter uitam uiuamus. Quare & quid fibi uelit illa aquarum collectio statim Moses intulit, ut terra det fructum, herbas & plantas, arbores. Quæ autem hæc terra est præter cam de qua scriptum in Euanges lio guòd

wicklimum: Terra uniquanimenoficii de qua Paullis haecuei Sa. Terra ext cipitas क्रिय्वंकोर्क्य प्रसाधारकार्विकृति (mbrem क्रियां क्रियेक्टर्स क्रियां क्रियेक्टर्स tunam his quibus colitur percipies benediction हैं से सिंह दिसंक्ष सिंह के सिंह nas & tribulos profert reprobaxlt-& maledichio proxima, cuius finis in अविक्रीं का कार्यों दिवार सामें अने के स्वार का कार के स्वार का कार के कि साम का कार के कि साम के कि का अने कि lide, des qual lest pas pergacorias ujrentes, der felentiam Belapfentia quas Smajored frunken, der ablolutant perfectamer ultrettem gifali libalif cel dies jur fit finis vitis benedictio, po fir jeductio. Bi audiamus dicentefir bas inhabete partification of the ingential interpretation of the contraction of the contract mircius quispiamalisticocium nobis berena primo die significate aliud ambe fainsimentum de aridam id quod etiam in faperioribus hibiis obs Edinamining sandide St Origenes & Ballius & plerique alifudin से बीमां बे effennich Wofern collin & veram primo die alluda idam & firmamen e disconstitution in the case is a more facilities of the companies of the constitution of the constitutio andres ource provide (All 4 populations of the Angelicos coe famus, lings A 7 Adient auteno torne huius polites pielelles etiam mirinten Polita enifi Liftenamento de Sotoe Imma de Rella ut cerram no tranj Muminene. Midesquim hec Diopplacis my fieris aprè cornensant Distinus de ult ich hidraichtad elegara ourandie rebusques funt fubilluna; id elt filma nis. Nunc de media agium cui collettium administratio demandata: Ne que erit de tertia similiter expectandu ut dicat, de qua dicendum nihil pre ter ea quardicta lung effe scilicet eam super coologid est super omite actio pismotum, lupragredum omnium mundanaru administrationem contemplationitantumaddicha:hocant loco,necuiolensu,necalienum afait cris liggis existingmus, quod Lana & Solem uoget non quatudemus sy ders led rectores I una & Solis angelicas virtutes. Nã & scriptura cum digithominem Deifilium per gratia hunc non intelligit quem nidemus caducum & fragilem fed qui regit hunciplum quem nos videntus, bein Regum historia legimus iuxea Alebraicam literatura Salomonem bis üer bis orangem. Exaudi o coelumiubinon coelum tamen, sed coeliad terre rectore & dominim Dewappellat, Ita & nos hociniloco cum Solem aus dinimus & stellas non sydera, sed syderu præsides ángelos intelligamus, qui cumips singistibiles, innishilem etiam terram illuminant, substans tiam scilicet animinostrie. Necauttemere aut tulgariter dictum statuta ila ut illuminents Sed tam proprie tam confone his quæ attulimus, ut fi non aliunde hine certe expalitio noltra maxime comprobetur. Cu enim Cuttradit Dionysius) tres sintactiones angelica, purgatio, illuminatio et perfectio, sic sunt distributæ, ut purget ultimus ordo, supremus perficiat, medius autem hic de quo nunc agimus illuminet Purgant igitur terram nostram aqua inseriores, unde & nitida sub abspectu uenit: Purgata com lestes.  $\Gamma$ ermus

lestes illuminant. Superscolestes igneo quo dam nore atquisitico persis eiunt & socundant, ad tantam sepe sociicitate, ut non salutares iam hem bas sed ipsum germinet saluatorem, & non una utrus sed Sabristus pienis tudo omnium utrutum sormetur in nobis.

LEAR AP VIT SEE KIT VOMEN DOMEN HIER X EN y Equitur dari ab elementis habitatorum multitudiaem; piloes, eides 80 Dbruta, ubi me magne profecto angultize tenuiflent quales nufenia elis bi in toto hocnostro opere, nisi præsto mihi esset & Esais spud que ala sa legimus Seraphin, & Ezechiel apud quem fi Hebreis credimus et auch. & bruta spiritales etiam nobis substantias indicapanis accurrerest supa petiatum ueteres Hebræi, qui omnes hos loco angelicam multitudinem insinuari uolunt à Mose. Dicamus igitur sectantes horum uestigia redans qui hic à Propheta errorem philosophorum, qui cre diclerunt principales quidem aliquas effe substantias intellectuales, fed neganerunt simpulas ex illis(quod dicunt theologi)numero (æ deinceps mul**situdins) talegigs** nibus duces præesse. Civergo nouem ordines angelicos cogitamus, sixos unulquile ordo luum ducem fortitus, fingamus animo ducemillini & principem quali maximam lphæram fum lequacem exercitu qualifilhæs re illius habitatores & ornamentum seut in aqua pisces, in acceansh. M terra beltias, in Iphæra octaua lydera cogitamus, & ukrum ericiliud Dia nielis decies millia alsistebant ei, & mille millia ministrabant dia millia ai a

CAPVT SEPITIMV M.

Oftrema hominis meminit non quia homo fit angelus, fed quià ange licimundi finis & terminus, quemadinodum & de natura corruptibi li agens hominem etiam attulicillius natura, non partem fed principium & capur: Quo fit ut ad tres mundos tractatus hominis pertineat ad eum qui sibi est proprius & ad utrung extremum incorporeum, scilicet, & ele mentarem, quoru ita est medius ut alterius finis, alterius principium stas guaturaBed uideo paratu laqueum nostrae expositioni, cu subijciatur pres esse la minem piscibus maris, auibus & brutis. Nam si illa nobis naturam angelicam fignificat, quo pacto ueru erit quod scribit præesse hominem illis quem deminutum ab angelis & sciunt philosophi & Propheta testa» tur. Adii ille nobis & laqueu conterat, qui & contriuit fatanam fiibinos stris pedibus lesus Christus primogenitus omnis creaturæ, hiciaqueum profecto conterit & nodum omnem foluit & abrumpit, quoniain no for lum eo in quo tota diumitas corporaliter habitauit, adeò fublimata est natura humana ut homo Christus qua homo est (si credimus Dionifio) angelos doceat, illuminet & perficiat, tanto (ut inquit Paulus) melior and gelis effectus quanto differentius pre illis nomen hereditauit: Sed & nos omnes quibus data potestas filios Dei fieri per gratiam, cuius dator est Christus, supra angelicam dignitatem euchi possumus.

Demune

# De mundo humano, id est de from L'initiation de la companie de la

Ostquam de omnibus mundi partibus, de omni hatura cœlesti, angeliea & corruptibili tractatum faits à propheta oftendimus, reliquum (li promissi memores lunius) totam iterum lectionem dehomine interpretări, hocre îpla comprobaturi, nullam effe în uniuerlo lioc opere pratione, que uti de tribus mundis, de quibus actum luperius, ita de hominis cuam natura reconditos lengis & ueritates altissmas non complectaura Nec minus fecerifitus opérepræcium li in hac quarta expli canda enarratione diligentes fuerimus & factum in superioribus. Quam utilis enim homini, quam necellaria fir fui cognitio (ut præteream literam delphicam)ita est à Platone in primo Alcibiade demostratum, ut nihil fei ecric reliquum posterioribus quod super hac re quasi nou um afferre tentarent et profecte amplebumae temerarium illius fludium, qui adhuc lui ionarus adhuenvicius an feirealithaid polsit, terum tamen, qua tam pros cel abiplo funt cognitione licautacter affectat. Redeamus ignurin nos & uideamus (ut air Propheta) quama bona fecit Deus anima Hoffra Ne Aforfitan in femetagno cenda minus diligens fuerit, audiat patre dicensem in Canticis le remoras optiblierima mulieru egredere de abi poff uestigia pregumentarum. Viditis que nos maneat pænanostra ignorationis. Abeundumest enim, à patre, scilicet, quam abitionem & exharteda tio sequitur, quaquid inselicius ? Egrediendum item est, utique ex nobis? Neg enim apudde estanimus: qui seiplum non uidet. Qui autem se exit a fe divellinar, qua quid acerbius ! Eundum tertio post vestigia gregem noi Arorum, id eff, polt brutoru uestigia, quæ suntin nobis, de quibus in exi politione latis dicemus, quo qui d'inferius? qui d'étipicatius & conteins pribilius : fieri, fcilicet, pediffequos befustum quatum nos duces natur statuerat. Igitur non post bruteaum sed post Moseos uestigia incedentes ingrediamurmos iplos, ingrediamuranimi penetrilia ipio nobis Proble madicum reference, ut es in nobis cum mundos omnes cum ex paciein & patriam feliciteraginoleannusiugnalis is see un

Riulquam iuxta uerba ordinemes prophetze expositione accuratius digeramus, oportet prasan aliqua de hominis natura, obsterbe dictio nes aliquas exponere, ur coius deinde sensus apertior sit intellectus. Con suchemo execupane & aliquas exponeres un con alicular animus coclum dicis sur. Nam & coclum animal à seipso motum uocat Aristoteles, & animus moster (ut probant Platonici) substantia est seipsam mouens: Coclum cira nulus est, & animus animus cius circulus, quisimo, ut scribit Plotinus, ideo explusa circulus quis animus cius circulus est. Coclum in orbe mouetur,

11.::13

animus rationalis à cavilsad effectuale monsterens un fue que effectis bus recurrens in causas ratiocinationis orbe circumuoluitur. Ato hac quidem si singula essent enarranda his qui alibi ea non legerunt: no Mo seosiam: sed Aristotelis Plasonis de ellemus interpretes. Corpus dictur terra, quoniam terrola & graui substantia est. Quare & de humo factum (ut scribit Moses) homini dedit appellationem. Verum inter terrenum. corpus & coelestem animi substantiam opus suit medio vinculo, quod tam distates naturas invicem copularet, huic muneri delagacum cenue fllud & spiritale corpusculum quod & medici & philosophi spiritu uos cant. Quem & diviniore esse natura quam elementa & cœlo propore tione respondere, Aristoteles scribit hic lux nuncupatur, quæ cognomi natio conuenire magis non posset philosophorum sententia & media corum, quorum omnium communis est consensus, esse illum substantia maximè lucida, & nulla re magis quam luce gaudere, foueri & recreari... Accedit quod quemadmodum omnis coelorum virtus (ut scribit Avie cenna) uchiculo lucis ad terra transferturita omnis animi virtus, quem; cœlum uocavimus omnis potestas vita, feilicet motys & sensus lucido. spiritu intercedente ad hoc corpus terrenum quad terram uocauimus commeat & transfunditur. Descendamus iam ad uerba prophete, àpud: quem primo uidemus creari columi & teream, extrema, lcilicet, mostra Substantie uim rationalem & corpus terenam que postremo cum sit lux. idest, lucidius accedit spiritus, sic uniuneur, ut ex uespere & mane, idest, ex corporis nocturna & matutina animi natura unualit homo, & quo niam (ut oftendimus) per hanclucem omnis uitalis sensualisos uirtus ad terram nostram descendit merito antesucis natale terra fuit inanis de mas cua. Curuitæmotus e heneficia nisi per intermuntium lumen participae re luum columnon poterat. Quare & flatim caulam adiunxit inanisatis, quis schicet superesmachuctenebra mant luce nondum exorta.

Edrestatadhuc quarendum quid illut sibi uelit. & spiritus Domini derebatur super aquas. Traditur hic de aquis indiscrete & universalia doctrina, que die sequenti magis distinguitur, cum alias docet esse que sunt super cœlum, alias que sunt sub-cœlo. Quorum omnium si veru sen sum desideramus consolamus ipsam matura quam noster propheta sut se pè diximus adamus im essignat ex representat. Facta vidimus mentione de triplici parte humane substantie, videlicende rationalis que mortali hos corpore & medio spiritu. Due resique sunt sam interpante rationalisti qua homines sumus & opane illud quod corpore um est in nobis sive sit crassum, sive sit tenne & spiritale modia est para sentialis qua brutis communicamus, & quoniam no minor mobis cum angelis quam cum brutis communicatio, quem adino dum internationem est sentua, unde communicatio que adino dum internationem est sentua, unde communicatio quem adino dum internationem est sentua, unde communicatio quem adino dum internationem est sentua, unde communicatio quem adino dum internationem est sentua, un de communicatio que matura dum su municatio que protes estadores 
tium cum animalibus, ita supra rationem intelligentia est per quam dicea re illudioannis possumus: Societas nostra cum angelis est. Vides quid intra quid supra nostram sit rationem. Quod fi ratio colli dicitur (ut com probauimus)manifestum iam quæin nobis aquæ supercolestes: que itis dem subcœlestes. Diversa autem ratione utrics parti intellectuali, scilicet, & sensuali aquarum congruit appellatio, illi quia diuinarum illuminatios num radijs maxime peruia, huic quia caducis rebus & fluxis inhiat & des lectatur. Cuius diversitatis satis nos admonet, cum hanc statuit sub coelo ubi fluxa omnia atos caduca, illam supra coelum ubi sinceræ & perpetuæ intelligentiæ administratio. Cum igitur primo die spiritum Domini incu bantem legimus aquis, sintés aquæ bifariam discretæ, utique de his aquis quæ funt sub cœlo dictu non accipiemus, quonia super has non spiritus Domini, sed coesum potius desertur. Reliquum ut de his dictum sit quæ, funt super cœlum. Vnde nobis maximum dogma de anima reseratur. In= tellectum enim qui est in nobis illustrat maior atque adeò divinus intelle ctus fit Deus (ut quidam uolunt) siue proxima homini & cognata mens,... ut ferè omnes Græci, ut Arabes, ut Hebræorum plurimi uolunt. Quam fubliatiam & ludæi philosophi & Abunasar Alpharabius in libro quem scribit de principijs expressis uerbis spiritum Domini appellauit. Nec fae ctum sine causa ut priusquam hominem ex animo & corpore uinculo lus. cis costituisset huius rei meminerit, id est, delationis spiritus super aquas, fed ob id factum, ne force crederemus no adelle spiritum hunc nostro ins tellectuinisi cum esset corpori copulatus. Quod & Moses Ægyptius,& Abubacher Arabs, & quidam aln falso crediderunt.

CAPVT TERTIVM. R Estat ut exponamus quid sit quod ait aquas que sunt sub cœlo, id est, sensuales uires quæ sub parte sunt rationali congregari ad locum us num. Manifestissimum aut hoc non omnino rudibus philosophiæ. Nam · fensitiuæ omnes uirtutes ad fensum quem ex re ipsa uocamus commune, hic autem si Aristotelem sequimur est in corde, uti flumina ad mare cons fluunt. Nec absurde dixerimus ab eo mari quing corporis sensus, quos uidemus auditum, uilum, gultum, tactum, ollactum, quali quinque maria mediterranea diffusos intrare corporis continentem, qua aperta in Thee. theto Platonis sententia suit, & quaniam ex persectione sensitiuarum uis riu quam ex hacad suum sontem collectione intelligimus corpori quod vocamus terram, & uita & salus & nutrimetum prouenit, recte:postillam. aquarum congregationem terram inducit statim uiridem & florescetem: Præltiti enim à natura sensus omnibus mortalibus ad uitam corpori salu temés procurandam, ut per eos cognoscant quæ sibi noxia, quæ salutaria, tum cognita per appetentiam sensibus annexam illa respuant, hec desides rent, postremo per coniugem potestatem motricem sugiant mala, utilia prosequantur. Videt oculus cibum, osfaciunt nares, accèdunt pedes, cair piunt manus, palatum experitur. Que omnia ideo dicimus ut coghoscarius aptè coniunctam stabilimento aquarium, id est, sensitium uirium, terræ que iamdiu nobis corpus significaçuberem selicitatem.

CAPVT QYARTV M

Tuero cum multis rationalis natura, & uiribus, & potentija disting guatur, de nuda eius substantia supra est dietum. Nunc de grnatus atos (ut ita dixerim) regia eius suppellectile dicendum. Hoc est quod scrie, bit, posita in firmamento Lunam, Solem & stellas, & quidem philosophia iuniores Solem intellectum qui actueft, Lunam eum qui est potentia fori te interpretarentur. Sed quoniam nobis magna de hac're cum illis contro. uersia, nos interim sic exponamus, ut qua parte adaquas superiores ad Domini spiritum animus uergit, propterea quod totus lucet Sol nuncus. petur qua uero aquas inferiores, id ell, sensuales potentias respicit, unde, infectionis aliquam contrahit maculam Lynæ habeat appellationem. So Itm hoc modo acceptum Græci Platonici dienen, Lunam vero dife pro. suz doctrinz dogmatis appellarent. Quoniam autem dum à patria percgrinamur, & in hac uitæ prælentis nocte & tenebris uiuimus, ez parte plu rimum utimur quæ ad lenfus deflectitur, unde & plura opinamur quam scimus. Cum uero dies futuræ uitæilluxerit, alieni à sensibus ad dinina conversi superiori alia parte intelligemus: recte est dictum hunc nostrum Solem præesse diei, Lunam autem præesse nocti. Itidem quia exuti no moribundam hancuestem unico Solis lumine id contuebimur, quod in hac corporis miserrima nocte plurimis uiribus atos potentijs uidere pos tius conamur quam uideamus, idcirco unico Sole dies lucescit, nox contra plurimas stellas componendi, scilicet, uim, & dividendi, ratiocinandi, sitem definiendi & quæ sunt reliquæ, Lunæ quasi minus potenti auxilias res corrogat & convenit.

CAPYTQVINTVM

Actenus de uiribus animi cognoscentibus: Nuncadeas se transsert ciurorium opus appetere, iræ uidelicet & sibidinis, id est, concupiscen tiæ sedes has per bestias designat & irrationale genus uiuentiū, quia sunt nobis cum bestis comunes, & quod est inselicius ad brutalem sæpe nos uitam impellunt. Hine istud Chaldworum: Vas tuū inhabitant bestis tere ræ, & apud Platone in rep. discimus habere nos domi diuersa genera brut torum, ut non sit creditu dissicile paradoxon Pythagoricum (si recte intest ligatur) improbos homines migrare in bruta. Intus enim atos in nostris adeò uisceribus bruta sunt, ut non procus peregrinadum sit ut migremus ad illa. hine sabulæ Circeæ, & Theocriti illud: quos deæ aspexerint uiratus, scilicet, & sapientia Circeis poculis sabesactari non posse. Sed uideas

Digitized by Google

mus

mus quam horum bratorum differentiam Mosaid lectio nobis infinuet. Alia ab aquis quæ funt fub cœlo alia à terra producuntur. Aquæ ut dixie mus, lignificant leniualem partem que est sub cœlo, quia subest rationi,& illi proximè famulatur. Terra est hocipsum corpus terrenum & fragile quo circumdamur. Consideremus igitur an ex effectibus quibus moues mur, alij ad corpus, alij ad sensum interiorem, quem phantasiam uocant **philosophi magis attineant. Ad corpus spectaremihi uidentur qui uel ad** cibum uel ad Venerem impellunt. Nam hi nobis dati à Deo tum ad tutes lam corporis quod nutrimus tum ad liberorum procreationem, in quis bus lumus luperlities cum in nobis iplis occumbimus, iildem nos abutis mur allecti plufquam decet uoluptatis illecebra, per gulam & per libidis nem curam cavais (ut inquit Paulus) facientes in desiderijs. In cuius uers bis id annotandum, non esse dictum carnis curam seceritis, sed ne secerit tis in desiderijs, quia, scilicet, utendum illis ad necessitatem, non etiam ad uoluptatem, multo minus nostra felicitas in eis constituenda: hos ergo af tectus per iumenta & feras intelligamus, qui terre potius quam aquarum tœtus dicuntur, quia per crassioris huius corporis membra & explentur & excitantur, & nobis ad eius falutem procurati à Deo fuerunt, quans quam illis fiant exitio, qui & crapulis marcelcunt & Venere dissoluuntur. Ad aquas autem, id est, sensum imaginationis affectiones illas referamus, qua spiritales magis & nostra potius cogitationis quam carnis soboles dici possunt, Quod genus sunt quæ ad honores, ad iram, ad ultionem, & cognatas his reliquas affectiones nos uocant. Necessaria hæc & utilia mo dice utentibus. Iralcendum enim led intra modum, & ultio læpe opus ius Ititia,& fua unicuique tuenda dignitas,nec reculandi honores, qui hone His artibus comparantur. Quod ideo dico, ne cum hæc bruta quæ fenfua les appetentias indicant Deus creauerit creatis & benedixerit, si sint mala ex lua natura credamus cum Manichæis à malo principio & non à bono potius Deo condita fuisse. Bona igitur illa omnia & homini necessaria, led nos inde ad ambitionem, furorem, excandel centiam, fuperbiam & excedentes, mala facimus nostra culpa, quæ ille optimus instituerat.

#### CAPVY SEXTVM.

Idete autem quam his quæ diximus adamussim conueniat quod subijcitur sactum à Deo hominem ad suam imaginem ut præsset pi scibus, auibus & bestijs, quæ tum aquæ tum terra produxerant, & quis dem de homine iam supra disputabamus, sed nunc primum in eo Dei ima ginem intelligimus. Vnde illi in bruta ditio & imperium. Sic etenim à na tura institutus homo ut ratio sensibus dominaretur, frenareturque illius lege omnis tum iræ, tum libidinis suror & appetentia, sed obliterata imagine Dei per maculam peccati cœpimus miseri & inselices seruire bes

Rijs nostris, & cum rège Chaldæo diuersiri mer mas humpiwe umbere cupiditerrenorum, obliti patria, obliti patria, obliti règnip & data si filio bis in priuste gium pristinæ dignitatie i Scilicet homb cum in honore la senon intellexit, sed emparatus estimments sinspictations. & similis sa comparatus estimments sinspictations. & similis sa comparatus estimations de sinspictus ou principalitics.

Tom ficut omnes in primo Adaquii obedinii Saninamayie quiliq Deo: Cuius filif fecundum carnem deformati ab hondine degeneras mus ad brutum, ita in Adam nouilsimo lafu Christo qui uphimana pastris impleuit, & suo sanguine debellauit nequitias spinisies; Cuius sii ob mnes secundum spiritum reformati per gratiam regeneramum ab homis ne in adoptionem filiorum Dei, si modouttin illo ita immobis princept tenebrarum & mundi buius nihil inuenerit.

# De omnibus mundis divisim ordine

Vemadmodum Moles uti oftendimus singulis in partibus sui contextus de omnibus simul mundis, intellectuali, cœlesti, elementari, humanom disseruit imitatus naturam simo natura artificem Deum, qui in singulis mundis omnes complexus est ita ad einidem natura exemplum qua proprias sedes propria sura & peculiares unicuie que leges distribuit, propheta etiam noster mirabili & profecto diuine artis magisterio scripturam suam ita dispositic, ut quanquam ubique de omnibus eadem sacie eodemos uerborum uesamine disputaret, peculiarie ter tamen singulis mundis singulas sui operis partes consequenti ordine adiudicaret. Quod ostensuri incipiemus primam particulam de primo mundo, id est, angelico interpretari, tum deinceps reliquas de reliquis au ream illam Homericam catenam & Platonicos annulos à uiua opisicis uirtute, quasi à uero sapide indomiti Herculis appensos in Moseos uere bis sagaciter speculantes.

CAPVT PRIMVM.

Icturi autem de natura angelica, quæ purus est intellectus, id primit animo concipiamus metes esse quasi oculos quosdam. Quod enim est oculus in rebus corporeis, idipsum est mens in genere spiritali. Oculus etsi mixtura suæ substantiæ intimæ aliquid sucis possideat, ut uisionis tamen munere sungatur extrema indiget suce, in qua rerum colores & disse rentias speculatur. Nec est propterea quod sua natura no situis so si no uideat nisi benesicio sucis. Nam & aures, ne dicam inanimata, & resiqua omnes corporis partes collustrantur suce, nec tamen uident. Idigit uiden di naturam sortitum est, & per essentie suæ ratione est uisus, quod recepta

luce uidere potest. Consideremus hæc eadem in intellectibus, intellectus oculi sunt, intelligibilis ueritas lumen est, & intellectus iple intelligibilis cum sigintime aliquid lucis habet. Qua seipsum potest uidere, sed non po test ut reliqua. Veru indiget formis ideis quibus uti radijs quibus dă inuisibilis lucis intelligibilis ueritas indubie cernitur. Nec propterea dicendum est, ut per exemplum oculi declarauimus, non esse illos natura intelligentes, at caccidenti pari cum nostris animi conditione intelles etuale proprietatem sortitos: hincillorum manat sententia qui intellectus appellatione Deo indigna existimant. Quia si intellectu quasi oculum ca pimus qui non ex fe, sed lucis participatione uidet, cu Deus sit lux, lux em est ueritas, & uisio actio sit qua oculus lucem attingit, non eget Deus hac operatione qui est ipsalux tanto à reru omnium ignoratione quàm ange li remotior, quanto abest magis à tenebris lucis natura quam oculi. Sed redeamus ad angelos. Oculus, id est, substantia intellectualis no omnino est simp!ex, alioquin aduentantis lucis compositione non pateretur: hinc comune proloquiu constare angelos ex actu & potentia, quanqua anxia est disputatio quid ille actus, quid illa potentia, & que ratio copositionis; quiditem Auerrois Arabs uoluerit, cu utruq intellectu & eum qui actu, & eu qui potentia est in omnibus citra Deu intellectibus esse dixerit, sed sufficit nobis quantu attinet ad hunc locu communis sententia utcur accipiatur.Hæc quæ diximus omnia aperit nobis Moses in primo die.Pars titur em substătiam angeli in cœlu, & terră, natură, scilicet actus & natură potentiæ. Eadem aut res uti diuerlas proprietates: Ita & diuerla habet cognomina. Qua re hicide actus du uti uirtus uisum oculo largies utés potentiæ columnatio accipitur, dicitur cœlu, quod ea sit habitudine ad potentia, qua est cœlu ad terra. Rursus qua lucis indigus est nec obire per se propriu munus intelligentiæ potest per aquas figurat. Corpus lu minis quidē capax fua tamē natura minimè lucens. Est & alia ratio simi litudinis quòd ilte actus potentiæ, quã terrã uocat, uti aqua terræ proxi mè adest: Sed ia uerbis prophetæ congrediamur: Creauit Deus cœlū & terrã, naturã actus & naturã potentiæ, ex quib. angelus constat, & terra quidē,id est, potētia inanis est & uacua, inanis actu uacua luce, quã non nisi aquis intercedentibus exclpit, & quonia circa ide siunt contraria ad ideo pertinet hospitari luce & tenebras: adiunxit, & tenebræ erat super faciē abylsi.Nep dixit luper terrā.Abyllus em nihil est aliud, nisi uocas bulo abutamur, 🛱 aquaru profunditas. Super has aquas ferebatur spiri tus Dñi, spiritus utios qui ab apostolo lacobo pater luminu dicit, à quomox super eas, id est, super angelicas metes lux intelligibiliu formarum exorit. Qd'intellexerunt forte & Saraceni dicentes, eductos angelos à Deo de tenebris ad luce, adimpletos es eterna letitia. Intelligetia em uos luptas colequit, qua nulla maior, qua nulla uerior, nulla est pmanentiori CAP

CAPYT SECVNDVM.

Hormundo proximu est cœlestis. Cuius illa prima proprietas quòd interstitium est utrius mundi intelligibilis, scilicet, de quo nunc dis ximus, & sensibilis huius quem nos incolimus. Nec possumus mediæ ali cuius naturæ essentiam euidentius indicare, quam si exprimamus quibus concludatur extremis, quandoquidem de extremis natura media tempes ratur. Maxima igitur de cœli conditione nobis scientiam aperit, cum inter aquas & aquas, id est, angelicas & corruptibiles substantias medium cœlum non tam situs quam essentiæ ratione positum dicit. Per aquas autem iam diximus intelligi formas, quæ potentiæ quas terræ proximæ ad sunt, essentiam es perficiuns. Quemadmodum autem alia angelorum, alia elementorum terra, quia diuersa in utrisæ potentia: Ita alia atæ alia aquaerum utrobiæ ratio, id est, formarum est: Inter has uerè mediu cœlum, inde diuinam uitam, hinc corporatione, inde incorruptibilem, hinc uisibilem substantiam, inde essentiæ sirmitatem, hinc loci mutationem, inde quice quid idem est simplex & uniforme, hinc quicquid uarium mixtum & dissimile habet, sic opisicis prouidentia disponente sortitum est.

CAPVT TERTIVE.

🔿 Ost hæc de elementorum integritate , & positura,& ordine,nos bræ uiter admonet per collectionem aquarum ad locum unum & prescri ptas mari leges ne terram obruat. Nihil est enim quod magis indicet elle elementis præter corporeæ brutæ in naturæ inclinationem inditas leges ab intelligente caufa, à qua & reguntur & fuis in fedibus detinétur, quam hæc aquarum repagula, quibus coërcitus o ceanus, cuius ad totum se ters re ambitum impetus ferret, quemadmodum ignis totus toti aeri incubat, qualitame uirga admonitus pædagogi, pedem refert, nec se ulterius pros lert quam noltra falus & uita omnium animantium poltulat. hoc nece ad materiæ necessitatem quæ ad globi figuram omnia potius elementa pas riter inclinat, necad fortuitum atomorum concurlum, qualem fomniat Epicurus, nec ad uim fœminariam naturæ mutæ, ut ait Straton, ignare to tius finis referri potest, sed ad solam finalem causam, ad quam dirigere solius est menus & prouidentiæ intellectualis. Propterea factum ut & hic Mofes tractaturus de ordine elementorum huius tantum rei meminerit, & à Prophetis totiens hoc quasi potissimum argumentum diuinæ poten tiæ & sapientiæ afferatur in medium. Hinc in prouerbijs cum certa lege et gyro uallabat abyffos hincillud qui circumdedit mari terminum fuum : & apud Hieremiam : Me ergo non timebitis ait Dominus, qui polui has renam terminum mari. Et illud terminum poluisti quem non transgredi> entur, nec operient terram. Quoníam autem tota elementorum constitus tio ordinatur, admixta ea præfertim quæ funt uiua, idcirco post terræ as quaru és ordinem & sirmamentu, subject statim præceptum terræ, ut ger . minaret

minaret plantas, cuius alioqulin operis tractatus ad quintum potius diem spectabat.

APVTOYARTVM Oftquam egit de sphera coelesti & elementari propterea q de tota in a tegritate corporez univerlitatis, restabat dicendum de incolis & civi bus, utita dixerim, civitatis huius mundana cum collestibus, de quibus agendum primo quali de senatu præfectisos urbis, tum etiam terrestribus quali de plebe & populo. Colellium igitur primo meminit, que poluit Deux in firmamento uteffent figna & tempora, ut lucerent in colo, & ter ram filuminarent. Solem dico Lunam & stellas, Altissimæ hic pertractan dæ essent quæstiones, & quæstibi singulæ iustum uolumen exposcerent, quo pacto hæc'lint lydera in firmamento, an uti partes eius nobiliores, quod sentiunt Peripatetici, an ut animalia in suis sphæris, in aqua pisces, iumenta in terra, quod Eufebius, & Diodorus uolunt. Congressum hic item locus cum genethliacis libi exporceret, dillihandi per aftra & præno scedi fururos eucreus scientiam hinc confirmatibus, quod Moses sydera in signa posita à Deo dixerit, scientiam non modo à nostris ut à Basilio. qui recte cam occupatisimam uanitatem uocauit, & ab Apollinario, & à Cyrillo, & Diodoro acriter taxatam, sed quam & boni Peripatetici res spuunt, & Aristoteles contempsit, & quod est maius & à Pythagora, & à Platone, & ab omnibus Stoicis repudiatam fuilleauthor est Theodoris cus. Querendum hic etiam de natura ly derum, de motu, de principatu, de Lunæmaculis, deco omnisyderali felentia aliquibus forte uideretur. Ves rum ad hæc fi descendamus quanquam fint pulchra & digna cognitu, au diemus fortalsis Horatianum illud: Sed nunc non erat his locus. Quare ad opus hæc destinatu differimus, quo Aristotelem Platonici cociliantes uniueriam philosophia pro uirib tractadam examinandace suscepimus.

Viriu animalium menimi ordine cogiuenti del coeleitibus dixit, terres trum uel zerem, inhabitant, fitameninhabitate rem uolucres dici pola funt. Nemo fiic expectet aut exigat à nobis diffutationem quo pacto cor pora animalium ex elementis, aut quid lint molte à Deo naturis reru les minarize rationes, sit ne item usta brottellar de sinui educta materie, an à di uino potius principio offinis uita brottellar de offiantissime afferte Plo, unus, quem mor Latine legendum dabit in publicam utilitate Marsilius. Ficinus nosterioribus etiam argumentis illaminatum. Cui sententie sustragari fortasse uidebitur hocioco Propheta, cum postqua dixit, pros ducant aquiz reptile anime uiuentis, adiecir posteri, cum postqua dixit, pros ducant aquiz reptile anime uiuentis, adiecir posteri, de auti Deus omnem animam uiuente, ubi non id duntaxat quipiam officiularet, quod ex aque producant Deo subente, & deinde etiam Deus producat. Verum et illud

quod ubi de Dei opere agitur scriptu est, creauit Deus animă uiuentem, ubi autem de aquis non animă, sed reptile animæ uiuentis, quasi aquis ue hiculum potius animi, id est, corporis mixtio accepta referat: Deo autem, id est, diuino principio animæ substanția, quæ uitæ datrix motus & sens sus teperato iam corpori extrinsecus illucescat. Sed de his aliâs. Inter animalia terræ tria memorat Moses, iumenta, reptilia, & bestias, in quib. tres disferentias brutorum irrationalium, quibus nec plures sunt, in commus ne nobis insinuat. Sunt enim bestiæ quæ persecta sunt phantasia medium interirrationalia locum sortitæ, erudiri autem ab homine aut mansuesces re nesciunt. Sunt reptilia quæ impersectam habent phantasiam, media quasi interbruta & plantas. Sunt iumenta, quæ & si carent, ratione, discis plinæ tamen humanæ quoque modo capaces cum sint: rationis aliquid participare uident media quasi sortita coditione interbruta & homines.

CAPVT SEXTVE. Actenus de tribus mundis, super cœlesti, & sublunari. Nunc agena I dum de homine de quo est scriptum: Faciamus hominem ad imagis nem nostram, qui non tam quartus est mundus, quasi noua aliqua creae tura, quam trium quos diximus complexus & colligatio. Est autem ples runce coluetudo à regibus ulurpata & principib. terræ, ut si forte magnis licam & nobilem ciuitatem cõdiderint.lam urbe abfoluta imaginē fuam in medio illius uifendam omnibus spectandamis constituant. Haud alia ter Principem omniŭ Deŭ fecisse uidemus, qui tota mundi machina cons structa, postremum omniŭ hominem in medio illius statuit ad imaginem luam & fimilitudinë formaru. Sed ardua est quæstio cur hoc privilegium fit hominis imaginem habere Dei. Nam si Melitonis explosa insania qui humana etligie Deum figurauit, ad rationis mentis o natura recurramus, quæ uti Deus intelliges est inuisibilis, item & incorporea, inde utiq com probabimus esse hominem similem Deo, præsertim qua parte in animo trinitatis imago representatur. Verum agnoscemus hæc eadem quato in angelis sunt quam in nobis & potiora & contrariæ minus naturæ admis xta, tanto cum diujna natura plus fimilitudinis & cognationis habentia. Nos autem peculiare aliquid in homine quærimus: Vnde & dignitas ei propria & imago diving substantia cum nulla sibi creatura communia comperiatur. Id quid esse aliud potest: quam quod hominis substatia (ut Gracietiam aliqui interpretes innuunt)omnium in se naturaru substans tias & totius univerlitatis plenitudine re ipla complectitur: Dico autem reipla, quia & angeli & que cuo creatura intelligens in le quodammodo continet omnia, dum plena formis & rationibus omnium rerum omnia cognoscit. At uerò quemadmodum Deus non solum ob id quod omnia intelligit, led quia in leiplo uere reru lub lantiæ perfectionem totam unit-& colligit: Ita & homo (quanqua aliter ut ostendemus, alioquin non Dei imago, sed Deus effet) ad integritate sue subfrantie omnes totius mundi naturas corrogaret & counit. Quod de nulla alia creatura siue angelica, si ue cœlesti siue sensibile dicere possumus. Est aut hec diversitas inter Deu & hominem, quod Deus in se omnia cotinet, uti omniu principium, ho mo aut in se omnia continet uti omnium medium, quo fit ut in Deo sint omnia meliore nota, 🕏 in leiplis, inhomine inferiora nobiliori fint condi tione: superiora auté degenerent. Sunt ignis, aqua, aër, & terra per ueris simă proprietate naturæ suæ in crasso hoc & terreno hominis corpore, quod nos uidemus. Est præter hæc spiritale aliud corpus divinius (ut in quit Aristoteles) quam elemeta, quod cœlo proportione responder. Est præterea in homine uita plantaru omnibus his apud eu quibus & apud illas muneribus fungens, nutriendi, augendi, & generandi. Est sensus bru torum tam intimus quam externus. Est cœlesti animus rationem polles. Est angelicæmentis participatio. Est harum omnium simulin unu cons Auentium naturaru uere diuina possessio, ut libeat exclamare illud Mercurij: Magnu o Asclepi miraculum est homo, ho cpræcipuè nomine glo riari humana conditio potelt, quo etiam factum, ur fervire illi nulla creas ta substantia dedignetur. Huic terra, & elementa: huic bruta sunt præstd & famulantur, huic militat cœlum, huic salutem bonumés procurant ans gelicæ mentes, si quidem uerum est, quod scribit Paulus: effe omnes ada ministratorios spiritus in ministerium missos, propter eos qui hæreditas tisaluris sunt destinati. Nec mirum alicui uideri debet amari illum ab o mnibus, in quo omnia luum aliquid imò le tota & lua omnia agnolcunt.

CAPVT SEPTIMVM. 🔟 Omini mancipantur terrestria , homini fauent cœlestia , quia & cœ 🛭 lestium & terrestrium uinculum & nodus est, nec possunt utraque hac no habere cum eo pacem, si modo ipse secum pacem habuerie, qui ile lorum in seipso pacem & sœdera sancit. At caueamus quæso, ne in tata di gnitate constituti no intelligamus: Veru illud ante oculos semper animi habeamus, uti & certã & exploratã & indubiam ueritatem, ficuti fauent omnia nobis eam legem seruantib. que nobis est data, ita si per peccatum per legis præuaricatione de orbita defecerimus, omnia aduerla infelta ini mica p habituros. Rationabile enim ut quemadmodum non modò nos bis, led universo, quod in nobis complectimur, sed authori ipsius mundi omnipotenti Deo iniuria facimus, experiamur etiam omnia, quæ in mun do sunt: & Deum in primis, potentisimos uindices & acceptæ iniuriæ grauisimos ultores. Hinc extimemus, quæ pænæ, que supplicia maneat transgressores divinæ legis. Hi funt, qui (ut dixit oraculum), daipores of φωτώσι મહો χίνα και που πόντη, ακάματη δαμάνανζαι જાઇ τῷ μακίνι θωῦ, ideft, qui pergunt circa terram, & circa pontum, & infelsi domantur lub uerbere Dei, hos cœlum, hos terra, hos tota mundanæ reipub.in concussa iustitia fulminat, & perlequitur, Rei funt enimuiolatæ universitatis, & læsæ maie statis diuinæ: Cuius imaginem fædissima iniquitatis macula deturpae runt. Hinc factum fortalle, ut apud Prophetas cum quid à Deo aut præce ptum, aut ueutum promulgatur, citentur coelu & terra teltes, scilicet, quia & præcepti transgressio illa etiam uiolet, & de communi accepta contumelia ipfa quog de improbis dum Deo ministrant pœnas sunt acceptus ra, & omnino omnem infaniam superat adduci ut credamus cuipiam in ci uitate aliqua posito decorato summis honoribus licere in principem, in uniuerlam rempub. de le optime meritam impune delinquere, ac non pos tius dari illum torquendum statim & cruciandum hisporibus & carnifici, aut totius populi confeniu lapidibus obzuendum. Sunt autem carnifie ces, sunt lictores, in hac Dei repub. improbi damones, uilissimo ministes rio addicti in pœnam antiqui sceleris, hinc illud Pauli: I radidi illum Bata næ in interitum carnis, hinc dæmonis ultoris etiam apud Orphæum cognominatio, si fortè nostris minus credamus. Quemadmodum autemsce Jera hominum omnis creatura odit & execratur, ita recha illius uita & insti tutio omnibus grata est, omnibus placer. Nece enim (utita dixerim) non admitti in participatum & boni eius & mali omnia possunt, quæ tam arcto nexu illi implicita & coniuncta funt hincillud eu angelicum: Si pœs nituit peccator exultare lætitia omnes angelos, hinc mylternillius aperta ratio, quod ablconditum fuit à læculis, ut corrupta in primo Adam et des turbata de suo statu natura nostra per Christi crucem instauraretur, scilis cet nostra causa filius Dei & homo fit & cruci affigitur. Nam & cogruum fuit, ut qui est imago Dei inuisibilis primogenitus omnis creaturæ in quo condita funt universa, illi copularetur unione ineffabili, qui ad imae ginem factus est Dei, qui uinculum est omnis 'creaturæ in quo conclusa funt uniuersa.Nec erat si cum homine tota natura periclitabatur eius ia: ctura aut negligenda, aut reparanda per alium, quàm per quem tota fues rat instituta natura.

## De mundorum inter se & rerum o=

mnium cognatione, Expositionis sextæ, Lib. VL Procemium.



Eus unitas est ita ternario distincta, ut ab unitatis simplicitas te non discedat. Est trinitas divinæ in creatura multiplex vestis gium. Nos hoc unum duntaxat hic attulerimus adhuc quod 🔊 sciam à nemine allatum, quòd quam in creaturis unitatem ule demus, dispartitam triplici ratione deprehendimus. Est enim primum a in rebus unitas, qua unumquodos fibi est unum sibiós constat atos cohæs

ret. Est ea secundo, per quam altera alteri creatura unitur, & per quam des mum omnes mundi partes unus funt mundus. Tertia atcomnium prin cipalissima est, qua totum universum cu suo opifice quasi exercitus cum suo duce est unu. Adest trifaria hæc unio uniquio rei per suam unam sim= plicem unitaté derivatam ab illo uno quod & primum unum & trinum simul atque unum est, à patre inquam filio & spiritu sancto. Nam & pas tris potestas omnia producens, suam omnib. largitur unitatem, & sapien tia filij rite omnia disponens, omnia inuicem unit & copulat, & spiritus amor ad Deum omnia convertés totum opus opifici nexu charitatis ads iungit.Quemadmodum autem ut magis intimus: Ita magis unus est nos bis Deus quàm ipsi nobis,rursus unaque que res arctius sibi 🛱 alijs mundi partibus iungitur, ita uniuerlæ charitatis ordinē edochi, si legem diuinam naturæ tabulis inscriptam sequi noluerimus, primo Deum ipsum supra nos lupraco omnia, lecundo loco noliplos, tertio proximum diligemus. Propheta autem noster de ea unitate, qua unum quodos sibi est unu, tunc fatis dixit:cum rerum omnium figillatim naturam examinauit.De illa au tem, qua Deo unimur, tractatu proximo agetur. V bi de felicitatis fumma disputabimus. Reliqua ea est, qua diversa partes mutuo foedere invicent copulantur, de qua in præfenti à nobis agendum.

CAPVT PRIMVM.

Délquam igitur distinctas rerum naturas uidimus, & separatis (ut ita dixerim) stationibus dispositas, ne crederemus idcirco tantum ex his omnibus unum sieri uniuersum, quia singula à singulis (ut supra ostendia mus) pro sua natura conditione contineanturindicare in suo etiam con textu. Propheta uoluit, qui & quot modi essent, quibus natura rerum inster se inuicem copularentur, non solum ad curiosam hanc intelligentiam nos uocans, sed per hocinstruens & demonstrans qua nos tiia & ratione his, qua nobis sunt meliora, copulari possumus. Cogitanti autem mihi prius quam accederem ad uerborum enarratione, quot modi aut essent aut cogitari possenti quibus res aliqua inuicem uel assinitatem uel copus lam nanciscerentur, & discurrenti par omnia dogmata philosophorum, quib. à pueris insudaui; haud ultra quam quindecim genera occurrerut. Que deinde accedens ad Mosem ita disucide, ita apposite subindicata ab eo uidi, ut nusquam melius erudici de illis quenquam posse crediderim.

Tatim igitur in prima die nescio breuius an disucidius quinos modos omplectitur, quibus conjungi aliquid alicui posest. Quod enim alte ri conjunctu est, aut ejus essentia est, aut est essentia proprietas, aut inest ei uti sormasubiecto, aut eum attingit uel sicut transmutans id quod transmutatur, uel sicut ars subiectam sibi materiam. Similiter quinos à Mose le gimus inuicem quasi comparata & connexa, cœlum & terram & inanita-

K )

Digitized by Google

tem, abyssum & tenebras, spiritum Dei & aquas, lucem & corpora. Pris mum igitur coniunctionis modum designat nobis terra inanis & uacua, quoniam terra, id est, materia inanis est, nisi aliunde formis adimpleatur. Secundum indicant tenebræ super faciem abyssi. Nam abyssus sua quis dem natura nec lucidus nec tenebrolus, sed illius tamen naturam tenebre consequentur, nisi accedens lumen illas fugauerit, quemadmodu & mas teriæ informitatem inanitatem op priuationis tenebre consequunt, donec adueniens eas species expulerit. Tertium ostedit lux oborta corporibus. Est enim in eis lux uti forma in subiccto. Quartum cœlum & terra, quos niam non inhæret terræ cœlum, uti forma uel accidens inest rei quã pers ficit, sed coniungitur ei uti efficiens patienti & transmutans causa corpos ri quod transmutatur. Postremi exemplum est spiritus Domini, qui fers tur super aquas. Artisex enim Domini sapientia & spiritalis natura omni no abiuncta à comertio corporis haud aliter iungi corporibus intelligia tur, quam ars, quæ in mente est architecti, comento, lignis & lapidib.iun gatur.Rurlus auté & hanc considera consequentiz rationem, esse terram ex fe inanem, domesticas habere tenebras, tum proxime luci iungi, per lu cem cœlo, per cœlum substătiæ spiritali. Sed uideamus qualiter hæcse ha beant in nobis. Terra terrenum est corpus inane uita, uacuum sensu, sus perés iplum sunt tenebræ, mors, torpor, inefficacia, immobilitas, insensas tio:lux uita est, quæillud uegetat, excitat, agit, mouet, & sensu præditum reddit: cœlum est animus, fons illius lucis, & spiritus Dei est intellectus, lumen diuini uultus. & de his hoc loco plura etiam quam opus sit.

CAPVT TERTIVM.

Lalios modos ab eo insinuari, in quibus mutuam inter aliqua fœderas tionem intelligamus. Præter enim eos quos diximus sunt rursus & hi, quos numerabimus, quoniam aut pars aliquid est alterius, aut estectus, item si est pars, aut pars individua est à suo toto, quo pacto, & Sol & Lus na & stellæ in sirmamento sunt, aut separabilis que stadmodum aque par tes ab integritate sui elementi, ad quod constuxerunt. Si est esfectus, aut à seminaria ratione intrinseca pululat seut plantæ é terra pululant, ipsi ta men sua parenti assixa, & naturalibus uniculis sigamentis que connexa, aut ex suis principis constat & constatur, ut mixtuin ex elementis. Quo pacto ex aquis & terra animalium corpora siunt, aut causam habet extrins secam, quæ trisariam dividi potest in essicientem, exemplar & sinem. Quorum trium exempla habemus à Mose dum & hominem Deus crea at & essicit, & creat ad suam imaginem tanquam ad exemplar;

& bestiæhomini sub sunt, siunt og propter

hominem ut propter

finem.

CAR

## Heptaplus.

CAPVT Q.VARTVM.

Iximus de parte & effectu, eadem & ratione de toto & caufa. Respon dent enim hæ inuicē rationes. Sed nec impleuimus omnia genera V cognationis. Nam & de causa ea est reliqua species affinitatis, qua causa fecundaria primariæ obedit & adiungitur, sicut cu Deus producit, aquæ producunt: & hæ quidem primo, quia proxima sunt causa, sed non aliter quàm Deo præcipiente, quia causa primaria magis influit quàm secuda. Similiter est finis secundarius principali appendens & annexus, quod sas pienter significat dicens: posita sydera ut lucerent in cœlo, & illuminaret terram. Neg enim bonum inferiorum primarius finis est cœlestium. Sed id primum intendunt ut sibi luceant'. Tum postremo ut nos illuminent. Quapropter & apud Homerum cum auroram tum Solem immortalib. primum, tum & mortalibus exoriri ac lucem ferre legimus. Est item præs ter hec omnia & homo homini, & leo leoni cognatus. & tamen ne pars nece effectus leonis est, si ab illo genitus non sit, hoc Propheta significat, cum simul pisces, simul aues, simul bestias terræ colligit & adunat. Est ula tima ratio affinitatis, que est medie nature ad extrema. Nam couenit hos mo homini, animal animali, quia eandem participant essentiæ rationem, uel specialem, uel generalem. At medium non eadem est essentia quam & extrema, led temperatum quoquo modo ex illis, ita ab utro co dissentit, ut cum utros communicet. Quod indicatu nobis à Mose, cum ponit sirma mentum aquarum medium, dividens supercolestes aquas ab aquis, qua sunt sub cœlo, ubi quæ sit medij natura sufficienter aperit, quemadmodū nos in proœmio primi libri & secudo capite quinti abudè declarauimus.

CAPVT QVINTVM. Dmonemur aut & hinc quid facto opus sit nobis, ut naturis melioe A ribus uniamur, in quouis tota & summa posita est nostræ selicitatis. Nam & docet nos prima dies, tune primu aquis depulsa nocte obortã lu cem cu spiritus Domini eis incubuit. Vnde illud Iacobi significatur: Os mne optimu donu de super esse à patre luminu. Quod ne nostros comes morem:lta cofirmat lamblicus, ut nihil quasi uel mediocre promittere si= bi polle de le humană naturam uelit, nifi maiori, id est, divino numine sit adiuta. Quod fi est uerū & non modò à nostris, sed à philosophis etiã cõ= probatu, profecto omne studiu nostru in co esse debet, ut couersi ad supe ra,quod fit per facră religionē,per mysteria, per uota, per hymnos, preces & Supplicationes, indenostre infirmitati uires queramus. Hinc Platonice et Pythagorice disputatiões à sacris precib. exorfæ desinût in easde, quib. & Porphyrius & Theodorus & omnes academici nihil utile magis, imo necellariu homini esse uno ore costrmat. Indoru Bragmanes & Magi Per saru nihil aggressi unti legunt nih oratione pmissa. Quæ ideo getiu testi monia affero, ut quib. à malo damone perfualum, ut gétib. potius credat quàm qu'm eccleliæ, uel ab his discant, quibus adhibent sidem nece ridendam, nece inutilem, nece indignam rem esse philosopho operam sumere, & qui dem magnam atce assiduam in sacris precationibus, in mysterijs, in uotis, in hymnis Deo iugiter decantandis. Quæres si quod hominum genus et iuuat maxime & decet, illis præsertim utilis & decora, qui studis siterarii & contemplandi ocio se dederunt. Quib. nihil necessarium magis quam ut quos in diuina identidem mentis oculos intendunt, & uite integritate depurent, & petita per serulam orationis desuper suce largius illuminent, admonitica proprie semper imbecillitatis cum Apostolo dicant sufficient tia nostra est Deo est.

CAPVT SEXTVM.

Puflum examinemus quid nos aquæ, quid terræ dispositio doceat. Discamus à terra non edituros nos frugem, qua parturimus, nis insuadentis nos fluxæ materiæ atos caducæ impetum represserimus, depus serimus of, & è sedib. nostris exturbauerimus irruentiu in nos quasi aqua rum uoluptatum gurgites & torrentes. Discamus ab aquis non prius ils las existimatas idoneas piscibus procreandis quam in unu totius sui elementi integritatem collectæ fuerint. Nam neonos si divusis distractios ad diversa fuerimus, si non toti collectis omnibus viribus ad unam seremur intentionem, sobolem dare aliquam dignam nostra divinitate in luce po terimus. Continetur autem & hic altius mysterium, quemadmodum, scissicet guttis aquæ ea est felicitas, ut ad oceanum, ubi aquarum plenisudo, accedant, ita esse nostram felicitatem, ut quæ in nobis intellectualis lumis nis portio est ipsi primo omnium intellectui primæos menti ubi plenis tudo, ubi uniuersitas omnis intelligentiæ aliquando coniungatur.

CAPVT SEPTIMVM.

T maximum illud omnium quod firmamenti nobis doctrina fignis A ficat, ubi uidemus nõ posse aquas inferiores superiorum aquatibe neficio aliquo lo cupletari, nisi coelo intercedete: quod intereas medium est collocatum: ita nos animo proponamus extremorum copulam non nisi per eam naturam sieri posse, quæ media extremorum cum sit utrunco in se complexa. Ideo illa id est, extrema inter se commode unit, quia in seipsa illa per proprietaté sux naturx prius uniuit. Ad monemur hine mà gni illius facramenti, quod gentibus <mark>(tultitia, Hebræis fcandalum, nobis</mark> Dei uirtus, & sapientia est, non posse homine Deo coniungi, nisi per eum; qui cu in seipso homine Deo coniunxerit, uerus mediator essectus, perest ita homines Deo annectere, ut licut in eo filius Dei hominé induit, ita per eum homines Dei filij fiat. Quod si uerum est quod ditimus, no copulari extrema inuice nili per mediu, id aut uere mediu dici, quod in leiplo ia ex trema uniuit, profecto si dispensatio illa inestabilis in solo cotingit Chris sto, ut uerbu fieret caro, solus etia elt Christus, per que ad verbu caro pos test as

rest ascendere, nec est (ut recte scripsit loannes) aliudisub corlo nomen in quo oporteat saluos homines sieri. Quod diligenter aduertant qui cum Christose dicunt credere, comunem tamen religionem aut suam unicura, in qua est natus, credunt sufficere ad cosequendam felicitatem Nommishi, non ipsis rationibus credant, sed sonni, sed Paulo, sed Christo ipsi, qui di xit: Ego sum uia Egosum ostium, se qui per me numerats sir direste se latro.

stante De selicitate que est unta aterna pouper le la company de la comp

L'eotius mundi gradus pordiment Straturain lexizabilotita, eks posicione quasi sex diquas exegianus sediquiam un septimo hoctractatu quali labbato no dura commentationis the labbato mundi & quiete respination, quaruprasturam insuperioribus inflituimus, ideft, de earum felicitate tracteurs (autur dicinn re-. Chie dradantem Molem ut perunyuatem futur er tromaium attidiamus. "Estadtem feliciras (iut theologi prædicant) aliqquam pernaturam, aliq riguam perigratian confequi pollumusillaminatmatem hanc fupernatus aralem appiellant. De primagid efficie naturalitatis विशिध के Moles देव onium . recum cognitanatura, naturalem chioce earum felicitatem ceghofcimus. Reliquum ut doceat de lecuda Propheeum le portus exhiberes equam do. : Closem, quonism cum (cripfit Moles nondum erat gracia; led futurii erat .ut eller: : Vierum quoniam mihi uideor uidere kiiolos quolida dixerim an suappas potius & nebulones, qui le nocât philolophos cum mihil lint mis maridentes statim & gduiam & felicitatem super naturalem, quasi uana , hesenomina & aniles fabulæ finguolui breuipfeqlam hac de re cumillis .disputationem sicutipoocemiu facere septimblibri, rem & seor sum omnis bus utilo & necessatiam ualde operi, quod sustepinhis, ubi altifiimis phis lolophizaradicibus nixam & dabiheam ftare fententiam theologorum di Aucide comprobamus. Felicitacem ego fic definio; redicum uniultuiulop zeiad luum prinslpium. Feliciaisemim est summum bonum, summum bo mum,id eliquad amnia appenme, quo d'automomnia appenne id iphim est, quod omnium est principam aut Alexander Aphreidisens in commontaris philosophie, & Gracishterpretes in Asinotelis Ethibeh attes Affintur Idem igiant finis dennium quod omnium principlum Deus unus pomniporens dibenadietus optimum omnium quae autielle aut cogliari postunchine discibi pranipue appellationes apad Pythagoricos unum, Leilicet, & bonum & Vauly enim cognominatur, qua omnium emprincis pium, quematima dim unitas principium eletocius numerijborium augena; quin ammium finis omnium quies & absoluta felicitas ofthe Vide -rian pollunuto di limus paulo foloriores principal duplicis delicita-Lainie Då

## Ioan.Pici Midandulæ

tis. Felicitas enint possessio atque adeptio est huius primi boni. Bonum hocadipisci dupliciter possunt res creata; aut in leipsis, aut in ipso. Nam & in seipso hoc bonum est super omnia exaltatum suminhabitans diuinis tatis abyflos, & per omnia diffulum in omnibus inueničkic quidē perfeclius, illir imperfectius pro reru conditione à quibus participatur. Vnde (ut scribut Poetz) lupiter eli quodetica vides, & louis omnia plena sum. Vnaquæœ igitur natura cũ in le Deum habeat aliquo modo, quia tãtum Dei habet quantu habet & bonitatis (bona aut omnia qua Deus fecit)re liquum, ut cum perfecta omnibus numeris luam habet natura, led adepta Deum quog in le adipilcatur, & si Dei adeptio, ut comprobauimus, est e felicitas, in leipla aliquo modo fit felix; hato est materalis felicitas, quam & maiorem & minorem diuerle resipro naturaru diuerlitate lortitæ lunt. Ignis 195 est anima carens, participat alle Deum multis rationibus. Nam primo eft. & unumquodo quod est participatum Dei est, qui est ipsum esse ité qua ignis species certa & actus est, Deb est similis, qui prima spe cies primus est actus, & dum ignis ignem produciudiuinam focuinditae tem, dum leintra terminos luz cotiner sphærædustitiam, dum nobis de feruit beneficentiam pro fue nature modulo imitat. Hæc ignis dum agit lyam adeptus perfectionem felix est duantum capax iple felicitatis. Felic ciores planta, qua praterea uitam feliciora animantia, qua etiam coonia tione fortita ut plus perfectionis, ità plus etiam in seipsis divinitatis inueniunt. Optima omnium mortalium conditione homo, qui ficut nacura: ita naturali felicitate alijs præstat, præditus intelligentia & libertate æbis trij præcipuis dotib.& ad felicitatem maximè conducentibus. Suprema inter creaturas angelica mens et lub frantizmobilitate finis confecutione. cuius maxime particeps, quia illi & iuncia & proxima est. At uero ut supra diximus per hanc felicitate, nec plante, nec bruta, nec homo, nec ana gelus, Deum, qui est summu bonu, in ipso Deo, sedin seipsis attingunt. Quapropter & pronaturarum capacitate gradatim felicitatis ratio use riatur. Quare & de hac folum loquuti philofophi felicitate uniufcuiufe , rei in optima operatione lux nature collocauerut,& de angelis quidera , quos uocant mentes etintellectus, etiam fi fummă illorum perfectionem hanc faterent quod Deŭ intelligerent, cognitione tamen Dei, qua habet, haud aliã statuere, præter eã, qua seipsos cognoscunt, ut de Deo tantū in telligant, quantum de Llei natura in porum lub l'antia reprælentatur. De homine aut & si diversi diversa senserint omnes tamen intra humanæ fa cultatis angultias le tenuerunt, uel in ipla tatum ueri-ueltigatione quod Academici, uel in adeptiõe potius per studia philosophiæ (quod Alpha rabius dixit) felicitatem hominis determinantes. Dare aliquid plus uifi, Auerrois, Auicenna, Abubacher, Alexander, & Platomici nostijam rationem intellectu, qui actu est, auceiliquis superiore, nobit tamen cognis-Baup or to quali in suo fine firmantes, sed nech hi hominem ad suum principium nece ad fummu bonum adducunt. Quas ego eorum disputationes atque fententias nec reprobo nec aspernor, si de naturali se tantum felicitate di cere profiteantur. Certum enim per eam non posse hominem aut angelos altius euchi quam ipsi dicant. Quod uel hac ratione maxime comprobatur, quoniam si nixum propria fortitudine nihil supra seipsum potest als furgere (alioquin feiplo effet ualidius) utique nihil nitens per scipsum ad felicitate maius aliquid uel perfectius sua natura assequi poterit. Sed dis cant mihi philosophi si hæc in rebus sola felicitas, cur uel ipsi fatentur in= ter animalia folum hominem natum ad felicitatem. Cur enim alia præter hominem ad fuos quogs fines perueniant:possumus dicere esse aliorum quam hominis minorem felicitatem, at nullam esse quo pacto defendes mus! Quinimò cum à fine, à natura statuto reliqua infra hominem nun= quam, homo ferè semper exorbitet, uidebitur nisi alio se privilegio iactet, infelicissima omnium humana conditio. Audiamus igitur sacros theo. logos dignitatis nostrænos admonentes, & quæ ultro nobis à patre libe ralissimo diuina bona præstantur, ne quæso ipsi crudeles in nostros animos & male grati erga Deum opificem reficiamus. Diximus supra sums mam felicitatis in Dei esse adeptione, quod est summum bonum & prina cipium omnium. Dupliciter autem illam posse cotingere: quoniam uel in creaturis, quibus se Deus participat, uel in ipso Deo Deum asseguimur. Ostendimus item, quod & ostendemus, tres creatas no posse uiribus suís ad hancpostremam, sed ad illam duntaxat accedere. Est autem illa, si anis maduertimus, umbra potius felicitatis quam uera felicitas, quemadmos dum creatura, in qua Deum attingit, non fumma bonitas, sed summa boa nitatis, id est, divinæ tenuis umbra est: Adde quod res per illam seipsis po tius quam Deo restituuntur, nõid assequutæ, ut ad suum principium res deant, sed hoc tantummodo ne à seipsis discedant. Vera autem & cons summata felicitas ad Dei faciem contuendam quæ est omne bonum, ut iple dixit: & ad perfectam cum eo principio, à quo emanauimus, unios nem nos reuehit & abducit. Ad hancangeli attolli quidem possunt, sed non possunt ascendere. Quare peccaust Lucifer dicens: Ascendam in cœlum. Ad hanc ire homo no potest, trahi potest, unde Christus de se, qui est ipsa selicitas dixit: Nemo uenit ad me nisi pater meus traxerit illum. Bruta autem & quæ infra hominem, nec ire, nec trahi, ad illam possunt. Ideo& folus homo & angelus ad eam funt facti felicitatem, quæ est uera felicitas. Potest uapor conscendere in altum, sed non nisi attractus radio solis, lapis & corpulenta omnis substătia negradiu usquequa gadmittes re, neque per illum tolli in sublime potest. Hunc radium, hanc uim diuis nam, hunc influxum, gratiam appellamus, quia Deo & hominem & and gelum gratos efficiat. Habet aut philosophi huius doctrinæ manisestum

exeme

exemplum in corporibus. Corporum enimaliqua in rectum, aliqua in or bem feruntur. Motus rectus, quo elementa ad proprias sedes uehuntur, fi gurat scelicitatem, per quam in propriænatura perfectione res stabiliuns tur. Motio circularis, per quam corpus ad euridem unde abscedit terminum circumuoluitur, expressisima imago est uerz fœlicitatis, per quam creatura ad idem principium redit, à quo processerat. Sed uide quam o mnia utring conveniunt. In orbe non moventur nifimimortalia & incor rupta corpora.Ad Deum non redit nili immortalis & æterna fubstantid. Elementa ut luos motus perficiant non alia indigent ui quam indito fibi i à genitura uel grauitatis impetu uel leuitatis, quemadmodu etiam ad naturalem fœlicitatem singula proprio impeni propria ui feruntur. At ile rò cœlestia etsi idonea sint motui circulari, non ipsa tamen sibi sufficiüt ad huncmotu explendu, sed divino opus motore, qui illa tierset & circumi uoluat. Denice sic perpetuæ apta circuitioni illa corpora sunt, ut no facere eam, sed suscipere possint. Haud eliter nobis atque angelis accidit. Tales enim fumus natura, ut non circumagere nos & reflectere, fed circumagi motricæ ui gratiæ & reflecti in Deum postumus:Hincillud, qui aguntur spiritu Dei, hi filij Dei sunt. Qui aguntur dixit; non autein qui agunt. hoc distamus à cœlo quod illud naturæ necessitate, nos pro nostra libertate mouemur. Pulsat enim assidue animum tuu spiritus motor. Si obaudias, tibi relingueris, tuo corpori, tuz infirmitati, miler & infælix. Si admittas, Hatim Deo plenus per orbem religionis ad patrem ad Dominum reportaris, in eo uitam lemper possessimus, in quo & semper etiam antequam fieres uita fuifti. Hæc est uera fodicitas utunus cum Deo spiritus simus, út apud Deumnon apud nos Deum polsideamus, cognoscentes sicut et co gniti fumus. Ille enim nos non pernos slett per leiplum cognouit. Ita & nos cognoscemus illum per ipsum & non per nos. Hæc est tota merces, hæc elt uita æterna, hec elt lapientia, quam lapientes le till non cognoue runt, ut ab omni multitudinis imperfectione redigamur munitarem per copulam indiffolubilem, cum eo qui estiplum unum. Pro hac scelicitate Christus orabat ad patrem his cmodo : Pater fac quemadmodum ego & țu unum lumus, ita & hinobilcum unum înt. Hanc Paulus leparabat dicens, cognolcam non ex parce; led licuti elt & li sperabat nonne iure dice bat, Quis me separabit à charitate Christis& cupiebat dissolui ut cu Chri sto fieret unum. Ab hac cecidit dæmon, quoniam ad illam ascendere, non rapi uoluit. Ideo & illud amisit, quod habuisset si permanisset. Ex hacradice notu quæ fors infantium, qui decessere nondu initiati. Scilicet apud fe manent nec suis bonis exuti, nec divinis locupletati. Nobis in alterua ram partem cadendum, aut summam miseriam, aut summam fœlicita. tem. Quoniam qui in causa est ne motorem recipiat, no solum immunem le facit gratiæ, sed & naturam uitiat, ad cuius integritatem hoc attinet, us agnitum

agnitum spiritum quærat, non reculet, & proculdubio recha elle natura: non potest, quæ maioris boni propositi specie aut rencit aut contemnit: Quare postquam Christus est agnitus, sequi Christum non indusmi, non solum prima felicitate, sed & secunda, id est, naturali sure privanter, quia gratiam nolle no nisi corruptæ est & labefacte naturæ. Quemad modum autem nos viventes sub Evangelio. Ideo Christum Dei virtute & sapiene tiam in nobis recipimus, quia uti iam datum humaho generi amamus & retinemus.lta & patres sub lege uetere illum recipiebant, cum futuru aduentum & credebant indubie & sperabant alacuter & ardenter desideras bant. Sed ficus non ut præfentem fam, fed ut futurum recipiebaht, ita nece prælentem quali iam spiritus inhabitatis nisi postquam aduenit fructum experti funt. Cum post peractum in ara crucis inestabile sacrificiu descens dente ad eos Christo ab eo uti motore circumacti momento turbinis ad libertatem,& euecti ad lummæ felicitatis gradum fuerunt. Ad hanc felicis tatem religio nos promouet, dirigit & impellit, quemadmodum ad natus ralem ducem utimur philosophia. Quod finatura rudimentum est grae tiz, utique & philosophia inchoatio est religionis, neque est philosophia quæ à religione hominem se mouet. Rectè igitur & nos cum à Mose, post quam sex dies de matura sumus philosophati, septimo die diuinis uacans tes de luper naturali felicitate dic<del>emus.</del>

CAPVT PRIMVM.

Vplex (uti ostendimus) supremæ huius felicitatis natura est capax, Jangelica & humana. Illa cœlum, hæc terra dicitur : quia angeli cœ lum, nosterram inhabitamus. Et de colo non est quòd dicat amplius, quia no angelorum, sed hominum legem scripturus est. Ad homines igis tur descendens inquit: Terra erat inanis & uacua, & tenebræ erant super faciem abylsi. Non creat Deus inanitaté, non creat tenebras. Sed terra (in quit)inanis & tenebræ erat: Non dicit hæc fuisse creata, sed fuisse. Quod cur sit dictum patebit simul cum cognouerimus que hecinanitas: que hæc tenebræ fint. Natura humana, que terra dicit angelis coparata, statim ab initio, qa statim peccavit, inanis erat & uacua originali iustitia, & pecca ti tenebris facies eius, id est, ratio obducebat. Nec hæc fecit Deus, sed ho minis malitia, qui uolens se his bonis priuauit, quib illu Deus ditauerat. Sic naturæ corrupte status à Propheta describit, que quo pacto deinde à Deo per Abraha, per Mosem, per Prophetas, nouissime uero per unigeni tum filium luum & pristinæ dignitati restituta, et ad summå selicitatem pa rata fuerit in sequentibus demostrabitur. Veru & quo tempore aque obs ductæ tenebris erant infectæ, scilicet, primæuis sordibus notæ originalis, spiritus tamen Domini fouebat eas. Quod est dupliciter intelligendum, & quod lumine Divini uultus quod fignatum est super nos , id est, lumis ne naturalis intelligentiæ homines regebantur, & quod diving tum pros widentiæ cura humanum genus destitutum non trat, sed spiritus Dominifouebat aquas, spiritus ille, qui (ut ait Apostolus) intercedit pro nobis gemitibus inenarrabilibus, & tunc assidue cogitabat quo pacto illas à uene nis purgaret, quib. antiquus serpens eas infecerat & ecce statim subet oris ri lucem, & orta est lux. Abraham scilicer ille sapientissimus, fundator prismus ueræ religionis: Primus, qui & naturæ legem absoluere, & de Divis na lege meditaretur. Primus, qui & naturæ legem absoluere, & de Divis na lege meditaretur. Primus, qui cultum unius Desaduersus idola & gen tes hominibus persuaderet. Primus, qui & tenebras erroris depellere, & malis dæmonibus qui principes tenebrarum dicuntur, bellum indicere est aggressus, unde merito lux cognominatus. Quod quia & discipuli Domini omnes secerut, omnes à Domino lux mundi sunt appellati. Hæc est lux prima quæ mundo assustit, & inter dæmonum ueries Dei religios nem quasi inter lucem tenebras est distinxit.

CAPVT SECVNDVM.

I va sequeta est lex, que merito cognomento dicitur sirmamentum, I statim in sui exordio, hoc ipso scilicet quòd nunc tractamus annuncians nobis opera manuum Dei (ut cecinit David: & opera manuu eius annunciant sirmamentum) Data igst lex per angelum Mosi, sirmata uers bo Dei, quæ adhuc magis quàm superior lux gentes ab Israelitis, id est, in pietatem à pietate, quasi aquas supercœlestes ab aquis quæ sunt sub cœlo discriminauit. Dicutur autem ludæi aquæ supercœlestes, quia soli (ut in quit Hieremias) signa cœli non timent, quæ gentes timent, soli non, aut stellas aut cœlum, sed stellarum & cœli, authorem ac Dominum, & agno scunt & agnitum coluntac uenerantur. Gentes autem contraria ratione, aquæ sub cœlo sunt, quando & dæmones caliginos aëris incolas, quæ re gio supra aquas est, adorant & colunt, & usibile cœlum, sydera & planes tas sibi Deos ac Dominos saciunt.

#### CAP'V'T TBRTIVM.

Ratautem futurum, ut rissi maior aliqua uis & misericordia Dei obataret, aquæ quæ sunt sub cœlo, id est, idolis servientes, totam terram inuaderent & occuparent: Sic infectio totius mudi de prima macula. Sic satanæ ultoris imperiu & ius in nos reos antiquæ noxæ & huiusmodiser uitutis pene obnoxios postulabat. Sed benefica semper & salutaris proui dentia Dei unam ex terræ partibus, & si exiguam quantum iustitiæ leges patiebantur ab aquaru iniuria libera esse uoluit, hec est sudæa uocata teræ ræ promissionis, quia & Abrahæ & posteritati à Deo promissa fuit. Cui nostræ expositioni Prophetæ omnes adstipulant, apud quos totiens gen tium impetus in Israelitas aquarum & maris incursionibus comparatur. hincillud: eleuauerunt shumina uocem suam: & mirabiles elationes maeris, & illud sonuerunt & turbatæsunt aquæ eoru, & non timebimus dum turbabitur terra, & transferentur montes in cor maris, & profecto non aliter

ulicer Induam intra hund magniere gionis terminos concluis illigitificultis wallabane genees, quam nune terrae hancportionem utiquinodica qualit habitamus undio circumualite oceanus. Sed & pluribus in locis euidens tilsimein literis Chriftianis per aquas gentes delignantur. Nam & foris peum el aque que uidili gentes funt, & cum Dominus leftis uffum fes one ex aqua, quadin pharilai domo defecerat, figurate ut Hoffit feribunt, fignificauit aquissid elegentes ad eam fidem effe tiocandas? Quae apud inderos apud quos fuerat antea in polterum deficeret. Itidem in mylterns emdunvidaireo aquaminno milleri, quod aqua, id eff, gentes languinem Christ per sidem crucis hauritite & combibant. Illa igitur pars allerta à iu go aquarum Dei providentia fuit ut fi teliqua terra obruta undis fpiritalis nequitizioutilis & delerta erat futura nec idonea fluctibus tierze religionis, hæc lakem ellet, quæ lue fulcepta quam protulit prima dies & ro recoeli qued lecunda flameum estid est, doctrina legis ad uberiatem adiura; genminarerinterea quan herbas; plantas; & arbores, fudicia, ceremos mias sorbonos inores, donec cum remporis plemitido denifici ena quod Esais apprabas Saluatorem felicifsima germinaret. min of of all mentioned to the total of the surface of the course of the surface 
Trevoeram semporis pleniardo. Si enim numeros quaternarios ples - 4d hitudo elt numeroru, nonne erit & dies quartus plenitudo dierum? Videsergiur quid noble afferet quartus dies. Colum fecundo die firmasumid elitexiline Bole Beliuma actellis eraticapas quidem future lucis, fod obscurum adhucarceinsigns aliquo sumine issustratum. Aduenit dies quartus que Soi Dominus firmamenti, id est, Christus Dominus legis et hunavis eedehu Ohrilli zompar & Iponla,& qui multos ad iuftitiam crudi rent Apoltolici doctores millimamento uti ftellæin perpetuas æternitæ eus eluvelverent ad wetter mi letticer vitam mundum võtahtes. Sol firm ze mentum noti diffoluicsed perfitt, & Christus legeti non tietit ut diffolweret, fed ut perficeret. Lux primi diei Abraham prentisimus widit dien quartam, qua est dies Christi, & ganthes est. Villit radium siglicit, id est, vor religionis quemimundo intulcirat per folem fuffitiz, per fucem ues ramilluminament ownies from the fire thin erfum or bent latifshire diffundendum: Vieletelum Christum folendorem patent filbstähtig illuce Contrem his epitem conclus Se in umbrit mortis (edébant, & principem to alabarum principen munch heltus eifei foras, 80 de mentibus hominum sting quant fects Dominus quadominus hono fit, qua Deus habitauit in probinteents & nor delacement in ca. Quain autem uera quain lbliida fit nolle a tatto expositionis attendatis qualo paulo diligentius Chris tiaqi frares: Viide & usbis potentisima tela contra lapideum cor He bescerum deurminicarije comm petita lubministrabilitur. Probabilitus રિલ્સ

autem illudprimo extellimonijs lud aorum pet aparadiri quatti bduip sum Christi pohis significari: secundo, ossindamus nahis Messia ceptros lentari per nullam rem congruentius quamper Solan stilligenulquis ch nidentisime ex temporum ratione non-wentum (in in landarum Chris fum led lefun ex lazareth filium wirginis promillum tebrasia Malsir am fuille. Fatinter decretaueteris Hebraicse flisciplin artes les dies Coese leos lex mille amos mundi fic designati lu fint que hiedicunt opera pris mi diciliaticinium corum, qua primo mundi millenario futura crant ut contingerent operation secundi ed rumidh sin secundo con productos eodem lemper utrobic luccelsionis ordine lervaro i evi lententie mistra attestaturinter inniores Moses Gennndinensis theologus prima celebrie tatis apud Hebre os. Meminit & Diuns, Hieronymasin expolitione Plal mi illius qui Moli inlegitur, nideture apinio has livadamento præcipucillinninguod milkanni (pringut Prophera ) unus dise luur apud Deum Quartus igitin dies हो महान हरि किन्द्रत के दीमांगन असांहां मामिन कुरामान ta annales Hebræorum នៅក្នុងប្រាស់ និងប្រាស់ និងប្រាស់ និងប្រាស់ និងប្រាស់ និងប្រាស់ និងប្រាស់ និងប្រាស់ និងប្រ nem quarto mundi millenario letura apparuisse computant illi ab Adam ad diluujum annos mille quingentos quinquegines (ex à diluvio ad Alfa arahamannos dinentos sona printaduos atquesta ah Aflam ad Abril. ham colligunturannimilis actives entra discontinui and a la continui ais tem llaagad ruinam legunditemplisque fuit plot Chii binnortein biumes find explanoration time (municipal expanse mine suppression and an armine true to the common and ta. Supputant enimah Kaacad exitum mendegypte anitos quadringenos & tiloints ap exity ad temply a grod balomon and heroidem tene, & Salomonead templi deschatione per Babylonios annos quadringens tos of degen a templing games in parly bildra ad han blub Tito captions satem annos quadringentos iniginis taminomos lintentidollegenis; como pupplis i mundiaxordio ad Christuni inter i plorum Hisbracorum mens selu aulidlinilki i milli attint Benedeng on din gan i plo duarti millende zijimedio Christus advenesis & ineraleinsden milleverijames increaces aninos guarri dici & Lourenid alle acole Gendurate sientida adalmente llocina atimpiamni vipitabanin luckipida क्रियेक किर्मिर्स स्विति है स्वार्थ क्ष्मिर्स स्वार्थ क्ष्मिर्द्ध क्ष्मिर्द्ध gentogannos post. Christi mortem emnes claruetes & samamenti, idelle legis obleuritatem & Bostranoffinsensbutrilluminauerine Andicethie bypy: Bifo perhase sempora leius achtenanis Mondona habes leium sibris tym hille nili offenderis credium inothis fututum ut peren terponia Christus peniter Beneres haber & acques postulant & non probable of lepollumus quod iurepoltulant. Mapitelm enim un gera publica apuid Soa ferunting felies drachfa citia company figuram citia nementa prod tello dicentie anantomundi millenario nenturum Melaiam ; qua menut ficta minius.

ficta ui deantur à me, uel pro arbitrio, interpretata, afferam testimonia ipso rum Thalmutistarum, cum quibus nobis est controuersia, qui & illorum faciunt mentionem & ipla ueritate cogente fatentur præterisse tempus ab Helia prædictum de aduentu Melsiæ. Verba hæc sunt in capite cui tis tulus eft, הוא רבי אליחו ששת אלפים שנח חוי חעולם, שני אלפים הוחו שני אלפים תורה שני אלפים יכות המשיח בעוונתינו שרבר יצאר מחן מה שיצאר hæclicLatine interpretemur uerbum uerbo reddens, Dixerunt fili siue discipuli Heliæ. Sex mille annorum mundus. Duo mille inane. Duo mille lex. Duo mille dies Messix, & propter. peca cata nostra que sunt multa preterierunt de eis que preterierunt. Hec illi. Age nunc ipsis uerbis ante omnium oculos propositis, postquam nec commentitium necarbitrarium ego quicquam afterre possum, discutias mus examinemus querba oraculi & statim propositi compotes erimus. Sex mille annorum, inquit, est mundus: quod uel sic interpretemur: Post sex mille annorum curricula, quod enam ex nostris multi crediderunt, consummationem mundi quasi sabbatum futuram, uel si (quod est ueris us)illam diem nemo nouir, in hunc sensum accipiamus, de ulteriori, scilis cet, tempore nullum in lege uaticinium haberi, sed hocad propositam non attinet quæstionem. Videamus, quod sequitur. Duo mille inane. Duo millelex, tum Messias: inane uocat (ut Hebræi omnes interpretes dicunt) tempus ante traditam à Deo hominibus ullam legem. Sed uideo insultantem Iudæum dicentemque si duo mille anni funt ante legem, & duo mille legis uenturus: ergo Messias non quarta est, dum quartus agis tur millenarius: sed die potius quinta, quia post quartum, scilicet, millenarium. Sed enim responsio facilis, ut quam ueritas animosa suppeditat. Quod enim dicitur ab Helia duo mille inane. Duo mille lex : haud sic accipiendum quali integrum tempus duo mille annorum futurus sit mune dus abíque lege, similiter o duo mille annos permansura sit lex, sed quòd & tempus legis naturæ ad secundum perueniet millenarium, & tempus legis ad quartum ulque perueniet. Sed & antequam lecundus exactus, lit lex, & antequam quartus elabatur, erit Melsias. Quam ego expolitionem mihi iple nec fingo nec lomnio, led eam me iple Helias docet, iplimet dos. cent Thalmutistæ. Quod tibi etiam Judæa aspis (nisi aures occludas) mox erit manifestum.Inquit Helias duo mille inane, & duo mille lex. Vi= deamus in quem sensum fuerituerum quod dicitur de inani, inde discamus rationem exponendi id, quod dicitur de lege. Principium legis aut a Mole accipimus, aut ab Abraham. A' Mole accipi non potest, quoniam fuisset inanitas supra quam per duo mille & trecentos annos, aut circiter. Totidem enim fere ab Adam ad Molem. Accipiendum igitur legis prins cipium ab Abraham, cui datum fœdus circumcisionis totius antiquæ les

gis radix & firmamentum, ab Adam autem ad Abraham fi fuas confulant historias haud integrum spacium duo mille annorum, sed mille duntaxat. octingentos quadragintaocto effluxisse inueniunt. Quo fit ut non post secundum millenarium, sed intra eius terminos inanitati, legis plenitudo succederet. Quare eadem ratione non post quartum millenarium, sed dum quartus ageretur inanitati legis, plenitudo euangelica fuccedere des buit.quod si impudenter & pertinaciter negare pertendant, audiant suos Thalmutistas nostram sententiam maxime roborantes. Fatentur enim is psi iam tunc cum scribebant præterijsse tempus ab Helia prædictum de aduentu Messiæ,idós suis imputant peccatis. Quod si uerba Heliæ sic ac= ciperentur, ut post quartum millenarium Christus esset uenturus intra fis nes ipsius quarti, nec dixissent nec dicere potuissent Thalmutista, prætes rifse tempus promissi à Prophetis Messiæ, quoniam quo tempore scrie pta est doctrina Thalmutica, quam nos attulimus, nondum à mundi exordio fluxerantanni quatuor millia. Apparuit enim ut supra ostendis mus. lesus post annos a mundi exordio iuxta Hebræos tria millia quins gentos & octo. Scriptum (ut ipsi tradunt) Thalmut Hierosolymitanum trecentesimo anno post Christimortem. Babylonium autem centesimoʻ anno post Hierosolymum. Quare utrunque intra fines quarti millenarij conscriptum est, & tamen præteriisse tempus dictum ab Helia de Christo uenturo & fatentur & conqueruntur. Quo hic se contendent aut quas las tebras quærent, ut hunc nostrum solem ipsis inuitis per uniuersum illuces scentem omnino fugiant, omnino non uideant: Fatentur Thalmutistæ(& non credunt ueteribus) prædicta à Prophetis de aduentu Christi tempos ra præterijsse. Fatentur creditum à Prophetis uenturum illum per ea tems pora, per quæ lesum ipsi aduenisse uolunt. Nec sui doctores omnino non ueri funt, cum dicunt ob eorum peccata non uenisse Messiam . Neque 🐸 nim illis uenit: qui eum non agnouerunt. Neque est Messias, id est, redem ptor, uindex pelsimæ captiuitatis, beneficus rex, retributor terræ promife sionis, id est, supernæ Hierusalem, nisi ns, qui Messiam eum confessi sunt, quod si in propria uenientem sui non receperunt, non sunt iam sui, qui es rant sui, sed ab ortu ueniunt & ab occasu, qui in sinu Abrahæ recumbant, filij autem dilectionis enciuntur in tenebras exteriores. Vnde & importu na corum soluitur quæstio, saluti futurum Messiam Hebræis. Christum autem exitio fuisse & perditioni. Neque enim sunt Hebræi, qui promis sum Hebræis ex stirpe Dauid regem & Dominum non modo non see quuntur aut colunt, sed quasi latronem, quasi sacrilegum, quasi prophae num, per omnem iniuriam & contumeliam cruci affigunt. Si filij Abras hæ essent, perstarent in institutis Abrahe, & cuius diem hunc, scilicet, quar tum ille præuidens gauisus est, ipsi quoque gaudentes aduentantem ex ciperent.

ciperent. Attulit pacem Melsias hominibus, sed non omnibus. Neque exnim dictum ab angelis simpliciter, & in terra pax hominibus, sed adies Aum, hominibus bonæ uoluntatis. Vțique idem Sol, qui puros oculos illuminat, ægros & debiles cæcat & obscurat. & recta sitratione, ut qui bonis est salutaris, idem malis sit noxius. & qui amicos beat, utpote pos tens & non ingratus: Idem etiam hostes fulminet & disperdat. Si male es uenisset ludæis suscepto Christo, non fuisset Christus. Sed si male euenit crucifixo, utique fuit Christus. Qui de suis uictoribus etiam cruci affixus, tunc cum maxime uictus apparuit, tanta eorum cum strage & calamitate triumphauit. Quid igitur cæci Solem expectatis? Adest Sol & lucet, sed lucet in tenebris, & tenebræ uestræ illum non comprehendunt. Præterijt dies quartus, quo ortus est Sol. Qui non dissoluit legem sed perfecit, sie cut neque Sol firmamentum destruit, sed exornat, sed perficit: sed illustrat. Probauimus ex ordine diei quarti & tempore aduentus Christi intellis genda de eo quæ hic dicuntur. Probemus idem ex figuræ similitudine, quia per nullam aliam rem imaginari Christum congruentius possumus, quam per Solem. Nam & in Sole posuit tabernaculum suum, & exit de tribu luda, cuius signum est Leo Solare animal, & cum Solem in republi ca Plato uisibilem filium Dei appellet, cur non intelligamus nos imagianem esse inuisibilis filij. Qui si lux uera est illuminans omnem mentem expressissimum habet simulachrum hune Solem, qui est lux imaginaria il luminans omne corpus. Sed quid alia quærimus ! ipsum Solem interros gemus, qui patiente Christo aduersa Luna desiciens consensum nobis luæ naturæ euidenter ostendit. Vt iure optimo nos, ne tangam altiorem causam, diem quam uocant mathematici Solis & diem Domini uocaues rimus, & illius cultui totam mancipauerimus. Vel hinc ostendentes non esse cur amplius corporeum Solem (ut olim gentes) colamus, quasi res gem cœli & dominum, postquam Sol inuisibilis coæternus patri & coæ qualis, per quem & cœlum & terra condita funt, fedentes in umbra mors tis homines illuminauit.

#### CAPVT QVINTVM.

Sed iam examinemus an quæ sequuntur opera diem quartum respons deanthis, quæ post aduentum Christi euenisse compertum est, ut tunc demum hanc nostram expositionem, ut ueram, ut stabilem recipiamus, cum illi undicattestati, & consonate omnia cognoverimus. Videamus quid siat post diem quartum. Producunt aquæ, pisces, & aues: producit terra, pecora, & iumenta. Reuocemus ad mentem quid superius per aquas diximus signissicari, quæ sub cœlo locatæ, collectæ sunt ad locum unum, quid item per terram, quæ ab illarum diluuio sacta est immunis.

Diximus peraquas gentes, per terram Ifraelitas figurari, quod 86 multis. cum testimoniis Prophetarum, tum similitudinis rationibus comprobas uimus. Vidimus autem ante Solis exortum steriles aquas nihil produces re, quod esset bonum. Terram autem seracem quidem, sed exigui fructus, olerum, scilicet, atcherbarum. Post Solem & aquæmaiori etiam quam: terra fœcunditate duo genera proferunt animantium aues & pifces. Ters ra non iam contenta arboribus & fruticibus, et magna pecora, & iumenta: producit Nonne uidetis me etiam tacente impletu verbum boni Simeo» nis, ut effet hic noster Bol. lumen adreuelationem gentium & gloriam ple bis tuæ Ifraël. Nonne habemus fub oculis expressam, si nihil aliter inters pretemur & gentium nocationem, & transformationem terrestris Hierus falem, umbratilis & synagog & in ueram ecclesiam, & perpetuam Dei cœle stem & ciuitatem. Ante Solis exortum aquæ nihil producunt. Terra pros ducit aliquid, sed tenue, sed exiguum. Quoniam ante Christi aduentum apud gentes nullum specimen uitæ, nullus fuit fructus ueræreligionis. Apud Ifraélitas fuit quidem uite spes aliqua, & uiam lucis ex parte cogno uerunt, & ueram coluerunt religionem, sed inchoatam, sed imperfectam, donec ille ueniret, qui est uia, ueritas & uita. Et nisi ad hoc mysterium res curramus, afterat mihi quilpiam rationem, cur terræ ornatum & Sobolem ita partitus est, ut alia quidem ante Solem protulerit, alia autem post Sos lem.Cur item ante Solem nihil producum aquæ, terra aliquid producit. Cur duo genera animantium ab aquis, unu duntaxat genus a terra produ citur. Cur auis aéreum animal aquis afferibitur. Nam (ut agamus de pris mo) non satisfacit si dicamus quod quidam dixerut, herbas & plantas de terra educiante factură Solis, ne uirtume eius creatæ uiderentur. Nam mul to magis eadem ratione, & pisces, & aues, & omnis elementorum ornatus debuit signante Solem, ne uirtute eins factus crederetur. Reliquisset igis tur suspinionem Moses, & si ad plantas, utpote imperfectiores producens das Solis lumine opus non fuille, fuille tamen ad animalia producenda. quæ sunt perfectiora. Consequens enim, ut si illo non adiuuante perfectiorain lucem uenissent:possent & sine illo sieri quæ sunt minus perfes cta: Non reciprocatur autem ratio, ut si absque eo suerint sacta quæ sunt ignobiliora, utpote plante despicatisimum genus ujuentium, potuerit es tiam eius opera non intercedente produci omnigena-animalium natura. Verius igitur, unde nos diximus, authoris confiliù inuestigatur. Similiter fi dicat aliquis, relata ad aquas animantia, que in aquis degut, uidebit unu potius genus ad eas, duo aut ad terram fuisse referenda, quia auiu terram potius quam aqua domicilium est, & citra omnem controuersia, si animas. lis naturam consideremus, aut terrestre, aut aéreum animal auis est, aquatile nullo modo est. Sed audite altissimas omniŭ rationes, ad Christi, ad eco: desiæ

dele not mylbrit velimitos unhences. Expepted of iromata (uninquit Arifforthe Herocomonanteonfonare omniamina Christo debena qui chiplanents Quinopabrenon de nihilo biebrete toniens dicebat Scruseminiscriptulias, iplanisnt que tellinsomi perhibent de me, & præ dicte de le sammulta le disminiain lege, inchalmis, in Prophetis affeuerà bat. Sed calcusimum on lapead ianium ludein attaili reutlaine co bette los nostros cosiderare possumus mirabilia de lege eius. Veniamus eo no bis opem ferete ad mysteriorum siguratur tellelationem. Duo ex aquis animalia Mannite serra puositicisme, qui ir maior filie plemilido credens singengengbus and a cois Teris and mention in intermulta; perfe-Giggs sames pared is in a maintainte que a que a production de la company (cia History standing and a Company of the Company of th grann extrebis, perfectiones comenquied laborais, ex quilous Apolto fifundatores toutes at ligiouis i locoquem glanca disserta drystpan is in the this adirection of the transmitted of the state of the st or Centipus diffquidem Coleibinia de montralif de legenistic de Chris flym fran sfreit peter for en pentiet ilebranden num quia po a i peritific sum ille usung inera termino anno is after darp him Deios peculiuris ei ineque reliquis gentilens comimmos. Nego enimbicio caliter obuhinationo 82 indicia lua non manifeliaultecis, bigdificant igitur nobib pifers, qui à dus ansilo sa quida disupa inion primi lolamentamenta parte part alups at was paration in a property of the pro de strissitein einschlinge institution is ausband pod organisationing purget Hann function of an interest of the property of the second desired the second s brishunde saipsimus the authoritative is a contractive series of the saint in us Biin & folyn, population als development supernamiales foilitie taile ge Bathafein tafteitature er un qui manden au interiorisme bor sl क्रायमक्रमाण्डीतावर्षने जाता रे अपने क्रिये हिंदि विभिन्न स्वतंत्र स्वतंत्र हैं हैं हैं Herigotti, led affigades and lecundario of imagination quadamation e coeff Etiani Pointing in interestable in the second of the secon Argination of animphotopic of the distribution of the land of the Philip confiction of a control of the party of the proposition of the property of the party of t Miklemadynapaturen diuthane, and thuit merupatur icenacupi, પ્રથમિક સાંસ રાજ્યાન પ્રાથમિક પ્રાથમિક વેજાન કરવા કરવા કરવા કરે તે તે તે તે કાર્યા કર્યા કર્યા કર્યા તે les fortasse & Socrates & planified philasophbriad. Proprenient commune utrunque genus ad aquas est relatum. Sed quantum Euangelicæ quantum Apostolicæ do Etitutæ hæc expositio con deniat in promptu est Affenderit Quendaquistem Limineral and donquist Apottote & Paul of per hours, sauffeis aminalia Deur in Bria plochoubur super Europe Horn, in quo g generator

in quo uendentes de templo cifciuntui; sunt sigurativ Et Christus Israelle tas oues appellat, Apostoli autem, quibue mandaix converso Gentium, piscatores à Domino sunt appellati, quorum princeps Petrus, qui Rome dominæ Gentium, quasi oceani, quasi presenum piscator erat suturus. Christus autem, qui se dixit non missummissad ones que persenunt de do mo Israel, sibi non piscatoris, sed pastoris potius nonventitatica uit.

F.A.P. V. T. S.E. F. F. V. M. C. S. Springer on side Anifesta etiam hine dissolutio quaestionis, quae din coesse invertice Ates huiualibri, Curfecundo dienon fuerit dichum Er utdit Deut quoriam bonum. Si enim dicamus quad dici solet, ideo factum, trifa de pus aquarum co die ablolutum non fuit, kd terrio; in que aque ique luit sub ecclo confluxerunt ad tocum unum; hand plene videbitur skrista Linning enim opusiecuadi dici, propium eli dispossio agrantinii sed dispositio firmamenti, quod inter aquas medio loco firmatum est. suit att sem eo die & firmamenti factura, Cumidinit Deus, fiat firmamentum, & diffinctio aquarum, cum dixit; & dixidat aquas ab aquis; fatis ab formal Aquarum autem collectio quæ dieta etempre, & terræ reuethrib & platis sarum productio, sicut aborius operis omnino rationem habent, ita & alip, id est, tertio die, ad quem spectabant, consummatae sunt! Quaerenda igitur ratio de altiori mysterio. Firmamentum (ut supra osteridimus) l'él gem figuras, & crat firmamentum utiliforme, ita neg perfectum fimplis citer donec Sole, Luna ac stellis fuicinstructum: quemadinodum negue lex, non guidem mala ut dicunt Manichæi, sed neque bona érat simplicib zer, id est perfecta; donec Christus wenit, qui legem impleuit. Bi maluni fuisset sirmamentum, soleits nonvecepisset, si fuisset bontim Soleiton e guiller. Sed firmamentum eatenus bonum; quatenus folis exterorumid Syderum erat capax; Signe expensisbona erat lux, quaterius piedago dui nobis gratin Christo, & multa permisis Moles ob durhiam populi quit Euangelium posteamompermissa: Quodaupem legem non possinitis as pellare malam, ut crediditi Manes possimus tamen appellare no bonam apertissime doces Propheta, apull quem Deus de Mebrais foquens; the quit Dedicis pracepsanon bona hon dixit pracepta mala fed pracel pta non bonarid est, non perfecta, non absolut a non consummata, diidd confirmant neceres Hebrasido Gores, en Aludinterpigantes cetteliali ci. Vanisas uanitatum & omnia uanitas: Wana, inquitunt, etiam leigtiple

Votiam autem suprofitum beneficiu corporati utribi, id fuit il fer Baptilini sacramenti per quod uirtus Christi in nos trassumdit, rei generemur

 generemur in filios Dei non ex sanguinibus, sed ex Deo nati, postremo hoc nobis indicat Moses, cum post exortum solem & mundo demonstratum, post aquarum terræque fertilitatem, hominem facit ad Dei imagis nem no terrenum hominem, sed cœlestem. Conuersis enim ad Christum gentibus & Iudæis, hoc etat reliquum, ut per sanctissimum lauacrum do minicæ cruci se conformantes, reformarentur ad imaginem Dei. Nam si Baptismus Dei silios facit, filius autem imago patris, nonne totius trinistatis uirtus operans in baptismo illa est, quæ dicit: Faciamus hominem ad imaginem nostram. Si igitur sumus ad imaginem Dei, sumus & silij. si silij & hæredes sumus, hæredes Dei, cohæredes Christi. Sed qui sunt silijt scriptum à Paulo est, Clamare nos, Abba, pater, in spiritu sancto. Qui igistur spiritu uiuunt, hi sunt silij Dei, hi Christi fratres, hi destinati æternæ, hæreditati, quam mercedem & sidei & benè actæ uitæ, in cœlesti Hierusal lem seliciter possidebunt.

# Expositio primæ dictionis, id est,

Am ad calcem uentum est operis, septisormi uniuersi contextus expositione decursa, sed superesse aliquid adhuc cognos sco, intactum à nobis & indiscussum, quod etiam primo loco exponendum uidebatur, id est, quid sibi uesit prima dictio les

gis.quæest.In principio. Non temere autem aut sine causa de hoc prins pio, in fine totius operis dicere uolui, necaut de Dei filio hic sum dispus taturus, quod est principium, per quod facta sunt omnia. Est enim sapien tia patris. Nec probaturus idem sentire cum nostris, hoc loco ueteres Hes bræos, quod alibi faciemus, fed cogitamus per aliam interpretandi ratio= nem, gultum dare lectoribus Molaicæ profunditatis . quod nõ antea fa> ciemus, quam cu de dogmate quodă, quod uere paradoxon est, antiquio ris ludaicæ disciplinæ, paucula deliberauimus. Firma est sententia omniti ueteru, qua ut indubiam uno ore confirmant, omnium artium, omnis las pientiæ & diuinæ & humanæ integram cognitione,in quinæ libris Mos faice legis includi, dissimulatam autem & occultatam in literis ipsis, quis bus dictiones legis contextæ funt, quo modo nunc declarabimus. Suma mus gratia exempli, primam particulam libri Geneleos, uidelicet ab exe ordio, usque ad locum ubi est scriptum: Et uidit Deus lucem quod esset bonum. Est tota illa scriptura tribus & centum elementis cognomentas ta, qua comodo disposita, quo ibi sunt dictiones constituunt quas legis mus, nihil nisi commune & triviale præse ferentes. Corticem, scilicet, con stat hie literarum ordo, hoc textum medullæ interius abditæ latentium mysteriorum, at uo cabulis resolutis, elementa en dens diuula si capiamus, & iuxta regulas quas ipsi tradunt, quæ decis conflatidictiones possunt, rite coagmentemus, futurum dieunt, ut elucefcant nobis, si simus capaces occlulæ fapientiæ, mira de rebus multis fecretifsima dogmata, & si in tota hoc fiat lege, tum demum ex elementorum hac, que Tite flatuatur, &: positione & nexu, erus in lucemomnem doctrinamifecretaci omnium lis beralium disciplinarum dixi autem; fi fimus capaces occlufæ fapientiæ. Nam fieri potest, ut tractantibus nobis dissolucitabuses, & componens ribus aliquas dictiones, patiantur inde multa tiocabula, multiplex item series orationis, que magna doceat, magna fignificer, sed nisi aliquis de ea redoctrinam alibi sit consequutus, quid illa significent non intelligens, qualimutilia atque fortuita non contemmere non potest: neque enim dos gmata & doctrinas ibi discere possumus, sed solum possumus cognosce re.Hæc ego, ut non probo afferens uel atteftor, quia de eis néc feci pericu lum, necme facere posse consido, ita neque nego neque contemno, tum quia magnos hæcopinio habet authores, tum quia de Mole qui in tota domo Deifuit fidelis, maiora etiam facile credipossunt, Quiz autem mihi,non illas quidemabyllos intranti, fed huius maris litus radenti, gems marum diuitiæ occurrerint, quas neque Hermus neque Pactolus apud poétas ferre dicuntur, non ingratum fore putaui, nostris hominibus si pu blicare. Libuit periclitari in prima operis dictione, quæ apud Hebræos. Bresit, apud nos In principio legitur, an ego quoq usus regulis antiquos rum, eruere in lucem inde cognitu dignum aliquid possem. Igitur præs ter spem meam, præter opinionem inueni, quod neque inueniens ipse cre debam, neque credere alij facile potuerunt, universam de mundi rerumig omnium creatione rationem, in una ea dictione, apertam & explicatam. Rem dico mirabilem inauditam & incredibilem, sed mox credetis, si attenderitis, & res ipla uerum me demonstrabit. Dictio illa apud Hebræos hocmodo scribitur בראשות Exhacigitur, si tertiam literam primæ cone iungamus, fit dictio : id est, ab: si geminate prima secundam addamus fit בבר id est, bebar: si præter primam omnes legamus fit ראשיה id est. resit: si quartam primæ & ultimæ connectamus, sit nawid est, sciabat:si tres primas quo iacent ordine statuamus, fit and id est, bara: si prima omissa tres sequentes, sit wk id est, rosc: si omissis prima & secunda duas sequentes, sit whidest, es: si tribus primis omissis, quartam ultimæ copus lemus, fienw id est, seth: rursus si secundam primæ, fied id est, rab: s post tertiam quintam tum quartam statuamus, fit wikidest, hiscisi pris mas duas ultimis coagmentemus, fit מריה id est, berith: si ultimam prie mæ, fit ultima dictio & duodecima quæ est an idest, tob uerso: quod frequentissimum apud Hebræos thau in thet elementum. Videamus aus tem quid primo hæc Latine significent, tum quæ per ea, non ignaris phis lolophiæ,

losophiæ, de tota natura mysteria reuelentur. Ab, patrem significat. Bebar in filio & per filium (utrung enim fignificar beth præpolitio.) Refit, principium. Sabath, quiete & finem. Bara, creania Ros, caput. Es, ignem. Seth fundamentum Rabimagni Hife hominis. Berith foedere. Tob, box no. Et totam la ordine consequenti orationem texamus erit hujusmodi. Pater in filio, & per filium principium & finem, sine quietem creanit, cas put, ignem & fundamentum magni hominis, fæderebono : hæc tota o= ratio ex prima: illius: dictionia resolutione & compolitione dissultat, cus ius quam altus quam plenus omnisdoctina sit sensus, haud palam esse os mnibus potest. Sed ut aliqua statim, non tamen omnia omnibus aperta, quæ per has uoces nobis lignificatur, nosum omnibus Christianis, quid sit patrem in filio, & per filium creasse. Quid item sit, Filium principium esse & finem omnium? Est enim & & "(ut scribit loannes) & ipse Princis pium se appellauit, & nos demonstrauimus finem rerum omnium esse, ut principio luo restituantur. Cætera paulo obscuriora, quid illa, scilicet, sis bi uelint: caput, ignis & fundamentum magni hominis: quid illud sit fæs dus, & qua ratione bonum dicatur. nech enim statim in promptu omnis bus uidere hic explicatam mundorum quatuor, de quibus aginard, os mnem rationem, cognationem, item & felicitasem, de quibus postremé nos disputationus? Primum igitur illud advertendum, uocari à Môse Mundium, hominem magnum, Nam i homo est paruus mundus, utique mundus est magnus homo.hinc sumpta occasione, tres mundos, intelles ctualem, cœlestem & corruptibilem, per tres hominis partes, aptissime fi= gurat, simul indicans, hac figura, non folum contineri in homine mundos omnes, sed & quæ hominis pars, cui mundo respondeat, breuiter declas rans. Cogitemus igitur in homine tres partes, supremam caput, tum quæ à collo ad umbilicum protemuitur; tertiam, qua ab umbilico extenditur ad pedes. sunt enim & hæ in hommis figura, uarietate quadam disclusæ & separatæ. Sed mirum quam pulchre, quam examussim, per exactissis mam rationem, tribus mundi partibus, proportione respondeant. Est in capite cerebrum tons cognitionis, est in pectore, cor, fons motus uitæ & caloris. sunt in patre postrema genitalia membra, principium generatios nis.ltidem autem & in mundo supréma pars, quæ est mundus angelicus sine intellectualis, est fons cognitionis, quia facta illa natura, ad intelligen dum est. pars media, quæ est cœlum principium uitæ motus & caloris, in qua fol uti cor in pectore dominaturiest infra Lunam, quod omnibus no sum, generationis principium & corruptionis. uidetis quam aptè omnes hæmundi partes & hominis inuicem congruant.Designauit autem Mos ses, primam quidem nomine proprio capitis: secundam autem ignem appellauit, & quia hoc nomine à multis cœlum censetur, & quia in pobis hæc portio principium est caloris, tertiam uocauit fundamentum; quia per cum (ut notum omnibus) totum hominis corpus fundatur & substis netur.Adiecit autem; quod hæc creauit foedere bono, quia inter eas foe dus pacis & amicitiæ, ex naturarum cognatione & mutuo consensu, per sapientia Dei legem sancitum est: quod foedus ideo est bonum, quia ad Deum, qui est ipsum bonum, ita dirigitur & ordinatur, ut quemadmos dum inter le totus mundus unus, ita & cum suo authore postremo situe num.Imitemur & nos fanctissimum fœdus mundi; ut comutua

charitate inuicem simus unum, & simul omnes per ueram Dei dilectionem, cum .....

illo unum feliciter es 

MEPTAPLI PINIS.

#### ECTORI

Ex Noningentis illis, quas præmilimus Conclusionibus, æmulorum Pici non? nulli, prætextu fidei & religionis zelo, tredecim propolitiones, stellulis siguidem & abaci numero signatas, condemnauerant: multis bonis uiris probatas. Cum igitus aduerfarios aperte eos nihil contra moliri, famam uerò fuam nonnihil uellicari fentiret, Apologiam edidit iple, qua calumniatorum rationes refellit. Propolitionum ausem damnatarum series, hæc eft:

- De descensu Christiad inferos.
- 2. De pœna peccati mortalis.

3 De Adoratione crucis & imaginum.

4. An suppositari à Deo possit natura irrationalis.

De Magia naturali & Cabala Hebræorum,

De Eucharistiæ sacramento.

7 De Salute Origenis. 8 Non esse in libera potestate hominis, credere.

De accidentibus in Sacramento.

10 De uerbis consecrationis.

11 Demiraculis Christi.

12 An Deus intelligat.

13 De abdita animæ intelligentia.

# IOANNISPICI

Mirandulæ V.C.Conclusiones,

DCCCC. quas olim Romæ dispus tandas exhibuit.

#### IOANNES PICVS MIRAN DVLAE, LECTORI.



n adicriptis numero noningentis Dialecticis, Moralibus, Phylicis, Mathematicis, Metaphylicis, Theologicis, Magicis, Cabalifticis, cum fuis tum fapientum Chaldzorum, Arabum, Hebreorum, Grecorum, Aegyptiorum, Latinorum ce placitis, disputabit publice, Ioannes Piecus Mirandulanus, Concordiae Comes in quibus recitandis, non Ro manælinguænitorem, fed celebratifsimorum Parifiensium disputa-

sorum, dicendi genus est imitatus, propterea, quod eo nostri temporis philosophi plerico omnes utuntur. Sunt autem dispuianda dogmata, quod ad gentes attinet, & iplos hæreliarchas, leorlum polita, quod ad partes philolophiæ, promilcue, quali per latyram omnia ilmul mixta.

Conclusiones secundum doctrinam Latinorum philosophorum & theologorum Alberti Magni, Thomæ Aquinatis, Henrici Gandauenlis, Ioannis Scoti, Ægidij Romani, & Francisci de Maronis.

#### SECVNOVM ALBERTVM XVL

- Species intelligibiles, non funt necessariæ, & eas ponere, non est bos nis Peripateticis consentaneum.
- 2 Corruptis omnibus individuis speciei humanæ, hæc est uera, homo est animal.
- Hæc est in quarto modo dicendi per se homo est homo.

  4. In quoliber puncto materiæ, sunt per habitum inchoationis potestatiyum essentiæ omnium formarum maturalium, materiæ coæternæ secum dum philosophos, concreata secundum fidem.
- 5 Forma in intensione & remissione, non uariatur lecundum essentiant. fed fecundum effe.
- Anima separata intelligit per species sibi à principio sui esse concreae tas, quibus dum est in corpore, aut nunquam aut rarò utitur.
- Sonus fertur lecundum elle reale, ules ad principium nerui auditiui. Lumen non habet in medio nisi esse intentionale.
- 9 Organum auditus, est neruus expansus ad concauum auditus.
- 10 Obiectum per le, & proprie lenfus communis est magnitudo, ut bes ne dixit Auicenna.
- Status Stat, speciem vrius dicimus rominilei, totaliter elle perditam.

- 12 Non introducitur negetabilis anima ante sensualem, nec sensualis ans te rationalem, sed tota fimul.
- 13 Licet ad receptionem speciei concurrat sensus passiue, ad iudicane dum tamen de sensibili actiue concurrit.

14 Corpus mobilé, ell lubiectum scientiæ naturalis.

15 Corporis (in eo quod corpus) cossideratio, ad Metaphysicum spectat.
16 Potentia respectativa materia, non addit supra materiam rem, sed rastionem.

SECVNDVM THOMAM XLV.

Si spiritus à filio non procederet; à filio non distingüeretur.

2 Processus spiritus lanchi temporalis, aftenditur secundum dona graetiæ gratum sacientis.

3 Contingens reru quæ sunt, erut aut suerut, existentia ideo Deo suit ab æterno insallibiliter nota, quia suit æternitati eius psentialiter præposita.

4 Contingentia ad utrumlibet futurorum cognitorum à Deo, simul stat cum infallibilitate divinæscientiæ.

5 Quodeunes contingens Deus sciuit esse futurum, necessario sciuit ils lud esse futurum.

6 Ex diuina bonitate potest sumi ratio prædestinationis aliquorum, & reprobationis aliorum, & sola diuina uoluntas est ratio, quod istos reprobat & alios eligit in gioriam.

7 Licet Dei uoluntas consequens semper impleatur, non tamen necessi tatem rebus uolitis necessario imponit.

8 Nec, habens gratiam, potest etiani de potentia Dei absoluta Deo non esse acceptus ad uitam æternam, necstion habens, esse acceptus.

9 Opus ab anima charitate formata, meretur æternam gloriam de cons 10 Potuerunt tres diuinæ simul suppositare unam naturam. (digno. 11 Virtutes morales & cardinales remanebut in patria post resurrectione.

Beatitudo est essentialiter in actuintelfectus. Corollarium. Necfruis tio; nec aliquis actus uoluntatis, est essentialiter beatitudo.

13 Sacramenta nouælegis, funt caula gràtiæ, non solum sine qua non, sed etiam per quam.

14 Verum corpus Christi est in cœlo localiter, in altari sacramentaliter.

animæ super corpus.

26 Christus in ultimo iudicio sudicabitnon solum in natura humana, sed etiam secundum naturam humanam.

17 Licet desendi possit quoquo modo, creatura posse creationalius samen est, credere potentiam creationalius communicari non posse.

18 Auum est subjective in angelo beatiori.

19 Non potest esse percutumist à different le fit desectus in failoble.

20 Non

20 Non potest per Dei potentia idem corpus esse simul in diversis tocis.

21 Non eft sub eadem specie, angeforum purificatio.

22 Deus in patria per speciem non uidetur, sed ipse per suam essentiam intellectui applicatur, ut species intelligibilis.

23 Vnum supra ens non addit niss privationem divisionis.

24 Subiectum & propria palsiorealiter distinguuntur.

25 Forma generatur peraccidens.

26 Materia signata, est principium individuationis.

27 Eadem est numero qualitas à principio alterationis uso ad finem.

28 Totalibertas est in ratione essentialiter.

- 29 In generatione substantiali fit resolutio usquad materiam primam.
- 30 Ens dieit immediate decem conceptus ita interunitos, ut non unius sint, sed ad unum.

31. Essentia & existentia in quolibet creato realiter distinguuntur.

32 De eadem re núllo modo, actu distincta extra animam, possunt ucrisie cari contradictoria.

33 Materia nullum dicit actum entitatiuum politiuum.

- 34. Nulla uirtus moralis præter iustitiam est subiective in voluntate.
- 35 Hac propositio, Homo est risibilis, non in secundo modo dicendi per se.

36 Duo accidentia solo numero differentia, non sunt in eodem subiecto.

37 Gravia & leuia à nullo alio motore mouentur, qu'am uel à generante uel à remouente prohibens.

38 Grauia potius seipsis, quam à seipsis mouentur.

39 Phantalina est agens secundarium & instrumentale in productione speciei intelligibilis.

40 Difficultas intelligendi & ex parte ipsius intellectus, & ex parte ipsius intelligibilis prouenire potest.

41 Potentiæ animæ ab anima realiter distinguuntur.

42 Quiditates in particulari à Metaphylico non considerantur.

43 Implicat contradictionem, materiam esse sine forma.

44 Non est ponenda in Deo idea materiæ primæ.

45 Non sunt ponendæideæ generum.

SECVNDVM FRANCISCVM VIII

I Ideo hæc est falsa, Essentia generat, quia essentia est ultimate abstracta, & generat, formaliter prædicatur.

2 Potest uideri essentia sine personis, & una persona sine alia.

3 Voluntas non potest non frui, ostenso obiecto fruibili.

4 Ens denominatiue dicitur de Deo.

Quiditates habent ab æterno suu esse formale à se, non ab extrinseco.

6 Nulla diffinitio adæquat diffinitum.

F 3 7 Plus

7 Pluralitas formalitatum stat cum identitate reali.

8 Esse non est de quiditate Dei, sed dicitur de eo in secundo modo.

S'ECV'NDV'M IOANNEM SCOTVM XXIL

r Charitas non est distinctus habitus ab habitu gratiæ, quo mediante spiritus sanctus animam inhabitat.

2 Idealapidis non est aliud quam lapis productus à diuino intellectuinesse intelligibili, quod est esse secundum quid, existens in mente diuina, sicut cognitum in cognoscente.

Qui dixerit personas in divinis absolutis proprietatibus distingui, ca

tholicæ ueritati non repugnabita anima

4 In Christo fuerunt duo esse. 🚧 🗍

5 Praxis est operatio alterius potentia ab intellectu, apta nata conformiter elici rationi recta ad hocut sit recta.

6 Vnumquodque individuum effindividuum per propriam disseren-

tiamindiuidualem;quiz dicitir heceitas.

7 Ens dicitur de Deo & creatura univoce in quid.

8 Ens de suis passionibus & ultimis differentijs quiditatiue non prædi

9 In Christo non fuit scientia acquisita.

(catur.

ro In appetitu superiore ponendæsunt uirtutes.

11 Gratia est subiective in voluntate, non in essentia animæ.

12 Corpus Christi ex se suit impassibile.

13 De potentia Dei absoluta possibile est culpam originalem deleri sinte infusione gratia.

14 Post passionem Christi potuerunt cerimonialia ueteris legis sine pece

**c**ato obseruari.

15 Per hæc uerba præcise, Hoc est corpus meum, non expressis uerbis præcedencibus, scilicet pridie quam pateretur, non potest consecrari.

16 Relatio creaturæ ad Deum, est idem realiter fundamento distincta for maliter, & ex natura rei.

17 Quælibet alia relatio à fundamento, realiter distinguitur.

18 Aliquid potest mouere seipsum de actu uirtuali, ad actum formalem?

19 Actus intelligendi ab obiecto & intellectu, tanquam duobus agentisbus partialibus, ut quod causatur.

20 Actus intelligendi nobiliori modo causatur ab intellectu quam ab obiecto, quodcuno sit obiectum, modo non sit beatificum.

21 Substantia non cognoscitur per speciem propriam.

22 Habitus actum producit, ut causa partialis esfectiua.

SECVNDVM HENRICVM GANDAVENSBM XIII.

1 Datur lumen superius lumine sidei, in quo theologi uident ueritates theologica scientia.

2 Paternitas est principium generandi in patre.

3 Pros

3 Processiones distinguutur in divinis penes intellectu & noluntatem.

4 Ista propositio non est concedenda, essentia est pater filij.

5 Dæmones & animæ peccatrices patiuntur ab igne, in quantum calie dus est, assictione eiusdem rationis cum ea, qua assiguntur corpora.

6 Operationes angelorum mensurantur tempore discreto.

7 Angeli intelligunt per habitum scientialem sibi connaturalem.

- 8 Irascibilis & concupiscibilis ita distinguuntur in appetitu superiori, settininseriori.
- 9 Habere aliquiditatiuam & diffinibilem realitatem, commune est sia gmentis, & non sigmentis.

10 Amicitia est uirtus.

11 Ratitudo formaliter cuiuslibet creati est respectus.

12 Ad hocut sit mutuitas realis relationis, requiritur quod sundamens tum ex sua natura ordinetur ad aliud tanquam ad suam perfectionem.

13 Relatio non distinguitur à fundamento realiter.

#### SECVNDUM AEGIDIUM ROMANUM XI.

r Potentia generandi in diuinis, nec est essentia diuina præcise & absolute sumpta, nec relatio uel proprietas, nec constitutum ex ambobus, nec ale terum istorum cu inclusione alterius, sed est essentia cu modo reuelatiuo.

2 Theologia nec est practica nec speculatiua, sed affectiua.

3 Deus sub ratione glorificatoris, est subiectum in theologia.

4 Pater & filius non solum duo spirantes, sed etiam duo spiratores dici 5 Angeli non fuerunt creati in gratia. (possunt.

6 Ideo angelus est obstinatus & impœnitens, quia subtracti sunt ei die

7 Superior angelus illuminat inferiorem, no quia ei uel obiectum prese fentet luminolum, uel quod in se est unitum illi particulariset & diuidat, sed quia inferioris intellectum confortat & fortificat.

8 - Senfus guftus ut guftus eft,non folum faporabile, fed humidum per 🥒

9 Calor si sit etiam separatus, ignem generare poterit. (cipit.

10 Ad hoc quod aliqua scientia alteri non subalternetur, sufficit quod sa tiat reductionem ad per se nota in suo genere abstractionis:

Dato uacuo si aliquid in eo moueatur, in instanti mouebstur.

Onclusiones secundum doctrinam Arabum, qui ut plurimum Perià patheticos se profitentur, Auenroem, Auicennam, Alpharabium, Aà ùempaten, Isaac, Abumaron, Moysem, & Mahumeth.

SECVNDVM AVENROEM XLI.

Possibile est prophetia in somnis per illustrationem intellectus agenàtis super animam nostram.

2 Vna estanima intellectiva in omnibus hominibus.

3 Felicitas ultima hominis est, cu cotinuatur intellectus agens possibili F 4 ut for ut forma, quam continuationem & Latini alij quos legi, & maximè loannes de Gandauo peruerse & erronee intellexit, qui non solum in hoc, sed fermèin omnibus quæsitis philosophiæ, doctrinam Auenrois corrupit omnino & deprauauit.

Possibile est tenendo unitatem intellectus, animam meam, ita particu lariter meam, ut non sit mihi communis cum omnibus, remanere post

mortem...

Quodlibet abstractum dependet à primo abstracto, in triplici genere caulæ,formalis,finalis,& efficientis

Impossibile est eandem speciem ex propagatione & ex putresactione

generari.

Deus primum mobile non solum ut finis, sed ut uerum esticiens & proprius motor mouet.

Quilibet motor cœli est anima sui orbis, faciens cum eo magis unum

fubstantialiter, quam fiat ex anima bouis & sua materia.

Corrolarium, anima coeli prius dat suo orbi esse mobile & perses ctum, quam ei det motum.

Cœlum est corpus simplex, non compositum ex materia & forma.

10 Tres modi per se sunt ad demonstrationem utiles, primus, secundus, & quartus.

II In omni demonstratione præterquam in demonstratione simpliciter,

fieri potest circulatio.

12 Grauía & lenia mouent se per accidens mouendo medium per se.

13 Coli non sunt idem in genere, diversi in specie, ut credidit Auicenna. 14 Nulla scientia probat suum subiectum esse, nec partem principalem fui subiecti.

Vniuersalia sunt ex parte rei in potentia tantum, actu autem per opes

rationem animæ.

16 Dimensiones interminatæsunt coæternæmateriæpræcedentes in ea quamlibet formam substantialem.

17 Quælibet intelligentia præter primam, non intelligit nisi primam.

18 Nulla est uia ad probandum simpliciter abstractum esse præter uiam æternitatis motus.

19 Quicquid est in genere, est corruptibile.

20 Subiectum metaphysicæ est ens in eo quod ens.

21 Diffinitiones substantiarum naturalium, materiam non dicunt nist conlequutive.

22 Demonstratio septimi physicorum, quod omne quod mouetur, mos

uetur ab alio, est demonstratio signi, & nullo modo causæ.

23 Nulla potentia actiua, quæ sit merè neutra & indisferens ad agere uel non agere, potest ex se determinari ad alterum agendum. 24 Vnum

Digitized by Google

24. Vnum relatiuorum conuenientissime per reliquum definitur.

25 Exemplum Aristotelis in secundo metaphysicæ de nicti corace respectu solis, non denotat impossibilitatem, sed difficultatem, alioquin natura aliquid ociose egisset.

Propositio necessaria, quæ ab Aristotele in libro priorum contra possibilem & inuentam distinguitur, est illa, quæ est ex terminis necess

farijs.

- 27 Ad dispositionem termini necessari, requiritur, ut sit terminus per se unus.
- 28 Cum Aristoteles dixit, ex maiori necessaria & minore inuenta, concludi conclusionem necessariam, intelligendum est de minore quæ est inuenta per se, necessaria per accidens.

29 Sub æquinoctiali non potest esse habitatio naturalis uiuentibus.

30 In cœlo est naturaliter dextrum, & illud non mutatur, quamuis partes orbis mutentur.

31 Qui ponit animam formam coplexionalem, negat causam agentem.

32 Vnum metaphysicum, dicit privationem divisibilitatis, non actu, sed aptitudine.

33 Vnum metaphylicum, est fundamentum unius arithmetici.

34 Numerus præcise ita reperitur in abstractis, sicut in materialibus.

35 Essentia uniuscuius rei & subm existere, idem funt realiter.

36 Quiditas & effentia diverlificantur in quolibet præter primum.

37 Substantia est prior accidente, non solum natura sed tempore.

38 De materia ut materia est considerat physicus.

39 Essentia cuiuslibetintelligentiæ, est substantialiter ad aliquid.

40 Dato per impossibile, quod daretur materia quæ corruptionis prins cipium non ellet, ad huc si cœlum ex tali materia & forma ellet uere coms positum, æternum elle non posset.

41 Finis non caufat finaliter lecundum fuum esse conceptum; sed secuns

dum fuum esse reale.

MINIME SECONDYM AVICENNAM XIL

Præter syllogisinum cathegoricum & hypotheticum, datur genus sylas sogistionum compositiuorum.

Licet in nullo syllogismo, qui sit actu uel potentia cathegoricus, ex duabits negatiuis concludi possit, potest tamen hocsieri in syllogismo compositio, ut sesse duabus negatius concludatur.

💰 Thiccelo est materia einsdem rationis cum materia inferiorum.

4 Non potest in anima esse notio intelligibilis sine actuali intellectione.

5 Possibile est hominem ex putresactione generari.

6 Essentia rei, materiam propriam & formam complectitur.

7 Prima substantia prior est qualibet substantia habente habitudinic ad operatios

operationem transcuntem quæcuncpsit illa, alicuius causæ siue formalis, siue materialis, siue efficientis, siue sinalis.

8 Ab uno simplici in fine simplicitatis non prouenit nisi unum.

9 Odor secundum esse reale & non intentionale user ad sensum multiplicatur.

10 Propositio dicens, quod sensibile supra sensum positum non facit sens sationem, non est uera nisi per accidens.

I Organum odoratus sunt carunculæ mamillares in anteriori cerebri

parte constitutæ.

Nec particularis affirmatiua possibilis conuertitur semper in affirmatiuam possibilem, nec necessaria particularis affirmatiua in necessariam, ut credidit Aristoteles.

SECVNDVM ALPHARABIVM XL

Primum quod est necessarium in demonstratione, non est quod dissiniuit Aristoteles primo posteriorum, sed sic debet dissiniri. Primum est illud, quod ita est universalius subjecto, ut tamen de subjecti genere non prædicentur.

2 Diffinitio generis, quam dedit Porphirius mala est, sed sic debet diffis

niri, Genus est, quod duorum universalium est universalius.

3 Summum hominis bonum est perfectio per scientias speculativas.

4 Cum dicit Aristoteles, omnem doctrinam & omnem disciplinam fieri ex præexistenti cognitione, intelligendæ sunt per doctrinam & disciplis nam, cognitio diffinitiua & argumentatiua.

5 Intentio dici de omni secundum Aristotelem est talis, quod prædicas tum diciam de subjecto & de omni eo, quod est subjectum actu uel pos

tentia possibilitate contingentiæ non necessitatis.

- Qui crediderit intentionem dici de omni esse aliam ab ea, quam dis xit præcedens conclusio, desendere non potest Aristotelem à Theophrassto, quodexmaiori necessaria & minori inventa sequatur conclusio necessaria.
- 7 Possibile quod diffiniuit Aristoteles in libro priorum, est commune ad possibile & ad inventum, ut contra distinctum necessario.

Non potest intelligi accidens etiam in abstracto, non intelligendo

Subject unter 13 ; remoter in ..

- 9 Species sunt in medio, medio modo interesse spiritale & materiale.
- 10 Qualibet species secundum este spirituale, est formaliter cognitio.
- Actualis, cognitio, sensus communis apprehendents phantalma ut sensibile, est sommium,

#### SECVNDVM ISAAC NARBONENSBM IIIL

1 Ponere intellectum agentem, non est necessarium.

L'intentio prima est quiditas rei, obiectiue relucens in intellectu.

3 Motus

Motus est sensibile commune à sensu exteriori absquactione alterius uirtutis cognoscibile. (tatem.

4 Corpora cœlestia non largiuntur formaliter inferioribus nisi calidis

SECVNDVM ABVMARON BABYLONIVM IIII.

Denullare, quæ in mundo sit actu corruptibilis, habet Deus solicitus dinem.

2 Intellectus agens nihil aliud est quam Deus.

3 Cœlum calefacit inferiora per lumen fuum fuper ea cadens.

4 Actus ipsi intellectus, intrinsece. res autem intellecte extrinsece dicuntur ueræ uel fallæ.

SECVNDVM MOYSEM AEGYPTIVM IIL

1 Demonstratio octaui physicorum ab Aristotele ad probandum pris mum motorem adducta, aliquid probat speciale primo.

2 Scientia metaphylicæ non est una scientia.

3 Simplicitas primi & omni moda immaterialitas probari non potest per causalitatem esticientem motus, sed per sinalem tantum.

SECONDUM MANUMETH TOLLETINUM V.

1. Relatio nullam rem dicit extra animam.

- 2 Species rerum repræsentatiuæ sunt reductiuæ in prædicamento, in quo sunt res repræsentatæ.
- 3 Sensibilia communia proprias species ad sensus multiplicant distinations à speciebus sensibilium propriorum.

4 Sensus tactus non est unus sensus.

- 5 De nulla re an existat, potest quærere aliquis artisex specialis. SECVNDVM AVEMPATEN ARABEM 14.
- 1 In cœlo est materia alterius rationis à materia inferiorum.

2 Lux & color essentialiter non differunt.

Onclusiones secundum Græcos, qui Peripateticam sectam profitentur, Theophrastum, Ammonium, Simplicium, Alexandrum & Themistium.

SECVND VM THEOPHRASTVM IIII.

I Si cœlum inanimatum esset, esset quo cun qua animato corpore ignobilius, quod dicere impium est in philosophia.

Quiditas est sola forma.

3 Ita se habet intellectus agens ad producenda intelligibilia impossibie lem intellectu, sicut se forma artis ad producedas sormas in materia artis.

4 Deus mouet cœlum ut finis.

SECVNDVM AMMONIVM III.

Diffinitio de anima data ab Aristotele in qua dicitur, Anima est actus corporis, cum de rationali, de qua principaliter datur, intelligitur, accipie enda est causaliter non formaliter.

2 Ania

### Ioan Pici Mirandulæ

2 Anima rationalis non unitur immediate corpori organico.

3 Cum dicit Aristoteles, quod oportet prima principia semper permanere, nihil aliud intendit, nisi quod in qualibet transmutatione reperiuni.

SECVNDVM SIMPLICIVM IX.

i Cognoscere actum suum non est commune cuilibet sensui exteriori, sed humanis sensibus est speciale.

led humanis lentibus ett ipeciale. Aristoteles in libro tertio de anima non tractat nisi de parte rationali.

3 Cum anima in se persecté redit, tunc intellectus agens ab intellectus possibilisseratur.

4 Eadem pars rationalis, ut seipsam extens, dicitur intellectus possibis lis, ut uerò est talis ut seipsam ut possibilis est possit perficere, dicitur instellectus agens.

5 Eadem pars rationalis ut extra le uadens & procedens perficitur spee eiebus quæ in ipla lunt, ut manens est dicitur intellectus in habitu.

6 Sciri potest ex præcedentibus conclusionibus quare intellectus as gens quandom arti, quandom habitui, quandom lumini assimilatur.

7 Paísio à fenfibili facta, in organo folo, senfatio in anima fola recipitur.

Sieut lumen colores non facit colores, sed præexistentes colores por tentia uisibiles, facit actu uisibiles, ita intellectus agens non facit species cum non essent prius, sed actu præexistentes species potentia cognoscibis les, facit actu cognoscibis les, facit actu cognoscibis.

9 Cum dicit Aristoteles, non recordari nos post mortem, quia passiuus intellectus corrumpitur, per passiuum intellectum, possibilem intelles

ctum intelligit.

72

#### SECVNDVM ALEXANDRVM APHRODISEVM VIIL

1 Anima rationalis est immortalis.

- 2 Cuilibet cœlo præter animam quæ mouet eum efficienter, propria assistit intelligentia, quæ illum mouet ut finis, ab anima tali secundum substantiam omnino distincta.
- 3 Nullam diffinitionem etiam naturalem ex Aristotelis sententia, ingres ditur materia.

4 Deus nec mala, nec privationes intelligit.

Numerus abstractorum de quo agit Aristoteles in duodecimo metaphysicæ, non est numerus motorum, sed numerus intelligentiarum, quæ sunt sines motus.

 Cum dicit Aristot.nono metaphysicæ separata & diuina, aut totaliter sciri à nobis, aut totaliter ignorari, intelligédum est de ea cognitione, quæ his contingit, qui iam ad summam intellectus actuationem peruenerunt.

7 Sic primus intellectus inter omnes intellectus primo se intelligit, alia secundario, ita ultimus intellectus inter omnes intellectus primo alia à se, & seipsum secundario intelligit.

8 Metas

8 Metaphysicus & dialecticus æquè de omnibus disputant, sed ille des monstratiue, hic probabiliter.

#### SECVNDVM THEMISTIVM V.

- 1 Intelléctus possibiles qui illuminantur tantum plures sunt, agentes, participati, illuminantes & illuminati, plures quoque sunt, agens, illumis anans, tantus, unus.
- 2 Intellectus agens illuminans tantum, credo sit illud apud Themistis um, quod est Matatron in Cabala.

3 Scientia de anima, est media inter scientias naturales & divinas,

- 4 Præter duas species demonstrationis quas ponit Aristoteles, tertia alia ponenda est, & est cum una proprietas per coguam proprietatem des monstratur.
- 5 Propositio est per se, cum u'el subsectum dissinit prædicatum uel prædicatum subsectum, uel ambo dissiniuntur per idem tertium.

Conclusiones secundum doctrinam philosophorum, qui Platonici dicuntur, Plotini Aegyptij, Porphyrij, Tyrij lamblici, Chalcidei, Procli, Litij, & Adelandi Arabis.

#### SECVNDVM PLOTINVM XV.

- Primum intelligibile non est extra primum intellectum.
- 2 Nontota descendit anima quum descendit.

3 Omnis uita est immortalis.

- 4 Anima quæ peccauit uel în terreno uel inaereo corpore, post more tembrutiuitam uiuit.
- 5 Anima irrationalis est idolum animæ rationalis ab ea dependens, sie eut lumen à sole.

6 Ens, uita, & intellectus in idem coincidunt.

7 Felicitas hominis ultima est cum particularis intellectus noster totali primocp intellectui pienè coniungitur.

8 Civiles virtutes, virtutes simpliciter non sunt appellandæ.

- 9 Non strassimilatio ad divina per virtutes etiam purgati animi nisi dis
- 10 În ratione similitudines rerum sunt & species, in intellectu uero ipla entia.
- 11 Consummatæ uirtutis est etiam primos motus amputare.

Improprie dicitur, quod intellectus ideas inspiciat uel intueatur.

13 Quæ necessaria animali sunt necessaria possunt dici, sed non bona.

- 14 Sieut accidentalis felicitas animaduersione indiget, ità substantialis fe licitas per carentiam animaduersionis non solum non deperditur, sed ros boratur.
- 15 Homo qui ad felicitatem iam peruenit, per phrenelim aut lithargiam ab canon impenditur;

G SECYN

## 74 Ioan.Pici Mirandulæ

#### SECVEDOM ADELANDOM ARABEM VIIL

- 1 Intellectus agens nihil est aliud quam pars animæ quæ sursum manet & non cadit.
- 2 Anima habet apud se rerum species, & excitatur tantum ab extrinses cis rebus.
- Ad complementum præcedentis conclusionis, quam non solum As delandus, sed omnes Mauri dicunt, dico ego illas species actu & substans tialiter esse in parte quæ non cadit, & recipi de nouo & accidentaliter in parte quæ cadit.

4 Maior pars rerum quæ in lomnis innotelcunt, aut per purgationem animæ, aut per indenominationem, aut per meram spiritus reuelationem

innotescunt.

5 Quod scribit Tabet Chaldæus de dormitione super epar in reuelas tione somniorum, rectè intelligetur, si ad hoc dictum, dicta Platonis in Ti mæo concordauerimus.

6 Quizificut dixit Abdaia, uidere fomnia est fortitudo imaginationis, intelligere ea est fortitudo intellectus, ideo qui uidet ea ut plurimum non intelligit ea.

7 Anima est fons motus & gubernatrix materiæ.

8 Transcorporationem animarum crediderunt omnes sapientes Indos rum, Persarum, Ægyptiorum, Chaldæorum.

#### SECUNDUM PORPHYRIUM XIL

r Per patrem apud Platonem intélligere debemus caulam quæ à seipla totum essectum producit, per sactoré eam quæ materiam accipit ab alio.

2 Opifex mundi est supermundana anima.

- 3 Exemplar non est aliud quam intellectus iplius opificis anima.
- 4 Omnis anima participans Vulcanio intellectu feminatur in Lunam.
- 5 Expræcedenti conclusione elicio ego, cur omnes Teuthones bonæ sunt corporaturæ & albicoloris.
- 6 : Ex eadem conclusione elicio, cur omnes Teuthones apostolicæ sedis sint reverendissimi.
- 7 Sicut Apollo est intellectus solaris, ita Æscul. est intellectus lunaris.
- 8 Ex præcedenti conclusione elicio ego, cur Luna in ascendente dat sa nitatem naso.
- 9 Duplex est malorum dæmonű genus, alterum animæ sunt & substan tiales dæmones, alterum materiales potentiæ & accidentales dæmones.
- præcedens coclusio, nihil credimus esse aliud quam membrorum legem, & potestates harum tenebrarum, de quibus apud Paulum, quamuis de quiditate & substantia harum potestatum eos non credo conuenire:

Plato in principio tractatus Timzei de extremis tantum detempinat, id est,

id est, de eo quod uerè est nullo modo genitum, & de eo quod uerè genis tum nullo modo ens, de medijs nihil, quorum alterum ens & genitum, al terum genitum & ens.

Deus ubic est, quia nullibi est, intellectus ubic est, quia nullibi est, as nima ubic est, quia nullibi est. Sed Deus ubic & nullibi respectu omnis um, quæ post ipsum. Intellectus autem in Deo quidem est, ubic autem & nullibi respectu eorum quæ post ipsum. Anima in intellectu & Deo, ubis que autem & nullibi respectu corporis.

#### SECVNDVM 1AMBLICVM IX.

- Intellectus speculatiuus est forma separata quantum ad rem & ad mo dum, practicus separata quantum ad rem coniuncta, quatum ad modum anima rationalis coniuncta secundum rem, separata secundum modum rationalis, coniuncta secundum rem & secundum modum.
- 2 Opifex sensibilis mundi septimus est hierarchiæ intellectualis.
- 3 Corporalis natura est in intellectu immobiliter, in animo ex se primo mobiliter, in animali ex se mobiliter participatiue, in cœlo aliunde ordis nate mobiliter, infra Lunam aliunde mobiliter inordinate.
- 4 Elementa in octo cœli corporibus cœlesti modo bis inueniunt, quæ quis inueniet si retrogrado ordine in illa bina numeratione processerit.
- 5 Superhuncmundum, quem uocant theologi  $\star$ , est alius, quem uocant  $\star$ , & superhunc alius, quem uocant.  $\star$
- 6 Cum excellenter ad intellectum alsimilatur anima, fit in uehiculo mo tus perfecte circularis.
- 7 Nulla est uis cœlestium astrorum, quantum est in se, malesica.
- 8 Qui finalem causam diluuiorum incendiorum (p cognouerit, hæc po tius 🖈, id est, purgationes quam corruptiones uo cabit.
- 9 Cum dicit Plato in mundi medio positam animam, de imparticipata anima debet intelligi, quam ideo in medio dicit positam, quia æqualiter omnibus adest, ab omni respectu & particulari habitudine liberata.

#### SECVNDVM PROCLVM LV.

- u Quod est in intelligibilibus terminis & infinitum, est in intellectualis bus mas & scemina, in supermundanis identitas & alteritas, similitudo & dissimilitudo, in anima circulatio eiusdem, & circulatio alterius.
- 2 À Saturnijs legibus eximuntur Dei, qui contentiui & perfectiui sunt: à Iouijs legibus Dei Saturnij. à Fatalibus Legibus omnis anima uiuens intellectualiter. Legi autem Adrastiæ omnia obediunt.
- Dei appellatio simpliciter absolute uni competit, qui est Deus deos rum, simpliciter non absolute cuilibet supersubstantialium secundum els sentiam, intellectualium cuilibet secundum participationem animis diuis nis, secundum contactum & coniunctionem dæmonibus, secundum dissimilitudinem animis humanis.

G 2 4 Cons

- 4 Contentius proprietas est medij ordinis secudæ trinitatis, qui in Phe dro cœlestis dicitur circumductus.
- 5 In intelligibilibus no est numerus, sed multitudo, & numerorum caus sa paternalis ac maternalis, in intellectualibus uerò est numerus secudum essentiam & communicatiuè multitudo.
- 6 Idem est, quod dicitur alteritas in Parmenide, & supercœlestis locus in Phedro.
- 7 Per unum, plura, totum, partes, finitum, infinitum, de quibus in Paramenide habemus, intellige secundum ordinem trinitatis intelligibilibus intellectualibus secundum illius ordinis trinariam divisionem.
- 8 Quod in Phedro dicitur dorfum cœli, in Parmenide dicitur unum, quod ibi profundum cœli, hic totum, quod ibi axis cœli, hic terminus.

7 Tertium ordinem secundæ trinitatis, per tres terminos exprimit Plas

to, extrema, perfectum, & secundum figuram.

10 Intellectuales di uniones habent ab uno primo, substantias ab intelli gibilibus, uitas perfectas & contentiuas generatiuas diuinorum ab intelli gibilibus & intellectualibus, intellectual cm proprietatem à seipsis.

II Sicut intelligibiles Dei uniformiter omnia producunt, ita intelligibie

les intellectuales & trinaliter, intellectuales autem hebdomatice.

Inter extremales paternos Deos, Saturnum & Iouem mediat necessariò Rhea per proprietatem uitæ fœcundæ.

13 Secunda trinitas hebdomadis intellectualis, est trinitas Curetum,

quos uocat theologia intemeratos deos.

14 Proprium Curetum est reddere opus paternæ trinitatis immaculas tum mansionem primi, processum secundi, illustrationem tertij.

15 Per Deorum cædes tragice à theologis septima unitas discretiua in-

le ftualis hebdomade designatur.

- 16 Eadem que Rhea dicitur ut Saturno coexistens secundum suam suma mitatem, ut Iouem producit, & cum Ioue totales & partiales deorum ora dines, dicitur Ceres.
- 17 Licet, ut tradit theologia, distinct æ sint diuinæ hierarchiæ, intelligene dum est tamen omnia in omnibus esse modo suo.
- 18 Sicut paternalis proprietas est solum in intelligibilibus, ita conditos tia suc factiva solum in deis nouis paterna simul & conditoria, in exems plaria intelligibili conditoria, & paterna in opisicia.

19 Quæcung uel deorum uel naturæ operationes duplices sunt, immanentes & transeuntes, per immanentes seipsum unumquodos continet, & quæ in ipso sunt rationes, per transeuntes ad exteriora se conuertit.

20 Post intellectualem hebdomadem ordinandi sunt immediate supers mundani Dei à partibus uniuersi exempti, & incoordinabiles ad hunc mundum, & secundum causam eum undio circumplectentes.

ži Pros

21 Proprium est supra mundanorum deorum assimilare & tradere entis bus compassionem illam & inuicem communionem, quam habent ex sis militudine unius ad alterum.

22 Licet assimilatiuum ducalium, de quibus dixit præcedens conclusio, proprium sit, appropriatur tamen medio ordini trinitatis suæ primo or dine intellectualibus deis immediate secundum substantiam coniuncto & terrio secundis generibus se commiscente.

23 Iupiter, de quo in Gorgia, non est ille, qui est universalis conditor ters

tius inter intellectuales, sed summus & primus inter ducales.

24 Ducalis trinitatis Iupiter est substantisications, Neptunus viuisicatis uus, Pluto conversiuus.

25 Quadruplex est fabrica, prima uniuersalia uniuersalium ex toto persornat, secunda uniuersa quidem sed particulariter, terria secundum diuisa secundum uniuersalitatem, quarta partes particulariter contexit uniuers salibus.

26 Iupiter, Neptunus & Pluto, Saturni regnum partientem, à Saturno re

gnum non accipiunt nisi per medium conditoris Iouis.

27 Sub primo ducalis trinitatis est esse substantiale, omnis anima nobialis generationi non subdita primum mobile ignis, & suprema aéris pars, quæ super terram crescunt, & pars orientalis.

28 Sub secundo ducalis trinitatis eŭ uita & generatio, omnis anima sub generationem ueniens, erraticæ sphæræ, aqua & insima aéris pars, quæ sub antra mineruæ, & terræ motus media pars terræ & circa centrum.

29 Sub tertio eiuldem ordinis est specialium diuisionum conuersio, anie marum purgatio, sphæra actiuorum & passiuorum, terra cum terrestris

bus, quæ circa tartarum, & pars occidentalis.

30 Et si secunda trinitas deorum super mundanorum tota dicatur Proser pina, tamen prima eius unitas apud Græcos dicitur Diana, secunda Pers sephone, tertia Minerua, apud barbaros uero prima Mechate, secunda as nima, tertia uirtus.

31 Secundum præcedentem conclusionem ex Procli mente potest exponi unum ex dictis Zoroastris, secundum quod apud Græcos legitur,

quanquam apud Chaldæos aliter & legitur & exponitur.

32 Tertia trinitas deorum supermundanorum dicitur Apollo, et conuer

siuum ei appropriatur.

33 Trinitatem Proserpine comitantur à latere trinitas custoditiua & con servativa.

34 Duodecim Dei, de quibus in Phedro, Dei sunt medij inter super mun danos & mundanos uinculum illorum.

35 Dei, de quibus in Phedro, in quatuor trinitates sunt distinguendi, os pisscatiuam, custo ditiuam, uitalem & conversiuam.

G 3 36 Quas

36 Quatuor sunt exercitus iuniorum deorum, primus habitat à primo cœlo use ad principium aéris, secundus inde uses ad dimidium aéris, ters tius inde uses ad terram.

37 Cuilibet istorum proportionaliter correspondet quadruplex exercis

tus,angelorum,dæmonum & animarum.

38 In perse uiuente apparet primo quaternitas unius entis, unius entalis, & entis unialis.

39 Opifex ad quaternitatem respiciens per se animalis, quatuor fabricat

partes principales mundi.

40 In quantum opifex ad exemplar formæ unius in per se uiuente respis

cit primam partem corporis mundani facit.

41 In quantum opifex in forma unius uidet unum unius essentialis, facis deos mundanos illius partis in quantum ens unius essentialis facit anges los in eadem parte, in quantum uidet unum entis unialis, facit dæmones ibi, in quantum esse entis unialis animalia ibidem facit.

42 Facit opisex alias partes proportionaliter ad suarum formarum exem plaria, sicut de primo est dictum, nec oportet explicare, quia quilibet scie

ens uiam analogizandi ex se poterit deducere.

43 Ad sapiens, pulchrum bonum & dominum, per intellectum, amorem & sidem ascendimus.

44 Sicut fides, quæ est credulitas, est infra scientiam, ita fides quæ est uerè sides, est supersubstantialiter supra scientiam & intellectum nos Deo ima mediate coniungens.

45 Sicut non omne corpus, sed perfectum anima participat, ita no omnis anima sed perfecta intellectu participat, omnia tamen uno participant.

46 Sicut secundum causalitatis ambitum, ita secundum nature & gradus sublimitatem hæc per ordinem seinuicem excedunt, anima, intellectus, uis ta, ens, & unum.

47 Omnis ordo medius manet in antecedente stabiliter, & in se sirmat

consequentem.

48 Sicut prima trinitas post unitatem est omnia intelligibiliter commensurare, & fini formiter, ita secunda trinitas est omnia uitaliter, uerè, & infiniti formiter, tertia est omne secundum mixti proprietatem & pulchri formiter.

49 Prima trinitas manet tantum, secunda manet & procedit, tertia post

processum convertit.

50 Æuum est supra per se animal in secunda & media trinitate.

51 Sicut intelligibilia caufæ funt universarum specierum, ita intellectuas lia divisionum secundum genera communia supermundana differentium secundum speciem, mundana differentium secundum individuum.

52 Persupercœlestem locum habemus intelligere, quod desecunda trie

nitate plus est intelligibile quàmintellectuale, per subcœlestem concauis tatem quod magis intellectuale quam intelligibile, per cœlum id quod

æquè utrog participat.

Quæcunque de supercœlesti loco in Phedro affirmatiue dicuntur, de eo dicuntur non ut simpliciter primum, sed ut habet ante se superiora ges nera quibus participat. quæcunque negatiue dicuntur, dicuntur ut analo gice se habet ad primum bonum, quod est absolute caput omnium non determinati ordinis huius uel illius.

54 Ambrosia est analoga termino, & nectar infinito.

55 Sicutintellectus perfectus ab intelligibilibus quærendus est, ita uiratus sursum ductiua ab intellectualibus, operatio absoluta & sequestrata à materia, ab ultramundanis uita alata, à mundanis expressio divinorum, uera ab angelicis choris, repletio eius, quæ à dijs est aspirationis, à bonis dæmonibus.

#### SECVN,DVM MATHEMATICAM PYthagora XIIII.

1 Vnum, alteritas, & id quod est, sunt causa numerorum, unum unitos rum, alteritas generatiuorum, id quod est substantialium.

2 In participatis numeris aliæ sunt species numerorum, aliæ specierum uniones.

3 Vbi unitas punctalis cadit in alteritatem binarij, ibi est primò trians gulus.

Qui 1. 2. 3. 4. 5. 12. ordinem cognouerit, prouidentiæ distributionem exacte tenebit.

5 Per unum, tria, & septem scimus in Pallade unificatiuum discretionis, causatiuam & beatificatiuam intellectus potestatem.

6 Triplex proportio, Arithmetica, Geometrica & Harmonica, tres nos bis Themidos filías indicat, iudicij, iustitiæ, pacis & existentes symbola.

- 7 Per secretum radif recti, restexi, & refracti in scientia perspectiua, tripli cis naturæ admonemur, intellectualis, animalis, & corporalis.
- 8 Ratio ad concupiscentiam habet proportionem diapason.

9 Irascibilis ad concupiscentiam habet proportionem diapente.

10 Ratio ad iram habet proportionem diatellaron.

- II Iudicium sensus in Musica non est adhibendum, sed solius intellectus.
- 12 Informis numerandis non debemus excedere quadragenarium.
- 13 Quilibet numerus planus æquilaterus, animam symbolizat.

14 Quilibet numerus linearis symbolizat deos.

# CONCLUSIONES SECUNDUM OPINIONEM Chaldæorum theologorum, numero VI.

ordo separatorum principalis non est primus ut putant Ægyptij, sed super eum est ordo sontalis unialiter superexaltatus.

G 4 2 Fatum

Digitized by Google

- 2 Fatum non est necessitas primæ potentiæ seminalis, sed est intellectua liter participata habitudo animalium rationum indeclinans à superioria bus ineuitabilis ab inferioribus.
- 3 Substantiales rerum uisibilium qualitates non à uirtute separata parsticulari, ut credunt Ægyptij, sed à primo receptaculo sontis luminum per animalem splendorem dependenter resultant.

4 Anime partiales non immediate, ut dicunt Ægyptij, sed mediantibus totalibus animis dæmoniacis ab intellectuali splendore illuminantur.

- 5 Coordinatio intelligibilis non est in intellectuali coordinatione, ut di xit Amasis Ægyptius, sed est super omnem intellectualem Hierarchiam in abysso primæ unitatis & sub caligine primarum tenebrarum impartici paliter abscondita.
- 6 Quicquid est à Luna supra, purum est lumen, & illud est substantia or bium mundanorum.

Conclusiones secundum priscam doctrinam Mercurii Trismegistii Aegyptii x.

1 Vbicunce uita, ibi anima, ubicunce anima, ibi mens.

2 Omne motum corporeum, omne mouens incorporeum.

- 3 Anima in corpore, mens in anima, in mente uerbum, tum horum paster Deus.
- 4 Deus circa omnia atque per omnia, mens circa animam, anima circa aërem, aër circa materiam.

7 Nihil est in mundo expers uitæ.

6 Nihil est in uniuerso passibile mortis uel corruptionis. Corrolarium ubica uita, ubica prouidentia, ubica immortalitas.

7 Sex uijs futura homini Deus denunciat, per somnia, portenta, aues, intestina, spiritum, & Sibyllam.

8 Verum est, quod non perturbatum, non determinatum, non coloras tum, non siguratum, non concussum, nudum, perspicuum, à seipso come prehensibile, intransmutabile bonum ac penitus incorporeum.

9 Decemintra unumquemque sunt ultores, ignorantia, tristitia, incons

stantia, cupiditas, iniustitia, luxuries, inuidia, fraus, ira, malitia.

10 Decem ultores, de quibus dixit secundum Mercurium præcedens conclusio, uidebit profundus contemplator correspondere malæ coordinationi denariæ in Cabala, & præfectis illius, de quibus ego in Cabalisticis conclusionibus nihil posui, quia est secretum.

Conclusiones Cabalisticæ, numero X L V I I. secundum secretam doctrinam sapia entum Hebræorum Cabalistarum, quorum memoria sit semper in bonum.

I Sicut homo & sacerdos inferior sacrificat Deo animas animalium irarationalium, ita Michael sacerdos superior sacrificat animas animalium rationalium.

2 No

- Nouem suntangelorum hierarchiæ, quaru nomina Cherubim, Seras phim, Hasmalim, Hagos, Aralim, Tarsisim, Ophanim, Thephsraim, Isim.
- 3 Quamuis nomen ineffabile sit proprietas clementiæ, negandum tae men non est quin contineat proprietatem judicij.

4 Peccatum Adæ fuit truncatio regni à cæteris plantis.

- 5 Cum arbore scientiæ boni & mali, in qua peccauit primus homo, crea uit Deus seculum.
- 6 Magnus Aquilo fons est animarum omnium simpliciter, sicut alij dis es quarundam & non omnium.
- 7 Cum dicit Salomon în oratione sua în libro regum. Exaudi ô cœlum, per cœlum lineam uiridem debemus intelligere, quæ girat uniuersum.
- 8 Animæ à tertiolumine ad quartam diem, & inde ad quintam descens dunt, inde exeuntes corporis noctem subintrant.
- 9 Per sex dies Geneseos, habemus intelligere sex extremitates ædificij procedentes à Bresith, sicut procedunt Cedri à Libano.
- 10 Rectius dicitur, quod Paradifus sit totum edificium quam sit decima; & in medio eius est collocatus magnus Adam, qui est Tipheret.
- it Dictum est ex Eden exire fluuium, qui diuiditur in quatuor capita, ad significandum quod ex secunda numeratione procedit tertia, que in quar tam, quintam, sextam & decimam diuiditur.
- 12 Verum crit omnia pendere ex fato, si per fatum, fatum supremum instellexerimus.
- Qui nouerit in Cabala mysterium portarum intelligentiæ, cognoscet mysterium magni lobelei.
- 14 Qui nouerit proprietatem meridionalem in dextrali coordinatione, sciet cur omnis profectio Abraham semper sit uersus austrum.
- 15 Nisi nomini Abraha litera He addita fuisset, Abraham no generasset:
- 16 Omnes ante Moysem prophetarunt per ceruam unicornem.
- 17 Vbicunce in scriptura fit mentio amoris maris & fœminæ, nobis myssticè designatur coniunctio Tipheret & Chienseth Israël, uel Beth & Tisspheret.
- 18 Qui media nocte cum Tipheret copulabitur, prospera erit ei omnis generatio.
- 19 Eadem sunt literæ nominis cacodæmonis, qui est princeps mundi hu ius, & nominis Dei Triagrammaton, & qui sciuerit ordinare transpositionem deducet unum ex alio.
- 20 Cum fiet lux speculi non lucentis sicut speculi lucentis, erit nox sicut dies, ut dicit Dauid.
- 21 Qui sciet proprietatem quæ est secretum tenebrarum, sciet cur mai li dæmones plus in nocte quam in die nocent.
- 22 Licet siat multiplex coordinatio curruum, tamen in quantum attinet

ad Philacteriorum mysterium, duo sünt currus ordinandi, ita ut ex secunda, tertiz, quarta, quinta, siat unus currus, & sunt quatuor philacteria quae induit Vau. & ex sextas septima, octava, & nona strecundus currus, et sunt philacteria quae induit ultima He.

23 Supra proprietatem pœnitentiæ non est utendum uerbo dixit.

24 Cum dixit lob, qui facit pacem inexcellis suis, aquam intellexit australem & ignem septentrionalem, & presectos illorum, de quibus non est ula tra dicendum. (creauit.

25 Idem est Bresith, id est, in principio creauit, acsi dixisset in sapientia 26 Quod dixit Anchelos Chaldaus, Bécadmim, id est cum æternis uel

per æterna, triginta duas uias fapientiæ intellexit.

27 Sicut congregatio aquarum est iustus, ita mare ad quod tendunt os mnia sumina est diuinitas.

28 Peruolatile quod creatum est die quinta, debemus intelligere anges los mundanos, qui hominibus apparent non eos qui non apparent, nisi in spiritu.

29 Nomen Dei quatuor literarum, quod est ex Mem, Sade, Pe, & Sade,

regno Dauidis debet appropriari.

30 Nullus angelus habens sex alas unquam transformatur.

31 Data est circumcisso ad liberationem à uirtutibus immundis, quæin circuitu ambulant.

32 Ideo circumcisio sit octava die, quia est superior quam sponsa univer-

Nullæsunt literæ in tota lege, quæ in formis, coniunctionibus, sepas rationibus, tortuositate, directione, desectu, superabundantia, minoritate, maioritate, coronatione, clausura, apertura, & ordine decem numeratios num secreta non manifestent.

34 Qui intellexerit cur sit dictum quod Moyses abscondit faciem suam, & quod Ezechias uertit facies suas ad parietem, sciet que esse debeat oran

tis habitudo & dispositio.

35 Nulla res spiritualis descendens inferius operatur sine indumento.

36 Peccatum Sodomæ, fuit per truncationem ultimæ plantæ.

37 Per secretum orationis antelucanæ, nihil aliud debemus intelligere quam proprietatem pietatis.

38 Sicut extrinsecus timor est inferior amore, ita intrinsecus est superior

amore.

39 Ex præcedenti conclusione intelligitur, cur in Genesi à timore laudatur Abraham, quem tamen scimus per proprietatem pietatis omnia fecile se amore.

40 Quotiescunce ignoramus proprietatem à qua est influxus super petie tione quam petimus ad dominum natis recurrendum est.

41 Omnis

41 Omnis anima bona, est anima noua ueniens ab oriente.

42 Ideo Ioseph ossibus tantum sepultus est & non corpore, quia eius of sa erant uirtutes & militiæ arboris superioris uocati Sadich influentis ad terram superiorem.

43 Ideo Moysis sepulchrum nemo nouit, quia exaltatus est in Iobeleo su

periore, & super loboleum misst radices suas.

44 Cum anima comprehenderit quicquid poterit comprehendere, & coniungetur animæ superiori, expoliabit indumentum terrenum à se, & extirpabitur de loco suo, & coniungetur cum divinitate.

45 Sapientes Israel post cessationem prophetiz per spiritum, prophetas

runt per filiam uocis.

46 Non ponitur rex terræ in terra, quin prius humilietur militia cœlestis in cœlo.

47 Per dictionem Amen, ordo habetur expressus quomodo numeratios num procedant influxus.

Conclusiones numero quingentæ, secundum opinionem propriam, quæ denatia diussione diusduntur, in conclusiones Physicas, Theologicas, Platonicas, Mathematicas, Paradoxas dogmatizantes, Paradoxas concisiantes, Chaldaicas, Orphicas, Magicas, & Cabalisticas. In quibus omnibus nítis assertiue uel probabiliter pono, nísi quatenus iduel uerum uel probabile sudicat sacrosancta Romana ecclesia, & caput eius bene mentum summus Pontifex Innocetius octaura, cuius sudicio, qui mentis su sudicium non summittit mentem non habet.

Conclusiones paradoxæ numero X V 1 1. secundum propriam opinionem, dicta primum Aristotelis & Platonis, deinde aliorum doctorum conciliantes, qui maxime discordare uidentur.

Nullum est quæsitum naturale aut diuinum in quo Aristoteles & Pla to sensu & re non conueniant, quamuis uerbis dissentire uideantur.

Qui dicunt innascibilitatem esse positiuam proprietatem constituens tem patrem inesse hipostatico incommunicabili, ab opinione sancti dos storis, à quo multum secundum uerba uidentur discordare, nihil dissecretant.

3 Deponenda sexta notione, quæ est inspirabilitas, non debent discordare Thomistæ & Scotistæ, si rectè suorum doctorum sundamenta ins

trospiciunt.

4 De subiecto theologiæ fundamentaliter & radicaliter concordant Thomas, Scotus & Ægidius, quamuis in ramis & uerborum superficie quilibet eorum à quolibet diffentire plurimum uideatur.

5 De quæstione illa: Verum sit unum esse in Christo, aut plura esse ; die

co Scotum & Thomam non discordare.

6 De distinctione ex natura rei non debent discordare Thomistæ & Scotistæsis suos doctores sundamentaliter intelligant.
7 De

Digitized by Google

# Ioan.Pici Mirandulæ

7 Deattributorum distinctionenon discordant Thomas & Scotus.

8 In hocarticulo preciso à suis appendicibus. Vtrû angelus potuerit di uinam equalitaté simpliciter appetere, non discordat Thomas & Scotus.

9 In materia quid prius cognoscatur, magis an minus universale, conscordant Thomas & Scotus, qui maxime in ea discordare existimantur, de qua pono infra scriptas tres conclusiones ex utrius mente.

Dere nominaliter concepta, primus conceptus qui habetur, est conce

ptus universalissimus.

De re diffinitiue concepta, primus conceptus qui habetur, est conces ptus rei, conceptus proprius & conuertibilis.

12 In distinctissima cognitione ultimo nota nobis sunt, prædicata maxis

mè univerfalia.

13 Opinio commentatoris de dimensionibus interminatis, principijs & fundamentis doctrinæsancti Thomænihil repugnat.

14 In materia de obiecto intellectus non discordat ut creditur, sed cons

cordat Thomas & Scotus.

15 In quæstione de contingentia ad utrumlibet in materia de casu & forstuna, re & sundamentaliter non discordant Auenrois & Auicenna, licet superficie tenus & in uerbis eorum oppositum appareat.

16 An corpus compositum accipiat physicus à metaphysico, discordas re fundamentaliter non possunt Auenrois & Auicenna, etsi uerbis dis

screpent.

17 Demodo quo angeli sintin loco, non differunt Thomas & Scotus.

Conclusiones philosophicæ secondum propriam opinionem, numero L X X X. quæ licet à communi philosophia dissentiant, à communi tamen philosophandi modo non multum abhorrent.

1 Potest à specie in sensu exteriori existente immediate abstrahi species aniuersalis.

1 Intentio secunda est ens rationis, habens se per modum sorma qualis tatiua, ab operatione intellectus proueniens, consequutiue no essectiue.

Nec prima intentio, nec fecunda intentio alicubi funt fubiectiuè.

A Est deuenire in corporibus ad aliquid, quod ita corporaliter locat, quod corporaliter non locatur, & illud est ultima sphæra: sicut in intelligibilibus est deuenire ad aliquid, quod ita intelligibiliter locat, quod nul so modo locatur, & illud est Deus.

Cotròlarium. Non est quærendum quomodo ultima sphera locatur,

sed absolute concedendum quod non locatur.

5. Singulate non intelligitur ab intellectu, nec lecundum ueritatem, nec lecundum etiam opinionem Aristotelis commentatoris & Thomæ.

Liter intellectus non intelligat singulariter, ab ipso tamen est quod perfecte cognoscatur singulare.

7 Quæ

7 Quælibet res quæcuncs sit illa, in puritate sui esse constituta, est intels ligens, intellectus & intellectum.

Ex prædicta conclusione habetur, quare materia sit principium incos

gnoscibilitatis, & intellectus agens cognoscibilitatis,

9 Illa dicitur actio immanens, quæ non est subiectiuè in illo, quod pals siuè per eam denominatur, & per hoe distinguitur à transeunte.

10 Omnis alius modus præter eum quem dixit præcedens conclusio, est insufficiens ad distinguendum actionem immanentem à transeunte.

11 Cum dicit Auenrois, non esse aliud medium ad probandum abstrastum præter æternitatem motus, non intelligit de quocunque abstracto, sed de eo quod ultimato gradu abstractionis est abstractum à corpore.

12 Esse corporeum non habet res ab aliqua forma substantiali uel gradu formæ substantialis.

13 Sex transcendentia, quæ ponit communis doctrina, à iunioribus Las tinis sunt esticta, ea & Græci Peripatetici, & princeps eorum Aristoteles nescit.

14 Necessarium est apud Aristotelem primam causam mouere de necese

15 Impossibile est, & omnino irrationale apud Aristotelem omnia eues nire de necessitate, respectu cuiuscunce causa illa necessitas accipiatur.

16 Tractatus suppositionum ad Logicum non pertinet.

17 Non potuit mundus esse à Deo ab æterno efficienter, efficientia uera

quæ est reductio de potentia ad actum.

18 Potuit produci & fuit de facto secundum Aristotelem & commentatorem productus ab æterno mundus à Deo, efficientia quæ est naturalis

fluxus & effectualis confequutio.

19 Qui negat cœlum esse animatum, ita ut motor eius non sit sorma eius, non solu Aristoteli repugnat, sed totius philosophiæ sundamēta destruit.
20 In actibus nostri intellectus non est successio ratione potentiaru sens sitiuarum et deseruientium, ut credunt moderni, sed eo quia rationalis est.

21 Notitia de nouo acquisita fit ex præcedenti cognitione tanquam ex termino à quo, & tanquam ex causa esfectiva, partiali, formali, directiva, et tanquam ex causa prædisponente materiali.

22 Îlle habitus est practicus, qui est formaliter regulatiuus alicuius opes rationis habituati.

23 Habitus habet esse practicum & speculatiuum ab obiecto relato ad subiectum in quo est. intellectus autem dicieur practicus uel speculatiuus à fine, quem sibi proponit habituatus.

24 Habitus practicus à speculativo finibus distinguitur.

25 Praxis est operatio quæ non est formaliter cognitio, & potest esse eta, & non recta, rectificabilis per habitum ut per partiale rectificationis effectiuum quo practicans habituatur.

H 26 Pras

26 Practicum & speculatiuum sunt disterentiæ accidentalis habitus.

27 Theologia uiatoris ut uiatoris est, simpliciter practica dicenda est.

28 Totam medicinam practicam esse, & ut uerum asserimus, & ut consos num dictis ac sententia Auenrois.

29 Logica est practica.

30 Sensus communis non est distinctus à sensu uisus, auditus, odoratus, gustus & tactus.

Non dari species intelligibiles à phantasmatibus abstractas, & ut us

ram & Commentatoris & Alberti sententiam asserimus.

Ja In omni quæstione per demonstrationem scibili, oportet præcognos scere quid subiecti & passionis, non intelligendo per quid, quid nominis, ut intelligent expositores, sed quid rei.

33 Possibilis est regressus à causa ad effectum absque negociatione quam

somniat Burleus.

34 Tenentes minima naturalia in qualitatibus, non propterea habent

negare motum alterationis fieri tempore successiuè.

Necessarium est tenere secundu Auenroen, quod sorma generis sit rea liter alia à forma speciei, nec oppositum stat cum principijs doctrina sua. 36 Demonstratio Austotelis in 7. Physicorum, quod: Omne quod mos uetur, mouetur ab alio nihil probat eorum qua uel Thomas, uel Scotus, uel Agidius, que sequitur soannes de Gandauo, uel Gratiadeus, uel Burs seus, uel alij quos ego segerim, intendunt, sed tantum quod optime dixit Commentator, à Latinis omnibus expositoribus male intellectus, & est quod, sin quolibet moto, motor est alius à mobili uel secundum naturam uel secundum subiectum.

37 Demonstratio 7. Physicorum probat euidenter, quod coelum non

mouetur à se, datis principis Auenrois ueris utice & firmissimis.

38 Ordo librorum naturalis philosophiæ ab Aristotele traditæ est iste: Liber physicorum, cœli et mundi, de generatione, metheororum, mineras lium, de plantis, de generatione animalium, de partibus animalium, de progressu animalium, de anima, tum libri qui dicuntur parui naturales.

Corrolarium. Qui librum de anima, sextum naturalium uocant ab

Aristotelis mente omnino discordant.

39 Omnis uia saluans dictum Aristotelis, quod: Venti orientales sint cas lidiores occidentalibus. preter uiam animationis coesi. est friuola & nulla.

40 Nec ab Aristotele, nec ab expositoribus adductærationes de salsedie ne maris sunt sufficientes, nec potest ulla maxime stante Mosaica veritate sufficientior assignari, quam causalitas eiusdem universalis providentiæ, quæ & in terra discooperationem operata est.

41 Nulla pars cœli differt ab alia secundum lucidum & non lucidum, sed

fecundum magis & minus lucidum.

42 Modus

42 Modus ab Aristotele datus, quomodo calesiant inferiora à superiorie

bus, nullo modo rectus apparet.

43 Hæc duo stant simul, & ambo credo simul esse uera, & quod ratio As uenrois in commento ultimo primi Physicorum contra Auicennam con cludat, & quod cum hocrationes Auicennæ ad probandum primu principium sunt bonæ & essicaces.

44 Siintelligentias esse in genere secundum Aristotelem dixerit Thos

mas, non minus fibi quam Aristoteli repugnabit.

45 Si unitas generis non est solum ex parte concipientis, sed etiam ex parte concepti, necesse est que cunq sunt in codem genere Logico, esse in coedem genere Physico.

46 Scientia est realiter relatiua, & scibile ad eam per accidentia refertur.

- 47 Tenendo communem modum doctorum, quod scilicet de Deo aliquid formaliter prædicetur, dico duas conclusiones proximas, quarum hæc est prima. Quod solus Deus ita est substantia, quod nullo modo est non substantia.
- 48 Secunda Deus ideo no est in genere, quia est substantialiter substăția. 49 Ponere disferentiam intersimitatem & albedinem, aut consimilia acci dentia, per hoc quod illud separabile sit, illud inseparabile à certo subies sto, sictiuum est.

50 Differentia quæ interfuprafcripta accidentia apparet, ex fola uolunta

ria nominum impolitione originatur.

- 51 Necessarium est dicere secundum Auenroem, quod substantia est de intrinseca quiditate accidentis, & est opinio & Aristoteli & philosophiæ maxime consona.
- 52 În definitione substanțiarum naturalium non esse ponendam mates riam, & Auenroi & Alberto consentanea sententia est.
- 53 Si Thomas dixerit, in intelligentijs secundum Aristotelem esse accle dentia, non Aristoteli modo, sed sibijosi contradicit.
- 74 Ista propositiones suit concedenda ut omnino uera, materia prima sitta sinus; bos & similia.
- 35 În composito materiali non sunt duze pracisa entitates & distincta, sed una entitas.
- 56 Sommon ex motu aëris intercepti inter duo corpora le percutiens tia, ut tenet Aristoteles, & expositores eius, sed ex contactuali talium uel talium corporum, talem uel talem sonum causari dico.

-57 Rationes quas adductint Peripatetici ad probandum, quod in causis essentialiter ordinatis non eatur in infinitum, non continunt de necessis

tate fallitatem politi.

58 Virtutem sensitiuam sensus communis, seuti non à uirtutibus sensitie des sensities sensities sensities sensities de la communia del communia de la communia de la communia del communia de la communia del communia de la communia del communia de la communia del communi

uis sensuum interiorum, phantastica, siue imaginatiua, cogitatiua, & mes moratiua, subiecto, id est re differre, & ut ueram, & ut Aristotelis Platos nisco sententiam asserimus.

59 Dico omnes qualitates elementoru symbolas esse diuersaru specieru.

60 Si qua est ponenda figura quarta syllogismorum, illa est ponenda quam Galenus ponit, non quam & Franciscus Maironis & Petrus Manetuanus pueriliter confinxerunt, rectius est tamen nullam ponere.

61 De materia ut ex ea per se fiunt res tractare metaphysicum, Physicum autem ut ex ea res fiunt per accidens, habemus dicere secundum doctri

nam Aristotelis.

62 Dictio exclusiua addita uni relatiuo, correlatiuum non excludit.

63 Non debet concedi, partemintoto quantitativo à suo toto esse alie

quo modo actu distincta.

64 Opinio quæ Auicenne asscribitur, quod Illud unum quod cum ente convertitur, sit unum quod est principium numeri, & ita consequenter, quod unaquæça res sit una per intentionem additam essentiæ suæ, si non est necessario vera est tamen probabilis & desendetur à me.

65 Licet potentia intellectiua in nobis sitaccidens, in angelis tamen est

Substantia.

66 Formalitas est actualitas apta per se perficere possibilem intellectum.

67 Si ex concursu elementorum siat mixtum, quo cunos modo ponantur elementa manere, immixto siet mixtum ex elementis, ut ex materia digesta à calido spirituali uaporoso eleuato ab eis.

68 In omnibus infra Deum eadem est materia secundum essentiam die

uersam secundum esse.

- 69 Quiditates physicarum naturarum adæquato concepto & proprio, concipi possunt sine accidentibus, siue à metaphysico, siue à physico conssiderentur.
- 70 Corpus organicum quod est materia anima. & ponitur in diffinitione ne eius ab Aristotele, est corpus & organicum per formam essentialiter di stinctam ab anima, eum proficiente. (re quiequid agit.

71 Secundum omnes philosophos dicendum est, Deum necessario ages 72 Qui dubitat ex intelligibili & intellectu magis uerè & substantialiter

fieri unum, quàm ex materia & forma materiali non est philosophus.

73 Tenendo opinionem de anima intellectiva, quam tenet Commentator, uidetur mihi rationabiliter tenendum illam animam nullius accidens tis esse subiectum, & positionem hanc tanquam ueram desendam, quanquam utrum hoc ille tenuerit, ego non desinio.

74 Dico secundum Thomam dicendum esse, in actu reslexo intellectus

consistere beatitudinem nostram.

75 Diffinitio natura coelestia comprehendit, & li (&) copulative teneque & non dissunctive. 76 Sicue

76 Sicut quilibet Philosophus habet dicere, quod uirtutes sensitive sunt

in corde,ita quilibet medicus habet dicere, quod fint in cerebro.

77 Quod dicitur à communi schola philosophantium omnium Latinos rum de prima operatione intellectus, error est, quia non est alia operatio partis rationalis quam illæ duæ quas ipsi secundam & tertiam ponunt, compositio scilicet & discursus.

78 Accidentia nullo modo debent dici entia, sed entis.

79 Sex principia sunt formæ absolutæ.

80 Si qua est lingua prima & non causalis, illam esse Hebraicam multis patet coniecturis.

Conclusiones paradoxænumero LXXL secundum opinionem propriam, no tra in philosophia dogmata inducentes.

1 Sicut esse proprietatum præceditur ab esse quiditativo, ita esse quidia tatiuum præceditur ab esse uniali.

2 Non possumus dicere quod de re præcisisimè sumpta aliquid prædi

cetur prædicatione propriè dicta.

3 Qui attingit rem in diffinitione, attingit rem in alteritate. (ipla,

4 Solus ille qui attingit re in præcisione suæ unionis, attingit rem ut est Quanto unusquiso modus cognitionis est eminentior, tanto in intel lectu disproportionato impersectior euadit & illi inutilior.

6 Sicut cognitio per demonstratione habita homini pro communi statu, quem hie experimur, est perfectissima cognitio, ita simpliciter inter cognitiones est imperfectissima.

Sicut Deus est simpliciter cognitio totius esse, ita intellectus est diffie

nitio totius esse, & anima scientia totius esse.

8 Si theologia theologice tradat, erit ut de primo subiecto de eo quod est unialiter unum, & de quolibet quod est secundum suum esse uniale

sanguam de subiecto secundario.

9 Vera metaphylica tradita metaphylicaliter, est de quolibet quod est uera forma ut de primo subiecto, & de quolibet quod est secundam suum esse formale tanquam de obiecto secundario in modo procededi, demon strationem negligens.

10 Sicutin creatura non ualet consequentia, est ens, ergo est, ita in Deo

non ualet, est, ergo est ens.

11 Eadem res in creatura ratione suæ actualitatis dicitur esse, & ratione suæ determinationis dicitur essentia.

12 Sicut angelus necessario componitur ex essentia & esse, ita anima necessario componitur ex substantia & accidente.

13 Contradictoria in natura intellectuali se compatiuntur.

14 Licet sit uera præcedens conclusio, tamen magis propriè dicitur, H 3 quod

quod in natura intellectuali non sint contradictoria & quod se compatis

15 Contradictoria coincidunt in natura uniali.

(antur

16 Rationabiliter posuit Aristoteles in suis scientifs, primum principium de quolibet dici alterum contradictoriorum, & de nullo simul.

17 In intellectuelt hoc & illud, sed non est hoc extra illud.

18 Ideo in anima apparet incompossibilitas contradictoriorum, quia est

prima quantitas ponens partem in extra partem.

19 Vnumquodos in natura intellectuali habet à sua intelligibili unitate, & quod quodlibet sibi unitat, & quod immaculatam ac impermixtam sibi suam seruet proprietatem.

20 Ipleitas uniulcuiulos tuncinaxime est ipla, cum in ipla ita sunt omnia,

utin ipla omnia lintipla.

21 Per prædictas conclusiones intelligi potest quæ sit omiomeria Anae

xagoræ, quam Opifex intellectus distinguit.

22 Nemo miretur, quod Anaxagoras intellectum appellauerit immixeum, cum sit maxime mixtus, quia maxima mixtio coincidit cum maxima simplicitate in natura intellectuali.

23 Sicut forme substantiales in secudo mundo sunt per modum acciden tru, ita forme accidentales sunt in primo mudo per modu substantiarum.

Corrolarium. Sicutin primo mundo non estalbum sed albedo, ita in

secundo mundo non estignis sed igneum.

24 Non potest dici, quod in intellectuidez, uerbi gratia ignis, aquze &

aeris, sint tres idez, sed oportet dicere quod sunt ternarius.

25 Nisi destruamus naturam intellectualem, non possumus intelligere ideas numerari, nisi per intimationem ideæ numeri per reliquas, sicut est cuiuslibet per omnes.

26 Ex præcedentibus conclusionibus potest intelligi, qui sit formalis nu

merus, quem dixit Pythagoras esse principium omnium rerum.

27 Quinos ponenda sunt prima prædicamenta. Vnum, substantia, quans

titas, qualitas, & ad aliquid.

28 Rectius ad quinc suprascripta reducitur entium diuersitas quam ad decem, quæ Architas primum, deinde Aristoteles posuit, uel quince quæ ponit Plotinus, uel ad quatuor quæ ponunt Stoici.

29 Ratio prædicamenti unius est absoluta præcisio ab omni extraneo.

30 Ratio prædicamenti substantie est unita perfectio imparticipate substantiæ.

31 Ratio prædicamenti quantitatis est extrapositio partis ad partem.

Ratio prædicamenti qualitatis, est ueritas denominationis per inhæs rentem participationem.

33 Ratio prædicamenti ad aliquid, est esse imaginarium.

34 Nullum est prædicatum formale imparticipatu, quod partialiter pres dicari non possit de intelligentia. 35 Sicut 35 Sicut de solo intellectu uerè dicitur, quod est ignis, & quod est aqua, quod est motus & quod est status, ita de sola anima uerè dicitur, quod fris gefit, quod calefit, quod stat, quod mouetur.

36 Sicut intellectus Dei unitatem multiplicat, ita anima intellectus muls

titudinem quantificat & extendit.

lualiter hæc rationaliter agit.

37 Primum intelligibile cum primo intellectu, & primum scibile cum pri mo sciente coincidit.

38 In animis deterioris notæ est ratio per modum sensus, in animis sublis

mioribus est sensus per modum rationis.

- 39 Dictum illud mirabile illius barbari Nympharum & dæmonum con fortis de 184.mundus in figura triangulati cum tribus unitatibus angus laribus, & una media constitutis, rectilsimè intelligetur, si ab unitate intel ligibili trinitatem intellectualem, animalem & feminalem, et principalium mundi partium per primum sphæricum numerum computationum ins tellexerimus.
- 40 Posse animam per uiam purgatoriam absqualio studio uel inuestigas tione per solam modicam & facilimam collationem & aduertentiam sus periam desuper habita intelligibilia perfectam omnium scibilium sciens tiam acquirere, non solum Platonici philosophi, sed etiam inter Peripates ticos hi de quibus minus uidetur, Auenrois sequaces habent concedere. 41 Sicut le habet sensus communis in cognitione accidentalium qualitae tum, & quantitatis materialis, ita se habet ratio in cognitione substantialis um qualitatum & quantitatis formalis, seruata proportione, quod ille sen

42 Infinitas Dei per superexcedentia adesse intellectuale & uiam mystice theologiæ probari potest, & ad id probandu omnis alia uia inefficax est.

43 Actus quo felicitatur natura angelica & rationalis ultima felicitate, nec est actus intellectus, nec uoluntatis, sed est unio unitatis quæ est in als teritate animæ cum unitate quæ est sine alteritate.

44 Aristoteles in libro metaphysicæ de Deo non tractat nisi in ultimo ca pitulo duodecimi quod incipit. Considerandum est etiam utronam mos do universum habet bonum.

45 Ordo librorum metaphysicæ post naturales eo modo, quo eos ordie nauit Aristoteles secundum nullum processum siue compositiuum siue refolutiuum potest esse rectus.

46 Dato quocuno obiecto practicali, nobilior est operatio que eum pra

chicat quam quæ eum contemplatur, si cætera sunt patria.

47 Melius potest saluari textus Aristotelis, qui dicit: Omnem animam esse immortalem, quàm qui dicit omnem animam esse mortalem.

48 Præter tria demonstrationis genera, quia, propter quid & simpliciter, quæ ponunt Aristoteles & Commentator, datur quartum genus demon strationis ; quæ dici potest demonstratio conuertibilitatis fortius omnis bus prædictis.

3 12 49 Magis improprie dicitur de Deo, quod sit intellectus uel intelligens,

quàm de anima rationali quod sit angelus.

50 Sola materia sufficit ad id saluandum, cuius gratia Aristoteles & alij philosophi priuationem inter principia naturalia posuerunt.

Corrolarium. Priuatio non est ponenda inter principia naturalia.

51 Tria funt principia rerum naturalium, materia, motus, & forma.

52 Eadem est scientia de Deo, homine, & materia prima, & qui de uno scientiam habuerit, habebit & de reliquis servata proportione extremi ad extremum, medij ad extrema, & extremorum ad medium.

53 Qui primam materiam negat, nec sensui cotradicit, nec rationem phy

sicam negat.

- 54 Ad probandum primam materiam esse, magis certificat uel uia nume rorum, uel uia catholicæ philosophiæ, quàm ulla ratio physica in qua sens sus habeat introitum.
- Oui ordinem Hebraicæ linguæ profundè & radicaliter tenuerit, atopillum proportionabiliter in scientijs servare noverit, cuius cunque scibilis perfectè inveniendi normam & regulam habebit.

56 Præter distinctione rei & rationis ponenda est distinctio tertia, quam

ego appello inadæquationis.

57 Species inimicitiæ, quæ à lupo ad ouis æstimatiuam multiplicantur, non accidentis alicuius, sed substantiæ species sunt.

58 Formalitas est adæquatum obiectum intellectus.

59 Vbicunce datur aliqua natura copolita ex pluribus naturis actu in ea remanentibus, semper in ea nobilior est substantialiter alig accidentaliter.

3 13 60 Nihil intelligit actu & distincte anima nisi se ipsam.

61 Tota substantia animærationalis est pars intellectualis.

62 Anima se ipsam semper intelligit, & se intelligendo quodammodo os

mnia entia intelligit.

Quamuis in anima ita sit actu natura intellectualis per quam cum aus gelo conuenit, sicut est natura rationalis per quam ab eo distinguitur, nis hil tamen intrinsecum est in ea, per quod possit sine propria specie alis quid à se distinctum intelligere.

64. Intellectualis natura quæ est in anima rationali, supra naturam ratios nalem præcise differt à natura intellectuali pura, sicut differt pars à toto.

65 Quia intellectus animalis differt ab intellectu intellectuali ut pars me dia, non ut pars tantum, ideo intellectuali totalitati magis parificatur.

66 Potest anima per extrinsecam informationem ad hoc deuenire, ut os mnia per substantialem suam formam indivisibiliter intelligat.

67 Cuilibet seriei animarum unus correspondet purus intellectus.

68 Qms

68 Omnes animæ cœlestes in primo intellectu unum sunt.

69 Rationabile est secundum philosophiam omnem seriem animalem in proprio beatificari intellectu, quod tamen non assertiuè sed probabiliter dictum lit.

70 Cum tres fuerint, qui dicerent omnia esse unum, Zenophanes, Parme nides & Melissus, uidebit qui diligenter corum dicta perscrutabitur, Zes nophanis unum illud esse, quod est simpliciter unum.

Vnum Parmenidis non unum ahfolutè ut creditur, fed ens unum.

Vnum Melissi esse unum habens ad unum Zenophanis extremae lem correspondentiam.

71 Empedocles per litem & amicitiam in anima nihil aliud intelligit quam potentiam sursum ductivam & deorsum ductivam in ea, quas ego credo proportionari in scientia Sephirot æternitati & decori.

Conclusiones in theologia numero x x 1 x. secundum opinionem propriam \$ communimodo dicendi theologorum latis diuerlam.

Quid dixerit accidens existere non posse, nisi in existat: Eucharistiæ poterit sacramentum tenere, etiam tenendo panis substantiam non remanere ut tenet communis uia.

2 Si teneatur communis via de possibilitate suppositationis, in respectu ad quamcunque ereaturam, dico quod fine conuerfione panis in corpus Christi uel paneietatis annihilatione potest sieri, ut in altari sit corpus Christi secundum veritatem sacramenti Eucharistiæ.quod sit dictum los guendo de possibili, non de sic esse.

Ideales reru formales & rationes effective à Deo in prima creata men-

te formaliter primo reperiri cum theologica ueritate tenemus.

Corrolarium. Vbi idex sunt idealiter, ibi non sunt formaliter, ubi

funt formaliter, ibi non funt idealiter.

4 Si ponamus Deum cognoscere creaturas, ut obiectum secundarium suz intuitionis, ut communiter ponitur, dico quod pater prius producit uerbum quam creaturas cognoscat.

5 Attributales perfectiones nec in Deo, nec secundum se quiditatiue sumptæ dicunt diuersas rationes in recto & principaliter diffinibiles uel

descriptibiles.

.6. Intuitus diuinæ cognitionis ad creaturas tanquam obiecta primaria uel lecundaria formaliter non terminatur, ut dicit communis schola theo. logorum, led le tantum, & nihil aliud à le intuens primariè nec lecundarie unitiue & eminenter, & plus quam æquipollenter omnia cognoscit.

Corrolarium. Non est aliqua multitudo intellectorum in Deo nec creaturæ, ut intellectæ ponunt in numerum cum divina ellentia ut intelle

cta, sed est penitus unum simplicissimum intellectum.

7 Tria

7 Tria transcendentia in quibus consistit imago, non dicunt diuersas rationes in recto, & principaliter dissinibiles uel descriptibiles.

8 Christus non ueraciter, & quantum ad realem præsentiam descendit ad inferos, ut ponit Thomas & communis uia, sed solum quoad effectu.

9 Licet ita mihi uideatur probabile, non est tamen pertinaciter asserens dum, quod anima Christi per alium modum nobis ignotum non potuez rit in infernum descendere.

10 Illa uerba, Hocest corpus &c. quæin consecratione dicuntur, mates trialiter tenentur non significatiue:

- Si teneatur communis uia, quod actu intellectus attingatur Deus, disco duas sequentes conclusiones, quarum hæc est prima, quod Videntes uerbum eo actu, quo essentiam diuinam attingunt, creaturas non attingunt nisi eminenter æquipollenter ad formalem cognitionem, æquipols sentia non actus sed obiecti.
- Beati duplicem habent cognitionem de creaturis eas formaliter attin gentem, quarum altera illatiuè est ex ea qua uerbum attingunt, altera ses cundum quam in re creata creaturam contemplantur.

4 13 ! Non assentior communi sententiæ theologorum dicentiū, posse Des um quamlibet naturam suppositare, sed de rationali tantum hoc cocedo.

\* 3 14 Neccrux Christi, neculla imago adoranda est adoratione latriæ, etis am eo modo quo ponit Thomas.

15 Si non peccasset Adam, Deus fuisset incarnatus, sed non crucifixus.

16 În quo lumine Ioannes Apocalipsim uidit, în eo Apocalipsim non intellexit.

17 Primum peccatum angeli fuit peccatum omissionis, secundum peccatum luxuriæ, tertium peccatum superbiæ.

8 18 Dico probabiliter, & nisi esset communis modus dicendi theologos rum, in oppositum firmiter asserem, assero tamen hoc dictum in se esse probabile, & est, quod sicut nullus opinatur aliquid ita esse præcise, quia mult sic opinari, ita nullus credit aliquid esse uerum præcise, quia uult credit esse dere id esse uerum.

Correlarium. Non est in potestate libera hominis credere articulum sidei esse uerum, quando placet, & credere eum esse falsum, quando sibi placet.

19 Nissessent dicta sanctorum, quæ in manisesto sui sermonis uidentur dicere oppositum, sirmiter assererem hanc, & sequentem conclusionem, assero tamen eas probabiles esse & defendi posse rationabiliter, quarum prima est quod peccatum mortale in se est malum finitum.

5 2 20 Secunda est quod peccato mortali finiti temporis, non debetur pœs na infinita secundum tempus, sed finita tantum.

21 Non omnis uoluntas Dei beneplaciti est esticax.

22 Dis

22. Dictum apostoli dicentis, Deus uult omnes homines saluos sieri, possitius de voluntate benenlesisi antecedente intelligende est

sitiue de uoluntate beneplaciti antecedente intelligenda est.

Voluntas antecedens sic potest describi, uo luntas Dei antecedens est illa, qua Deus dat alicui naturalia uel antecedentia quibus potest aliquid consequi, cui Deus paratus est coagere si alius uelit, nec sibi contrarium manifestabit cum præcepto uel consilio exequendi, permittens eum libes rè uelle agere ad consequutionem suæ salutis.

24 Tenendo communem uiam theologorum quod felicitas lit in intelles ctu uel in uoluntate, dico duas coclusiones, quarum prima est hæc: Quod intellectus ad felicitatem non perueniret nisi esset actus uoluntatis, qui in

hoc estipso actuintellectus pouor.

25 Secunda conclusio est hæc:Licet actus intellectus formaliter felicitan tis attingat obiecti essentiam, tamen quod actus suus circa illum actus sit felicitatis, formaliter habet ab actu uoluntatis.

26 Personæin diuinis numero distinguuntur.

27 Personalitates in diuinis sunt primo diuersæ.

28 Theologice loquendo dico, quod in æuo non est successio formalis ter intrinseca continuatiua, sed bene terminatiua, secundum philosophos tamen aliter dicerem.

29 Rationabilius est credere Originem esse saluum, quam credere ipsum 3 7 esse damnatum.

Conclusiones secundum propriam opinionem numero t x 1 % in doctrinam Pla tonis, de qua pauca hicadducuntur, quia prima paradoxa conclusio totam sibi assumit Platonis doctrinam discutiendum.

Per numeros triplares, qui à Platone in Timzo ponuntur in triangus lo animam significante, admonemur quousque in formis numerandis sit progrediendum per naturam illius, quod est prima forma formans. Per numeros uerò duplares ibidem positos admonemur quatenus positis duobus extremis terminis coordinanda sunt media per naturam eius, quod est medium in uniuerso.

2 Cum quæritur à Platone, an ad exemplar genitum an Ingenitum fas Aus sit mundus, nihil aliud quæritur, niss an ad animales rationes, an ad

ide**as** intellectuales.

3. Qui nouerit modum illuminationis superiorum super media, intellis get idem significare & Platonicos per congregationem animarum in monte Ida, & Hebræos per animarum congregationem in monte Sinal in auditione legis.

4 Qui sciuerit rationem causæ præsupponere rationem perfecti, intellis get iuxta Platonicam doctrinam; quare dixerit Pherecides, non prius los

uem mundum fabricasse quam in amorem fuerit transformatus.

5 Empedocles per sphæra intelligibilem à Venere contenta, nihil aliud intellis

intelligit quam mundum archetypum ab ordine intra le manentis primæ prouidentiæ contentum.

6 Ideo amor ab Orpheo sine oculis dicitur, quia est supra intellectum.

7 Cum dicit Plato in Timzo, in medio mundi politam animam. Quice quid dicant cæteri Platonici ego per medium Lunam intelligo.

8 Infra ambitum terminati entis, rectè quinque illa Platonis pro trans

cedentibus ponuntur. Ens, Idem, Alterum, Status & Motus.

9 Platonice loquendo de anima. dico animam uiuere cum Saturno uis tam cotemplatiuam, eum Ioue & politicam & practicam, cum Marte iras scibilem & ambitiosam, cum Venere concupiscibilem & uoluptuosam, cum Mercurio uegetalem cum stupido sensu.

10 Ex præcedenti conclusione habet, quæ sit uirga Mercurij soporisera.

Primus septenarius uitæ humanæ est sub Mercurio, secundus sub Ve nere, tertius sub Marte, quartus sub Ioue, quintus sub Saturno, & reliqui septenarij secundum eum qui suerit prædominatus in præcedentibus.

Prædictis uitis cooperantur Sol & Luna, & caulæ uniuerfales, & per appropriationem Luna Mercurio & Saturno, Sol Veneri & Marti, limul

uteræ loui.

13 Si Siriani theologia sequamur, rationabile est ecclesiastica hierarchiae sacerdotes in coelesti hierarchia anagogicis uirtutibus proportionari.

14. Cum Platonem audimus Palladem & amorem philosophos deos uo cantem, ita intelligamus, ut amor sit philosophus ratione uiæ, Pallas rastione termini.

15 Per extremorum & medij rationem, cognoscere possumus conuenis enter universi gradus sicin quinc posse dividi, in super ens, uerè ens, non uerè non ens, uerè non ens.

16 Per ipsum tale, uerè tale, semper tale, in Platonis doctrina debemus in-

telligere proprietatem intellectus, anima, & primorum corporum.

17 Si Siriani doctrinam sequamur conueniens est post unitatem totalis intellectionis, quæ & trisariam dividitur, in substantialem, potentialem & operativam, ponere trinarium intellectionis, partialis, scilicet participatæ & imaginariæ.

18 Quicquid dicant cæteri Platonici de rationalis animæ partium distin ctione, assero ego si \* id est rationalem partem in \* & \* diuio damus, eandem partem ut phantasiæ coniungitur \* dici, ut intelles

ctui 🛧 utsibiipsi.

19 Possibile est ut pars rationalis animæ nostræ quam secundum Peripas teticos possibilem intellectum uoco, ad hoc perueniat, ut sine coiunctione ne ad phantasmata discurrat & operetur.

20 Perfectius & nerius reperitur pulchritudo in intelligibilibus quam

insensibilibus.

21 Cum

21 Cum dicit Plato, amorem natum ex congressu Peniæ & Pori in hore tis Iouis, in natalibus Veneris dis discumbentibus, nihil aliud intelligit, quam in angeli mente tunc primum amorem, id est desiderium pulchritu dinis esse natum, cum in eo idearum splendor, imperfectius tamé resulsit.

22 Amor de quo in symposio loquitur Plato, in Deo nullo modo ese se potest.

23 Per duplice Venerem, de qua in symposio Platonis, nihil aliud intelli gere debemus, & duplicem pulchritudinem, sensibilem & intelligibilem.

24 Amor de quo Plotínus loquitur, non est cœlestis amor, de quo Plato

in fympolio, led illius uera & proxima imago.

25 Pugnantia quæ uidetur in dictis Orphei & Agotonis, quorum alter amorem antiquiorem omnibus dis dicit, alter iuniorem, perfectè solues mus si ad duplex deorum esse, intelligibile & naturale respexerimus.

26 Pulchritudo est in Deo per causam, in totali intellectu uerè essentialister totaliter, in particulari intellectu uerè partialiter essentialiter, in anima rationali uere participaliter, in uisibilibus cœli accidentibus imaginariè essentialiter totaliter, in subcœlestibus qualitatibus uisibilibus imaginariè participaliter, in quantitatibus imaginariè participaliter.

27 Cum dicit Plato, omne quod fit à causa fieri, referendum est perse ad

per le, & per accidens ad per accidens.

28 Cum dixit Plato in Timæo. Ex individua dividua ép substantia confia "
tam animam. per individuam substantiam animalem intellectum signifis
cavit, per dividuam animalem rationem.

29 Non est credendum in doctrina Platonis animam quicquam intellis gere per inspectionem ad ideas, nisi cum peruenit ad illum statum, qui est

fupremus gradus contemplatiuæ perfectionis.

Corrolarium. Errant qui credut secundum Platone, quod Ea que nos quotidie cognoscimus & intelligimus, in idearum lumine cognoscamus. 30 Modus cognoscendi per ideas est ille, cuius dixit Plato in Timeo pau cos homines esse participes, sed bene deos omnes.

31 Exponere in fabula Critig per quincy partus, quincy formas corporis,

omnino est inconueniens.

32 Per aliam uitam in Epinomide intelligere debemus connexionem partis cum suo toto, & credo idem esse, quod apud Cabalistas dicitur ses culum neutrum.

33 Qualiter uerum sit quod in Epinomide dicitur, Arithmeticam sciens tiam inter omnes speculatiuas maxime sacere ad selicitatem, intelligi pos

test per conclusiones nostras de mathematicis.

34 Per cœlum in Epinomide, quod dicit Plato, esse nobis causam omnis um bonorum, non idoneam cœli, sed ipsum cœlum, quod est cœleste anis mal intelligere debemus.

I 35 Per

35 Per necessitatis regnum in symposio Platonis, nihil aliud intelligere debemus quam superabundantiam naturæ alterius supra naturam eiuse

dem, & infiniti subra terminum.

36 Per demonstrationem Platonis in Phedro de animæ immortalitate, nec de nostris animis ut Proclus, Hermias, & Sirianus credunt, nec de os mni anima ut Plotinus & Numenius, nec de mundi tantum anima, ut Possidonius, sed de cœlesti qualibet anima probatur, & concluditur ims mortalitas.

37 Tempus essentialiter est in incorporeis, participatiue in corporeis.

38 Tempus ubi habet esse essentiale, habet esse totaliter extra animam. '

79 Tempus habet ab anima suum esse participatum, à prima quidem anima per modum essective causalitatis, ab ultima uerò per modum obiectis uè consequutionis.

40 Motus primi cœli, & unittersaliter, quilibet motus siue localis siue ala

terationis lecundario & per accidens tempore mensuratur.

41 Licet natura intellectualis simul omnia intelligat, non tamen hoc est per uirtualem & unitiuam continentiam, sed per mutuam penetrationem formarum, & indissociatam communicationem totius esse participati, id est formalis.

42 Per demonstrationem Platonis in Phedro de immortalitate anima, firmius demonstratur æternitas mundi, quàm per ullam rationem Arisio

telis in octavo Physicorum.

43 Sicut & uidetur et auditur homo ab homine per motionem sensus ad extra, ita & uidetur & auditur dæmon ab homine & à dæmone per mostionem sensus ad intra.

44 Cur homo non possit non uideri si sit præsens à recte disposito in postentia uissua, dæmon autem tunc solum uideatur cum uult uideri, ex mos

do quo unusquisos eorum uidetur haberi potest.

45 Bensus naturæ, quem ponunt Alchindus, Bacon, Guilelmus Parisients, & quidam alij, maxime autem omnes Magi, nihil est aliud quam sens sus uehiculi quem ponunt Platonici.

46 Cum dicit Plato, Neminem nisi inuitum peccare, nihil aliud intelligiatur quam illud quod Thomas tenet, scilicet, non posse esse peccatum in

voluntate nisi sit desectus in ratione.

47 Prouidentia est statuitiue in Deo, ordinatiue in intelligentia, exequus

tiuè in anima, denunciatiue in cœlo, terminatiue in toto uniuerlo.

48 Non folum per dicta in Epinomide & Philebo à Platone, in quibus dialogis expresse ponit Plato felicitatem in contemplatione, sed per dicta in Phedro de surore amatorio, constat secundum Platonem non esse felia citatem in actu amoris, quia suror non est selicitas, sed impetus concitans urgens & impellens ad felicitatem.

49 Ex

49 Ex eo nomine, quo Dei nominant amorem, patet diligenter aduers tenti, quod in actu amoris non est felicitas.

50 Ista propositio in Phedro: Omnis anima totius inanimati curam has

bet, simpliciter de quacun à uere anima, intelligenda est.

51 Ex dicto illo Platonis in Phedro, quod nisi anima hominis ea, quæ uè rè sunt, intuita esset, in hoc animal non uenisset, si rectè intelligatur, intelligatur quod opinio Plotini ponens transmigrationem animarum in brusta, non est ad mentem Platonis.

52 Ex oratione Socratis in Phedro ad Pana, habetur complete opinio

Platonis de felicitate,

53 Opinio Cratili de nominibus ita est intelligenda, non quod talia sint nomina, sed quod talia esse debent si sint recta.

54 Ideo dixit Socrates in Cratilo se somniare circa ideas, quia ideis non utimur in hoe statu, sed earum imaginibus proximis uel secundarijs.

55 Per unum in Sophistæ, intellige unum in aiteritate.

56 Dictum illud in Sophistæ, qui unum non dicit nihil dicit, illud est,

quod ab Aristotele dicitur, qui unum non intelligit nihil intelligit.

57 Dictum illud Platonis in Sophistæ de simulachris, quæ dicit dæmos nica Machinatione consicta, & si multis alijs modis possit uerificari, consueniens tamen est exponere per hoc, quod illa ut gradum medium in enstitate tenent dæmonico ordini proportionantur.

58 Venatio illa Socratis, de qua in Prothagora, convenienter per lex gradus potell sic describs, ut primus sit esse materia extrinsea, secundus esse particulare immateriale, tertius esse universale, quartus esse rationale, quintus esse particulare intellectuale, sexus esse totale intellectuale, in ses primo tanquam sabbato cessandum est à venatione.

59 Quod dicitur in Euthydemo: Non in habitu, led actu consistere felicie

tatem, intellige de actureflexo.

60 Per id quod in Lachate dicitur, quorum cun quell cientia, non esse alis am corumdem ut preteritorum, aliam ut præsentium, aliam ut futurorum, illud potest intelligi tritum apud Peripateticos, non esse scientiam nisi us niversalem.

61 Dichum illud Platonis in Gorgia, li orator scitiusta, est iustus, dico abs solute secundum se non ut ad hominem, tantum posse saluari, si unum ab

alio effe intelligamus non formaliter, led illatiue.

62 Licet ratio Platonis in Phedone per uiam cotrariorum absolute non concludat, expositis tamen à Cebete ad hominem, aliquid concludit.

Conclutiones numero X. lecundant opinionem propriam in doctrina Abuca-

1 Cum dixit Abucate Auenam animam elle supra tempus, intelligens

dum est de anima absoluta secundum substantiam, præscindendo ab os

mni operatione quæ competit ei in quantum est anima.

2 Cum dicit Abucaten, omnis anima nobilis tres habet operationes, di uinam intellectualem & animalem, ita est intelligendum, quod primam habeat per imaginem proportionalitatis, secundam per formalitatem par ticipationis, tertiam per proprietatem essentialitatis.

3 Cum dixit Abucaten, omnem causam primariam plus influere, per plus intelligas eminentiam modi causandi & intimitatem eius quod in re

producitur.

4 Quamuis dicit Abucaten, quod esse quod est primum creatum, est su per intelligentiam, non credas tamen illud secundum hypostasim esse die

stinctum ab intelligentia.

Cum dixit Abucaten, caulam primam superiorem esse omni narratios ne, no tam propter id habet ueritatem quod primo affert, quia scilicet cau sam ante se non habet, quam propter id quod secundario innuit, quia os mnia intelligibile unialiter antecedit.

6 Quod dicit Abucaten, intelligentiam esse substantiam quæ non diuis ditur, maxime est werum, per indiscretam in ea intelligibilium ad inuicem

penetrationem.

7 Ex præcedenti conclusione potest haberi, quomodo intelligendum, est dictum Abucaten, quod omnis intelligentia est plena formis.

8 Per ultimam propolitionem Abucaten possumus intelligere, quid sia bi uelitilla diuisio, quam fecit Plato in principio tractatus Timzi, & possumus scire, quod sub ea non comprehenditur anima nisi per uiam extres malis combinationis.

9 Ex antepenultima propolitione Albucaten colligi potest, quod decli nare plus ad sensum quam ad intellectum, non est animæ ut anima est, sed

ut cadens est.

Cum dicit Abucaten intelligentiam ut divina est regere res, intelligen dum est de regimine statuitiuo non ordinatiuo, qui ei competit ut intelligentia est.

Conclusiones de Mathematicis secundum opinionem propriam num.Lxxxv.

1 Mathematicæ non sunt ueræscientiæ.

2 Si felicitas sit in speculativa perfectione, mathematica non faciunt ad felicitatem.

Mathematicæscientiænon sunt propter se, sed ut uia ad alias scientias

guærendæ.

4 Sicut subiecta mathematicorum si absolute accipiantur intellectum nihil perficiunt, ita si ut imagines accipiantur superiorum immediate nos ad intelligibilium speculationem manu ducunt.

Sicut dictum Aristotelis de antiquis dicentis, quod Ideo errarunt in physica

phylica contemplatione, quia mathematice res phylicas tractarunt, ues rum esset, si illi materialiter mathematica non formaliter accepissent, ita est uerissimum modernos, qui de naturalibus mathematice disputant, natus ralis philosophiæ fundamenta destruere.

6 Nihil magis nociuum Theologo, quam frequens & assidua in mathe

maticis Euclidis exercitatio.

7 Sicus medicina mouet spiritus principaliter ut regunt corpus, ita mus si ca mouet spiritus ut seruiunt animæ.

8 Medicina sanat animam per corpus, musica aut corpus per animam.

- 9 Per Arithmeticam non materialem sed formalem, habetur optima uia ad prophetiam naturalem.
- 10 loachim in prophetifs suis alia uia non processit, quam per numeros formales.
- Per numeros habetur uia ad omnis scibilis inuestigationem & intelle chionem, ad cuius conclusionis uerificationem polliceor me ad infra scris ptas 74. quæstiones per uiam numerorum responsurum.

Quæstiones ad quas pollicetur se per numeros responsivium.

- I Vtrum sit Deus.
- 2 Vtrumsit infinitus,
- 3 Vtrum sit causa omnium rerum.
- 4 Vtrum sit simplicissimus.
- 5 Vtrum sit intelligens.

6 Quamodo Deus intelligat.

7 An sit dare naturam superiorem natura intellectuali.

8 An esse quiditatiuum rei sit intimius else quod habeat res.

- 9, Quid de humanitate in lua præcilisima abstractione possit prædicaeri, & quid non.
- 10 Quomodo elementa sint in coelo.

11: Quis modus debeatteneri in investigatione uniuscuius scibilis.

- 12 Vtrum supra naturam rerum corporalium sit dare naturam rationas: leminsorpoream.
- 13 Vtrum supra naturam rationalem sit dare naturam intellectualem.
- 1411 Vunim internaturam rationalem & intellectualem sit aliqua natura media.
- 15 Vtruminter naturam intellectualem & Deu sit aliqua natura media.
- 16 Vtrum in aliqua natura contradictoria se compatiantur.
- 17 Vtrum in aliqua matura coincidant contradictoria.
- 18 Quis numerus annoru sit naturalitet debitus vite boni mali hominis.
- 19 Quis sit numerus annorum naturaliter debitus uitæ hominis.
- 20 Quot sint gradus principales naturarum universi.
- 21 Vtrum natura corporea uttali litactiva vel tantum lit palsiva.

1 3 22 Quid

## Ioan.Pici Mirandulæ

22 Quid dicat corpus.

103

23 Vtrum sint in materia dimensiones interminatæ.

24 Vtrum sit melius Deum causare res, quam non causare.

25 Vtrum creatio rerum ad extra, procedat necessario à divina essentia in tribus personis hipostatizata.

26 Vtrum inter causam & causatum necessariò mediet aliquid.

- 27. Vtrum rectè multitudo scibilium ad decem predicamentorum nume rum sit reducta.
- 28 Quæ sit differentia inter modum intelligendi angelorum, & animas rum rationalium.
- 29 Quæ sit differentia in modum intelligendi Dei & angelorum.

30 Vtrum natura angelica sit quodammodo omnia.

31 Vtrum natura rationalis sit quodammodo omnia.

32 Vtrum possint esse plures Dei.

33 Vtrum detur infinitum in natura.

34 Quomodo differat infinitas quam Theologi attribuunt Deo ab illa, quam dicunt philosophi impossibile esse dari.

35 Vtrum Deus sit omnia in omnibus.

36 Quomodo differat esse creaturarum abesse Dei.

37 Quæ pertineant ad considerationem Theologi.

38 Quando futura sit seculi consummatio.

39 Quis & qualis erit rerum status in seculi consummatione.

40 Quæ opinio uerior de trinitate, Arrij, Sabellij, Eucliph, aut fidei cae tholicæ.

41 Vtrum formæ sensibiles sint intelligibiliter in angelo.

42 Vtrum in angelo sit aliud quam intelligens intellectio & intellectum.

43 Vtrum hæc in angelo realiter an ratione destinguantur.

44 Ntrum sit eadem natura mouentis & moti motu physico.

- 45 V. trum sit dare aliquid quod secundum suam naturam sit pura potentia, quam philosophi uocant materiam primam.
- 46 Vtrum mediatè uel immediatè & quomodo materia prima dependes at à Deò.
- 47. Vtrum omne quod est infra Deum sit compositum exactu & potens

48 Vtrum sit materia eiusdem rationis in omnibus.

lione.

49. Virum aliqua res creata possit esse immunis ab impersectione.

50 Quænaturæsint aptæselicitati.

51 Vtrum felicitas confistat in intellectu an in uoluntate.

522 Vemm quantitas sit per se uel participatiue uisibilis.

53 Verum natura intellectualis sit Deo semper unita.

54 Vtrum in natura intellectuali plus sit impersectionis & persectionis.

55 Cuius naturæ propria sit uera mobilitas.

56 Vtrum

56 Verum animæ conueniat modus scientiæ per uiam numerorum.

57 Quis sit primus modus prædicandi per se.

58 Quis sit secundus modus prædicationis per se.

59 Virum diffinitio inuestigetur per demonstrationem.

60 Quare solum de inhærentia passionis ad subiectum habetur scientia.

61 Verumanima rationalis sit materialis.

62 Vtrum sit incorruptibilis.

63 Vtrum uniuersaliter intelligat.

64 Vtrum sicut est dare mundum sensibilem ita sit dare mundum intellis gibilem.

65 Virum sit maior uel minor uumerus separatarum specierum quàm materialium.

66 Quare in opere secundæ diei non est dictum. Et uidit Deus quoniam bonum.

67 Quare sexta numeratio homo dicitur.

68 Quare sex diebus dicitur Deus omnia perfecisse.

69 Quid significat Deum septima die quieusse. 70 Vtrum distinguatur irascibilis à concupiscibili.

71 Que sit distinctio interpotentias anime cognoscitiuas.

72 Cur homines naturaliter appetant uictoriam.

- 73 Cur naturalis sit homini modus cognoscendi per rationem phantas six coniunctam.
- 74 Vtru in cœlo sint descripta & significata omnia cuilibet scienti legere.

Conclusiones numero X V. secundum propriam opinionem de intelligentia die ctorum Zoroastris & expositorum eius Chaldzorum.

Quod dicunt interpretes Chaldæi super primum dictum Zoroastris, De scala à tartaro ad primum ignem.nihil aliud significat quam seriem na turarum universi à non gradu materiæ ad eum, qui est super omnem gradum graduate protensum.

lbidem dico, interpretes nihil aliud per uirtutes mylteriales intelliges

re quam naturalem magiam.

Quod dicunt interpretes super dictum secundum Zoroastris de dus plici aére, aqua & terra, nihil aliud sibi uult, nisi quodlibet elementu, quod potest diuidi per purum & impurum, habere habitatores rationales & ira rationales, quod uero purum est tantum, rationales tantum.

4 Ibidem per radices terræ nihil aliud intelligere possunt quam uitam uegetalem, conuenienter ad dicta Empedoclis, qui ponit transanimatios

nem etiam in plantas.

5 Ex dicto illo Zoroastris, Ha Ha Hos, terra destet us ad filios, sequen do expositionem Osix Chaldxi, expressam habemus ueritatem de pecca to originali.

I 4 6 Dicta

6 Dicta interpretuin Chaldæorum super 11. aphorismo de duplicies briatione Bacchi & Sileni, perfecte intelligentur per dicta Cabalistarum de duplici uino.

Quæ dicunt interpretes super 14. aphorismo, persecte intelligentur

per ea, quæ dicunt Cabalistæ de morte osculi.

8 Magi in 17. aphorismo nihil aliud intelligunt per triplex indumena tum, ex lino, panno & pellibus, quam triplex anima habitaculum, cœleaste, spiritale, & terrenum.

9 Poteris ex præcedenti conclusione aliquid intelligere de pelliceis tue nicis, quas sibi fecit Adam, & de pellibus quæ erant in tabernaculo.

Per canem nihil aliud intelligit Zoroaster, quam partem irrationalem animæ & proportionalia, quod ita esse uidebit, qui diligeter dicta omnia expositorum considerauerit, qui & ipsi sicut & Zoroaster ænigmatice los quuntur.

Dictum illud Zoroastris, nec exeas cum transit lictor, persecte intellis getur per illud Exodi, quando sunt prohibiti Israelitæ exire domos suas

in transitu angeli interficientis primogenita Ægyptiorum.

12 Per Sirenam apud Zoroastrem nihil aliud intelligas quam partem as nimærationalem.

13 Per pueru apud interpretes nihil aliud intelligibile quam intellectum.
14 Per dictum illud Zoroastris, ad huc tres dies sacrificabitis, & non ule

tra, apparuit mihi per Arithmeticam superioris merchiauè illos compus tandi dies esse, in eo dicto expresse prædictum aduentum Christi.

15 Quid sit intelligendum per capras apud Zoroastrem, intelligit qui legerit in libro Bair quæ sit affinitas capris & quæ agnis cum spiritibus.

Conclusiones Magicænumero xxvi. secundum opinionem propriam.

- Tota Magia, quæ in usu est apud Modernos, & quam merito extermi nat ecclesia, nullam habet sirmitatem, nullum sundamentum, nullam ues ritatem, quia pendet ex manu hostium primæ ueritatis, potestatum has rum tenebrarum, quæ tenebras salsitatis, malè dispositis intellectibus obes sundunt.
- 2 Magia naturalis licita est, & non prohibita, & de huius scientiæ unis uersalibus theoricis sundamentis pono infra scriptas conclusiones secuns dum propriam opinionem.

3 Magia est pars practica scientiæ naturalis.

4 Exista conclusione & conclusione paradoxa dogmatizante 47.ses quitur, quod Magia sit nobilissima para scientiæ naturalis.

Nulla est uirtus in cœlo aut in terra seminaliter & separata, quam & as

ctuare & unire magus non possit.

6 Quodeunce siat opus mirabile, siue sit magicum, siue cabalisticu, siue cuiuscunce alterius generis, principalissime referendum est in Deum glos

riolum & benedictum, cuius gratia supercœlestes mirabilium uirtutum aquas super contemplatiuos homines bonæ uoluntatis quotidie pluit lis beraliter.

7 Non potuerunt opera Christi, uel per uiam Magiæ, uel per uiam Casbalæ sieri.

8 Miracula Christi non ratione rei factæ, sed ratione modi faciendi suæ diuinitatis argumentum certisimum sunt.

Nulla est Icientia, que nos magis certificet de divinitate Christi, quàm

Magia & Cabala.

- 10 Quod Magus homo facit per artem, facit natura naturaliter faciendo hominem.
- 11 Mirabilia artis Magice non fiunt nisi per unionem & actuationem eo rum, quæ seminaliter & separatæ sunt in natura.
- 12 Forma totius Magicæ uirtutis est ab anima hominis stante, & non cas
- 13 Magicam operari non estaliud quam maritare mundum. (dente. 14 Si qua est natura immediata nobis, quæ sit uel simpliciter uel saltem ut
- multum rationaliter rationalis, Magicam habet in summo, & eius particie patione potest in hominibus esse perfectior.

15 Nulla potest esse operatio Magica alicuius esticaciæ, nisi annexum ha

beat opus Cabalæ explicitum uel implicitum.

- 16 Illa natura, quæ est Orizon temporis æternalis, est proxima Mago, sed infra eum.
- 17 Illius naturæ, quæ est Orizon temporis & æternitatis propria est Ma gia, inde est petenda per modos debitos notos sapientibus.

18 Illius natura que est Orizon eternitatis temporalis, est Mago proxi-

ma, sed super eum & ei propria est Cabala.

- 19 Ideo uoces & uerba in Magico opere efficaciam habent, quia illud in quo primum Magicam exercet natura, uox est Dei.
- 20 Quelibet uox uirtute habet in Magia, inquatum Dei uoce formatur.
- 21 Non significatiuz uoces plus possunt in Magia, quam significatiuz, & rationem conclusionis intelligere potest, qui est profundus ex przees denti conclusione.

22 Nulla nomina ut lignificativa, & inquantum nomina sunt, singula & per se sumpta, in Magico opere virtutem habere possunt, nisi sint Hebraiz ca, uel inde proxime derivata.

23 Quilibet numerus præter ternariu & denarium funt materiales in Ma gia, isti formales sunt, et in Magica Arithmetica sunt numeri numeros tim.

- 24 Ex secretioris philosophiz principis necesse est confiteri, plus posse characteres & siguras in opere Magico, quam possit que cunque qualis tas materialis.
- 25 Sicut characteres sunt propris operi Magico, ita numeri sunt propris

operi Cabalæ, medio existente inter utrosque & appropriali per declinas tionem ad extrema usu literarum.

26 Sicut per primi agentis influxum îi sit specialis & immediatus, fit aliquid quod non attingitur per mediationem causarii, ita per opus Cabalg si sit pura Cabala & immediata sit aliquid, ad quod nulla Magia attingit.

Conclusiones numero XXXI. secundum propriam opinionem de modo intelligendi hymnos Orphei secundum Magiam, id est secretam divinarum rerum naturalium di sapientiam à me primum in eis répertam.

Sicuts secretam Magiam à nobis primum ex Orphei hymnis elicitam, fas non est in publicum explicare, ita nutu quodam ut in infrascriptis siet conclusionibus eam per aphorismorum capita demonstrasse utile erit ad excitandas contemplatiuorum mentes.

2 Nihil efficacius hymnis Orphei in naturali Magia, si debita musica, as nimi intentio, & cæteræ circumstantiæ, quas norunt sapientes, fuerint ads

hibitæ.

Nomina deorum, quos Orpheus canit, no decipientium demonum, à quibus malum & non bonum prouenit, sed naturalium uirtutum, diuis natum funt nomina, à uero Deoin utilitatem maxime hominis, si eis uti sciucrit, mundo distributarum.

1 Sieuthymni Dauid operi Cabalæ mirabiliter deferuiunt, ita hymni

Orphei operi uere licitæ, & naturalis Magiæ.

7 Tantus est numerus hymnorum Orphei, quantus est numerus cum quo Deus triplex creavit seculum, sub quaternarii Pythagorici forma nu meratus.

6 Qantumcunque uirtutum naturalium uel diuinarum eadem est prose prietas Analogica, idem etiam nomen, idem hymnus, idem opus, seruata proportione, & qui tentauerit exponere uidebit correspondentiam.

Z , Qui nescierit persecte sensibiles proprietates per viam secretæ Analo

giæintelleckuarizare, nihil ex hymnis Orphei sanum intelliget.

Qui profunde & intellectualiter divilionem unitatis Venerez in trinitatem Gratiarum, & unitatis fatalis in trinitatem Parcarum, & unitatis Saturnie in trinitatem Iouis, Neptuni & Plutonis intellexerit, uidebit mo dum debite procedendi in Orphica theologia.

balæsecundum appropriata timorilsaac.

rit pech leieum attrahet, qui circa primariam animalem trinitatem operatus non fuerit.

12. Per octonarium numerum hymnorum maritimorum, corporalis na-

13 Idem

13 Idem est Typhon apud Orpheum, & Zamael in Cabala.

14. Si quis in opere precedentis conclusionis intellectualiter operabitur, per meridiem ligabit septentrionem, si uerò mundialiter per totum operabitur, iudicium sibi operabitur.

15 Idem est nox apud Orpheum, & Ensooh in Cabala.

16 Ex præcedenti conclusione potest quis rectius exponere quam expos nat Proelus, quid sibi uelit illud dictum theologi inducentis opifice mun dinoctem consulentem de opificio mundano.

17 Ex eisdem dictis potest intelligi, cur in symposio Adiotima Poros con silij filius, & lesus in sacris literis angelus magni consilij nominetur.

18 Anima aquea ut inferiora generat, superiora contemplatur, in seipsa se sistit, triplici hymno, Maris, Neptuni & Oceani ab Orpheo decantatur.

19 Nihil habebit firmum in opere, qui Vestam non attraxerit.

Per septennarium hymnorum paternæ menti attributorum, Prothos gni, Palladis, Saturni, generis Rhee, legis Bacchi, potest intelliges & pros fundus contemplator de seculi consummatione aliquid coniectare.

21 Opus præcedentiu hymnoru nullum est sine opere Cabalæ, cuius est propriu practicare omnem quatitatem sormalem, continua & discretam. 22 Qui Heroas in duplices no diuiserit, natiuos et aduetitios, sepe errabit.

23 Qui Apollinem adibit, mediabit opus per Bacchum Trietericum, & consummabit per nomen ineffabile.

24 Non inebriabitur per aliquem Bacchum, qui suæ Musæ prius copus latus non suerit.

25 Per quaternarium hymnorum primæ forme mundane attributorum sui formabilis natura nobis designatur.

26 Qui perfecte in animam redierit, primæ formæ sua forma æquauerit.

27 Qui precedentis conclusionis opus tentauerit, louem adibit tertium, ut uiuentem non ut uiuiscantem.

28 Frustra adit naturam & Protheum, qui Pana non attraxerit.

29 Sicut post universalem animationem est particularis animatio, ita post universalem providentiam est particularis providentia.

36 Ex præcedenti conclusione sciri potest, cur Ouidius in execratione in Ibin, postquam inuocauit nomen quod terram regit & aquam. Tertram inuocat & Neptunum.

31 Qui annotauerit diligenter dictà ab Aristotele in expositione desinistionis de anima, uidebit cur Orpheus Palladi & Veneri uigilantiam attribuerit.

Conclusiones Cabalista numero LXXI. secundum opinionem propriam, ex splis Hebraorum sapientum fundamentis Christianam religionem maxime confirmantes.

1 Quicquid dicăt cæteri Cabaliste, ego prima dinisione scientiă Cabalæ in scienz in scientiam Sephirot & Semot, tanquam in practicam & speculatiuam

distinguerem.

Quicquid dicant alij Cabalistæ, ego partem speculatiuam Cabalæ quadruplicem dividerem, correspondentes quadruplici partitioni philo sophiæ, quam ego solitus sum afferre. Prima est scientia, quam ego uoco Alphabetariæ revolutionis, correspondentem parti philosophiæ, quam ego philosophiam catholicam uoco. Secunda, tertia & quarta pars est trip plex Merchiana, correspondentes triplici philosophiæ particularis, de di uinis, de medijs & sensibilibus naturis.

Scientia quæ est pars practica Cabalæ, practicat totam metaphysicam

formalem & theologiam inferiorem.

4 Ensoph non est alis numerationibus connumeranda, quia est illaru numerationum unitas abstracta & connumerata, non unitas coordinata.

Quilibet Hebræus Cabalista secundum principia & dicta scientiæ Cabalæ, cogitur ineuitabiliter concedere de trinitate & qualibet persona diuina, patre, filio, & spiritu sancto illud præcise sine additione, diminuatione autuariatione, quod ponit sides catholica Christianorum.

Corrolarium. Non folum qui negant trinitatem, sed qui alio modo eam ponunt, quàm ponat Catholica ecclesia, sicut Arriani, Sabelliani, & similes, redargui possunt maniseste si admittantur principia Cabalæ.

6 Tria magna Dei nomina quaternarii, quæ sunt in secretis Cabalistaz rum per mirabilem appropriationem tribus personis trinitatis ita debere attribui, ut nomen 

fit patris, nomen 

fit silii, 

nomen sit spiriz tussancti, intelligere potest, qui in scientia Cabalæ suerit profundus.

Nullus Hebræus Cabalista potest negare, quod nomen Iesu, si eum secundum modum & principia Cabalæinterpretemur, hoc totum præcisse Anihil aliud significat, id est Deum Dei filium patrisés sapientiam per tertiam diuinitatis personam, quæ est ardentissimus amoris ignis, naturæ

humanæ in unitate suppositi unitum.

8 Expræcedenti conclusione intelligi potest, cur dixerit Paulus: Das tum esse lesu nomen, quod est super omne nomen, & cur in nomine lesu dictum sit, omni genu slecti, cœlestium, terrestrium, & infernorum, quod etiam est maxime Cabalisticum, & potest ex se intelligere, qui est prosundus in Cabala.

9 Si qua est de nouisimis temporibus humana coniectura, inuestigare possumus per secretisimam uiam Cabalæ suturam esse cosummationem seculi hinc ad annos quingentos, & quatuordecim, & dies uigintiquing.
10 Illud quod apud Cabalistas dicitur \*\taillud est sine dubio, quod ab Orpheo Pallas, à Zoroastre paterna mens, à Mercurio Dei silius, à Pytha gora sapientia, à Parmenide sphæra intelligibilis nominatur.

Modus quo rationales animæ per archangelu Deo facrificantur, qui à Caba=

Digitized by Google

à Cabalistis non exprimitur, non est nisi per separationem animæ à corpo re, non corporis ab anima nisi per accidens, ut contigit in morte osculi, de quo scribitur præciosa in conspectu domini mors sanctorum eius.

Non potest operari per puram Cabalam, qui non estrationaliter in-

tellectualis.

13 Qui operatur in Cabala sine admixtione extranei, si diu erit in opere, morietur ex binsica, & si errabit in opere aut non purificatus accesserit,

deuorabitur ab Azazele per proprietatem iudicij.

14. Per literam Scin, que mediat in nomine lesu, significatur nobis Caba listice, quod tum perfecte quieuit tanquam in sua perfectione mundus, cum lod coniunctus est cum Vau, quod factum est in Christo, qui suit ues rus Dei silius & homo.

15 Per nomen Iod, he, uàu, he, quod est nomen inessabile, quod dieut Cae balistæ suturum esse nomen Messiæ, euidenter cognoscitur suturum eum Deum Dei silium per spiritum sanctum hominem sactum, & post eum ad persectionem humani generis super homines paracletum descensurum.

16 Exmysterio trium literarum, quae sunt in dictione Sciabat, id est possumus interpretari Cabalistice tunc sabatizare mundum, cum Dei sie sius sit homo, et ultimo suturum sabbatum cum homines in Dei silium res

generabuntur.

17 Qui sciuerit quid est uinum purissimum apud Cabalistas, sciet cur die xerit Dauid: Inebriabor ab ubertate domus tuze, & quam ebrietatem die xerit antiquus uates Museus esse felicitatem, & quid significent tot Bace

chi apud Orpheum.

18 Qui coniunxerit Astrologiam Cabalæ, uidebit quod sabbatizare & quiescere couenientius sit post Christum die dominico quam die sabbati.
19 Si dictum illud prophetæ, Vendiderunt iustum argento, Cabalistice exponamus, nihil aliud nobis significat quam hoc scilicet, ut Deus redem ptor uenditus suit argento.

20 Si interpretationem fuam adverterint Cabalistæ super hac dictione \*\* quæ significat tunc, de trinitatis mysterio multum illuminabuntur.

Qui coniunxerit dictum Cabalistarum dicentium quod illa numerazio, que dicitur instus & redemptor, dicitur etiam Ze, cum dicto Thalmu tistarum dicentium, quod se la cibat sicut Ze portans crucem suam, uides bit quod illud quod suit in Isac præsiguratum, suit adimpletum in Christo, qui suit uerus Deus uenditus argento.

22 Per dicta Cabalistarum de rubedine Esau. & dictum illud quod est in libro Bresit Rhaba, quod Esau suit rubeus, & rubeus eum ulciscetur, de quo dicitur, quare rubeum uestimentum tuum, habetur expresse quod Christus de quo nostri doctores eundem textum exponunt, ille erit, qui

tiltionem faciet de uirtutibus immundis.

K 23 Pc

23 Per illud dictum Hieremiæ, laceravit uerbum suum, secundum expositionem Cabalistarum habemus intelligere, quod Deum sanctum & bes

nedictum lacerauit Deus pro peccatoribus.

Per responsionem Cabalistarum ad questionem, quare in libro nume rorum coniuncta est particula mortis Mariæ, particula uitulæ rusæ, & per expositionem eorum super eo passu, ubi Moyses in peccato uituli dixit, Deleme, & per dicta in libro Zoar super eo textu. Et eius siuore sanati sumus, redarguuntur ineuitabiliter Hebræi dicentes, non suisse conuenis ens, ut mors Christi satisfaceret pro peccato humani generis.

25 Quilibet Cabalista habet concedere, quod Messias eos à captiuitate

diabolica & non temporali erat liberaturus.

26 Quilibet Cabalista habet concedere ex dictis doctorum huius sciena tiæ hocmaniseste dicentium, quod Peccatum originale in aduentu Messiae expiabitur.

27 Ex principijs Cabalistarum euidenter elicitur quod per aduentum

Messiæ tolletur circumcisionis necessitas.

28 Per dictionem \* ,quæbis ponitur in illo textu, In principio creauit Deus cœlum & terram, ego credo significari à Moyse creationem naturæ intellectualis, & naturæ animalis, quæ naturali ordine præcessit creationem cœli & terræ.

29 Quod dicitur à Cabalistis, quod linea uiridis girat uniuersum, cone uenientissime dicitur ad conclusionem ultimam, quam diximus ex mene

te Porphirij.

30 Necessario habent concedere Cabalistæ secudum sua principia, quod uerus Messias suturus est talis, ut de eo uerè dicatur, quod est Deus & Dei silius.

31 Cum audis Cabalistas ponere in Thesua informitatem, intellige infor

mitatem peraccidentiam ad formalitatem non per privationem.

32 Si duplex aleph quod est in textu, Non auferetur sceptrum &c. consiunxerimus ad duplex aleph quod est in textu, Deus possedit me ab inistio, & duplex aleph quod est in textu. Terra autem erat inanis, per uiam Cabalæ intelligemus ibi lacob de illo uero Messia locutum, qui fuit Iesus Nazarenus.

33 Per hanc dictionem, quæ scribitur per Aleph, lod & Schin (& signifie cat uirum) quæ Deo attribuitur, cum dicitur uir belli, de trinitatis mystes

rio per uiam Cabalæ perfectissimè admonemur.

\* 34 Per nomen quod tribus literis scribitur, he, uau, et aleph, quod nomen Deo proprissimè attribuitur, & maxime convenienter, non solum ad Cabalistas, qui hoc expresse sæpius dicunt, sed etiam ad theologiam Dionye si Areopagitæ, per uiam Cabalæ trinitatis mysterium cum possibilitate incarnationis nobis declaratur.

Digitized by Google

35 Si Deus in le ut infinitum, ut unu, & lecundum le intelligatur, ut fiend hil intelligimus ab eo procedere, led leparatione à rebus, & omnimo dam fui in leiplo claulionem, & extrema in remotilsimo fuæ divinitatis recellu profundam ac solitariam retractionem, de co intelligimus ipso penitisis me in abyllo luarum tenebrarum le contegente, & nullo modo in dilatas tione ac profusione sugri bonitatu ac fontani splendoris se manifestante, 36 Expræcedenti conclusione intelligi potest, cur dicatur apud Cabalie stas, quod Deus induit sedecem uestimentis quando creauit seculum. 37 Qui intellexerit in dextrali coordinatione subordinationem pietatis ad sapientian, perfecte intelliget per uiam Cabalæ, quomodo Abraham in die suo per rectam lineam uidit diem Christi & gauisus est. 38 Effectus qui sunt sequuti post mortem Christi, debent convincere quemlibet Cabalistam, quod lesus Nazarenus suit uerus Messias. 39 Ex hac conclusione & prigetima superius possta lequitur, quod quilie bet Cabalista habet concedere, quod interrogatus lesus quis esset, rectife simè respondit dicens, Ego sum principium qui la quor nobis. 40 Hochabent ineuitabiliter concedere Cabalista, quod uerus Melsias per aquam homines purgabit. 41 Sciri potest in Cabala per mysterium Mem clausi, cur post se Christus milerit paraçletum. milerit paracletum.
42 Scieus per fundamenta Cabala, quam recte dixerit lesus, Antequam nasceretùr Abraham ego sum. 42 Per, mysterium duarum literarum Vau & lod, scieur quomodo ipse Melsias ut Deus suit principium sur pomo. 44 Scitur ex Cabala per mysterium partis septentrionalis, cur judicabit Deus fernium perignem, in ... As Sciur in Cabala apertisime cur Dei filius cum aqua baptilmi uence rit, & spiritus sanctus cum igne.

46 Per eclipsation & Solis, que accidit in morte Christi, sciri potest secure du fundamenta Cabale, quod tunc pallus est filius Dei & verus Melsjas. 47 Qui sciet proprietatem Aquilonis in Cabala sciet cur Sathan Christo promisit regna mundi si cadens eum adorasset. 48 Quiequid dicant cateri Cabalilica, ego decem lphæras, lic decem numerationibus correspondere dicquitab Edificio incipiendo, supiter fit Equarta, Mars quinea, Sol fexta, Saturnus leptima, Venus octaua, Mers curius nonæ, Luna decimæ, tum supra,ædisicium sirmamentum tertig, pri ranni mobile letinde igglum empyreum prime. 49 Quiscuirit correspondentiam decem praceptorum ad prohibentia per coiunctionem unitatis Astrologica cum veritate theologica videbit senfundamento nostro præcedentis conclusionis, quicquid alif dicant Ca abalife primu præcepum primænumerationi correspondere, secundum 20000

lecunda, tertiu tertie, quartu leptima, quintu quare, lextu quinta, leptis, mum honæ, octauum ottauæ, nonum fextæ, decimum decimæ. so. Cli dicut Cabaliste à septima & octava petedos filios, ità dicas in Mer chiana inferiori accipi, ut ab una petatur ut det, ab altera ne prohibeat, & qua det & qua prohibeat potest intelligere ex pracedentibilis conclusio nibus qui fuerit interfigens in Affrologia & Cabala. si Bicut fuit Luna in Sa omone ita fuit plenus Bolin uero Messia qui fu it lesus, & de correspondencia ad diffinucionem in Sedechia potest quis consectare si profundatin Cabala. 52 Exprecedeti coclusione intelligi potest, cur cuangelista Maethaus in quatuordecim illis generationibus ante Christum qualdam diriiserit. 53 Cum fieri lucem nihil sit aliud quam participare lucem, conueniens est ualde illa Cabalistarum expositio, ut in li, frat sux, per sucem speculum lucens intelligamus, of in li, facta est lux, speculum non lucens. 54 Quod dicunt Cabalista, beatisticandos nos in speculo sucente reposis to lanctis in futuro lecuto, ideffi ellipre cile lecquendo fundamenta eorum. cum eo, quod nos dicimus beatificandos fanctos in filio. 55 Quod dicunt Cabaliste lumen reposituitifice triplo succreptus quam lumen relictum, mirabiliter condenti Arithmetica Pythagorica. 56 Qui sciuerit explicare quaternarium in denarium, habebit modum n ilt petitus Caballe deducetidi ex domine meffabili nomen 72. lites 37 Per precedentem conclusionem potest intelligens in Arithmetica for mali intelligere, quod operari per Sceniailiphoras est propriim rationas 58 Rectius forer illud Becadmin, quod ponit glofa Chaldaica fuper die ctionem Brelit, exponere de lapientialib. ideis, quam de triginta duabus uijs ut dicunt alij Cabaliste, utrunque tamen est rectum in Cabala. 59 Qui profunde confideraveril duadruplicem feru flatum, primo unio nis of labilitate manlibinis, lecudo processionis, terno reutessonis, quare to beatific reuniohis, uidebit literam Beih cum prima liter primu, cum medja,medium, cum ultimis, ultinia operari का में भेगम का महुरेग अपने अ so Expracedenti conclusione potelt contemplatiuus homeintelligere, cur lex Dei à Beth licera incipit, de qua leribitur, quod ellumua culata, quod erat cum eo cucla compenelis; quod elt confictions aminas; quod tack date findhim mitempore hio non in man decination and in findhim mitempore 61 Per, eandem conclusione al Miripoteft; que didem filius qui ch sapien tia pairis, elt qui binnia unitiin patre, & per quein omnia facta funt, & à quố ố mitia contierculicur, & iri quo demum fablactizant ominiau antique 62," Qui profunde confiderauerit nouenarium beatitudinum numes rum de quo apud Watthstum in euangelio, uidebit illas mitubilites comuenire nouenario nouem numerationum, quæ sunt infra primam, que est

inaccessibilis diuinitatis abyssus.

63 Sicut Aristoteles diviniorem philosophiam, quam philosophi antis qui sub fabulis & apologis velarunt, ipse sub philosophicæ speculatios nis facie dissimulavit, & verborum brevitate obscuravit, ita Rabi Moysses Aegyptius in libro, qui à Latinis dicitur dux neutrorum, dum per sus perficialem verborum corticem videtur cum philosophis ambulare, per latentes profundi sensus intelligentias mysteria complectitur Cabalæ.

64 In textu, Audi Ifrael dominus Deus noster dominus unus, rectius est ut intelligatur ibi collectio ab inferiori ad superius, & à superiori ad infe

rius, quamab inferiori ad superius bis.

65 Rectius est, ut Amen Tipheret dicat & regnum, ut per uiam numeri

ostenditur, quam quod dicat regnum tantum, ut quidam uolunt.

66 Ego anima nostram sic decem Sephirot adapto, ut per unitaté suam sit cum prima, per intellectum cum secunda, per rationem cum tertia, per superiorem concupiscibilem cum quarta, per superiorem irascibile cum quinta, per liberum arbitrium cum sexta. E per hoc totum ut ad superiora rase conuertitur cum septima, ut ad inferiora cum octaua, E mixtum ex utroque potius per indisferentiam uel alternariam adhæsionem quam sir multaneam continentiam cum nona, E per potentiam qua inhabitat prismum habitaculum cum decima.

67 Per dictum Cabalistarum, quod Cœli sunt ex igne & aqua, simul & ueritatem theologică de ipsis Sephiroth nobis manisestat, & philosophis cam ueritatem, quod elemeta in cœlo sint tantu secundu activa uirtutem.

68 Qui sciuerit quid sit denarius in Arithmetica formali, & cognouerit matură primi numeri sphærici, sciet illud quod ego adhue apud aliquem Cabalistam non legi, & est quod sit fundamentum secreti magni Iobelei in Cabala.

69 Ex fundamento præcedentis coclusionis sciri pariter potest secretum quinquaginta portarum intelligentiæ, & millesimæ generationis, & res

gni omnium seculorum.

70 Per modum legendi sine punctis in lege, & modus scribendi res diuis nas, & unialis continentia per indeterminatum ambitum rerum diuinas rum nobis ostenditur.

71 Per id quod dicunt Cabalistæ, de Aegypto, & attestata est experiene tia, habemus credere, quod terra Aegypti sit in Analogia & subordinatio nis proprietatis potentiæ.

72 Sicutuera Astrología docet nos legere in libro Dei,ita Cabala docet

nos legere in libro legis.

NONINGENTARYM CONCLYSIONYM IOAN.
PICI MIRANDYLAE FINIS.

K 3 IOAN

## Ioan.Pici Mirandulæ

114

## IOANNES PICVS MIRANDV.

🤼 POLOGIAM nostram dicaul tibi Laurenti Medices, ut rem non utice (Deum testor) uisam mihi dignam tanto uiro, sed tibi eo iure debitam. quo mea omnia iampridem tibi me debere intelligo. hoc enim habeas perfualissimum, quicquid ego aut fum, aut fum futurus, id turim esse Lau renti,& futurum lemper in posterum. Minus dico quam uellem, & uerba omninò frigidiora hæc, quàm ut fatis exprimat quod concipio, id est, quo amore, qua fide, qua observantia & prosequar, & à multis iam annis suetim te prosequutus. Moueor cum pluribus in me collatis officijs, amantissimum animum tuum planete. stantibus, tùm tuis non tàm fortunæ quâm animi, iis sem graris imô tibi peculiaribus bonis, que narrare in presentia pudor me non sinit tuus. Redeo ad Apologiam, quam hilari quælo suscipias fronte, exiguum sane munus, sed sidei meæ, sed observan tiæ profecto in omne tempus erga te maxime non leue testimonium. quam, si forte eueniat, ut à magnis, quibus es semper occupatissimus, tractandis rebus attingas, memineris, non tam hoc iplum & properatum, scilicet opus potius, quam elaboratum & operis argumentum, ex alieno mihi, non meo lumendum fuisse iudicio: quam non ideireo illam nuncupatam tibi, ut quæ in menon est in me agnoscas ingenij aut doctrinæ præstantiam, sed ut scias, (nam dicam iterum) me quicquid sum, tuæ amplitudini esse deditisimum,

## I O A N N I S P I C I Mirandulæ & Concordiæ comitis Apologia.



vim nuper Romam uenissem, pedes, summi pontificis in nocentificia cita in nocentificia in nocentificia in nocentificia in nomen meritissi mum, de more deosculaturus, ut simul & ab instituto non discederem meo, commentandi tractandica semper aliquid de re siteraria, & rem facerem pro uiribus. dignam urbe Roma. gratiam principi Christiano, utilem mihi &

studiosis. nongentas de diuinis & naturalibus rebus quæstiones, proposui, ad quas, in publico doctissimorum hominum consessu, essem responsurus. Vix in publicum uenerant, cum inter aliquos, qui si non ingenium uel doctrinam, studium saltem bonarum artium in me probarent, obtres ctatorum turba multiplex assurexit. Et quanquam & fastidia, & nasos, & censuras, & omnino iudicia uniuscuiusque uaria esset uidere (utique ut semper accidit, cum nouum aliquid & non triuiale molimur) quinça serè tamen erant præcipua, quæ alius aliud, summussores isti, in me damnas rent: aliqui enim philosophiam & literas omnino capere, illud etiam (ut uiderentur scioli, quando quadentes, eiectum Adam de Paradiso, quod per scientiam boni & maliæqualem se dijs facere uoluit. Exterminandos pari

pari exemplo, de Christi curia, qui uolunt sapere plus quam oportet. Alfi non tam philosophiam, quàm hoc ipsum disputandi genus, & hanc de lis teris publice disceptandi institutionem, non approbare, ad pompam pos tius ingenii & doctrinæ ostentationem, quam ad comparandam erus ditionem esse illam, oblatrantes. nonnulli me audacem dicere & temeras rium. Qui hac ætate quartum, scilicet & uigesimum nondum natus ans num, de altissimis philosophiælocis. de sublimibus Christianæ theolos giæmysterijs, de incognitis disciplinis, in celebratissima urbe, in amplise simo doctissimorum hominum consessu, disputationem proponere non dubitarem. Multi no tam quod Romæ, quòd iuuenis, quàm quòd de tot numero, id est, de nongentis disputaturus essem quæstionibus, accusare, & superfluò, & ambitiose, & supra uires id factum calumniantes. Ex his autem qui sapientiam, id est, Theologiæ studium prositebanur, quidam fuere, qui conuiciis forte leuioribus non contenti, non iam audacem me, non temerarium, non gloriosum, sed magum, sed impium, sed nouum in Christi ecclesia hæresiarcham prædicarent. Fui ego (Deum testor) dubio diù consilio, diluenda hæc mihi obiectamenta, an silentio potius præters eunda essent:mouebant me, ut tacerem, duo precipue. Primum quòd ego & contentionis & iurgioru abhorrens, animi pacem, & quam mihi mea præstiterunt studia placidissimæ uitæ tranquillitatem, amaui semper, nec odi ullum magis scribendi munus, quam quod in disceptatione & amas rulenta quoquomodo altercatione sit constitutum, quippe qui no minus referre, quàm inferre iniuriam uel contumeliam, nec boni uiri duxerim ela se unquam, nec philosophi: alterum hoc ipsum erat, quòd & summi Pone zificis, cuius mihi meritò celebranda semper memoria, & ex sanctissimo apostolico senatu complurium iudício contentus, quorum & benignitas tem & beneuolentissimum in me animum obliuisci, nuquam aut possum aut debeo, uidebar facile & odium posse negligere, & conuicia hominum improborum, & profectò quod attinet ad cætera in hac eram sententia, utindignos illos existimarem, quibus aliquado responderem. Sed in uno mihi obiecto hæreleos crimine, hoc si facerem, uerebar ne quod no dilue. rem, uiderer crimen agnoscere. scribit autem & sapientissime Russinus, Esse quidem gloriosum Christi exemplo, patienter iniurias tolerare, at unam notam hæreleos qui ferat, uel dissimulet non esse Christianum.'& Hieronymus noster, quanta maxima potest animi contentione, clarisia ma exclamat uoce: Nolo in suspitione hæreseos quequam esse patientem. Tacere ergo no uult Hieronymus, & inuitum ociosum & hominem, pro fua qua potest authoritate ad scribendum trahit & impellit : quare, si qui funt, qui forte me tacere uellent, sciant sibi non mecum, sed cum Hierony. mo esse controuersiam, qui me tacere non uult, Hieronymo non audire, quis potest sine flagitio: ipso ergo suadete, imò cogente etiam, breuem ag gressus gressus sum asscribere apologiam, non ut quenqualacerem uel accusem, ied ut à maximo, quòd mihi iniuria obijcitur, impietatis crimine iure mes exculem.hoc quælo patiantur obtrectatores mei, eo animo, quo ego inis quam illorum oftensam passus sum semper, Patiantur, inquã, út qui Chris stianus de Christianis sum parentibus natus, qui uexillum Christi lesu in fronte gero, qui pro Christi side etiam obeam Jubens, quasi cum Paulo, hocipsis æquo animo audientibus, exclamem uoce. Non magus, non lus dæus sum, non lsmaelita, non hæreticus, sed lesum colo, & lesu crucem in corpore meo porto, per quem mihi mundus crucifixus est, & ego mudo. Denics cum & sanctitatis & sapientiæ, & id genus egregios titulos, nec mihi arrogem, necillis derogem, hunc unum mihi ipli, pro quo tuendo etiam sanguinem ultro effunda, quæso non demant, ut scilicet me possim dicere Christianum. Quod si concedunt, hæc eis no scribo, à quibus iam impetraui, quod tota nostra contendit apologia. Alijs scribo qui esse me, aut fuisse aliquando hæreticum credunt, uel suspicantur: quaquam autem principale propositu est hoc, ut ostendamus ab orthodoxo & catholico tramitenon me, sed illos deviare, qui me hæreticum calumniantur: tamen postquam scribendu est, dicemus & aliquid de his, quæ primo nobis oba iecta funt, ne meo filentio quafi culpæ cofcientia abuti pofsint, nostri obe trectatores. Erat autem quod uitio in primis dabant multi, hoc meu phis losophari, quibus hocloco, nihil sum responsurus, quia & causam philos lophiæleorlum agere, opere peculiari , elt confilium , & omninò fi turpe est dare se literis, colere bonas artes, & disciplinas, malo hanc culpã agno scere quàm deprecari.His etiã qui genus hoc disputandi,& hanc de Deo, de natura, de moribus publice disceptandi institutionem detestatur, mula ta non fum dicturus, quando hoc crimen, fi crimen est, commune est mis hi cum magnis uiris,imò cum probatilsimis, non folum nostræ, sed ferè omnium ætatum philosophis, quibus fuit certissimum, nihil ad consequendam quam quærebant ueritatis cognitionem sibi esse potius, quàm ut essent in disputandi exercitatione frequentissimi. Sicut enim per gyms nasticam, corporis uires firmiores fiunt, ita in hac quasi literaria palæstra, animi vires & fortiores longè & uegetiores euadut. Nec crediderim ego, aut Poetas aliud, per decantata Palladis arma, aut Hebræos cum ferrum sapientum symbolum esse dicunt, significasse nobis, quàm honestissima hoc genus certamina, adipiscendæ sapientiæ oppidò quàm necessaria: quo forte fit, ut & Chaldæi in eius genesi, qui philosophus sit futurus, ile lud desiderent, ut M**ars** Mercurium triquetro aspectu conspiciat, quasi si hos congressus, hæc bella substuleris, somniculosa & dormitans sutura sit omnis philosophia. Sed quòd attinet ad hæc ut dixi, malo authoritatis bus & præiudicijs magnorum uirorum, quam rationibus me defendere, illud uidetur operæ maioris, satisfacere his, qui ætate, ingenio, doctrina impa

impare dicunt me tam magnæ provinciæ, nee iuxta Horatin, consultisse humeros quid ferre ualeat, quid reculent. Profectò hic mihi difficilis ratio : defensionis, du si paré me dico, immodesti & desenimia sentientis; si inse pare fateor, temerarii & incolulti uideor nota lubiturus, graues incidi an: gultias, du non possum sine culpa de me promittere, quod no possum, & fine culpanő præstare. & quidé illud lob afferre possem, Spiritum esse in omnibus. & forfan audire eu Timotheo. Nemo cotemnat ado! escentiam tuã: led ex mea uerius hoc conscientia dixero, nihil in nobis esse magnum uel singulare, studiosum me forte & cupidu bonaru artium no inficiatus, docti tamé nomé mihi, nec uendico nec arrogo. Na ut scripsit aliquando Hermolaus meus.deliciæ Romanælinguæ,ætatis nostræspledor & glos ria, no potest no indoctus esse, qui se doctu credit. Quare, et quod ta gran de humeris onus impoluerim, no fuit propteres, quòd mihi conscius nos ftræ infirmitatis no effem, fed 🛊 fcieba hoc genus pugnis , id eft literarijs, esse peculiare, qd in eis lucru est uinci. quo fit ut imbecillissimus quis no detractare modò, sed appetere ultro eas, iure possit & debeat: quando qui dem qui fuccubit, beneficiu à nictore accipit, no iniuria, quippe qui per eu etlogupletior domu, id est doctior, et ad futuras pugnas reditinstructior. Hacspeanimatus ego infirmus miles, cum fortissimis omniu strenuissis misés tã graue pugna decernere, nihil lum ueritus, od tñ temere fit factum mer ne rectius utios, de euetu pugne, co de nostra ætate poterat os iudicas re,Restat ut his respondea, qui numerosa ppositaru reru multitudine of stendunt, quali hoc eoru humeris lederet onus, & no potius hic mihi loli, quatusqung est labor, esset exantlandus. Indeces profecto hoc, & moros sum pimis, uelle alieng industrig modum ponere, & ut inquit Cicero, in ea re, quæ eo melior, quo maior, mediocritate deliderare: omninò tam grã**di** bus aulis erannecelle me uel luccubere uel latisfacere. si latisfacere, no uideo, cur quod in decem præstare quæstionib. est laudabile, in nongentis etiam præstitisse, culpabile esset existimandum: si succumbere, erant habi-, turi undè accularent li me oderunt, li amãt unde excularent, quando in re tam graui, tam magna, tenui ingenio exiguaco doctrina adolefcete, homie nem, defecisse, uenia potiùs dignữ erat, 🛱 accusatione: quin & iuxta Po 🖦 , tam, bi deficiat uires, audacia certè laus est. 🛨 & 🛨 In magnis & no luisse , sat est. Quod si & nostra ætate, multi Gorgiam Leontinu imitari, no mos do de nongentis, led de omnibus etia omniu artium quæltionibus, foliti - lunting line laude proponere disputatione, cur mihi no lice**at, nel sine cul** pa, de multis quidem, led tamé certis & determinatis disputare. At super-. fluginquiunt, hoc & ambitiolum. Ego uerò no luperfluo modo, fed nes "cellario factuhocà me, cotendo. Quod & iplimea philosophadi ratione ှင်္တေပြderarint, inuiti etiá fateant, planè necelle est, qui enim se cuipiá ex phis alosophoru familijs addixerut, Thomæ uidelicet aut Scoto (qui nuc pluri ulls 23

mum in manibus) fauentes, possunt illi quidem, uel in paucaru quæstios num discussione, suz doctrinz periculu facere, at ego ita me institui, ut in mullius uerba iuratus, me per omnes philosophie magistros funderem, os mnes schedas excuterem, omnes familias agnoscerem. quare cu mihi de il lis omnib.esset dicendum,ne si priuati dogmatis defensor,reliqua post ha buissem, illi uiderer obstrictus. non pomerunt edam (si pauca de singulis proponerentur) non esse plurima, que simul de omnib. afterebantur. Nec id in me quilquã damnet, quòd me, Quocung ferat tempeltas, deferar ho spes. Fuit enim, cum ab antiquis omnib, hocobservatu, ut omne scriptoru gemus euoluentes, nullas quas possent comentationes non perlectas illes ctas preterirent: tu maxime ab Aristotele, qui ea ob causam avay vosus, id est lector,a Platone nuncupabatur,& profectò angustæ est mentis,intra unã se porticum, aut Academiam continuisse, nec potest ex omnibus sibi recte propriale legisse, qui omnes prius familiariter no agnouerit. Adde quòd in unaquace familia est aliquid insigne, quod non fit ei comune cum cætes ris. Ato ut à nostris, ad quos postremo philosophia peruenit, nunc exore diar, est in Ioanne Scoto uegetum quiddam at & discussum, in Thoma so lidu & equabile, in Ægidio terlum & exactum, in Francisco acre, & acutu, in Alberto priscum amplum & grande, in Henrico (ut mihi visum est) sem per sublime & uenerandum. Est apud Arabes in Auenroe sirmum & inconcullum, in Auepace, in Alpharabio grave & meditatum, in Auicenna diuinum atop Platonicum. Est apud Grecos in universum quidem nitida, in primis & casta philosophia, apud Simpliciū locuples & copiosa , apud Themistium elegans & compendiaria, apud Alexandrum constans & do cta, apud Theophrastum grauiter elaborata, apud Ammonium enodis et gratiofa. Et si ad Platonicos te conuerteris, ut paucos percenseam, in Pors phirio rerum copia & multijuga religione delectaberis, in lambly co secre tiorem philosophiam,& barbaroru mysteria ueneraberis, in Plotino pris uum quicquam non est, quod admireris, qui se undice præbet admirans dum, quem de diuinis diuine, de humanis longe supra homine, docta sermonis obliquitate loquentem, suadentes Platonici uix intelligunt, prætes reo magis nouicios, Proclum Asiatica fertilitate luxuriantem, et qui ab eo fluxerunt Hermiam, Damastum, Olympiodorum, & complures alios, in \_quibus omnibus illud > hip, id est diuinum, peculiare Platonicorum sym : bolum elucet semper. Accedit quòd si qua est secta, quæ ucriora incessat : dogmata, & bonas caulas ingenij calumnia ludificetur, ea ueritatë firmat, anon infirmat, & uelut motu quassatam flammam excitat, non extinguit. - hac ego ratione motus,non unius modò(ut quibuldam placebat) led 💁 🕆 mnigenæ doctrinæ placita,in medium afferre uolui , ut hac complurium fectarum collatione, hac multifariæ difculsione philolophiæ, ille ueritatis r-fulgor (cuius Plato meminit in epiftolis) animis nostris, quasi fol oriens

ex alto, clarius illucesceret. Quid erat si latinorum tantum, Alberti scilicet, Thomæ, Scoti, Ægidij, Francisci, Henricio philosophia, obmissis Græco rum Arabug philosophis tractabatur, quando omnis sapientia, à barbas ris ad Græcos, a Græcis ad nos manauit. Ita nostrates semper in philosos phandi ratione, peregrinis inuentis stare, & aliena excoluisse sibi duxerut Tatis.quid erat, cum Peripateticis egisse de naturalibus, nisi & Platonicos rum accersebatur Academia, quorum doctrina, & de divinis semper inter omnes philosophias, (Teste Augustino) habita est sanctissima, & à me nunc primum quod sciam (uerbo absit inuidia) post multa sæcula, sub dis sputandi examen, est in publicum allata. quid erat, & aliorum quotquot erant tractasse opiniones, si quasi ad sapientum symposium, asymboli ace cedentes, nihil nos, quod esset nostrum, nostro partum & elaboratum ins genio, afferebamus. Profectò ingenerosum est, ut ait Seneca, sapere solum ex commentario, & quasi maiorum inuenta nostræ industriæ uiam præ= cluserint, quasi in nobis effœta sit uis naturæ, nihil ex se parere, quod ueris tatem, si no demonstret, saltem innuat uel de longinquo. Quod si in agro colonus, in uxore maritus odit sterilitatem, certe tantò magis infœcudam animam, oderit illi complicita & associata diuina mens, quantò inde nobi lior longè proles desideratur: propterea non contentus ego præter coms munes doctrinas, multa de Mercurii Trimegisti prisca theologia, multa de Chaldæoru, de Pythagoræ disciplinis, multa de secretioribus Hebræo rum addidisse mysterijs, plurima quo per nos inuenta et meditata, de na turalibus & diuinis rebus, disputada proposuimus. Proposuimus primo Platonis Aristotelisés concordiam, a multis ante hac creditam, à nemine fatis probatam. Boëtius apud Latinos id se facturum pollicitus, non inue nitur fecisse unqua, quod semper facere uoluit. Simplicius apud Græcos idem professus ina id tam præstaret & pollicetur.scribit & Augustinus in Academicis no defuisse plures, qui subtilissimus suis disputationibus, idem probare conati sint, Platonis scilicet & Aristotelis eandem esse phis losophiam. Ioannes item Grammaticus, cum dicat apud eos tantum dissi dere Platone ab Aristotele, qui Platonis dicta non intelligunt, probandu tamen posteris hoc reliquit. Addidimus aut & plures locos, in quib. Scos ti & Thomæ plures, in quibus Auchrois & Auicennæ sententias, quæ di scordes existimantur, concordes esse nos asseueramus. Secudo loco, quæ in philosophia cũ Aristotelica tum Platonica excogitauimus nos, tũ duo & septuaginta nona dogmata, physica & metaphysica collocauimus, quæ si quis teneat, poterit, nisi fallor, quacuno de rebus naturalibus divinisos propositam quæstionem, longè alia dissoluere ratione, Es per eam edocea mur, quæ & legitur in scholis, et ab huius æui doctoribus colitur, philoso phia. Nec tàm admirari quis debet, me in primis annis, in tenera ætate, per quam uix licuit, ut iactant quidam, alioru legere commentationes, nouam afterre

afferre velle philosophiam, quam vel laudare illam si defenditur, vel dame nare si reprobatur, denice cum nostra inuenta hac, nostras ce sunt literas iu dicaturi, non authoris annos, sed illorum merita potius uel demerita nue merare. Est autem & præter illam, alía quam nos attulimus, noua per numeros philosophandi institutio, antiqua illa quidem, & à priscis Theolos gis, à Pythagora præfertim, ab Aglaophemo, à Philolao, à Platone, prios ribus & Platonicis observata, sed que hac tempestate, ut preciara alia, po steriorum incuria sic exoleuit, ut uix uestigia ipsius ulla reperiantur. Scrie bit Plato in Epimenide, înter omnes liberales artes & scientias cotemplas trices, pracipuam maxime & divinam elle scientiam numerandi: quarens item, Curhomo animal sapientissimum; respondet, Quia numerare nos uit.cuius fententie & Aristoteles meminit in problematis.Scribit Abuna far,uerbum fuisse Auenzoar Babylonij, Eum omnia nosse, quia nouerat numerare quæ uera esse nullo modo possunt, si per numerandi arté, cam artem intellexerunt cuius nuc mercatores in primis funt peritifsimi: quod & Plato testatur, exerta nos admonens voce, ne divinam hanc arithmetis cam, mercatoriam elle arithmeticam intelligamus. hac ego arithmeticam, quæita extollitur, cum mihi uidear, post multas lucubrationes exploratã habere, huiusce rei periculu facturus, ad quatuor & septuaginta quæstio. nes, quæ inter phylicas & diuinas principales exiltimantur, responsurum per numeros publiceme sum policitus. Proposuimus & magica theores mata, in quibus duplicem esse Magiam significamus, quarum altera dæs monum tota opere & authoritate constat, res medius fidius execranda & portentola, altera nihil elt aliud, cum bene exploratur, quàm naturalis phi losophiæ absoluta consummatio. V trius@ cum meminerint Græci, illam magiænullo modo nomine dignantes, you face nuncupant, hanc propria peculiario appellatione payein, quali perfectam fummamo scientiam uo cant. Idem enim ut ait Porphyrius, Perfarum lingua Magus fonat, quod apud nos diuinorum interpres & cultor,Magna autem , imo maxima ins ter has artes disparilitas & dissimilitudo, illa non modo Christiana res ligio, led omnes leges, omnis bene inftituta relpublica, damnat & execratur, hanc omnes sapientes, omnes coelestium & divinarum rerum studios sænationes, approbant & amplectuntur. illa artium fraudulentissima, hæc altior fanctioræphilofophia.illa irrita & uana,hæc firma fidelis & fo lida, illam quisquis coluit semper dissimulauit (quòd in authoris esset ignominiam & contumeliam ) ex hac fumma literarum claritas gloriace antiquitus, & penè semper petita, illius nemo unquam studiosus fuit uir philolophus, et cupidus discendi bonas artes, ad hanc Pythagoras, Empe docles, Democritus, Plato discendam nauigauêre, hanc prædicauerunt reuersi,lpha in archanis præcipuam habuerunt:illa ut nullis rationibus , ita nec certis probaturauthoribus, hac clarissimis quasi parentibus hones (tatal

Cata; duos præcipue habet authores Zamolxidem. que imitatus est Abei baris Hyperboreus, & Zoroastre non qui forte creditur, sed illum Oros masifilium. Vtriusque Magia quid sit, Platonem si percontemur, respons debit in Alcibiale, Zoroastris magiam, non esse aliud, quam divinorum seienniam, qua filios Persarum reges erudiebant, ut ad exemplar mundanæreipublicæ, suam ipsi regere rempublicam edocerentur. Respondebit in charmide, magiam Zamolxidis este animi medicinam, per quam scili= cetanimo temperantia, ut per illam corpori sanitas, comparatur. Horum utiligis portea perdirecunt Charondas, Damigeron, Apollonius, Hos stance & Dardanus, perstitir Homerus, quem ut omnes alias sapientias, ica hanc quo que; fub lui Vlyxis erroribus dilsimulatte, in poètica nostra Theologia, aliquado probabimus, perdicerum Eudoxus & Hermippus, 1 perliterunt serè omnes, qui Pythagopica Platonica in mysteria sunt persquati Exiunioribus autom qui em colfecerint de reperio, Achindum ArabemiRogerium Bachonem, & Guilielmum Parisiensem, & tepestare nostra uidi Antonium Cronicum, quanqua in maximis agendis tractan discrebus occupatissimu, quæillius tamen estingeni sublimitas & eles gantia, ut omnes alias liberales artes, ita hanc quoque pulcherrime attigille.Meminit & Plotinus, ubinaturæ ministrum, & non artisicem Mas gum demonstrat. Hanc Magiam probat affetteratif uir sapientissimus, alteram ita abhorreus, ut cum ad malorum damonum facra uocaret, res ctius effe dixerit ad fe illos , quàm fe ad illos accedere: & merito quide : ut ' enim illa obnoxium mancipatum 🔅 improbis potestatibus homin et eda 🛚 dit, ita hacillarum principem & dominum, illa denica nec artis nec scien= tiæ libi potelt nomen uendicare ; hæc altilsimis plena mylterijs , profun=' difsimam rerum fecrevifsimarum contemplationem; & demu totius nasi turæ cognitionem complectitur.hæc intersparsas Dei beneficio & inter= ' feminatas mundo uirtutes, quafi de latebris euacans in lucem, non tâm fa cit miranda, quam facienti naturæ fedula famulatur, hæc universi consens fum, quem significantius Græci ov unadian dicunt, introrsum perserutas tius rimata, & mutuam naturaru cognitionem habens perspectam, natiuas adhibens unicuio rei & luas illecebras, quæmagoru wyes nominan= tur,in mundi recessibus,in naturæ gremio,in proptuarijs arcaniis & Dei latitătia miracula, quasi ipsa sit artisex, promit în publicum: & siciit, agricola ulmos uitibus, ita Magus terram cœlo, id est, inferiora superiorum dotib.uirputibus a maritat, quo fit, ut quam illa prodigiosa & noxía, tam hæcdiuina & salutaris appareat ob hoc præcipuè quòd illa hominë. Dei hostibus mancipas, auocat à Deo, hac in ea operum Dei admirationem excitat, quam propenia charitas, fides ac ipes certils imè confequunt. Nes que enim ad religionem, ad Dei cultum quicqua promouet magis, quam alsidua contemplatio mirabilium Dei, quæ, ut per hanc, de qua agimus t in was 🖫

naturalem Magiam benè explorauerin us, in opificis cultum amorem ardetius animati, i lud canere copellemur. Pleni sunt cœli plena est omnis terra maiestate gloriæ tuæ. Et hæc satis de Magia, de qua hæc diximus, quod lunt plures, sicut canes ignotos semper adlatrant, ita & ipsi sæpè da mnant oderuntos que no intelligunt. Venio nuncad ea que ex ansiquis: Hebræorum mysterijs eruta, ad sacrosanctā & catholicam sidem confira mandam, attulí, quæ ne forte ab his quib. sunt ignota, comentitiæ nugæ, aut fabulæ çirculatorum existiment, uolo intelligat omnes, quæ & quaka sint, un de petita, quibus & Exclaris authoribus confirmata, quam reposte ta, quam diuina quam nostris hominibus, ad propugnadam religionem cotra Hebræorum importunas calumnias fint necessaria. Scribunt non: modò celebres Hebrzorum doctores, sed ex nostis quoque Esdras, His larius, & Origenes, Mosem non legem modò, quam quinque exaratam li. bris posteris reliquit, sed secretiorem quoq, et uezam legis enarrationem, in monte divinitus accepisse. Præceptum autem ei à Deo, ut legem quis dem populo publicaret, legis interpretatione nec traderet diteris nec ins uulgaret, sed ipse leste Naue tantum, tum ille, alijs deinceps soccedentibus sacerdotum primoribus, magna silentij religione reuelaret. & merito qui dem. satis enim erat uulgaribus, & per simplicem historiam nunc Dei pos tentiam, nunc in improbos iram, in bonos dementiam, in omnes iustis tiam agnoscere, & per dinina salutaria præcepta, ad benè beateque uis uendum & cultum ueræ religionis institui, at mysteria secretiora, & sub cortice legis rudio uerborum prætextu latitantia, altilsimæ divinitatis arcana, plebi palàm facere, quid erat aliud, quàm dare sanctum canibus, & inter porcos spargere margaritas: ergo hæc clam uulgo habere, perfectis communicada, inter quos tantu sapientiam loqui ait Paulus, non humas ni confili, sed divini pracepti fuit. Quem more antiqui quoque Philosos phi, sanctissime observarut, Phythagoras nihil scripsit, nisi paucula quas dam, quæ Damæ filiæ moriens commendauit. Ægyptiorum templis ins sculptæsphinges, hocadmonebant, ut mystica dogmata. per enigmatum nodos, à prophana multitudine inuiolata custodirent. Plato, Dioni que dam de supremis scribens substantijs. Per ænigmata, inquit, dicendum est, ne si epistola fortè ad aliorum peruenerit manus, quæ tibi scribimus, ab alijs intelligantur. Aristoteles libros primæ Philosophiæ, in quib. agit de diuinis æditos esse, & non editos dicebat. quid plura, lesum Christum uitæ magistru, asserit Origenes multa reuelasse discipulis, quæ illi, ne uuls go fierent communia, scribere nolucrunt: quod maxime confirmat Dio. nystus Arcopagita, qui secretiora mysteria, à nostræ religionis authorie Dus ex ras as rah o iamegon you om tating Wight of the gives de gives deadus extos ig elf ex animo in animum, sine literis, medio intercedente uerbo, ait, fuisse transfusa. Hoc codem penitus modo, cum ex Dei precepto, uera illa legis interpretatio

pretatio Mosi deitus tradita, reuelaretur dicta est Cabala, quod idem est apud Hebræos, quod apud nos receptio. ob id scilicet, quod illam doctri nam, non per literarum monumenta, sed ordinarijs reuelatiouum success sionibus, alter ab altero, quasi hæreditario iure reciperet. Veru postquam Hebræi à Babylonica captiuitate restituti, per Cyrum, sub Zorobabel ins staurato templo, ad reparandam legem, animum appulerunt, Esdras tunc ecclesiæ præfectus, post emendatum Moseos librum, cum plane cognos Aceret, per exilia, cædes, fugas, captiuitatem gentis Israeliticæ, institutum à maioribus morem tradendæ per manus doctrinæ seruari non posse, fu= turumo, ut libi divinitus indulta coelestis doctrina arcana perirent, quo's rum commentarijs non intercedentibus, durare diù memoria non potes rat, constituit, ut conuocatis, qui tunc superant sapientibus, afferret unusquilo in medium, quæ de mylterijs legis memoriter tenebat, adhibitisos notarijs, in septuaginta uolumina, tot enim ferè in synhedrio sapientes redigerentur. Qua de re qui mihi non credunt, audiant Esdram ipsum sic lo quentem: Exactis quadraginta diebus, locutus est altissimus dicens. Prio raque scripsisti in palam pone, legant digni & indigni, nouissimos autem Teptuaginta libros, conferuabis, ut tradas eos sapientibus de populo tuo, in his enim est uena intellectus, & sapientiæ sons, & scientiæ flumen, atos ita feci.Hec Esdras ad uerbum.Hi sunt libri scientie Cabale, in quib.merie tò Eldras uenam intellectus, id est inestabilem de supersubstantiali deitate theologia, sapientiz fontem, id est, de intelligibilibus angelicis de formis, exactam metaphylicam, & scientiæ flumen, id est, de rebus naturalibus fir missimam philosophiam esse, clara in primis uoce pronunciauit. Hi libri, Sixtus quartus Pontifex Max.qui hūc, sub quo niuimus feliciter Innocen tium octauum proxime antecessit, maxima cura studio & curauit, ut in pu blicam fidei nostræ utilitatem, Latinis literis mandarentur, jámos cum ille decessit, tres ex illis peruenerant ad Latinos. hi libri, apud Hebraos hac tempestate, tanta religione coluntur, ut neminem liceat nisi annos quadra ginta natum, illos attingere. hos ego libros, non mediocri impenía mihi cum comparallem, summa diligentia, indefessis laboribus cum perlegis sem, uidi in illis (testis est Deus) religionem non tam Mosaicam, & Chris stianam, ibi trinitatis mysterium, ibi uerbi incarnatio, ibi Messie divinitas, ibi de peccato originali, de illius per Christum expiatione, de cœlesti Hies rulalem, de casu dæmonum, de ordinibus angelorum, de purgatoriis, de inferorum pænis:eadem legi quæ apud Paulum & Dionysium, apud Hie ronymum & Augustinum quotidie legimus. In his ucrò quæ spectant ad philosophiam, Pythagoram prorsus audias & Platonem, quorum decres ta ita sunt fidei Christianæ affinia, ut Augustinus noster, immensas Deo gratias agat, quòd ad eius manus peruenerint libri Platonicorum, in ples num, nulla est ferme de re nobis cum Hebræis controuersia, de qua ex lis

bris Cabalistaru ita redargui couición non possint, ut ne angulus quidem reliquus, sit in que se condat. Cuius rei testem grauissimu habeo Antoniu Cronicu, uiru eruditissimu, qui suis auribus, cu apud eum essem in couis uio audiuit, Dattilu Hebræu, peritu huius scientiæ, in Christianoru prore sus de trinitate sententia pedib.manibus que descedere. Et ut reliquames di sputationis capita percensea, attulimus & nostra de interpretadis Orphei Zoroastrisœ carminib.sententiã.Orpheus apud Græcos fermè integer, Zoroaster, apud eos mancus, apud Chaldeos absolutior legis, ambo pri scæ sapientiæ crediti patres & authores. Nã ut tacea de Zoroastre, cuius frequens apud Platonicos, no sine summa semper ueneratione est métio, scribit Iamblicus Chaldeus, habuisse Pythagoram, Orphicam Theolos giam, tanqua exemplar, ad quam ipfe fuam effingeret formaretos philoso phiam.Quin idcircò tamé dicta Pythagorg facra nuncupari dicut, quòd ab Orphei fluxerint institutis, inde secreta de numeris doctrina, & quice quid magnum fublimeca habita Græca philofophia ut à primo fonte ma nauit. Sed qui erat ueterum mos theologoru, ita Orpheus suoru dogma tum mysteria fabularu intexit inuolucris, & poetico uelamento dissimus lauit, ut si quis legat illius hymnos, nihil subesse credat, præter fabellas nu gas & meracilsimas, quod uolui dixille, ut cognostatur, quis mihi labor, quæ fuerit difficultas, ex aftectatis Aenigmatum scriptis, ex fabularum la tebris,latitantes eruere lecretæ philolophiæ lenlus,nulla prælertim in re, tam graui tam ablcondita inexplorataco, adiuto alioru interpretum opes ra & diligentia. Et tamen olbatrabāt canes mei, minutula quædā & læuia, ad numeri ostentatione me accumulasse, quasi non omnes, quæ ambigue maxima controuersia funt quastiones, in quib.principales digladians tur, academi e quasi non multa attulerim, his ipsis qui & mea carpunt, & secredunt philosophorum principes, & incognita prorsus & intentata. Quin ego tatum ablum ab ea culpa, ut curauerim in quam paucilsima po tui capita cogere dilputatione, quam li ut confueuerunt alii, partiri iple in sua membra & lancinare uoluissem, in innumerum profecto numeru ex≥ creuisset, & ut taceam de cateris, quis est qui nesciat, unum dogma ex nos gentis, quod scilicet de cocilianda est Platonis Aristotelis q philosophia, potuisse me citra omnem affectatæ numerositatis suspitionem, in sexcens ta,ne dicã plura capita deduxisse locos, scilicet omnes in quibus dessidere alij, conuenire ego illos existimo, particulatim enumerante. Sed quid ego his diutius immoror: & no potius, ad id deuenio, cuius gratia totum hoc opus susceptum est, ut liquido ut luce clarius, ut extra omnem controuers fiam, non me solum non impium, sed impios & hereticos esse illos coma probem, qui me hæreticum esse, aut suisse aliquado dicere, non erubescut. Agam autem hoc ego non conuiciis & contumeliis, sed ipsis rebus & ras tionibus, asserendo in medium que dixi, quæ scripsi, quæ sensi, quid item Ili dixerint & senserint: Examinabunt hæc deinde alij uiri doctt, & insis gnes, & apud nostras & apud exteras Academias iudicabit sancta sedes, & sedes in ea Innocentius octauus, cuius iudicium negligere aut uiolare, nephas & slagitium, ipse iudex supræmus in terris, qui eum refert, qui ius dex est uiuorum & mortuorum, ipse, promptuarium arcanumque ueritas tis, qui eius agit uices, qui est ipsa ueritas, & caro sactus habitauit in nos bis, ut ueritatem nobis annunciaret. Sed iam ad ipsas examinandas quæs stiones descendamus, quas magistri isti, quasi hæreticas damnarut, quod sacturo, mutanda est loquendi ratio, est enim mihi cum barbaris sermo, & (ut lepidè est in prouerbio) balbi non nisi balbos intelligunt.

1-0 ANNIS PICI MIRAND VLAE DE DESCENlu Christiad inferos disputatio.

Rima conclusio, ex propositis à me in disputatione mea, qua isti da mnauerunt fuit hæc. Christus, non ueraciter & quantum ad realem præsentiam, descendit ad inferos: ut ponit Thomas & communis uia, sed solum, quo ad estectum, Circa istam conclusione. Primo uolo de clarare sensum meum, & quæsit mens & opinio mea, de modo descensus Christi, quam fuit mez intentionis explicare, in proposita conclusione. & ostendere illandnő solum esse Catholicam, & à multis Catholicis dos ctoribus creditam & approbată, sed etiă sua opposita longe probabilio rem. secundo declarabo, quomodo etiã ipsa propositio, de uirtute sermos nis, & secundum uim uerboru à doctis uiris nullo modo est hæretica, uel hæresim sapiens, simpliciter iudicanda tertiò declarabo, quòd ipsi erant in fide, si persistunt in hac sententia, quod ego non possim conclusionem meam, etiam in sensu quem permittit uis verborum, ab hærefi defendere. quarto et ultimo, ex superabundanti ostenda, quòd nullo modo possunt se excusare, può dinconsultè non fuerit facta damnatio eoru. Prius autem quam exponam modum, secundum que ego teneo Christum descendis lead inferos,uolo hæc premittere, quod licet teneamur explicite, & in par ticulari credere Christum descendisse ad inferos, tanquam articulum sidei à Philippò nobis traditu & promulgatum, sic quod etia protestatio mea, aut ei similis no saluaret illum, qui poneret oppositu istius articuli, non ui detur tamé, quod determinatu modum illius descensus, teneatur, quilibet fidelis explicitè & in particulari credere. Sed fufficere uidet homini Chris stiano, quod credat Christu descendisse ad inferos, no secundum corpus, nec secundum corpus & anima, sed secundum anima tantu, et hunc desce fum secundu animă, credat fuisse modo possibili, decenti, expedieți & op portuno: & hoc quia determinatus modus illius descensus non habet ex presse, nec uidetur couinci ex scriptura sacra, nec ex aliqua determinatios ne uniuerfalis Ecclesia, aut speciali Dei reuelatione, uel apostoloru sideli relatione, imo quod plus est, Scotus in sacris literis non parti exercitatus, dicit

dicit quod ex scriptura sacra no habetur, quod Christus descederit ad ins feros, ut refert Fráciscus de Mayronis, in quarto sententiarum: quáto mi= nus dicere possumus, quòd ex scriptura habeatur certus & determinatus modus descensus Christi: Vnde et no fuit aliquis doctor, cuius ego etiam in hoc articulo damnatione, nuquam legi, cui uilum est probabile, & cum ueritate articuli defensabile, quòd anima Christi non fuerit præsentialiter in inferno. & authoritates omnes, quas & Franciscus in quarto, & Theos logi alij adducut in tertio, uideri potest alicui, quod ita possint exponi de delcenlu per effectu, sicut per realem præsentia, etia sequendo modo moz dum exponendi scriptură, quem sequuntur ipsimet doctores, qui tenent oppositu. Legitur enim Ecclesiastæ. 24. Penetrabo omnes inferiores par= tes terræ.quod exponens Thomas, in tertia parte summæ, dicit, intelligen dum elle per ellectu.ergo à simili diceret forte aliquis posse exponi autho ritates, dicentes ipsum penetrasse ad limbum uel ad sinum Abrahæ:idem enim penetrare, quòd penitus & intro intrare, quod etia plus est quàm de scendere.quare, si non solum intrasse, sed etia penitus, & intro intrasse dis cetur inferiores partes terræ, no quia ibi fuit realiter præsens, sed quia ibi suit solum per estectum. Ita poterit etiam dici, fuisse in sinu Abrahæ, & ins traffe sinu Abrahe, per effectu tätum, & non per realem præsentiä. hæc au tem non ideo dico, quia ego crediderim unqua, quòd Christus alibi exis stens, præsentialiter, ideò solu dicatur fuisse in inferno, quia ibi aliquid sit operatus, sicut Rex existes in palatio, dicit esse in alio loco provincia, ubi authoritate potestatis sua, & imperio suo aliquid efficaciter operat: neg enim ilta fuit opinio mea unqua (ut mox patebit, in declaratione opinios nis meæ)imò ego firmiter & teneo, & tenui & publicè semper & priuatè dixi, quòd sicubi fuit anima Christi in triduo, ipsa fuit in inferno, & quòd ipla uerè ibi fuit prælens: sed uolui hæc dixisse, ad pleniorem huius mates riæ examinationem, ut & illud Augustini dictū, in libro de Hæresibus ue rificari uideamus, Nihil esse difficilius, quam definire, hoc est hæreticum aut non hæreticum. unde & propter hoc dicit iple, cotigisse quòd cũ duo scriptores àmbo celeberrimi, Epiphanius & Philastrius de Hæresib.scris psissențin numerandis illis multu discordanț non ob alia causam, quâm propterea, quod illud quni uidebat hæreticu, alteri no uidebat. Sed iam uenio ad manifestandam opinionē meam, de modo descensus Christi & ad perfecte declarandu conclusione meam, primo summatim ponens intellectum eius, secundo illum latius explicans & probas. Summarius sens fus conclusionis meæ est iste. Quia Christus secudum anima tantum des scendit ad inferos, & animæ sicut cuicuos substătiæ separatæ, uidetur non competere lo cari, uel moueri lo caliter, nisi ratione operationis. ideo dico, quod descendisse ad infernum, uel fuisse in inferno localiter, uidetur non competisse Christo, nisi ratione operationis; ita, quòd licet uerè præsentia

liter fuerit anima Christi in inferno, substantia tamen sua, non suit ei ratio prælentialitatis, led lolum lua operatio. quæ uerba ut plenius intelligant, est aduertendum, quòd eorum qui ponunt substantias separatas non esse in loco, nisi per operationem traseuntem, est duplex opinio. Quida enim dicunt, quod substantiæ incorporeæ, ratione suæ substantiæ, nullo modo debetur locus, sicut & ipsa uerè nunqua est alba uel nigra, & ita quod de ipla, lecundum eos no irrationabiliter potest dici, quòd non est in loco, et quòd nulqua est, sieut etia uerè dicitur, quòd nec est calida nec frigida. Au thoritates aut scripturæ quæ uidetur angelis dare locu, dum dicunt ipsos esse in cœlo, uel mitti ad huc locu, uel ad illu, esse intelligedas sic. no quod ipsi hic uel ibi sint, cum ipsi proprie no sintin loco, sed quod hic operens tur uel ibi, uel incipiant operari, ubi prius no operabatur. & isti multu in= nitunt uerbis Gregorij Nizeni, qui dicit. Quòd cu nos deberemus dicere spiritu operari hic, abusiuè dicimus, ipsum esse hic. & ita uult ista opinio. quod substătia angeli uel anime separatæ, nunqua potest dici præsens po tius huic loco uel illi, nili prælens negariuè, id est indistans. sed si quado di citur, alicubi esse uel fuisse, ide est, si diceret, alicubi operari uel operatam tuisse, adduntés, quod iste modus loquendi, transsumptus est à rebus cor Poralibus, quas, quia nos uidemus non posse agere, nisi ubi sunt præsens tes, saltem secudum comunem opinionem, ideo etiam idem credentes, de incorporeis, concludimus, quod ubi operantur, & ubi inuenitur esse ope ratio eoru, ibi etiä lit eorum substantia localiter præsens. Concludut finas liter, quod ruditas est ingenij & defectus imaginationis, no posse intellis gere, quod aliquid sit ens, & non sit in loco: & quod friuolu est argumens tum illorum, qui dicunt, quòd esse præsupponit operari: quia uera est illa propositio, ad huc sensum, Quod no ens, no potest operari. oportet enim agens esse in actu, iuxta illud, semper existimabitur aliqua species moues. sed non est uera ad huc sensum, quo operari in loco presupponit esse in loco cu stet operatem esse talis natura, que i no plus debet præsentia aut distan tialocalis, quam debeatur albedo aut nigredo. Dicet ergo sic opinantes, quod anima Christi separata à corpore, secudum suam substantia, nec suit in inferno, nec extra infernum, sed uere nullibi fuit. Dicitur autem fuisse in inferno quia operata est in inferno, & in illa parte inferni principalius dicitur fuisse, ubi principalius est operata. Istam autem opinione de mos do essendi præsentialiter in loco, licet étiam multi doctores teneat, ego tas men non teneo, nec lequutus sum eam in conclusione mea, sed eam tenui, quamimmediate subiungam. Est ergo alia opinio, quæ dicit, Quod subs stantia separata sicut est angelus & anima non unita corpori, est quidem nere in loco, & ita uere definitive est præsens localiter, sicut res corporea. est commensurative præsens localiter. & in hoc covenit ista via, cum com muni, quæ est uia Scoti & omnium Scotistarum. Sed in hoc discrepant, quòd

quod Scotista dicus, Quod finitio & limitatio essentia, & finaliter intrin feca determinatio fux fubltătix, est rațio fubltătix feparatx effendi in los co. Ista aut opinio, quam ego sum secutus, in coclusione dicit: Quod sicut licet lubltantia corporea lit commenluratiue, in loco tamen ratio ei ellens di taliter in loco, no est sua substatialitas, sed quantitas quæ est extrinseca & extrança à ratione lug lubltatia: ita etia, licet lubltatia incorporea uerè sit definitive in loco & præsens localiter, tamé rapio el essendi in loco, non est sua substătia, sed operatio eius, ab ea transsens ad extra. Quă opinione ego iudico ficintelligendam, & ficintelle cha iudico, no folum non hæres aică, sed etiă probabiliorem sua opposita, & est quod etiă si finitas uel limi tatio naturæ leparatæ, sit ei ratio non eslendi ubita. aut ratio, quòd si sit in sino loco, non sit simul in alio totali, & in utro & per natură, non tamen est ratio ellendi limpliciter in loco iplo lubltantiæ leparatæ, led eius effectus uel operatio, capiendo operatione pro omni habitudine ad corpus uel lo cum habente se per modu operationis active uel passive alia ab habitudi ne præfentialitatis loci, & hoc intelligendo de facto non negado, aliu mo dum possibile descensus uel locationis anima separata ut dico in sequen ti conclusione, qui tamé modus est nobis ignotus. Hancego opinionem sequutus, in coclusione mea, dico Christu fuisse, in inferno solum per effee chum: quia ex quo no fuit ibi, nisi fecudum anima, dicendu est fecundum opinione istam, quod sicut substatiæ corporeænon copetit, fuisse alicus: bi comensuratiue, nisi per quantitate, ita illi animæ no copetebat esse in in ferno, ubi credit fuisse, nisi per effectu & operationem. sed sicutratio præs Sentialitatis animabus sanctoru patru fuit habitudo ad illum lo cu habens se per modu operationis transeuntis, sicut erat detentio & alligatio ad ils lum locu, donec aperta ianua à redemptore extraherent: ita ratio præfens tialitatis animæ Christi, fuit operatio quã ibi est operatus, & coilla fuerit mes mea, & quod hoc proceendat uerba coclusionis mex infra manifesta bo, ubi declarabit coclusione in se etia de uirtute sermonis, & secudu uim uerboru, no esse haretică judicandă. Vtra aut opinio sit uerior, de modo essendi in loco substantiaru separataru, Scotistarum scilicet, an eoru quos sum sequutus, ego non determino, hoc tantu dico, à tot tantis & magistris doctoribus & Catholicis, & doctrina & fanctitate celebratissimis credita esse opinionem mea, & habitam pro uerisima: ut longe magis temerarif iudicandi lint, si qui sunt, qui opinionum doctoru tam probatorum, pro heretica aut heresim sapiente audét iudicare, quam ego, qui authoritatem vieterum illoru theologorum iunioru determinationibus anteponă. Hăç enim opinione qua ego sequor, licet assertiuè tenet, no solu Duradus, sed & Bernardus de Ganaco in impugnationib. Hérici glibeto fecudo . tenet Thomas Anglicus in glibetis suis. tenet Herueus Britonis in suo secudo sentetiaru, tenuit & beatus Thomas in primo setentiaru, licet alibi deinde uideri

uideri potest sequi alia opinione. Tenet Archiepiscopus Malphitens in fuo secundo tenet Ioannes Pariensis in correctorio corruptorij . & quid plures enumero: tenuerunt credo istam opinionem, plus quàm centu do ctores Catholici & probatisimi, quoru libri non solum no reprobari ab ecclesia, sed celebres in omnib. Christianoru gymnasijs publice elegunt. quos si quis uoluerit adire, uidere poterit fundameta opinionis, & cogno fcere probabilitatem eius, quòd ego nõ intendo hic facere, qui folum hoc ago, ut sic propositas à me conclusiones declare, ut inde nec simplices has bere possint unde scandalizétur, nec detractores si qui sunt, quod calum= nientur. Exercitij tamen gratia adducă quædam argumenta, quæ audiui cotra istam opinionem. Primo, arguit per articulum Parisien. 204 qui dis cit dicere, Substătiam angeli non esse in loco sine operatione.error. secun do, arguitur, Quia possibile est substantiam separată nihil operari ad exa tra.quo polito, quæritur an sit alicubi an nusquam ! an ubique non nus quam: quia adhucillo posito, erit pars uniuersi, & ita erit uerum dicere, Quod est in mudo non ubios:quia hoc est propriu Dei, ergo alicubi. Ter tio,Quia angeli dicunt elle in cœlo empyreo,& tamen nullam operatios nem transeuntem habent, erga illud cœlum. Item instabat quidam Magia ther generalis, potissimu duabus rationibus: quaru prima est hæc. Quod seclusa quacung operatione ad extra adhuc essentia angeli est finita: ergo adhuc, ut fic, definit ad locum. fecuda est hæc, Quia fi quid uidet esse quas reneget locus ab angelo, hoc est quia no habet extesionem. hoc aut nihil impedit, quia etia si punctus daretur separatus à linea adhuc haberet situ, 🖧 tamen punctus non habet extensionē. Ad primum multiplex patet res sponsio secundum prænominatos doctores; sunt enim quida, qui uolens tes saluare articulum simul cum positione, dicut, Quod mens articuli est, quod opinio ponens substantia separatam no esse in loco, nisi per operatione, quæ est exterior motus localis uel alteratio realis est error: & quòd illa sit mens articuli, patet quia articulus 77. sic dicit, quasi declarădo istū "dicere:quòd si esset aliqua substătia separata,que non moueret aliqd cor≠ pus in hoc mudo, illa non clauderet in uniuerfo.error. Ecce quòd ficut in articulo quem ponit arguens dicit errorem esse, angelum esse solum in lo ' co per operationem:ita in isto dicit errore esse, dicere, Quòd substatia se 🗈 parata no claudit in hoc uniuerfo nifi per motum corporis: unde uidetur idem intelligere per operatione in articulo 204, quòd per motum in artis culo 77. Non ponit autem ista positio solum per operatione isto modo sumptam, angelum esse in loco, ut patebit in responsione ad tertiu. Item dicitsolennis doctor Gotfredus de Fontibus, quòd isti articuli indigent 🛝 magna correctione, quia nonulli funt falfi, nonnulli ad inuicem fibi cons tradicut,& profectò in ilta materia necelle elt, aut quòd articulus expona tur modo immediate præpolito, aut quòd in iplis articulis lit cotrad

Digitized by Google

manifesta.quod sic probo. Est enim articulus 218. qui dicit, quòd si intele. ligatur quod substantia angeli non est ei ratio essendi in loco: uerum est di cere, quod nusquam est secundu substantiam. Et testatur Henricus quolis beto secundo. q. 9. quòd omnes magistri Theologiæ congregati, in hoc unanimiter conuenerunt: Quòd fubstantia angeli non-est-ratio angelum esse in loco: & dicit se fuisse inter illos magistros qui hoc determinarut. & fubdit iple Henricus ibidem, quòd cõlimili ratione uerum est indubitan» ter, quòd si angelus per potentiam suam, scilicet per intellectum & uolune tatem uirtutem fuam nõ applicat ad locum, operando circa ipfum, quòd simpliciter potentia eius intellectus, scilicet & uoluntas non est ratio essen di iplum in loco, quia potentia eius non est minoris abstractionis, quàm sit eius substantia: ergo sequitur quòd uel erit concedere, quòd ratio essen di eum in loco, erit aliquid habens fe per modum actus fecundi, in corpus transeuntis: quicquid sit illud, & est id quod ponit positio quam ego ses quor, uel in articulis erit manifesta contradictio. Vnde & Henricus in eos dem loco fatetur, se non posse intelligere quomodo substantia separata sis in loco, nisi agat aliquid aut patiatur à loco, uel à re existente in loco: Ægie dius autem & multi alij dicunt, quòd de i lis articulis nihil est curandum, quia fuer unt facti non couocatis omnibus doctoribus Parisiensibus, sed ad requisitionem quorundam capitosoru. & quicquid sit de hochec duo µolo dicere.primò,quòd non minus facit propolitione noltra àrticulus 218.quam faciat contra eum articulus 204. secundo, quod certum est, & is psi etiam Parisienses hoc fatentur, quòd illi articuli non obligant omnes fideles,nec tenemur illis credere,nifi inquantum fcripturæ facræinnituns 🕔 tur, aut determinationibus universalis Ecclesiæ. unde solent dicere Angli ci. Quòdilli articuli non transeunt mare: quare & nos si in re tam grauili cet jocari, possumus dicere, Quòd no transeunt alpes. Quare & si conclus · sio mea esset contra articulum, meminerint qui me damnabant, quòd os mnino in me damnando errabant, quia dicebant, quód cocluiio mea erat contra symbolum Apostolicum, cum debuissent dicere, quòd erat contra Symbolum Parisinum, quanquam & hoc est falsum, ut prius ostendimus. Videtur autem mihi uerus intellectus illorum articulorum hic esse, quòd in articulo 204. si in eo sit sermo de operatione communiter accepta, mos do prædicto hoc intendatur, quod etiam seclusa quacunque operatione, adhuc finitas uel limitatio naturæ separatæ, erit ei ratio non essendi ubio, autratio, quod si sit in uno loco non est simul in alio totali, & in utroque per naturam. In articulo autem 218. credo quod intendatur, quod subs stantia uel finitas substantiæ, non est ratio angelo essendi simpliciter in los co,isto modo exponendo in articulis nulla est contradictio, & articuli sic intellecti, non solum non sunt contra positionem meam, sed ipsam totalis ter ex utraque parte confirmant, ut patet ex declaratione politionis lupra

posita. Ad secundum dicitur, à multis concedendo quod est possibile es se substantiam incorpoream sine operatione transeunte ad extra, hocaus tem posito, in argumento uideturadduci, quod unum seguatur ex tribus. inconvenientibus. Primum est, quod cum sit pars universi inconveniens, est guod non sit in universo: ad quod illi dicerent, quod arguens equivos cat de parte. si enim per partem universi intelligit id, quod habet situm de terminatum in universo, sic dicent: Quod angelus nec cum operatur, nec cum non operatur, potelt dici elle para universi. li autem intelligit elle par tem entium, id est unum ex entibus & naturis universi, sig cocedent, quode tuncest una pars universi, imò una ex pobilioribus, sed ex hoc no uidetur concludi, quod habeat litum uel definitionem ad locum. Secudum incon. ueniens est quod non potest dici quod sit ubique, quia hoc est, proprium Dei.ad hoc dicitur, quod esse ubique eo modo quo Deus dicit à theolos gis elleubich per ellentiam, scilicet per potentiam & præsentiam Dei pro prium est, & nulli natura creata potest competere. Esse autem ubique, id est hic wel ibi per indifferentiam, aut ubique per indistantiam, id est uere esse secundum substantiam indistantem à quocur loco. utrum repugnet creatura, audiatis Henricum quolibeto 7.9.9. sic dicentem. In creatura potest intelligi duplex limitatio: Vna in natura & essentia, quæ finita est & cateris terminis contenta, & lic folus Deus illuminatus & infinitus in natura. Alia potest intelligi limitatio natura, qua est limitatio ad situ, qua ita finita est & certis limitibus contenta, ut necesse sit, eam esse alicubi, non nusquam nec ubig, sed ita hic, quòd non ibi, uel quòd etiam si non determinate hicuel ibi, tamen sub determinatione uel hicuel ibi uel alicubi, & pertinet istalimitatio ad prædicamentum ubi, quod omnis creatura diffe rat à Deo per primam limitationem suam clarè uideo. Quomodo autem negelle lit, omnem creaturam differre, & diftare ab eo, per lecundam limis tationem, quia scilicet iple est ubique, omnis autem creatura necessario est alicubi, sed non ubique, dico quòd penitus ignoro. hæc Henricus ad lites ram, ex quibus uerbis satis clarè habemus, no posse intelligere Henricum quomodo illud sit in conueniens, quod illi adducunt pro inconuenienti. Tertium inconveniens est, quod nisi concedatur, quod sit alicubi, sit cons cedendum quod nusquam sit.ad quod audiatis beatum Thomam, in pris mo sententiarum di.37. sicrespondentem: Dicendum, inquit, quòd hoc non reputo inconveniens, quod angelus fine loco possit esse, & non in lo co, quando nullam operationem circa locum habet, nec est incoueniens, utiucnusquam uel in nullo loco esse dicatur, sed tamen hoc non est imas ginabile, quia imaginatio continuum non transcendit hæc Thomas ad li teram. Ad tertium dico, quod argumentatio illa procedit ex no pleno ins tellectu nostræ positionis. Non enim positio per operationem, per quam dicit lo cari rem incorporçam, intelligit solum operationem quæ est extes rior

· aii... i

rior motio localis uel alteratio realis, ut aliqualiter etiam tetigimus in res sponsione ad primum, in exposition é articuli Parisiensis, sed capit operatione large, pro omni motu uel influxu uel habitudine, lignificata per mo dumioperationis transeuntis in corpusió exetifitis abangelo uel ecotra: & quodille stintellectus positionis paterexuerbis Thome in primo sen' tentiarum di 37 de la richto offino: ubillidetur leguriffam opinionem, qui sic diciale clinquiette gliuf quod angelus non potest diffiniri & deter minari ad locum nisi ber actionem tel operationem. dico aute operatios nem communicer, lectidum quod angelus le habelad corpus contentum in loco, per modum præstedestis aut ministrasitis, aut aliquo modo agena tis au parlenis hue Thomas ad dei buh. Ex quibus derbis pater respon sio ard argumentum, quia liete à rigeli non habeant operationem erga coe lum empyreum, qua ste motio lo calis del realis alteratio, habet tamen alis quid se habens per moduff operationis transcuntis, quale est presidentia uel aliquid fimile. Ad quartu, cui aded ifinitebaturille Magiffer generas lis, & si quid sit dicendum, faus patere bosset ex verbis Henrici supra 'alles' gatis in solutione secundi, tamen audiamus, & quid sanctus Thomas dis cat de illa ratione. Dicunt quidam quod angelus hon est in loco circulcri pinice led definitive ; qu'al determinatur ad locu aliquem, sic quod est in hoeloco, va quod no est in alio cum essentía eius finita est:eo cnim quod creata est, dicut quod oporter intelligere, quod lit determinata ad locum aliquem: led ista est ualde rudis probatio, quia procedit ex æquiuo catios ne finis. Cum enim dicitur essentia angeli finità, accipitur finis pro fine el fentiæ & virtutis, secundum quod definitio terminus dicitur, & non pro fine dimensionis. locus autem dicitur finitus, secundu tres quantitatis dis mensiones. Finis autem secundum utrance acceptionem, nullam comens furationem seu proportionem habet, unde non oportet, ut quod finitum elt, in essentiani ad terminos loci finiatur. hæc Thomas ad literam ex quis bus lequirur, quòd li nõ mentitur Thomas, rudis elt ilte Magiller, qui ru dem probationem fuam uocabat demonstrationem. Ad aliam rationem de puncto, dico quod adhire est rudior prima ratione. Punctus enim, est res de genere quantitatis, habeirs litum de lua natura.res autem incorpos rea omnino abstrahit à situ, & profecto magna est ruditas imaginari, sis militer esse de indivisibilitate rei in corporez, & de indivisibilitate pucti. quod ut etiam fiat clarius isti Magistro, dicat mihi ipse quæso, Si esset uni tas separata, utrum haberet determinatum stum. Certè patet quòd non, quandoquidem per hoc diftinguitur unitas à puncto, quòd punctus est politionem habens, unitas autem non led manifeltum elt, quòd angelus & quælibet substatia incorporea, adhuc est abstractior quam sit quæcuns que quantitas sue cotinua sue discreta. Métaphysica enim, ut paret secun dum omnes; est de abstractionibus quam sir arithmetica, que est una éx

mathematicis, ergo multo minus poterit dici de angelo quod habeat stu quod siste Magister non potest imaginari abstractionem angesi, saltem qualis est abstractio unitatis, audiat quid de ipso sit dicendum secundum Henricum. Is enim in loco, ubi suprà de ista loquens materia, inquit. Qui ergo non possunt angelum intelligere secundum rationem substatiæ sue, ut unitatem absorratione puncti, sunt illi de quibus dicit Comentator su= per secudo Metaphylica, in quibus uirtus imaginatiua dominatur super uirtutem cogitatiuam. & ideo ut dicit, uidemus istos non credere demon Arationibus, nisi imaginatio eos comitetur.et quicquid cogitant, quatum est aut situm habens, in quanto ut punctus, unde tales melancholici sunt, & optimi fiunt mathematici, sed sunt naturales inepti. Hæc Henricus ad uerbum.ex quib.sequitur, quod secudum Henricum iste Magister sit mas lè dispositus ad studium philosophiæ naturalis, peius ad studium Metaphysica, pessime ad studium Theologia, qua etia est de abstractioribus: relinquitur ergo ei solum aptitudo ad Mathematica, in quib.cum se non exercuerit.quodiudicium de co faciendum sit, relinquatur ipsiniet utius dicet. Postqua solutæ sunt rationes, quæ communiter solent adduci contra fundamenta politionis, qua ego sum secutus in coclusione mea, de mo do descensus Christi, uolo & afferre uerba Alberti nostri, no minus pros fecto doctrina quam cognomento Magni, quæ memini me legisse apud eum de ista materia, in libro Physicorum. Tractatu enim primo 4. libri, ca pitulo primo, postquam illud exposuit Aristotelis quod antiqui decipies Batur, credentes. Quod sicut quod non est, non est in loco, ita nihil sit ens, mili in loco digrediens. deinde luper isto passu sicinquit. Sut autem etiam multimodernorum, qui concedunt consequens huius cosequentia, licet sciant non ualere consequentiam, ex logicis enim scimus no ualere conse= quentiam, in qua proceditur à destructione antecedentis, ad destructios n'em confequentis. & ideo licet ueru fit, quòd illud quod no est nusquam est, tame non propter hoc sequitur id quod est alicubi est, & licet hoc non sequatur ex dictis, tamen sunt multi qui dicunt, Quòd omne quod est in aliquo lo co est, utentes tali ratione. Quia omne quod est unu aliquod par ticulare est. particulare autem est hic & nunc, & quod est hic & nunc, alis cubi est. ergo omne quod est, alicubi est. Amolius omne quod est, definite essentiæ est, quia intra terminos sui coarctatur, & quod definitæ essentiæ est in loco definitur; & quod in loco definitur, in loco est aliquo. Distins quunt aut isti per Ioannem Damascenum dicente, Aliquid in loco esse, di ci dupliciter. Est enim aliquid circumscriptiue, cui principium & medium & ultimum alsignatur in loco, & hoc modo dicunt corpora esse in loco. Est item aliquid in loco definitive, cuius essentia sic finite clauditur in uno Ioco, quod extra iplum nihil fui inuenitur. & hoc modo indiuisibilia di= Etint esse in loco & similiter intelligentias & animas &c. Sed nos ista non M

credimus, nam & ultimum cœlum no definitur, nec circumscribitur loco eo, omne quod est in loco clauditur, & continetur à locò, in quo est & intelligentia per naturam fuam, non est in loco, nec in aliqua loci differens tia.hæc Albertus ad literam, usitatam illam distinctionem de esse in loco. definitiue & no circumscriptiue non approbans, quam tamen distinctios nem,aliquo modo negari quidam Magistri omnino nephas existimabãt. Nunc ultimo restat, ut ostendam, qualiter sunt intelligenda uerba conclu fionis meæ,& declarem etiam de uirtute fermonis ipfam este catholicam.

dixit ergo conclusio. Christus non ueraciter & quatum ad realem præsen tiam(ut ponit Thomas & communis uia)delcendit ad inferos, led folùm Li nocabuli quò ad effectum. Vbi est notandum cp Li & ubi dicitur, & quatum ad rea ttalici, ade lem presentiam tenetur copulative. & Li ut cum dicitur, ut ponit Thomas natium fair lem presentiam tenetur copulative ut mox declarabo. Ex quibus patet licet Latinis tenetur specificatiue & determinatiue ut mox declarabo. Ex quibus patet copredicta conclusio est una propositio copulativa negativa, uel de copu lato extremo negatione præpolita coniunctioni copulatiue. cuius lenfus est. Non est ita, & Christus ueraciter & quantum ad realem presentiam, eo modo quo ponit Thomas delcenderit ad inferos &c. & illa copulatiua 🤧 quiualet uni disiunctiuæ affirmatiuæ, de partibus contradicentib. scilicet isti. Christus non descendit ueraciter ad inferos, uel non descendit ad infes ros secundum realem præsentiam &c. Ex quo sequitur, quòd ex dicta con clusione, inferendo quod Christus non ueraciter descendit ad inferos, est arquere à tota dissunctiua affirmatiua, ad alteram eius partem determinas te. Talis autem argumentatio peccat secundum consequens. Dissunctiua enim affirmatiua, est colequens ad alteram eius partem. lequitur ulterius gratione falsitatis prædictæ partis, non debet falsificari tota disiunctiuz prædicta:unde in simili, ista propositio est uera. Socrates est homo. & illa est falsa Socrates est homo, & Deus no est Deus. ex qua arguere, Ergo So crates non est homo: profecto puerile est. At simile exista copulativa nes gatiua Christus non ueraciter, & quantum ad realem præsentiam, ut pos nit Thomas, descendit &c.arguere, Ergo Christus non ueraciter descens dit:puerile est, & hominis penitus nescientis logicam nec philosophiam nedum theologiam. Non solum autem non intendo in conclusione mea istam propositionem esse ueram, Christus non ueraciter descendit ad infe ros, sed nece istam, Christus uel anima Christi, no fuit præsentialiter in ine ferno,& per realem ac ueram præfentiam fuæ fubstantiæ, fed folum int**en** do, co non fuit ibi per realem presentiam: eo modo quo ponit Thomas 🖇 communis uia. Ideo dixi cp Li ut tenetur specificatiue & determinatiue de Li realis præsentia. Ideo non ualet, non fuit ibi realiter præsens eo modo. quo talis Doctor dicit: ergo non fuit ibi realiter præsens. Tenet autem co munis uia, id est uia Scoti, Bonauenturæ & omnium Scotistarum & quas si omnium Nominalium, quòd ita fuerit ibi præsens, quòd sua substans tia

tia fuerit ei ratio præsentialitatis & locabilitatis: qua opinione quia etiam Thomas mihi uidetur sequi in ista materia, ideo dixi, ut ponit Thomas & comunis uia. Commune uiam theologoru appellans, quæ communiter nunc tenetur Parisijs, ubi præcipue uiget studium theologiæ, ibi aute ses rè omnes incedunt in ista materia, de præsentialitate anime ad locum cum Scotistis & Nominalibus: & ego propter hoc solum, id est propter reues rentia universitatis Parisiensis, nolui ponere hanc meam condusione, nist tanquam probabilem, etiā quòd uiderem iplam lecundū uiam multorum probatissimoru doctoru posse etia assertiue poni; quod aut Li ut possit teneri in comuni modo loquendi determinative patet. Nam si quis dicat attributa non distinguūtur, ut dicit Scotus, apud omnes propolitio habe ret duplice sensum proprium, unus esset capiendo Li ut relatiue, & æquis polleret huic dictioni, quod ac si diceret attributa no distinguunt, quod scilicet attributa no distingui dicit Scotus, & propositio esset falsa, etiam Tecundum Thomistas, quia etiam ipsi concedunt attributa aliquo modo distingui. Alius sensus esset capiendo Li ut determinative & specification uè, æquipolleret huic dictioni, eo modo, quo ac si diceretur attributa non distinguitur, eo modo distinctionis quo dicit ea distingui Scotus, & tuc apud Thomistas propositio esset uera: & ità est in qualibet propositione, ubi post recitatam opinionem, ponitur authoritas alicuius coniuncta per hanc dictionem, ut. Si ergo iste modus loquendi, & proprius & usitatife limus apud omnes theologos concedatur, oportet quod etiam concedat quod in propositione nostra, in qua dicitur Christus no descedit, ut dicit Thomas Li ut sicut potest teneri relative, ut sit sensus. Christus no descen dit.quod scilicet Christu descendisse dicit Thomas, ita etiam, & tam bene & tã propriè teneri specificatiu è æquipollendo huic, licet Christus descen derit præsentialiter, non tamen eo modo presentialiter, quo dicit commu nis uià, & est sensus, quem ego intendo. Sed diceret forte quispiam adhuc non effugis, quia deinde addis, sed solu quo ad effectum, ergo non solum excludis realem præsentiam, eo modo quo ponit eam communis uía, sed simpliciter omnem realem præfentiam, ex quo dicis quòd solum quò ad effectum, ita quod dicent isti, propositio non tamen est negativa, copulatiua ut dicis negando, scilicet præsentialitatem ad modum Thomæ &c. sed etiã affirmatiua, dices, scilicet affirmatiue, cp Christus solu quo ad effes ctu fuit in inferno. Sed rudis est hæc obiectio, nã hæc dictio, sed, est dictio aduerlatiua, & uigore eius importat, per lequentia ad iplam, ueritas affira mațiua oppolita dicto, co negat pars superior conclusionis, cui ista ad uer fatur, Si ergo ut probatum est in superiori parte, negatur solum præsentia litas animæ per substantiam, non quantum ad quod, sed quatum ad quo, id est, quod non negatur substantiam fuisse præsentem, sed substantiam fuisse rationem præsentialitatis, ita etiam in ista ultima parte, quæ ponit

 $\sim$ 

affirmatiua præcise aduersantem illi, fuisse in inferno per essectum est ace cipiendum, non quantum ad rem locatam, fed quantum ad rationem los candi, ut breuiter sit sensus qui etiam rudibus patere potest; quod ex quo substantiæ finitas, non fuit el ratio localis pænitentiæ, solus effectus suit ei talis ratio. Recolligendo ergo breuiter dico, Quod Christus ueraciter descenderit ad inseros, & quod per realem præsentiam suit in inserno. sed dico quod no eo modo ueraciter & præsentialiter fuit, ibi quo dicit Tho mas & communis uia, quia scilicet sua substantia, non fuit sibi ratio ellendi in loco, ut ponunt illi, sed sua operatio. Et hec opinio quam sit probabi lis,& à quàm multis Catholicis & excellentilsimis doctorib. credita, iam satis patuit suprà, quod etiam de uirtute sermonis sit uera, & non hæretis ca iudicanda, satis explicauimus, scimus enim quòd illa est uera. Christus non ut Deus & homo(ut ponit Arrius) satisfecit pro nobis, quia licet ues rum sit, quod ut Deus & homo, falsum est tamen, quòd eo modo existens homo & Deus, quo ponit Arrius: ita licet sit ueru, quòd ueraciter & præ fentialiter fuerit Christus in inferno, tamen probabile est , & à multis cres ditum, quod non eo modo ueraciter & præsentialiter, quo Thomas dicit & communis uia modo supra exposito. Sed unus uidetur restare scrupus lus, quòd hæc non fuerit mea intentio, cum posui conclusionem. Quia si Thomas in primo fententiarum tenet istam uiam, etiam ipfe quòd opera tio sit ratio angelum esse in loco, uidetur quòd conclusio etiam sit uera ses cundum Thomam, quare cum ego dicam, non ut ponit Thomas, uidetur quod aliud ego sim opinatus de illo descensu, quàm id quod dixi.Huc au tem (crupulum non haberent, si benè meas conclusiones consideralient, ego enim huius fum opinionis,quòd Thomas in hac materia,de modo ef fendi in loco, rerum feparataru, diuerfa fenferit, & non ubiq eande fequue tus sit opinione. quare licet in primò sententiarum, uideatur tenere istam uiam quam ego sequor, in conclusione tamen & alibi, ut in quarto sentens tiarum, & maxime in tertia parte Summæ, ubi tractat de hoc descensu, & ex qua potius quam ex scripto iudicanda est opinio eius, uidetur esse cum opinione Scotistarum, Quòdita fuit ibi per essentiam, quòd sua ellentia fuerit sibi ratio locabilitatis & no effectus folum uel operatio. Dicit enim Thomas ibi, Quòd anima Christi fuit per effectum in alijs partibus infers ni,per essentiam auté in lymbo & c.ex hoc dicto ego arguo sic. Vbicun📭 est aliquid, per id quod est sibi ratio locabilitatis, ibi est per suam substana tiam & realem præsentiam, ergo si effectus fuit animæ Christi ratio locas bilitatis, ubicu o fuit per effectum, ibi fuit per realem prælentiam luæ lubs stantiæsfed fecudum Thomã alicubi fuit per estectu, ubi non fuit per reas lem fui præfentiam: ergo, fecundum Thomam effectus no fuit ei ratio los cabilitatis.hoc me mouit ad probabiliter credendu, Thomam in hoc are ticulo ambulare cum Scotistis, sed quicquid sit de opinione Thomæ, nie

hil ad propolitum, quia errare in opinione Thomæ, non est errare in fide, & sæpe est multiplex opinio inter Thomistas de opinione eius, sufficit hoc quod euidenter apparet, quòd cum ego polui conclulionem, credidi hanc esse opinionem Thomæ,& quòd ego nunc extorqueo, propositios nem ad sensum aljenum, ab eo quem tunc habebam. Quod enim ego hoc à principio crediderim,&hæc fuerit l'ententia mea, de opinione Thomæ, cum polui conclusiones, ex hoc patet euidentilsime, quia ego istam pos fui conclutionem, quòd de modo effendi in loco angelorum non differut Thomas & Scotus, Scitur autem, quod expresse Scotus dicit, quod seclu fa omni operatione, adhuc fubstătiæ incorporez debet locus, quare opor tuit, quod ego crederem Thomam esse in hac sententia, & ideo, licet ego firmiter tenerem, quod Christus ueraciter & præsentialiter fuerit in infera no, & in hoc convenirem cum Thoma, & cum omnibus Catholicis, tamen quia ego putabam Thomam credere suam substantiam suisse sibi ras tionem locabilitatis & non operationem, ideo dixi in conclusione mea; non eo modo quo ponit Thomas & communis uía. Nec debet alicubi ui deri mirabile, quod. Thomas in uno loco sequatur unam opinionem & in a io aliam, nam & in primo sentétiarum sequitur opinionem commens tatoris de genitis ex putrefactione, quam deinde in septimo Metaphysice & alibi reprobat. Item in secundo sententiarum sequitur opinionem com mentatoris de materia cœli, quam deinde & in secudo cœli reprobat & in Summa. Item in quarto & in quæstionibus super Boétium de trinitate, te net uiam commentatoris de dimensionibus interminatis, & in libello des inde proprio, ut creditur, & in multis alijs locis illam nõ tenet. Item in pri= mo lententiarum dicit, quòd eadem actione intelligitur iplum intelligibi le & iplum intelligere.In prima uerò parte lummæ, & in tertio lententias rum tenet actionem reflexam differre à directa. Ité in scripto tenet, quòd anima Christi secundu quòd corpori coniungibilis fuerit, sicut anima uia toris, secundum uerò quòd uerbo coniungibilis ut anima comprehenso. ris. In summa autem tenet, quòd anima Christi totaliter, & quantum ad os mnia, fuit sicut anima coprehensoris, & quòd ipsa claritatis impassibilitas tis qui dotem in corpus no trassfuderit, fuille ex dispensatione diving. Item & de scientia Christialiter sentit in scripto & aliter in summa, & ita de mul tis alijs, quod est uidere, in quibus iple diuerlas diuersis in locis sequutus est opiniones. Quod si isti omninò cotendut opinionem illam de modo essendi, in loco secundum operationem esse, etiam Thomænihil plus has bebunt contra me, nisi quo d opinio mea de modo descensus Christi, tans to, est probabilior, & minus est hæretica judicanda, quanto etiam lecundum opinionem sancti Thomæ est uera. Ob id autem magis miror à Ma gistris istis damnatam conclusionem meam, quod antequam istam conelusionem hæreticam iudicarent, super ea ipsemet meam intentionem his M uerbis

uerbis non modo declaraueram, sed etiam scribendam annotandam & di Ctaueram, sic dicens. Nemo intelligat me ex hac conclusione dicere anis mam Christi non descendisse ad inferos,& animam Christi in triduo non fuille in inferno, imò utrunque confiteor. led dico, quòd neque motus los calis, nece alicubi locari competit alicui substantiæ separatæ, sicut erat ani ma Christi, nisi ratione operationis. hæc præcise & non alia, de uerbo ad uerbum eis notanda pronunciaui, pro breui declaratione huius conclue fionis, quam cum adhuc postea hæreticam indicauerint, quam iam pro Catholica habere possint ego non uideo. Et ut breuiter per modum arqu mentationis recapitulando ostendam, errare illos in fide, qui credut pros politionem meam ab hæreli non posse defendi, arguo sic, Potens' conclus sionem in se hæreticam, potest accusari de hæresi, pro quanto hæresis est in intellectu sed ponens prædictam meam conclusionem, non potest ex eius positione accusari de hæresi: ergo conclusio supradicta non est in se hæretica.maiorem ipsi habent pro concessa, minorem sic probo. Quotiescunque ponendo totum illud, ad quod sequitur de necessitate, a. propolitio, non potest quis acculari de hæresi, etiam ponens, a propositios nem, accusari non potest: sed ponens totum illud ad quod sequitur, pos sitio conclusionis mex, eo modo quo à me est posita, non potest accus sari de hæresi:ergo & ponens ipsam propositionem, ut eam posui accus fari non potest. Probo minorem sic, Contradictorium huius dicti ratio essendi in loco, id est hic uel ibi, modo supra declarato, separatis substans tijs est operatio non finitatio naturæ:non est de fide, & contradictorium huius dicti non licet arquere à tota copulatiua ad alteram eius parte, non est de fide, & contradictorium husus dicti. Si quis posita aliqua assertios ne negativa vel affirmativa, addat authoritatem alicuius doctrinæ cum propositione, ut Li ut potest teneri, ita benè determinatiuè sicut relatiue. Quia ita bene potest equivalere huic dictioni: eo modo, quo sicut huic di ctioni, quod similiter non est de fide. & contradictorium huius dicti, per communem uiam, in rebus Theologicis congruenter possumus ins telligere uianyquæ communiter tenetur in ea uniuerlitate, in qua tempos re sic dicentis, magis uiget studium theologiæ, non est de side. & contradictorium huius dicti, hoc tempore, in uniuersitate Parisiensi magis uie get studium theologiæ quàm alibi, non est de fide. & contradictorium huius dicti in uniuerlitate Parilienli, nunc communiter tenetur, quòd fia nitatio naturæ sit ratio locabilitatis substantiæ separatæ, non est de side, & contradictoriu huius dicti Scotus & maior pars Nominalium tenet su pradictam opinionem, & Thomas eam uidetur tenere, in tertia parte fum mæ,ubi ait de descensu Christi:non est de side. Tunc sic. Si contradictos ria horum dictorum non funt de fide, lequitur quod ista dicta ponere cre dere & disputare non est in se hæreticum, aut contra sidem, nec ipsa dissun

ctiue uel copulatiue ponens tenens & disputans potest accusari de hæres si. Sed adhæc dicta simul & copulative posita, sequitur positio conclusios nis meæ, ut iacet præcife: ergo ponens conclusionem meam præcife, ut ia cet de hæresi accusari non potest. Probationes autem omnium supradie ctorum habentur ex suprascriptis, nam de primo dicto patet, quod non folum est hæreticum,sed etiam rationabilius suo opposito,& à multis Ca tholicis doctoribus creditum & approbatum,& in fecundo confentiunt omnes dialectici, & omnes theologi, qui unquam dialecticam nouerunt. ita de alijs omnibus, de quibus etiam, si quis potest dubitare, uera sint and falsa, nemo tamen tam rudis est, tam expers omnis doctrinæ, tam ignas rus fidei, & eorum quæ ad fidem attinent, qui diceret illa credi non posse absque hæresi, & sic eorum contradictoria esse de side. Tunc autem ultes rius arguatur sic. Qui credit conclusionem istam Christus. &c. Ex ui uers borum, & secundum proprium, & non extortum usum loquendi non posse habere sensum catholicum, credit contradictorium alicuius, uel alie quorum ex supradictis septem dictis esse de fide. Sed qui aliquid tenenç, esse de fide, quòd non sit de fide, malè sentiunt de fide. quia cotra dictum Domini Deuteronomii.4. Non addetis ad uerbum quod ego loquor uobis, neque minuetis ab eo: ergo de conclusione mea malé, ut supra sentientes de side male sentiunt. Vide ô Summe Pontifex, uidete ô apos stolici ordinis augustissimi senatores, uide ô uniuersa Roma, imò Italia, imò Christianorum Ecclessa, ut conuincantur in hac prima proposis tione, in qua me maxime fulminabant, & in qua multis non tam accus sandi me, quàm excusandi de sua damnatione, ansam aliquam habere uidebantur: & de cæteris quidem conclusionibus patebit luce clarius, nullamuel minimam quidem potuisse eos habere occasionem damnan. di eas de hæresi, & iam de ista prima in qua erant fortiores, uisum est quae lis sit, & recténe, an non recté per eos fuerit damnata, præsertim iam exe plicato eis per me sensu, quem per eam intendebam, & uerbis conclus sionis sine aliquo uel terminorum uel orationis abusu, uel extorsione ape plicato. Et quamuis hoc sufficiat ad defensionem conclusionis mez, tae men ad pleniorem huius materiæ discussionem, dico, quod etiam interpretando conclusionem eo modo, quo ipsi interpretabantur, quòd scilis cet Christus effectualiter tantum, non præsentialiter suerit in inferno, ada huc aliquibus fortè possit uideri præsumptuose per eos suisse deters minatum, quod conclusio simpliciter esse hæretica. cum sit, quod Durandus ordinis prædicatorum theologus maximus, qui forte non mis nus doctrina Magistros istos excedit, quam ego excedar ab eis, tenuit il= lam opinionem esse probabilem, & cum ueritate articuli bene defensabilem. Sic enim scribitur in tertio sententiarum. Ad tertium sic procedis M

tur, & uidetur quod Christus secudum animam non descenderit ad infer. num, quia idem finitu no potest simul esse in diversis locis, sed anima Chri sti cu esset creatura finita, & statim post mortem fuit in paradiso cu anima latronis. Cui dictu est Luc. 24. Hodie mecu eris in paradifo: ergo tunc sale tem non potuit esse in inferno. Item ea quæ Christus fecit & passus est in natura assumpta, ordinata fucrunt ad falutem humanam, sed ad hanc non potuisset, quod Christus ad inferos descendisset, quia per passionem qua in hocmundo fustinuit; iberauit nos ab omni culpa & poena: ergo uide, tur quod Christus ad inferos non descendir. In contrarium est quod dicis tur in Symbolo. Descenditad inferos. Et apostolus dicitad Ephesios 4. Quod autem ascendit, quid est, nisi quia descedit ad inferiores partes ters ræ.glossa,id est ad inferos, Respondeo quod cum articulus sit, Christum ad inferos descendisse, & non potest intelligiratione divinitatis secudum quam est ubig, necratione corporis secundum quam suit in sepulchro, restat quod intelligatur ratione humanæ nature animæ supposito, quo ui dendasunt duo. Primum est per quem modum anima Christi descedit ad infernum.fecundum est ad quem infernum descendit. Quantum ad pris mum sciendum est, quòd cum anima separata no sit corpus nec uirtus in corpore, non potest dici, quòd anima Christi descendit ad inferos, eo ges nere motus uel descensus, quo corpora mouentur: Eo genere motus quo angeli mouentur, non clare patet: angeli enim dicutur moueri de loco ad locum, inquantum fuccessiue operantur in diuersis locis. anima separata no dicitur habere aliquam operationem circa locum uel circa corpus exi stens in loco, quia cum ex natura, sua sit determinata, ad certu corpus non potest mouere, nec agere in aliud, nisi mediate corpore proprio, sed illo ca ret dum est separata, ergo non potest anima moueri de loco ad locu ratio ne operationis, quam habet circa locu uel circa corpus existes. Nihilomie nus hoc no obstante, potest dici anima separata descendisse ad infernum dupliciter, uno modo fecundum deputationem, & fic dicutur defcendes re ad infernum animæ damnatorum simpliciter. quia simpliciter deputatæ lunt, ut relumpto corpore, lint in inferno, propter quod dicunt ibi effe ubi sunt simpliciter deputatæ. Animæ autem sanctorum patrum dicutur in lymbo esse, uel ad lymbum descedisse, propter deputationem non sime plicem sed conditionată. quia resumpto corpore, nisi liberarent à redems ptore, hoc aut modo no dicit anima Christi descendisse ad infernu, scilices propter deputatione, quia omnis talis deputatio, est propter culpam con tractam uel comissam quæ in Christo non fuit. Alio modo potest dici ani ma separata descendere ad infernum secundum effectum, & hoc modo potest dici anima Christi descendere ad infernum, propter duplicem ele fectum, quem habuit in illis qui erant in inferno . unus effectus fuir exhibitio

bitio uisionis divinæ qua carebant, ad quam se habuit passio Christi per modum meriti, & quia totu meritum dependet principaliter ab actu anie mæ:ideo hic eftectus attribuitur libi, licut principali principio merendi. ltem per appropriationem sieut Christus secundum animam suit beatus. sic secundum eam attribuitur ei suisse causam beatitudinis in alijs. Cons gruum enim est, ut ens in potetia reducatur ad actum, per id quod in actu est:alius estectus fuit secundum quosdam, ad quem se habuit anima Chris sti directè, per modum agentis, scilicet illuminare animas patrū, quæ erāt in lymbo,& de mysterijs quæ cadunt sub reuelatione. Secundum enim Dionysium septimo cœlestis Hierarchiæ: Christus secundum animam habet docere angelos, & ratione huius duplicis effectus potest dici anis ma Christi descendisse ad infernum. Confirmatur autem hoc triplici ras tione. Prima est quia moueri uel descendere competit animæseparatæ, non per modum motus corporum, sed per modum quo moueri compes tit substantiæ spiritali: sed reliquis substantijs spiritalibus, puta Deo & angelo, non competit sibi moueri de loco ad locum, per motum qui sit subiectiue in ipsis, sed per effectum quem habent in alijs rebus: ergo simis li modo competit animæ separatæ, & competebat animæ Christi. Ses cunda ratio talis est. Christus dicitur descendisse ad infernum, ut animas fanctorum patrum illuminaret ad uidendum Deum, in eodem autem instanci, quo Christus mortuus est, fancti patres uiderunt Deum. in cos dem autem instanti non potuit anima Christi esse in inferno per motum, ergonec descedit illuc per motum qui esset in ipsa, sed per essectum quem habueritinalijs. Item sicut in illo triduo dicitur anima Christi fuisse in ins ferno cum animabus fanctorum patrum, ficin illo triduo uel parte tris dui, dicitur fuillein paradiso cum anima latronis, cui dictum est Lucæ 23. Hodie mecum eris in paradifo. sed id non potest intelligi quo ad los cum aquisitum per motum, cum secundum ponentes spiritus, in loco diffinitiue moueri de loco ad locum, idem spiritus non potest esse in plus ribus locis, nec moueri simul pluribus motibus, ad plura loca tendentibus.quare oportet ut intelligatur secundum estectum. Quòd si quis dis cat, quod Paradifus dicitur dupliciter uno modo locus corporeus, scilis ret corlum empyreum, & sic non fuit anima Christi in paradiso, nisi post assumptionem.alio modo dicitur paradisus uisso diuinæ essentiæ, & sic anima Christi fuit in paradiso ab instanti conceptionis, & anima latronis in ipso die passiohis, per quem modu non repugnat anime Christi, quòd simul fuerit in paradiso sic dicto, id est quiderit Deu, & querit localiter in inferno, si sic, inqua, dicatur no ualet, quia sicut paradisus dicitur duplis citer fic infernus: Vno enim modo dicit infernus locus correspondes ins fra terră. alio modo caretia uilionis divine: licut ergo anima latronis no di cit fuisse cu anima Christi in paradiso, nisi ga merito passionis Christi anima la-

ma latronis uidit Deum, sicanima Christi non dicitur fuisse cu animabus electoru patrum in inferno, nisi quia animæ corum quæ carebant uisione diuina. & sic dicebat esse in inferno, meritò huius passionis purgatæsunt, ab hac carentia: utrunce ergo de pari debet intelligi, quo ad effectum, non quò ad locu uel motum locale, qui fuerit subiective in ipsa anima. Quamuis autem istud probabiliter sit dictum, etiam satis uideatur saluare articu lum,& dictum feripturæ, quia tamen uirtus divina no coprehenditur à ra tione humana, ideo no est pertinaciter afferendum, Quòdanima Christi, per alium modum nobis ignorum, non potuerit descendere ad infernum. Ad primu argumentu dicendum, Quòd idem finitu non poteft elle simul in pluribus locis diffinitiuè uel circulcriptiuè.nec ilto modo ponitur animam Christi fuisse simul in paradiso et in inferno, sed secundu effectum:ni hil prohibet quod idem finiții dicatur esse in plurib, locis, quado esfectus funt copossibiles, & simul subsunt uirtuti eiusde agentis: et sicanima Chri sti dicitur fuisse in paradiso simul & in inferno, quia meritò eius, anima la tronis uidit Deu, quod est esse in paradiso: & anime patrum que carebant uissone divina, & ob hoc dicebatur esse in inferno, liberate sunt ab hac carentia & per consequens ab inferno.imò secundum unum & eundem esse ctum, scilicet secundu liberationem patru, potuit anima Christi, dici simul esse in paradiso & in inferno, cosiderando terminum à quo & ad quem ils lius effectus, ratione enim carentig uissonis divinæ, à qua fuerunt per palsionem Christi liberati, potuit dici anima Christi suisse in inferno, ratione uerò uisionis diuinæ, ad quam sunt admissi, potuit dici esse in paradiso. Ad lecundum dicendum, quòd eo iplo quòd per palsionem Christi libes rati fumus à culpa & à pœna dicitur Christus descendisse in infernu, quia mento eius passionis, aliqui adempti sunt à poenis inserni. Descesus enim ille non attenditur fecundum morum localem existentem in anima, fed fecundum effectum quem habuit in faluandis, hæc Durandus ad uerbum. Qui cum talem opinionem nunquam inueniatur retractalle, si ipsa sit sim pliciter hæretica,& confequenter côtra iam determinata ab Ecclefia,fequ**i** tur quòd Durandus mortuus fit hæreticus, ô infignis ordo Predicatoru, & nostræ religionis maximus splendor, potes hæc pati doctore tuum pri mũ,fortasse post Thomã, aut sine dubio inter primos, cuius libri quotidie in tuis fcholis,in tuis claustris,in tuis bibliothecis habentur, leguntur, coe luntur,nunc elle pronunciatum hæreticum: agas tu caulam-doctoris tui, ego meam egi,imò tu ô Ecclesia tuam agas causam, quæ permisisti per tot annos, & nunc, permittis Durandum publicè legi & tam nephandã iuxta hos magistros illius hæresim, aut per jenorantiam nunquam agnouisti, aut per negligentiam & rei diuinæ contemptum agnitam non damnasti. Quodsi dicant non opus fuisse noua damnatione, cum hæc opinio sie de iam damnatis, primo ex hoc lequitur, quod dixi lupra. Durandum, scilices mortuum

mortuum esse hæreticum:secudo & Capreolum & Duradellium, & mula tos alios doctores, qui opinionem Duradi recitant, & eam tamen de hæ resi non arguunt, ignaros suisse & rudes in side, nec scientes discernere hes reticu à no hæretico.tertiò dicant mihi isti patres, ubi ipsi istius opinionis legerunt damnationem : ego quidem ut de me fatear, me eam ufquam les gisse non memini. Conciliorum profecto determinationem nullam contra Durandum afferre possunt, cum non solum damnata hæc nunquam fuerit opinio in concilijs, sed nec in aliquo eoru de ipsa habita mentio est. Dicta itidem scripturæ sacræ allegare, cotra eum nescio quo modo potes runt, si non mentitur Scotus, qui dicit teste Francisco, quò de tiam de ipso descensu Christi, ne dum de modo descensus, non habetur expressa meno tio in doctrina Euagelica, & perpræmissa à nobis in principio, quod pas tet de modo, quo uteretur fortè Durandus ad exponendum authoritates scripture, quæ uiderentur esse contra eum. De authoritatibus sanctorum forte multas possent adducere, dicentium, fuisse animam Christi in tris duo in inferno, sicut corpus fuit in sepulchro: & similia. & quicquid sit de phatasia Duradi, quo scilicermodo ipso supradictas authoritates expone ret, forte dicedo de anima hoc dici, & no de toto composito, quia per animam principaliter illa sit operatus.quicquid, inqua,ipse dicat. cuius ego opinionem nec teneo, necunquam tenui, ego hoc dico, & firmiter asses ro, non ualere istam consequentia. hæc opinio est contra dicta Augustis ni uel Hieronymi uel Gregorii, & sic de cæteris doctoribus ecclesiæ.er. go est hæretica, & huius dicti ueritas, sicut est à bonis omnibus & subtis libus theologis credita,ita à me etiam euidenter probabitur. Quam enim sanctorum doctorum scriptura, extra canonem Bibliæ posita, sit tradens da & legenda, & cum debita reuerentia suscipienda, non tamen sunt eoe rum dicta ita firmæ authoritatis & immobilitatis, ut eis contradicere non liceat, & circa ea dubitare nisi uel perscripturam sacram aliter probentur euidenter, & expresse, uel sirmiter per Ecclesiam ipsa authorisantem des terminatum fuerit, illa firmam ueritatem & indubiam continere. Ideo per dicta fanctorum, extra canonem Biblig præcife, non potest convinci opis nio hæretica manifeste, nam ubi non est infallibilis ueritas, ibi nec fides certa & indubia. Cum fides certa ueritati infallibili innitatur, imò circa ealianon est assensus infallibilis, nec adhæsio firma : ex quo enim ibi cera ta ueritas & indubia fides non est, ei semper assentitur, cum dubio & cum formidine falsi.quia dicit Augustinus in epistola ad Hieronymum & uns decimo libro contra Faustum cap. 7. & 16. contra eundem Faustum, si scri pturanon continet ineffabilem ueritatem, & in aliqua parte sui falsa inue. nitur, non remanet in ea certa fides, qua ei firmiter credatur, & propter falsitatem repertam in una sui parte, tota suspecta habetur, & sic sides tia subaret. Qua ut dicit Augustinus de side Christiana cap. septimo Titus

hat fides, fi factobin (drip turarum nacillat authorisasi Quod lin semon dis ctis fanctorum, extra canonem Biblighon sit ueritas infalkbilis quantum: ad prælens attinet tres mihi succurrunt probationes. Prima est quia ipsie met doctores de dictissuis dubitat, an in eis errauerint an non. Vnde Augustinus primo de Trinitate c. s. inquis Necpigebitme sicubi hesto que rere, nec pudebit me sicubi erro, me corrigere. & c.2. Perinde quisquis hoc -legit, pariter ubi hæsitat, quærat, ubi errorem suum cognoscit, redeat ad me, ubi meum, reuocet me. Hinc liber Retractationum Augustiniqin quo multa ex dictis ab eo antea damnat & retractat unde & secundo de Trini tate, Magis optabo à quolibet reprehendi, quam siue ab errante, siue ab adulante laudari:laudator enim & errans, confirmat errorem, adulator ue rò allicit in errorem.emendabit autemme iustus in misericordia, & arquet me.oleum autem peccatoris non impinguet caput meum. Et sicut dicit Guido Carmelita in libro de Hæresibus: licet Augustimus in his dictis los quatur humiliter, nihilominus loquitur ueraçiter. Vride ipse ad Vincens tium dicit, Negare non possum nec debeo, sicut in ipsis maioribus, ita in meis tam multis opulculis, multa elle quæ possunt iusto iudicio & nulla temeritate reprehendi.et in libro de uera Religione inquit.Quicquid in li bris meis erroris inuenietur, hoc folum mihi est attribuendum : quicquid autem uerum aut bene expositum, illud uni omnium remuneratori & lars gitori Deo tribuatur. Possunt ergo dicta Augustini egregij & diuini dos Étoris, non semper in omnibus cotinere indubiam ueritatem, cum ipse cir ca ea dubitet, errauerit neene. Et quod dictum est de Augustino, dictum intelligatur similiter de alijs doctoribus. Secunda probatio sumitur à dis scordia, qua est interipsos authores. discordia enim in scriptoribus testis monium est falsitatis, cum sit necesse, quòd saltem unus discordantium fal sum dicat, quia necessario altera pars contradictionis est falsa. Ideo Augustinus 16. de ciuitate Dei, probat scripturæ sacræ ueritatem, ex mutua concordia scriptorum eius, in qua omnes concordant, & nullus ab alio discordat, quod attestantur scripturæsacræindubie& infallibili ueritati. Vero enim, & ueritati ut dicit Philosophus primo ethicorum; omnia con sonant, quod non accidit in alijs scripturis. Quanta enim sit discordia in dictis sanctorum extra canonicas scripturas, nemo no nouis, nisi qui illos rum libros non legit. Discórdat Augustinus à cæteris sanctis doctoribus circa intelligentiam operum sex dierum.quia alij ponunt, quod Deus ses citilla sex dierum opera, secundum successionem temporis dierum, à qui bus discordat Augustinus, qui ponit omnia simul facta, iuxta illud, Qui uiuit in æternum creauit omnia limul. Vnde motus Augultinus numerat illos sex dies, non secundum successionem temporum, sed secundum dis - stinctionem cognitionis angelicærerum, in proprio genere, & uerbo, & tamen non dicuntur illi uel isti hæretici: & constat quod una opinionum

est falsa, & per consequens dicta corum non innituntet inessabili ueritati. Similiter discordant Hieronymus & Augustinus, quia Augustinus os mnium Psalmorum authorem facit David, quod negat Hieronymus.dis cordant limiliter luper repræhensióne Petri'à Paulo, an fuerit de peccato mortali, aut veniali ipsius Petri: Item etiam discordant in cessatione legalium, sic quod sibi contradicendo, unus necessario falsum dicit: & tamen ex hocheuter corum hæreticus reputatur. Similiter Beda super primo res gum dicit; quod Samuel fuit uerus sacerdos quod expresse negat Augus stinus in libro de quæstionib. Noui & Veteris testameti dices, Samuelem non fuille lacerdotem, cum no fuerit de filis Aaron. Et Hieronymus pris mo contra louinianum dicit, simulos cognoscendum est, quod Samuel les uitanon lacerdos, nec pontilex fuit: ideo in non nominatur inter lacerdo = tes, sed inter eos qui inuocant nomen Domini. Dicta ergo istorum, non innituntur infallibili ueritati, cum fibi contradicant, quorum una pars ne cessario est falsa: ut patet per philosophu.4. Metaphysica. Quin ipse Aus gust.in hac sententia sibimet uidetur aduersari, nam in libro de quæstioni bus Noui & ueteris Testameti.q.46.dicit, Vt diximus Samuele no fuil= sesacerdotem. & samen. 12. contra Faustum. cap. 35. sic dicit, Commuta= tum facerdotium in Samuelem reprobato Heli, & commutatum est re= gnum in Dauid Saule reprobato. ubi clarè Augustinus dicit, translatum facerdotium in Samuelem, sic quòd Samuel uerè fuerit facerdos, sicut Da nid uerè fuit rex. De codé ctiam Samuele an fuerit refuscitatus uidetur à **seiplo dissentire Augustinus.Nam in quæstionibus Noui & Veteris Te≤** stamenti.q.27.tenet, quod Samuel non fuit per Pythonissum uerè resusci= tatus, sed dæmon in similitudine Samuelis apparuit Sauli. Et in libro de Cura pro mortuis agenda ponit, Quòd anima Samuelis à dæmone uerè excitata, per artem Magicam loquuta fuerit Sauli. Hieronymus etiam in illa.q.an Salem fuerit Hierufalem, uidetur in quadă fua epistola de cuius titulo non memini, sibi contrarius, qui etiam de 70. interpretibus, cotrarium sentit Augustinus. Item Gregorius & Dionysius discordant circa ordines Angelorum. Et solus Hieronymus, cæteris circa promotionem bigami aduerlatur, iple enim tenet & scribit in epistola ad Oceanū, Quòd bigamus ante baptismum, siue post baptismum, potest promoueri:si mos do post baptismum plures non cognouerit uxores. cui contradicunt cas teri, dicentes: Quod bigamus, siue ante baptismum, siue post baptismum, non potest promoueni; & in hoc existimatur istos melius dixiste, ut scris bit Augustinus de bono Coniugali, & Ambrosius de Officijs: Item Hies ronymus ad Marcellam, de quinque questionibus scribens dicit, sanctos qui in fine mundi inuenientur, non morituros sed uivos assumendos. Au gultinus autem in libro de ciuitate Dei. Omnes tunc morituros affirmat: Lem Hieronymus super Matthæum dich hoc dichim Plalmi: In omnem N terram

terrã exiuit sonus eorū. & c. & illud Christi, Prædicabit Euagelium hoc in uniuerlo mundo; esse completum per Apostolos. Augustinus aut in epis stola ad Hæsichium, cui cosentit Origenes super Mathæu, tenet, hoc non dum esse copletum. Item Hieronymus super epistola ad Titu. tenet ange los per multa læcula ante mundu uisibilem extitisse, & Deo feruisset quod & Ambrosius tenet in Exameron, Augustinus autem per Genesim tenet, quòd simul cũ cœlo empyreo sint creati.Item Hieronymus in prologo lis bri Sapientiæ tenet, quòd ille liber sit Philonis, & no sit coputandus inter facras scripturas, Augustinus aut in terrio retractationu, ostendit se quandoque tenuisse, quod fuerit editus à lesu Syrach quod ibi retractatet licet no exprimat à quo sit editus, tamé in libro de doctrina Christiana, ipsum enumerat inter libros facros. Item Hieronymus in libro Hebraicaru que stionum dicit, Quòd Deus antequa cœlum & terrafaceret, paradisum an te condiderat.propter illud quod dicitur:Plantauerat Deus paradisum à principio. Augustinus aut super Genesim ad literam, exponit à Principio id est tertia dic. Item Augustinus in libro de concordia Euangelistarum asserit, totă negatione Petri, factam fuisse in atrio Annæ, & quæ dicta sunt inde post missum lesum ad Caiapham, recapitulando dicta esse. Hieronys mus aut super Mattheu, uidetur uelle, quod Petrus in atrio Caiaphe nega uerit.cui Beda in Lucă consentire uidetur. Item Hieronymus super illud Abauch.Mundi funt oculi tui:negat fingulos angelos præpofitos fingu lis corporalibus creaturis. & Augustinus in 83, questionibus, tenet quod sic.cui consentiunt Origenes & Damascenus. Item Hieronymus super ils lud lonæ. Tollite me, & mittite in mare. dicit, colicet propria perire mas nu, ubi castitas periclitas. Augustinus uerò in libro de ciuitate Dei, cotrarium affirmat. Multa denice reperiutur talia, quibus sancti doctores inter se, salua side cotraria conscripserunt Sed nec omnia succurrut, properans ti, maximè. nece enim elaborari hoc à me opus potuit exactiore diligentia, quod uolui ucnienti statim iniusta infamia morbo occurrere, scripturus aliàs, super hac re, ut maiore ocio & cura, ita & plura & fortasse meliora. addam tamē &illud,quod nūc occurrit Hieronymi in epistola ad Augustinu sic dicentis. Nec mireris, si in tuis libris & maxime in scripturaru expolitione, quæ uel oblcurilsimæ funt, quædam à recta linea discrepare ui deantur, & hoc dico no quod in operibus tuis quæda reprehendeda iam cenleam, neg enim lectioni horum unquã operã dedi nechoru exemplas riorum apud nos copia est, preter soliloquiorum tuorum libros, & quole dam comentarios in Pfalmis: quos si uellem discutere, non dica à me qui nihil sum, sed à ueteru Græcorum docerem interpretationibus discrepare,hæc ille.Sicut ergo ipli ad le inuicem,ita & nos ab eis in multis falua fie de & ueritate scriptura, & sancta ecclesse determinatione, dissentire pole sumus. Tertia probatio sumitur exspeciali prerogativa sacre scriptus 111 1193

الله المراقة على المراقة المر lis ueritatis excellentia. Vnde Augultinus contra Hieronymum in epifto la ad eu sic dicit. Ego enim fateor charitati tuæ solis scripturæ Libris, quæ iam canones appellantur, didici hunc timorem honorem queferre, ut nul lum horum authorum scribendo erralle firmissime credam, aut si aliquid in eis oftendo literis, quod uideatur contrarium ueritati, nihil aliud quam mendolum esse codicem, uel interpretemnon assecutum esse, uel me mis nime intellexisse, non ambigam. Aliorum aut scripturas ita lego, ut quane talibet sanctitate & doctrina polleant, non ideo uerum pute, quia ipsi sené sérint fed quia uel per alios locos sacræscripture, uel probabili, id est éuis den ratione, quod à uero non abhorreat, persuadere potuerut, nec te Frae termi, arbitror sic libros tuos legi uelle, tanquam Prophetaru & Apostos lorum, de quoru scriptis, quòd omni errore careat, dubitare nephandum est. absit hoc à pia humilitate & ueraci de temetipso cogitatione. Et ipse Augustinus z. de Trinitate, Sane cum in omnibus literis meis, non solum pium lectorem, sed etiam liberum correctore desiderem. Veruntame ues hat lectorem meum volo mihi esse deditum, ita correctorem nolo, sibi . & ficutillis dico, nullis meis literis quali scripturis canonicis inseruire, sed millis, & quod non credebas cum inueneris, incunctater crede, in istis aus tem literis, quod certum non habebas, nisi certum intellexeris, noli firmis ter tenere, ita illi dico noli meas literas ex tua opinione uel cotentione, led exdiuina lectione, uel inconcussa ratione corrigere. Et Augustinus in Epi Rola frue libro ad Vincentium, Noli ergo frater cotra diuina tam multa, ram clara, tam indubitata testimonia colligere, uel calumniari Episcopos rum feripta minorum licut Hilarij, Cypriani, uel Agrippini, nam hoc ges Aus literarum, ab authoritate canonum distinguendum est : non enim sic Reguntur, taquam ex els ita teltimonium proferatur, ut contrà lentire non Mccail Bt in épiftola ad Fortunatum idem Augustinus, Nec quorumlibet disputationes, quauis Catholicoru laudatoru hominum, uelut scripturas canonicas habere debemus, ut nobis no liceat falua honorificentia, que il lis debet hominibus, aliquid in éoru scriptis improbare ac respuere. Et in libro de unico Baptilmo: Quis nelcit canonică fanctam scripturam, Ves seris & Noui Teltamenti, certis fuis terminis côtineri, eacs posterioribus omnibus Episcoporu literis ita præponi, ut de illa omnino dubitari non politicultum uerum aut ratu lit quicquid in ea scriptum constitit esse: Epi feoporti aut literas, que post confirmatu canonem scripte sunt, uel scris blintur, & per l'ermoné forte sapientioris cuiuslibet, & per alioru Episcos porium grauiorem authoritate doctiorem o prudentia, & per concilia lis erre repræhedi, si quid in eis forte est à veritate deviatum. Possent infinità Frosulmodi adduci, ex quibus pateret, dicta sanctoru infallibili ueritati, ut prizeile sanctoru sunt no inniu. Vnde & sæpe inuenies. modernos docto

res discedere à dictis sanctorum dicit enim Robertus Oschot, quod sanctus uir Anshelmus, in multis deceptus, propter ignorantiam logicæ. & Ocham de actibus Hierarchicis non sentit cum Dionysio, & Scotus in 3. sentētiarum quasi destruit totum processum Anshelmi, in libro cur Deus homo.& ita fæpè alibi inuenies de alijs doctoribus.Volui autem hæc hic adducere, non tam ob Durandi opinionem, quam ego nec teneo, nec uns quam tenui, quapropter id quod mox in principio secundæ, quæst. tras Ctabitur. Ex his omnibus concludo, quòd si non inuenitur expressa deter minatio, uel scripturæ sanctæ uel uniuersalis ecclesie contra opinione Du randi, præfumptuolum est ipfam dicere simpliciter hæreticā: si autem inueniatur, ferat oportet Durandus patienter hac notam. Sed dicet aliquis, esto, quò d sensus tuus (quem declaratti, te prætendere, per illam proposis tionem) sit catholicus, esto, quòd illum etia permittat uis uerboru nonne & propositio tua potest facere illum sensum Durandi, quem tu etiam des testaris, & propterea tu errasti, ponens conclusionem, quæ scandaju pole set facere in mentib. fidelium : ad hoc ego dico primo, quòd alia est ratio eoru, quæ proponuntur disputada, alia eorum, quæ ad doctrinam in scrie ptis traduntur legenda. Cum enim quid disputadum proponitur, breuis & concila, & inexplicita proponitur propolitio, in le & uerborum & lene fuu multiplices implicans difficultates, in iplo disputandi congressu disa foluendas, alioquin si omnia ibi explicarentur, disputationi locus non res linqueretur:propterea ambiguam, obscuram uel æquiuocam propositio nem ponens disputandam, ideo excusatur, quia suturu est, ut inter dispus tandum iplam distinguat, & declaret: qui uero doctrinaliter aliquid lites ris mandăt, id faciunt scribendo, quod hic fit disputando, quare ibi omnia clara, dilucida & expedita esse debent. Secundo considerent seuerissimi isti censores, non solum difficilè, sed penè impossibile esse, ita librare & examinare uerba omnium propolitionum, quas quis proponit, ut nulla possit esse in sensu ambiguitas, & erronea inde opinio nulla elici possit, necego profecto, meis ppolitionibus arrogare uolo, quod euagelicæ & Apostolica multa propositiones non habent, multas enim & inter illas: est reperire, quæ & multiplices habent intelligentias, & ad erroneum sens · lum transferri possunt, imò quæ & prima facie sonare hæresim uidentur. Hincomnes hæreses pullularunt, dum scilicet aliqui, non tam profundie tatem sensus introspiciebant, quam quid cortex uerboru Euangelicorum sonet, attendebat. hinc Arrius audiens, Pater maior me est: patrem credie dit esse maiore filio, et filium dixit esse creaturam. hinc Heluidius audiens. Quod Ioseph non cognouit Mariam, donec peperit primogenitu suuma attendes potius uim grammaticalem illius dictionis donec, cp ueritatem sensus Euagelici, de perpetua uirginitate Mariæ dubitauit:hinc Marcion allud Pauli legens. Lex autem subintrauit ut abundaret delictum, credidit legent

legem Moysi esse malam, & à malo principio. Iuxta Manicheum, & Basse lides illud legens. Ego aliquado sine lege uiuebam: credidit animam Pau li, in alio corpore aliquando uixisse. Hinc Eunomius audiens Christum respondentem ludæis accusantibus eum, quod se dicere filium Dei, scris ptum esse, & illud, Ego dixi, dij estis & filij excelsi omnes, rem potius dis ctam, & id quod lecundu le responsum est attendens, quam intentionem & propositum respondentis, credidit eo modo Christum filium Dei dici, quo & quilibet sanctus dicitur Dei filius. Similiter & hæc propositio, Illam die nece filius nouit multis fuit occasio credendi, plura intelligere pa: trem quam credat filius, quam si secundum sensum quem communiter sa ciunt uerba etiam interpretemur, id uidetur pre se ferre, cum tamen alia sitlatentis sensus ueritas. Possem infinitas similes propositiones adducere, ex canone scripturaru, & ideò benè dixit Hilarius, Intelligentia dictorum ex causs est assumenda dicendi, quia no sermoni res, sed rei est sermo subiectus. Et glosa super istum textum, inquit: Non semper debemus intellis gere, ut uerba prima facie sonare uidentur, maxime ubi ambigua sunt, sed debemus recurrere ad intentionem loquentis. Et Gregorius (inquit) ples gunque dum proprietas uerborum attenditur, sensus ueritatis amittitur. Et Gregorius 26. libro Moralium. Non debet aliquis uerba considerare, sed uoluntatem & intentionem, quia non debet intentio uerbis deservire, sed uerba intétioni. Et Hieronymus super epistolam ad Galatas testatur, Non in uerbis scripturarum elle Euangelium, sed in sensu, non in superfis cie, sed in medulta, no in sermonum folis, sed in radice rationis. Propters ca Ocham in dialogo falsificat hãc comunem propositionem, uerba non ex opinionibus singulorum, sed ex communi usu accipienda sunt, maxis mè in secunda parte dicit enim, Quòd in uerbis ambiguis & multiplicis bus, non est recurrendum ad communem intelligentiam, sed potius ad in tentionem loquentium, & ita dum est ambiguitas in doctrina alicuius dis centis uel scribentis, similiter recurrendum est ad intentionem dicentis, ut iple le exponat, & exprimatueru lenlum, quem permittatuis uerborum. nec est reprobandus, nisi posset conuinci, qualis sensus uerus alijs dictis suis esset contrarius, uel esset impertinens proposito suo, & ita etia in sime plici loquela ad intentionem loquentis recurrendum esse, dicit idem dos Ctor, & standum esse interpretationi eius, nisi constat aut probabiliter, uel uiolenter præsumatur, quod tali modo loquendi ambiguo usus est, ad de cipiendum, uel ad alium malum finem. Ex quibus omnib. cocludo, quod non ego erraui, qui cum protestatione probabiliter multiplicem propôs fuerim propolitionem, inter disputandum declarandam, quæ tamé etiam nullum potelt facere fenfum, quem étiam aliquis doctor non reprobatus, aut pro tali nondum per ecclessam declaratus, tenuerit, sed errauerunt po tiùs, qui propolitionem habentem sensum catholicu, quem permittituis uerbôs.

uerborum, & quòd est magis in eo, sensu catholico iam eis à proponente declaratam, simpliciter hæreticam esse iudicarunt. Quod etiam si ante des claratum sensum meum secissent, licet forsitan excusabilius errassent, tas men quia si uerè docti sunt, per se etiam poterant cognoscere, habere pro positionem duplicem sensum, quod attendentes non solum simpliciter eam damnare, sed in bonú etiam potius eam sensum interpretari debuissent, nam Augustinus in libro de concordia Euangelistarum illud Mase thæi exponens: Nolite iudicare & non iudicabimini: inquit, Hocloco nis hil aliud præcipi existimo, nisi ut ea facta, que dubium est quo animo siat, in meliorem parte interpretemur: de factis enim medijs, quæ possunt bos no & malo animo sieri, temerariú est iudicare maxime ut condemnemus. Quod ergo de his que siunt dicit Augustinus, dictú pariter intelligamus de his que dicuntur, & ita speculatiuis applicantes sententiam Augustini, concludamus. Quod in ijs dictis, quæ possunt habere bonum & malum sensum, temerarium est iudicare, maxime ut condemnemus.

peccatimortalis disputatio.

Stautem fecunda conclusio, quam isti damnauerunt hæc. Peccato 🕇 mortali finiti temporis, non debetur pœna infinita fecundum tem= pus, sed finita tantum. & quia dum pono conclusionem in libello meo, hæc præmittuntur uerba. Nisi essent dicta sanctorum, quæ in manis festo sui sermonis uidentur dicere oppositu, firmiter asserem, infrascrie ptas conclusiones: assero tamé ipsas esse probabiles, & rationabiliter pole se defendi. quarum prima est hæc. Peccatum mortale est in se malum sinis tum. secunda est hæc, Peccato mortali finiti temporis &c. Quidam Magis ster, de hac mecum coclusione habens disputationem, Quid, inquit iple, aliud quærimus testimonium, quòd tua conclusio sit hæretica: cu tu ipses met manifeste dicas, eam esse cotra dicta sanctoru: ualet enim consequens tia. Est contra dicta sanctorum. ergo est hæretica. ostendi ego tunc ei, ut etiam inferius ostendam, quomodo mea conclusio, sententifs sanctorum nihil repugnabat,& quomodo erant intelligenda uerba, fed quando ita fuisset, quod conclusio esset contra dicta sanctorum, quantum ualeret sua confequentia, & quàm docto ut se ipse iactabat Theologo, esset indigna, patere potest unicuique, ex supradictis in prima conclusione. Scio quid di cerem hic de isto Magistro: est enim is, qui toties in patriam literas misit, de me quasi trophæum triumphumés pollicentes, sed uolo, ut præmisi à principio, rationibus non conuicijs agere caulam meam. Venio ad coclu sionem, & quia isti Magistri iudicauerunt, & conclusionem ipsam & responsiones etiam, quas eis super hac conclusione me interrogantibus de di,esse falsas, erroneas & hæreticas, uolo prius declarare, ipsam conclus sionem esse catholicam & consonam dictis ferèomnium doctorum: dico autem

Digitized by Google

autem meam, quia li eam in alio sensu capias, quam in eo quem égo per is psam intendo, iam non est ista mea conclusio, quam ego proposui. Propo fitio enim multiplex est, multe propositiones deinde uolo declarare, ipsas etiam responsiones meas elle tales, tam de ipsa conclusione, quàm de ipsis responsionibus, declarando semper, quòd sensus meos, id est, quos per ils las intendo, permittit uís uerborum. Pro deelaratione ergo conclusionis, quinque sunt notanda. Primo notandum, quod in peccato duo possunt confiderari, conuerfro ad bonum creatum, & auersio à bono incomutabi li & Mcreato. Primo modo peccatum est malum finitum, etiam secudum Omnes doctores, lecundo peccatum est malum finitum, lecundum comus hem uiam.& quia conuersio ad bonum creatum, quo peccando abutitur peccator, est de intrinseca ratione ipsius peccati, ideò dicitur, quòd peccas tum est intrinsece malum finitum auersio autem à bono increato, facit is plum elle extrinsece infinitum, quia folum pro tanto dicitur infinitum ma lum, quia est auersio ab infinito bono, & ideo solum relinquitur, quòd sit extrinfece & obiectiue infinitum malum. Secudo nota, quod per tempus possumus intelligere solum tempus uiæ, & hoc modo certum est, quod neque peccatum, nec quicquam aliud ad hominem pertinens, possit esse infinitum fecundum tempus, cum tempus uiæ cuiuslibet uiatoris fit, non 'folum duratione & finitum, fed etiam breue. alio modo posfumus intelligere per tempus, tempus uiæ & termini, & hoc modo accipitur in coclusione, & sicaliquid potelt in homine durare per tempus infinitu ut patet. Tertiò nota, quòd peccatum mortale potest capi dupliciter. Vno modo pro actu prohibito, uel obmissione actus precepti à Deo. alio modo, pro reatu derelicto ex prædicto actu phibito, uel dicta obmissione actus, qui ·quidem reatus, in multis locis facræ fcripturæ dicitur peccatū. & per ta• le peccatu, denominatur aliquis peccator, cellante uel tranfeunte actu pec cati primo modo dicti. Ex quo tertio notando patet, quòd rationabiliter 'est dicendum: quòd licet in isto qui damnatur pro peccato mortali, alie quando finiatur ipfum peccatum, pro quo damnatur, quantum ad entita temintrinfecam ipfius actus, qui primo modo denominatur peccatum, non finitur tamen, quantum ad reatum.imò fi fic finiretur, non deberetur ei pœna æterna, & ita peccatum, cui debetur pœna, infinita est, infinie tum secundum tempus quantum ad reatum. Quarto est notadum, quod deberi capitur dupliciter, uel dupliciter potest intelligi, quòd alicui pece cato debeatur aliqua pœna. uno modo, dicitur id alicui deberi, quod ei aliquando reddetur, & sic dicitur rationabiliter & catholicè, quòd pece cato finiti temporis, quantum ad entitatem intrinfecam & reatum non debetur pæna infinita, secundum tempus, & isto modo intelligitur conclusio præsens, quod peccato finiti temporis non debet, &c. Omne enim peccatu, cui debetur ilto modo, id est, pro quo aliquando reddetur pœna

infinita eff, dicto modo infinitum, necunqua aliquis damnatur, nisi peccatum, pro quo damnatur sit illo modo infinitum, secundum tempus. Ha bet autem conclusio, & alium sensum Catholicum, hunc scilicet quòd nus quam debetur ita, scilicet quod reddat aliqui poena infinita, secundu temo pus, nisiple sit finaliter impornitens, & sine fine obmittat pornitere, de ile lo peccato quod obmilituel comilitin uita:ita quod pro temporali peccato, prædicto modo debetur pæna infinita, si non redeat peccator ad iusticiam. Sicut enim poenitentia finit peccasu, quantum deaccentationem, scilicet, iuxta illud: Quacunq hora ingemuerit peccator: &c.ita impoenio tétia de aliquo peccato, perpetuat iplum in reatu et deacceptatione ad poe nam infinitam. & sic nunquam alicui p cena infinita debet, illo primo mos do,nisi habeat peccatum infinițu secudum tempus. Vindicta enim, quam de pescatore peut Deus, est quod redeat peccator sponte ad debitu obes dientia, dolendo decôtemptu, alias torquebitur quousque sicuelit. Alio modo potest intelligi, aliqualicui deberi, quo meritorie uel demeritorie dignus est, & quod ei etiam reddetur, si in illo decedat, & sic pro peccato mortali finiti temporis, debetur pæna infinita: quia qui mortaliter peccat, in tempore unius horæ, est dignus pæna infinita, ipsace ei reddetur, si in isto finaliter decedat, etiam posito, quòd non habet aliud peccatum infi nitum fecundum tempus.hæc diftinctio huius diftinctionis deberi, eft in frequenti ulu apud Theologos, unde iuxta iltam diltinctione dicunt do ctores quod præscito pro actumeritorio, quem dum est in gratia elicit, non debetur uita æterna, capiendo deberi primo modo, quia nuquam ei redderur,& fimiliter dicetur quòd prædeftinato, dum eft in peccato more tali, non debetur pæna eterna, quia nunquam ei reddetur, eo quòd pecca tum illud finietur,& in eo non morietur, sed in gratia. Ex prædictis patet, quòdipla conclusio mea, habet sensum Catholicum etiam secundum usis tatum modum loquendi catholicorum doctorum, nec fuit damnada pro hæretica, falsa & erronea, cum oppositum eius potius falsum sit & erros neum ruditatis aut maxime erat credere, quod ex prædicta conclusione, ego intendebam negare pænam æternam damnotoru, quinimo ex conclusione mea habetur perscrutatio causæ, qua damnati in eternu puniun. tur, quam caulam ego dixi elle perpetuationem reatus, in anima peccato. ris, per finalem eius impænitentiam, & perpetuam obmissionem ingemi · scendi de suo peccato, quæ opinio non solum uidetur no esse heretica, sed ita Catholica, ut nemo cam si sit Catholicus, & in sacris literis exercitatus, rectè & rationabiliter negare possit. Quod auté & propositio ex ui termi norum hunc sensum prætendat, patet, sic enim dicit propositio. Peccas to mortali finiti temporis, non debetur poena infinita secundum teme pus.in qua propositione, ego accipio deberi, pro eo quod aliquando per : soluetur, quod ustatisimu esse apud doctores i apaquit supra, & accipio pecca.

peccatum pro offensa & reatu, quæ acceptio non solum impropria est uel abusiua, sed frequens in sacris literis. Postquam enim Magister senten tiarum in secundo inquirit, An transeunte actu, peccati, peccatum sit in eo qui peccauit, donec ipfe pœniteat: fic respondet. Non est ignorandum, peccata duobus modis esse in aliquo, & transite actu, scilicet & reatu. Dicit etiam Durandus ibidem, quòd dupliciter intelligitur finiri peccas tum, uno modo per solam actus cessationem, also modo, per peccati die milsionem.quod autem etiam reatus dicatur aliquado peccatum, expresse dicit Thomas ibidem sic dicendo.Reatus medianis inter culpam et pœ nam, sortitur, nomen utriusque extremi. sed nonne etiam accipitur peccas tum pro reatuibis Sancta ergo & salubris est cogitatio, pro defunctis exe orare, ut à peccatis soluantur. Illi enim defuncti, pro quibus est orandum, pt à peccatis foluantur, non funt in peccato, capiendo peccatum pro cule pa mortali, neque à ta'i peccato soluuntur post mortem, sed solum à pece cato capto pro pœna uel reatu pœnæ, isto modo etiam, accipitur peccae tum ibi: Peccata tua eleemolynis redime; & ita in multis alijs palsib. scrie pturæ. Si ergo & sensus propositionis catholicus, & acceptio termino. rum in propositione catholica & probatissima, quid erat, cur hanc conclusionem meam, pro hæretica damnarent: Nunc uenio ad responsioa nes meas, & primo dixi, quod si aliquis perseuerabit tantum per tempus finitum in peccato mortali, iste non punietur, nisi per tempus finitum, quod dictum tripliciter uerificatur. Primo cum peccatum mortale pro reatu accipimus, & non pro actu commissionis uel obmissionis, ut dia ctum est in declaratione conclusionis. secundo aduertendum, quod Li peccato mortali de rigore logicæ accipit confuse & no determinate. Tertio quia uerum sit, quòd si iste qui peccauit, perseuerauerit tantum per tempus finitum in determinato peccato, puta in obmissione pomitendi de suo peccato, ita, quò da liquando pænituerit de ipso, iste non punies tur de ipfo, nisi per tempus finitum. & quòd hos catholicos fensus, & nule lum à fide dissonum intenderem, patet per id quod subiunxi in respons sione, cum dixi stare cum ueritate conclusionis, quòd quilibet decedens in peccato mortali punietur inæternum. Cum autem ulterius quæreres tur à me, an aliquis qui peccat, tantum per tempus finitum uno peccato mortali, & moriatur impœnitens, puniatur in æternum! Respondi, quòd sic:sed dixi quod talis no punietur, pro illo actu solum, quod uerè respon sum est ad quæstionem factam, quanquam etiam uerum sit, quod si solum peccasset isto actu, puniretur æternaliter: sed ex quo quæstio ponit, istum mori impænitentem, ipse punietur etiam pro ipsa impænitentia, imd pro infinitis : obmilionibus pœnitendi , & pro infinitis actibus, alijs ma# lis totalibus uel partialibus, in quibus persistit damnatus. Sicut enim con tinuè male uult damnatus, & ita continuè peccat & demeretur non quis dem

dem aliam & aliam poenam, essentialem saltem, & que non est ipsa culpa, sed eandem multiplicius, ita punitur pro illis actibus malis, in quibus con tinuat quia uerò id uidetur elle contra communem modum dicendi sana ctorum, licet non contra rem dictam & sensum suum, ideo tam scripto, quàm uerbo dixi me non asserere istam opinionem, scilicet in tali modo dicendi, propter reuerentiam sanctorum, sed dixi eam posse probabiliter defendi. Finaliter etiam ultra prædicta addidi, quod quilibet decedens in peccato mortali, ex reatu iltius peccati, ideo punitur inæternum, quia ex hoc quod decedit in isto reatu, ponitur in tali statu, quod necessitatur ad peccandum in æternum, peccato saltem perpetuæ obmissionis pænitens di, & disponendi ad gratiam. Prædictas autem responsiones meas dixes runtisti Magistri non esse satisfactorias argumentis & inquisitionibus fuis,imò quod errorem errori luperaddidi, per talem relponsionem, proe pter quod, responsiones & declarationes dixerunt esse falsas, erroneas & hæreticas.quod autem in hac tam reprobanda damnatione fua, errorem errori ipli superaddant, & no ego, quis non uideat, nisi qui catholicas uci ritates simul cum eis oderit uel no intelligat: Breuiter autem recapitulane do, id quod intendo in hac conclusione, est hoc quod verum est quidem, quod mortale peccatu, finiti temporis est dignum pœna æterna, & ei des betur, & eriã aliquando perfoluetur pæna æterna, si non fuerit dimissum ante mortem. Tamèn si peccatum mortale est finitum sécundum tempus. non folum quantu ad entitatem intrinfecam, politiuam actus prohibiti à Deo uel priuatiuã obmissionis actus à Deo pracepti. Sed etiam quatum ad imputationem uel ad acceptionem, reatum quots & maculam, quæ in multis locis scripturæ, & in communi modo loquendi doctorum sæpe di citur peccatu, & quæ sic est de ratione peccati, æternaliter puniendi, quod si non maneat dicta imputatio, uel macula, nuquam peccato debebitur, et aliquado perfoluetur poèna æterna de tali, inquam, peccato, quantum ad omnia prædicta finito quæ quidem finitio fit per pænitentium, saltem de mortali actuali. Dico quòd ei no debetur pœna eterna, intelligedo debes ri alicui, quod ei aliquado reddetur uel persoluetur, imo quibuscuno red detur pæna æterna pro peccato mortali, illi sine fine fuerunt in isto pecca to modo superius dicto. & hoc est quod intedit Gregorius dicere, Peccas torem puniri pœna æterna, quia peccault in luo æterno, id est sine sine. & sic nos dicimus omnem hominem qui danatur, mori in peccato pro quò damnatur. Consentit & Thomas in quarto sententiarum, dicens, Ideò du rare poenam damnatoru in æternu, quia culpa durat in æternu. Dico pros pterea quod in omni isto, qui damnatur, est unum peccatum infiniti tems poris, tâm loquendo de tempore uiz, quâm termini, scilicet obmissio por nitendi, quæ in damnato nunquam habet finem, & ita patet, quòd infinis tas durationis peccati istius, qui damnatur infinitas, dico quatum ad ime putationis

putationis reatum vel maculam, & impoenitentia vel obmissionem poenitendi, de isto est causa, quod ei debebitur, & aliquando persoluetur poe na æterna. Et hæcsatis de ista conclusione.

TOANNIS PICT MIRANDULAE DE ADORAtione Ciucis disputatio.

Frtia conclusio qua damnauerunt fuit hæc.Nec crux Christi, nec ulla imago adoranda est, adoratione latrix, etiam eo modo, quo ponit Thomas. Hanc conclusionem, per istos damnatam, ego non folum credo esse Catholicam, sed etiam ueriorem sua opposita, quæ est hæc:Crux Christi & imagines funt adorandæ,latria,eo modo quo po nit Thomas minus enimmihi uidet rationabilis in hoc opinio Thomæ, quam sit opinio Durandi & Henrici de Gandauo, Ioannis de Guarra, Ro berti Olchot Petri de Aquila & alioru complurium, quos ego sequor in conclusione. Quod ut manifestum siat, ponam primo opinionem Thos mæ, quam ego non teneo, deinde opinionem doctorum quos sequor, ex quibus patebit, determinationem istorum Magistrorum de mea conclus sione, præter id quod nec recta sit nec iusta, totum etiam oppositum, præs Supponere eius quod intendo in coclusione. Dicit ergo Thomas, Quòd quia (sicut dicit philosophus in libro de memoria & reminiscentia) dus plex est motus animæ in imaginem, unus in ipsam imaginem, secundum quod est res quædam: alio modo, in imaginem, ut est imago alterius: Inter hos duos motus est differentia, quia primus motus, quo aliquid mouctur, in imaginem, prout est res quædam, est alius à motu, qui est in rem cuius illa est imago. secundus autem motus, qui est in imaginem, inquans turn estimago, est unus & idem cum illo qui estin rem & ideo concludit, quod licet imagini Christi, ut est res quædam in se non debeatur adoratio ci, tamen ut est imago, debetur eadem reueretia, quæ debetur ipsi Christo: quæ est adoracio latriæ. Iste est modus Thomæ, qui alijs doctoribus mes ritò uidetur extraneus & periculolus, nam ipla imago etiam ut imago, ut sic est distincta ab imaginato, ut sic enim refertur ad imaginatu, tanquam ad aliquid à se distinctu. quare etiam si ut sic terminabit adoratione latrie, widetur lequi, quod aliquid aliud à Deo adorabit latrig, quod est absurdu nec potest dici ut dicit Capreolus (uolens saluare dictum Thomæ) quod ipla imago non adoretur leorlum, led imago & imaginatu lint unum tos tale obiecti adorationis. quia aut huius totalis obiecti, altera pars est ipsa imago, quæ est ens creatum respectiuum aut non: si non ergo no debet di ci, quòd ex illis duobus fiat unum obiectu totale, quia ex tali dicto sequit, go utrug illoru sit obiectu partiale, licet alterum illoru principalius, si sic seguitur, qualiquares creata, de genere relationis saltem partialiter termis nabit ad oratione latriz, quod certe dicere, uidet male catholicu, eo magis quòd

quodno folu hoc no potest dici de re creata, sed etiam ipsæ personæin di uinis, ratione proprietatis, relatiue non funt formalis terminus adoratio nis, Fundamentum autem Thomæ partim efficax uidetur:nam cum dicit Philosophus, Quodidem est motus anima in imaginem & imaginatum, non sicintelligit, quod anima dicat imaginem ut imago est, esse idem cum exemplari, & ita quicquid uni debetur, etiam alteri deberi, sed solumin= tendit hoc Philosophus, quod motils recordatiuns, quo anima recordatiue mouetur in imaginem, ut etiam imago, etiam terminatur ad imaginas tum. Habet & alium sensum welf, Quia si ego habeo conceptum definitiuum unius relatiui, intelligo etiam alium, fed quòd omnis motus animæ & maxime uoluntatis, sit idem in imaginem & imaginatum, hoc nullo modo intendit Philosophus:patet à simili etiam fecudum modum loquendi, quo utituripse Thomas. Sæpe enim ipse dicit, quod ide est mo tus uoluntatis quo uoluntas fertur in finem, & in ea que funt ad fine, cum uult ea propter finem, & tamen certum est etiam, secundum eum, quodille motus ut attingit finem, est fruitio, ut autem attingit ea, quæ sunt adfinem, est usus & no fruitio. Videtur ergo de alijs doctoribus, nullo modo dicendum, quòd imaginem Christi, etiam ut est imago, adoremus adora= tione latriæ, quia, ut sic est res creata divinitati non unita, & quod magis est, ut sic est entitas respectiva, propterea dicit Durandus, quod ista pros positio Crux Christi adorat latria.in sensu proprio est falsa, habet autem fensum improprium uerum, & est iste. Christus ut rememoratus per crus cem, uel ut prælens in cruce, sicut imaginatum est, prælens in sua imagine adoratur, eadem adoratione ac si esset præsens in se: & secundum hunc fensum concedo ego, etiam istam propositionem. Crux adoratur adora= tione latriæ:hoc est ergo quod dicit Durãdus, quod adorat rememorati= uè, & eandem sententiam intendit Robertus Olchot, cum dicit: Quòd ma gis proprius modus est loquendi, dicere: Adoramus ante cruce, quam di cere: Adoramus crucem, eandem denics fententiam intendunt Henricus & loannes de Guarra, Cum dicunt, Quòd adoratur per accides. & idem dícit Petrus de Aquila. Verum id, quod plus addunt Henricus & Ioanes de Guarra, qui in hac materià completius loquutur, est hoc. Dicunt enim isti, Quòdimagini per accidens siue rememoratiuè debet ille honor, qui perfe debetur imaginato & rememorato.certu est autem: p nihil est, cui per se debeatur latria, nisi Deus trinus & unus & Christus propter unitas tem suppositi Dei autem imago esse non potest, restat, ut si qua est imago, cui per accidens & rememoratiue debeat latria, sit imago Christi: uerum quia talis imago, principaliter nobis representat humanitatem Christi, seeundario autem diuinitatem, uidetur quòd primario per accidens ei talis honor debeatur, qualis debetur per se humanitati Christi. Humanitas aus tem Christi per se sumpta; solum adoratur word haia, ergo & tali imagini,

primario per accidens solum debebitur adoratio angelentacifectidario aus tem per accides debebitur adoratio etiam latriæ, eo scilicet modo, quo dis ctum est, quia & ipsa imago secundario nobis repræsentat & rememoratur divinitatem etiam ipsam Christi, & in hoc habent convenire, cu Hens rico Franciscus de Mayronis, & omnes Scotistæ, qui dicunt, quòd humas nitati Christi non debetur latria. Thomas autem quia videt tenere oppos situm de adoratione humanitatis Christi, fortè etiam in isto casu ab Hens rico dissentiret, & uerè opinio Thomæ, ut dicit Franciscus in tertio, est aliqualiter periculosa, & in ista materia de adoratione, non uidet mihi esse eius uia bene tuta, eo em uso processit, ut etia in tertio sententiaru diceret. Quòd cruci Christi in qua pependit, etiam ut rei in animate, deberetur ali qua adoratio: & tamen scimus secundum omnem theologiam, quòdid quod non potest esse subjectum susceptiuum sanctitatis uel uirtutis, non potest este terminus alicuius adorationis. & ille Ioanes Capreoli defensor Thomæ,iple etiam fatetur in dictum Thomæ,non posse defendi , nec has bet aliam uiam faluãdi Thomam,nifi quòd dicit, quòd ipfemet Thomas uidet deinde aliter sensisse, in Summa. Ex his ergo patere potest qu'am sit catholica conclusio mea, & rationabilior sua opposita, & communi uiæ theologorum magis consona, cuius sensum breuiter recapitulando dico, quod hæc propolitio, Crux Christi adoratur, potest habere duos sensus: unus est proprius, scilicet. Quod Crux Christi, siue ut res, siue ut imago, fiue ut partiale, siue ut totale obiectum adoratur tanquam terminus ados rationis, & ifte eft fenfus quem intendit, Thomas, et quem ego nego: alius est sensus improprius dictæ propositionis, & est: Crux Christi adoratur, id est, Christus in ea , ut in suo rememoratiuo adoratur , ac si esset præsens in le,&iltum lenlum ego concedo , & cum Ecclelia oro dicens . O Crux aue spes unica. &, Crucem tuam adoramus Domine. Ex dictis iam patere multa postunt primo patet, quod ego intelligerem, cum dixi aliàs , quòd fequendo opinionem Henrici & Ioannis de Guarra,imagini crucifixi des beatur yperdulia quod erat intelligedum ratione eius, quod primario no bis rememoratur, & est humanitas Christi: & truncatè hoc dixi, quia ad authores illos me referebam, quos istis Magistris utpote ueteranis, & les Aos iam decies & perlectos existimabam. Secundo patet, quod false ipsi dixerut, ne negare omnem modum adorationis latriæ, cum expresse ego dicam, in conclusione, me negare modum Thoma, quod etiam si non dia xissem, sed simpliciter sic staret propositio, Nec crux neculla imago ados randa est latria. adhuc de uirtute sermonis ista propositio non negaretos mnem modu adorationis latriæ. nam patet secundum bonam logicam, quod negatio uel distributio termini multiplicis, no negat, aut distribuit ipfum, pro omni supposito cuiuslibet significati. alias ista propositio. Omnis canis est stella: esset simpliciter cocedenda uel simpliciter negada.

sicut ergo non dicit copulatiue, Quod omnis canis cœlestis, & omnis cas nis marinus, & omnis canis latrabilis sit stella: licet de omnibus prædictis in coniunctim id dicatur,ita in ista negatiua, crux non adoratur adoratios ne latriæ.ubi Li adoratur, est æquiuocum ad adorationem per modū ters mini, & ad adorationem, per modum rememoratiui, no negatur copulae tiue omnis modus adorationis, inconiunctim tamen. Tertio patet quod ista propositio, etiam sic absoluté & indistincté potuit poni. Crux no est adoranda adoratione latriæ: quia in sensu proprio est uera, aut saltem pro babilior fua opposita, qui sensus magis est attendendus de rigore sermos nis, & sensus improprius, in quo est falsa, sicut enim terminus analogicus per le politus, stat pro famoliori lignificato: ita oratio habens sensum pro prium & improprium, si sine specificatione dicitur, magis est accipienda fecundum fenfum proprium, & improprium: & ideo eã ut dixi, etiam indi stincte potui posuisse, sensum in quo eam intelligo, declaraturus inter die sputandum.ex quo infero, quòd licet in propositione multiplici, fortè me lius lit facere, licut ego feci in ilta determinare, id elt fenfum, in quo pos nitur, quam ipsam indistincte ponere, maior tamen est desectus in dame nando indistincte & simpliciter, propositionem ueram in sensu proprio, propter falsitaté sensus impropri, quam ponendo indittincte illam pros politionem, propter ueritatem lui lenlus proprij, quod non folum uolui hic annotasse, pro ista conclusione tantum, in qua ego determinatè nego modum Thomæ, quam propter alias, quæ licet habeant sensum catholis cum, quem semper promisi me declaraturum, ut modo etiam declaro. Damnatætamen fuerunt simpliciter & indistincte. Verum, quod qualis tercunque sit, de mea conclusione, damnationem suam ab errore excusare non possunt, sic euidenter declaro, hæc formaliter fuit sua determinatio. quia iple negat omnem modum adorationis latriæ ad crucem, lecundum uiam catholicorum dictorum, & orationem quam facit universalis Eca clesia ad crucem. Ideo dicimus præfatam conclusionem esse scandalos sam, piarum aurium offensiuam, & contra consuetudinem uniuersalis ecclesiæ hæc præcise fuitillorum sententia. primo, dicant mihi, ubi uis detur eis, quòd ego negem omnem modum adorationis latriæ ad crus cem, lecundum viam catholicorum doctorum: non utique habent hoc ex conclusione, in qua expresse & specificate dico, me negare modum Thos mæ,nisi fortè quod credere non possum, propterea, quòd nullū alium do ctorem uiderint, existimarent modum Thomæ esse omnem modum. Ex relponsione item mea, hoc habere no poterant, me negare omnë modum adorationis latriæ, fecundum uiam catholicoru doctorum, cum expresse dicam in responsione, me eum modu concedere, quem concedit Ioannes de Guara, qui fuit præceptor Scoti,& folennis doctor Henricus de Gané dauo, nisi fortè & Henricū & Ioannem uelint dicere non esse catholicos, quod

quod necellario lequitur ex dictis suis nam cum ego ejs dixerim, me lequi Henricum & Ioannem, & ipsi deinde dicant, me non lequi catholicos dos ctores, quis ex hoc no inferat, non effeillos, quos dixi me sequi doctores -catholicos: Quis titrem hor ferat: quis equo animo patiatur! Henricu & Joannem, tam prieclaros tam excellentes doctores Ecclesia lumina, fidei propugnacula, pronon carholicis, & consequenter hareticis & inhidelis bus reprobari non possum non stomachari aliquando, sed tamen me reprimam. Attendamus autem ad lecundum errorem, dicunt. Quod coclus sio en scandalola, & plarum aurium offensiua: & contra confidettidinem aminerfalis Ecclesia: 6 danmarissimum judicium uideant ut laqueos effu gerenon possurenim conclusio mea, non negat nisi modum Thos mæmodo fupra expellito, & tune patet conclulionem meam no elle cons ma columnidirem Becleliæ (ut diffulissime fuit declaratum) aut ut ipli uos hunt, negat omnem modu adorationis: & negat adorandas esse imagines forma ecclesia constiteta, & tune conclusio non est scandalosa, del piarum aurium offensua, sed simpliciter heretita. Cum enim juxta Damascenum, honoriecudum ritum ecclesiæ imagini exhibitus, perueniat prototypon iqui modum ecclelia in adorandis imaginibus non obleruar, iplum imaginatum & representatum quod est Deus, lattia non adorat: quare qui conclutionem hoc negantem iudicat scandalosam, & non simpliciter has reticam, iple est simpliciter dicendus litereticus.

Politatinatura irrationalis possit disputatio.

Varta conclusio damnata peristos est hæc. Non assentior com= muni sententiæ Theologorū dicentium, Posse Deum quamlibet naturam suppositare, sed de rationabili tantum hoc concedo. Per - hanc conclusionem, ego non intendo negare Deum, posse quamlibet naturam suppositare: sed folum intendo, negare assensum para ricularem, & explicitum huius affertionis. Deus potest qualibet naturam Suppositare, & inter has duas interiones magna est differentia: quia etiam A hoc esset de possibilibus secundum potentiam absolutam Dei, propos Titio tamen de uirtute, sermonis solum negans affensum positiuum, explis ciente in particulari illius dicti, non derogat omnipotentia Dei de uirtus re fermonis, nec de untute fermonis hærelim aliquam sapit. & ratio est, Quía non omnis fittelis tenetur afferdiri explicite, & in particulari, omnis bus possibilibus secudum omnipotentiam Dei absolutam, autista expli cite & in particulari profiteri: sed quadam talia sufficit credere in generali & Amplicite, & nulla pertinaciter discredere. Ideo ego non fine mysterio, non polui conclusionem in illis terminis: Deus non potest quamlibet na tura suppositare led in istis non assentior sententiæ dicenti, Quod Deus posest quamlibei naturam suppositares ex qua contiulione, de un ure ser-ションイン

monis, non potest inferri, quod Deus hoc non potest. nec potest dici hace à me afferi in conclufione, non enim in prima parte quæ eft negatiua, nec in fecunda, ex qua folum fequitur, quòd tantum habeatur actus concefsie uus, de natura rationabili distincte, scilicet & in particulari; nego igitur ale sensum particularem & explicitum huius assertionis in me. Deus potest quamlibet natură suppositare. & negare possum rationabiliter, tum quia oppolitum etiam si sit uerum, quia tamen nobis ignotu esse potest in particulari, & explicité, uidetur quod non obligor explicité credere, tum mas xime, quia non est facile fallificare aut conuincere assertionem illam. Deus non potest.&c.omnipotentiæ Dei derogantem, quod maximè confirma tur authoritate solenis doctoris Henrici de Gandauo: qui postqua oppo sitæ suit opinionis, Quòd scilicet quælibet natura possit assumi, ad istam deinde declinauit, quod folum rationabilis potest assumi: sic enim scribit Henricus: Quía de naturæ assumendæ possibilitate non est dubitatio, an Deus possit sibi assumere quamcunque naturam assumptibilem, ideo to ta difficultas huius quæstionis uertitur, circa possibilitatem naturæ assumedæ. & sunt circa hoc duæ positiones solennes. Dicit enim positio com munior & folennior, cui quando paliquantulu assentire cosqueui: Quòd quælibet natura lublistens in creaturis, potest assumi. & isti tenent, quòd aliqua natura sit eleuabilis, cui correspondens: potetia non sit eleuabilis, quod mihi non uidetur posse rationabiliter poni.ad cuius intellectum est aduertendu, Quod Deus dupliciter habet esse in creaturis, uno modo na turaliter & modo congruenti naturæ, alio modo uoluntarie, & modo sua pergredienti limites naturæ. Primo modo, habet esse per illapsum in os mni natura: secudo modo habet esse, solummodo in natura assumpta per circumincessionem. & licet per illapsum Deus sit intimus omni creaturæ, &intimior quam ipla libi aut forma materiæ per circumincelsionem, tas men fit intimissimus omni naturz assumptz, & intimior quàm in sit alicui naturæ per solum illapsum. Per intimationem enim circumincessios nis naturæ assumptæ, assumens uniter, ineffabiliter, & incomprehensibis liter naturæassumptæ, quod necesse est naturam assumptā amittere, pros prium esse subsistentiæ, si quod ante assumptionem in ea fuit, uel si nune quam ipsum habuit subintrare esse subsistentiæ naturæ, ad quam assumis tur, ut sit idem suppositum subsistés in duplici natura, utra en en illarum naturarum, in unione earum, retinet fuum proprium effe effentiæ, per ilæ lapfum autem Deus intimatur omni creaturæ naturaliter,& modo cons gruenti naturæ, ad duo, scilicet ad actum naturæ primum, quod est esse itabiliendum ut perliftat: & ad actum naturæ lecundum, quod est operas ri producedum ut existat, sine illo enim illapsu, non potest creatura in esse persistere, neque propriam operationem elicere, quia per illapsum Deus creaturam in esse conservat, & cooperando omnem suam actionem sive

oper2

operationem illi ministrat, dicete Gregorio lib. 16. Moraliu. Super id Iob 23. Ipse solus est, nuquid no sunt angeli, & homines, colum & terra ! utiq. Sed aliud est esse, scilicer absolute, & aliud principaliter esse, sunt enim hæc, sed principaliter non sunt, quia in semetipsis non subsistunt, ex quo' creata sunt cuncta quippe ex nihilo facta sunt, eorug essentia rursum ad nihilum tenderet, nisi eam author regiminis manu teneret : Ecce primum dictoru, & sequitur de secundo, & simul per se nec subsistere ualerent nec moueri, in tantum sublistunt, inquantum ut esse debeat acceperunt: in tant tum mouentur, inquantu occulto instinctu disponutur arescit terra, cons cutitur mare, ignescit aer, obtenebrescit coelum, inardescunt homines, mo uentur angelicæ uirtutes, num hæc fuis instinctionibus, & non magis dis uinis impulsionibus agitantur? Per circumincessione uero Deus intimas tur foli naturæ, quam uoluntariè assumit, sed modo supernaturali. & hoc similiter ad duo, scilicet ad sublimandum natură, ad actum primu, qui est esse subsistentiæ divini suppositi, & potentiam ad actu, scilicet qui est ope rari, actum beneficu intelligendi et uolendi. Sine dicta enim, circumin cele sionem non posset natura, inesse diuinæ subsistentiæ subsistiari, new dise ferentiam operationum percipere, uidendo, scilicet & amando diuina es sentiam, modo cogruenti creatura. Sed per circumincessionem Deus na turam assumptam, ad divinum esse subsistentiæ subsevat, & ad operatios nem diuinam promouet.dicente Damalceno lib.13.cap.16. Caro domini deificata dicitur esse. & ideo communi dividuali, non secundum trasmus tationem naturæ, sed secudum dispensationem unionis, secundum quam indiuilibiliter Deo uerbo unita elt caro, per ea quæ inuicem naturarti cir≢ cumincessionem, & ita diuina caro, diuinis actionibus ditata est, propter fincerisima ad uerbum unionem sumit ibi carnem pro tota humana nas: tura.Exhisarguo.Sicut se habet Deus in omni creatura, per illapsum nas turalem, ad duas actiones predictas supergredietes limites nature (ut iam patet ex dictis Damasceni)nec potest negari simile quo ad aliquid: quia si' cut illaplus, inquantu natus est, operari in eo cui Deus illabit, dicta duo. sic circumincelsio nata est, quantum ex se semper operari illa duó! Sed nul la creatura naturæ elt susceptibilis, neque potest elle susceptibilis illapsus Dei ad suscipiendum in se, modo congruenti naturæ, primā Dei operatio ne prædicta, quinetiam hi susceptibilis in se, operationis secudæ: quia nul' la creatura potest esse per substantiam, cui no possit conuenire aliqua ope ratio, per potentiam.quia secudum Philosophum in fine 4. Metereorum omnia opere determinant, & sunt propter suas operationes, & tadiu sunt quamdiu possunt agere suas proprias operationes, & cum desinut posse se operarisuas proprias operationes, tuncsimul desinunt esse. Vt enim di cit Damascenus ibide cap. 17. Intellectus insipiens & privatus cognitios ne, non utiq erit unquali enim moperabilis & immobilis est, inexistibilis 71.

2.

omnino est. Per hoc aperte insinuans, quod si non posset eleuari proptez intellectu non esset assumptibilis ipla substantia intellectus, nec ipse hos mo, quia nec esset homo secundum quòd præmittit ibidem. quoniam aut rationale, intellectuale, alias homo, qualiter ergo homo actus est Deus fi carnem inanimatam uel animam evony, id est, sine intellectu assumpsisset. Non hoc enim homo, ergo, similiter nulla creaturæ natura est susceptibis lis, aut possit esse susceptibilis circumincessionis Dei, ad suscipiendum in se, supra limites natura, primain Dei operationem predictam: quinetiam. sit susceptibilis in se operationis secunda, secunda autemnon est suscepubilis, nisi per potentias intellectus & ugluntatis, ergo &c. ldcircò licer argumentatio Augustini tacta in prima ratione, non tenet de forma, tas: men no fallit in aliqua materia, quin sequat. Si natura ista (puta hominis). est eleuabilis secundum essentia, quin sit necessario simul eleuabilis, secun dum potentiam, & si non secundum potentiam, nec secundum essentiam. quemadmodu fequitur, Si anima fortis est immortalis, & cuius cominis anima est immortalis. & si fron cuiuslibet, nec fortis, quia eadem ratio im= mortalitatis uelmortalitatis est in omnibus & ideo talis argumētatio, vas tione materiæ talis, benè tenet, ac si teneret secundu formam argumenti, quæ reuera tenet uirtute formæ habedo, scilicet aspectum ad communem : ratione, quæ conuenit alieui naturæ, puta immortalitas animæ. Illa enim eadem est, in omni anima: uideamus ergo de possibilitate & împossibilis tate huius assumptionis: & exparte quide, ut diximus, non est dubitatio: fed quia nobis incognita est, ex parte susceptibilis, idcircò nobis est diffici lis intellectus ueritatis, in dicta quæstione. Propterea hic est alia positio à prædicta licet minus solennis, quia tamen magis applicabilis est animo, licet non uideatur ita uera, propter inconfuetudinem, tamen fortè uerior est, quòd scilicet nulla natura susceptibilis à Deo, sit dicto modo, per cir> cumincessionem, nisi natura intellectualis, magis mihi placet, tenendo igi tur hanc opinionem ad præsens, dico, ad primu in oppositum. Incorpos ream animærationalis, uel angelici, & in homine naturā corporis, inquantum ordinat ad animam, ut perfectibile ad perfectionem. & in quo anima fuam operatione intellectualem efficacius operatur, amota ab iplo omnidispositione accidentali impediente, quam cu est separata, ut totu compos fitum ex corpore & anima, cu fua intellectiua fit ipfum fufceptibile, & cor pus mediante substantia animæ, & in ordine ad illam substantia anime, ut ipfa est potentia intellectiua.ita,quòd nullo modo fusceptibile sit, id in & non est potentia intellectiva, & hoc sub potentia intellectiva comprehen dendo, totum id, in quo principaliter confistitratio imaginis, existens insubstantia anime, ut nihil sit susceptibile, nisi ratione imaginis Dei, que est in illo, ut per circumincelsionem, uel fecundum fubstantiam & fecundum potentiam simul; ut in solo Christo, uel secundum potentiam solum, ut in omnib**us** 

omnibus his ipla imago Dei quali reimprimitur luo prototypo, quali de narius figura, à qua sibi imago sua impressa est. Hinc dicit Damascenus in ca.prædicto: Quod secundum imaginem est in re uolente uolens, De= us uerbum factum, est homo, imago Dei est secundu intellectum quid autem, quod secundum imaginem, nisi intellectus, quod melius igitur de relinquens, quod deterius est assumpsit quasi diceret, nequaqua hoc pose sibile fieri est, nisi ratione ordinis, quem habet ad intellectum: & loquitur contra illos, qui polucrunt corpus humanum assumptum in Christo able. que animarationali, & comprehendit sub intellectu etiam substanțiă anima, cuius uim & potestatem etiam in assumptione offendens, subdit. Ine tellectus enim est in medio Dei & carnis, huius aute inhabitator Dei imas go. Intellectus igitur intellectui milcetur, & mediu intellectus puritati & carnis grassitudini. Intelligo autem per mixtionem dictam, unionem per circumincessionem intellectus diuini cu humano, qui secundum tres pos tentias, quæ funt memoria, intelligentia & uolutas, existente sibi unita esse animæ, unitur per circumincessionem quanda trinitati personarum in unitate diuinæ naturæiut lic per le, & proxima caula, fiue ratio, propter qua aliquid lit assumptibile à Deo, sit ratio imaginis Dei, quæ non est nis in substăția intellectuali, ut propter ipsam sola substantia intellectualis sic fusceptibilis, & secundu hoc in gloriosa assumptione, per circumincelsios nem qua natura diuina subintrat, natura allumptam. Imago quæ est natus ra intellectuali assumpta, unit intime ipsi quod est in natura divina, queme admoduli cera, in qua est impressa figura sigilli. iplum sigillu reapplicet, secudum eundem modu, quo ipsum impressit subintrando omnes angulos eius, quali modo no posset applicari illi, in quo non suisset figura sua prius impressa:sed solumodo effigies aliqua, quale est uestigiu Dei in o= mni creatura no intellectuali, ut secudu hoc, nulla natura no intellectualis nili mediate intellectuali secundu dictum modu possit assumi. Ad secuna dum, co ad Deu possit sieri assumptio, quia in ipso estratio esse, subsis llentiæ, quæ elt in natura allumpta, dico quòd ueru elt, quòd, id elt, cocau fa. Nisi enim illud esset, nihil posset ad Deu assumi, sicut nec una creatura potest assumi ad alteram: sed hac non est tota causa: licet enim sit causa ex parte assumetis quia propter id, ad ipsum possit sieri assumptio, no tamé exparte assumptibilis, in quo tota causa assumptibilitatis est, chest imago & per hoc solu circuincessibilis à Deo & eleuabilis ad dicta unione, in di uina essentia, in unitate personæsecudum dichu modu. Vnde nec aliqua causa finalis, propter qua facienda esset à Deo alterius natura assumptio, possit esse in assumendo aliam naturam, quam intellectualem, quia no est naturæ assumptio, finaliter, nisi ad illius aliqua promotione & perfectio= nem'in fua cleuatione, qualem non potest habere, nisi natura intellectua. lis. Hæc Henricus quasi ad verbum. Non recte ergo determinatum fuit, meam

meam conclusionem, de uirtute sermonis, sapere hæresim, quæ solum nes gat positiuum assensum contradicenti Henrico: cuius opinionis damnas tionem nec ego unqualegi, nec credo ipli unqualegerunt, hoc scio, quod nec Scotus nec Gotfredus, nec Ioannes de Guarra nec Duradus, nec Tho mas Anglicus, nec Robertus de Collotorto, nec Bernardus de Gannaco (quos omnes uidi recitates opinionem Henrici) ipsam unqua hæreticam uel hærelim sapere iudicauerut, quod ne ipsi etiam irrationabiliter secisse ulideant, uolo breuiter ponere modum fecundum, quo uidetur Henricus tutari politionem sua sunt aut dux præcipux rationes contra Henricu. Prima ratio in hoc stat, quod in Deo est omnis ratio substatiandi, quia ple nitudo est omnis elle, ergo uidetur, quod quamlibet naturam possit sub= stannificari & suppositare. secunda ratio est, quia Deus in triduo suppos sitauit corpus, quod erat in sepulchro, quod tamen no erat rationabile, & sicut suppositauit pro triduo, poterat suppositare & pro quanto cunque uoluisset tempore. hæcsunt duo præcipua sundamenta opinionis oppos sitæ, & istamet ut uisum est in recitatione, opinionis eius adducit Henris cus contra se. Ad primam rationem (ut uidimus) respondet: quod ues runrell, Quod plenitudo totius esse est in Deo, & omnis ratio substâtian di & suppositandi plenissimè in eo reperiatur, sed hæc non est totalis cau sa assumptibilitatis alicuius naturæ, sed est concausa. Nisi enim id esset asfumens, non posset assumere, sed ultra hocaliquid requiritur in assumens do, per quod sitassumptibile, & hocestratio imaginis, & finaliter aptis tudo fuper naturalis eleuationis, ad beatificam operationem, quæ cum in fola natura intelletuali reperiatur, conueniens uidetur, quòd ipfa fola sit assumptibilis, cum uideatur rationabile, quòd natura quæ non potest ele uari, ad actum fecundum, non possit etiam eleuari ad primum: Ex qua res sponsione uidet uelle Henricus saluare, quod nihil derogetur diuinæ 💁 mnipotentie, quandoquide totu id, quod illi in Deo ponunt esse, tantum concludunt iplum posse sic suppositare, totum id etiam tribuit Henricus Deo néc negat, quin ratione eius quod requirit ex parte assumentis, non possit assumere quamlibet natură plenissime non sit in Deo, sed hoc dicit effe, quia natura ipla irrationalis, non est assumptibilis, non propter defea ctum diuinæ omnipotentiæ, sed potius propter diuinæ naturæ excellen. tiam, & irrationalis naturæ deformem deficientiam: ad secunda rationem uidet multipliciter posse dici. Primo est resposso Henrici, qui dicit, Quod naturam iltius corporis assumpsit in quantum ad animam ordinabatur intellectualem, ratione cuius ordinationis, etiam ipfum corpus potest dis ci intellectuale ministraliter, scilicet & dispositiue. Et ut copletius respons deatir est dicendu. Quod cu dicitur no posse à Deo assumi, nisi naturam intellectualem, intelligitur, quod nihil preter illam fic possit assumi, quod sit primo assumptum, & totum acadæquatum assumptibile. Corpus aus

-tem in triduo, no sit fuit assumptum ut patet, sed solum ut pars naturæ ras tionalis, quæ erat totale & primo assumptum. Præterea etiam fortè dices ret aliquis, quod non proprie dicebatur suppositari in triduo id corpus, quia no est natura suppositabilis, supposito proprio. Vnde & consequen ter dici posset, non improbabiliter, quòd terminare dependentia naturæ istius corporis, non est eam suppositare, aliâs totum terminăs dependens tiam vel innitentia partis, suppositaret ea, quod no dicitur: & ita licet verbum in triduo terminaret dependentiam iltam corporis, quam terminale Set tota humanitas, uirtute cuius corpus in triduo comunicabat Christo id idioma luum,iacere in lepulchro,non tamen propriè luppolitabat cor pus, sicut suppositaret natură humanam. Cuius signum euidentissimum est quod natura istius corporis, non comunicauit Christo id idioma core pus in triduo, sicut natura humana communicauerat sibi. & adhuc comu nicat concretiue id idioma homo. Et sic patet responsio, ad prædicta obie Cta, contra opinionem Henrici, qui de alijs naturis irrationabilibus uides gur quasi hoc dicere, quòd uerbu non posset eas assumere per circuinces. sione, aut suppositare suppositatione, præsertim habente causam finalem. Inquitenim siciple, necaliquis finis possit esse assumptionis alterius natu ræ,quàm intellectualis,quia assumptio no est,nisi propter promotionem naturæ assumptæ, qualem non potest habere nisi natura intellectualis, un de Augustinus super Ioannem. Verbum uoluit nasci ex homine, ut tu securus mascereris ex Deo. Vnde uidetur, quòd de alia natura quæ no nasci sur ex Deo per gratia, de ea frustra nasceretur Deus. Ex his patere potest, quòd non irrationabiliter possum ego non habere actum explicitu cons tradicendi, huic opinioni in particulari. & quia isti Magistri, in hoc etiam præcipuè instabant, quòd tales conclusiones saltem non disputarentur propter scandalum, hoc uolo dicere de ista conclusione, quod etiam si sua oppolita lit uerior, & magis lecundum communem uiam, tamen li publi= cè disputetur, scandalosa magis erit apud uulgares & piarum aurium of fensiua.quis enim rudis & simplex non offendatur, si audiat aliquem dis centem, possibile esse, quod ista propositiones sintuera. Deus est asia nus: Deus est lignum.`Quid si etiam illas, quas multi sequentes prædia 🔉 ctam opinionem concedunt, Deus potest esse damnatus ad infernum, Deus posset torqueri à diabolo in inferno: Diabolus potest esse Deus. quælicet apud multos doctos loquendo, de potentia abioluta, nullius sint scandali, tamen uulgares & simplices, certè multò magis offenderens tur, quam si audiant, quòd asinus non potest uniri naturæ diuinæ. in u. nitate suppositifut dicitur modo declarato, in conclusione mea, quam isti patres dixerut, ex ui sermonis derogare diuinæ omnipotentie, & per hoc Lapere hæresim, Nescio cui logicæ imò cui theologiæ iunitetes. Na dicant quæso, an ille, qui dicit, se non assentiri alicui propositioni, dicat de rigore

sermonis oppositum istius coclusionis, cui non assentitur, Dicanto, Veru ualeat confequentia:non affentior, aut non habeo affenfum huius con clu sionis:Papa sedet, ergo credo istam:Papa non sedet, nonne antecedens es set uerum indormiente, & qui nullum omnino no haberet actum, in quo consequens posset esse falsum. Præterea si præsens contlusio derogaret diuinæ omnipotentiæ, secundum ueram theologiam, non solum saperet hæresim, sed hæretica esset judicanda, imò etiam Catholieus, dormiens, aut paruulus non habens rationis ulum, & qui non haberet affenfumi illius propolitionis: Deus potest quamlibet naturam creatam suppolitare, esset hæreticus, aut saltem erraret in fide, quod nemo diceret.ex quibus pa tet non esse rectam damnationem ipsorum, fuit enim hæc formaliter des terminatio lua, confiderata responsione ipsius proponentis & opinione, ac motiuis & rationibus Henrici, cuius opinioni innititur pones conclus sionem. Visum est nobis, præfatam conclusionem ex utsermonis deros gare diuinæ omnipotentiæ, & per hoc sapere hæresm. Primo enim des ceptifunt, quod cum dicerem ego me sequi in hoc Henricum, non intelle lexerupt, quod per pronomen hoc denotabam iplam conclusionem, de qua quærebant ut exponeretur. În hoc ergo; id est, in ipsa conclusione, id est, in no assentiendo huic. Deus potest qualibet naturam, & c. dixi me se qui Henricum, & non denotaui per hoc opinionem quæ dicit, Deus non potest quamlibet naturam suppositare. Sed ipsi fortè crediderunt inter unum dictum & aliud non esse differentiam, cu tamen si docti sunt Theos logi, sciri debeant, quid intersit inter aliquod possibile de potentia Dei ex plicité non credere, & ipsum explicité discredere. Secundo debent memis nisse, quod ex corum dictis seguitur, quòd Henricus ille, qui per excellen> tiam doctrinæ solennis Doctor uo caturamortuus sit hæreticus: qui ut sue pra uilum est, in senectute sua ad istam opinionem declinauit; & in ipsa per mansit, quòd non quælibet natura à Deo sit suppositabilis. Tertiò sizcut & in damnatione præcedentis conclusionis, ita & in ifta, qualitercuns que sit de conclusione ipsi omnino errant quia si uerum est ut ipsi dicunt, quod conclusio sit contra omnipotentia Deitune conclusio est simplicie ter hæretica, & non hæresim sapiens, ut ipsi divunt. Quartò & uftimo errà runt, quia si etiam opinio Henrici esset hæretica, omnino conclusio de vir tute sermonis non esset harerica, quia de virtute sermonis, non infert ils lam opinionem, ut diffulilsimè est declaratum, & tamen ipsi specificate da mnaruntipsam, de uittute sermonis.

> 10'ANNIS PICI MIRANDVLAE DE MAGTA naturali & Cabala disputatio.

Varța cocluiio, per istos dănata fuit hæc. Nulla est scientia, q nos magis certificet de diuinitate Christi, qu Magia & Cabala. Hark conclusione ego declarando dixi, quod interscientits, quæ sta

funt

funt sciëtie, co nece ex modo procededi, nece ex suis principijs, nece ex suis conclusionib.innitunt reuelatis, nulla est, quæ nos magis certificet eo mo do, quo de hoc certificare possunt, scietiæ humanitus inuentæ, & Magia il la, de qua ibi ponunt coclusiones, quæ est pars scientiænaturalis, & pars illa Cabalæ,quæ est fcientia,& nõ est Theologia reuelata.Dixerüt isti Ma gistri, o declaratio mea no erat ad ppositu uerboru præsatæ coclusionis, & cp præfata conclusio de uirtute sermonis, erat falsa, erronea & heretica: in qua sua damnatione, quot sint dananda, que so sigillatim uideamus. Pri mò dicãt mihi, quomodo esse potest magis declaratio mea , ad propositū verboru conclutionis meæ.quid em est in illa declaratione aliud, ës expli citè declarare, uim singulorum terminorum, in coclusione positorum. Ibi enim primo exponitur, quid intelliga per scientia, cu dico nulla scientia: & quid pro certificare, quid per Magiã, quid per Cabalam, nec uídeo ego quid ulterius restet declaradum. Secundo uolo ostendere, quod de uirtu te sermonis non solum est falsa & hæretica, sed imò sua opposita est falsa, & secundum ipsos totaliter hæretica. dicta enim conclusio est una negatia ua, quæ exponitur disiunctiue, per tres cathegoricas sic: nulla scientia non reuelata. &c. Alia à Magia & Cabala certificat de diuinitate Christi uel Magia & Cabala non certificant. & c.uel Magia & Cabala magis nos cera tificăt de Deitate Christi, că alia scienția no reuelata. Ista aut disiunctiua est uera & catholiça,quia faltem habet unã partem uerã, & ita patet iam, y de uirtute sermonis non est falsa, sed op sua opposita secundu eos sit hæretica patet.nã opposita huius, Nulla scientia non reuelata. & c. Magis certificat. &c.est ista aliqua scietia no reuelata. Magis certificat de Deitate Christi, quàm Magia & Cabala:ad quã sequit de uirtute sermonis, cp Magia et Ca bala certificant de diuinitate Christi, quod ab eis reputatur pro hæretico, &ita patet, 🗘 du uolut damnare de uirtute fermonis istam negatiuã . Nul la scientia magis certificat diuinitate Christi & Magia & Cabala: cogutur per luu iudiciu iplimethabere pro catholica iltam affirmatiuä: Magia & Cabala certificat nos de diuinitate Christi. Quàm aut in se sit ipsa coclusio uera, profectò euidétilsimè poteft declarari,licet enim nulla fit fcientia hu manitus inuenta, quæ nos certificare possit de diuinitate Christi, quia cer tificationem de diuinitate eius, ut in præcedenti diximus coclusione, non habemus nisi ex modo faciendi miracula, que fecit: que miracula,&esse fa cta ab eo, & esse taliter facta, non nisi ex testimonio scripturæ scimus. Tas men si quid ad hoc nos possunt adiuvare scientiz humanz, sicut & adiua uant cognitione multarum ueritatu supernaturalium, nulla est, quæ mas gis nos possit adiuuare, & Magia & Cabala quas diximus. Ad hoc enim, ut miracula Christi nobis sua testetur divinitate, oportet cognoscere pris mo, quòd non potuerut fieri in uirtute naturali, sed solum in uirtute Dei. Secundò oportet scire, quòd illam uirtutem à se habuerit Christus & non aliunde

aliunde.În primo nulla scientia humana nos potest adiuuare magis, & ile la qua cognoscuntur uirtutes, & activitates agentium naturalium, & eae rum applicationes proportiones & adinuicem, & ad fua passa naturalia, & quid possunt uirtute propria, & quid non. hoc auté interscientias hus manas,magis cognofcitista scientia, quàm ego uoco Magiam naturalem, de qua positæ sunt conclusiones, & illa pars Cabalæ, quæ est de uirtutib. corporum colestium, per quas, quia cognoscitur, non posse per uirtutes naturales illa opera fieri quæ fecit Christus. Ideo ergo inter Magicas cons clusiones istam propositionem posui. Miracula Christi non potuerut fice ri per Magiam, utpote illam conclusionem, scilicet cuius ueritas ex ista sci entia possit haberi, & ita patet, iudicium istorum Magistrorum non benè fuisse magistrale, & præsertim, cum ipsi de uirtute sermonis damnét eam, quæ est talis, quòd etiam si sensus eius quem diximus no esset catholicus, adhucipla non ellet in le damnanda, quia de uirtute sermonis, non infert illum fenfum,cum fit propofitio negatiua exponêda difiunctiuè, per tres cathegoricas, ut dictum est supra. Et ad pleniorem huius coclusionis des clarationem, printo est sciendum, quod sicut supradixi, per hanc conclus sionem non intendo comparare Magiam & Cabalam ad scientias reuelas tas, quia non accipio in coclusione scientiam generaliter, sed pro scientia, quæ neque ex modo procedendi, neque ex suis principis, neq ex conclu sionibus innititur reuelationi.neg etiam in præsenti conclusione, loquor de certitudine scientiæ habitæ ex reuelatione modo prædicto, sed de cers titudine scientiæ inuentæ, uel acquisitæ per demonstrationem, non à prio ri sed à posteriori per effectus, scilicet quare intendo dicere, quod si aliqua scientia humanitus adinuenta, et non reuelata certificet de diuinitate Chri sti per miracula eius, hoc maxime facit scientia, qua cognoscuntur uirtus tes & activitates agentium naturalium, & eorum applicationes ad inui-.cem,&ad fua passa naturalia,& per quas cognoscitur, quid possunt agen tia naturalia uirtute propria, & quid non. Nam hoc cognito, uidentes des indé opera Christi excedere gradum & terminum illorum, quæ possunt fieri per agentia naturalia, concludimus necessario, quod fuerut facta uire tute diuina, quod scire non possemus illo non cognito. Na ignoratis ters minis potetiæ, & uirtutis rerum naturalium, stat nos dubitare, illa eadem opera qua fecit Christus posse fieri per media naturalia. Cum ergo talia maxime cognoscatilla pars Cabalæ, quæ est de uirtutibus corporum cœ lestium, & illa pars scientiæ naturalis, quam ego nunc uoco Magiam nas turalem (et plures etiam catholici doctores sic nominauerut, qualitercuo alij iplam nominare uelint)ideò non hæreticè, non luperltitiolè, sed scien tifice, sedyerissime, sed catholice dixi, per talem Magiam & Cabalam, ade iuuari nos in cognoscenda diuinitate Christi. De ista autem Magia natus rali facicmentione etiam summus theologus Guilielmus Episcopus Parisiensis

risiensis coataneus Roberti Inconiensis: qui dicit, quod Maginrohibiti, dicuntur Magi, quasi mali, quia mala faciunt: magi aute naturales dicuns tur Magi quali magni, quia magna faciunt: & quia isti tollerare non pos terant, hoc nomen Magiæ, & tota urbe exclamabant me approbare Nes cromantiam, quam tota Ecclesia damnabat. Dico iterum & iterum dico, quod hoc nomen Magia, est nomen æquiuo cum, ad id quod dicitur Nes cromantia, quæ fit per pacta & foedera cum demonibus, & ad partem pra ctică scietiæ naturalis, que nihil aliud do cet, ĉi facere opera mirabilia, me= diantibus uirtutibus naturalibus, per applicationem earu adinuicem, & ad fua paffanaturalia,& hanc nunquam damnauit Ecclefia , nec damnare potest, sed plures Ecclesiastici doctores & catholici, eam approbauerut & secuti sunt. De hac ut dixi tractat Guilielmus Parisiesis in suo de uniuerso corporali & spirituali: & dicit, Quod illa Magia prohibita, maximè abun danit in Aegypto, quia ibi nigebat cultus dæmonum, ista autem naturas lis in Aethiopia & India,quia ibi est maxima copia herbarum & aliarum rerum naturalium, habentium efficaciam in ista naturali Magia. & alibi eriam in suo lib. de legibus, eiusdem scientiæ meminit, ea asserens esse partem scientiæ naturalis. Hanc naturalem Magiam non erubescit uir cathos licus, & sanctissimus Albertus Magnus dicere se fuisse secutum, & expe rientijs in ea multa comperiisse. & quid oportet plura dicere: Dicant mis hi isti Magistri, utrū hoc quod ego uoco Magiam naturalem, sit res pro≥ hibita: aut aliquid continens, quod sit contra fidem: hoc dicere non posfunt, etiam uolentes. At dicent in hoc te reprehendimus, quòd eam uocas Magiam, & æquiuo catione uo cabuli, scandalum facis in mentibus sides lium.Item habemus apud Doctores nostros, quod omnis Magia est prò hibita. si ergo omnis prohibita, sequitur quòd nulla concessa, sed tu dicis quod aliqua est non prohibita, ergo contradictorie sentis ad doctores ec clesiæ. Mira Profecto est ruditas sic dicentium. Primo enim impositio no minum, non fit nunc à nobis, sed utimur nominibus & significationibus corum, ex antiquorum consuetudine: si ergo ipsi hanc partem scientiæ na turalis Magiam uocare uoluerunt, quid me uis nouare nomina? & quòd illi Magiam nominauerunt, à me uocari Geometriam uel Arithmeticam? nec ego primus nec nouus istam scientiam uocaui Magiam, sed multi ans re me, & sancti & docti uiri, illi in ius trahantur, illi damnentur, si damnas bile est istam scientiam hoc nomine nuncupari, quam tamen nobis impo litione rectè fuisse institută, si rectè Paulu considerauerimus, possumus fa ciliter intelligere. Vocabulu enim hoc Magus, nec Latinu est nec Græcu, sed Persicu, & idem lingua Persica significat, quod apud nos Sapiens. Sapietes aut apud Perlas idem sunt, qui apud Græcos philosophi dicunt, sic uocari à Pythagora, qui prius dicebatur sapientes. Ferè enim apud diuer las gentes, diuersis nominibus sapientes corum nuncupabantur, ut Drui

des apud Gallos:prophere apud Hebreos:uel Senedrim, uel pharisei, uel Cabalistæ, apud Indos Gymnosophistæ: apud Ægyptios Sacerdotes: as pud Græcos philosophi; apud Persas Magi: & sic de alijs. Sicut etiam res gia dignitas peculiaria, apud diuerías nationes habet nomina, ut rex Ægy ptioru, qui prius Pharao, postea Ptolemæus: Persarum, Artaxaxerses: Ro manorum Cælar:Indorum Prestan: & est qui nunc corrupto uocabulo à nostris uulgaribus dicitur Præsbyter Ioan. & sic de alijs. Si ergo Magia idem est quod sapientia, meritò hanc practicã scientiæ naturalis, quæ pres supponit exactam & absolutam cognitionem omnium reru naturalium, quali apicem & faltigium totius philolophiæ, peculari & apropriato nos mine Magiam, id est, sapientiam sicut Romam urbem, Virgiliu poetam, Aristotelem philosophum dicimus, appellare uoluerunt. Quod si hocno men Magi ita abhorremus, utiq neq Euangelium patienter audiemus di cens:quòd Magi uenerunt ab oriente, adoraturi Christum. Non cránt illi Magi Necromantes, & cu dæmonibus confœderati, qui hostem dæmos num,imò dominum, & de eis mox triumphaturum uenerunt adorare, sed erant uiri sapientes, cœlestium & terrenarum rerum scientia etlocti, trul iplam patris lapientiä, in humano corpore factam uilibilem coluerun 🗗 🛠 uenerati sunt. Hanc autem differentiam, apertissime dat intelligere Hieronymus in epistola ad Paulinum, in qua mentionem faciens de Apollos nio Tyaneo ait: Apollonius Tyaneus siue Magus ut uulgus, siue philoso phus ut Pythagorici dicunt, in quibus uerbis expresse significat Hierony mus quòd illud quod est uera Philosophia à uulgaribus, quandog credi tur esse illud, quod ipsi appellant Magiam. Non ergo ego sum reprehens dendus, qui ex proprio & usitato modo loquendi, non solum doctorum Ecclesig, sed etia ipsius Euangelij hanc sapientiam naturale Magiam uoca uerim. sed nece æquiuocatione uocabuli scadalum fecerim fidelibus, quia in conclutionibus meis, non fum utus hoc nomine indittincte & æquiuo cè, sed ad tollendam omnem cuiuscur sinistre opinionis occasionem, die stinxi Magiam licitam ab illicita, & naturalem à superstitiosa, declarans quid sit ista naturalis, & quid possit, & quid non possit, taliter, ut etia sims plices & rudes impium aliquid uel erroneum in fide de meis conclutionis bus suspicari non possunt, inquib. Magiam prohibită omninò refellens & detestans, posui hanc primam conclusionem præcise in ijs uerbis. Tos ta Magia, quæ in ulu elt apud modernos, & quam merito exterminat Ec clesia, nullam habet sirmitatem, nullam ueritatem, nullum sirmamentum. quia pendet ex manu hostium prime ueritatis, potestatum haru tenebras rum, quæ tenebras falsitatis malè dispositis intellectib. offundunt. Et post iltam conclusionem, pono secundam, quæ dicit, Quòd Magia naturas lis est licita & non prohibita: & protestor de me ista tantum lo cuturum. Pquo facto, quæ amplius suspicio remanere potest, aut quod scandalu fieri, per æquis

per æquiuocationem huius nominis Magia, quam fic distinxisse, & cum reprobatione illius superstitios & diabolice, ista naturalem approbasse non solum, non ad scandalum, sed ad ædificationem potest esse simplicis bus. Ex quibus ego multos uidi qui audientes, quòd Magi uenerunt ado rare Christum, credentes nihil aliud significare hoc nomen Magos quam Necromantes. hinc sumunt argumentum, quod Magia no sit prohibita, nec cotrà fidem Christi, quando ipsum Christum Magiæ cultores primi adorauerunt. V tile est ergo docuisse sideles, ne cum Magum audiunt, dæ monum cultorem semper intelligant, & cum audiunt, apud Persas Mas gos in fummo honore et reuerentia habitos, propter eorum doctrinam et Sapientiam, sciant philosophos illos fuisse, non Necromantes, quos uta pote populis exitiales & damnolos, imò peltiferos, omnes gentes semper ciectos & male habitos, perfecutæ & detestate sunt. Similiter cum les gunt Albertum in experimento Magiæmultum temporis consumpsis le de Magia naturali hoc intelligant, non de prohibita, ne exemplo tans ti uiri, illi le dedant, quod illi licuit sibi quoque licere præsumentes. Scans dala ergo tollunt, non generant, de mentibus fideliù nostræ Magice con= dusiones: quod si quando legunt apud doctores, omnem Magia esse pro hibitam, statim utica ex causis prohibitionis intelligent ipsos, de ea solum loqui,quæ habet commertium cum dæmonibus, & de naturali nihil eos intendere. Est autem (ut dicit Hilarius) intelligentia dictorum, ex causis assumenda dicendi: quod si ad uim uerborum uolunt recurrere, possunt scire ex dialectica, quòd negatio uel distributio termini multiplicis, no ne gat aut distribuit ipsum pro omni supposito cuiuslibet significati copus latiue. Quare cum iste terminus Magia sit æquiuocus, ad superstitiosam & ad naturalem distributio addita, ei non distribuet ipsum pro-quolibet Suppositæ, cuiù slibet significati copulatiu è, sed ex dictis quò domnis Ma gia prohibetur, habebitur solum, quòd omnes species Magiæ superstitio læ,quæ omnes lecundum unum nomen,& unam rationem dicunt.Nam multæ sunt prohibitæ, & hæc omnia sunt clara & dilucida etiam medio criter eruditis.nullo ergo modo, debuerunt istis Magistris esse suspectæ conclusiones meæ Magicæ, cum sicut dixi in prima conclusione, refellam omnem Magiam prohibitam ab Ecclesia, illam damnans & detestans, protestans me solum loqui de Magia naturali, et expressius per specialem conclusionem declarans: quòd per istam Magicam nihil operamur, nist solum actuando uel uniendo uirtutes naturales. Sic enim dicit conclusio undecima conclusionum Magicarum. Mirabilia artis Magicæ, non sunt nisi per unionem & actuationem corum, quæseminaliter & separate sunt in natura. & idem est, quod dixi in 13. conclusione Quod Magiam opes rari non est aliud, quam maritare mundum. Prædictam autem specificas tionem, & restrictionem intentionis meæ, in conclusionibus Magicis, ad Magiam naturalem intendo esse applicandam, cuilibet conclusioni partie culari, & ita cum dico, de activitate characterum & figuraru, in opere Mas gico loquor de uera activitate sua & naturali.patet enim, quòd talem has bent secundum omnes philosophos tàm in agendo, quàm in modo agen di & patiendi. Et licet secundum peripateticos longe minoris sint activita tis & uirtutis, quàm sint qualitates materiales, tamen dicerent Pythagoris ci, quorum ego Philosophiam in conclusione 24. uoco secretiorem Philo fophiã, quia est minus nota, & minus in usu, quòd sicut Mathematica sunt formaliora physicis, ita etiam actualiora. & sicut in suo esse minus depens det, ita etiam in suo opere. & ita quòd dixi de plus posse eorum, quamuis discordia Pythagoricorum & Peripateticorum sit indisferens ad sidem, ta men non dixi, ut in le & absolute uerum, sed ut cosequens ad secretam phi losophiam Pythagoricorum modo prædicto intelligendam, quorum etis am fententia est,inter omnia Mathematica, numeros ut formaliores , ita 🜬 tiam esse actualiores, & internumeros impares, ternarium. Quia sit pris mus impar, & primum in unoquo genere, est perfectissimum in illo ges nere,&internumeros pares,denarium qui est omnis numerus, ut patet. ab eo enim ultra numeramus per replicationem,& hoc intendebam, per id,quod dixi de ternario & denario,in Magia naturali.numerus autem 🕬 tiani efficientiam & uirtutem, tàm ad bonum quàm ad malum attribuunt doctores catholici. Vnde Hilarius in comento suo, super Psalmos inquis rendo caulam, cur Plalmorum ordo, non lit lecundum Historiam, led læs pè Psalmus, qui prius fuit compositus, posterior in ordine collocatur: sic inquit: Non est aut ignorandum, indiscretum apud Hebræos esse numes rum Pfalmorum, & fine ordinis annotatione effe confcriptos.non enim il lic primus, aut lecundus, aut tertius, aut quinquagelimus, aut centelimus prænotantur, sed sine præscriptione aliqua ordinis, in unu permixti sunt. Eldras enim, ut antiquæ traditiones ferunt, incompolitos eos, & pro aus thorum ac temporum diversitate dispersos, in volumen unum collegit & retulit.sed 7 o. seniores secundum Moysi traditionem, ad custodiam legis atop doctrinæ in lynagoga manentes, posteaquam illis à rege Ptolemæo transferendæ ex Hebræo in Græcum sermonem, totius legis cura manda ta est, spiritali & cœlesti scientia uirtutes. Psalmorum intelligentes, in nue merum eos atos ordinem redegerunt, lingulis quibulos numeris, pro elliz cientia sua & absolutione perfectis perfectorum & efficientium Psalmos rum ordine deputantes. hæc Hilarius ad uerbum, ex quibus apertissime pater, quod numerus uirtutem dat & efficientiam. Hieronymus quoq co tra louinianum, infaustum dicit esse numerum 20. in quo seruiuit lacob, & uenditus est loseph.& quem dilexit Esau, in eo quædam munera accia piens,

piens, & in eodem loco laudat denariú dicens, de eius laudibus, se sæpius dixisse. Et in eodem lib.cap.7. dicit, quòd ideo in secunda die, non fuit dis Aum, & uidit Deus quoniam bonum, quia binarius numerus sit malus: quinimò ex numero binario, fumit argumentum contra bigamos, & proz pter hoc dicit, omnia animalia immunda, in archam Noë bina ingredi, ses ptena autem quæ sunt munda. Similia centies inuenies apud Basilium, Nazanzenum, Ambrosium, Origenem, Augustinum & alios. Quin Ras banus insignis doctor ecclesig, de numeroru uirtutibus, specialem librum composuit, & observare ubique proprietates ipsorum numerorum, inue nies semper ecclesiasticos doctores etiam quandoque, quasi usque ad cus riositatem si dici potest, dum nunc ad binarium duo testamenta, duo ches rubin, duo charitatis præcepta, duas primas dignitates, duos primos pos pulos referunt. Nunc ternarij mysterium, insuper substantiali diuinitate in triduo fepulchri, in tribus theologicis uirtutibus, in tribus temporibus naturæ, legis, & gratiæ. in tribus statibus persectionis contemplantur. Nunc non sine mysterio, sed propter occultam etiam ipsius numeri pros prietatem esse uolunt, quòd 40. dies Moyses. 40. Helias. 40. Christus ieiu nauerit. & per 40. dies post resurrectione ascenderit, & per 40. horas fuerit apud inferos, & post 40. dies, Niniue quæ est typus siguræ huius mun dissubuertetur, et per totidem dies noctes q pluit super terram Dominus, Magnum item dicunt continere sacramentum, quod in quinquagenas rio numero, in quo fit remissio peccatorum: in eodem etiam descenderit spiritus lanctus. Et in eodem numero positus sit Psalmus. Miserere mei Deus quod maximè notant Hilarius & Origenes. & his per omnia multum concordant mysteria Cabalistarum, qui quinquagenariu numerum attribuunt spiritui sancto, qui spiritus sanctus apud eos, etiam per ignem fignificatur, in qua forma, & in quo numero dierum descendit super apos Rolos.Est & apud eos spiritus lanctus tertia persona, siue proprietas in diuinis, procedens à prima & à secunda, quæ secunda dicitur sapientia, & procedit à prima, & differt ab utraque solum ratione processionis: sia cutscilicet id quod procedit, differt ab his à quibus procedit, cum sit tae men per substantiam & essentiam idem cum illis.hæc expresse dicunt Cas **balistæ:quorum dicta isti Magistri à me contra Iudæos allata,ut suspecta** de fide abominabantur. Vocant autem & eandem tertiam proprietatem pœnitentiam, quod concordant modò dictis, ut idem sit numerus attris butus Spiritui sancto, qui & pœnitentiæ sacramento. Vnde & illud pos **Sumus colligere, peccatum in spiritum sanctum, propriè peccatum esse in a** pænitentiæ, quod non remittitur in hoclæculo neque in futuro. sed de his aliâs. Duodenarij etiam lecretam aliquam proprietatem, in 12.tribus bus Ifrael, in 12. Apostolis, in 12. lapidibus cœlestis Hierusalem speculans eur, credunt etiam, non îne caula neque calu, in denarium numerum cos

incidisse, & præcepta legis, & decem chordas spalterij, & apud Hebræos uthabeturin מררש חילים Midraschtilim, cantores Psalmorum decem, qui sunt Adam, Abraham, Melchisedech, Moyses, Asaph, David, Salo= mon, & tres fili Rorá, quamuis aliter à nostris enumerentur & corres spondent decem organa, id est, decem instrumenta, uel decem modi mue ficæ, quibus canebantur, sic dicti apud Hebræos שיר שיר שיר id est,nesa,neym,mismor,schir, tee הפילח ברבה חלל יריריח אשרי חללייה philla, beracha, hilleliedidia, aschre, halleluia, quæ ego obsernani, sic die thinguenda, ut per primum canantur odæ, secundum idem est quod ore ganum, per tertium Psalmi, per quartum cantica, per quintum oratios nes, per sextum benedictiones, per septimum laudationes, per octauum gratiarum actiones, pernonum felicitas alicuius: per ultimum laudes Dei tantum. Addas tu & בישביל Maskill, quo canuntur contemplatios nes, & erit halleluia quali eiloph, non ponens in numerum cum alijs, Addunt & decem dies, quibus post ascensum Christi descendit spiritus, & decem cortinas in templo, & similia innumera & infinita, illud dicentes semper, quòd nihil casu, sed omnia Deus per suam sapientiam, ut in pons dere & mensura, ita in numero disposuir. Taceo quot, & quanta obseruent in nouenario, ut præter lerarchias angelorum, & nouem beatitus dinum gradus, iuxta Moysen etiam longitudinem cubitorum: O gres gis Basan, qui typus est diaboli, non credant esse casualem, & sine mystes rio.illud enim obseruantes, quòd dominus hora nona clamauit. Nonne etiam in quatuor euangelijs, quatuor fluminibus paradili, quatuor anie malibus Ezechielis, quaternarij perfectionem considerant: & senarij, in iex diebus creationis mundi, & in sex ætatibus, siue septima sit sutura mitarut uult Augustinus siue octaua ut Hieronymus. Quin & illud nog prætermittit, quòd dominus sexta feria passus est. Quid de septenario: cr magna dicerent attentione dignum, quod die septima Dominus, quieuit, quod leptem dona spiritus sancti. & in Apocalypsi septem signacula libri, leptem cornua, leptem oculi, leptem angeli, leptem eccleliæ, leptem candelabra, septem stella, septem spiritus nequiores, & septem nequitiæ apud Salomonem.& fepties in die Deo canit Dauid propheta.Quar tum decimum autem numerum ita uidimus observatum à Matthæo, ut ad hoc, quod posses eum ubique in Generationibus Christi retinere, nonnullas etiam generationes prætermiserit. De medicis, de Astrologis', de Philosophis maxime Platonicis & Pythagoricis nihilaffero, sed solum de nostris Ecclesiasticis doctoribus. Cum de hocagatur, urum credere esse proprietates in numeris, & uirtutes aliquas naturales aliquo modo ueritati fidei catholicæ repugnet.quas cum uideamus etiam jut die xi,fortasse usque ad curiositatem à Catholicis authoribus obseruatas , nie hil est amplius cur dubitemus non essetalem opinionem pro hæretica rencien.

reficiendam. Cum ergo in conclusionibus meis de figuris, de numes ris loquor, non loquor quantum ad superstitiosum usum suum, per pas cta & conventiones cum dæmonibus, quia hæc omnia reprobani, in pris ma conclusione mea:similiter de nominibus quòd habeant aliquam actis uitatem naturalem, etiam notum est omnibus. quam quidem activitatem naturalem, non habent, ut significativa sunt ad placitum, sed ut sunt in se quædam res naturales, ideo dixi, nomina illa habere uirtutem in Magia naturali, non ut significativa sunt, nisi forte essent aliqua, quibus signifis catio esset naturalis, sicut Stoici dicunt de omnibus nominibus, quibus ut aduersantur Peripatetici, ita Plato in Cratilo assentitur, de his quæ sunt recte imposita, Origenes auté de Hebraicis hocsentit, & ideo dicit, quod quædam nomina Hebraicis in sacris literis, sicut Osanna, Sabaoth: halles luia & similia fuerunt sic reservata, & non mutata in aliam linguam in qua non retinuissent suam naturalem significationem, & consequenter uirtutem. & hoc solum intendebam dicere, dum comparabam nomis na significatiua non significatiuis, & nomina Hebraica alijs in sua effiz cacia in Magia naturali. &c. Volo autem & aliquid dicere latius de ista Cabala, quanquam & supra, in prima parte Apologiænostræmulta dis xerimus. sed illa forte non magis ab istis Magistris intelligentur, quàm intelligantur barbara ab eruditis, quare & hicaliquid secum hoc, Paris siensi stylo, dicemus de ista Cabala: horrendum enimistis patribus uis detur hoc nomen, & ex iplo penè sono timendum, ita ut fortè sint ex is psis, cui cabalistas non homines; sed hircoceruos potius uel centaurum, uel omnino monstruosum aliquid esse suspicentur, quinimo audi rem ridiculam, cum semel quidam ex eis interrogaretur, quid esset ista Cas bala : Respondit ille, fuisse persidum quendam hominem & diabolis cum, qui dictus est Cabala. & hunc multa contra Christum scripsis se, inde sequaces eius dictos Cabalistas. Quis quæso hic risum tenes at ! est ergo sciendum opinionem esse non solum Rabi Eliazar : Ras 'bi Moysis de Ægypto, Rabi Simeon Benlagis, Rabi Ismahel, & Raz bi Iodam, & Rabi Nachinan, & aliorum quamplurium ex sapientis bus Hebræorum, sed nostrorum etiam Doctorum, utlinfra ostens dam, præter legem, quam Deus dedit Moysi in monte, & quam ille quinque libris contentam. scriptam reliquit, reuelatam quoque fuis Te eidem Moyli, ab iplo Deo, ueram legis expolitionem, cum manifes statione omnium mysteriorum & secretorum, quæ sub cortice & rudi facie uerborum legis continerentur, denique duplicem accepisse legem -Moysen, in monte, literalem & spiritualem, illam scripsisse, & ex præces pto Dei populo communicasse, de hac uerò mandatum ei à Deo, ne ia plam scriberet, sed sapientibus solum qui erant septuaginta communibus caret, quos idem Moyles ex præcepto Dei elegerat ad custodiendum legem, eisépitidem præciperet, ne eam scriberent, sed successoribus suis uiua noce reuelarent, tum &illi alijs & sicordine perpetuo. Ex quo mos do tradendi istam scientiam persuccessivam, scilicet receptione, unius ab altero dicta est ipsa scientia, scientia Cabalæ, quodidem est, quod scientia receptionis, quia idem significat Cabala apud Hebræos, quod apud nos receptio. Fuerunt autem postea hæc mysteria literis mandata, tempore & causainfra dicendis, & illi libri dicti sunt libri Cabalæ, in quibus libris. multaimo pene omniainueniuntur consonasidei nostræ. Fuerunt enim & ab ore Dei traditi, & à ludais ante Christum scripti; quo tempore nule la passione moueri poterant, ad uiciandam uel corrumpendam ipsam ues ritatem. Existis libris & authoribus huius scientig, ego multas posui cons clusiones, ad confirmationem sideinostræ contra ludæos, quas cum isti Magistri fortè non benè considerassent, suspectas esse dixerunt in fide, & & ludaicam perfidiam sapientes, quod tamen posteaquam intellexerunt, quid esset Cabala, multos ex eis puduit dixisse, Quod autem ita sit, ut supra diximus, quod Deus Moysi præter literalem legem, quam ipse scrie psit, dederit etiam & reuelauerit mysteria in lege contenta, habeo ex nos stris quinque testes, Esdram, Paulum, Origenem, Hilarium, & Euanges dium. Primo enim habemus hoc ex textu 4. Eldræ 14. apud quem loquens dominus sicinquit: Reuelans reuelatus sum super rubru, & locutus sum Moysi, quando populus meus serviebat in Ægypto, & misi eum, & edus xi eum de Agypto, & adduxi eum super montem Synai, & detinebam eum apud me diebus multis, & enarraui ei mirabilia multa, & ostendi ei temporum secreta & finem, & præcepi ei dicens: Hæc in palam facies uers ba, & hæc abscondes. Secundo habemus authoritatem Origenis (cuius testimonium in his in quibus ab Ecclesia recipitur est ualidissimum, quia ubi benè nemo melius) hic ergo super illud Pauli ad Roman. 3. Quid ers go amplius uideo, aut quæ utilitas circumcifionis, multu per omne mo. dum. Primum quidem quia credita funt illis eloquia Dei dicit Origes nes, Considerandum est, quia non dixerit literas esse creditas, sed eloquia Dei. Ex quo dicto Origenis habes, quod preter literalem lege aliud quid traditum fuit Iudæis, quod hic uocat Paulus eloquia Dei. Literas enim, id est, literalem legem eis fuisse traditam, nemo negat, sed non imputae tureis ad prærogatiuam, quia litera per se occidit, & nisi adsit spiritus uis uificans, omnino per se est res mortua. Sed præter has literas tradita sunt eis eloquia Dei, de quibus merito gloriantur, quæ nihil aliud sunt quam, quòd apud Hebræos dicitur Cabala, id est uerus legis sensus ab ore Dei acceptus:unde & apud Hebræos quandog uocatur, קירה בעל מה idē est, quod lex de ore nata. que propter illam successiuam receptionem, deinde dicta fuit Cabala. Et co istam scientiam deinde Moyses, iam à Deo acceptam 7 o. senioribus tantu comunicaret, aperte testatur Hilarius, qui

in expositione Psalmi secundi. Quare fremuerunt gentes, &c. sic scribit. E. rat autem iam à Moyle ante institutum, in omni synagoga 70. esse doctos res:nam idem Moyses, quamuis ueteris testamenti uerba, in literis condis disse, tamé se paratim quædam ex occultis legis secretiora mysteria, 70. ses nioribus, qui doctores deinceps manerent, intimauerat. cuius doctrinæ etiam Dominus in Euangelijs meminit, dicens: Super cathedram Moysi sederunt scribæ&pharisæi.Omnia ergo quæcunæ dixerint uobis sacite & feruate:fecudum uerò facta corum nolite facere. doctrina uerò corum, mansitin posterum.hec Hilarius ad uerbum.ecce quod Hilarius expresse testatur, fuisse preter legem scriptam, doctrinam quandam aliam secretios rem, quam Moyles ipsis 7 o. sapientibus intimabat. Quod autem et ista ses cretior & uerior de mysterijs legis expositio, omnibus passim non publis caretur, sed solum Moysi specialiter à Deo, & ab eo alijs tantum 7 o. sapien tibus fuerit reuelata, testatur etiã Origenes in loco præallegato sic dicens: de Moyle prophetis & cæteris horum similibus, hæc intelligenda sunt dici, quibus sunt credita eloquia Dei: adde, & si quis apud eos sapiens & intelligens auditor, & mirabilis consiliarius fuit. hæc Origenes. Per hos autem mirabiles confiliarios illi intelliguntur, quos uocant Hebræi Sene drim, id est 70. illos seniores quos elegit Moyses ex præcepto Domini, quorum locum mihi uidentur tenere Cardinales in nostra ecclesia, & ad imitationem numeri illorum 7 0.fen**iorum (ut nu**nc declarabimus) fuer**üt** redacta mysteria Cabalæ in 7 o.libros principales tempore Esdræ. Vsque enim ad tempus Eldræ, de ista doctrina nihil erat scriptum, sed solum (ut dixi)persuccessiuam receptionem tradebatur, unde Cabalistice nomen accepit. Postquam autem à Babylonica captiuitate restitutifuerunt per Cyrum, et sub Zorobabel instauratum fuit templum, tunc Esdras, qui fuit præfectus fynagogæ,poltquam reparauit legem scriptam Moysi,& corre xit testamentum uetus. Voluit etiam ut ista secreta Dei eloquia, quæ usco ad illud tempus icripta non fuerant, icriberentur. & hoc quia propter cae ptiuitatem gentis non poterant servare illum ordinem tradendi sibi illam doctrinam per manus, & merito erat dubitandum, ne propter dispersios nem eorum, si non inueniebantur scripta tandem perirent. Statuit ergo Eldras, ut scriberentur adhibitis ad hoc specialiter notarijs, & quia erant 70. seniores siue consiliarii, inter quos erathæc doctrina, iussit ut redigea rentur omnia illa fecreta in 7 o. uolumina principalia, quæ tamen deinde, etiam non nisi sapientibus communicarentur. & hoc est quod apud Es dram legitur his uerbis. Exactis 40. diebus, locutus est altissimus dicens: Priora quæ scripsisti in palàm pone, legant digni indigni, nouissimos aus tem 7 o. libros coleruabis, ut tradas eos sapientibus de populo tuo. In his enim est uera intellectus & sapientiæ fons, & scientiæ flumen, & sic feci. hæc hæc Eldras ad uerbum. Habetur autem de isto Concilio, in quo fuerum scripti isti libri mentio lata & diffusa, apud Hebræos in libro qui dicitur Sederolam, id est, Liber sæculorum, ubi habetur qui sederunt in concilio, & denique totius concili gesta & ordo.ex quibus omnib.satis patere po telt, non esse confictum à me quod præter legem scriptam, Moyses ueram quot legis expolitione à Deo acceperit, & quòd illa deinceps per luccels sionem a Moyse 70. senioribus, & ab illis alis suis successoribus fuerit reuelata. Vnde & nomen accepît, ut diceretur Cabalistica, & tempore Esdræ in plures libros fuerit redacta, qui dicuntur libri Cabalæ. quos ego li bros fumma impenfa mihi conquifitos (neque enim eos Hebræi Latinis nostris comunicare uolunt) cum diligenter perlegerim, inueniens ibi mul ta, imò penè omnia cosona fidei nostræ, uisum est mihi habere posse Chri stianos, unde ludæos suis telis confodiant, cum ab eis authoritas Cabalis starum quos habet in magno honore & reuerentia negari non possit. Est autem ulterius sciendum, quòd ista expositio Bibliæ proportionatur mo do exponendi biblia, qui apud nos dicitur Anagogicus: sicut enim apud nos est quadruplex modus exponendi Bibliam, literalis, mysticus siue als legoricus, tropologicus & anagogicus. Ita est & apud Hebræos. Iiteralis apud eos dicitur Pelat, quemadmodum tenent apud eos Rabi Salamon, Chemoy & similes allegoricus Midras, unde sæpe apud eos audies Mi dras ruth, Midrastillym, Midras coeleth, id est, expositio per Midras, id est mystica super Ruth, super psalmos, super ecclesiasten: & sic de alijs. & istum modum sequuntur maximè doctores Talmutici. Tropologicus di citur Sechel, quem sequuntur Abraham Abnazara, ubi literaliter non exponit, & Leui Bengerson & multi alii, & ante omnes Rabi Moses Ægys ptius. Anagogicus dicitur Cabala, & hoc quia illa expositio quæ dicitur ore Dei tradita Moyli, & accepta per successionem, modo prædicto, quas si semper sensum sequitur Anagogicum, qui etiam inter omnes est sublis mior & diuinior, sursum nos ducens à terrenis ad cœlestia, à sensibilibus ad intelligibilia, à temporalibus ad æterna, ab infimis ad suprema, ab humanis ad diuina, à corporalibus ad spiritualia: & hinc est, quòd ualidisis ma inde argumenta habentur contra Iudgos, quia discordia quæ est inter eos & nos, ut maximè patet ex epistolis Pauli, hinc tota præcipuè depens det, quod ipsi sequuntur literam occidentem, nos autem spiritum uiuisis cantem: quod unico exemplo sufficiat nunc declarasse. Nam cum eis in eis prophetijs promittitur, quod Messias eos liberabit de captiuitate, & adducet in terram promissionis, & in Hierusalem, & in templo gaude bunt & congregabuntur: ipfi hæc literaliter intelligentes, dici de captiuis tate mundana, & de terra promissionis, quæ est ludæa terrestris, similiter de materiali ciuitate Hierusalem & templo, non possunt credere illum fuille fuisse Melsiam, per quem eiecti sunt de illa terra promissionis, & ciuitas destructa, & dirutum fuit templum. Quod si uoluerint simul cum Cabali stis anagogice exponendo scripturam intelligere, illa de cœlesti Hierusas lem , de captiuitate spirituali , de cœlesti terra usuentium cognoscant , &confiteantur necesse est, illum uerum fuisse Messiam, per quem totus pes nè orbis; de manu dæmonis, cui per idolatriam feruiebat, fuit liberatus. quem fore effectum precipuum aduentus Christi, ipsorum Cabalistarum firma est opinio ita cognoscerctur esse de omnibus alijs, si conclusionum mearum Cabalisticarum probationes uiderentur, nullum esse scilicet penè articulum, in quo nobiscum Iudæi per Cabalistarum authoritatem sentire non cogantur. At statim insurgunt isti patres, & cur omnes sudæi non fiunt Christiani, & cur Augustinus & Hieronymus & alij doctores Ecclesiæ huius doctrinæ, non meminerunt: Miror de sapientia istoru pas trum, & quæso dicat mihi ipsi, uera fuerint ne miracula Christi, an nostris falso conficta: Si uera dicunt, dicant & mihi, Cur tune no omnes Iudæi sa= &i funt Christiani; nam etiam si Cabalistas ipsos præsupponamus eadem penitus scribere, quæ Augustinus scribit, dubitandum tamen non est, ma ioris fuisse efficaciæ miracula uiuentis Christi, ante eorum oculos quotis diefasta, quam authoritatem cuiuscuo authoris, quanquam apud eos ma zimè authétici. Sciant aut prohibitu ludæis legere illos libros, antequam attigerint annum quadragelimum suæ ætatis, & si quando legunt & non credunt, sicut & in Christum ipsum, quem uiderunt non crediderunt, dis co cum Origene, quò d facti sunt de illis qui legunt & non intelligunt, les gunt & non credunt. Obscuratum est enim insipiens coreorum. & sicut de illis eloquijs Dei, quæ fupra declarauimus effe iftam Cabalifticani tras ditionem, dicit Paulus in hunc modum. Quid enim si quidam illoru non crediderunt, nuquid incredulitas illorum fidem Dei euacuauit: absit. Est enim Deus uerax: omnis autem homo mendax: Ita & nos dicamus, quid **Li multi non c**redunt, nunquid illorum incredulitas huius fcientiæ uerit**a** tem & nobilitatem euacuat: ablit funt autē maxime digni Christiani hac scientia, quia sicut ipsa est lex spiritualis non carnalis, ita nos spirituales fumus lfraëlitæ,non carnales.pertinet autē lex spiritualis ad eum, qui iux= ta Paulum in abscondito uidens est, non ad eum qui in manifesto. Quod autem dicantse mirari doctores Ecclesiæ de ista doctrina nunquam ses cisse mentionem, satis nos supra ostendimus, & Hilarium & Origes nem & Eldram, & iuxta hos Paulum & Euangelium huius lcientiæ mc= minisse. Est autem & aduertendum, quod nunquam inuenies aut rarissis mè doctorem aliquem, ex nostris, loquor deannquis, aliquem ex Hes bræis nominatim allegantem, sed in universali tantum uidebis dicen= tes. Bic dicunt Hebræi. Hæc est sententia Hebræorum. & ego quidem, non memini me hoc nisi semel inuenisse apud Origenem, qui allegat

Huillum patriarcham cozetaneum suum, quarenihil mirum, si & authos res Cabalæ ab eis nunquam audias nominatim allegari. Verum cum de Hebræorum testimonio uideamus, quando p doctores nostros ita conse fidere, ut ficut noster Hieronymus dicit; Cum uolunt approbare quod di cunt, Eulebius maxime, Origenes & Clemens, & quamplures alij. ad He bræos se semper referunt dicentes. Referebat mihi Hebræus, Audiui ab Hebræo. Hebræorum ista sententia est. Et ipse Hieronymus etiam eos. Magistros uocet dicens, Hæc est sententia Magistrorum nihil dubitans: dum est de doctoribus Cabalæ, eos intelligere, quod euidenti ration e por test demonstrari, est enimomnis schola Hebræorum in tres sectas divisa: in philosophos, in Cabalistas & in Talmuticos. Talmuticos allegariab antiquis doctoribus nostris, non est credendu; tum quia Clemens & mul: ti alij, qui Hebræos allegant, fuerint ante compositionem ipsius Tálmut, quæfuit post Christi mortem, plus quam per 150. annos, tum quia doctri na Talmutica est totaliter contra nos, conficta ab ipsis Hebræis iam contra Christianos pugnantibus, quare illi doctring talem honorem non des tulissent nostri, ut tune maxime aliquid dictum ab eis firmum putarent, cum Iudæorum testimonio corroboratur. Philosophos pariter certum est eos non allegare, quia & isti qui, scilicet secundum philosophiam expo nere ceperunt Bibliam ceperut, à modico tempore. Primus enim fuit Ras bi Moyses de Aegypto, quo adhuc usuete floruit Auerrois Cordubesis. nondum autem fluxerunt trecenti anni à morte Auerrois. Relinquitur en go, uthæcHebræorum doctrina, cui doctores Catholici ex Hieronymi testimonio tantum deferunt, & quam adeò approbant, sit illa, quam i> psimet nostri doctores fatentur, & credunt à Deo Moysi, & à Moyse per fuccelsionem alijs sapientibus fuisse reuelatum, & estilla quæ ex hocmos do tradendi, dicitur Cabala, quam sepè etiam uideo à nostris authoribus, hoc modo designari, dicendo: V t dicit antiqua traditio. Hæc est prima & uera Cabala, de qua credo me primum apud Latinos explicitam fecisse mentionem, & est illa, qua ego utor in meis conclusionibus, quas cum exe pressè ponam contra Hebræos, ad confirmationem fidei nostræ, nescio quomodo isti Magistri habere potuerut pro suspectis in side. Veru quia iste modus tradendi per successionem, qui dicitur Cabalisticus uidet con uenire unicuit rei lecreta & mystica, hinc est quod usurparunt Hebrai. ut unam quang scientiam, quæ apud eos habeatur prosecreta & abscone dita, Cabalam uocent, & unumquodos scibile, quod per uiam occultam alicunde habeatur, dicatur haberi per uiam Cabale. In univerfali aut duas fcientias,hoc etiam nom nehonorificarumt,ună quæ dicitur ars cobinane di, & est modus quidam procedendi in scientifs, & est simile quid, seut apud nostros dicitur ars Raymundi, licet forte diuerso modo procedant. Aliam quæ est de uirtutibus rerum superiorum, quæ sum supra lunam, &

est pars Magiæ naturalis suprema. Viragi istarum apud Hebræos etiam dicitur Cabala, propter rationem iam dictam, et de utraque istarum etiam aliquando fecimus mentionem in conclusionib, nostris: Illa enimars com binandi, est quam ego in coclusionibus meis uoco, Alphabetariam reuo: lutionem, est ista quæ de uirtutibus rerum superiorum, quæ uno modo potest capí, ut pars Magiæ naturalis, alio modo, ut res dictincta ab ea : est illa de qua loquor in præfenti conclusione, dicens: Quod à diuuat nos in cognitione divinitatis Christiad modum iam declaratum, & licet istis duabus scientifs nomen Cabalæ, ex primaria & propria impositione non conueniat, transumptiue tamen potuit eis applicari. Verum sicut; cu olim Magi tantum dicerentur Sapientes Necromantes, deinde & diabolici ui ri, Sapientis sibi falso nomen uendicantes, Magos se uocauerut, ita & quia dam apud Hebræos, res diuinas falsis & uanis superstitionibus polluena tes, imo in rei ueritate, quali nihil à Necromantibus differentes, dixerunt se habere secreta Dei nomina, & uirtutes quib. dæmones ligarent, & mira cula facerent, & Christum non alia uia fecisse miracula. & isti falso sibi Caa balistarum nomen uendicauerunt, dicentes, artem suam esse illam ueram Cabalam quam reuelauit Deus Moysi.sicut etiam dicunt Necromantes, quod illas suas incantationes & bestialitates habuerūt à Salomone & ab Adam & ab Henoch,& à similibus hanc autem falso uocatam Cabalam, non solum ego non approbaui in coclusionibus meis aut sequutus sum, fed expressè reprobauí,ponens conclusionem specialem de directo con≤ tra istam, quæ dicit quòd miràcula Christinon potuerunt sieri per uiam Cabalæ.Hæc sufficiant de præsenti conclusione, quæ specialem librum exigerit, si quid sit naturalis Magia, quid Cabala exacte uellemus declara re. hic fufficit oftendisse, nihil contineri in eis, quòd Catholicæ & orthos doxæ fidei repugnet.

## IOANNIS PICI MIRANDVLAE DE EVCHA: riftiæ facramento dispotatio.

I teneatur communis uia, de possibilitate suppositionis, respectu cui suscunque creaturæ: Dico quò dine conversione substantiæ panis in corpus Christi, uel paneitatis annihilatione, sieri potest, ut in ale tari sit corpus Christi secundum veritatem sacramenti, quod sit dictum, loquendo de possibili non de sic esse. Per hanc conclusionem, non intenedo dicere, quò dipanis no convertatur in corpus Christi, & quò die sacto sit corpus Christi in sacramento, de sacto instituto à Christo, aut illius sacramenti veritas actualis; sit præsentialitas corporis Christi ad panem de sacto assumptum, vel suppositum à verbo. Ista enim de inesse, renicio exercise in sine conclusionis, ibi quod sit dictum, de possibili, non de sic ele se possibile referre volo non solum ad dictum præcedens de supe solitatione panis à Christo, sed ad veritatem sacramenti Eucharistiæ, & citam

etiam ad iplum sacramentum, imò etiam ad præsentiam corporis Christi simul cum pane assumptio. ita quod forfan non esset necessarium, op uir = tute istius assumptionis panis, à uerbo incarnato esset corpus Christigd iam assumpsit de uirgine cum pane: sed tamen possibile est, quòd in altari esset simul cum pane, si esset assumptus à Christo. Loquorigitur in præs fenti coclusione, De sacrameto possibili & possibili eius ueritate, & pos sibili præsentia corporis Christi, simul cu isto pane assumptibili. Ideò mis ror, 🕁 dânata lit prælens conclusio pro erronea, ex eo 🕁 prædicta sint fal= sa de sacramento Eucharistiæ iam instituto, de quo dicunt me loqui, cum tame de possibili sacrameto, & possibili eius ueritate expresse loqui pros fitear in conclusione. Attentius igitur considerent uerba coclusionis, ans tequam damnent conclusionem tam expresse refellentem sensum quem damnant imò cossiderent quòd determinatio sua malè potest defendi ab errore, quia si sic esset, quod conclusio uellet saluare ueritatem sacramenti, secundum institutione Christi qua tenet ecclesia, ut ipsi dicunt, tunc non folum est erronea, sed simpliciter hæretica. si autem sensus coclusionis est ille per me explicatus, no folum non erronea in fide, sed imò est erroneum dicere oppositum. Multa enim sunt, quæ de sic esse sunt hæretica, quo 🛎 rum oppositum de possibibili esset hæreticum, sicut dicere patrem incar= natum de sic esse est hæreticum:patrem autem posse incarnari non solum non est hæreticum, fed hæreticum est eius oppositum : & hæc sufficiant pro declaratione conclusionis & defensione eius. Sed nos scholasticæ exa ercitationis gratia, relinquentes conclusionem meam uideamus, an hoc situerum, Quod possit per alium modum saluari, Corpus Christi posse esse in altari, quam per conversione panis in ipsum, scilicet per substantas tionem paneitatis, in diuino supposito, una cu humanitate assumpta : ita quod esset unum suppositum in tribus naturis, scilicet Deitate, Humanis tate & Paneitate. & ratione suppositi, esset prædicatio cuiuslibet naturæ in concretione, ad suppositum sumptæde afia. & communicatio idiomas tum Deus est panis & homo, & econuerso. & Christus homo est in altari, ficut Christus pamis est in altari: & sic de consimilibus. & hoc esset sacrae mentaliter siue uirtute sacramenti, si uirtus ad hoc esset data divinitus uer bo facramētali, nec intromittamus nos, utrū ad hoc fufficeret uerbū istud, cum prædicta uirtute, hoc est corpus meum. uel aliquid aliud requireres tur. Et primò pro parte affirmatiua arguitur, quòd hoc sit tenendum, quia uidetur Damascenus hoc tenere de facto, hoc scilicet sacrametum esse per assumptionem. Sic enim dicit, nunc interrogatus, qualiter panis corpus Christi sit, & uinum & aqua sanguis Christi, dico tibi & ego, spiritus sans ctus superuenies, & hoc facis, quod est super rationem & intellectu: panis autem & uinum assumūtur, & infra ibidem, & quemadmodū in baptisa mate, quia coluctudo hominibus aqua lauari, & oleo ungi, iugauít Deus aquam

aquam & gratiam spiritus sancti, & fecit idem sauacrum regenerationis. ita quia consuerudo hominibus panem & uinum comedere & bibere ju gauit eis Deus deitatem, & facit ea corpus & sanguinem eius. & infraed dem capite loquens de hocaltaris sacramento, Çarbone uidit Esajas, cara bo autem lignum limplex non est, sed unitum ignidta & panis, comunios nis, non panis implex est, led unitus deitati. Dionylius autem de escleliaftica Hierarchia z. capite uocat istud sacramentum assumptionem, Quod ergo isti doctores dicere uidetur, de sic este, multo magis potest teneri de possibili. Secundo arguitur, quia cum secundum Augustinum ad Volus sianum, in rebus mirabilibus, tota ratio facti, sit potentia facientis, sic artare hoc mirabile sacramentu, ad determinatu desensionis modu, qui ex canone scripturæ aut Ecclesiæ determinatione non habeat expressus, est dia uinam potentia artare, ad intellectus nostri capagitatem: quod est pericus losum, & contra Augustinum ibidem dicetem hoc. Si ratio quaritur, non erit mirabile: si exemplum ponitur, non erit singulare: demus Deum alis quid posse, quod nos fateamur inuestigare non posse, Tertio arguit, quia illud cuius oppositum, etiam de in esse no habetur euidenter ex dictis san ctorum, multo magis potest teneri de possibili: sed oppositu huius, quòd, de facto remaneat paneitas in altari substantiata à supposito divino, non habet uideter ex dictis sanctoru, ergo. &c. Probatur, quia illud Gregorii in Omelia Pascali dicetis: Species & similitudo illaru, uocabula sunt reru, quæ ante suerut scilicet Panis & uini:hoc quod ante suerunt exponut, tenentes opinionem quæ ante fuerunt fola, nunc aut non funt fola, quia ibi latet corpus Christi.Item illud Ambrossi, Quòd uirtus Dei, quæ creatus ras ex nihilo creat, hic creaturas mutat: & aliæ, quæ dicunt panem & uis. num non remanere post consecrationem, sed converti, sic exponentur, qu. panis non remanet qui panis fuit, licet eadem sit paneitas: & hoc propter aliud suppositum. Hæc autem dictio panis, dicit suppositum in natura pa neitatis, & hoc no remanet. multum autem interest dicere, quo d remaneat paneitas in diuino supposito hypostatizata, & ch remaneat paneitas in proprio supposito, quia hoc secundo modo non sieret comunicatio idios. matum, quæ fit primo modo. has autem authoritates, omnino ego, gredo effe contra sic ponentes de facto, & de sic esse, & non de possibili tantum. Quarto sic arguitur; Ista opinio approbatur, de sic esse, in confessione Bea rengarij approbata per Papam Nicolaum Romæ, coram 114. episcopist ergo inulto magis potest teneri de possibili, antecedens sic deducit, Quia Berengarius confitetur, post confecrationem non solum sacramentu, sed etiam uerum corpus & sanguificm Domini nostri lesu Christi esse in altari, & sensualiter non solum facramentaliter: sed in ueritate, manibus facer= dotum tractari, frangi & fidelium dentibus atteri.quæ uerba, uideni non , posse plane accipi in sensitir dato & expedito, qualis debet esse uerboru co

telsionis,

felsionis, sic solenniter approbatæ, nisi per substantationem paneitatis in Supposito Deixum corpore Christi, modo prædicto. Ita cp sit idem cors pus Christi hominis & panis, & ita sit integrum inquantu corpus homis nis,& atteratur inquantu panis, sicut Christus in Cruce moriebatur & ui= uebat. led hocut homo, & illud inquantum Deus. Et quod quidam ita ac ceperint uerba prædictæ confessionis, patet per Magistrusententiaru. 4. libro di. 7. Cuius uerba lunt hæc. Alij tradunt corpus Christi ellernialis ter frangi, & dividi, & tame integru & incorruptibile existere, quod se colligere afferut, ex confessione Berengarij, qui confessus est coram Nicolao Papa & pluribus epilcopis, panem & uinu quæin altari ponunt post con secratione, non solum sacramentu, sed etia ueru corpus & sanguine Chris sti esse, & sensualiter, non solum in sacramento, sed etia in ueritate, manib. facerdotum tractari & frangi, & fideliu dentibus atteri. Ecce quod cofels sio Berengarij attentata & examinata per Ecclesiam, continet corpus Chri sti, non in sacrameto tantu, sed inveritate denti bus fideliù atteri, quod pla ne acceptu, ueritatem haberet per communicatione idiomatum, quia atte ritur dentibus, lecundum paneitatem, & integrum manet lecundu huma. nitatem. Quod si aliquis uelit exponere dicta confessionem dicens, cp Li in ueritate, & no in lacramento tantu, refert ad immediatu uerbum tantu, scilicet manib.sacerdotu tractari, & sequentia uerba ad species, siue ad exterius sacramentu, sub quo fracto & attrito corpus Christi integru sumis tur, uidet quod non accipiatur uerba cofessionis plane utiacent, & ut de plano fonant, cu tamen uerba confessionis sic examinatæ debeant accipi, ablo expolitione uiolenta & extorlione, lecundu lenlum que in aperto fa ciunt. led contra arguitur ad oppolitu: quia illa opinio de remanetia lub. stantiz panis, in altari, est danata ab Ecclesia: ergo uitanda ut hæretica.re spondetur secundu sic opinantes ad hoc primo, Quod damnata est, de sie esse, no de possibili. secudo quod opinio danata; differt ab ista, quæ ponit paneitatë remanere hypostatizatam à uerbo homine. Illa enim ponit post consecratione plura supposita, hominis, Christi & panis. hæc unu suppos situm in tribus naturis, sicut in divinis est una natura in tribus suppositis. illa ponit fubstantia panis manere post confectatione, hac uero non per modum substantia, sed per modum accidentis. sicut est de humanitate als sumpta.illa ponit panem & uinum remanere, hæc uerò no, sed alium pas nem, licet sit eadem paneitas. Ex illa sequitur corpus Christinon posse ele. le in altari uera citer sub sacrameto, cum panis in nullo mutet ex hac uerò no, cum ponit panem mutari, & etia paneitate, quo ad esse, exilla non ues rificat quod panis lit corpus Christi, cum sint duo supposita, ex hac uerò uerificatur, propter unitatem suppositi quodest, unu in duabus naturis. exilla seguitur quòd quicquid est in hoc facramento, non est adorandu la tria, cum sint duo supposita Christi & panis, hæç uerò ponit unica adoratione

tione adorari, quicquid est sub sacrameto propter unitatem suppositi. Ses cundo arguitur, Quòd nullo modo potelt saluari. Quòd per illum mo> dum, possit corpus Christi esse in altari, quia cu quæritur, Vtrum corpus Christi possit esse in altari &c. non intelligitur de corpore, quod Chris stus est, & accipitur pro genere, sed intelligitur de corpore, quod est pars, & non predicatur de homine in recto. tale autem corpus, quod est pars, non communicat idioma naturæ coassumptæ, nece supposito, nece econs trà. Licet enim Deus sit homo, & ccontra: no tamen Deus est caput Chris Iti & econtra: & licet Christus homo sit ubig, ratione suppositi: no tamen caput Christi hominis est ubio: quià partes natura assumpta, no comus nicant idiomata supposito, nee de est prædicantur uel econtrà. Quamuis ergo paneitas assumatur à uerbo, unà cum corporeitate, non tamen dices zur, quòd corpus Christi est panis, uel quòd corpus Christi sit in altari, si panis est in altari, licet dici posset uerificari, quòd panis sit corpus, quod Christus est secundum quod accipitur ut genus. Quod autem aliter non accipiatur, in quæstione & in sacramento apparet, tum quià corpus, ges nus quod dicitur, in recto de Christo non dicitur corpus Christí, sicut ani mal, uel homo quod Christus est: non dicitur homo uel animal Christi: tum quia forma uerborum in qua institutum est hoc sacramentu est hæc: Hoc est corpus meum.constat autem, quod ueritas illius uerbi, non saluà tur de corpore, quod est genus. Animal enim, quod de me in recto predia. catur, non est animal meum, sed animal quod ego sum; tum quia sit in tris duo mortis Christi suisset consecratum, suisset in altari no corpus genus, sed corpus pars tatum. Corpus enim est corpus animatum, quod tuc non erat.igitur corpus Christi, ut hic quæritur, & de quo agitur in sacrameto, est corpus pars tantum, quod non prædicatur de pane, uel Deo, uel homi ne:nec enim communicat idiomata ceterarum naturarum.non ergo effet uerum dicere, quod corpus Christi, esset in altari modo prædicto, ratione panis uel suppositi. Præterea dato, quod ratione dictæ substâtificationis, in uno supposito, panis esfet corpus: non tamé, ubi panis in altari, ibi coré pus Christissed panis in altari erit corpus Christi in cœlo, sicut in triduo, anima & corpus erat substetata in supposito; nectame propter hocanima erat in sepulchro cum corpore, nec corpus in inferno cu anima. Prætered si esfet substentificatio ista, ipsa terminàre tad illud, ad quod dicimus cons uersionem panis terminari:hoc autem est corpus Christi, ad quod termié nari no potest substentificatio naturæ alienæ, hoc enim soli supposito ina creato est proprium, secundum communem uiam ergo non potest lies it lublientificatio paneitas in supposito alterius naturæ in hoc sacramens to.ltem sic arguitur, quia secundum prædictum modum substentisicatios nis paneitatis in uerbo una cum corpore Christi dudum assumpto, non incipiet corpus esse in altari, sed aliquid de nouo incipiet esse corpus Chri Ai:11

Ri, si autem non incipit cum prius non fuerit, sequitur, quòd non erit in al tari. Item arguitur quod licet posset suppositum uerbi assumere paneitas tem, quam assumēdo crearet, sicut de humanitate Christi tenemus , tamen' no potest assumere paneitatem existetem in proprio supposito, quia hoc esset paneitaté corrupere non assumere.. Præterea uidetur quòd non pos sit conferri uirtus uerbo, respectu unionis paneitatis ad uerbum, quia mas ioris difficultatis est, assumptio paneitatis in supposito uerbi, quàm creas tio:eò, quòd magis distat esse diumum, à natura paneitatis, cui dicit come municari in assumptione, quam ens à non ente: & tamen no potest com= municari creaturæ uirtus ad creationem, operando uel cooperando. ergo nec ad assumptionem. Confirmatur authoritate sancti Thome in 3. qui di cit, Quòd ad unione creatura cooperari no potest. Preterea illo dato, post sumptionem sacramenti, sacerdos non esset ieiunus, & non esset ibi cibus spiritualis tatum, sed etiam corporalis, quod est contra dignitatem sacras menti, Item Christus aliquid dimitteret, postquam assumpsisset in unitas te suppositi, quia assumeret paneitatem, quam dimitteret pane couerso in membra. Ad ista autem sic forte diceret primò, saluando hoc dictu, Quòd sine confessione panis in corpus Christi potest sieri, ut in altari sit corpus Christi modo predicto, per substentificatione paneitatis in uerbo, unà cu humanitate dudum assumpta de corpore: ut est genus, non ut est pars, & ita de corpore, quod est Christus,& sumitur à corporeitate, quæ est natus ra, & est prædicabilis in recto. Et cu arguitur, quod de corpore ut genus, no diceretur corpus Christi, dicetur coimo: sicut etiam dicitur creatura sa lis, id est, quæ est sal, & uerbum Dei, id est, quod est Deus: sicut cu dicitur, Verbo Domini,id est, uerbo, quod est Deus, cœli firmati sunt.& dicimus lubstantiã materie manere, per totã transmutation e naturalem, id est, subs stantia que materia est. sicut etiam dicitur ab aduersarijs. Quòd substatia panis, couertitur in corpus Christi, utics substantia quæ est panis, no quæ est pars panis. Sic etia Damascenus li.3.17.cap.accipit carne Christi, id est, carnem quæ Christus est pro genere dicet: quod caro Domini Deisicata esse dicitur, & Deo consubstatialis. Et cu arguitur, quòd non esset conues niens forma uerboru:Hoc est corpus meu, est corpus pars mei, dicetur, cp fortè no fieret per talem formã uerboru, & fortè daretur uirtus diuinitus facramētalis,uerbo cuicūœ, & fortè etiã omnem uirtutem , quã dare pol≠ set Deus cuicuco uerbo, posset Deus dare isti uerbo. Hoc est corpus meu: uel etiã non significativo de absoluta potentia, quia virtus Dei non est ad stricta significationi uerboru. Et cum arguitur, quòd dato, quòd panis sit corpus & econuerío, non tamen sequitur, quòd ubi panis ibi corpus in al tari dicetur, quòd imò sequitur, quia quicquid dicit de prædicato, dicitur et de subiecto. sicut enim, quia Deus est homo, et Deus est ubiq, sequitur, quod homo Christus situbiq Deus, & quod Deus includitur incunabis lis,&

lis, & est filius uirginis, & fugit ubera, sicut homo Christus, sic sequitur; si Christus, homo est panis, et ecouerso: o si panis est in altari, er go & Chris stus homo, non solum ea ratione, qua est ubiquinquantum Deus, sed quia panis in altari est. communicat enim naturæ assumptæ idiomata ex parte subiecti præcipue, quia in subiecto tenetur pro supposito. dicit auté rex parte subiecti, quia ex parte prædicati, fortè non comunicant sibi idiomas ta necessario, quia ibi tenetur pro natura. Vnde sorte no oportet & Chris stus sit homo ubig, cum sit Deus ubig, licet ex parte subiecti, homo Chri stus sit ubigs. Nec ualet quod adducif de anima et corpore in triduo, quia non sic uniebantur supposito, quod de supposito prædicarentur, uel de se inuicem, cu unirentur ut partes unius naturæ, & ideò no oportet ea inter se communicare idiomata, sicut illæ naturæ, quæ de se inuice dicunt. certu est autem, quod si no sequitur necessario, sequit saltem de possibili. Quod autem dicitur, Quod si est paneitatis substentificatio, oportet ea terminas ri ad id, ad quod dicimus, conversionem terminari ad corpus, respondet, Quod hoc nulla habet necessitate: sed dicere possumus, substentationem fieri in supposito simpliciter, quamuis ponentes conuersionem, dicat eam terminari ad corpus partem. Posset etiam forte dici, ut infra dicet: Quòd substentificatio terminari potest ad corpus, non ut humanu, sed ut unitu: quasi si suppositum divinum habet aliam natură in se substentare, inquant tum eam trahit ad fuum esse, cuicung communicat fuum esse infinitum, eidem communicare posset, in illo esse, substentare aliam natură sibi uni tam. & de hocinfra. Cum uerò opponitur, quòd secundu modum istum, non inciperet corpus Christi esse in altari, sed aliquid inciperet esse core pus Christi, uel corpus Christus, diceretur, quod sicut si Christo dudu ho mini, aducniat paneitas incipiet Christus homo esse panis, sicincipit per accidens, nouo modo esse in altari, quod pani conuenit, secundum se inci piet scilicet Christus homo esse in altari uisibiliter, & ut cibus sidelium raz tione paneitatis assumptæ, sicut Christus Deus incipit esse in gremio uel utero matris, nouo modo, ratione humanitatis assumptæ. Ad id quod die citur, de assumptione paneitatis præexistentis in supposito proprio. Res spondetur, quod Deus potest assumere omnem naturam assumptibilem, præexistente in proprio supposito, & eam in assumptione priuare ratios ne suppositi,& trahere ad proprium esse:constat enim, quòd uerbum nas tură humană posset dimittere, quæ statim haberet propriă subsistentiam, & rationem suppositi & personæ, licet hoc non habeat unita uerbo, & els fet quo ad essentíã eade humanitas, quæ prius erat unita.posset ergo mos dosimili, humanitatem prius existentem in proprio supposito assumes re, modo iam dicto: & esset eadem natura nuncassumpta, & prius non assumpta.cum aut arguitur, Quòd ad hoc no potest coferri uirtus uerbo, forte potest, & forte non potest. & si no potest dari uirtus in heres, qu talis

uirtus esset creata, forte potest dari virtus assistens, quia talis esset increas ta & non creata, & hoc modo esset sacrametaliter uirtute uerbi assumptio paneitatis, quomodo etia ponut magni uiri, Virtutem conferri lacramen tis nouæ legis. & forte si potest conferri uirtus, inhærens uerbo sacrameta li ad conuertendu totu in totum, & præcipuè in præexistens, sine eius au= gmento, potest eriam conferri ad effectum prædictū, quia fortè alicui uidebitur, quod hoc sit tantæ difficultatis sicutillud. Ad id quod dicitur de folutione ieiuni, responderet quis, illud de non solucado ieiuniu naturæ sequi ad modum, qui communiter ponitur, scilicet, Quòd substantia pas nis no remaneat. p si ponamus substantiam remanere, aliud dicemus uel forte dicetur, quod non propter hoc dicitur facerdos post sumptione ies iunus, quia ibi non est substantia panis, quia quantucunt non sit substan tia panis, si ludæus uel Christianus sumeret species sacramentales, per mò dum cibi corporalis, & intentione cibandi, solueret ieiuniu: sed ideo, quià facerdos non fumit per modum cibi corporalis, sed per modu facramens ti,ideo non foluitur ieiunium. & confimile effet, quia si substătia panis res maneret, adhuc no solueret ieiuniu nature, dummodo non summeret, per modum cibi corporalis. Id aut quod dicitur, Quod Christus no dimituit quod assumpsit semel, dicitur, præsupponendo quod teneatur solam nas tură humană assumpsisse, sicut de facto ipsam solam assumpsit, posset tae më aliam natura assumere & eam dimittere. Potest etiam dici, Quod si pas neitas assumeretur à uerbo, nunqua dimittetur à uerbo per le, & ex pars te fui, fed per accidens, ex conditione naturæ affumptæ, cum fuis naturas libus defectib. eam dimitteret, propter naturæ assumptæ corruptionem, sicut dimisit humanitatem in triduo. Sed rursum disputado inquiramus, An polsit laluari corpus, quod est pars esse in altari ueraciter absœ cõuer≠ sione panis in ipsum! & uidetur, quod sic: quia sicut color substentatur in substantia, ut in subiecto mediante alio accidente, uerbi gratia, superli≤ cienon quidem, quod superficies sit subjectum coloris, quia unum accis dens, alterius no est subiectum: eò, quòd ut dicitur à Philosopho, qualitas tis no est qualitas. sed ideo, quia color non inest subiecto, nisi in ordin**e ad** superficie, sic paneitas potest substentari in uerbo, mediante corpore, non quidem quod corpus sit immediatum substentatiuum, & substentificas tiuum pancitatis assumptæ, & uerbum primum, sed quia non substentis ficatur paneitas in supposito uerbi, nisi in ordine ad corpus Christi para tem. Huncenim ordinem, potest Deus ponere inter naturas assumptie biles, licetin natura sua non habeant illum ordinem, sicut auserre pos test ab aliquibus naturalem ordinem, quem habent inter se, ut inter calos rem & actum calefaciendi, in fornace Chaldworum, & in alijs muls tis. Sicut ergo color, quia substantiæ inest, in ordine, ad superficiem, dis titur, desuperficie in concreto, per modum qualis accidentalis dicens to fue

do, superficies est colorata, sic paneitas, quæ est substantia, dicetur de cors pore Christi in concreto, sumpta per modum qualis substantialis, siue per modum quid, dicendo, Filius Dei est panis & econuerso: sicut & humas nitas de supposito dicizin quid, dicendo, Filius Dei est homo & econuer so: sicut ergo, quia Deus homo est & ecouerso, inde communicat sibi idio mata, ubi, Deus ibi homo, & similiter de superficie & albo, sic de pane & corpore: nam si panis est in altari, corpus Christi est in altari. fortè aliter di cendum, quòd naturæ assumptæ habent modum accidentis, ut dicebant antiquí Theologi,inquantu adueniut fupposito subsisteti in actu, & nonz coltituunt suppositu, sed magis constituuntur in esse, per ipsum. Sicut era go in accidentib.inuenitur unu esse subiectum alterius,licet no ultimatu, sicut dicimus, potentia animæ esse subiectu uirtutum & habituu, inquans tum est substentata per animã,& similiter superficies respectu coloris, ali# quo modo subiectu dicif, sic licet, una natura assumpta non possit per se, & primo substentare aliam natură, tamé in quantu est uerbo unita, & in i. plo lubstentata, potest alia lubstetare in le, & habere modu quasi subiectà respectu illius, & illa quasi modu accidentis respectu illius, quo ad hoc so lum, quòd una in alia sustentet, ut ipsa est uerbo unita, & ab eo substentas ta. Si enim suppositu non substentificat natură assumptam, nisi ratione sui esse infiniti, ad quod trahit naturam sibi unitã & associatam, cuicung nature comunicat fuu esse infinitu, eidem communicat posse aliam naturam sibi unită substentare sic etiam substantia, inquantu trahit unu accides ad suñ esse, eo quòd accidens no est ens, nisi quia est entis, in tantum dat ei, ut possit aliud accidés sibi adueniens (ut actus aduenit potétiæ) substentare in leiplo, & in luo elle. Corpus ergo, pro parte acceptu ut unitum & lub. stentatum à uerbo in suo esse, quod est esse uerbi sibi communicatum, pos telt naturam panis assumptibilem, & modum accidentis habentem, subtentificare in seipso. Hoc enim supponitur, quod sicut Deus dat accidena tįbus modum lubitantiæ, lie paneitati potelt dare modum accidetis, lubs tentando ipsam in alioquod ad eam se habebit quasi subiectum, nec dise fert, quo ad hoc, utru sit perfectum in specie uel non, quia quando qui subse chu accidentis, est imperfectu in specie: sicut caput, uel manus. Sicut etiam Deus pducit aliquas creaturas immediatè, & aliquas mediantibus alijs, & sicut in seipso terminat, ut in fine aliquas creaturas per alias, sic etiam potest uerbum in seipso terminare, ut in supposito substentante, aliquam creaturam mediante alia. & sicut creaturæ, per quas Deus producit, dis cuntur producentes, & creaturæ per quas in se terminat, ut in fine dis cuntur fines sive subfines, sic creatura, per quam uerbum in se aliam subs stentificat, dicetur substentificare. ratione ergo talis substentificatios nis in corpore Christi, ut in quasi subiecto & immediato substentamens to, dicetur, in concreto panis est corpus, & econuerso. sicut filius Dei est homo

homo & econumico & communicabunt ibi idiomala; modo pradicto. sicut superficies & coloraum. Supponit enumpamb profubitentante pas neiatem, sieut album pro lubstentante albedinem. seut erim dicit philosophus in primo Topicorum: Quod album en corpus talem colorem se habens.dicit Damascenus lib.3.cap.ni.Deus ell, qui habet divinanti flatus ram, & homo qui habet humana naturi, & sic de catelis! & sicutifion dif fert ad hogguodsliguid litalbum, quod iplum in quo flibitentatur albe do, sit perfectumin specie uel non sie non differe adhoe, quod aliquid di? catur panis quod iphim quod est paneras quali subiecti, in quo scilicet immediate substentificame paneiras, soperfectuntin specie uel imperfes chim, sue natura uel pars naturas contra, quia natura affumpta del pars naturmassumptat, non habet rationem suppositioned habet esse subsisten tiæin leguia licet communicetur ei elle tierbi, tamen ut eius elt, no elt elle sublistentize sed existentizinalio.non ergo natura assumpta ut unita est. poteltsubstentare aliamnaturam in se viec trahere eam ad suppositif, cum non habentápla rationemiluppolitic Sed fi hoc concludit, nunquit etiam concluder quod superficies no portettin le substentificare colorem, cli el se, quad est sublistentiamespectu, substantia ut communicatum accidenti sit existencia: & ita non poterit esse subiectum coloris, eo quod ipsa super ficies sinaccidens.nunquid dicendumy Quod esse uerbi, ut est humanitatis affimpte, in habitudine ad uerbum est existentia: sed ut est eiusde hus manitaris in habitudine; ad paneitave efflublistentie, ut autem est último allumptænaturm, elt existentiæsimpliciter, sicut de superficie posset dici. Sedadhuc contra prædicta sic arguitur, Natura immediate unitur suppo sito, non ergo est possibile, quod paneitas supposito uerbi uniar median. te alia natura, cum inter natura & suppositum, no possit cadere medium. sed forte natura proprio supposito immediate unitur, sed de supposito ex traneo, respectu cuius habet modum aliquem accidentis, non oportet, sed una potest uniri, supposito mediante; altera modo prædicto. Contrà, si tes net similitudo de superficie, seguerer quòd sicur superficies separata à sub stantia est subjectu colorie & est colorata, sic, si corpus separaretur à sups posito uerbo, ipsum esse posset quas subjectum paneitatis, & adhuc dice retur panis, quod est abfurdu hoc no erit, si dicamus, quod sicut dicit His larius, superficiei separatæ à substâtia, potest conferri esse, & modus essens di substanties catione cuius subiectu erat accidentibus, sed no humanitati leparatalcoferri poletesse suppositi uerbi infinitu, ratione cuius poterat lubstentare natură lubstantialem aliă. Et tu nota, quod in his omnibus in 🗸 quistionibus, semper fuit pre suppositu, quod suppositare aliena natura, sit propriu esse infinitissed adhuc contra arguit sic. Verbu assumpsit cars nem mediante anima, nec tamé propter hocanima dicif de carne uel econ trario.ergo dato, querbu assumpsisset paneitatem mediate corpore, non

propter hoc, unu diceret de alio. sed forte no est simile, quia uerbu dicitur assumpsisse carné mediante anima, tanco anima existete media, quo ad els se naturæ. Itë mediante anima, quo ad fieri assumptionis, sed nõ assumpsit carne mediate anima, quali anima primo substetata, & anima deinde subs stentet carné, sicut dicitur de humanitate & paneitate, sed ideo, quia no ass sumpsit carne, nisi in ordine ad natura humana, cuius est pars per animam fibi unită.Rurlus pro parte falla arguitur, 攻 cõuenientius lit ponere , etiä de facto, corpus Christi esse in altari per hypostatizationem paneitatis, in supposito Christi Dei, ip per conversionem: quia si illud reputat, in conve niens est, ga est cotra determinata ab Ecclesia: sed probatur, phocno est: nã si in aliquo uideret ista positio esse contra determinata ab Ecclesia, hoc maximè uideret in duobus, quidelicet panis remaneat, & quaccidetia nõ sint ibi sine subiecto, sed neutru dicitista positio. Conceditenim, co panis non remanet, quia suppositu panis, no remanet, et potest etia dicere, quòd accidentia sunt ibi sine subiecto.accidens enim dependet à substâtia, quan tũ ad existentia tantu, salte secundu commune via, no secundu essentiam: quare licet remaneat essentia panis, cu tamen desinat ibi esse subsiste pa nis, per qua subsistebant accidentia, relinquitur co accidentia per se subsis sistant, nisi ponamus ea migrare de subiecto in subiectu. Secundo arquit, quia hec positio sit couenientior, quia plures difficultates tollunt per hac positione, solum enim difficultas de unione, est hic, pauciora aut sunt pos neda in articulis fidei, nisi fides cogat, & assumptio est specialis articulus, ergo no oportet multiplicare miracula & credibilia supra ratione nostra, fine euidēti & cogente necelsitate. Tertiò quia per istum modū melius sal uat apparentia, quia apparet in hoc facramento esse panis & uinu, gd sals uat assumptio & no conversio. uidemus enim alique nutriri exhostijs, si# cut ex uero pane,& putrefieri hostias, et eis deni& oia accidere, q̃ accidun**t** fubltatie panis, quare li ilta omnia possunt faluari, cu hoc no ueraciter cor pus Christisit in altari, & gd ille panis, qui ut dicit Beregarius, sideliu den tib.atterat, sit ueru corpus Christi, melius est isti modo adherere, co modo de conuersione, per que ista non faluant, sine multiplicatione miraculoru. Quarto, quia dicit Paulus, 1. Corinthioru 10. Panis que fragimus, nonne participatio corporis Dñi est: Quintò, quia ibi est Christus sacramentalis ter, ubi est uirtute sacraméti directé, sed directius sit Christus in altari per assumptione conversione, quia forma huius sacramenti, que efficit fignificando directius, efficit illud, quod magis proprie fignificat, & hoc estunio per assumptione, qua comunicantur idiomata, ita ut hoc sit illud, quod sonant uerba formalia, Hoc est, corpus meŭ non aŭt unio couersio 🛎 nis, quia per illam panis no est Christus, nec econuerso. sed panis fit Chris stus, uel couertitur in Christum. Sextò, quia ille modus de couersione est intricatus, & multas habet difficultates, hic autem est clarus & expeditus: Affuma

Assumptionem enim credimus iam per alium articulum, quæcunque aute tem sunt idem supposito limitata, ubicunca est unum, ibi est reliquum, sis cut ubicuce est musica sortis, ibi est eius albedo: dico autem limitata, quia si unum estet limitatum, & aliud illimitatum, ubi estet limitatum, ibi estet illimitatum, non tamen econuerfo. Sed pane assumpto, corpus Christi hu manum, & corpus panis effet unum supposito, & utrunque effet limitas tum.ergo, cu in altari ellet panis allumptus,ibi ellet per conlequens core pus Christi. Item medium est propinquius quam extremu, sed si Christus assumeret panem uel paneitatem, hoc faceret mediante sua corporeitate, quia indignius assumptibile est mediante digniori, secundum congruita» tem assumptionis. Igitur cum suppositum Christi assumens, esset in altae ri cum pane assumpto, multò magis ibi esset corpus Christi, quod esset medium assumptionis. Vltimo uidetur, quod nihilominus possint saluas ri authoritates sanctorum de conversione, tenendo assumptionem, cum enim esse differat ab essentia, unum potest assumi alio non assumpto, une de non sic est uerbum incarnatum, sicut inpaneatum, quia in illa assume prione preuenta fuit essentia assumpta, antequam haberet esse: unde nuns quam habuit esse aliud ab esse diuino sibi communicato, propter quod fuit assumptio sine conversione aliqua assumpti in assumens, & econverfo. Vnde Ecclesia dicit, non conversione divinitatis in carnem (nec supple econuerso)sed assumptione humanitatis in Deum, panis præexistens, has bet esse & essentiam, & assumptio ad humanitatem suppositi, consumit ipfum fublistere non per annihilationem, fed per affumptionem effentiæ substantialis, perficitur hoc mysteriu. & sic omnes authoritates de transsubstantiatione loquentes, & conversione, possunt referriad esse, & non ad essentiam et authoritates dicentes, quod post consecrationem non ma net panis sed fuit, uerum est secundum esse, quia remanet solum secudum essentiam. Ex quibus uidetur, quod ita veraciter potest esse sacramentalis ter in altari corpus Christi sine conversione per assumptionem paneitas tis, sicut modo ponitur communiter per conversionem, imò istoru trium terminorum assumptio, conversio, annihilatio, non potest intelligi bona distinctio, nisi præsupponendo modum opinionis istius, dicendo, quod illud assumitur, quod ante aliquod ab ipso præhabitum esse suppositabis le, ad nouum suppositi esse assumuntur, illud annihilatur, quod simplicis ter desinit esse.ita quod sua reproductio, esset creatio, & impertinens est omnino à dhoc, siue ponatur quod ei aliquid succedat, siue nihil succedat, quia hoc à re que desinit esse, est omnino extrinsecum. illud uerò conuerti tur, quod remanens secundum essentiam, amisso proprio esse suppositi, transit ad esse alterius suppositi, & uerè sit illud suppositum. & hæc est ues ra ratio conversionis, in qua duo intelliguntur in converso, quod scilicet remaneat per essentiam, & per hoc differt ab annihilato, & siat aliud per ra tionem

tionem suppositi, per quod differt à non converso. & dum sit aliud, ratio nem proprij suppositi dimittat, & per hoc differt ab assumpto. Tenendò autem communem modum conversionis, non convertit panis sed annis hilatur, & qui uolunt saluare, quòd sit conuersio, ita quòd no annihilatio, uidet potius uerbis quam re satisfacere: unde & multi de illa uia concesse runt, quòd sit annihilatio &c, Ad oppositum pro parte uera arguit, quòd o pinio ponens sacramentum Eucharistiæ de facto confici per assumptios nem paneitatis, sit in coueniens & irrationabilis. Primo aut arguit sic Dus, randus, quod ridiculum est, quod omni die assumat una natura, imò mula tæ à supposito divino, & omni die deponantur, quod esset, si substătia pa nis, in hoc facramento de nouo assumeret, quia quot sunt consecrationes. tot assumerentur, & quot fiunt assumptiones sacramenti, tot deponerens tur. sed hæc fortè ridiculositas, non demonstrat falsitaté suppositi. Secun= 'do arguitur, quia uidetur impolsibile, quòd talis assumptio fiat mediante aliquo creato, sicut ponit prædicta opinio, quia illud mediu, uel se habet in ratione efficientis talem assumptionem, uel in ratione terminatis, sed ni hil creatum potest se habere ad assumptione aliquo istorum modorum, er go &c. Minor probatur, Quod enim nihil creatum possit esset causa essis ciens talis assumptionis, patet, quia talis assumptio fit per hoc, cores amite tit fuum proprium & naturalem modum essendi & alienum induit. quod non uidetur posse facere, nisi author naturæ, qui solus naturas rerum insti tuit, sic solus eas mutare posse uidetur. Hocargumentum Durandi, fortè ostendit, quod illud creatu non potest esse causa efficiens principalis, per idem uidetur, quod nihil creatum potelt terminare ad talem assumptios nem, quia non potest tribui alicui naturæ, quod est supra naturam, & totum curlum naturæ.hoc autem est substetificare aliam naturam, quæ nata est in se subsistere, & hæc forte erronea opinio supra posita, crederet se eui tare per quædam supradicta. Non enim de facili semper falsum, de sua falæ sitate, per euidentes rationes conuincitur, ita est debile lumen nostri intel lectus, utpote eius, qui ultimus est in natura intellectuali. Præterea arquit sic Durandus, Quicquid sit de positione talis assumptionis, omnino tas men in conveniens est, quod fiat mediante corpore parte: nunquam enim corpus, ut accipitur, ut pars humanæ naturæ, ponendo unam forma tan= tum in homine, cum non potelt nominare solam materiam, sed necessario nominet compositum ex materia & formà dante esse corporeum, necels se est, ut corpus humanum dicat realiter totum & non partem, licet secuns dum rationem possit nominare partem, eo, quod anima dat omnes perses Ctiones, quas dant formæ interiores. & ideo si consideretur compositum ex materia & forma, quæ est anima, prout dat esse corporeum tantum, & comparetur ad idem compositum, prout per animam habet no solum es Te corporeum, sed sensum, & uitam, & rationem: sic corpus primo modo **fumitur** 

sumitur ut pars, & secundo modo ut totum. sed cum hæc differentia sit so≥ lum rationis, non est ad propositum eorum, cu dicant realem assumptios nem panis fieri mediante corpore parte. (differetia enim rationis, nihil facit ad differentiam realis assumptionis) quicquid aut sit de efficacia istius rationis contra ponentes unam formam, patet, quod contra no tenentes unam formam, non procedit. Item arguit sic. Deficit hæc positio, in hoc, quòd ponit quòd per talem allumptionem corpus Christi sumptu de uir gine, sit in hoc sacramento per communicationem idiomatu, quia unum prædicatur de altero, quia qua ratione corpus Christi esset in sacramento altaris per assumptionem substantiæ panis, eadem ratione sanguis esset in hoc sacramento, per assumptionem substantiæ uini, sed hoc non est ueru, ut probabitur, ergo &c. Assumptum probatur. quia si sanguis Christi es set in hoc sacramento per assumptionem substantiæ uini, sicut ponitur de corpore Christi per assumptionem substâtie panis, tunc oporteret, quòd sicut panis assumitur mediante corpore, quod pertinet ad unitatem sup= positi assumentis, sicuinum assumeretur mediante sanguine, pertinete ad unitate suppositi assumetis, modo constat, quòd sanguis Christi no pertinet ad identitatem suppositi Christi, cum sanguis nondum sit subsorma humana, sed sit humor, in uia ad conversionem, ut siat sub forma humana: ergo iplum non potelt assumi à supposito Christi mediante sanguine, nis si forte diceretur, quod in qualibet confectione huius sacramenti, esset as sumptio sanguinis Christi immediate, & mediate sanguine, assumptio uis ni,& sic omni die esset assumptio nouæ naturæ, scilicet sanguinis, abs 🕫 🛛 mni ordinead naturam panis assumptă, quod alij negant: & mediate ista esset assumptio uini.sed in hocforte, multi non solum non acceptarent ra tione Durandi, sed non minus eum reprehenderent, quàm supradictă opi nionem, scilicet de non assumptione, & non hypostatica unione sanguis nis Christi estusi in cruce, & exhibiti in facramento, ad suppositum filij: quia uidetur, quod secundum hoc, ille sanguis non fuisset sufficiens præs cium redemptionis humani generis, cum non esset unitus hypostatice diuinitati. Vnde sanctus Thomas 6. quolibet q. 6. sic dicit: Sanguis Christi in palsione effulus, humanum genus lanctificauit. lecundu illud Hebræo rum ultimo.lesus ut sanctificaret per sanguinem suum populu extra por= tam passus est. humanitas etiam Christi, uirtutem salutiferam habuit, ex uirtute uerbi sibi uniti: ut dicit Damascenus 3. lib. unde manifestum est, quod fanguis in passione effusus, qui maxime fuit salus, fuit diuinitati uni tus, & ideò oportuit, quòd in resurrectione iungeretur alijs humanitatis partibus &c.hæcille. Sequitur Durandus contra predictam positionem, quia corpus Christi est in altari, uel sacramento altaris per ueram existens tiam sum natura, & non propter solam communicationem idiomatum, sicut ponit hac opinio, quod patet: quia hoc semper refert idem numero

guod præcessit. Sed Christus instituendo hoc sacramentu dixit hæc wers ba Lucæ 22. Hoc est corpus meum, quod pro uobis tradet &c. Et hic cas lix in meo sanguine, qui pro uobis effundetur. Ergo illud ide corpus nus mero, quod postea fuit traditum Apostolis in sacramento ad edendum: sed corpus quod fuit traditum ad crucifigendum, non fuit de natura pas nis, sed fuit corpus pertinens ad naturam humanitatis: ergo corpus tradis tum Apostolis in sacramento altaris, fuit uere de natura humanitatis, & pari ratione in sacramento nostro, est corpus Christi pertinens ad eius hu manitatem, & non est ibi solum per communicationem idiomatum ex alsumptione paneitatis. Quod si quis dicat quod relatiuum refert idem se= cundum suppositum, non idem secundum naturam. & sic potest uerè dis ci demonstrato pane assumpto, hoc est corpus meu, quod pro uobis tras detur: quia idem est suppositu, habens paneitatem assumptam, & corpos reitatem postea traditam, & sicidem suppositum fuit prius demonstratu, & deinde traditu, licet secundum aliam & aliam naturam non ualet. quia cum dicitur, Hoc est corpus meum.corpus non potestibi teneri pro sups posito habete corporeitatem, sed potius pro natura habita, ut notat pro= nomen possessiuum, cui additur cu dicitur, Corpus meum: hoc est, quod habeo. sed forte hochaberet maiore efficaciam apud Gramaticos quam apud theologos. Viterius arguit sic, quòd dicta assumptio non sufficit ad hoc quod corpus Christi sit in altari, nece realiter, nece secundum commu nicationem idiomatum.no quidem realiter, quia assumptio duaru natus raru ab uno supposito no sufficit, ad hoc, quod ubi est una natura sit alia, quia si suppositum fili à principio assumpsisset humanitate, Petri in Ros ma, & Pauli in Iudæa, non propter hoc ubi esset Petrus, ibi esset Paulus & econuerfo:nisi quo ad suppositum, quod de utro e prædicatur, & de quo utrung prædicatur concretiue. Similiter dato, quod suppositu filij assum plerit humanitatem & paneitatem, non oportet, quod ubi est natura pas nis, ibi sit natura humanitatis, nece ratione suppositi posset dici, quòd ubi panis est, ibi est corpus Christi propter communicationem idiomatum, quia secundum illam opinionem, nomen suppositi, non recipit prædicas tionem panis assumpti nec corporis partes. Non enim uerum est, dicere secundum istos, Quod filius Dei sit panis uel corpus, quod est pars: ergo ratione communis suppositi, non potest unum de altero prædicari, ut sic dicatur, Vnum esse alteru, uel unum esse ubi est alterum: nec est simile de dente Æthiopis & eius albedine, quia albu dicitur dens, & dens dicit als bus. & ubi est unum est alteru, quia hoc est, per hoc, quòd sunt unum sube iecto, & per consequés indistincta subiecto & loco. Non sicautem potest dici de corpore humano & paneitate assumpta, & quicquid sit de hoc ars gumento, hoc est uerum, quod sicut non seguitur de necessitate, seguitur tamen de possibili &c. Petrus autem de palude sic arguit. Aut assumeret substantiam panis cum accidentibus, aut sine no sine, quia hoc est impos sibile, quia qd non est per se factibile, nec substentabile quacung uirtute, ut relatio uel aliquid huiulmodi non elt per le assumptibile Substantia au tem corporalis, sine quantitate fieri non potest, quia est suus terminus, & propria palsio magis quantitas siue figura. hoc aut multi negarent. Si aut cum accidentibus, tunc non esset in altari sacrametaliter, sed localiter, per quantitatem cum substantia assumpta in altari, nec inde mota, sicut locas liter fuit in utero, per quantitatem, cum humanitate ibi assumpta. Et forte hoc concludit, on non eo modo sacramentaliter quo dicunt Thomiste per conuersione, qui dicunt, conon est ibi per sua quantitate, sed quantitatem panis, quam si assumat cum pane, iam uidebitur, op sit ibi per quatitatem quæ sit sua.modus autem Thomistarum à multis non tenetur. Secudo ar guit Petrus, quod non potest intelligi de corpore qd est genus, sed solum de corpore quod est pars, quia genus no prædicatumpossessiuè de suo inferiori, sicut pars de toto. cum enim dico, humanitas mea, & manus mea, non autem animal meum, nechomo meus, de meipso. Hoc autem apparet de consecratione sanguinis qua dicitur, Hic est calix sanguinis mei.san guis autem non est æquiuocu ad genus & ad partem, sicut corpus, sed tan tum sumit pro parte. Dato ergo, quod corpus quel Christus, per assume ptionem effet ex ui sacramenti in altari, non tamén corpus Christi quod est pars, nisi tantum ex naturali concomitantia, quia per assumptionem non fieret unio in naturis, sed in persona tantum. Vnde per illam assume ptionem fieret, quod panis effet corpus quod est Christus, non autem cor pus Christi, sicut nec modo divinitas est humanitas, & de hocsatis dictu est supra scilicet de corpore parte, & de corpore quod est genus. Tertiò ar guit, quia sicut corpus hominis assumptum, non debuit corrupinec pu trefieri, nec in substantia nec in quantitate, sic nec debet corrumpi panis si assumeres: fortè aut, hæc'similitudo no currit de necessitate. Ad argumens ta pro parte opposita, respondetur ad authoritatem Damasceni, dicitur, Quod sicut constat, quod aqua baptismatis non assumitur in unitate sup positi diuini, nec gratia sancti spiritus unitur ei ita, ut faciant unum suppo fitum, fimiliter panis & uinum non affumuntur ad diuinum fuppolitum, neceis coniungit diuinitas in unitate suppositi, sed sicut aqua ibi assumi tur, ut materia sacramen permanes, sic panis & uinu ut materia transiens, quia materia facramenti conuertitur in corpus Christi: & per consequens dicitur, aliquo modo uniri diuinitati, non per assumptionem manente na tura panis aut uini, sed per transsuhstantiationem in humanitatem prius assumptam.patethoc, ex sequentibus, ubi dicitur sic, Quemadmoduna turaliter per comestionem, panis, & uinum, & aqua per totum, in corpus & sanguinem comedentis & bibentis transmutantur, & non sit aliud core pus quam prius, ita & propolitionis panis & uinu & aqua per mutatios nem,&

nem,& aduentum spiritus sancti, super naturaliter transit in corpus Do mini & languinem, & ideo non funt duo, sed unum & idem. Ex quib.ui= detur, quod non est intentio Damasceni, per substantiam panis & uinum remaneant & assumantur à divino supposito, sed transeunt in corpus & sanguinem Christi, & sic uniuntur divinitati. Instant autem illi, quaretes, Quomodo unitur quod annihilatur, id est, uerè in se desinit esse. & instant de illa similitudine carbonis, in qua dicitur, Quod sicut carbo lignum sim plex non est, sed unitum igni, ita panis communionis non est simplex pas nis, sed unitus divinitati. Et dicitur quod carbo & ignis, non sunt suppos sito idem, unum tamen, cum sua corruptione transitin aliud, sic panis cos munionis, non est cum divinitate unum supposito, sed sua desitione trassit in corpus Christi, quod est unitum diuinitati. Sed contra, quia tunc panis communionis assimilaretur igni, in quem uidelicet transiuit carbo per sui corruptionem, & non ipsi carboni, in quo cum ipsius naturæ ligneæ saluatione, simul inuenitur natura ignis. Quare responsionem, & forte est hæc quod similitudo non currit quo ad omnia, & forte fuisset melius, & Damascenus non posuisset illam similitudinem, & cum dicit idem Dama scenus. Quod Deus coniugauit diuinitatem pani. dicendu est, quod non per assumptionem, licet sicut cibus coniungitur cibato, quia conuertitur in ipfum.Accipiatur autem inter hanc conuerfionem, & illam , illa fimili= tudo, quæ ibi potest cadere.S. Thomas in 4.lib.11.di.q.1.dicit, quòd üer= bum Damasceni intelligendum est quantum ad species, quibus corpus Christi divinitati unitum, modo inestabili coniungitur . hæcille . & postquam modus iste est inestabilis non oportet ulterius quærere de ipso. In tertia aut parte summæ, q.5. dicit: Deus coniugauit divinitatem suam, id est, divinam virtutem pani & vino, non ut remaneant in hoc sacramento, fed ut inde faciant corpus & sanguinem suum. Ad authoritatem Apostos li dicitur, quòd illa loquutio est figuratiua, tam ex parte subiecti, quàm ex parte predicati.nam panis ex parte subjecti, supponit prò sacramento sen sibili, scilicet speciebus panis, corpus autem Christi, etiam sumitur figuratiue. Vnde secudum glossam, per illam locutione non dat intelligi, & sub stătia panis aut species panis, sit uere & realiter Christus, aut corpus Chri sti, nec quòd corpus Christi prædicetur in recto de substatia panis, aut de specie panis, sed est sensus, panis quem frangimus in sacrameto, id est, pars ticipatio panis fracti in altari, participatio corporis diuini est, id est, facit nos unum esse cum Christo. Meminerint autem Magistri, qui mea dams nabant, quòd si uerba Damasceni & Pauli in ista materia acciperentur, ut prima facie & superficialiter sonare uidetur, multis possent facere sensum in fide erroneum.cum autem dicitur, quòd ad hanc politionem de alluma ptione, minores sequuntur difficultates, dicendum, quod in his quæ sunt fidei, non semper eligendum illud ad quod pauciores sequuntur difficultates,

tates, sed id quod est magis consonum traditionib. Apostolicis et dogma ti Ecclesiastico, etiam si plures difficultates occurrant. Oportet enim intel lectum captiuare, in obsequium fidei, & traditionibus patrum, obedien= ti se humilitate committere, ut bené & religiosissime dicit etiam Plato in Timæo.Item dicet aliquis,quòd licet illa assumptio magis saluaret appa = . rentiam ad sensum, tamen conuersio magis saluat apparentiam ad intelles Chum, id est, uerba Euangelii, quæ melius est saluare, quia no possunt men tiri, sicut sensus possunt decipi. Sed contrà arguitur adhuc pro parte ops posita, quia si hoc non sit per assumptionem, ita quod includatur in arti= culo incarnationis, eadem enim effet credulitas, oportuit de ista conuera sione esse specialem articulum, qui tamen non est in symbolo. Dicunt qui dă, sicut Petrus de Palude, quòd articulus de Eucharistin forte est specias lis, sub illo uerbo, sanctorum comunionem &c. Sanctus Thom. in secuns da secundædicit, quòd in sacramento Eucharistiæduo possunt consides rari, unum scilicet quod est sacramentum, & hoc habet eandem rationem, cum alijs effectibus gratiæ sanctificantis. Aliud est co miraculose ibi corpus Christi continetur, & sic concluditur sub articulo de omnipotentia, sicut & omnia alia miracula, quæ omnipotentiæ attribuuntur. In 3. aut sen tentiarum dicit, Quod fides de corpore Christi, & de omnibus sacramens tis, & clauibus, & omnib. huiulmodi, includitur in articulo, qui est de esfectu gratiz, qui est Sanctam ecclesiam catholicam &c. Ad confessionem Berengarij dicedum est, sicut dicit ibi glosa. Quòd nisi sanè intelligas uer bà Berengarif, in maiorem incides erroré, quàm ipfe habuit, dicit ergo Pe trus de Palude, Quod cum dicitur corpus Christi fragitur, exponendum est:id est, manet sub speciebus quæ franguntur, quamdiù manet in quans tacung parte. Subdit autem Petrus hæc uerba. Sic ergo dico, quòd Deus posset assumere panem & uinum, sicut posset conuertere, & quòd posset uerba instituere, ad quorum prolationem sequeretur assumptio, sicut nuc ad horum prolationem sequitur conversio, non tamen dedit hanc virtus tem istis uerbis, nec posset saluari sensus modernorum, si fieret assumptio & non conuersio: hæcille. Quæ uerba efficacissima sunt pro ueritate con clusionis mex, qux tota est de possibili, no de sic esse &c. Ad id quod quo tiescunce sunt duo, idem supposito simitata, ubicuce est unum, ibi est relie quum dicitur, quòd ratio tenet solum in his, quæ sunt in loco per accides, fecus autem est de his, quæ funt in loco per fe. Cum autem dicitur, quòd ista, uidelicet panis est corpus Christi: corpus Christi est panis: non pole funt uerificari, nisi panis maneret, dicendum, quòd exponedum est, id est, ubi erat panis, ibi sit corpus Christi. & hæc sufficiat disputasse, de hac quæ stione.ex quibus omnibus illa teneo, quæ funt consona supra explicatæ declarationi conclusionis mez, quz autem dissona, censeo abijcienda & reprobanda,

IOAN-

## Apologia.

Origenis disputatio.

Ationabilius est credere Origenem esse saluum, quam credere is plum esse damnatum. Dixeruntisti Magistri, quod hec conclusio est temeraria & reprehendenda, & hæresim sapiens, & contra des terminationem uninersalis Ecclesiæ. ergo autem ut de eis modestius los quar, uolo ostendere suum iudicium non esse rectum: & quod hæc conclusio non est contra determinationem Ecclesie, & quod plus est, o quan do etiam quæcunque ipli contrà me afterunt essent uera, adhucnon pos test dici, quod hæc conclusio sit hæretica uel hæresim sapiat.erunt aut pro pleniori huius materiæ declaratione, septem articuli. In primo uidebitur, an Origenes unquam hæreticam aliquam de rebus fidei opinionem, scris pserit & crediderit; in secundo, dato quòd scripfetit; an dogmatice, uel ad hæsiue, uel inquisitiue tantum scripserittin tertio, dato quod adhæsiue, an taliter adhæssue, quod illa scribedo mortaliter peccauerit, & hæreticus di ci possitiin quarto, dato quod scripserit, & taliter scripserit, quod scribena do errauerit, an pro talibus unquam pœnituerit; in quintò, dato quòd de eius nec pœnitentia, nec impœnitentia constet, an sit rationabilius ipsum credere esse damnatum an saluum?in sexto, quid ex dictis decretorum, iu dicandum sit, Ecclesiam determinasse de Origene; in septimo, quantu ob liget in ista materia, crudelitaté nostram determinatio Ecclesie; In materia primi articuli, amara fuit inter Ruffinum & Hieronymum contentio, quis bus (ut dicit Augustinus, qui ortam inter eos dissensione deplorat) de des rat Deus, ut coniunctissimi & familiarissimi, mella scripturarum sanctas rum pariter lamberent. Opinatur Ruffinus hæretica dogmata, quæ in lie Bris Origenis inueniuntur, ab hereticis falsa fuisse inserta, qui illius de pra werunt libros, & ex Origenis mente non esse. Hieronymus contra sentit. Sed uideamus, quid utracs opinio habet probabilitatis, & apparebit for a tè, quod salua side & plenaria satisfactione eorum omnium, que de necesa sitate salutis tenemur credere, adhuc libere & probabiliter potest credi, co principales illæ hæreses, ex quibus peccatum conuincit Origenis, & cons se quenter damnatio, non fuerint ex Origenis mente, sed ei falso à persidis hæreticis illius libros deprauantibus impolitæ. Est autem pro hac parte, primo authoritas Pamphili martyris, cuiuslibet fertur in defensione Oria genis, in quo gloriolissimus Martyr, ex uerbis ipsius Origenis, ex eius lie bris ibi recitatis, ostendit ipsum Catholice sensisse, in his in quibus hæres ticus acculatur. Hieronymus autem hunc librum negas esse Pamphili, in apologia sua ad Occeanum & Paminachium responsiva, sicinquit. Si ab inimicis Origenis libros eius dicins elle uiolatos, utinfamaretur, quas re mihi non liceat dicere, de amicis eius & sectatoribus compositum ess se, sub nomine Pamphili uolumen, quod illum testimonio Martyris, ab infamia uendicaret. Ex quib. uerbis uidetur, quasi satis notari posse, co Hieronymus utrug ponat probabile, innuens sicut conuinci non potest Ruffinus, gilli libri no fuerint corrupti, ita nec iple potett conuinci, quòd ille liber sit Pamphili: & infra subdit Hieronymus. Exipsum nome Apologetici ostendit exculatione, no enim defendit, nisi quod in crimine est. Sed diceret fortè quis ergo & cũ hunciplum tractatu, in quo hæc scribit Hieronymus Apologiæ titulo notet, in quo defendit le, co Origenis dos ctrină, non dogma sit sequutus, pariter se ostendit reu esse criminis, postquã non defenditur, nisi quod est in crimine: et sic nemo iustè poterit excu sari, si excusatio semper iustă prassupponit accusationem. Seduideamus, tunc quib. cõiecturis moueatur Hieronymus, ad credendu librum nõ ele se Pamphili.primum quod mouet Hieronymu est, quod eadem leguntur in primo libro Eusebnillorusex, quæ scripsit pro Origene: secundum est, quod iple Eulebius Gribens uita Pamphili, dixit iplum nihil proprij opes ris scripsisse sice enim dicit Hieronymus in primo libro contra Rustinum ad Pāmachium & Marcellu. Sex libros Eulebius Celarienlis Epilcopus, Arrianæ quondam lignifer factionis, pro Origene scripsit, latissimum & elaboratu opus, & multis testimonijs approbauit Origenē iuxta se catho licum, id est, iuxta nos Arrianu esse. horum tu primu librum uertis sub no mine martyris & infra. Si iste Pamphili liber est, de sex libris, quis erit pris mus Eulebij: & infra. Item Eulebius amator, & præco, & contubernalis Pamphili, tres libros scripsit elegantissimos, uita Pamphili continetes, in quoru tertio sic dicit de Pamphilo: Et ipse quidem proprij operis nihil os mnino scripsit, exceptis epistolis, quas ad amicos forte mittebat. In tantu se humanitate deiecerat desensor Origenis. & laudator Pamphili dicit, Pamphilū nihil omninò, nec proprij quicquã condidisse sermonis & hoc dixitia Pamphilo martyrio coronato, nehabeas suffugiu, post editos ab Eulebio libros, hoc Pamphilum scripsisse. & infra. Quid facient epistolæ Theophili episcopi: quid pape Anastasi in toto orbe hereticu prosequen tes: cu liber tuus, sub nomine Pamphili editus, pugnet cotra epistolas eos rum: Et in secudo libro sic scribit Hieronymus. Cum ante annos ferme de cem, Dexter amicus meus, qui præfectura administrauit prætorij, me ros gasset ut authoru nostræ religionis ei indice texerem, inter cæteros tracta tores polui, & hundlibru à Pamphilo editum, ita putans esse, ut à te et tuis discipulis fuerat diuulgatum: sed cum ipse dicat Eusebius, Pamphilum ni hil scripsisse, exceptis epistolis &c. Et primus liber, sex uoluminum Euses bij,eadem & ijsdem uerbis contineat, quæ sub nomine Pamphili à te sicta funt, perspicuum est te, idcircò librum hunc disseminare uoluisse, ut sub persona martyris, hæresim produčerės, čū & de ipso, que Pamphili simus las,multa peruerteris,& aliter in Græco , & aliter in Latino lit. In Apolôs gia autem ad Oceanu & Pammachium responsiua, in qua ostendis se dos **ctrinam** 

Arinam Origenis, & non dogma sectatu, sic inquit, de eodem libro Pama phili loquens. Videtur uel Didymi, uel cuiuslibet alterius fuisse opuscus lum, si cõcedamus ex superfluo, ut Pamphili sit, sed nec dum martyris, ans te enim scripsit, quàm martyriù perpetrauit. Et quomodo, inquies, Marty rio dignus fuit,fcilicet ut martyrio deleret errorē.hec Hieronymus ad uer bū diuerlis in locis, prout allegatum est, de isto libro Pamphili. Ruffinus aut coprobans librum Pamphili martyris esse, & ad Origenis facere defensione, in secundo libro inuectiuo coma Hieronymu, postqua dixit, sic rde glibet opere faciliter dici polle, quòd eius non sit authoris, cui asscribis tur, sic deinde inquit. Sed ponamus, con non sit martyris libellus iste, sed cu iuscuœ unius de Ecclesia, nunquid suis uerbis usus est, quisquis ille est scri ptor, ut meritis cedendu uideatur authoris. De ipsis Origenis uoluminis bus, ponit exempla. & quid de singulis sentiat, no suis desensoris uerbis, fed eius ipsius, qui accusatur, ostédit & ideo superflua est de authore que 🗸 stio, ubi defensio talis est, que assertore non egeat, hæc Ruffinus. Ad ea au tem quæ dicit Hieronymus responderet sorte aliquis sic pro Russino, pri mo cũ dicit Eulebium lex libros scripsisse, in quibus Origene probat Ara rianum, & horum primum conuerfum à Ruffino sub nomine Pamphili. Quomodo hoc potest stare, quòd liber Pamphili sit primus Eusebij, cum diuersa omninò & pugnatia intendant in illis libris: nam Eusebius per te ô Hieronyme, suis libris conatur probare, Origenem esse Arrianum.in libro aut Pamphili, nihil aliud agitur, quam ut probetur, Origenem Arrianum no fuille, led quæcunos hærelim Arrij confirmantia in eius libris, ins ueniuntur ab ipsis Arrianis qualis & Eusebius fuit, & multi alij, fuisse ine scrta. Diuersus ergo omninò sit liber iste ab illo necesse est, qui diuersam penitus,imò contrarià agit caulam:nec sufficit, si quis dicatilla, que ad Ar rianã spectabant hæresim, de libro Eusebij fuisse comutata. Nam & quod pertinet ad alias hæreles, no potest dicere Hieronymus, Eulebium ostens disse, in illis corruptos esse libros Origenis, quia ipsemet in secundo libro contra Ruftinum, dicit, quòd preter id, quod attinet ad filium & spiritum sanctum, in alijs dogmatibus Eusebius & Didymus apertissime in Orige nis fectam concedunt. Quare non benè potett intelligi, quomodo eadem quæ in libro Pamphili leguntur, legi poterant in primo Eusebij, nisi fortè aliqua communia de Origene, & ad articulum huius coclusionis, de quo agitur non pertinentia, nec uidetur adeò mirandum, ut miratur Hieronys mus similia aliqua scripsisse Pamphilu & Eusebiu, qui ut ipse dicit Hieros nymus, fuerant contubernales, quæ potuit Eusebius, uel apud Pamphis lum lecta, in suis etiam libris retulisse, uel ut sit quotidie, similis mentis motu, per se inuenisse & excogitasse. Et hæc de primo Eusebij. Quod aus tem dicit Hieronymus scribere Eusebium in uita Pamphili, quòd pros pter humilitatem iple proprij operis, nihil scripsit, exceptis epistolis: & Suba

& subdit quod Eusebius defensor Origenis & laudator Pamphili hoc di cit.forte responderet Russinus, hoc non multum contra le sacere, primò, quia & ille tractatulus Pamphili, ad epistolæpotius breuitatem, quàm ad iustilibri magnitudinem declinat. secundò, quia illa breuis pro Origene Apologia, non recte fortasse dici potest opus proprium, cu ibi nihil dos gmatizet Pamphilus, imò nec quæstio ibi de re, in universum tractet alis qua, sed de particulari tantum homine, id est, de Origene breuiter agatur, fuerint libri eius corrupti nécne, quod scribere non est proprij operis alis quid condere, nec est ex sua humilitate dogmatista, uel authoris nomé de uitante, se subleuare. Tertiò possibile est, p & ad notitià Eusebij iste liber non peruenerit, tum ob libri exiguitate, tu ob authoris, qua iple aftert hus militatem, & nihil magnum scribentis, & tenuia etiä illa & minutula quæ scripsit occultatis, potius quam ostentantis. Quarto dicit Russinus, pos sibile est etiam, quòd Eusebius ut Arrianæ persidiæ desensor, librum mar tyris, qui sua secta Origenis testimonio priuabat, no occultare modo uos luerit, led hac etiã obliqua lua teltatione agere, ut non esse Pamphili à pos steris crederetur.quare quòd Hieronymus, quasi ad corroborandum ras tionem suam dicit, Defensor Origenis, dicit Pamphilum nihil scripsisse &c.potius contra iplum est quam pro iplo, quia ex quo Eulebius Origes nem non ut Catholicum, sed ut Arrianum defendebat, merito in hoc sicut dixi, potuit esse suspectus. Sed quid oportet in his laborare, aut quodo os mnino potest Hicronymus ex Eusebij testimonio probare, illam pro Ori gene Apologiam non esse Pamphili, cum ipse Eusebius in libro sexto his storiæ ecclesiasticæ dicat, à sancto Pamphilo martyre scriptam esse Apos logiam pro Origene. Cùm autem subdit Hieronymus. Quid facient epis stole Theophili episcopi: quid papæ Anastasi &c. diceret forte Ruffinus, non pugnare libru Pamphili contra primariam illoru intentionem, fuisse enim illoru propolitu, hereles illas pelsimas, & uenenata dogmata cuiule cunq essent, extirpare de mundo, quia hoc ad sidem spectabat, ad religios nis confirmationem & stabilimentum Ecclesia. Origenis autem illa esse, ut credebatur à multis, aut no esse, parum curaturos fuisse religiosissimos pontifices. Quinimo optabile forte illis & acceptissimum suisse sururu, si certis & ualidis probari potuisset argumentis, hæreticas illas opinios nes non fuisse ab Origene creditas, quia pro side hoc faceret, non contra fidem, contra hareticos, & non pro hareticis, qui non parum tanti uiri, & à Catholicis tantum laudati testimonio innitebantur, & errorem suum illius authoritate defendebant. Quapropter pugnaturum Pamphili lis brum contra illas epistolas, si in illo hæreses, quas illi accusabant excusas rentur.non autem, si id totis in eo agitur uiribus, ut illarum assertores tam bono patrono priuentur, quem si illa prosequuntur epistola, certum est, quòd non nisi, ut illarum creditum opinionu hæresiarcham prosequint.

Ad ea aut quæ in secundo libro affert Hieronymus sic fortalle respondes retur.Primò, cum dicit, se etiam aliquando credidisse, & ita scripsisse illum esse Pamphililibru, priusqua apud Eusebium legisset, Pamphilum nihilo scripsisse & cætera. Ex hoc suo dicto, forte sic contra eum argumētaretur Ruffinus.Si lectum ô Hieronyme Pamphili libru, Pamphili esse aliquans do & credidisti & scripsisti, dic quæso, quæ in eo legebas mendaciane, & hæreles, auchærelum fauores elle cognoscebas: an potius uera uel uerisia milia, & catholicam fidem nihil lædēria; si falsa & hæretica, quo pacto ads duci poteras, ut crederes authoré libri esse catholicu Martyrem, de cusus testimonio & dictis, nihil sinistrè sine flagitio suspicari quis posset : Si uea rò & catholica, & denique Christiano martyre digna, cur nunc ipsa dams nas & commentitia dicis; & ad introducedas hæreles disseminata; & bres uiter, cur indigna martyre nunc iudicas ? quæ tunc martyre digna iudicas sti:cum eadem sint, quæ nunc legis, & quæ tunc legebas, quasi dicamus, ipsum authoris titulum secludentes, ipsa, quæibi in defensionem Origes nis dicuntur, secundum se consideremus. si mala sunt, cur tunc sancti mara tyris esse iudicastissi bona, cur etiam nunc cuiuscunce sint, pro bonis non acceptantur: Præterea quomodo potes ô Hieronyme dicere, ad introdus cendas hæreses, me librum disseminasse : cum in eo libro, nihil aliud agas tur(ut supra etiam dictum est)nisi ut hæretici, Origenis testimonio, se cor roborare non possint, quod ad euellendam facit, non ad disseminandam hæresim. Præterea non solum Latinus inuenitur iste liber, sed Græcus. ego Rustinus Latinum seci ex Græco transferendo, Græcum quis edidit si non Pamphilus; non ego utios Rustinus secundum te, qui me de inscitia arguis Græcaruliterarum, librum tam Græce & tam facunde scribere potui, ut Eufebij stylum æquaret. si alius proferatur ille respondet Hieros nymus quod Dydimi est, uel alicuius alterius:instabat Ruffinus. Quis quis sit, ille alius iam, non ego Russinus, sed alter huius criminis reus tes nebitur, & si Didymus est mêdax secundum te, & deceptor est Didymus præceptor tuus ô Hieronyme, quem tu & propheta uidentem, & oculum habentem [pon[g,de cantico canticorum,& Apoltolicum uirum in tuis li bris nominasti, mendax, inquă, ipse, qui ipsum Græcu edendo falso Pame philo adscripsit, non ego, qui inuentum Græcum titulo Pamphili, sub eiusdem authoris titulo, transferendo communicaus Latinis. nec mirum tibi elle debet, quòd ego Didymo in hac re crediderim, cui tu in scriptura rum explanatione credidisti. Quod autem dicit, quod aliter in Latino sit, aliter sit in Graco. Diceret Ruffinus, Cur locos non profers ô Hieronys me male interpretatos, an ideò ne me à culpa asserere possim, sicut & tu, cum Augustinus ad te scribat quædam, de tua ex Hebræo interpretatios ne damnari, & locos non ponit, dicis ideo factum, ne te possis defendes re, & ueritatem tuæ interpretationis comprobare. Quare quod tibi; dis ceret Ruffinus, licuit de Augustino, liceat et mihi quoque de te ô Hierony me suspicari. Hæc sunt dicta de dissentione Hieronymi & Ruffini, de li= bro Pamphili, in qua ego sicut & in alijs omnibus, Hieronymi iudicium, iudicio Ruffini semper antepono. Secudum quod ad possibilitate huius aftertur, quod Origenis libri fint corrupti, hoc est, quod hoc similiter ui= demus accidisse multis alijs libris Catholicorum doctoru.nam Clemens Apostoloru discipulus, qui Romanæ ecclesiæ post Apostolos episcopus & martyr fuit, libros edidit, qui appellantur Recognitio, in quibus cu ex persona Petri, doctrina quasi uere Apostolica exponatur, in aliquibus ita Eunomij dogma inferitur, ut nullus alius quàm iple Eunomius disputas re credatur, filium Dei creatum de nihilo dicens. Item in Clementis Alez xandrinæ ecclesiæ presbyteri, uiri catholici, inuenitur scriptū Dei filium esse creatum. & in Dionysij Alexandrinæ urbis episcopi quatuor libris, ubi cotra Sabellum disputat, est Arriani dogmatis comprobatio. Et quid oportet Apostolicos proferre uiros: cum sciamus ipsa Euangelia, & ipsorum Apostolorum dicta, ab hæreticis sepe fuisse deprauata, ut maximè ex libro Tertulliani contra Marcionem cuilibet costare potest quod ergo il lorum contigit libris, cur non & Origenis libris potuit contigisse: & o. mnino in simili causa, cur per omnia similis non acceptat excusatio ? quæ ideò etiam de Origenis libris uidetur magis acceptanda,quòd ipfemet ui uens adhuc, de hocin suis epistolis, ut infra patebit conquæritur, corrums pi,scilicet & deprauari ab hæreticis libros suos. Quod si hocpro impossi bili habet Hieronymus, illud afteres, quòd sic quicquid in libris omnium reperitur, ab alijs dici possit esse corruptum, & quod difficilè est omnia exemplaria posse uitiari: nescio quo pacto ipse respondere poterit, Eunos mianis comprobantibus, dogma suum testimonio Clementis Apostolos rum discipuli, in quibus inuenitur expresse scriptum, filium Dei esse creas tum. Nam si ipse ad hæc recurrerit, corruptos libros Clementis, ab ipsis hæreticis, ipsius Hieronymi uerbis hoc arguent esse impossibile, illa & is psi dicentes sic, scilicet quicquid reperitur in libris omnium, ab alijs corru ptu dici posse: & impossibile esse omnia exemplaria esse corrupta. quare forte cauendum est, ne dum hæreticum omnino facere uolumus Origes nem, hereticos Apoltolos, hereticos & Apoltolorum discipulos esse facia mus.nam cum nihil minus detestandæ & execrandæ hæreses,non minus impia dogmata, in illorum inueniantur libris, quam in libris Origenis, non uideo, cur non uel similiter accusentur, uel excusentur similiter. Hies ronymus autem de libris Clementis & aliorum corruptione, his uerbis respondet. Et quomodo, inquies, in libris eorum uitiosa nonnulla sunt, si me causas uitiorum nescire respondero, non statim illos hæreticos iudis cabo, fieri enim potest, ut uel simpliciter errauerint, uel alio sensu scripses Mnt, uel à librarijs imperitis, eorum paulatim scripta corrupta sint, uel ind nocenter

nocenter quædam, & minus caute loquuti sint, & quæ no possint peruer forum hominum calumniam declinare. Huic autem Hieronymi respons sioni, sic forte responderet Russinus: sic, ut non propterea, quod in eorum libris uitiofa nonnulla funt, etiam fi caufas uitiorum nefcias, no ftatim uis illos hæreticos iudicare, cur ùilis aliquibus in Origenis libro uitiolis, qui bus etiam alibi iplum legis contradicentem Origenem, statim hæreticum iudicas? que est causa dissimilitudinis maxime cum & in Origene eam ingenfi sublimitatem, eum fidei zelum, tale ac tantum scripturaru studium, & tu noueris fuisse, & scripseris & prædicaueris, ut non immeritò in cos dicibus undecucp pòtius, quam in mente eius uitium fuisse suspicari possis:Præterea sicut sieri potuit, secudum te, ut illi uel simpliciter errauering uel alio sensu scripserint, uel innocenter & minus cautè loquuti sint: cur non fieri potuit similiter ut Origenes uel simpliciter errauerit, uel aliò sen su scripserit (ut contendit Didymus) uel innocenter & minus caute los quutus sit quædam, quæ non possunt peruersoru hominum calumniam declinare: Et sicut à librarijs imperitis dicis, potuisse illorum scripta cors rumpi, cur non similiter uel ab imperitis librarijs, uel à perfidis hæreticis scripta Origenis potuerunt corrupi omninò dissimilitudinis causa non apparer Refert etiam Ruffinus, quod liber Hilarij confessoris, post Aris minensem synodum, fuit falsatus ab hæreticis, & quod ob hanc causam; cum in concilio episcoporum ei quæstio moueretur, proferri libru de dos mo sua iussit, qui nesciente se, in scriniis suis hæreticus tenebatur. & dicit, quod cum prolatus fuisset, & ab omnibus hæreticus iudicatus author lis bri, Hilarius excommunicatus discesserit de concilio.hoc esse falsum & fis Aum in calumniam Hilarij dicit Hieronymus, nihil aliud afferens. sed ues rum fuerit necne, non bene scire potest, nec multum ad Origenis attinet defensionem, hoc est ueru, quòd Ruffinus hoc de Hilario recitaturus, hæc uerba præfatur. Et ne quid aperte credulitati desit, res adhuc quæ sunt me moriæ nostræ retexam, quo testimonij ueritas neminem lateat quare uel ueru fuit, uel magna fuit Ruffini impudentia, in re tam recetis memoria, apertum mendacium et nouam texere fabellam. led liue uerum lit, liue fals fum,non uidetur in Hilarij calumniam uel fictum uel recitatum, quia po≠ tiùs illos, qui Hilari librum deprauauerant, quani ipsum Hilarium calus mniatur, quem innocentem hærelis fuille, & iniultè excommunicatum, & subdole deceptum attestatur. Post hæc recitat Rustinus, quod Tertulliani liber, cuius est títulus de Trinitate, sub nomine Cypriani martyris, Cons Rantinopoli à Macedonianæ partis hereticis legebatur. Hieronymus dia cit quod necliber est Tertulliani, nec dicitur Cypriani, sed Nouatiani: neuter eoru aliud pro se affert nisi quòd Hieronymus dicit, quòd authos ris elegnium, styli proprietatem demonstrat. Quanquam & in multis sæ pe est deprehendere, similem styli faciem & tenorem: sed hæc nihil ad Ori genemi

genem.Ipse autem Russinus hocide ostendit accidisse Hieronymo, quod &libris Origenis, refert em, quòd à Damasco Romana urbis episcopo, ei traditæ fuissent Ecclesiasticæ epistole dictandæ, Appollinaristæ, Athas nasij librum, ubi dominicus homo scriptum erat, ad legedum acceptum, ita corruperut, ut in libro id quod eralerat, rurlus fcriberet, lcilicet ut non ab illis falfatum, fed à Hieronymo additum putaretur. & aduerté, & Hies ronymus in hac parte Ruffino respondes cu dicat, Mihi mea ingeritur fas bella.uerumtamen fuisse non negat, sed in fine sic dicit. Fieri potest Ruffi= ne, ut etiam si à me uerum audisti, alius qui huius rei ignarus est, dicat ad te, esse compositu & sictum. Tertium, quòd uerisimile facit, libros Orige= nis fuisse corruptos est, quod de hocipse uiuens coquestus est, extat enim in libro quarto Origenis, epistola eius ad ossam caros suos in Alexã dria, in qua conqueritur his uerbis: Sed nihil mirū mihi uidetur, si adulteret do Arina mea ab inimicis, & tali adulterio corrumpatur, quali adulterio corrupta est epistola Pauli apostoli, quidă enim sub nomine Pauli falsam, epi stolam conscripserunt, ut conturbarent Thessalonicemes, quasi instaret dies Domini,& seducerent eos, propter hãc ergo epistolã, in secunda epi stola, quã ad Thessalonicenses scribit, hac dixit. Rogamus autem uos fra tres, per aduentum Domini nostri lesu Christi, & nostræ congregationis in iplum, ut no cito moueamini à lenlu ueltro, neœ terreamini, neœ pet lp i ritum, nece per uerbu, nece per epistolam, tanqua per nos missam, quali in stet dies Domini.nemo uos seducat ullo modo. Talia ergo quæda, uideo accidere nobis. Nã quidam author Hæreleos, cu lub prælentia multoru, habita fuillet disputatio nostra, accipies scripta ab his qui descripterat cos dicē, quæ uoluit addidit, & quæ uoluit abstulit, & que ei uisum est permu tauit,& circumfert tanci nomine nostro, insultans & ostendens ea, quæi= plecolcriplit, pro quibus indignates fratres, qui in Palestina sunt, miserut ad me Athenas homine, qui acciperet à me ipfa autentica exeplaria, quod ne relectu quidem, uel recessitu à me antea fuerat, sed ita neglectu iacebat, ut uix inueniri potuerit.misi tamen, & sub Deo teste loquor, quonia cum conuenissem illum ipsum, qui adultarauerat libru, Quare hoc fecisset: ues lut satisfaciens mihi respondit, quoniam magis ornare uolui disputatios nem atos purgare iplam. Videte quali purgatione disputatione nostram purgauit, tali nempe quali purgatione Marcion purgauit Euangelia, uel Apostolum, uel qualis successor eius post eu Appelles. nam sicut illi subs uerterunt scripturarum ueritatem, sic iste sublatis quæ uere dicta sunt, ob nostri criminatione inseruit quæ falfa sunt. Hæcad uerbum in Origenis epistola leguntur, quod si vivente ipso no dubitabant heretici eius libros corrumpere, quantò magis crededum est, hoc ipsos ausos fuisse, post eius. mortem. Conqueritur autem & de alio quodam hæretico in Ephelo, qui conferebat multa falsa tanquam sua, & extat etiam in alia eius epistola, de ſuo≥

de suorum librorum fassitate quærimonia. Quartum, quod eiusde rei mas ximè fidem facit quòd fcilicet hæretica illa Origenis non fint fed ab hære ricis inferta est, quod de illis eildem inuenitur alibi Origenes piè & catho licè determinare: ex quo, si illa hæretica Origenis sunt, sibijpsi cotradicet. locos auté ubi catholice agit de illis, plurimos est uidere in apologia Pam phili, & hoc est quod dicit Ruffinus, quod non est curandum de nomine authoris illius libri, quoniam illa defensio, cuiuscuque sit, per se ualida est, cum ex uerbis & dictis proprijs ipsius Origenis, de cius catholico & ora thodoxo dogmate fidem faciat. & per hoc etiam uidetur fatisfieri cuidam dicto Hieronymi contra Ruffinum. Nam cum Ruffinus hocidem dices ret, piè scilicet & catholicè de illis, alibi ab Origene determinatu, sic inquit contra eum. Vbi est illa fiducia, qua inflatis buccis, creberrimè persona. bas, te quæ in alijs libris Origenis legeras emēdasse, in libris Persarchon: & non aliena, sed sua reddidisse suis: de tanta librorum sylua, fruticem ac furculum proferre non potes, responderet enim forte Ruffinus, non opor tere se de ea sylua surculos proferre, de qua iam Pamphilus multas protu leratintegras arbores. locos enim illos copiolissime recitat Pamphilus, et illo iam præsupposito, hocagit Russinus in libello suo, quem Pamphili lie bro superaddit ut ostendat unde hoc prouenerit, quod in libris Origenis contradictoria inueniantur, alsignatos illam caulam de fallatione per hæ reticos. Quintum, quod & multum facit ad asserendum hoc, quod hæs reles illænon sunt de mente Origenis, est quod ex testimonio multorum, quibus meritò tenemur fidem adhibere, habemus Origenem in principa libus opinionibus, in quibus errasse dicitur, catholice sensisse. Duo enim sunt principales hæreses, quæ Origeni obijciuntur. Prima est, de Trinitae Re, quod male scilicet de Filio, & peius de Spiritu sancto senserit. Secunda æst, de salute Diaboli: quod scilicet pæna eius, & infernale suppliciu, non -sit eterna fututum, sed ab eo sit aliquando liberandus. Ex qua uident mul tæaliæ dependeré eidem affcriptæ. Illa scilicet, quod pro salute istoru sala uandorum demonữ, iterum in fublimiori elemento fic crucifigedus Chri Rus. Et illa, quod omnia restituenda sunt in unum. Et illa, quod diabolus pænituere possit. Et illa, quod pæna damnatorum non sit eterna. De istis autem duabus hæresibus, quod non fuerunt de mente Origenis, uidētur esse evidentia argumenta.nã de Trinitate non solum Didymus, quo pres ceptore tatum gloriatur Hieronymus dicit chatolice sensisse Origenem; ido probrijs in Periarchon editis commetarijs, coprobauit, fed & Athai malius defensor Niceni concili, libris propriis, contra Arrianos, uoce clas ra testem sidei suæ húc uirum uocauit, & Methodium legimus pænituis! ·le,quod Origenem damnasset, dicitip eum tandem inuentum, nihil male · credentem de sancta Trinitate.quinimo ipsius met Origenis habemus di ca de Trinitate, à catholica fide nihil discrepantia, nam super illud Pauli

ad Romanos. Et spiritus adiuuat infirmitate nostram, expresse tenet, spie ritum sanctum non esse creaturam: & super illud. Qui etiam proprio filio no pepercit, sed pro nobis omnib, tradidit illu, quo modo non ctiam cum illo omnia donauit; hæc Origenes exponens dicit; Nihil enim est, nece ui sibilis neg mussibilis creatura, quod silio possitada quari, nullo enim pa cto creatori suo potest creatura conferri, & si creator ipse donatus est nos bis, quomodo non cum iplo nobis omnis creatura donabitur: & infra fu perillud Pauli: Qui est super omnia Deus benedictus sicinquie Origes nes, Christum aliud secundu carnem esse, aliud secundum spiritum: lam & in prioribus huius iplius epiltolæ partib.delignauit, ubi dicit: Qui factus est ex semine David secundu carnem, qui destinatus est filius Dei in virtu te, secundum spiritum sanctificationis. Et quomodo secundum spiritum filius Dei sit, & secundu carnem filius Dauid, ibi plenius exposuimus pro uiribus.quem ergo ibi secundum spiritum filium Dei dixit, hic proceden te doctrina, ordine proficientib. utpote auditoribus, Deum qui est super omnia, iplum esse pronunciat: & miror quomodo quidam legetes quò d ide Apostolus in alijs dixit. Vnus Deus pater, ex quo omnia, & unus doe minus lelus Christus, per quem omnia, negent filiu Dei Deu debere pros fiteri, ne duos deos profiteri & dicere videantur: & quid de hocloco apo Itoli facient, in quo apertè Christus, Per quem omnia, super omnia Deus esse describit. Sed non aduertunt qui hoc ita sentiut, quia sicut dominum Ielum Christum non ita unum esse dominum dixit, ut ex hoc Deus pater dominus no dicatur, ita & Deum paerem non ita dixit esse unu Deum, ut Deus filius no credat. Vera est enim scriptura quæ dicit. Scitote quòd do minus iple est Deus. Vnus aut uteros est Deus, quia no estaliud filio diui nitatis initium quam pater, sed ipsius unius paterni fontis, sicut sapientia dicit purissima est manatio filius, ergo est Christus Deus super omnia, qu'à omnia illa fine dubio, qua & paulo ante diximus fuper principatus. & potestates, & uirtutes, & omne nomë, quod nominat, no solum in hoc læculo, led etiam in futuro. Qui autem luper omnia est, lup**er le neminem** habet non enim post patrem est ipse, sed de patre, hocidem autem sapien tia Dei, etiam de spiritu sancto intelligi debet ubi dicitur. Spiritus domie ni, repleuit orbem terrarum, & hoc quod continet omnia scientiam habet uocis. si ergo filius Dei, super omnia dicitur, & spiritus Sanctus contines re omnia memoratur; Deus autem pater est ex quo omnia. & sic evidens ter oftenditur, natura trinitatis, & fubliatia una quæ eft fuper o**nnia. hæc** Origenes ad uerbum. & alibi super illud Pauli, Quomodo autem prædie cabunt, nisi mittantur. si inquit. Sunt enim nonnulli, qui annunciant qui dem,& prædicant de Patre & Filio & Spiritu fancto: fed non fincere non integrè, ut sunt omnes hæretici, qui patrem quidem & filium & spiris tum sanctum annunciant, sed non benè neque sideliter annunciant.

Aut

Aut enim male separant filium à patre, ut alterius naturæ patrem, alterius filium dicant, aut male confundunt, ut extribus compositum Deum uel trinæ tantummodo appellationis faciant.qui aut benè, bona annunciant, proprietates quidem patri & filio & spiritui Sancto, suas cuice dabunt, ni hil autem diuerfitatis effe confitebuntur, in fubstantia uel natura. hæc Ori genes. Quibus uerbis quid magis catholicus quid magis expressum : nes cesse est igitur, sicubi aliter scriptum inueniatur in libris Origenis, nõ Ori genis esse illud, sed hæreticoru, qui per librorum corruptione, patronum habere uoluerunt Origenē, erroris fui. De fecunda aut herefi, tam euidēs extat testimoniu, ut meo iudicio, male negare possit. nam in epistola pros pria, iple Origenes, etiam lecundu Hieronymi traductione, qui illius epis stolæ mentionem facit, expressè negat, Diabolum posse aliquado saluari. dicitos, Quod nec mente quis captus hoc potest dicere. Præterea op etiam extat dialogus inter Origenem & Candidum Valentiani dogmatis secta torem, qui Candidus obijciebateudem errorem Origeni, & Origenes re futat, negatos hoc se sentire, & supra illud Pauli: Nunquid sic offenderunt ut caderent!sic dicit Origenes. Hunc casum respiciens Paulus, de quo dis xit Christus: Quia uidebam sathana sicut sulgur cecidisse de cœlo, negat cecidisse Israël.lllorum enim uel in fine sæculi conuersio erit, tunc, cu ples nitudo subintrauerit, omnis Israel saluus fiet, istius aute, qui de cœlo cecia disse dicif, nec in fine sæculi erit ulla couersio. hæc Origenes. Quod etiam illa, que ei imponitur hæresis, quòd spiritus non intelligit Filium, & filius no intelligit Patrem, falso ei imponatur. patet ex his, quæ ipse dicit, super illud Pauli.O altitudo diuitiarū fapientiæ & fcientiæ Dei. fic enim inquit: Hanc altitudinem Dei, inferutabilem dicit omni creaturæ, de filio uerò & spiritu sancto dicere ista, no poterat, quia filius in Euagelio dicit ad patre. Pater omnia mea tua funt, & tua mea. & de spiritu sancto ipse Paulus pro nunciat dicens. Nemo scit hominu, quæ sunt hominis, nisi spiritus homis nis, qui in iplo est: ita et que in Deo sunt, nemo cognouit, nisi spiritus Dei. quin ergo dicit Paulus. Quis nouit sensum Domini, de creaturis dicit, na tură uero trinitatis excepit.hæc Origenes.restare uidetur una heresis Ori geni attributa, scilicet in opinionibus de anima, quòd fuerint ab æterno creatæ,& de cœlo delabantur in corpora.& de anima scribit quidem ipse Origenes in commentarifs super epistolam Pauli, ad Titum, se nihil posse determinati ex ecclesiastico dogmate accipere:nisi, Quòd omnes animæ funt eiufdem speciei, quod sunt libere uoluntatis, quod sunt rationabiles, quòd funt immortales, quòd à Deo creatæ, & quòd pœnas habituræ pro malis, & præmia pro bonis. hæc tantum dicit se affirmare de anima. Quia de his in scripturis euidentia habeantur testimonia, in cæteris aute de anis ma quæstionibus, dicere se, quòd magis sibi probabile uidetur, & inquisi tiuè non determinatiue procedere, quia determinatum nihil de illis in eca clesiastico

clesiastico habeatur dogmate: Id aut, quod magis uisum est Origeni fuis se, quod essent ante corpora creatæin cœlis uiuentes, consentiunt concor diter omnes,& Ruffinus in Apologia ad Anastasium Romanæ urbis epi scopum, postquatres retulit opiniones de anima, in fine sic inquit. Ego ue rò cum hec singula legerim, Deo teste dico, quò d us ad presens certi uel definiti aliquid de hac quæstione non teneo, sed Deo relinquo scire, quid sit in uero, & si cui ipsereuelare dignabitur. ego tamen hæc singula legisse me non nego, & adhucignorare conteor, præter hog quod manifeste træ dit ecclesia, Deum esse & animarum & corporu conditore. In libro etiam Pamphili, no negatur Origenem illi adhæsisse opinioni, sed sic in eius scri bitur defensione.Nuc uerò cu diuersitas sit apud Ecclesiasticos,& alij alia de anima sentiunt, & omnes diuersa quomodo, hicmagis quàm cæteri incusandus est. tum post hæc verba recitantur opiniones de anima, quæ tunc erant: inter quas & illa, quæ nunc tenetur à catholicis, & cum ostens sum est, manisestas pro illis probationes ex scripturis sacris adhiberi non posse, accidere & illarum authorib.magnas difficultates.in fine sic cons cluditur. Quod autem ex his omnib.oftendi uolumus, illud eft, quòd sis cut eos, qui unam quamlibet de his, quas fupra expoluimus opinione ue ram putant, non recta ratione harrericos quis uocat, pro eo, quod nece ex diuinis scripturis certialiquid de his, uel manifesti dictum esse uideatur, nees in predicatione ecclesiastica putatur contineritita nees huncuiru cul pari iustum est, disserentem quod sibi magis est uisum. hec ibi. Ego autem ex omnibus supradictis duas infero propositiones, prima est, quòd si Ori genes & de Trinitate, & de dæmonum salute catholice sensit, ut magis uis detur comprobatu testimonijs, ob erroneam de anima opinionem eius, conuincere non possumus damnationem.quia Origenes, non omnià tes nebatur suo tempore explicité de anima credere, quæ nos nunc tenemur, quia nec inscriptura habebantur manifesta, nec per Ecclesiam ut postea fuit.tunc fuerat determinatum. imò non solum tempore Origenis, sed etiam tempore Augustini, qui per 200. annos post Origenem adhuc fues rat, per catholicos, id est, per uniuersalé ecclesiam de anima aliquid deters minatu. Nam ipse Augustinus dubius erat in opinione de anima, ut patet ex eius epistola ad Hieronymū, an scilicet singule singulis creentur, ut n**ūc** tenet orthodoxa traditio, ex qua opinione uidebatur Augustino sequi, co Deus esset iniustus: an ex illa una quæfacta est in Adam à Deo. Aliæ des 🔌 inde ficut corpus ex corpore,ita animæ ex anima fuerint propagatæ.Nec credas solu in iuuentute de hac re dubitasse Augustinum, quia in primo Retractationu, qui fuit de ultimis, de hac quæstione dubitat.sic enim scrie bit in primo. Sine controuersia ergo, quædam originalis regia beatitudis nis animi Deus est, qui eum quidem non de seipso genuit, sed de nulla re alia condidit, sicut condidit corpus de terra.nam quod attinet ad eius ori

ginem, qua sit in corpore, utrum de illo uno sit, qui primu creatus quado factus est homo in animam uiuentem, an similiter fiant singulis singulæ, nec tunc sciebam nec adhuc scio. hæc Augustinus ad uerbum. Ex quo pa tet euidenter, propter erroneam opinionem de anima prædictam, hæree ticum nullo modo posse dici Origenem. Secunda propositio quam dico, est hæc. Quod si uerum est, quod Thomas in quolibetis dicit, ut in 7.ars ti. defensionis Origenis patebit latius, & bona dicit Theologia non oblis gari nos de necelsitate lalutis credere, no folum ecclefiæ doctoribus ficu**t** Hieronymo, sicut Augustino & similibus, sed neque ipsi Ecclesiæ, nisi in his quæad substantiam fidei pertinent, adiunxerimus@ ista ad substan. tiam fidei nihil pertinere, utrum illarum hærefum author fuerit Origenes, aut aliquis alius modo hæreles, illas hereles elle, id elt, impia fateamur do gmata. Videtur sequi quòd non teneatur homo fidelis, & uerè Christias nus de necelsitate falutis, in hac quæstione potius Hieronymo, etiã quod ad ipsummagis declinet ecclesia, quàm Athanasio, Didymo, Methodio, Ruffino: cuius & fides, etiam perfecutionis hæreticorum tempore, in fans cta Alexandrina ecclesia, carceribus & exilijs dicitur probata; imò ipsius met Origenis dictis credere, eò maximè, quòd in multis alijs, quæ etiã ad fidei lubstantiam magis pertinent, Hieronymum non approbamus: sicut in materia de ceremonialibus. Et sicut etiam Hieronymo pium est no cres dere,ubi Ambrolij commentaria in Lucã nugas uocat,& iplum Ambros fium nunc coruum, nunc corniculam appellat. & ubi eiusdem de spiritu Sancto librum damnans dicit se de Græcis bonis uidisse latina no bona. Et ubi Basilium Magnum de superbia taxat, & ubi in epistolis Augustini dicit se quædam hæretica legisse:ita fortè, & in hoc quod potius uelit, illa quæ Origenem demonstrat catholicum esse, ficta & adulterata, quàmils la quæ eumcomprobant hæreticum ei penitus non adhærere. Necims pium est, nec fidei apparet perniciosum, ad quam uidetur potius confira mandam facere Origenis patrocinium, & testimonium adimere hæretis cis, quam ad infirmandam iuxta illud, quod in Pamphili libro his uerbis scribitur.Illud contemplari debuerant, quantă ridendi materiă, quantă op hæreticis præbeat, cum eos quos assertores Christiani dogmatis & defen fores putant, confutari nuc uideant, & refelli à propris, & uelut ciuili bel lo, gaudeant impugnatum, quem ipli holtiliter impugnare no poterant. Fuerunt autem & ex probatis doctoribus Ecclesse, etiam Hieronymo po sterioribus, qui in hac fuerunt sententia, quòd hæreses illæ non fuerint de mente Origenis, sed ei falso asscriptæ ab hereticis. Vnde Aaymo, unus ex nobilibus & antiquis doctoribus Ecclesiæ, in libro de Christianarum res rum memoria, sic dicit. Ergo sane, de Origene uiro tam illustri, abstinens tissimæ uite, & castissimæ, preclaræ doctrinæ, puri & lucidi sermonis, sal ua fide patrum dixerim, quod hæc omnino non scripserit, sed ab hæretie cis ob

cis ob præclarum nomen eius obfuscandu, malignè conficta funt, & cons scripta, & nomini suo prætitulata. hæcille ad uerbum. Hæc dicta sunt de primo artículo examinando, & inquirendo, utrum fuerint hæreticæ illæ duæ opiniones Origenis, nécne: qua in re, sicut in alijs omnibus, ecclesiæ iudicium, aliorum omnium iudicio & rationibus, semper antepono. Pros secundo articulo uidetur rationabilius ideò excusandus Origenes, quòd si quid scripsit, quod à catholicis non acceptetur, in illis scribendis, neque dogmatice nem affertiue, sed dubitatiue semper, & inquisitiue procedit. quare sicut licet in Augustini libris, super Genesim, multa sint que no acceptantur, tamen propterea excufantur à nobis, quod ut iplemet dicitin libro Retractationum, plura in eo libro funt quæfita quàm inuenta: ita & multa esse possunt, in libris Origenis reprobanda & damnada, quæ quia iple non determinando, led inquirendo dixit, no propterea hæreticus est dicendus, quando hæresis assertum propriè dicit dogma, contra expresfam uel scripturæ ueritatem uel ecclesiæ determinatione. Quòd autem sic semper locutus sit Origenes, ex multis patet locis. Nam & post disputas tionem de anima inquit:Hæciuxta nostram sententiam non sint dogmata, sed quæsita tantum atop proiecta, ne penitus intractata uiderent. & alie bi loquens de refurrectione inquit. Si hæc non funt cotraria fidei & cæte ra: & infra. Triplex ergo suspicio nobis de fine suggeritur, è quibus, quæ uera & melior sit lector inquirat: tum tres subiungit opiniones de resurre ctione: & in præfatione libroru in Genesim inquit. Si profundum aliquid occurrerit, de hoc dicendu quidem est, sed no tamen aftirmatiue: & infra. Nos de reb.magnis que lupra nos lunt ignorantia noltri no ignoramus, & super epistola ad Romanos lib.2. Hec ea lege dicta sint à nobis, ut si qui melius & rationabilius dixerint, illa magis quam hec nostra teneantur. Et lib.4.Hæcprout potuimus,in locis tam arduis & tam difficilibus prolata, si quis forte animi nostri studium consideret, amplecti poterit: si uerò infirmitatem fenfus nostri notare uelit, ueniam petimus , & ei qui melius de his disserere uel explanare potuerit, libenter cedimus: & alibi. Probet autem qui legit, quid horum magis sensui conueniat Apostolico, & illud teneat: & libro quinto. Hæc interim nobis in præsenti loco occurrere pos tuerunt, si quis autem melius aliquid senserit, non pigeat his obmissis illa respicere.& quid plura:Legatur liber Periarchon, uidebimus illu hoc ordine procedere, quod primo potuit illa quæ sibi expresse uidebant in scri pturis esse determinata, & in illis nihil aberrat ab ecclesia. alia dicit sibi esse dubia, & de illis uelle inquirere, de omnib. asserés, illam solu recipiendam esse ueritatem, quæin nullo apostolicis & ecclesiasticis dogmatis aduerse tur. Pro tertio artículo, qui est quasi confirmatio secundi; dico istam pros positionem, quod si sitaliquis habens erroneam opinionem de rebus sis dei, adhuc per ecclesiam non determinatis, modo in uoluntate eius nulla

sit macula, sed firmum propositum, de illis credere semper consonæ scris pturæ & Ecclesiæ, ille nec peccat mortaliter, nec hæreticus propriè est dis cendus.Ex qua propolitione, lequitur correlarie, polsibile esse, quod opi nari aliquam opinione, aliquo tempore sit peccatum mortale, quod non erit alio tépore: & hoc est, quia potest quis sine pertinacia credere aliquid uno tempore, quod alio tempore no crederet fine pertinacia, utputa, post determinationem Ecclesiæ, autsacræsscripturæ disucidationem. de opa polito crediti, atteltat lententia omnium doctoru, dicentium: Quòd non præcise error intellectus, facit hominem hæreticum, sed oportet quod sit malicia & peruersitas in uoluntate. Ideo dicebat Augustinus: Errare pole fum hareticus esse non possum. Confirmatur hoc ex determinatione unis uerfalis Ecclesiæ, quæ multos canonizauit, qui tamen uses ad morte perse uerauerunt in erroneis opinionibus de fide, & deinde per ecclesiã pro hæ reticis reprobatis, quas opiniones nusquam legitur ab illis fuisse retracta tas. Tales fuerunt Papias Episcopus Hieropolitanus, Victorinus Pictas uensis, Hireneus Lugdunensis, beatus Cyprianus. & multi alij, quos scis mus errasse in fide, & eorum opiniones pro hæreticis condemnatas, & tamen ipsi habentur in canone sanctorum, ex quo sequitur, ut necessario dicendum sit, quod uel illi etiam, quod decesserint in illis opinionibus era roneis in fide, non tamen decesserint in peccato mortali.uel quòd ecclesia erraueritin eoru canonizatione, quod si dixerint (ut etiam dixit quidam ex his qui me impugnabant) respondens, Quòd illi fortè non erant benè canonizati:iam non ego, sed ipsi sentiunt contra determinatione univers salis Ecclesiæ. Ex hac autem propositione infero, ad propositum Origes nis sic: Quòd dato etia, quòd Origenes multas & plurimas habuerit opis niones erroneas in fide, hoc precise, si in uolutate eius nulla fuit macula, ali quo modo non potest esse argumetum, quòd anima eius sit damnata. Vt sic arguatur, Aut quantum cun pragnus error, de quibuscunque rebus fi dei, sit in intellectu alicuius, modo in uoluntate nulla sit macula, non ima pedit salutem eius, aut quantum cunque paruus, & de quacun pre sit ims pedit, aut aliquis impedit, & aliquis non impedit. Si quantum cunque mà gnus sit no impedit, ergo etia, quod Origenes & in multis errauerit, & in principaliorib.illa tamen, si fuit uoluntas eius benè disposita, & nullo mo do maculata, nihil impediuit eius salute. & ita qui uolunt conuincere das mnatione eius.non sufficit quod ostendant errores eius, & perseueratiam in eis: sed oportet, quod ostendant perseuerantiam, cum pertinacia, aut ne gligentia, uel alia malicia uoluntatis. Si quantum cun paruus sufficit, era go error de rebaptizandis hæreticis gdebuit impedire salutem Cypriani, & hæresis illorum, qui dicuntur Chiliastæ, debuit impedire salutem Papiæ, qui fuit author illius hærelis, & cum illa decelsit: & si sic ergo male ab ecclesia fuerunt canonizati. Si aliquis impedit, & aliquis non, dicant opor# oportet, qui sunt illi errores qui impediunt, & qui non. & ubi unquam in uenitur facta ista distinctio ab Ecclesia, ut uerbi gratia dicatur, habere ex rore in his, quæ pertinent ad talem uel talem articulum, etiam si sit præcise debilitas & defectus intellectus, & non sit aliqua peruersitas, negligentia, nec pertinacia, nec quæcuno alia malicia in uoluntate, est peccatum more tale.habere aut errorem in his, quæ ad talem uel ad talem materiam pertinent, non est peccatu mortale, nisi sit in uoluntate desectus, & si non inues miatur facta talis distinctio, aut ab ecclesia, aut à doctoribus: nec uideasur fieri posse, rationabiliter apparet no ualere dictum quorunda dicentium, aliam esse rationem de Cypriano et Papia et similibus, & alia de Origene: quia Origenes errauit in principalibus, nam quantucunce magnus sit era ror, modo sit solu error in intellectu, & in uoluntate nulla sit malicia, non uidetur, quod taliter errans peccet mortaliter. quapropter cum talem ma liciam,in uoluntate Origenis nõ legamus fuisse, dato, quod etiam in prin cipalibus fidei mysterijs, errauerit grauissimo errore, & merito per ecclesiam damnato, non potest convinci ipsum esse damnatum in se, & in anio ma sua. Quod si quis dicat, multos esse gradus propositionum credenda. rum, præter istum gradum propositionum, scilicet determinataru per ecclesiam, & quod etiam, si non sit pertinacia, signum tamen est pertinacia, asserere, aliqua, quoru opposita tenetur asseres, explicita fide tenere & cre dere,& quòd non folum culpabilis est mortaliter, error propter pertinas ciam, sed etia quando p culpatur propter negligentiam inquiredi ucritas tem, quæ negligentia non est pertinacia saltem propriè dicta, uidetur ad hocrationabiliter posse responderi. Primò, quòd Origenes de negligetia inquirendi in hoc ueritatem, culpari no potelt, quia ut benè dicit Hierony mus in perferutatione feripturarum, diebus fudauit & noctibus.fecundo, quod in nullo errauit Origenes, quod ipfe tuc sic teneretur explicita side credere, quod oppositum asserens no dogmatice, sed ut sibi probabilius uilum est, hæreticus dici possit: & hoc euidenter probo, ex dicto quodam ipfius Hieronymi fupra allegato: ubi enim Hieronymus dicit, quòd etia sin Clementis Apostoloru discipuli, & aliorum talium inueniatur aliqua uitiofa, non tamen propterea istos statim hæreticos iudicaret. Subiungit quadruplicem causam.Primò, quòd poterunt libri esse corrupti.secundò quod alio sensu scripserint. tertio op simpliciter errauerint. quarto quod minus caute locuti sint in quibus uerbis, debemus aduertere, quod dato quod liber Clementis, in quo dicit Filium Dei esse creaturam, non sit des prauatus. & dato quod author alium sensum no intenderit, adhuc statim Clemens non est iudicadus hereticus, quia potuit simpliciter errasse: quid est ergo simpliciter errasse, nisi errasse ex intellectus desectu, & erroneo ra tionis iudicio, & non ex malicia uel peruerfitate uoluntatis, quod fi in illa hæresi, quòd filius sit creatura, quæ est maxima, etiam quæ obijciatur Ori

peni, potest quis simpliciter errare; quia no stet de ipsa adhuc alia ecclesia determinatio, uel per maiorem scripturarum dilucidatione certior uerifia catio, in qua hoc demum fieri non poterit, & si tunc illud Clemens non tel nebatur sub pœna peccati mortalis, explicita fide credere, quid possumus dicere, obligatum fuisse Origenem credere explicité, de his in quibus dic tur errasse: Notandum est autem, quod quia hæresis esse potest, & in uere bis male & inordinate prolatis, ut dicit Augustinus, & in sensu. Ideo dans Hieronymus modum exculandi, qui in utroque errauerit, coiunctim uel diuisim; ex solo intellectus & non uoluntatis desectu, dicit, uel minus caus te locutum fuille, & hoc si in uerbis appareat hæresis. uel simpliciter errasfe,& hoc fi fenfus hæreticus fit,à fimplici & recta uoluntate,fed à debili &errante intellectu prolatus, & benè notanda & pensitanda sunt ista uerba Hieronymi, quia in eis utile & sanum de hæretica pertinacia dogma rectè fundatur.Pro quarto articulo, quidam dicentes Origenem pœnituisse, al legant planctu Origenis, sed iste liber Apocryphus reputatur: ut habetur in Decretis 15.di.Ego autem testimoniŭ allego ipsius Hieronymi, quòd pro Apocrypho haberi non potest, qui expresse Origenem de erroribus suis pœnituisse testatur: quod non ideo affero, quia hoc sit necessarium, rationabiliter ad credendam Origenis salutem, ut patebit sequenti artis culo, sed quia isti Magistri nunquam clamare destiterunt, Ostendo tibi Origenem errasse, ostendas tu mihi eum poenituisse: nuquam hoc ostena des, nunquam inuenies scriptum Origenem poenituisse de his quæ scris plit.audiant ergo reuerendi Patres, Hieronymum iplum, cuius authoris tate Origenem fulminant, in apologia sua ad Pammachium & Occease numin qua se ostendit, doctrinam Origenis non dogma sectatum, post quam Origenis recitauit errores, hæc uerba lubiungentem. Iple Origes nes in epistola quam scríbit ad Fabianum Romanæ urbis episcopum pænitentiam agit: cur talia scripsit, & causas temeritatis in Ambrosium refert, quod secreto editain publicum protulerit. hæc Hieronymus ad uerbum. Quid clarius: quid expressius: quomodo iam, aut qua fronte di cere possunt, nusquam inueniri quod Origenes pocnituerit: Dicam aud tem,& quia incurrit, quid mihi his diebus cum duobus ex his , qui h**anc** conclusionem damnabant, in simili proposito contigerit. Cum enim ego ut Origenem de pertinacia defenderem, cuidam multum insistenti, des terminatum ab ecclesia, Origenem pro pertinacia in anima damnatum. dicerem, ex Græcis habere historijs, Origenis dogmata, post mortem eius, post multos annos fuisse damnata: remisssemque illum, si libros domi non habebat, ad Episcopum Traguriensem, uirum non minus doctrina & moribus, quàm fua dignitate præstantem: apud quem 🤛 go Græcum librum uideram, in quo de concilis multa erant aggregata: dixit ille bonus Pater, Quid me ad Græcos remittis, quem scis Græcas literas

literas penitus ignorare: Petamus, inquit, Latinas, nonne habemus Fascis culum temporum, qui de his rebus elegantissime tractat: Afferatur, dixi ego, iste Fasciculus, quanquam subiunxi. Si mihi quasi hoc Fasciculo supe polito, ignem ut hæretico pares, abigam ego protinus, & tuu falciculum in malam crucem. neque enim illi ulla fides. Excaduit ille ac si Trinitatem blasphemassem.ne excadescas.inquam, afteratur fasciculus, nec me quas si solutis fascibus iam uelis cedere allatus est, & in eo de Origene hæc legi mus. Origenes doctor egregius, ac fanctitate uitæ incomparabilis, clarifs simus in Ecclesia Dei: & post pauca in fine dicit. Grandis labyrinthus à diuersis texif de Samsone, Salamone, Traiano, & isto Origene: an uidelis cet saluati sint an non: quæ quia sine periculo nesciuntur, nec etiam Eccle sia certificata est de his, domino totaliter committenda sunt. hæc bonus Fasciculus quibus lectis, cu audisset ille de damnatione Origenis, no esse certificatam Ecclesiam, mirum ut expalluit, & apud quem probatissimo rum fasces nihil poterant, potuit tant ûm iste Fasciculus, ut sententiam illicò commutarit: Sequenti die compellãs me acrius quidam alius,manu fa tis grandem gestãs librum: Quomodo, inquit, aut qua omninò uia audes · tu, ab æterno ignis fupplicio Origenem defendere: ecce ego tibi oftendã, cui non poteris testimonio contradicere: Qui dicit, Origenem non posse defendi.producas, dixi ego, ueneralibus homo, si habes tuos testes.tu inquit ille. Hic est testis quidam magnus, & nomen subiunxit.ego uerò nos men uolo subticere: cuius hi sunt sermones & prædicationes. Tunc ego: Quos mihi afters fermones, quas nugas (nugas ille respondit: iam excans descens totus, nugas, inquam, in quibus etiam in ista materia, si de ea has bet sermone (absit enim ut ego similia unquam legerim) nisi expressimus aliquis inueniatur error, iam uolo tecum Origenis caput Ixionis rota per fringere. Impatiens & iam ille, & bili exæstuans, aperit librum, & legere incipit furens uoce altissima. Feria quarta, sermo in de Origenistis. tum in perfequutione eorum quæ scripta erant, ad singula uerba exclamabat Hic ne error: & ecce, dum sic ad Stentoris inuidiam uociferatur, hæc legit in libro scripta: Denice Hieronymus sex millia librorum Origenis legile se se fatetur. & dum statim perlecto hociterum clamat, hic ne error? hic, inquam, error, & quidem magnus, hicapertum mendacium, hic fallitas expressa: & ut compescerem illico hominem, iubeo afferri epistolas Hies ronymi, & statim accurrens ad secundum librum inuectiuum contra Rub finum, ostendo ei Hieronymum, Rustino dicenti, Epiphanium papam izctare se, legisse sex millia librorum Origenis, his uerbis respondetem. De sex milibus autem libris quos ab eo lectos esse confingis, quis credet, aut te uerum dicere, aut illum potuisse metiri; si enim Origenes sex millia scris plisset libros, poterat fieri, ut uir eruditus, & ab infantia sacris literis institutus, pro curiolitate & scientia legisset aliena: quod uerò ille non scripsit,

quomodo legere potuit. Numera indicem librorum eius, qui in tertiquo Tumine Eulebij, in quo scripsit uitam Pamphili, continent, & no dico sex millia, fed tertia partem no reperies: hæc ad uerbū Hieronymus. Erubuit .ille, & salua fuit res mea. Sed redeamus iam ad propositu, cocludedo, uel cum Ruffino et alijs, quos fupra in primo articulo recitauimus, debemus cocedere, Origene nunqua peccalle. uel si cu Hieronymo ipsum peccasse omnino cotendimus, sciamus, et cu ipso nobis concedendu, Origene pec cati sui, proprio ad Romanu episcopum libello dato, pœnituisse. Ego aut postquã mecu diligenter perpendi, & examinaui ea, præcipuè quæ ab Eu sebio, & Rustino, & Hieronymo de Origene dicuntur, coniecto Origene diù in præscrutatione scripturarum elaboratem, de multis arduis & prins cipalibus theologiæ quæstionibus, ambiguum fuisse, cum nõ certe & ine dubitate libi iple uideretur, de illis, ex scripturarum testimonio, posse alis quid asserere. & propter hoc, de multis fidei mysterijs, forte multa dixis fe, inquirendo & disputando, in prioribus sua ætatis annis, quæ catholie ca fides non reciperet.propterea Origenem, qui ut ipse dicit, suam ignos rantiam non ignorabat, & ueritatem illarum quæstionum, se nondu cons fequutum plane cognoscebat, ante sua ætatis 40. annum, nunquam à no tarijs excipi publice uoluisse, quæ in Ecclesijs prædicabat, ut refert Euses bius. Aduertamus ergo, quòd Eusebius 26. cap. 6, libri Ecclesiastica his Horiæ, scribit Origenem tertio anno Imperii Philippi imperatoris, & sub Fabiano potifice, cum iam iple 40. annum ageret, cœpisse dicta sua etiam **diteris** publice committere: & aduertamus, co lupra 17. capite dicit, quod Sub Vrbano pontifice, cui successit Pontianus, iam ante tempora Fabiani Origenes conscribendi commentarios in scripturas sanctas initium sus mit, compellente se Ambrosio, & multa ui precu obsecrationum e cogen te:qui,inquit Eulebius,maximè dignus uidebatur, cui istud impederetur officij, & cui quicquid arcanum & absconditum, in sacris literis tectum €ft,panderet.Ex quibus duobus locis Euſebἥ,ín quib.apparet,quaſi con zradictio, colligitur euidéter, quod urgete Ambrolio dictauerit quedam, sin prioribus annis, antequam ueri adhuc aliquid comperisset, ipsi tantum Ambrosso privatim communicanda, & non in publicum edenda, ut quæ bene tuta & ueritati apostolicæ consona no cognoscebat, Ambrosius au tem illa secreto edita, in publicu protulit: comperta deinde per Origenem 12m sexagenarium, catholica ueritate, cœpit iam audacter, quia & catholi ze, publice scribere, & ea quæ ad privatum Ambrosij usum scripserat, iam per illum edita fuisse uehemeter indoluit, ad quæ, sui purgationem, ut ex werbis Hieronymi & Bulebij cõiecto, rei totius seriem, Fabiano Rom. epi fcopo scribens, de sua catholica fide, testimonium perhibuit, narrans sciliret, qua antea ab eo inueniuntur scripta, se no scripsisse ut ederent. de qui bus & iple dubius erat, catholica ne essent an non catholica; sed Ambros sium illa edidisse.hoc est enim, quod dicit Hieronymus, ipse Origenes, in epistola quam scribit ad Fabianum Romanæ urbis episcopum, pænitene tiam agit, cur talia scripserit, & causas temeritatis in Ambrosium refert, cp secreto edita, in publicum protulerit. Eulebius aut narrans quæ scripserit, post 60. annum, postquam librum contra Celsum, & libros 25. Commens tariorum in Mattheum, & 20. in prophetas connumerauit, subiungit: Scri psit ad Fabianum Romanæ urbis episcopum, & ad alios quampsurimos ecclesiaru principes, de catholica fide sua. hæc ille. Sit ergo uerum co ante fexagelimũ annum,fuerit de multis fidei mylterijs dubius Origenes,& lit uerum, quod secreto inscriptis multa comunicauerit Ambrosio, que tunc non firmiter adhærendo, sed dubitatiue inquirendo opinabatur, nuc à ca tholicis non recipienda, & ita uerum dicat Hieronymus, co quæin multis Origenis libris inueniuntur, etiam non catholica Origenis sint, quia uerè ab ipso fuerut dictata, licet no ut credita, & ut quæsita potius, quam inuen ta: & colequenter Origeni, cui catholica fuit postea ueritas comperta, culpabiliter non adscribenda, in quibus & multa ab hæreticis fuisse adinuen ta,iuxta Ruffinu, pro uerò etiam accipere possumus, maximè de hoc ipso coquerente Origene, dum uiuebat. Sit ergo uerum iuxta Eusebium in ece clesiastica historia, à Hieronymo tanquam uera approbata, Origenem no habere pro suis operibus, id est in quib. diffinitiue aliquid & adhæssue di cat, nili quæ polt sexagesimu annum scripsit: sitce uerum, etiam secundum Hieronymum de prius scriptis, temerè ab Ambrosio editis, ipsum pcenis tuisse, & cosequenter catholicum mortuum esse, ut non solum secundum Ruffinum, Pamphilum, & Eulebium, sed etiam secundum Hieronymū ra tionabilius sit credere, ipsum esse saluum, quam credere ipsum esse damna tum. Pro quinto artículo dico, han e propositionem, quantucunca aliquis grauiter in uita mortaliter peccet, et constet ipsum mortaliter peccasse, nist costet de eius finali impœnitentia, temerarium est, uere asserer ipsum esse damnatu.patet ueritas huius propolitionis, ex comuni lententia omnium doctorum, in dicta propolitione consentientiu.ex qua propolitione infero, duas propositiones correlarias. Prima est hæc: Non propterea quia ali quis in uita mortaliter peccauerit, & nobis non constet, quod non pœnis tuerit, iudicandum est, firmiter à nobis, esse illum in inferno patet, quia po sito peccato mortali, tantum non ponitur totum illud, ad quod sequitur damnatio æterna:sed oportet ultra peccatum ponere,& certificari de fina li impœnitentia. Nec ego, qui nego firmiter esse credendum, illum esse in inferno, habeo ostendere tibi pænitentiam illius: sed tu, quia asseris illum elle damnatum, habes certificare de impœnitentia: & pro hoc multu facit dictu Henrici de Assia, qui in expositione z.c.libri Genesis, dicit hæc uero ba formalia. Si ergo argumentum quorundam esset essicax, quo aliquem damnatum esse, sieut de Salamone persuadet, per hoc quod scriptura eius

peccas

peccatum commemorat, & nullam de justicia aut pœniteria eius mentio nem facit, tunc ita primum hominem ex peccato fuo damnatum conuins ceretur, licut primum angelumthechtenricus nulquam enim habet men tio de prenitentia Adam, led solum de peccato. Similiter ludicum. 8 de gisi tur depeccato Gedeon, & non depomitentia: & tamen a doctoribus beane creditur, de eius salute dicere & su potes, quod per hoc etiam argumés: tum, quidam decepti erronce dicebatiquod Moyles erat damnatus, quia legebatur peccatum eins in Aquis contradictionis, & de eius poenitentia nihil habebat expressum,& tamë dixit Deus Iosuæ:Moyses seruus meus mortuus est. Secunda propositio contelatia est hæc, Nemo potest esse cer tus, quòd aliquis lit damnatus ad infernum, ni li hoc habeat ex speciali res uelatione Dei, uel ab his quib. credit Deus reuelasse. patet ueritas huius, ex pramisis propositionibus quin nemo potest esse certus de finali pos nitenția uel de impornitătia, nisi ille qui nouit secreta cordis, & cui ille uo luit reuelare, cu enfin nullus de flatu alicuius ita sit certus, sicut ipsemet de Le quis Qua funt hominis, nemo novit, nisi spiritus hominis qui in ipso el ut dicitur, ad Cor, 2.8. De lejplo homo no potest esse certus, utru sit dignus odio uel amore: ut dicitur Ecclesiastes 9 quanto magis, non poterit esse certus de alio, nisi de hochabeat specialem reuelatione. Ex hac austem propolitione principali, cum luis correlaris, infero ad propolitum mez conclusionis quod dato etiam, quod Origenes in illis erroribus er rando peccaperifmortaliters tamé cum incertifumus de eius finali impæ nicenția uel poenitenția afferere iplum effe damnatum, temerarium est od mnino iudicium, & reficiendu. Cum ergo nec de saluce possumus esse certi, nee de damnatione, pium est tamen. & ualde rationabile, credere ut dixi ego, quod Deus eu faluguerit homine calis ac canex sciencia, de quo Hieronymus in prafatione Cantici capacorum, Cum in cateris binnes alive: Superanerit in hoc feipsim superant. & de ipso illuduerificatur. Introdu xigme rex in cubiculum fuum & Alibi imitari volens ex parte Origenem, · quempolt Apoltolog ecclesiarum magistru, nemo nisi imperitus rregati: & alibi: Origenes tanto (cripeurarum labore sudauit, ut iuste Adamantif). nomen acceperit: & post quadam hac subjungit. Quis unquam tantale gere potelt, quanta iple conferipleritto pro hoc ludore, quid accepit pre mij; Damnai à Denemine piloppo exceptis Paleltinæ & Arabiæ & Phoericis, atos Achaiz lacerdoubuscin damnationem eius consentit urbs Rona ipla, cotra hunc Benatum engippon propter dogmatum nouitatem, non propter herestin (ut nuncadversus eum rabidi canes falso simulant)! Led quia gloriam eloquentimeius statientia, fere non poterant hoc quas re leiplerim, & ad pauperls luternationiculum cito, led no cauto fermos pe dictauerim potestis intelligere, si Epicuros & Aristippos rogitetis. hæc Hieronymus ad uerbum quanterbashingula quælo, o ingenible les

Cor, diligenter attende: & ex eis, ex per teintelligas; que exprimo. In præfatione autem Hebraicarum quæftionum; de vodem loquens Orf gene: sicinquit. Hoe unum dico; quod wellem cu inuidia nominis eius, ha bere etiam scientiam scripturarum, floccipendens imagines umbrase, lar uaru, quarum naturæ esse dicitur terrere paruulos, ecin angulis garrire tenebrofis. Preterea que de eodem Hieronymus predicat, quod auaritiani calcauit, quod castrauit se zelo Dei, sicernon secudum scienciam, quod ili explanatione scripturæ diebus sudawit, & nochibus, quam Qui disucidat. uitam eternam habebunt, ut inquit Sapiens. & ut leribitur ad Vigilantiu: Prophetarum obscura disservit, & tamnoui quam ueteris Festamenti res uelauit maxima sacramenta. Prætereo quod non solum martyris fuit sie lius, sed & ipse parum à martyrij merito ab suit, nam dieit Eusebius, quod & adhuc puerulus, in tantum ardorem capellendi martorifexarferat; ut sponte le periculis, ingererer, & tépore deinde Decinie perlequirisinis; nouas cruces, noua pœnarum genera, ac fæculis omnibus inaudita cois menta pertulit, lta ut mille mortibus (inquit Bulebius) uentus lit, ne tains tum una ei, quã exoptabat accideret perfecutore fumino fludio hoc agen te, ut nec interitus præstaretur, nec pæna cessaret. Videte quam passum ablit à laude martyri, quam plurimi eius discipuli, iplo duce & cohortatore funt colequuti, parum, dico iterum profecto abfuit à laude maithin, imò meritum quali æquale meritus est. Nam dicit & Augüstinus in libro de Bono coniugali: Non est impar meritum martyrifin loanne, qui pas lus non est, & in Petro qui passus est mota bene hec verba Augustini. Time de sicut loannes licet non transfret per gladium, tamen paratus fuit sustiis nere martyrium, quando suit missus inferuentis olei dollami, ita & Orige nes, licet mortem martyrio non lubierlt; tamen paratus fuit; irho atiditis mus illam lubire, & tot pallus elt tormeta, ut dieie Bulebius, ut mille mots tes, pro una lubierit. & hocest quod dicit Bernardus in sermone sanctos rum Martyrum, Quodest eriplex martyritmr: martyritii tuolunitätis tami tum, martyrium operis tantum, martyrium operis & uolufitatis. martyris um uoluntatis tantum, passus est loannes Euangelista: cui dictum est & germano eius. Matthæi 20. calice men bibetts. V nde Gyprianus in lettiis Dei, apud quos cogitatut martyrium, de mente concipieur, animus ad bo; num deditus, túdice Deo coronati Atiud est enim mattyria de esse animo aliud animu deelle martyrio. Bi ergo martyrio Origenis animus nundua defuit, & mille morres pro una subsequomo de à sudice Deo coronatif; non credamus? li no mendicur marty Cyprianus. & il daninatus eff; quis quelo ad gehenne mortem eum damnauitean Christus lesus, pro que to ties iple mori uoluitign potitis sient dicit deiplo Cypriano Augustinas! quod languis martyri, in eo omné hereleos maculam abluit ita & de Ori gene effulum ab eo,no tam supra terram exerinsecus, of super zelo Dei & charie

charitate ardentem coelestem animam suam, intrinsecus martyrij sanguis nem omnem, hæreseos maculam abluisse piè credamus: dicetes cum Das uid, beatus Origenes, qui & si aliquando in concilio errantiu abijt, in uia tamen peccatorum, per impænitentiam non stetit, & in cathedra pestilen tig, per pertinaciam nunqua ledit led in lege domini fuit uoluntas eius, et in lege eius meditatus est die ac nocte. Beatus Origenes, cui remissæ sunt 'iniquitates, per baptilmum, & eius tecta funt peccata per poittentiam, & cui non imputauit dominus peccatum propter martyrium. denics talem ac tantum uiru, etiam si aliquando ex ingenij defectu, & non ex aliqua uo luntatis malitia, in fidei mysterijs errauerit, credamus à domino, in suis no uissimis non fuille derelictum, sed potius uisitatione suz clementissimz misericordiæ, & de secretis fidei, si in aliquibus errabat, illuminatum, ab erronea ad salutarem uiam reuocatum fuisse. Et hoc ego intellexi in bres ui responsione mea, cum alias dixi, ex quo non inuenitur fuisse pertinax, uerisimile est credere, quod Deus eum saluauerit, id est uistando eum uist tatione, quam dixi in statu salutis digno clemetissime collocarit, & de se cretis fidei, in quibus errabat, ipsum illuminans, ad salutarem de illis poes nitentiam aduocauerit quod utru fuerit an non fuerit, scire certitudinalia ter nemo potest, nisi fuerit ei de super reuelatu: sed ita fuisse potius, quàm non fuisse credere, consideranti acta & uitam Origenis, magis consonum uidetur, & sic rationabilius.nam & rationabiliter in dubijs, fauorabiliori parti semper est adhærendu. Et hec sint dicta, ut quæ ualere possint, quan do de ipsa Origenis ponitentia non constaret, de qua tamen constare ex beaussimi Hieronymi testimonio. Supra in præcedētib. apertissimė osten dimus. Pro fexto articulo dico, quòd non uidetur credendum, q Ecclesia unquam determinauerit, anima Origenis ad inferos esse danatam. Verita te huius ppolitionis probo duab.rationibus:prima ratio est hæc, de illo cuius altera uel altera pars, determinari certitudinaliter nisi temerarie no potelt, non debet credi factam esse determinationem ab Ecclesia. Sed de hocquæsito, utrum Origenes saluus sit, an damnatus! determinari altera pars, nisi temerè non potest, salté abs preuelatione speciali Deilergo cum de tali reuelatione non constet, non debet credi, de hoc factam esse ab Ec clesia determinationem. Maior est nota, & oppositu eius esset iniuriosum Ecclesiæ, credere, scilicet quòd aliquid ab ea possit in cosulte & temerè iu dicari. Minor pater ex supradictis articulis. confirmatur, quia certificari non poterat Ecclesia, de damnatione Origenis, nisi per specialem reuelas tionem Deo factam: sed de tali reuelatione, quod fuerit facta, nusquam ha betur mentio ergo &c. Secuda ratio est hæc, quia si quid est, quod persua deat ecclesiam determinasse de damnatione Origenis, sunt quida textus Decretorum, qui hoc uidentur sonare, grosso eos modo interpretantis bus, qui tamen cum recté examinantur, contra eos potius, quam pro iplis faciunt:

faciunt: sunt aut textus quos afferunt sermè isti. Primo quòd di. 15.c. Sancta Romana ecclesia, sicut scribit per Gelasiu papam. Item, Origenis nons nulla opuscula, quæ uir beatus Hieronymus non repudiat, legenda suscis pimus.reliqua autem omnia cum authore suo dicimus esse renuenda. Et 24.q.z.c.Sanè.Item,si ad tempora Theophili sanctæmemoriæ, uel supes rius aliquis recurrerit, et Origene inueniet post morte anathematizatum, quod etia in eo facit, & uestra sanctitas. Et lulius religiosissimus antiquio ris Romæ, & glo.ibi. Cu iste damnatus fuerit, nonne & eius scripta, utics extra. de hæreticis. ca. fraternitatis. ibi autem sic scribitur. Cu Celestinus atca Pelagius, in Ephelina synodo lint danati, quomodo poterut illorum capitula recipi, quorum damnantur authores? existis authoritatibus cres dunt aliqui, conuinci damnationem animæ Origenis, ad inferos. Ego aut dico, nihil plus haberi per præmissa, nisi co Ecclesia, & opiniones, & dos gmata Origeni attributa, ut hæretica damnat, & iplum lic ut dogmatizan tem damnat, & detestatur de damnatione animæ eius, aut salute nihil pes nitus intendes, & quod hoc sit ueru, patet multis rationibus. primo, quia ad Ecclesiam no pertinet damnare animas hominum aut saluare, quia ad illum attinet solummodo, qui iudex est uiuorum & mortuorum: quare ri diculum est si in decretis legitur. Damnamus Origenem: exponere, id est animam eius damnamus, damnatione infernali. & patet etiam euidenter, ex modo loquendi ipsius Gelassi, qui dicit, reliqua opuscula eius, cum aus thore fuo dicimus renuenda. hoc enim uerbum renuere, nullo modo ims portare potest, id quod ipsi intendunt, sed nihil aliud intendit Papa, nisi, hoc, quod scilicet non acceptantur opuscula eius, ut Autética in Ecclesia. neciple similiter ut probatus Doctor, & cuius dictis sit credsndum, in Ec clesia recipitur. quod si etia Papa non solum dixisset, Renuimus: sed etiam damnamus, nihil esset pro eis, quia sic etiam solemus dicere, in hoc Scotus damnat Thomam. Herueus, Scotum, & sic de reliquis, in quibus sems per loquutionibus, de damnatione doctrinæ, & non animæ ex iplo ulita to & proprio loquendi modo, debemus intelligere. Secundò arguo cons tra eos ex glosa, quam ipsi allegant, quæ dicit, Si ipse damnatus, nónne & eius scripta: quæro ergo ab istis, si fiet hæc cosequentia: Ipse Origenes est damnatus, ergo & eius scripta damnata. quomodo in antecedête capitur si damnatus, si sic capitur, id est in sua doctrina non approbatus, & ut do gmatistes non acceptatus, habeo propositum: si autem intelligatur, dam# natus in anima sua infernali damnatione, tuc nihil ualet consequetia. pose sibile enim est multos doctores, quorum scripta catholica suni, & pro cas tholicis quotidiè leguntur effe in inferno, quia stat altquem in fide mihil ex rare, sed rectè sentire de omnibus articulis, & tamen esse in alio peccato mortali,& in illo decedere. & omnino impertinens elt damnatio animæ, ad damnationem doctrinæ.quia illa attenditur penes maliciam uolunta. tis.Ista

tis, Ista autem, penes defectum intellectus. quare nec ualet: Iste est in paras diso.ergo dicta eius sunt catholica.Nam & Papias est in paradiso, & His reneus, & Victorinus, & Cyprianus, & multi alij, quorum tamen dicta, in multis, quæ nunguam reuocasse leguntur, ut hæretica reprobant. Con firmo hoc, ex dicto illo, ad quem se refert glosa de hæreticis, Extra.c. fras ternitatis.ubi dicitur: Si Celestinus atque Pelagius in Ephesina synodo funt damnati, quomodo poterunt illa capitula recipi, quorum damnans tur authores : certum est autem, quòd in illa synodo, Celestinus & Pelas gius nõ fuerunt dänati,in le,id elt in anima lua, led in lua doctrina, tữ quia aliter ut dictum est supra, damnare homines Ecclesia nec cosueuit, nec po test: tum quia de eo debemus intelligere sententiaru, de quo prius est que fitum & disputatum.sed in illa synodo, ut exactis Concili, patet, non fuit quæstio, Vtrum animæ Celestini & Pelagij essent in paradiso uel in ina ferno:sed an dicta eorum, & dogmata essent catholica an non catholica? quare & de hoc, id est, de eorum dogmatum ueritate, & de authorum ipa forum, ut sic dogmatizantium approbatione, uel reprobatione, debemus intelligere fententiarum. Tertiò, stultum est dicere, quòd Ecclesia determi nauerit Origenis animam esse damnatam: quia non sicut consueuit Eccle sia Canonizare aliquos.ita etiam consueuit damnare, id est sententialiter decernere, quod sint in inferno. & ratio quare hoc consueuerit, & non ila fud est, quia ad decernendum, quòd aliquis sit saluus, oportet nos certifis cari, quòd ille decesserit in gratia, cuius rei indicia, licet tamen no certa has bere possumus, non ex his quæ egit in uita (quia illa non sufficiut, ex quo, dum est in uia semper merendi & demerendi est locus, & mutandi se de u uno proposito ad aliud) sed habemus signa post mortem ut sunt miracus la uel aliquid simile.tale autem aliquod signum, ex quo damnationem ali cuius conuincamus, post mortem alicuius habere, quod possumus no est facile inuenire imò sine dubio, haberi aliud signum non potest, nisi specia lis de hoc reuelatio, quæ si contingeret, uel cotigisset, profecto sicut Eccle sia, cum aliquem canonizat de miraculis suis testatur, & de alijs propter quæmota est ad canonizationem, ita etiam, cum aliquem damnaret, specialis reuelationis de hoc factæ, mentionem faceret, ne temer è aut incons fultè sicuideret decreuisse: quod tamen de Origene nusquam narrat eccle sia. debemus ergo intelligere, damnatu Origenem ab Ecclesia eo modo, quo ex his quæ de eo narrat, & testatur, uidetur uenisse damnadus: sed de eo nihil aliud narratur, nisi quod errauerit in mysterijs fidei,& ad hunc er rorem no fequitur absoluta danatio Origenia in se, sed solum in scriptis, &in do Etrina sua, ut patet ex precedetibus. & sic debemus ipsum iudicare damnatu ab Ecclesia & non aliter:postqua & pertinace no fuisse eum, contra Ecclesie determinationem, in illis opinionib. scimus, quia concilia in quib. danatæ suerūt illæ opiniones, suerūt multo post morte Origenis,

ut patet ex historijs Græcis & Latinis. & an impenitens etiam illaru fuerit scire nullo modo possumus, imò uel no scripsisse illa, uel si scripsit pces nituisse, ex Hieronymo supra probauimus. Pro septimo articulo dico, istam propositionem, quòd no tenetur secundum doctrinam sancti Tho mæ, quilibet fidelis de necessitate fidei credere, illu esse in inferno, que ecz clesia iudicauit & sentetiauit esse in inferno. Veritas propositionis sic desducif, quia tanta est sides adhibenda eccless an damnatione alicuius, quã ta est adhibenda in canonizatione sanctoru. sed dicit Thomas ultimo are ticulo quolibeti noni, Quod sanctos canonizatos ab ecclesia, non tenes mur de necessitate sidei credere esse in gloria. sed solum de pietate sidei.er go, & danatos ab ecclesia non tenemur necessario credere esse in inferno, sed solum pie sic est credendum. Fundamentu auté Thome est, quia in his tantum tenemur de necessitate salutis ecclesie credere, quæ ad substatiam fidei pertinent, quia in illis, spiritus adueniens, docet eam omnem ueritas tem. Vtrum autem anima huius uel illius lit in inferno, uel in paradylo, ni hil attinet ad lubstantiam fidei, led tamen quia honor, quem lanctis exhi= bemus, quædem professio fidei est, qua sanctoru gloriam credimus, ideo. licet de necessitate salutis, ad hoc non teneamur; piè tamen sic est credens dum. Ex hac propositione infero, ad propositu meæ conclusionis, quòd etiam si Ecclesia determinasset Origenem esse damnatu, adhuc de necessi tate fidei catholicæ no tenemur, affentire quòd ita fit. Ex quo patet, quòd etiam si uerum esset, quod ipsi contra me adducunt, quòd scilicet Eccles sia, oppositum coclusionis mex determinasset, adhuc malè ab eis iudicas tum fuisset, quòd conclusio mea hæresim saperet. Videant ergo isti Magi stri, quod non recte adhuc, si etiam sint uera, quæ ipsi contra me adducut, est determinatum ab eis, contra meam conclusionem, & caueant ne noua credenda, fidelibus pro sua authoritate instituat, & ea esse de fide determi nent:audiantipillam prohibitione Domini, Deuteronomi quarto. Non addens ad uerbum, quod ego loquor uobis.quod dictum non solum da mnatistos, qui authoritate sua, noua crededa prioribus supperaddat, sed quia etiam catholicam ueritatem, pro hæretica refellunt.

## IOANNIS PICI MIRANDVLAE DE LIBERtate credendi disputatio.

Icut nullus præcifè, sic opinatur, quia uult sic opinari: ita nullus credit, sic esse uerum præcifè, quia uult sic credere. Ex hac conclusione correlarie infero istam. Non est in libera potestate hominis credere articulum sidei esse uerum, quando sibi placet, & credere eum non esse uerum, quando sibi placet, ludicauerunt isti Magistri, quòd propositio cum suo correlario esse erronea & hæresim sapiens. ego autem reputo, conclusionem principalem esse, non solum catholicam, sed uerissimam, & lone gèues

gè ucriorem sua opposita: et idem dico de correlario sanè intellecto, cuius sensus, si secundum mentem meam accipitur, non est aliter accipiendus, quàm ut lequitur ex principali coclusione, cuius ponitur esle correlariu. Quod autem conclusio non solum sit catholica, sed etiam sit uerissima pa tet, nã pro prima eius parte, quæ est, quòd nullus opinatur aliquid sic esse præcise, quia uult sic opinari, est Aristoteles, secundo de Anima textu Commenti 252, ubi Aristoteles ponit differențiam, inter imaginaționem & opinionem & hæc Aristotelis sententia, non solum non est reprobata, sed into ab omnibus nostris Theologis unanimiter approbata. Secunda autem para conclusionis, quæ est, Quòd nullus credit aliquid esse præcisse de la redere desse de la company de la redere de la company de la com cis, qui hoc sapius dicit, Quòd non potestaliquis credere ex libero arbiz trio, id est ex mero imperio voluntatis. sine rationis persuasione aut mos tino, & totam conclusionem meam, in qua summarie tenetur ista opinio, quòd propolita aliqua propolitione dubia, ad hoc, quòd aliquis eam credat uel discredat, non sufficiemera apprehensio terminorum, & merum imperium uoluntatis, tenent Petrus de Alliaco, Henricus Haëta, & Hens ricus de Alsía, & quando ego fui Parilius, tenebat ferè tota univerlitas Parisiensis, cum plures que etiam catholici doctores, ita habent pro uera, ut: fuam oppositam habeant pro impossibili, imo ego, adhuc non legi dos! ctorem cotradicentem, huic opinioni. Correlaria autem propositio, non aliter est intelligenda & accipienda, quam cum restrictione un determinatione politain antecedente, sicuidelicet, quod rion est in libera potestates uoluntatis, credere articulum fidei esse uerum, quando cun co placet, et cres dergeum effe falfum quando placer, ita quod non præcife ex co quod uo: luntatiplaces, ut intellectius credat, iple credit, nec talis intellectup uniui propolitionis, per aliam ei corasenatam est inusitams: imò in scriptura sa cra, sep è sumiturintelle ctus liter esper præcedentia uel sequentia : quodi maxime in calunoltro debet fieri quia ergo hoc dictum, non est in pote statenostra &c. Non pono, tanguam dictum per se & conclusionem se paratam, sed pono tanquam correlatiam ex præcedenti: quod si non plas est eis accipere intellectum prælentis correlarie, ex fua principali, cui iplaannecticur, & concatenatur, attendat, quòd dupliciter dicitur, aliquid els lein libertate, uel in libera potestate uolūtatis, uno modo: Quia polita ap prebelione in intellectu, nullo alio actu intellectus requilito, in poteltate imperatiua uoluntatis sir, ponere actum illum, & sic negatur in hac coclu sione, quod actus crededi, in libera est potestate hominis, nev oportet oz mneactum præcepti, aut meritorium, uel demeritorium taliter effe in po testate hominis ad credendu enim non sufficit apprehensio terminoru ar ticuli, sed ultrà requirit persuasso, autaliqua ratio appabilis, ut allegatu est ex Augustino. Alio modo aliquid dicit esse in libera potestate nol utatis; quia quia omnib. atijs politis, quæ requiruni ad hoc, quod ille adus lit, potek: uoluntas illum ponere in elle, & non ponere: nec ad istum actu necessitas tur uoluntas, etiam quibuscunce alijs positis. & hoemodo actus credediarticulum, est in libera potestate uoluntatisiiste, est intellectus correlariæ propolitionis, & exdictis potest quilibet, qui habet intellectu, cognosce. re, quod non benè isti Magistri absolute dixerunt, illam esse erronea & he resim sapere. Quod autem probabilis rationabilis ce sit opinio illoru dos ctorum, quos ego sequor, qui scilicer dieungad causandum assensum sie dei, non sufficit sola apprehensio terminorum, cum imperio uokuntatis, potest euidenter patere, non solum authoritate Augustini; multis ut dixi: hoc in locis affirmantis, sed etiam efficacifsimis rationibus. & primo ars: guitur sic. Non est in libera potestate hominis, opinari sicuel sic esse cumuult ergo non est in tibera potestate hominis, credere sicuel sic esse cum: uult pater consequentia. Quia, si de quo magis uideturinesse, & no inest, ergo &c. sed minus est adhærere alicui, cum formidine ad oppositum, quam fine formidine.ergo antecedens est expressum ab Aristotele, in 2. de Anima textu commenti. 153. & pater per experientium, quia quilibet in le experitur, quod oblata ei propolitione dubia, li elt ei merè dubia adneutram partem opinandam per affentim inclinatur, donec ei noua fus: perueneritapparentia, uel per sylogisticam rationem, uel per intuitiuam noticiam, uel percestimonium multorum, uel per authoritatem dicentis, un aliud simile. Secundo, sicarquitur, Nonest in potestate hominis libes ra facere apparere aliquid suo incellectiui esse uerum, & facere apparere non elle uerum, ergo, non olt in potestate hominis, sicuet sic credere esse, uel non effouerum tener confequentia: quia est contradictio, aliquem cre derealiqued, & assentiri illi, & illud einon apparere esse uerum. Assume pium probatur, quia hocuel hocapparere, tale uel tale intellectui, est hoc tiel hoc taliter uel taliter representari intellectui. & hoc non potest dependere ex imperio uoluntatis, quia hoc præcedit actum uoluntatis. Confirs matur, quia hoc apparere sale intellectui est, quia obiectum, quod repress lentaturest tale. & evidentia vel aliud quicquid sit illud quod id facit cre dibile, uel no credibile, est tale & intellectus est talis sed facere obiectu estetale, uel intellectum esse talem, non est in arbitrio uoluntatis. Ego, sem tae. lem uel talem apparere intellectui non est in imperio uoluntatis. Tertiò, 🖯 fic arquitur. Quotiescunque est aliqua potentia merè neutra et indifferés, ? ad duos actus lecundos oppolitos, non potelt exire in aliquem illorum, nisi determinetur prius, per aliquid, quod sit actus primus, uel se habeat loco actus primi, respectu alterius illorum actuum secundorum . sectita 🕆 est, quodintellectus est potentiamere neutra, & indisterens ad specific cationem alicuius actus sui secundi: ergo ad nullam talem specificatios nem, poterit determinari, nisi adueniente aliquo alio, quod situel actua primus

primus, uel se habés soco actus primi, respectu talis determinationis. Túc fub ista ratione assumo, istam consequentia, Merus actus uoluntatis, non potest le habere, ut actus primus, respectu specificationis actuum intelles ctus:ergo,per imperium folum uoluntatis, no poterit intellectus determi nari ad talem specificationem. nota est consequentia ex præassumpta ras tione. & antecedens patet, ex communi sententia omniu Doctoru in hoc colentientium. Quòd licet actus intellectus, quo ad exercitiu, dependeat à uoluntate, non tamé quod ad specificationem. His sic præceptis, arguo sicad propositum. Actus, qui est assentire, & actus qui est dissentire, sunt actus habentes rationes specificas oppositas.ergo, ad assensum uel no ale sensum, non poterit determinari intellectus, per imperium uoluntatis. Er go, ad hoc, quòd alíquis per intellectu credat articulum fidei esse uerum, uel no credat, non est per hoc præcise, quia sic uult uel no uult credere, sed ex aliquo alio, intellectum ex se neutrum, ad talis actus specification edes terminante. Quartò, sic arguitur: Ad illud credendum, non determinatur homo præcife, per actum uoluntatis: de quo interrogatus, cur illud credi derit, non assignabit præcisum actum uoluntatis, sed ita est, quòd interro gatus aliquis, Cur credat potius Christiane sidei, quàm sidei Mahumeten fium:non alsignabit præcise actum uoluntatis:ergo non perpræcisum a. ctum noluntatis, inclinatus est ille ad credendum; quod auté non assigne turmerus actus uoluntatis, patet ex experientia, & ex dictis nostrorum Theologoru, à quibus communiter illa octo allegatur. cur euangelio des beamus credere:Scilicet pronunciacio prophetica, scripturarum concor\* dia, authoritas scribentium, rationabilitas contentorum, irrationabilitas contentorum, irrationabilitas singulorum errorum. Ecclesiæ stabilitas, miraculorum claritas. Quinto, sic arguitur: Quotiescunque aliqui duo determinantur ad credendum oppolita, & quilibet illorum præcise per hoc determinatur, quia uult sic determinari, indifferente ad hoc omnino iudicio uel fuafione rationis, non potelt dici, quòd rationabilius ifte mo≥ ueatur ad crededum quam econtral sed datis duobus, quorum alter uult credere A' esse uerum, & alter non uult credere. est dicere, hunc uel illum uelle rationabilius, & aliū irrationabilius. ergo illi, ad sic uel sic uelle, non determinant, quia præcise sic uolunt. Maior huius rationis est nota, quia ut inquit Albertus in 3. de Anima. cum uoluntas fic agit precife quia, uult licagere:alsimilatur tyranno, in cuius actione non quæritur ratio acti, quia iplius agere, non est secundum rationem agere sed agere pro libi= to.Minor est manifesta: Quia quotidie dicimus Mahumetistas uel Iudæs osirrationabiliter in hocagere, quod non credunt, & nos rationabiliter, quia credimus:quod si causa præcisa, quare ego crederem, ille non credes ret esse præcise, quia ego uellem, ille non uellet, uterque esset actus tyrans nicus uoluntatis, & in neutro appareret maior uel minor rationabilis

tasi

tas, imò & in neutro rationabilitas, sed mera potestas, & imperium tyrane nicum uoluntatis. Et ex dictis in isto argumento, patebit istis Magistris, intellectus breuium uerborum, quæ dixi in relponsione mea, de actu tys rannico uoluntatis. Multæ aliæ possent & pro ista opinione rationes adduci: sed non est propositi mei, hic tractare istas materias, & proposiz tas quæstiones discutere sed solum ostendere determinationem, conclus siones meas non esse hæreticas. Et licet pro desensione coclusionis meæ ista sufficiant, uolo tamen & hoc dicere, quò d fuit etiam aliquis Doctor. cuius ego, ut de me fatear damnationem in hoc articulo adhuc nu squa le gi, qui limpliciter tenuit, quòd actus crededinon esset liber. hoc enim as sertiue tenuit Robertus Holcoth subtilissimus Doctor, ordinis Prædica torum, in suo primo sententiarum. Et cum arguitur, quod sequeres actum credendi uel non credendi, non elle meritorium aut demeritorium, dicie Hanc obiectionem nullam esse & friuolam: quia non ideo aliquis actus est meritorius, quia liber, sed quia conformis est alicui legi, pollicenti pre mium pro eodem actu, ipsi facienti uel akeri. & consequeter dicit, Actum credendi, non ideo esse meritorium, quia liber, sed quia coformis est legi diuinæ, quæ pollicetur tale præmium, scilicet uitam æternam cuilibet cre denti.posse autem Deum hanclegem mutare, & statuere, quòd quicuno cras ceciderit super lapidem angularem, ex improviso sit saluus: & tuc cas sus ille esset meritorius uitæ æternæ, quia actus nostrinon ideo sunt meri torij, quia liberi, sed quia à Deo acceptatur ad uitam æternam, qui Deus ita potest acceptare actus naturales, sicutactus uoluntarios. & sicuidet ac ceptasse mortem innocentium, ad uitam æternam, in quibus nullus suit usus liberi arbitrij.nec sic faciendo Deus irrationabiliter facit, quia sua uo luntas est sufficiens ratio corum omnium, quæ statuit uel ordinat. Vnde concludit Holcoth, Quòd si capiamus credere, pro eo quod est cu assens su firmo adhærere, his de quoru ueritate non constat nobis, nisi ex testis monio aliorum (iuxta quem modu definit Augustinus in Omelia super loannem dicens. Quid est sides, nisi credere quod no uides!) Quòd talis actus credendi, non est in libera potestate hominis: si autem capiatur cres dere, pro eo quod est assentiri quibuscuo reuelatis à Deo, & testificatis p miracula, & uelle uiuere, & operari secudum ea, tum quia hoc credere includit, tam actum intellectus, quam uoluntatis, concedit de eo quod est li berum:iuxta quem modum definiens Augustinus in Omelia super Iban nem, dicit, Credere in Deum, est credendo amare. crededo in eum, ire cred dendo, ei adhærere & suis membris incorporari, & de hac credulitate disctum est. Credidit Abraham Deo & reputatum est ei ad iusticiam. de pri ma autem dicitur: Dæmones credunt, & contremiscunt: prima est meris toria, secunda non est meritoria. Et cum dicitur: Quòd sides no est nisi in uolentibus, dicit Holcoth: Quod est intelligendum de side sormata, iuxta

hunc secundum modum, quæ est sides operans per disectionem: non aut de side primo modo accepta, quia per miracula usa, uult ipse posse sides sem necessitari ad credendum. quam opinione ego non credo esse ueram, & post quæsitum suum, idem doctor reexaminando nonnullas suas opie niones, dicit, Quòd licet stante euidentia in ratione, quòd alíquid non sit credendum, uoluntas necessitetur ad credendum, tame quía sic necessitatus, suit sibijpsi causa talis necessitatis, ideo imputatur ei ad peccatum. Die citautem suisse sibi fasse sibi fasse sibis sideo imputatur ei ad peccatum. Die citautem suisse sibis sibis salsam secessitatis, ideo imputatur ei ad peccatum. Die citautem suisse sibis salsam secessitatis, ideo imputatur ei ad peccatum. Die citautem suisse sibis salsam secessitatis, ideo cocludit, quod si fecisse, non sic apparuisse esse intellectui, sed aliter, & ideo cocludit, Quòd cum quis malè credit, aut discredit suum primum peccatum est negligétiæ. hec est opinio Roberti Holcoth de Libertate credendi, quæ nunquam mihi apparuit bona uel probabilis. Considerent autem isti patres, an & istum Doctorem simul cum Durando, Henrico, & alijs pro hæretico ab eccles sia anathematizent:

10 ANNIS PICI MIRANDVLAE DE ACCIdentibus in sacramento, disputatio-

Vi dixerit, Accidens existere non posse, nisi inexistat Eucharie Riæ, poterit facramentum tenere, etiam tenendo, panis fubstans tiam non remanere. Hanc quidem conclusionem non dixerunt isti Magistri esse hæreticam, uel hæresim sapere, sed solum esse erroneam: cuius opinionis fuæ, si rationes aliquas attulissent, possem ego illis aut credere aut respondere, sed ipsi nec in huius, nec in aliarum co clus fionum damnatione, ullas adduxerunt rationes, quas ego uiderim. Dico autem pro declaratione conclusionis, quod per hanc conclusionem, non intendo cathegorice & absolute diceré, Accidens non posse esse sine subé iecto, aut in facramento de facto esse in subiecto, imò cum Ecclesia firmi= ter teneo, quòd accidentia facramentalia, de facto fint fine fubiecto: fed di co,Quòd ille qui diceret, accidentia non posse esse sine subiecto, & tenes ret cum Thoma, distinctionem realem existentiæ panis ab essentia, posset dicere, non repugnare divinæ omnipotentiæ, salvare existentiam panis si ne essentia eius, Sicut actum tam substantialem quam accidentalem cons seruat Deus, sine sua potentia, & cosequenter in isto esse panis, subjectare accidentia, no manente lub ltantia panis, ad quæ quidem accidentia, habe re posset corpus Christi præsentiam realem, sicut & nunc habet ad accis dentia, quæ in nullo subiectata sunt. Et quicquid sit de sacramento Etichà ristize de facto instituto à Christo, & ab Écclesia credito, in quo concordis rter tenef, quod nihil panis remanet, adeò quod fua reproductio effet crea tio, tamen tenendo prædictam opinionem Thomæ, de distinctione reas li essentiæ ab existentia, & capiendo sacramentum Eucharistiæ ampliatiø ाहे.adid,quod est, uel potest esse, ut capitur in conclusione mea, quæ est

modalis, diulla, non solum præsens conclusio est probabilis & non erros. nea,imò erroneum est dicere, quòd non possit esse aliquod Eucharistie sa cramentum, in quo accidentia essent in subiecto. Nescio, per quam logis, cam uiderunt isti Magistri damnari una diuisam de possibili, propter sale. fitatem unius de inesse, ex eisdem terminis constitute: miror (p, cp nesciant, quod est fallacia cosequentis, arguendo à minus amplo, ad magis amplū, cum destructione magis ampliac fi quis dicerer, Nullus homo est in dos mo: ergo, Nullus homo potest esse in domo. Similiter enim arguut ipsi indamnatione huius propolitionis, in nullo sacramento Eucharistie, quod de facto existicuel de facto est institutu à Christo accidentia sunt in subies. cto:igitur, In nullo sacrameto, quod est, uel potest esse, aut institui à Chrie sto, accidentia possunt esse, sine subiecto ex dictis patet, quam male coclufio presens de possibili, damnata sit oro erronea, ab istis patribus, qui des bent meminisse, quod fuerint etiã ex cathilicis doctoribus, qui reneret de facto, Accidentia in facramento altaris, subiectari in existentia substantiæ remanentis. Est enim una via theologorum ut refert Petrus de Palude, in 4.di.12.q.3.qui dicut, quòd sicut qualitas hic remanet naturaliter, quia rea manet suu immediatum subiectu, quod est quantitas, licet tollatur suu remotum, quod est substantia: & sicipsa qualitas non subsistit, sed inhæret. sicetia quantitas caret quidem suo subiecto remoto, quod est essentia sub stantiæ, sed habet suum subiectu, proprium & propinquum, quod est esse. substantia, quo mediante inest substantia: quia id esse possibile, est remanere essentia no remanete, imò dicut ipsi, Necesse est ipsum remanere, con siderato modo, quo desinit hicesse: & quidem, p hoc sit possibile, dicunt patère, quia licet essentia sit prior esse, ex quo uideretur, cu sit prius posse. separari esse, à posteriori: quod magis potest separari, & sieri essentia sine Esse, quam econtra tamén considerando ex alia parte, & essentia se habet ad esse, sicut potentia ad actum, & sicut materia ad formam, quia actus mã nus dependet à potentia, quam econtra. sicut uidetur magis factibile esse. sine essentia, quam ecotra. sed Deus in incarnatione uerbi, fecit essentiam humanitatis line elle luo, ut dicit à multis doctoribus. ergo multo magis potest hic facere, esse substâtiæ panis sine essentia, ut sicut est ibi assumpta essentia & manet, non autem esse & non manet, ita hic couersa potest esse essentia, & non manere, & non conversum esse, & manebit. Secundo, ostendunt, quod non solum istud sit possibile, sed necesse: quia nihil creas tum potest converti in increatum, sed unu creatu, potest converti in aliud, quando communicant in materia, & in genere, aliter non, ficut accidens. non conuertitur in lubitantiă, nec in accidens alterius predicameti, lecun dum commune opinionem. essentia aut panis, cu essentia corporis Chris sti conuenti in materia & genere, unde una potest conuerti in alia, etia per naturam, li corpus effet mortale: led effe panis, non comunicat in materia, nec in

nec in genere cum esse corporis Christi substantiali, cu illud sit increatum diuinum, quod est suppositi diuini, cum in Christo non sit, nisi unum esse actualis existentiæ substantialis.ergo, est impossibile esse panis conuerti, & necesse est, ipsum remanere. Ego sum in opinione, quod non sit necesse iplum remanere, tum quia si non potest converti, potest tamen annihilari uel potest corrumpi, cedendo in potentia materia. ita quod sicut huma, nitas potuit assumi, non assumpto esse, led manente in potentia materia, sic essentia, potest converti, non converso esse, sed redacto in potesta essen tiæ:licet ut uerum fateamur, istæredactiones facilius dicantur quam intel ligant. Item licet esse panis, no possit converti in esse increatum. potest tais men conuerti in essentiam creată, quia quæ communicant in materia, sunt inuicem transmutabilia, dato quod non communicent in materia propin qua, sed solum in remota, sicut elementum potest couerti in animatum& ccontrà. esse àutem panis, & essentia corporis Christi conueniunt in mate ria prima, quæ est utrius potentia remota, licet non conueniant in propinqua: quia materia est pura potetia, essentia autem est potentia cu actu, imò si illa ratio ualeret, concluderet, quòd de omni cibo, que Christus ans te palsionem lumplit, sola essentia in ipsum conuersa fuerit, & non esse, sed remansit, uel aliter quam per conuersionem corruptum suit. quia esse lubstantiale Christi, erat increatum ante resurrectionem, sicut post. Ité dis cunt aliqui, quòd sicut aqua, quæ de potentia ordinata, non potest couer ti in languinem Christi, prius conu ertitur in uinum, & postea totu in lans guinem, sic esse, si non potest de potentia absoluta couerti in aliquid Chri sti, prius natura convertitur in suam essentiam, transiens in eam, sicut for ma quæ cedit in potentiam materiæ. & post illa essentia tota, convertitur in essentiam, & sic non necesse est, esse remanere. Sicut autem mihi uidetur erroneum dicere, quod necesse sit, esse remanere, ita nihil minus errones um dicere, quòd non potest remanere.

> to annis pici mirand v Lae, DE V ERbis Confecrationis, disputatio.

Lla uerba, Hoc est corpus: quæ in consecratione dicuntur, materia lister tenentur, & non significatiue. Dixerut isti Magistri, quòd hæc con cluso est scandalosa, & contra communem opinionem sanctoru Dos storum, & quòd opinio glosatoris, in hoc non tenetur. Ego autem dico; quòd sua determinatio est scandalosa; & contra communem opinionem multorum doctorum, & quòd glosatoris potius, quàm eorum opinio in hoc est tenenda: & quòd sta sit patebit euidenter, habito intellectu conclusionis. Est ergo primò aduertendum, quòd non intendo ista uerba fuisse materialiter accipienda, cum proferebantur à Christo, sed solum quando proferuntur à sacerdote Euangelico consecrante: & ideo dixi in conclusione, Verba quæ in consecratione dicuntur, id est quæ nunc à consecran

tibus proferunt. Certum est autem, quod sacerdos in consecrando, recis tat prædicta uerba Christi, ita quòd oratio prolata à tali sacerdote, suppos nit pro oratione prolata à Christo significatiue sumpta. & talis opinio, non solum non est erronea uel scandalosa, sed potius uidetur opinio, pres dicto sensui opposita esse, contraria formæ consecrationis, in qua sacerdos dicit illa uerba recitatiuè:Recitat enim facerdos côfecrans, Christum dixisse apostolis. Accipite & manducate &c. sacerdos autem consecrãs, necloquitur Apostolis, nec dicit eis Accipite & c. nisi recitatiue. ipse enim folus recipit facramentum, neque etiam afsistentibus loquendo dicit, Acs cipite & manducate &c. Similiter cum dicit, Hocest corpus meum. id quod recitatur à sacerdote, est illa oratio: Hoc est corpus meum. materias liter fumpta, pro fimili oratione & ex fimilibus uocibus composita à Chri sto fignificatiuè prolata: quod etiã patet per illa uerba, quæ dicuntur ans te uel post consecratione sanguinis, scilicet. Qui pro uobis & pro multis effundetur &c. Essent enim falsa, si significative sumerentur, eo quod sans guis Christi ammodo non effundetur, ergo illa uerba solum recitatiuè sumuntur: Quid auté recitatur, nisi uox prolata ab alio, pro qua supponit uox iplius recitantis. & propterea uox ilta alterius uocis recitatoria, est materialiter sumenda. Item etiam si non recitatiue, sed significatiue capes rentur ista uerba, denotaretur sanguis Christi estundi pro alijs, et non pro cõlecrante.cum dicitur Qui pro uobis & pro multis effundetur. deberet enim dici potius, Qui pro nobis &c. que non Ideò dico, quòd credam op positam etiam opinionem non posse defendi, sed ut pateat meam conclue sionem, non solùm esse catholicam, sed etiā sua opposita probabiliorē. Ex quibus patet, quod præfens conclusio non est scandalosa, sed probabilis, & opinio solennis glosatoris de consecratione di.2.c. Timore. in hoc non est reijcienda, sed approbanda, sicut nec per Ecclesiam usque ad hæc teme pora, unquam tuit reiecta.

IOANNIS PICI MIRANDVLAS DE MIRAculis Christi, disputatio.

Iracula Christi non ratione rei sactæ, sed ratione modi saciendi, suæ divinitatis argumentum sunt certissimum. Quam conclussionem declarando, ego dixi, Quòd quia est sirma scientia theosogorum, quod ea miracula quæ Christus secit, possent à puro homine in uirtute Dei sieri. Dicit enim Christus. loannis 14. Amen dico uobis, qui credit in me, opera quæ ego sacio, ipse saciet, & maiora horum saciet. ideò etiam ab ipsimet Theologis, unanimiter cocluditur, quod id ex quo posseiumus concludere Christum suisse Deum, non est ipsa res sacta, sed mos dus saciendi: quia taliter agebat, qualiter agunt, qui uirtute propria & non aliundè accepta agunt, quod est proprium Dei inde pendenter, sci licet, & non aliena uirtute agere, qui modus agendi, creaturæ communis cari non

tari non potest: quia ergo taliter multa egit Christus, non orando, scilicet necpetendo, sed precipiendo & imperando tanquam potestate habeiis, patet, quod utiple existens Deus, & non in Dei virtute existens homo operabatur. Hacuila declaratione mea, dixerunt, Conclusio potest trahi ad malum sensum, quià continetur inter Magicas, dato, quod sua declaras tio sit uerà. De quo corum iudicio, isa miror, ut mirari magis non polsim: primo ipsi mihi dicant, an apud aliquem recte mea uerba, & ex recto usis tato & modo loquendi interpretantem, alium habere possit sensum cons clusio mea, præter eum quem dixi; quid enim his uerbis clarius; quid exe pressius! Miracula Christi non ratione rei factæ, sed ratione modi faciens di, suæ divinitatis argumentum sunt certissimum. Secundo, dicant mihi, an hæc sit recti iudicis sententia. Hæc conclusio, licet sit uera & catholica, damnanda est tamen, quia ad malum sensum trahi potest. Ergo & dama nanda ista, Christus eñciebat dæmonia, propter hoc, quòd ludæi eam tra hebant ad malum fenfum, dicentes; Quod in Beelzabub principe dæmo niorum enciebat dæmoniailla. Et damnandaista: Pater maior me est: quia Arrius ex ea inæqualitatem filij ad patrem cogitauit. Et damnanda ista:Non cognòuit eam, donec peperit primogenitum filium suum : quià Eluidius ex ea, contra uirginitatem perpetuam Mariæ, hærelim est opis natus: Et damnanda ista. Illam diem neo filius nouit: quia ex ea, aliqui plu ra scire uolunt patrem, quam sciat filius. Quid plura, damnandæ ferè os mnes ppositiones Euangelice, quia ab hereticis ad malu sensum trahi po tuerunt: quando, & propolitionem meam, in isldem terminis politam, in quibus à multis ponitur Catholicis doctoribus, ideo damnare debemus, etiam quod sit uera, quià aliqui ad malum eam sensum trahere possunt. profecto si qui eam male interpretatur, illorum sensus qui malus est, dam nandus est, non meus qui sanctus atque catholicus. Tertiò dicant mihi, Quis est iste malus sensus, quem posset facere. dicant si sciunt, certe etiam non est, dicere, si quis uelit aut cogitare, ex illa propositione malum sens sum, si quis enim esset, is esset sorte, quod aliquis suspicaretur, me uelle dis cere, quod eadem miracula quæ fecit Christus; quantum ad rem factam; per Magiam possent sieri, sed hoc non licet suspicari de conclusione mea; quia immediate ante ipsam ego pono aliam conclusionem. Quod miras cula Christi non potuerunt fieri per uiam Magiæ uel Cabale. alius malus fenfus, qui possit inueniri uel excogitari, ergo no uideo, dicant ipsi si pose funt. Quarto dicant mihi, quæ est hec consequentia, an teneat de materia, an de forma: Est inter Magicas, ergo damnanda.profectò similis est fore ma argumentandi illa, qua utebantur etiam, cum à principio damnare co nabant conclusiones Magicas. sic enim arguebant. Iste conclusiones sunt intricatæ, & non intellectæ à nobis.ergo, damnandæ: ô miram & inaudis tam redarguendi formam: iam taceant, qui dicunt de incognitis no posse fieri fieri iudicium, cum iam sit decretum, ea maximè esse damnanda, quà màs ximè sunt incognita. Sed redeamus ad propositu. Est, inquiunt, inter Mas gicas, ergo, est damnanda. dicant mihi ipsi, V trum magica conclusiones bona sint an mala: si mala, adhuc malè per eos est iudicatum: Christus enim innuit in parabola de zizanis, no solum non esse respuendum tritis cum propter admixas zizanias, imò ad saluandum triticum innuit, non esse eracandas zizanias ante messem. Si bona: cur bonam conclusios nem, inter bonas posstam (ipsi si bonisum uiri) ipsos damnare debuerūt;

10 ANNIS PICI MIRANDVLAE AN DEVS intelligat, disputatio.

r Agis impropriè dicitur de Deo, quod sit intelligens, uel intelle» ctus, quam de angelo, quod sit anima rationalis. Quam cons clusionem ego declarando, dixi, quòd conclusio innitebat mos , do loquendi Dionylij, qui læpè dicit de Deo, quòd non est intellectus, neque intelligibile: & similiter dixi, mea uerba eo modo esse accipienda, quo accipiebant uerba Dionylij. Dixerunt illi, quòd coclulio erat falla, & ad hæreticu sensum poterat transferri, & quòd non satisfaciebat eis mea declaratio. de qua fua determinatione, non parum miror, miror, inquam, si sunt sapientes, quòd dicant conclusionem esse falsam, quà sit non mea, fed Dionylij conclusio. Et ut clarius mentemmeam intelligant, declaras bo breuiter tundamentum & conclusionis & loquutionis ipsius Dionys 1ij.est ergo aduertendum,quòd sicut ratio dicit,noticiam discursiuam ho≠ minibus propriam, quæ quidem ratio impropriè diceret esse in Deo, ita similiter dicit Dionysius, intelligere esse noticiam appropriatam angelo, caulatam ab angelo, & intellectu angelico, & iplum informantem, & in rtaliter immutantem: & tale intelligere, dicit non esse in Deo.nec sic capien do intelligere, potelt trahi conclusio ad malum lensum, quia no propters eanegat Dionysius in Deo esse cognitionem omnium. sed ista magis dis stat ab intellectione, propriè capta modo prædicto, quàm homo ab ange 10. Cum autem dicitur Deus intelligit, capitur intelligere generaliter pro omni cognitione,& breuiter hoc sciant, quòd per hanc conclusione non intendo, negare de Deo cognitionem omnium perfectifsimam, ficut nec quamcunque perfectionem simpliciter, imò nec intendo negare Deum intelligere, capiendo intelligere communiter: led nego iltud intelligere, quod dicitiuxta modum loquendi Dionysii, noticiam angelo appros priatam: ficut & ratio dicit,noticiam homini appropriatam, iuxta quod etiam improprie dicetur esse ratio in Deo. At inquiunt, tu dicis, quod ma gis impropriè dicitur de Deo,quòd sit intellectus,quàm de angelo,quòd sit anima rationalis. hoc autē est falsum; quòd de angelo nullus unquam diceret, quod esset anima, de Deo autem dicitur sæpissime, quod est intel lectus.quare illa est magis impropria loquutio. Miror de doctrina isto-

rum

rum patrum, & multiplici lectione sacrarum reru, qui dicunt quod nuns quam de angelo, nec propriè nec impropriè dicatur, quod sit rationalis. Sed legant Augustinum in lib. de Musica, in libro de Vera religione, & in actis contra Fortunatum, & in libro de Cathechizadis rudibus:nam in istis omnib.locis, memini ego angelos ab Augustino, animarum nomine nuncupatos, qui tamen nec omnia uidi, nec omniu possum meminisse los corum, in quibus fortè legi apud sacros Doctores, angelos, hoc nomine uocatos.nam etiam res elt, quæ cum legitur, non lit digna multa attentio ne. Cum autem ego dixi, magis impropriè dicitur de Deo, quòd sit intelle Aus.nihil aliud intendebam, nisi quod noticia angelica, que intellectualis noticiæ nomen libi appropriat, magis diltat ab infinita noticia Dei, quæ omnia per essentiam cognoscit, quàm distet à noticia rationatina, animæ rationali uel homini appropriata. Si uerò ex præsenti conclusione inferas tur, quod Deus improprie dicitur intelligere, sicut comparatiuus infert politiuum, accipiatur consequens illatum, solum in hoc sensu. Deus non fecundum propriam, uel appropriatam acceptionem, huius dictionis in s telligere, dicitur intellectus &c. sed secundum communem uiam minus propriam, ut pațuit, ex modo loquendi Dionylij.

IOANNIS PICI MIRANDULAE DE ABBITA intelligentia animæ disputatio.

Nima, nihil actu & distincte intelligit, nisi seipsam. hanc declarans do, dixi quo d'intelligebam de intelligere abdito, cuius meminerat Augustinus in libro de Trinitate, & Henricus in quolibetis. Dixes runt isti Magistri, quòd conclusio no erat ad intellectum Doctoru, quos ego adducebam in responsione, quòd nescio qualiter dicere possint, si do ctores illos uiderunt. Et quia ista materia de intelligere abdito, est subtilis & profunda, nolo hic eam latius explicare: posteaquam isti aliter conclus sionem nón damnant, sed tantum duo uolo dicere. Primò, quod ego non intendo universaliter negare, de anima, & pro quocunos statu, quancuos distinctam cognitionem aliorum à le . concedo enim, animam Christi in = telligere actu & distincte alia. & similiter, animas beatorum, per reuelas tiones aut species infusas. Secudo dico, quod intelligo de illo intelligere abdito, quod est sine phantasmate, uel adminiculo sensus aut phantasia, & no adhuc de quocucs tali, led intelligere abdito, directo, & permanens ti.de quo proximam huic polui conclulionem dicentem: Anima lemper seipsam intelligit, et se intelligendo, quodammodo omnia entia intelligit. & sic in omnibus meis conclusionibus, semper occulta quædam est con# catenatio, quàm forte ipli non aduettunt, led redeundo ad propolitum, dico, Quòd anima per tale intelligere abditu, directu & permanens, nihil actu & distinctè intelligit,nisifeiplam,ex quo patet,quòd præsens cõclu≠ sio sicintellecta, non suit indistincte damnanda pro erronea, si etiam in

áliquo sensunon esse uera. Sicenim multæ propositiones tam philosos phorum quam theologorum, & scripturæ sacræ damnarentur, sicut ista Abucuk primo, Mundi funt oculi tui, ne uideas malū, & ne despicias inis quitates. Et similiter ista Matthæi 25, de fatuis virginibus: Nescio uos: licet enim uisio Dei, aut eius scientia sit unica & simplicissima, & talem uis fionem aut scientiam, universaliter etiam de Deo negare videantur dictæ propositiones, respectu mali, propter negationem propositam uerbo uis dendi uel scientiæ. Exponuntur tamen à Doctoribus specialiter de uisso= ne, uel scientia Dei approbatiua, & non accipitur, ut negatio in eis negat, omnem modum uisionis aut scientiæ Dei.quia uerum est illud etiam Psal mista. Delictamea à te non sunt abscondita. Si igitur multæ tales ab expolitoribus & doctoribus porius distinguuntur, & ad uerum sensum tra huntur, quam condemnent, nescio in quo ista demeruit, ut ita simpliciter damnata sit, etiam postquam damnatoribus modo prædicto, fuerat expo sita & declarata. Hæc, ut nunc est, properanti stylo mihi dictata sint, scris pturo aliâs maiore ocio & cura, ut plura, ita fortasse meliora. Hocipsum, qualecunque est opus, uiginti est noctibus elucubratum, in quo edendo, celeritas optanda mihi magis fuit quàm diligentia: oportuit enim hab**ere** amicos, quod inimicis latrantibus, quali Cerbero ossam obijcerent, atque ita uenienti, me statim iniustæ infamiæ morbo , occurrere . quæcuns que autem & scripsimus & scribemus, in posterum cum ea semper præfa= tione sint dicta, ut id solum ratum sanctumque habeatur, quod & Pontis fex fummus,& hi omnes,quorum iudicium ille approbauerit, ratum fan= ctumque decernerent. Atque utinam iam ille aliquid de his, quæ in dus bium reuocatæ funt opinionibus nostris, pro fua & sapientia & authos ritate decreuisset, non hoc mihi susceptum operis, quando, & quæ ils le damnasset temerarium, & quæ probasset, superuacaneum erat desens dere. Dum igitur tanti adhuc iudicis sententia uti non possumus, hæc scripserimus, ne sit unde de propositis à me disputandis quæstionibus, habeant quod sinistri possint uel dicere obtrectatores, uel suspicari rus des & simplices. Potest enim accidere, ut cum quis indoctior illas attigerit, legens hanc propolitionem, Christus non ueraciter, & quans tum ad realem præsentiam, utponit communis uia, descendit ad inferos : actutum illa dictione, Non ueraciter, offensus, credat sensum es se propositionis, articulum sidei, de descensu Christi non esse uerum. Itidem cum legerit. Peccato mortali finiti temporis, non deberí pœnam infinitam. in illa, me dubitet hæresi præstare, quod pæna gehennæ, non sit æterna. & cum'intellexerit me de Origenis salute bene opina ri, non tam uitam, mores, doctrinam, & pœnitentiam Origenis, quam credita Origenis dogmata, à me amari, suspicetur. Simile est de alijs propositionibus multis, quæ fortè habere possint in primiori fronte, quòd quod fanctam rusticitatem, id est, ut pias, ita indoctas aures offendant, ea propter, sicut hæc scripsimus, ideò legenda, ut nec de nobis, nec de ortho doxo dogmate sancte religionis, quisqua malè cogitet, ita ppositiones is plas crudas, ut lic dixerim, & inexplicitas, hæc nisi prius attigerit, legi nole lem à nostris hominibus, quando ex illis multa ut à fide catholica, ita à no stra mente aliena, possunt coniectare, præsertim hebetiores, & doctrina. rum remotioru rudes & infolentes. Oro igitur, obsecro, & obtestor amis cos & inimicos, pios & impios, doctos & indoctos, per uiscera lesu Chrie sti Domini nostri, per mirabile descensus eius ad inferos mysterium, per æternum damnatorum ignem, qui non extinguitur, hæreticis præcipue, & sacrosanctæ Romanæ Ecclesiæ hostibus debitum: per ueri & mystici corporis sanguiniscs sacramentum, per Dei omnipotentiam, per exhibendam merito filij eius, & cohæredum imaginibus reuerentiam, legant fine liuore, fine inuidia, quæ nunc fcribimus, priora, id eft, ipfas propofis tiones, non enarratas, non explicitas, non legant. quado inter doctos eas propoluimus disputandas, non passim legendas omnibus publicauis mus. Nam & ibi plurima sunt, impia dogmata, ueterum philosophorum Auerrois & Alexandri, & aliorum quam plurimum, quæ nos ( & si sem# per professi sumus, asseruimus, prædicauimus, publice & priuatim, non minus à uera rectacp philosophia, quam fide esse aliena.) scholasticam tas men exercitationem meditantes, de more Academiarum, inter paucos & doctos, secreto congressu, disputanda suscepimus. Qui uerò ipsum leget libellum propolitionem disputandarum, ut ex ipso poterit titulo admos neri, dum quæ ex nostra dicuntur sententia, quæ item ex aliorum, discera no, non proponi illas à me, ut meas, ut ueras opiniones, sed ut creditas ab illis. ita & suspicari poterit, & si aliorum dicantur dogmata & inuenta, uisa tamen mihi, & hæc, & illa uera & probabilia. Qui ergo me odes runt, ideo illa non legant, quia nostra sunt: qui me amant, ideo non les gant, quia ex illis, quæ mea sunt, cogitare plurima possunt, quæ non funtnostra.

TO ANNIS PICI MIRAND VLAE CONCLVSIONES

XLV. In Apologetico fuo opere.tanquam Catholicæ defensæ.

CONCLUSIO L

Nima Christi uero & reali descensu, descendit ad inseros. & ita Christus secundum ueram & realem animæ suæ præsentiam, in triduo suit in inserno. Correlarium. Opinionem Durandi, de descensu Christi ad inseros, ego non probo. 2 Licetitasit, rastio tamen ueri & realis descensus, & ueræ ac realis locationis in insereno animæ Christi, non suit essentia uel substantia (ut tenet communis uia Scotistarum & Nominalium: quæ communiter tenetur Parisius, cui uides

**₹** }

uidetur adherere sanctus Thomas, in tertia parte Summæ) sed solum esse cusuel operatio. 3 Sensus per suprascriptas coclusiones explicatas, est sensus, quem ego per hanc propositionem intendebam. Christus non ueraciter, & quantum ad realem præsentiam, ut ponit Thomas & comunis uia, descendit ad inferos: sed solum quo ad essectum. 4 Quæstio. Vtrum prædicta propositio, de rigore Logicæ, & exui uerborum, permittat illum sensum. Non est quæstio de side. 5 Credens illam propositionem, de uirtute sermonis permittere illus sensum, non erat in side.

6 Qui credit aliquid esse de side, quod non est de side, de side non rescrè sentit. 7 Ponens propositionem, habentem duplicem sensum, si il lam asseruit, & asserti in sensu catholico, no tenetur reuocare propositios nem, sed declarare. 8 Stante prædicto casu, & ipsa multiplicitate sensum, debemus iudicare de propositione, potius secundum sensum instentum à proponente, quam secundu sensum, quem magis uerba sonant.

9 Peccatu mortale est demeritorie dignu poena æterna. 10 Quis libet decedens in peccato mortali, etiam si in uno tantum decedat, punies tur in æternum. 11 Niss reatus peccati mortalis, æternaliter perseues raret in anima peccatoris, poena peccatoris, non perseueraret in gternum.

peccandi, omissionis uel comissionis, ita etiam & sæpè & propriè apud Catholicos Doctores, pro reatu accipitur. 13 Cum dicimus poenam alicubi deberi, uel præmium, dupliciter possumus intelligere, uel ilsu esse demeritorie, uel meritorie dignum tali poèna uel præmio, uel ei actualiter persolui talem poenam, uel tale præmium. 14 Distinctio huius die ctionis deberi, posstà in conclusione præcedenti, non est erronea in side.

rat Ecclesia. 16 Modus adorationis imaginum, & crucis, quem por nunt Petrus de Aquila, Henricus de Gandauo, Ioannes Guarra, Durans dus, Robertus Holcoth, & communiter omnes Scotista. est probabilior modo, quem ponit Thomas. 17 Non propterea, quòd aliquis neget imagines esse adoradas, eo modo quo ponit Thomas, negat & cosequen, ter, eas esse adorandas, eo modo quo ponit Ecclesia. 18 Cum in Deo sit plenitudo totius esse, potest Deus quantum est, ex se omnem naturam hipostatizare. 19 De hac quastione V trum natura irrationali, ex des fectu natura sua repugnet assumptibilitas ad diuinam naturam in unitate suppositi, ut credidit Henricus, an non repugnet, ut tenet comunis uia: potest catholicus sta esse dubius, ut non habeat actum positiuum, contras dicendi opinioni Henrici. 20 Positio negans assensum alicuius dicti, non infert de uirtute sermonis, positiuum assensum dicti oppositi.

21 Tota Magia, què communiter dicitur Necromantia, & omnino que cunque ars uel scientia, si modo talia artes uel scientiæ sunt dicens dæ, quæ

dà, quà uel pactum uel comunion em quoquomodo habet cum demos nibus, explicitum uel implicitum, ex principali uel ex annexo, antecedens ter, concomitanter aut consequenter, aut omnino quocuno modo id sit. est res prohibita, superstitiosa, & merito per Ecclesiam condemnata.

Scientia illa, quæ merito dicit elle practica naturalis philosophiæ, & quæ à Guilielmo Parisiensi, & à Bachone, & à Græcis omnibus authò ribus, dicitur Magia naturalis, nihil continet in se, quod catholicæ & ore thodoxæsidei repugnet. 23 Nulla est scientia, extendendo nome scientiæ, ad reuelatas & non reuelatas, quæ nos certificet de divinitate Christi, alsa ab Euangelica doctrina, & scientia Christianæ theologiæ.

Interscientias non reuelatas, sed quo ad omnes sui partes humas nitus inuentas & aquifitas, nulla est, que nos magis adiuuet, in cognosces da diuinitate Christi, quàm illa, per quam cognoscimus, quid uirtute ages tium naturalium, tam lublunarium quam cœlestium fieri possit, ut comé prehendamus deinde ex operibus Christi, suisse eum ueræ naturæ domis num & authorem, qui ea fecit uirtute propria, que omnis naturalis poten tiæ,& cœlestis, & terrenæ terminos excedunt. 25 Non obligatur sie delis ad utedum semper, & in omni sua loquutione hoc termino Scientia ut est communis, ad scientias reuelatas & non reuelatas. 26 Intermul tas partes scientíæ Cabalisticæ, una est, quæ est de uirtutibus corporu cœ Hæreles Origeni attributæ impiæ funt & detestandæ, & 27 merito per Ecclesiam condemnatæ. 28 Cum ita sit, quod uel Origes nes illas opiniones nunquam credidit, led ei ab hæreticis falso fuerunt at tribute, ut uolunt Ruffinus, Pamphilus, Methodius, Didymus & Haya mon, uel fi eas crediderit, aliquado de eis in fine poenituit, ut uult Hierony mus, de salute animæ eius, rationabiliter est benè credendu & oppositum credere, no tenemur de necessitate salutis. 29 Actus credendi est actus. 3 Actus credendi, non sic est in potestate hominis, quod pros polita propolitione merè dubia, per merum & solum imperium uolunta tis, potest intellectus adherere uni parti, potius quam alteri. credit hanc propositionem, Non est in libera potestate uoluntatis, credes rearticulum fidei esse uerum, quando sibi placet, & credere eum esse sals lum, quando sibi placet, permittere sensum explicitum per præcedentem conclusionem, non errat in side. 32 Accidentia, in Sacramento alta-Possibile est, de potentia Dei absoluta, ris in nullo sunt subiecto. 33 existentiam panis remanere sine essentia, & in illa subiectari accidentia pa nis, & hoc, supposita distinctione reali, inter essentiam & existentiam.

34 Qui credit istam propositione: Qui dixerit accidens, existere non posse, nisi inexistat Eucharistie, poterit sacramentum tenere, etiam tenene do panis substantiam, non remanere posse merisicari per id, quod est dis ctum in precedenti conclusione, no errat in side: 35 Paneitas non res

Digitized by Google

manet

manet in sacramento Eucharistiæ, supposita à Christo Deo homine, sed per conversionem transit in essentiam corporis Christi. 36 Si teneatur cum communi via, Quòd Deus possit suppositare qualibet naturam, possibile est, Quòd Christus assumit paneitatem in unitate divini suppositi: & possibile est, quòd per talem suppositationem Christus sit præsens in altari, ubi est panis: & ita quòd sine conversione aut annihilatione pas neitatis, Christus sit in altari, secundu possibilem veritate sacramenti Euscharistiæ, non quide instituti à Christo, sed possibilis instituti. 37 Qui credit istam propositionem videlicet. Si teneatur communis via de possibilitate suppositationis à Deo, respectu cuiuscung creaturæ, dico, quòd sine conversione substatiæ panis in corpus Christi, vel paneitatis annihis latione, sieri potest, vi in altari sit corpus Christi secundum veritatem sacramenti, quod sit dictum loquendo de possibili, non de sic esse permite tere sensum explicatum, in præcedente conclusione, non erat in side.

10 38 Ista uerba. Hoc est corpus meum & cætera. Cum à Christo pros lata sunt significatiue, tenebantur non materialiter. 39 Ista eadem uer ba, cum ab Euangelico sacerdote consecrante proseruntur, materialiter,

id est, recitatiu è tenent, non significatiu è. 40 Miracula Christi, quans tum ad rem factam, sunt argumentum, quò d fuerunt facta in uirtute dis uina. 41 Miracula Christi, quantum ad modum faciendi, sunt argume tum, quò d ipse Christus faciens uirtute diuinam à se habebat no aliunde.

42 Deus perfectissimo modo cognitionis, cogniscit & se, & omnia alia à se. 43 Ideo est omnis perfectio simpliciter. 44 Si utamur hoc nomine intellectualis, secundum modum Dionysij, ut dicit, Noticiam ap propriatam nature angelicæ, si cut rationale dicit noticiam appropriatam naturæ humanæ: tunc impropriè dicimus, quòd Deus sit intellectualis,

aut quod intelligat. 45 Anima per illud intelligere abditum, quod est directum, & permanes, sine adminiculo sensus aut phantasiæ, se ipsam tantum actu & distincte intelligit. 46 Anis

ma per multiplices & uarios alios actus fuos, uaria & multiplicia alia à fe intelligit.

IOAN

## I O A N N E S P I C V S Mirandula, de Ente & Vno, ad An. gelum Politianum.

PRODEMIVM

ARRABAS mihi superioribus diebus, quæ tecum de ente & uno Laurentius Medices egerat, cum aduersus Aris Rotelem cuius tu Ethica hoc anno publice enarras Platos nicoruminnixus rationibus, disputaret : Efficaci adeò uir 🛅 ingenio & multiformi, ut uideatur factus ad omnia. In quo illud præcipue admiror, quòd cum sit semper in Repub. occupatissis mus literarum semper aliquid aut loquitur, aut meditatur: & quoniam qui Aristot dissentire à Platone existimant à meipsi dissentiunt, qui cons cordem utriufque facio philosophiam. Rogabas quomodo & defendes zetur in ea re Aristoteles & Platoni magistro consentiret. Dixí qua tunc mihi in mentem uenerunt confirmans potius que tu Laurentio inter dis sputandum responderas, quam nouum aliquid afferens. Sed non tibi hoc fatis.efflagitas enim ut quanquam de his fusius in ipsa quam adhuc pars turio Platonis Aristotelis concordia sim scripturus, breui tamen ad te commentariolo perstringam ca quæ tunc tibi coram de hac quæstione fum locurus, cum forte & Dominicus Beniuenius adesse utrique nos trum pro sua & doctrina & integritate charissimus. Ego uerò negare tis bi quid possum sin re præsertim literaria, socio pene dixerim individuo ? Liceat autem mihi per te linguæ politioris uindicem uerbis un quibus dam nondum fortasse Latifiure donatis. Que tamen ipsa rerum nouis tas & quædam propè necessitas expressit, nec elegantionis styli lenos cinium quæras: ucenim Markius inquit: Ornari res ipla negat contens ta doceri. Fueruntigitur hat firecte memini: de quibus sermonem has bebamus.

Caput pilmum, in quo Platonicorum rationes narrat, quibus uolunt adfiruere unum esse superius.

A Ristoteles multis in locis respondere hæc sibijnuicem & æquali esse ambitu dicit unum scilicet & ens, uerum item & bonum, sed his possea. Resistit Academia cui placet unum esse prius ente, prius autem cum dicunt & simplicius intelligi uolunt & communius, Quare & Deum (cus ius summa simplicitas) esse quidem unum dicunt, non tamen esse ens. Instraterminos item unius concludi primo omnium materiam, rudem, scilis tet illam & informem, Quae tâmen extra ut uolunt entis simites est. Tum X illud

illud afferunt non idem effe quod uni opponatur & quod enti, opponi autem enti quidem nihil, uni autem multitudinem, eadem igitur lege qua & oppolita censeri duò illa. Ens & unum us non converti, nec respondere inuicem existimentur.

Caput lecundum in quo quaritubi Plato de Ente & Vho lit locutus, oltena dito illius verba vere potius lententia dicenti Vnum & Ensaqualia, quam his qui uolunt unum elle ente luperius.

Is illi rationibus innituntur, quae priologuam disfoluamus, non ab re - fuerit quid de hacquestione à Platone expressum inveniatur, in mes dium attulisse. De ente & uno, duo bus socio invenio Platonem disputana tem,in Parmenide, sciliget & Sophiste; contendunt Academici utrobio, à Platone unum supra ens poni; ego uerò hos de Parmenide primum dixe ro, neg toto illo Dialogo quicquam affenerari, nech manime affenerem quicquam tamen ad liquidum inueniri, unde Platoni dogma istius modi asscribamus: certe liberinter dogmaticos non est censendus, quippe qui totus nihilaliud est quam dialectica quædam exercitatio ucui mostnæssens tentia tantum abelt, ut ipla Dialogi uerba refragentur, ut nulle extent ma gis & arbitrariæ & uiolete enarrationes, quam quæ ab his allatæ sunt, qui alio sensu interprætari Parmenidem Platonis uoluerunt sed omittamus omnes interpretes iplam inspiciamus Dielogi seriem quid ordiatur: quo rendar: quid promittat: quid exequatur. Porro ita sehabet, cum ab ea dis sputatione, unum ne sint ompia an sint multa que sunt Socrates ad ideas divertisset, multage super his, à Parmenides tissitare eur, respondet Parmes nides, Placere libi impetumillum, propelionem es animi ad res alcilsimas definiendas, ceterum, Colliggin quit, sei plum, diligentius in te, dum in te nis es, in ea facultate exerce que inutilis multis videtur, unde ab illia nugă citas, fine garrulitas nuncupata, alioquin yeritas, te figier. Confessor atia tem apud omnes, quod & lequentia manifeltat, per hec uerba ab illo Dia lecticani significari, post quæ cum ita Parmenidem Socrates interroget quis exercitationis huius modus est Parmenides respondetille priordeus esse quem à Zenone audierat, tu particularius de hacre docens admonet. ut perspicaci solertia circumspiciat, non solum quid consequatur, si res al i qua sit, sed & quid consequatur si non sit, cum uideat, quid consequatur re illam qua esse aut non esse ponimus, ut se respiciat ut alia, quid item alia ut se utillam respiciunt & cu plura ille in hanc sententiam, tu Socrates itat Ar duum opus affers nec te omnino intelligo. Sed cur iple aliquid no popis, ato ilto quem probas modo pertractas, quo mihi dilucidior huius rei fiat intellectus, Respondet l'armenides hoc sibi seni esse laboriosum. Denig Zeno faciendum hoc dicit esse Parmenidi, quando in paucoru conuentu est, alioquin paru decore ajt huiusmodi guædam in celebritate multezum tractari à sene, quonia quotusquis nouerit tractatione huiulmodi, & eua gationem

gationem ad ueritatem adipiscendam esse necessariam, faciunt uel hec uer ba Zenonis plenã fidê eius quod diximus. Quod enim Parmenides tra= ctaturus est, tale est si credimus Zenoni ut non sit palam in multoru cons sessu à sene tractandum, at si ut illi uolunt de divints ordinibus, de primo rerum omnium principio agit, quæ tractatio seni congruentior, aut crus bescenda minus. Sed citra omné est controuersiam, nisi nosipsos uclimus fallere, id circa quod uersaturus erat Parmenides dialecticu esse negociu, nemaliud ab eo Socrates postulauerat. Id auté iuuenilis potius quam ses nilis officij Zeno iudicauerat. Quibus etiam testimonijs si non credimus, iplum percurramus dialogum, uidebimus & nulquam aliquid aftirmari, led ubig folum quæri hoc si sit, quid consequetur, quid item non sit. Ocs calionem aut lux fententix de ente & uno hic academici occupati lunt, cò prima positione hocse problemate exercet, ut uideat si omnia sint unum quidnam confequatur, responderos futurum utillud unum quod esse po nimus, sit impartibile, sit infinitum, nusquam lit, & cuid genus multa enu meret, aftert & hocinter alia: Futurum scilicet ut illud unum non sit ens. Attende autemetiam si hac dialectica non sit exercitatio, sed uno co dos gma tradatur, quantu hæc differant, afferere, scilicet unum super eius esse & hocasserer futurum ut si omnia sint unum, illud unum ens non sit, & de Parmenide sittis. Enimuero in Sophiste in hancsententiam potius los quituresse unum & ens æqualia, quam esse unu ente superius. Hoc enim ubi explicet no invenio. Illud multifaria significat, ut per hec verba: Nam ita confiderans, cofiteris necessariu esse eum qui aliquid dicit, unu aliquid dicere, & moxeu uero qui no aliquid dicit, necesse est, necesse unu gd, id est, nihil dicere. Hæt ille: Aequalizergo apud eu, imo eadem lunt non unum & minil æqualia item unum & aliquid. Post hæcitem probat dicino pos se, non ens esse unum, atque ita colligit: Ens non enti non accidit, ergo us num non actidit non enti, loquitur aut de uno quod lupra dixerat æquas le esse ei quod est aliquid: uidetur igitur pro confesso habere unum esse ens. Sed esto, demus Platonem hocassirmasse quod certe nusqua affirma uit. Age examinemus in quem sensum dici uerè potuerit, ipsius primum ariltorelica fententize in hunc modum fundamenta facientes.

Caputtertium in quo declarat quomodo accipiatur ens ab Aristotele, cum ipsum Vni aquali accomnia ambiens facit.

Ictio hacens, de qua ambigitur uni ne aqualis sit, duplicem accipi in modum potest. Primus est ut cum ens dicimus, omne id intelliga mus quod est extra idifis. Quo modo us est Aristoteles cu uniens aqua le sect. Nec dictionem absorbatione sicultur pauit, nam ut uere dicitur sentire quidem ut pauici, loqui aut ut plures debemus. Sentimus enim & opi namur mobis, loquimur alijs, id est, multitudini, atq ideo loquimur ut instelligamur. Vulgus autem & quicunq e medio ita enis accipiunt ut omne telligamur. Vulgus autem & quicunq e medio ita enis accipiunt ut omne

id dicatur ens cui non deest esse, & quod dici nihil uere no potest. Sed & qui habiti sapientissimi apud hos ipsos qui cotra fentiut dictione hac ita usos inuenimus. Parmenides enim Pythagoreus cum dixit unum esse id quod est, Deu intellexit. Si Simplicio credimus alijs is permultis qui tue ri Parmenidem uolunt aduersus eos, qui illum calumniatur. quasi omnia dixerit elle unum. Vna enim uoce respondent nunquam creditum à Pars menide no esse in rebus divisionem, multitudinem, pluralitatem. Quam iple alibi in luis poëmatis apertè confitetur, led cum dixit unum est quod est, iudicatum ab eo illud cui uerè entis appellatio congruit, & quod uerè est esse unum tătum, quod unum Deus est. Quare si Parmenidi credimus eius & defensoribus etiam Platonicis, unum supra ens esse non potest, nisi fit supra Deum, tantum & abest ut Deum esse ens neget Parmenides, ut so li Deo ueram entis appellationem concedat. Atos ita prima rationis Pla= tonicorum folutio nobis obiter occurrit. Sed & Dionysius Arcopagita, quem qui contra nos disputant fautorem sux sententig faciunt non negas bit ueré à Deo apud Mosen dici Ego sum qui sum, qd Græce ita legimus ຂົງພໍ່ສົມເພັ້ມ,id est, ego sum ens. Quin ipsemet cum dicant nihil siuenon ens opponi enti, sicut multitudo opponitur uni. Concedent necessariò illud quod non elt ens elle nihil liue no ens. Sicut quod non elt unum, elt muls tum liue multitudo, quare si eandem seruant legem locutionis, fatcantur oportet Deum aut nihil effe, quod aures iple formidant, aut effe ens.Hoc modo ens cum accipitur illud primu axioma, & uniuersale proloquium statuimus de re qualibet, necessariò dici aut esse eam aut non esse, de nulla autem utrunce simul aut dici aut cogitari posse. Cum ergo extra omnia ni hil fit præter ipfum nihil, fi hoc modo acceptum ens folum nihil à fe exclu dicomnia ambiat proculdubio necesse est. Quare plura eo ambire unum non potest nisi ipsum ambiat nihil, quod Plato negat in Sophiste. Cum dicienon ens siue nihil unum, dici no posse si nece ambit pauciora ut ipsi uolunt, æqualia ergo & ens & unum.

Caput quartum in quo declarat quo modo ente dici aliquid fuperius possit.

Emus, quo qui utuntur, quemadmodum rectè uti possunt, uerisimè assirmant nihil esse ente communius. Restat alterum explicemus, iuxta quem erit manisestu posse nihilominus, & uerè dici esse aliquid, quod sua pra entis eminentiam collocetur. Nomínum alia concreta, alia abstracta. Concreta, calidum, sucens, candidum, homo. Abstracta, calor, sux, canador, humanitas. Est autem hæc uis illorum & diuersitas, ut quod abstractum dicitur: id notet quod à se tale est, non ab alio. Concretum ex aduera so id significet quod à se, sed alterius beneficio tale est. Sic lucens, suce su cet. Candidu candore candidu est. Et homo humanitate est homo. Quo niam

niam uerò nihil leiplum participat, nece eadem coditio eidem rei & à le & alterius participatione inesse potest. Sequitur ut quod abstractum dicitur à concreto denominari no polsit, quare non congrue dicitur candor candidus est, nigredo nigra est, imò ridiculus erit qui talia enunciet, non quia candor niger lit, aut calor frigidus, led quia tantu & ille à nigredine, & hic abest à frigiditate, ut quæcunos candida sint illo candida sint, & quæcunos calent huius participatione caleant. Quædam ergo negamus rei cuipiam inesse, aut quia ille non habet, ut cum dicimus nigrum non esse album, aut quia excellentiori nota, & perfectiori ratione habet, qua nos habere eam ex tali locutione significamus, ut cum negamus albedinem esse albam, no quia nigra lit, led quoniam non lolu ideo no est nigra quia est alba, quod idem est dictu, quia habet albedinem, sed quia ipsa albedo est. Veniamus ad nostra, ens concreti nominis faciem habet. Idem enim dictu ens & id quod est: Cuius abstractum uidetur hæc dictio Esse, ut ens dicatur quod ipium effe participat. Sicut lucens dicitur quod lucem participat, & uidens cui inest ipsum uidere. Ad hanc ergo exactam entis significătiam si respiciamus illud esse, negabimus ens, non solum quod non est, & quod est nihil, sed illud quod adeo est ut sit ipsum esse, quod à se & ex se est, & cu ius participatione omnia lunt, licut non id lolum negabimus elle calidum quod est expers caloris, sed quod ipse calor est. Tale auté est Deus qui est totius esse plenitudo, qui solus à se est, & à quo solo nullo intercedete mes dio ad esse omnia processerunt. Hacigitur ratione uerè dicemus Deum non elle ens, sed super ens & ente aliquid esse superius, hoc est, Deum is plum, cui quoniam unius datur appellatio, confequens inde ut unum sue pta this esse fateamur. Vocamus autem tunc Deum unum, non tam enun ciantes quid sit, quam quomodo sit omnia quæ est, & quomodo ab ipso alia sint. Vnum em, inquit Dionysius, dicitur Deus, quia unicè est omnia. Ruflus unum dicitur, quia ita principium omnium est quæsunt, sicut os mnium numerorum principium unitas est. Quapropter si ut uolunt Aca demici, Plato in prima politione Parmenidis affirmat unum effe ente supe rius, non erit illudunum aliud quam Deus, quod & ipsi fatentur commus ni contentu, affeuerantes de primo rerum omnium principio ibi à Platos n'e tractari. At dicet quispiam hac saltem ex parte discors erit Aristoteles à Platone, quod Aristoteles nuquam ita ens accipit, ut sit sub uno, Deumos non coprehendat, quod Plato facit. Hoc qui dicunt Aristot, non legerut, facit enim & iple hoc, & longe clarius quam Plato. Nam lexto prima phi losophiæ libro ait dividi ens in ens per se,& ens per accides. Cum ens per se in decem généra, dubium nullum apud bonos interpretes, sub hoc enté Deum no contineri, qui nem est ens per accidens, nem sub ullo decem generum continetur, in que dividitur ens per se. Vulgataitem apud Peripa teticos est illa divisio, qua dicitur ens dividi in substantiam et accidens, qd

cum sitita, accipimus ens ut Deus supra ens sit, & non sit sub ente quemá admodum docet Thomas primo libro commentariorum in theologicas sententias. Adijciam & hoc iniuria gloriari quosdam Platonicos, quasi mysterium habeant Aristoteli ignotum, cu dicunt duas esse proprias Dei appellationes, unum scilicet, & bonum, atquita bonum & unum ante ens esse. Sicut enim ostendimus non latere Peripateticos quomodo supra ens Deus intelligi possit, possumus et hoc ostendere duo in brimis hæc nomi na boni scilicet, & unius Deo Aristotelem dedisse . nam duodecimo libro primæ philosophiæ postquam de toto ente separatisch mentibus disputauit, quarit postremo (quasi post omnia ad Dei solius proprietates shue stigandas conuerlus) an præter bonum, quod quasi in exercitu in entium uniuerlitate est, sit bonum aliquid separatum, quasi in duce huius exercis tus,ido esse determinat quod bonum Deus est, de quo consequenter cos dem capite unitatem probat in eius testimonium, post ualidas rationes ils lud etiam citans Homeri de meipav@rismels Burineis. Vbi ergo falfus ! ubi dis scors à Platone est Aristoteles, ubi prophanus : ubi de Deo minus qu'àm deceat honorifice sentiens

Caput quintum, in quo declarat qua ratione multa Deo adleribant Peripatetici qui de eo negant Platonici, docet di quonam pacto per quatuor gradus ad caliginem alcendamus quam Deus inhabitat.

COluamus nunc rationes Platonicorum quibus non eo modo, cui & nos concordamus, sed absolute aduersus Aristotelem unum contens dunt esse ente superius, & quaquam satis ex superioribus soluta sit prima ratio, qua dicebatur Deus unum non tamen ens. fuerit tamen operapres cium digredi latius ut ostendamus cur non solum à diversis utpote Plas tonicis & Peripateticis, sed ab eodem sape authore de Deo, & yere affire mentur, & uere negentur. Deus omnia est, & eminentissime atque perfectilsime est omnia. Quod non erit nisi itain se claudat omnium perfectios nes, ut quicquid ad imperfectione spectat in rebus à se reficitat, possumus autem quicquid imperfecte lationen habet in his qua fuit duplici capite definire. Alterum est cum quiti in reest quod in genere illius rei minus perfectum est. Alterum eum perfectum sub quidem in genere est, sed ideo non simpliciter perfectum, quoniam unius tantum generis perfectionem habet, et multa sunt extra ipsum genera suis perfectionibus honestata que in illo includuntur. Exemplum primi, Cognitio sensualis non ideo solumi imperfecta est, quia cognitio taitum est, & non est appetitio, sed quia & imperfecta cognitio eff. Tum quia organo eget bruto & corporali, tum quia extrema solum attingit rerum, ad intima, id est, ad substantiam non peruadit. Cognitio item humana, que rationalis dicitur imperfecta cogni tio est, quia uaga, incerta, mobilis, laboriola, adde intellectualem cognitio nem mentium diuinarum, quas theologi uocant angelos, & ipla etiam im perfecta

247

perfecta cognitio est. Vel ob id saltem, quod extra se quærit, quod intra ! se, scilicet plene non possidet, hoc est ueritatis lucem qua eget & qua perfi citur. Accipe uitam. Vita ea quæ est in plantis, imò quæ in omni corpore est, non ideò solum impersecta, quia uita est tantum & non cognitio, sed quiamon pura uita:potius autem uiuificatio quædam ab anima in corpus derittata, semper fluens, semper admixta morti, magis denice mors uocans da quam uita. Incipimus enim si forte nescis, tunc mori cum primum incipimus uiuere, & mors cum uita protenditur, tuncque primum desinimus mori, cum à corpore mortis huius per carnis morté absoluimus. Sed nec perfecta uita est angelorum, quam nisi perenniter uiuisicus radius diuinæ lucis foueret in nihilum tota dilaberetur, eadem ratio in cæteris. Cûm ergo Deum cognoscentem, Deum uiuentem facis, illud primum attende ut uita & cognitio quæ illi affcribitur, his omnibus detrimentis libera intels ligatur. Sed no hoc satis. Restat enim altera imperfecțio cuius exemplum hoc: Concipe uitam perfectissimam, quæ scilicet tota sit uita, & pura uita, nihil habens mortale, nihil mortis admixtum, quæ nullo egeat extra se per quod duret stabilis & permaneat. Concipe item cognitionem qua & omnia & simul perfectissime cognoscantur. Adijce & hoc, cognoscentem fcilicet, in le omnia hæc cognolcere, ut no extra le quærat ueritatem, quam cognoscat, sed ipse ipsa sit ueritas, adhuc horum utrunque quanquam suo in genere perfectifsimum & tale ut extra Deum essenon possit. Sic tamen acceptum & ab inuicem distinctum Deo indignum est. Deus enim omnis moda & infinita perfectio est, sed non ideo tantum omnimoda & infinis ta, quia omnes particulares perfectiones atque infinitas tales in le coms præhendat. Tunc enimneque iple esset simplicissimus, neque infinita els fent, quæ in eo funt, sed esset infinitum unum ex multis infinitis numero finitis autem perfectione collectum, quod aut dicere aut cogitare de Deo prophanum est. At uero si uita quæ perfectissima quidem uita est, sed uis ta est tantum, & non est cognitio. Item is si appetitio siue uoluntas perfes chisima quidem uoluntas, led uoluntas tantum & non uita neque cognis, tio est. Similiace alia in Deo collocentur manifeste futurum est ut diving uita finitæ fit perfectionis, quoniam eam habet perfectionem que uite estar tion habet eam quæ cognitionis, quæ appetentiæ, tollamus ergo à uita: non id solum quod eam imperfectamuitam facit, sed quod facit eam uis tam tantum & à cognitione similiter alijs nominibus quibus Deum apa pellamus, tuncque quod ex omnibus remanebit necessariò tale erit quale Deum intelligi uolumus, unum scilicet, perfectissimum infinitum simplis cissimum'. Et quoniam uita ens quoddam est sapientia, item ens quods dam pariferque & iusticia, utique si particularitatis & terminationum conditionem his adimas. Quod supererit non hocaut illud ens erit, sed ipsum ens, sed simpliciter ens, sed universale ens, non prædicatios

nis universalitate, sed perfectionis. Similiter sapientia bonum quoddam est, quia hoc scilicet bonum, quod est sapientia & non est illud bonum quod est iusticia. Tolle (ut inquit Augustinus) hoc, tolle illud, id est, partie cularem hanc, tolle limitationem per quam sapientia ita est bonum quod elt fapientia, quod non elt bonum quod elt iufticia, pariter quitticia fic ha bet iusticiæ bonitatem, ut non habeat eam, que est sapientia. Tuncœ in æs nigmate faciem Dei uidebis, id est omne bonum, ipsum bonum, simplicie ter bonum, omnis boni bonum. Ita uita ficut ens quoddam est, ita est us num quoddam, est enim perfectio una, pariteros sapientia perfectio una est. Abijce particularitatem, remanet no hoc aut illud unum, sed ipsum ue num & simpliciter unum. Cum ergo Deus ille sit, qui ut à principio dices bamus ablața omnium imperfectione omnia est. Certe cum à rebus os mnibus & quæ lub luo genere imperfectionem, & lui generis particularia ratem abdicaueris, id quod remanet Deus est, Deus ergo ipsum ens,i. psum unum, ipsum bonum similiter, & ipsum uerum. Duos sam gradus promouimus ad caliginem ascendentes quam Deus inhabitat, à diuinis nominibus omném purgantes maculam, quæ ex rerum est significatarum imperfectione. Adhuc duo superfunt gradus quorum alter nominum ars guit deficientiam, alter nostræ intelligentiæ accusat insirmitatem. Hæc no mina ens, uerum, unum, bonum, concretum, quid dicunt & quali particie patum. Quare rurlus dicimus Deum super ens super uerum, super unum, super bonum esse, quia scilicet ipsum esse est ipsa ueritas, ipsa unitas, ipsa bonitas. Verum adhuc in luce sumus, Deus autem posuit tenebras latibu lum fuum. Ad Deum ergo nondum peruentum est, donec enim quod de Deo dicimus etiam întelligimus & comprehendimus.In luce uerfari dicis mur, & tanto minora de Deo & loquimur & sentimus, quanto infinita fua divinitate capacitas nostræ intelligentiæ minor est. Ad quartum igie. tur gradum confcendentes intremus ignorantiæ lucem,& diuini fplendo ris caligine exoculati clamemus cum propheta. Defeci in atrijs tuis Dos mine.Hocunum de Deo postremo dicentes, esse ipsum intelligibiliter & ineffabiliter super id omne quod nos de eo perfectissimum uel loqui posfumus uel concipere. Tunc super ipsam etiam quam conceperamus unis tatem, bonitatem, ueritatem. Super & ipsum elle Deum eminentissime col locantes. Huc respiciens Dionysius Areopagita, postea omnia, quæ in fymbolica theologia in theologicis institutionibus, & quæ de diuinis nos minibus, & de myltica scriplerat theologia, poltremò in calce eiusdem libri quali qui iam in caligine esset, & ut poterat de Deo sanctissie: mèloqueretur, sic post quædam alia ad idem attinentia exclamauit, nes que ucritas est, neque regnum, neque sapientia, neque unum, neque unis. tas, neque deitas, aut bonitas, neque spiritus est, quantum scire ipsi pole fumus, neque filij, neque patris est denominatio, neque aliud aliquid ex 🧸 his

his que nobis aut alteri cuiquam in mundo funt cognità, neque aliquid corum quæ non funt, neg corum que funt elt, neg ea quæ funt illä sciunt ficut ipla est, neop scit ipla quæ sunt sicuti sunt neop sermo ipsius est, neque nomen,neg scientia, neque tenebræ,neg lux est,neg error, neg ueritas, neque est ipsius ulla omnino positio, neque ablatio: Hæc uir ille diuinus ad uerbum.Recolligamus quæ diximus, uidebimus in primo nos gras du discere Deum non esse corpus, ut Epicurei, nece formam corporis, ut illi uolunt, qui Deum asserunt animam esse cœli uel uniuers, quod & Ægyptij ut scribit Plutarch. existimarunt, & Varro theologus Roma= nus, unde utriso magnum fomentu idolatriæ, ut alibi declarabimus, sed & quidam funt ex Peripateticis adeo stolidi ut & hanc ueram & Aristote lis sententiam esse confirment. Vide quantum à uera hi Dei cognitione deficiunt, in carcere quasi in calce quiescentes, & tuc se ad Dei sastigia cres dentes peruenisse, cum humi adhuc iacentes pedem uersus eum nondum mouerunt, sic enim nec perfecta Deus uita, neque ens perfectum, nece per tectus etiam effet intellectus, fed profanam hanc opinionem quinta-deca de nostræ concordiæ latè incessuimus. Discimus in secundo gradu, quòd pauciores rectè assequuntur, & in quo falli possumus magis si à uero ins tellectu paululum deuiauerimus, Deum scilicet, nec esse uitam, nec intelle ctum, neque intelligibile, sed melius aliquid atque præstantius omnibus his. Nomina enim hæc omnia particularem dicunt perfectionem, quas lis nulla in Deo est. Quod respicientes & Dionysius & deinde Platonia ci in Deo & uitam, & intellectum, & sapientiam, atque his similia esse nes gant, fed quoniam totam horum perfectionem : quæ in his multa & dí\* uisa est. Deus ipse sua unica persectione, quæ est sua infinitas, sua deis tas, quæipfe eft, in fe unit & colligit, non ficut unum ex illis multis, fed unum ante illa multa. Ideò quidam aln & præsertim Peripatetici, quos quantum licet ferè in omnibus imitantur Parissenses theologi: Hæc oma nia in Deo esse concedunt. Quod dicentes atque credentes non solum rè ctè dicimus & credimus,& eum is concorditer qui illa negant, si illud nos bis semper Aurelij Augustini fuerit'ante oculos, sapientiam Dei non plus esse sapientiam quam iusticiam. "iusticiam Dei non plus esse iusticiam a potius in eo esse uita quam cognis quam sapientiam, uitamos parit 💎 itionem quàm uitam. Omnia enim tionem, nec cognitionem magis ( hæc in Deo sunt, unum non per contusionem, aut commissionem, aut qua si distinctorum mutuam penetrationem, sed per simplicem summam in effabilem fontalem unitatem. In qua omnis actus, omnis forma, omnis perfectio, licut in primo eminentissimo duce, penitissimis divinæ infinita tis the la uris, ita super omnia, & extra omnia excellenter est conclusa, ut sit tamen non folum omnibus intima, sed magis unu cum omnib.quam ipsa sint secu, deficiunt profecto uerba & minus omnino etiam qua cocipitur. Sed uis

111 .

Seduide Mi Angele an so infania teneat. Amare Deum dum fumus in corpore plus possor la uel eloqui wel cognoscere. Amando plus no bis proficimus, maus laboramus, illi magis obsequimur. Malumus tamen semper quærendo per cognitionem nunquam inuenire quod queri mus, quàm amando possidere.ld quod non amando frustrà etiam inueni retur, sed redeamus ad nostra. Euideter tibi iam patet quonam pacto cum Deus aliâs & mens, & intellectus, & uita, & fapientia nuncupetur, rurfus aliquando super hæc omnia collocetur, utrunque tamen & uerè & cons sonè comprobetur. Nec propterea Platone ab Aristotele dissentire, quò d fille in sexto de Repub.libro, Deu, quem ibi uocat ideam boni, super intel= lectum & intelligibilia statuat, dantem illis quidem ut intelligant, his autem ut intelligantur. Hic autem scilicet Aristot. sepe Deum & intellectum &intelligentem & intelligibile uocat. Nam & Dionyl. Areopagita cum idem diçat quòd Plato, non tamen negabit etiam cum Aristotele Deum sciplum & alia non ignorare. Quare si seintelligit, & intellectus, & intelli= gibilis est, cognoscit enim, & cognoscitut necessario, qui seipsum cogno= Kcit, & tamen si quasi particulares, ut dixi, has perfectiones accipiamus, aut cum intellectum dicimus naturam, significemus quæ ad intelligibile, squassi adaliudi extra se tendat, nihil minus quam Platonici, Aristoteles estan Deum & intellectum, & intelligibile esse constantissime sit negatus zais. In tertio gradu plus aliquid nobis dum tenebris propinquabamus il luxit, utinon folum non imperfectum, & quasi macum aliquid ens Deum impia cogitatione fingamus, quale effet si uel corpus, uel corporis anis ma, uel constitutum ex eis animal diceretur, neque item particulare alis quod genus; quanquam perfectifsimum, quali humana fapientes eam fas giamus, ut si uel uitam dicamus uel metem, uel rationem, sed etia eo quod univerfalia indicant nomina, que omnia ambiunt uno feilicet uero ente et bono melius elle cognolcamus. In quarto gradu non folum fupra illa, fed supra omne nomen quod formari supra omnem notionem, quæ concipi à nobispossitipsum essesciebamus. Tunc primum ipsum aliquo modo scientes, cu eum omnino nesciebamus. Ex quibus colligi illud potest non solum esse Deum, ut dicit Anselmus, quo nihil maius cogitari potest, sed id esfe, quod infinitè maius est omni eo quod potest excogitari, ut uerè di xerit iuxta Hebraicam literam Dauid Propheta. Tibi silentium laus. Hec pro solutione prime rationis dixerim unde magna etiam aperitur fene stralegitima intelligentia librorum nysij qui demystica theologia, & de divinis nominibus inscribuntur. Squibus illud cauendum, ne au ininora faciamus quàm fint quæ ille fcripfit, funt autem maxima,

mus, somnia nobis & inextricabilia coms menta confingamus.

Caput

Caput fextum, in quo secundam foluit rationem Platonicorum de prima, scilicer materia.

Vod uero obijciunt de prima materia friuolum est. Illa enim quates nus ens est, easenus una est, quinimò si Platonis sectari uerba ad uns puem uolunt concedant oportet unius illam habere minus ratione quam entis. Neque enim Plato uult eam esse prorsus nihil, alioquin quomodo receptaculum formarum, quomodo nutrix, quomodo natura quædam & reliqua erit, quæ eam essein Thimæo ille constrmat. Non est igitur nis hil, id est, por omnino entis expers si Platoni credimus, qui tamé eandem in Philebo uocatmon folum multitudinem, quæ ut ipsi uolunt opponis tur uni, scut nihil opponitur enti, sed infinitum. Multitudo autem si sit sie nita non omnino fugir rationes unius, quoniam qua finita est, una est, at infinita multitudo ita omnino unius naturam non habet, ficut nec termis ni, Mareria ergo prima secundum Platonem magis ens quam una, quam qui contra disputant ut unum ente superius comprobarent ens non esse; & tamen unum esse dicebat. lamblicus item Platonicus in eo libro quem facit de secta Pythagorica materiam primam uvcat dualitatem, eò quod dualitas prima sit multitudo, & reliquarum omnium multitudinu radix. Materia ergo prima secudum eum qui magnus adeò inter Platonicos est ut divinus pocetur, non solum non una sed multitudo, sed radix omnis quæ in rebus multitudinis est. Hæc diximus sua illis obiectantes. Cætes rum nece unitatis expers omnino estilla sicut nece esse. Exactam autem us nitatem ab eadem à qua & efferecipit forma, prattere à que de unitate eius uel affirmativa vel negativa disputantur, que omnia his notifsinia, qui vel unam cum Aristoteleideambulantiunculam fecerint.

Caput septimum, in quo tertiam soluit rationem Platonicorum demultitus dine, ostenditos dicentibus unum esse Ente, communius, aliquid

ponitur multitudo uni, quo modo opponitur no ens enti. Hac enim contradictoriam habent oppositionem, illa aut privativam aut contraris am de qua resare disputant Aristotelici decimo lib. prima philosophias Sed trideant quas ruínas incidant qui vocantur Platonici et unum dicunt ente superius. Certum est quotiens duo ita se habent genera, ut sub altero ente superius. Certum est quotiens duo ita se habent genera, ut sub altero ente superius sub communiori alterum sit, sieri posse ut aliquid inferioris ama bitume ssuperius di amen non essuperius. Hoc enim est quare il lui dicitur esse esminunius. Exemplum in promptu, quia animal communius est homine, potest sieri ut aliquid non sit homo, siue no homo, quod timen sit animal, pari ergo ratione si sit unum ente communis, sieri poterit at aliquid sit nomen si sa communis, si cui de non ente unum prædicabitur, quod expresse in Sophiste constutat Plato.

Caput

Caput oclaudim, in quo declaret quomodo quatuor hæclins scilicet, Vnum, Verum & bonum in omnibus sint, quæ sunt post Deum.

7 Erissima ergo sententia est quatuor esse quæ omnia ambiunt, ens, u 🗲 num, uerum, & bonum. Si ita accipiantur ut illorum negationes sint nihil diuilum fallum & malum. Addita lunt his quatuor duo alia: Aliquid scilicet, & res, à posterioribus Auicennam securis, qui multis in locis phis losophiam Aristotelis interpellauit, unde sunt illi cum Auerroe magna bella pugnata, sed quantum ad hocspectat, parua in re discordia. Divis dunt enim hi quod sub uno intelligitur, in unum & aliquid, quod à Plas tone non abhorret, qui in Sophiste inter has communissimas dictiones enumerat aliquid,& quod sub ente continetur, patiuntur in ens & res, sed de his alibi, quatuor hec ut cœptum prosequamur, Aliter sunt in Deo, aliz ter in his quæ funt post Deum, quandoquidem hæc Deus habet à se, alia habent ab eo. Videamus primo quomodo infunt rebus creatis,omnia quæ funt post Deum, habent causam efficientem, exemplarem & finalem, ab iplo enim,per iplum,& ad iplum omnia. Si igitur res confideramus ut à Deo efficiente constituuntur, sic entia dicuntur, quia illo efficiente esse participant, îi ut exemplari fuo quam uocamus ideam fecundum quam ila las condidit Deus quadrant & respondent, ueræ dicuntur. Vera enim imago Herculis dicitur, que uero Herculi conformatur. Si ut ad eum tan= quam ad finem ultimum tendunt bone dicuntur. Si uerò unaquæque res fecundum fe abfoluté accipitur una cognominatur. Est autem hic ordo ut primum unumquodque sub entis ratione concipiatur, quoniam prius el ficit agens unumquodque quam illud in fe sit aliquid, alioquin non securi dum totum quod est esset ab agente. Quo sit ut nihil sit post Deum, quod concipientes hoc de eo non intelligamus quod est ens ab alio, ens finis tum, ens participatum, succedit enti unum. Tertia est ueritas, quia postquam est aliquid in se uidendum est an sit tale quale est exemplar ad quod fuit formatum, cui si simile inuenitur, reliquu ut in illud utpote affine at 🕏 tognatum per bonitatem se convertat. A quali autem hæc esse ambitu quis non uideat, da aliquid elle certe & unum est. Nam qui unum pon dis cit nihil dicit (ut ait Plato in Sophiste) Est enim illud quicquid est à se ine diuisum & ab alijs diuisum, que non sunt ipsum. Hocautem cum dicimus intelligimus unum, siue ut Platonis uerbis loquamur, est idem sibi & ab alijs alterum quod unicuien rei congruere in eodem dialogo iple confirs mat. Verum est etiam necellario. Nam si est homo, utique uerus est homo, idem & dictu hoc non esse uerum aurum & non esse aurum, nam cum dicis uerum aurum non est. Hoc significas, videtur quidem aurum & est alie quid simile auro, sed non est aurum, propterea Aurelius Augustinus desia niens in soliloquiis, quid sit uerum aut uerum, est id quod est, quod no ita accipi debet ut idem lit ens & uerum. Sunt enim licet re idem, ratione tas men

men & definitione diversa, quare unum per aliud finiri no debet, sed hoc exprimere uoluit Augustinus tunc dici rem ueram cum est id quod uoca tur & esse dicitur, ut tunc uerum est aurum, cum aurum est, & non aliud est quam aurum. Hocest ergo quod dixit, ueru est id quod est, quod quis dam non aduertentes calumnia faciut diffinitioni. Similiter aut et bonum est, quia quicquid est, quatenus est, bonu est, & loge errat Olympiodorus mea quidem sententia, sic credes probare aliud esse bonu te ens, quoniam bonu simpliciter desideramus. Non est auté esse simpliciter, sed bene esse, ideog fieri posse ut si male sit nobis no esse desideramus, na ut illud omit tamus an quib.male & misere est recto et naturali desiderio appetere posfunt ut non fint non aduertit ille ficut multiplex est esse, ita multiplicem esse bonitatem. Est enim primo esse naturalem reru, ut homini esse homis nem, leoni esse leonem, lapidi esse lapidem, quod esse & naturalis bonitas indiuidue sequitur. Sunt alia esse, quæ aduentitia dici possunt, ut homis ni esse sapientem, esse pulchrum, esse sanum, quemadmodum autem sas pientia & pulchritudo, alía entia funt ab humanitate, ita alia bona funt. Aliud enim bonum humanitas qua homo est homo, aliud bonum sapien tia qua non iam homo, sed homo sapiens euadit, sicut & hæc aliud, & ile la aliud ens,& est,& dicitur.Sicut ergo omnia appetunt bonum , ita om\* nia appetunt esse, & primo quidem eam appetunt bonitatem, quæ esse na turale consequitur, quoniam hæc fundamentum sequentium bonitatum; quæilli omnes adueniunt, ur sine illa stare non possint. Quomodo enim erit felix, qui omnino non erit uerum, no illa eis sufficit bonitas, qua tunc adipiscuntur cum primum sunt sed cupiunt accèdere & reliquas, quæ ils lam primam absoluant & exornent, sicut autem uerè dicimus præter pris mam ab eis bonitate alias appeti bonitates, ita uere dicere possumus præ ter primum esse desiderari ab eis alia esse, quia aliud est esse felicem, aliud esse hominem. Et si quis det fieri posse, ut quis nolit esse, si no sit felix, non sequetur (ut putat Olympiodorus) aliud esse bonum, aliud ens, sed aliud esse ens hominem, aliud felicitatem, pariter paliam hominis bonitatem, aliam felicitatis, quarum alteram, id est, primam homo non uult, nisi has beat & secundam: omitto an eadem ratione aliquid bonum simpliciter di catur, & ens simpliciter, an quod ens dicitur, simpliciter bonum tale, & quod bonum simpliciter, ens tale dicatur. non enim hic omnia disputans di locus, uerè ergo dicebamus unumquodos quod est, eatenus esse bonti quatenus est.uidit enim Deus cucta que fecerat & erat ualde bona. Quid ni, à bono opífice funt, qui fui fimilitudinem omnibus imprimit que funt ab iplo.in entitate igitur rerum admirari potentiam efficientis pollumus Dei, in ueritate uenerari artificis sapientiam, in bonitate reclamare amana cis liberalitate, in unitate suscipere conditoris unicam, ut sic dixerim, sime plicitatem. Que unumquodos sibi tum omnia inter se invicem, tum ad see

ipsum uniuit omnia, sic unum quodo ad suimet, ad aliorum, ad Dei postremo uocans amore. Examinemus & eoru opposita an æquali similiter ambitu sint falsum & nihil idem esse ostendunt quæ suprà diximus. Mas lum & nihil si differre dicamus, reclamabunt philosophi pariter's theolo gi. Quare & facere malum nihil est facere, dicios solet mali no esse causam efficientem, sed deficientem, un de illorum insania cofutatur, qui duo prin cipia posuerunt, alterum bonorum, alterum malorum, quasi efficiens alis quod principium mali esset, sed dividere re idem est quod destruere, nec ita possumus rei cuipiam suam & naturalem unitate adimere, ut nihil mis nus illius esse in sua integritate remaneat. Non enim totum est suæ partes, sed illud unum quod dissultat ex partibus, ut docet Aristot. 8. lib. primæ philosophie. Quare si in partes diuidas totum, partes remanent quidem, sotum autem quod dividitur iplum non remanet, sed desinit esse actu, & potentia tantum est, sicut partes, quæ prius erant potentia, sunc esse actu incipiunt, quippe quæ prius cum erant in toto, unitatem propriam actu non habebant, quam tunc primum fortiuntur, cum separate à toto ipso persesubsistunt.

Capitulum nonum in quo declarat quomodo illa quatuor in Deolint A Xaminemus rurlus qualiter hæc lunt in Deo, cui non infunt in respe Ctu ad causam quam non habet, ipse enim omnium causa à nullo est, duplici autem ratione in Deo possunt considerari, aut quaterus aliorum caula est, quæ distinctio creatis rebus non conuenit, quantum ad præs sens negocium attinet, quoniam Deus sic esse potest ut non sit causa. Alianon fic effe possunt ur non sint, ab eo igitur Deum primitus sic cons cipimus ut sit universitas ommis actus, plenitudo ipsius esse, quam ins telligentiam ita subsequitur tet sit unus, ut neque oppositum concipi pos sit. Vide quantum aberrent, qui plura prima principia singunt, plures deos. Statim & uerissimum est, quid enim habet quod appareatesse,& non sit qui est ipsumesse, consequens certe ut sit & ipsa ueritas, sed & i= pla bonitas erit, bori enim tres conditiones, ut scribit Pluto in Philebo, ut sit persectum sufficiens expetendum, erit autem hoc quod tale concipia mus perfectum, quia illi ziihil deerit, qui est omnia, erit sufficiens, quia il= Ind possidentibus, nikis deerit, In quo invenient omnia, erit expetendum, 'quia ab illo & in illo funt omnia, quæ expeti aliqua ratione possunt: Deus ergo plenissima entitas, individua unitas, folidissima ueritas, beatissima Donitas. Fixeni fallor est illa respentive, id est, quaternitas per qua Pythagos ras iurabat, uocabatés principiu semper fluentis nature, principiu em hæc quæ unus sunt, Deus omnium esse demonstrauimus, sed & iuramus per ea quæ sancta, quæ firma, quæ diuina sunt, Quid illis aut firmius aut sans ctius aut diuinius! Quod si Deo utreru causa est appellationes has quas tuor assignemus ordo totus inuertitur. Primo em unus erit quia prius in se in≥

le intelligit, quam intelligatur ut causa. Secudo erit bonus. Tertio uerus. Quarto ens. Nam cum causa quæ dicitur finis prior est ea quæ est exema plaris, & exemplaris prior esticiente. Primu enim appetimus habere quo ab iniuria tempestatum protegamur, tum idæam domus mente concipia mus, postremo in materia illam extrinsecus esticiendo formamus, quare si quemadmodum superiori capite difinius mus bonum ad causam sinas lem, uerum ad exemplarem, ens ad esticientem spectat, Deus ut causa est. Primo boni, tum ueri, postremo entis rationem habebit, quæ omnia hic breuster perstringimus, Foeta alioquin questionu multaru atos magnaru.

Caput decimum in quo totam disputationem ad uitæinstitutionem & morum emendationem convertit.

T7 Erum ne alijs potius quam nobis dilputemus illud curandum ne al tissima perscrutantes, in humili, id est indigna his conditione uiuas mus, quibus cœlitus datum ut indagare cœlestium etiam rationes possis mus. Sed illud assiduè meditandum, hanc nostram mentem, cui divina etiam peruia funt, ex mortali seminio esse non posse, neque felicem alibi quam in divinorum possessione suturam, tanto magis dum hicquasi aduena peregrinatur propinquare felicitati, quanto post habita cura tere tenorum ad diuina se magis erigit & accendit. Admonere autem in prie mis nos præsens disputatio uidetur, ut si esse beati uolumus, beatissimum omnium imitentur Deum, unitatem in nobis ueritatem, bonitate possi dentes. Vnitatis pacem turbat ambitio, & sibi hærentem animum extra fe rapit, & in diuerla quali lacerum trahit atque dilcerpit. V eritatis iplene dorem & lucem in cono, in caligine voluptatum quis non amittet : bos nitatem furacissima nobis furat cupiditas, id est, auaritia. Bonitatis enim peculiare hoc, communicare alijs bona quæ possides. Quare cum que rès ret Plato cur Deus condidit mundum, respondes ipse sibi bonus, inquit, erat.Hæc funt illa tria, fuperbia feilicet uitæ, concupifeentia carnis, & con cupilcentia oculorum, quæ ut lcribit loannes ex mundo lunt,& non lunt ex patre, qui ipla unitas, ipla ueritas, ipla bonitas est. Fugiamus hinc ergo, id est, à mundo, qui positus in maligno, eu olemus ad patrem ubi pax uni 🕫 fica,ubi lux uerifsima,ubi uoluptas optima. Sed quis dabit pennas ut il= lucuolemus: Amor eorum quæ furfum funt. Quis adimet: Libido rerum que super terrã quam si sectemur iacturã facimus et unitatis, & ueritatis et bonitatis.Neg enim lumus unum, li curuum lenlum & spectantem cocle stia, ratione uirtutis fordere non deuincimus: sed duo in nobis principes, quasi per interualla regnantes, dum nunc Deu per lege mentis, nunc Baal per legem sequimur carnis, & regnum nostrum in se divisum profecto desolatur. Quod si ita erimus unum, ut mancipata sensui ratione sola ima peret lex membrorum, falfa erit hæc unitas, quia ueri nõ erimus, dicemur enim & apparebimus homines esse, id est, animalia ratione uiuentia, & ta

men erimus bruta, quibus pro lege sensualis est apparentia, præstigium faciemus his qui nos uidebunt, inter quos habitabimus. Non respondes bit imago suo exemplari, instar enim Dei sumus, Deus autem spiritus. Nos in spiritales iam, ut Pauli utar uerbis, sed animales, cum autem per ueritatem ab exemplari non excedimus, restabit ut per bonitatem ad is psum tendentes illi aliquado copulemur. Quod si tria hæc, unum scilicet, uerum, & bonum, perpetuo annexu ens consequentur. Reliquum est ut cum illa non sumus, etiam prorsus no sumus, & si esse uideamur, & quams uis credamur uiuere, moriamur tamen potius iugiter quàm uiuamus.

ANTONII FAVENTINI ADVERSVS LIBELLVM de Ente & Vno. Obiectiones primæ.

I libellus quispiam de ente & uno inscribi mereatur, necesse est en tis uniulo naturam proprietates o explicet, hoc auté opulculo quo Inuper in manus meas uenit, quodos de ente & uno inscribitur nons nulla pertractantur, à titulo at & infcriptione pen è aliena, principale si qui dem authoris propositu est disputare an iuxta Platonis ens, unumos sese inuicem mutuo confequătur, an ut Academici putant unum fit ente coms munius, sed hoc non est de ente & uno pertractare, sed de mutua entis uniusque conuersione, nec omnino absolute, sed iuxta Platonem duntae xat, nec enim si quispiam philosophus eam solum quæstionem agitaret, quæ est an anima immortalis sit propterea de anima disputaret, sed de sos la anima immortalitate tractatus haberetur, Ait præterea operis author Academicos arbitrari Deum iuxta Platonem uerè ac propriè ens non esse, quod equidem plurimum demiror. Si enim omnes Academicos sis ue Platonicos intelligat, quemadmodum locutio significare uidetur, alio quin non absolute pronunciaret id academicos sentire, mendacio fors tasse non caret. Themissius enim inter Platonicos author non ignobilis ideam quæ rerum principium est, ex Platonis sentētia testatur uerè ac pro priè ens esse,& unum.Platonici uerò aut omnes aut pleriœ non aliud pu≤ tant ideam, aliud uerò rerum opificem Deum, prosequens præterea dis cit: Si quoquomodo defendi potest iuxta Platonem esse unum ente com munius, ita cenfendum est, uo cabula, inquit, quæ nomine parum Latino concreta appellat, ut est candidum, lucens, ens, alienum aliquid significat. quo præsente res uocabuli appellatione fortiuntur. Aliud quippe est can dor, aliud cădidum, aliud homo, aliud humanitas, ens igitur uo cabitur in quo esse aliud est, aliud uero quod subsistit, Deus igitur qui ipsum esse est. ens cenferi no poterit, fed unus ex q omnia cotinet & claudit. Sed nonne huiulmodi defenlio libi ipla parum cohæret?qua enim ratione, candidu, & homo,& ens, alienum aliquid fignificant, eadem quoq unum, & bea# tum,&Deus,& similia huiusmodi multa alienum aliquid significent ne= celle telle ell, Deus igitur qui unitas ell, & beatitudo simul, et deitas, nece unus. uocari poterit, nec beatus, nec omnino Deus, quomodo igitur ens no est sed unus. Præterea ens eo dictum est quod est, quemadmodum igitur fie ri non potest, ut qui sedet sedens non sit, sieri etiam non poterit, ut qui ues rè ac proprie est ens non lit, ego enim (inquit Deus) sum qui sum. Admis rabilius autem uideri potell quod non solum iuxta Platonem defendere conatur Deum ens no elle, uerumetiam Aristotelem quoq ipsum in eans dem sententiam trahere conatur, quinto enim inquit, Metha. libro: Ens di uidit in ens per le & per accidens, ens uero per le in decem prædicamens ta, in nullo autem, inquit, genere Deus collocari potest, quemadmodum beatum Thomam demonstrasse existimat. Si igitur Deus non est ens per se,neque per àccidens,ut constat iuxta Aristotelem ens non crit, prætere ea ens in lubstantiam & accidens iuxta uulgarilsimam diuilionem legres gatur. Non est autem Deus accidens, neque substantia, ea enim, inquit, ge nus est, Deus auté cuiuslibet generis limites excedit, led equidem non uis deo quaratione ductus operis author Aristoteli nostro Platonica asseris bat opinionem, li tamé opinio Platonis est, divilio enim entis in ens per le & per accides complexi entis divisio est, quemadmodu beatus Thomas, cui plurimum authoritatis tribuit, eo loco subtiliter scribit. Idem manises stum est exemplis, ens enim per accidens iuxta Aristotelem est triplex, aut enim accidens de lubiecto predicatur, aut lubiectum de accidente, aut accides de accidete, que omnia ad complexione pertinent. Pari modo en a tia per se uò cantur, in quibus aliquid prædicatur, quò duel à d substâtiam pertinet, uel ad quatitatem, uel aliud genus, dummodo quod prædicatur subiecto per se conueniat, ut albu Socrati, non etia homini, animali, equo: Entis autem in substantia & accidens divisio Deum quoque complectis tur, est enim per assirmationem, negationemque facta divisio, substans tia enim est, quod nulli innititur sed per se est. Accidens autem quod est in alio uelut in substantia, horum autem nihil est medium, ut beatus Thos mas putat, si quidem inter substantiam habere & non habere nulla medie tas cogitari potelt. Substantia igitur que accidenti opposita est, genus non erit, si Deus nullo genere continetur. Preterea non est indubitata Ari Notelis opinio, Deum per se nullò genere contineri, adsunt enim nonnul li Aristotelem imitati qui existimet Deum in prædicamento per se collo cari, & ego quidem puto ea sententia insignem philosophum Boethium fuisse, monstraremque si opus esset ex uerbis Boethij, nec non Augustini aperte id colligi. Rurlum ait unius negationem esse diuisum, quod probat, eo quod res destruitur, quando discerpitur dividituro, sed quomos do diuifum potest uni tanquam negatio opponi, inter affirmatione enim negationemés contradictio est, Chimera uero neque una est, nece diuisa, nechocquod est diametrum esse commensurabilem, aut unum est, aut di uisum.Falsum quoq ueri negationem esse existimat, quod & si quoquo= modo defendi polsit. Attamen cotrarium potius est, cp negatio, quemad> modum beatus Thomas monstrat, non enim chimera uera est autfalfa, nisi uocabulo prorsus abutamur. Verum enim est quod est, hoc est, utipse exponit quod est id quod uidetur, & dicit, fallum igitur erit quod non est, id quod uidetur & dicitur ut nummus falfus, nihil igitur falfum effe conti git nisi quod uidetur esse aliud quod non est, Inter id uero quod uidetur esse, quod est, & id quod non est, quod uidetur, nulla contradictio est, ues rum igitur falfum@ nulla affirmationis negationis@ oppositione aduers santur, malum etiam boni negationem putat, Aristoteles uero bonum & malum contrariorum genera esse in prædicamentis assirmat, quod autem negatio est, genus esse no potest. Præterea bonum ea ratione, qua bonum est, expetendum est, malum uerò fugiendum, Expetere uerò, & fugere & inuicem contraria funt, quemadmodum congregare, segregare q, bonum igitur & malum erunt contraria, quod Boéthius quog in prædicamentis asseuerat, quicquid cæteri circa id dixerint.

tino S. Responsio obsectionum primarum.

Væstiones tuas aduersus eum libellum, quem nuper ædidi de ente & uno tanta cum uoluptatelegi, quanta à te & charitate & li bertate animi funt perfcriptæ:Debeo tibi plurimum nomine hus ius officij, quod si uel amicis impenderemus liberius, uel ab tis libentius exigeremus, essemus certè longe quam sumus, & doctiores, & meliores. Sed exitialis hæc perfuafio cepit hominum mentes, ut no pla cere nos illis putemus, quibus errata nostra no placent, liberum 🛪 amico. rum iudicium, uel odium, uel morofitatem, adulationem uerò, amorem & naturæ bonitatem interpretemur. Ita fit ut dum laudari malumus uel ime meriti, 🛱 uel merentes caltigari, irrideamur lemper laudem nuquam mes reamur. Vide quantu erremus. Nam laudatio omnis ferè lemper inutilis, sape auté noxia. Quoniam si uera, quid afferat utilitatis: si sit falsa, insanos plecto nos efficit qui laudamur. ridiculos autem qui laudat. Reprehentio certè utilis semper, quæ si sit lusta ad cognitionem, si minus iusta ad defen fione nos excitat ueritatis. Denica quid est aliud castigari : 🛱 alieno labo= re fieri meliorem: Aut quid aliud librum amici lima fplendelcere : 🛱 de il= lius uigilis te proficere dormientem. Non possum igitur, ut dicebam tibi plurimu non debere. Qui de his quæ in meo libro tibi minus placuerunt, quid sentires, mihi liberè significasti. Agnoui præter beneuolentia, in tuis fcriptis, tuam etiam illä mihi iampridem notam ingenij dexteritatem, coce pig statim, non quasi pater, sed quasi iudex examinare se uerius quæcungs notaueras, utpote quæiam mihi etiam ipli de tuo teltimonio in suspicio. nem uenerant falsitatis. Sed ita cogitanti occurrerunt nonulla quibus des fendi

fendi illa & uindicari à culpa posse uideretur, quæ quidem libere uolui ad te perscribere, ne forte quam in te laudo uirtutem minus ipse amplecterer, ut si in illis taxandis tuum iudicium non imitor, saltem in defendendis imi ter libertatem. Non rectè, inquis, liber de ente & uno inscribitur, cum de entis uniulo natura, proprietatibus omnibus in eo non agas, sed de us nius tantum entisœ cõuerlione.Mihi Antoni ita uideri folet duo quafi ue ftibula libris præstitui, Titulum & Proæmium. Titulus Proæmium curs tum est, Proœmium titulus fusus & explicatus. Promittit titulus tractatu de ente & uno. Quid autem de ente et uno tractandum sit procemium exs plicat. Quod si fiat in titulo, timedum ne libri titulus liber fiat. Posset hoc defendi præiudicio mille authorum à quibus prescripte libris eorum titu lationes calumniam eandem paterentur. Sed no id quæstioni pondus, ut uel ego, uel tu in ea diutius occupemur. Miraris preterea quod à Platonis cis creditum dixerim Deum non esse propriè ens. Noli me mirari, sed illos quos & ego tecum in huius dogmatis affertione non probo, sed hoc illos sensisse quod ubi penè incredibile uidetur, hocos posteris scriptum relis quisse, notifsimu omnibus qui Platonica legerunt, hoc Sirianus, Proclus, Plotinus, & qui denice extant Platonis interpretes uno ore cofirmant. At inquis Themistius inter Platonicos non ignobilis asserit ideam ex Platos nis sententia uerè ac propriè ens esse et unum, Platonici aut uel omnes uel plerics no aliud putantideam aliud rerum opificem Deum. Quare si idea ens proprié dicitur & Deus etiam iple ppriè dicetur ens. Hec tu satis inge niosè, sed uide an satis peritè. Illi enim, Proclus scilicet & Plotinus, ideam fatentur esse ens & dici, sed Deum ut supra entia, ita supra ideas esse coten dunt. Plotinus enim in ea mente quæ à Deo proxima est, quam & primu ens & primum intelligibile, & primam uitam uocat ideas omnes, collocas uit ut sit Deus, idearu non sinus sed fons, no receptaculum sed principiu. Proclus no unum modo sed multos ordines mentium medios facit, inter Deum & ideas quarum plenitudine æmulatus Platonis uerba in Timeo, per se animal núcupauit. Prætereo Sirianu, Amelium, lamblicu, alios o co plures idem sentientes. Rudimenta hæc & quass incunabula sunt illius do ctrinæ quæ Platonica existimatur. Quod si quis tibi det non aliud re esse ídeam & Deum, alíud tamen ratione effe, nec tu negabis. Quæ diuerfitas abunde faciet ut Deus quidem quatenus exemplar est hominis, equi, leo. nis, ens dici uerè possit, quatenus uerò nihil respicit extra se, nulla quatenus uerò nihil respicit extra se quatenus uerò ni quatenus uerò ni quatenus uero ni quatenus uer creatas habet habitudine, sed in suæ divinitatis recessus solitarius manet, appellationem omnem entis excedat, litig eius nece nome, nece opinio, ut Dionyfius inquit. Quare manifestissimű est & apud principes academiæ Deu propriè ens dici non posse, & si quis det ideam & Deum re esse idem, non tamen continuo sequi ut si idea sit ens, Deus etia propriè ens dicedus sit, Traseamus ad alia, inter que illud tibi maxime displicet, quod dixerim

aliquam esse loquedi rationem, quam si sequamur uere dicere poterimus unum esse ente superius. Quandoquidem sic Deo dare unius possumus. appellationem, ut entis tamen non demus, pròpterea quod ens concreti nominis (licenim Latine loqui pollumus) faciem habeat, lignificatio id quod ab alio esse participat, quod de Deo dicinon potest, qui est ipsum esse, eadem (inquis) ratione unum appellari non poterit, quia & unum sci licet, concretum nomen elt, quemadmodu & ens. Hac ergo quæstionem & uidi cum scriberem & dissolui,nam limul ac probaui ens, quia id significat quod non est ex se, sed alterius participatu est, enunciari de Deo non posse, adiunxi cui scilicet Deo, quonia unius datur appellatio, conseques inde ut unum supra ens esse fateamur, statimque post hæctuæisti occurs rens obiectioni adieci:uocamus autem tunc Deum unum non tam enun• ciantes quid sit, quam quomodo sit omnia quæ est, & quoquo modo ab illo omnia fint, unum enim inquit Dionyfius, dicitur Deus, quia unicè est omnia, rurlus unus dicitur, quia ita principium omnium est, quæ lunt sie cut omnium numerorum principium unitas est. Hæc ego ibi ad uerbum: Si igitur cum Deum unum dicimus, en uciare uolumus quid sit, fateor tes cum eadem ratione dici unum non posse, qua nece ens dici potest, quia us trung scilicet, concretu nome est. Quinhocipsum ego te prior in codem libro aperte asserui per hec uerba. Hæc nomina ens uerum unum bonum concretu, quid dicunt, & quasi participatu. Quare rursus dicimus Deum super ens, super uerum, super unum, super bonum esse, quia ipsum esse est ipla ueritas, ipla unitas, ipla bonitas. Hæcibi. Non me igitur fugit, cum scribebam, & æquè concreta esse ens & unum, & ratione concretionis aut neutrum aut utrung pariter à Deo remouendu. Verum quemadmodum fupra admonueram, cum Deum unum non tamen ens dicimus, non quid fit Deus, fed quomodo fit id quod est significamus, quia scilicet, principa lissimè & simplicissimè est omnia. Qui modus per entis appellationem nullo pacto uel indicari, uel figurari poteft, per unitatis autem typum & cognominationem potes. Ita enim se habent entia, sicut numeri, ut scribit Aristoteles, & numerorum tam principalissima quam simplicissima unitas est. Adijcis admirari te quod non solum iuxta Platonem, sed iuxta Ari stotelem etiam uelim defendere, Deum no esse ens. Ego uero si librum 👟 tentius percurristi, hoc toto opere principaliter ago, ut ostendam Deum & esse & dici propriè ens, non solum ex Aristotelis dogmate, sed etiam Platonis, consequenter unum non esse ente superius. Verum ne omnino insanire uiderentig ui id dixerunt Deum scilicet, non esse ens, sed sue per ens, inter que conacus fum aliquam esse locutios nis rationem, quam si sequamur non absonum erit à veritate, Deum appellatione entis esse maiorem, quam à Peripateticis étiam interdum ufurs ulurpari, licet adeò abhorreas, negare tamé non potes nisi illorum neges authoritatem. Quibus tua etiam sententia primus in illa familia locus des betur. Nam divisionem entis in substantiam & accidens frequentem esse apud Aristotelicos quis nescit: Cum aut ita ens dividitur Deum non ens sed supra ens esse, tui Thomæsententia est, de quo illud olim solebas dice re Thomam aufer, mutus fiet Aristoteles, uerba Thomæ ferme hæc sunt: Deus nec accidens est, nec substătia propriè dici potest, tum quia substan tia ideo substantia dicitur, quia substat, tum quia substantia quidditatem indicat quæ aliud est ab esse eius. Quare illa diuisso entis in substătiam & accidens, diuisio entis creati est, hæcille. Præterea eu dicit Aristoteles pris mum philosophum de ente agere quatenus est ens & causis principisos entis, multi sunt ex Peripateticis qui uelint inter entia ibiab Aristotele Deum non collocari, sed inter causas entis. Posse autem & rursus alia ras tione locutionis propriè dici Deum esse ens, non modo non negaui, sed asserui confirmauice etiam multis rationibus, tertio capite eiusdem opes ris. Nescio autem cur tu imitator semper authorum illustrium, nunc tas men à clarissimis Peripateticis ad illos desicias, qui Deum sub genere col locat, quibus Boëthium se nullo modo annumerari uelle non dubito. Po stremo nec unius divisum, nec falsum veri, nec boni malum esse negatios nem contendis. Equidem de horum oppositionibus scio non facilem esse controuersiam intermagnos authores, ob ido librum in quo de his obiter tractabatur hac clausula terminaui: Quæ omnia breuiter hic pers stringimus, fœta alioquin quæstionum multarum atop magnarum. Mis nus autem probabilem aut ueram esse sententiam quam sum sequutus, ut dubitem, nihil me mouent quæ tu obijcis. Chimæram ais nec unam elle nec divisum. Ego vero dico Chimæram quam mente concipimus, ideo non esse, quia partes ex quibus illam constare intelligimus, apud te rerum 🔍 naturam diuisæ, non autem unitæsunt. Et quemadmodum illud non est cuius partes ex quibus constitueretur si esset diuisæ sunt, ita illud non so lum non est, sed necesse potest cuius partes nec sunt unitæ, nec ui naturæ uniri possint.

Quare non aliam ob caulam chimæram non solum non esse dicimns, sed nec sieri posse credimus ut sit, nisi quia bruta, ex quibus illam essingia mus, in unam coitura aliquando animalis compositionem no est credibi le. Rursum instas, quia diametrum non esse commensurabilem, neque us num, neque diussum est. Falletis mea quidem sententia. Nam qua rastione fassum, eadem necessario in se diussum est. Eatenus enim aliquid falssum deprehenditur, quatenus secum pugnat, & contradictionem inclus dit. Quid autem est aliud contradictionem includere, quamin scipso est se diussum? Omne igitur uerum unum, quia sibi constans & consonum: Omne fassum diussum, quia secum pugnans & sibispsi non cohæs

f CITA

rens est. Fallum negationem esse ueri multi crediderunt, id quod te etiam non later, nec obstant argumenta que affers. Falsum enim ut dixi illud uo camus quod non est, id quod uidetur, ut fallum aurum quod uidetur esse aurum, nectamen est aurum. Quanquam autem falsum aurum no solum non sit aurum, sed & aliud sit quam aurum, ei tamen quatenus falsum est, accidit esse aliud quippiam præter aurum, sed ideo falsum est, quia no est aurum quod tamen esse uidetur. Aurum igitur falsum est quod idez auri non quadrat, sed quia ideæ quadrat æris uel argenti, ideo no omnino fals Lum, sed falsum duntaxat: aurum est, sicut nece omnino est non ens, quia li cet non lit hoc quod elt aurum, aliud tamen quippiam elt, æs puta, plumé bum uel argentum. Quod autem nulli ideæ relpondet, id omnino & abe solute falsum est, sicut etiam omnino est ens, quale est quod chimera nune cupamus. Vide igitur ut pari curlu procedant, non ens, divilum & fale sum, utque propriè & chimera falsa, & omne falsum diuisum dici merito possit.Malum uerò non aduersari bono oppositione contraria, ut tu cen ses,& Albertus docet exponés Aristotelis cathegoricas,& Thomas tuus latissime in prima quæstione demalo, quæ omnia credo iampridem tibi Vale. esse notissima.

## tadinus, S. Obiectiones fecunda.

Vantum ego amarim te ac semper coluerim uir præstätissimè tu iple testis es, qui diligentem præcipuamés erga te operam meam facile recordari potes, si uelis. Quod si nuncab Antonio uetere as 🛩 mico & compatre amari, aut dubitas, aut nequaquã credis, paru hercle mez erga te observantiz meministi. Qui enim fieri potest: ut quem uix philosophiæinitiatum dilexerim, coluerim, nuc doctrina, probitateq infignem non amem, non admirer. Vtinam æqua te omnes beneuolentia complexi essent, quib. cum familiariter uersatus es, quali quan tacp Picum fuum compater tuus femper profecutus est, fed iam ad nostra ueniamus: Ais libellum tuu de ente & uno probè inscribi potuisse, quòd titulus operis curtus, & si entis, unius & tractatum promittat, Procemium tamen quod fulus est titulus, qualem tractatum polliceatur explanat, mus tuam, scilicet, entis unius és conversionem, sed vide obsecto nunquid ista hæctua defensio sufficiat, pari enim ratione si libellus æderetur in quo so 🛎 la animi immortalitas ab authore esset asserta, de anima libellus merito posset inscribi: Author enim operis disputationem ingrediens mox quæs stionem forte proponeret, interrogans nunquid anima immortalis sit nec ne hec uera obiectio in priore epistola tota ferè explicata est, sed nihil iudicio meo respondisti. Præterea si circa uelocitatem motuum quæstio fiat, nunquid arithmeticam, geometricamue proportionem colequatur,

&in principio operis multa author le ex geometria delumpturu promits tat, posset libellus de geometria inscribi, qui tamé circa motus uersaretur. Sed hæc utpote friuola omittamus. Alio libello in hanc sententiam à me scriptum est. Nemo inquam, dixit Platonicos aliud sentire nisi automnes aut plurimi id sentiant. Si uero Themistius inter Platonicos non ignobis lis ex Platonicis sententia affirmat idem que rerum principium est uerè ac propriè ens esse absolute, pronuncian dum non fuit Platonicos iuxta Plas tonem arbitrari Deum uerè ac propriè ens non esse, idea enim Deus est. Tu uerò respondes aliud esse idem, aliud Deum, quòd si datum sit ideam Deum esse, iam non propterea colligi oportere Deum propriè ac uerè ens esse, deus enim atopidea & si non re, ratione tamé discrepant: Sed ego nolim hoc loco disputare, nunquid Platonici existiment aliud esse Deum aliud idem, cum sit quæstio à proposito longe aliena, quanquam pluris mi authores Græci pariter & Latini ideas Platonis in Deg co stituant: Pla tonem imitati satis uideor proposito fecisse, quod mostrarim Platonicum quendam, nech hercle ignobilem asserere iuxta Platonem ideam, ac propterea Deum uerè ac propriè ens esse, neque enim rationis discrepatia ad quam refugis hac in re aliquid facit. Idea enim relatiua est, Deus auté abso lutares est, Si igitur Deus ea parte qua extrorfus refertur uere ac propriè ens est, quanto magis ens censeri debet ea ratione qua Deus est & in pro pria natura confistit. Cur enim idea ea ratione qua idea est uerè ac propriè ens est? Nulla inquam ratio assignari potest, nisi dicatur ideò uerè ac pros priè ens elle, quò du erè ac propriè est. Magis igitur Deus ea ratione qua Deus est uerè ac propriè ens erit, ego ingt, sum qui sum. Præterea hoc mo do obiectum est Platonici ideo iure defendi possunt, quia aiunt Deum ue re ac propriè ens non esse, sed unum, quia nomen entis concretu est quod alienum aliquid significat ab eo quod est, unum auté ideo esse quod unis cè omnia est, pari pacto colligi potest Deum unu no esse, unum enim con cretum nomen est. Quinimò nec beatus erit nec Deus, utraque enim uos cabula funt cocreta: Tu uerò respondes Deum non appellare unum quas si unius nomine Dei substantia monstretur: sed quomodo sit id quod est explicari: sed rogo quorsum hoc: nondum enim soluitur obiectio, Deum dicis non esse ens, sed unum, quia entis nomen concretum est. Si igitur unum quoque concretum est, nónne eadem ratione colligi oportet Des um unum non esse, nec Deum quod nomen ad substantiam pertinet, quemadmodum & ens. Præterea si ideo unus est quia unicè est id quod est, curens quoque appellari non debuit, uno enim esse omnia est, quæ est, sapientia, scilicet, & bonitas, & potentia, non enim unus dicitur, quia solus sit unus, eadem igitur ratione ens uocari poterit, licet solus non sit ens, est enim maximè ens. Præterea ratio ea nondum soluta est qua ita dicebatur: Deus uere ac proprie ens est, ego enim, inquit, sum

qui sum. Rursum miratus sum quòd defenderes iuxta Aristotelem quoc Deum aliquando nomine entis minimè censeri, quia non esset perse ens, neque per accidens, neque substantia, neque accides. Ego enim monstras ui Deum neque ens per fe, nece per accidens esse, nece inter substantiam & accidens medium aliquid cogitari posse. Tu uero primæ obiectioni nihil respondes. Contra verò secundam unum duntaxat Aristot interpretem allegas, hoc est, beatum Thomam, qui ait Deum propriè substantiam non esse, eo quòd nulli substat acciden, nec essentia Dei aliud est à Deo. Sed ui de uir præstantissime nunquid Thomas aduersum te testimonium ferat: Si enim entis in substantiam & accidens divisio, iuxta beatum Thomam entis creati diuisio est, quemadmodum refers, quomodo ignorari potest aliquid ens increatu esse, quod Deus est, qua igitur ratione tueri potes ius xta B.Thomæinterpretationem Aristotelem arbitrari Deum propriè ac uerè ens non esse, sed quanquam B. Thom. quodam in loco negare uidea tur, Deum proprie substantiam esse Magistrum sententiarum imitatus, cò quòd nulli fubest accidenti, nõ tamé propterea fallum est quod scripsi mus superiore epistola inter substantiã & accidens mediú non esse, quod beatus Thom. plærifæ in locis efficacibus probat argumentis, neque tu unum ex ijs quæ ad te scripta sunt soluisti: Si igitur aliquando Deum nes gat esse substantiam, uerba ipsa quæ afters hominismente plane aperiut: Substătia enim modis multis dici potest, quod ipsemet prima parte latius explanat Aliquando enim propriè substantia eo dicta est quòd acciden≠ tibus lubstat, qua ratione negat Deum esse substantiam, necid quide sim= pliciter & absolute, sed ait propriè substantia non est, quia nulli substat ac cidenti, Substantia uero nonnunquam dicitur quod per se est, & substan= tiuo non eget, quo modo Thom. substantiz nomen aliquado & quidem frequenter ulurpat. Sic autem inter lubstantiam & accidens nulla medies tas cogitari potest, est enim utrius per affirmationem negationem dis uisio. Quod uero nulla ductus necessitate, sed mea spote affirmaui ex Boë thij Augustinica sententia Deum per se in prædicamento collocari, no id propterea dixi quod B. Thomam non magnifaciam, non uenerer, non probem, sed id propterea dixi, quod sola B. Thom authoritas non sufficit ad monstrandum, uel Aristot. uel Aristotelicos arbitrari Deum in prædis cameto nequaquam collocari, nece propterea ab optimis authoribus ad improbos & plebeios deficio, imò optimos fequor & probo. Nuquid tu B.Thomã uel Boëthio uel Augustino uel equalem facis, u el superiorem : Ego quide omnes & olim legi & indies lego, nec puto uegeti quen piam esse ingenii: qui ea quæ à Britanis nostris Suisset dico & similes excogita ta sunt autignoret aut negligat. Non equidem omnia quæ ab illis scripta funt probo, & ad miror, uerum nonnulla nec hercle pauca soleo sæpenus mero ex Aristotelis proborum authorum sentetia infirmare, sed non pose fum

fum non mirari maximam hominum fubtilitatem & acutifsimas in rebus physicis rationes, quasi ipse etiam Aristot. si à mortuis resurgerit admirae retur, & mirū in modum extolleret subtilitatem saltem in pluribus pros bans, & si non ueritatem. Defendis præterea unius negationem esse diuis sum: Chimera enim inquis, diuisa est, eo quod ea ex quibus costaret si esset ab invicem divisa sunt, nece uniri possunt. Diametrum verò commens furabilem esse, ideò divisum putas, quòd à seipso divisum est & dissonat. Verba quibus uteris hæcfunt:Eatenus enim aliud falfum effe depræhens ditur quatenis secum pugnat & contradictionem includit: Quid autem est aliud contradictionem includere quam in seipso esse divisum. Omne igitur uerum unum, quia sibi constans & consonum: omne falsum diuis fum, quia fecum pugnans & fibÿpfi non coherens elt, fed uide quomodo politionem tuam possis sustinere. Si enim aliquid ideo unum est quòd sie bi consonum est, & à se divisum falsum ipsum & impossibile unum erit & uerum: Non dixcrim hoc falfum & illud quod est Chimeram esse, uel cer uum uolare, sed ipsam falsi impossibilis in naturam intelligo, quam pros babo unam esse ueram, Chimæra quippe iuxta tuum dogma diuisa est, propterea quod partes ab inuicem semper divisæ sunt, propterea etiam quod à se divisa est, nece enim chimæra est chimera, eadê ce ratione diames trum esse commensurabilem divisum est, nece enim aliter intelligi potest utrung horum à leiplo dissonare secumg pugnare. At falsum ipsum si se paratim spectes, falsum est, impossibile quoq impossibile est, neutru igis tur secum pugnat, neutru à se dissonum est, mortui quo que eadem ratione nequaquam fecum pugnãt. Sunt enim mortui qui iam mortui funt, quod libet igitur horum unum elt & uerum, si eo aliud est, unum quod à se indi uisum est. Præterea quomodo uerum est omne quod falsum est contradis ctione claudere: Nonne multa sunt falsa quæ uel naturæ uel hominis pos testate uera esse possunt: Diffinitionem etiam ueri rursus à te positam des fendere conaris,ais & uerum esse quod uidetur esse quod est, falsum uerò quod uidetur quod no est, nunc propterea colligi putas falsum ueri nega tionem non esse. Sed argumento meo nihil, pace tua dixerim, hactenus re spondisti argumentu tale est. Si uerum est quod uidetur quod est: Falsum uerò quod uidetur quod no est, cum inter uideri quod est, & uideri quod non est nulla contradictio sit, no erit falsum ueri negatio. Si nano necho mo effet in reru natura, nec Deus, Socrates non effet, non itag uideretur, quod esses, ner quod no esset, no uerus igitur esset, nec falsus, esset autem non ens, non ens igitur & fallum aliquando dissentiunt. Beatus etia Tho mas, cui non refragaris, uerum fallum qui inuicem contraria esse pronuciat, si ad animum referant, ex quo tua sententia ueri falsi & ratio dependet. Exi stimatio, inquit, uera falsace sunt inuicem contrarie, quemadmodum Aris stot.dicit.Postremo negas bonum malumés esse inuicem contraria, nece pros

propterea rationi respondes, qua probatu est esse cotraria, necsaluas quo modo malum sit boni negatio. Ego enim ita dixi:Nulla negatio , ea præ= fertim quæilla coplectitur quæno funt genus, effe poteft. In topicis enim abAristotele dicitur, no entis no esse genera nec species, malum igit quod omnia coplectitur non entia genus elle non potelt: quomodo igitur Ari stot.uir summus dixit in prædicamentis bonum & malum contrariorum genera esse. Ais etia Albertum, quem arbitror apud te mometum habere, negare bonu malum & esse inuicem contraria, idem & B. Thom. sentire in prima quæstione de malo, nec propterea respondes quomodo Boethius aut uerum dixerit, aut mentitus lit qui in prædicamentis ait bonum mas Ium & esse inuicem contraria, non quòd quemadmodu album & nigrum, calidum & frigidu, quæ omnia ueræ qualitates funt, fed quemadmodum Sanum & ægrum, forte ac debile, rarum & densum, pulchrum & turpe, & similia huiusmodi multa, nec B. Thomas id negat, sed uir eminentis simus in prima quæstione de malo, circa solutionem secundi argumenti, monstrat quomodo bonum & malum, & si privationis & habitus oppositione aduersentur, inter contraria tamen computari solent, ides Simplis cij authoritate confirmat. Obiectiones igitur nostræ quæ ob solam ueris tatis indaginem, mutuã & inter nos charitatem excogitatæ lunt, nondum mihi uidentur ex toto infirmatæ, rogo igitur obsecro que amore quo Angelo tuo Politiano uiro nostræætatis doctissimo Platonici dogmatis ueritatem aperire conatus es, nobis quo e e odem zelo nodos acícirpos nostræimbecillitatis exoluas, ego quidem plurimis lectionibus & medi candí officio interim fum implicitus,tu uerò qui totus cotemplationi uas cas', & per gradus quatuor in profundam Dei caliginem niti potes, nuls lo uel paucissimo labore tenebris lucem uindicabis. Beneuale, nostri mes mor, ex Ferrariis 11. Calendas lunii 1491.

dino, S. Responsio obsectionum secundarum.

Vt breuis nimio plus, aut certè obscurior suit prior epistola in sola uendis quæstionibus tuis, super eo libello quem nuper ædidi de ente & uno, iteras enimeas dem quæstiones, & de eisdem eadem dubitas. Equidem non negabo in primis literis quædam omissa, quibus nihil responsum est, ne in leuibus rebus uerba prodigerem, quædam brezuiter à me tractata ut qui philosopho homini indicandas res potius crezderem quam explicandas. Nunc postquam à me hoc postulas, minutus la etiam quæque consectabimur, & per singula capita tuarum quæstios num subebo meminisse eorum quæ prius scripsimus, excitabo qui erite opus ad eorum profundiorem intelligentiam. Porrò quoniam tu neque Platonicas comentationes, nequo bi ignorantiam etia Græcè lingue Græstos hactenus Peripateticos attigisti, duca te per lineas, decreta qua Latinor ur præs

præsertim Thom qui tibi magis familiaris, ad Platonicorum, de quibus agitur in meo libro, sensa percipienda. Est aute quod te angit in primis, qua nã ratione Platonici Deum Juper ens collocent. Nã li Deus (inquis) uerè est, certè uerè ac proprié ens est, & dicitur, quam dudum sedens quise piam uere dicitur, quia sedeat. Adis quatenus idea est, ens est, multo mas gis quatenus Deus est, ens forte ut sit & dicaturi Quod si non omnes qui dem Platonici ideam & Deum idem elle concedant, latis tamen ad me op pugnandum esse ais, si id unus Themistius non dixerit, quod ego Platos nicis in commune adicriplerim. Illud item intelligere non potes, quomos do Deum dicam unum appellari, cum per hoc non quid sit, sed quomos do sit esse quæ est significamus.nam si unus est inquis, quia unice est om nià, cur non ens quoque appellari debet, cum uno esse sit omnià quæ est. No enim unus dicitur quia solus sit unus. Quare uocari pariter ens pote rit quanquam folus ens no fit. Hæc funt primum quibus te extricare non pôtes, sed paucis, & quemadmodum sum pollicitus ex his etiam quæ tibi funt nota omnem à te dubitationis scrupulum amouebo. Nosti àliud esse apud Thomam estentiam réi, aliud existentia. Existentia rei illud est quò res est, hoc est existit. Essentia illud est quo res certam speciem adipiscie tur, aut equi scilicet, aut sapidis, aut uirgulti. Quare quod essentia dicitur etiam à iunioribus quidditas appellatur, quia scilicet ex essentiz notione, scimus quidnă sit res. Cu igitur, ut Aristoteles docet secundo libro Anai liticorum posteriorum, alia questio sit cum percontamur an uerbi causa, rola lit, alia cu lcire uolumus quidnam lit rola. Prima utica quæltio ad rei existentiam spectat. Secunda ad essentiam, si ue ut u erbis utamur recentio rum, ad qu'idditatem. Rurlus memineris ex sententia Thomæ omnia cie tra Deum quæ actu sunt ex essentia & esse (sic enim uocat existentiam) esse composita. Deum iplum neg compositum esse ex essentia & existens tià nece rurlus essentiam esse, sed puram ipsamos existentiam à qua deinceps omnis alia rerum creatarum exiltentia deriuantur, creatis scilicet ele fentijs comunicata. Adde his dictione hac quæ est ens plerung essentiam indicari, hac autem dictione est indicari existentiam no estentiam. Quod te idem Thomas docet in prima quæstione de malo, ubi ait, cum dicimus hoc aut illud esse ens, quæstioni responderi qua queritur quid sit res (hec autem ut supradiximus quæstio ad essentiam spectat) cum uero dicimus hoc est aut no est, satisfieri quærenti an sit res, quæ ut dicebamus quæstiò attinet ad existentiam.lam omnis tibi ut credo Platonicorum sententia & tuæ obiectionis folutio aperta est. Nam si Deus existentia est, non auté ésé sentia in uere dicimus Deum esse, ita uere negamus Deum esse ens. Nec possum non mirari te, etiam si Platonica non legeris in Thom, tamen les Ctione frequentem huic adeò infistere argumentationi, Deus est, ergò est ens, cum iple Thomas ad uerbum dicat, non se hæc mutuo consequi esse & esse

& esse ens, sed ad diversas omnino quæstiones nece cognatas invice perti nere. Quanquam quid opus hic Thom. authoritate: Quis dubitat nisi ins sipiens an sit Deus; quis rursus nisi insipiens præsumit scire etiam aliqua ex parte uel minima quid sit Deus. Cum igitur diuersissima sint scire an sit Deus & scire quid sit Deus, diversissima etia erit oratio, qua dicitur Deus est, ab ea qua dicitur Deus est ens, cum illa etiam Deum esse quo nihil est certius asseueret, hæc uerò quid sit Deus aliqua ex parte, quo nihil incera tius audeat pronunciare. Quapropter rectifsing tibi querenti inter dispu tandum quid esset Deus: respondit uir doctissimus Politianus noster ex Simonidis poëtæ sentetia se nescire quid esset. Longe autem abest ab hoc proposito exemplum quod tu affers de sedente: quoniam non equè uaris ant hæc fedentem effe & federe, at co hæc duo effe & ens. Eidem enim ques stioni respondeo cum dico Socrat sedere, cui respondeo, dicens illum esse fedentem quæstioniscilicet, qua quis de Socratis me positura percontas tur. Sicut & cum dicimus Socrates albus est, & Socrates albicat, eidem sa tis fit quæstioni, qua scilicet quæritur, qualis nam sit Socrates, sed non eas dem ratio inter ens & est, quorum alterum, ut sepe idem inculcemus, quid sit res, alterum an sit interrogantibus manifestat. Hic etiam patet, si Deus ut idea ens dicitur, non tamen sequi ut quatenus etiam absolutus in se con cipitur entis habeat appellationem:nã sicut ideæ:ita etiam essentiæ induit rationem, ut uerò iple lupra omnem essentiam habitudinemos ad res crea tas intelligitur entis nomine maior est. Quod enim ens non dicitur, non deficientiæ est, ut credis, sed eminetiæ. Quare & à Platonicis potius super ens quam non ens esse pronunciatur. Quibus equidem nescio cur Themi stium obstinate adeo contendas annumerare, de quo si ueteres percontes ris respondebunt omnes Peripateticum esse & Themistium, non Platos nicum, ipsum si interroges, paraphrastem puto, se Aristotelis dicet & secta torem, non Platonis. Sed forte ideò (patere me iocari) tu illum uel nolens rem in Academiam trahis, ne uldeare omnino Platonica & Græca igno. rare, qui Themistium saltem legeris beneficio Hermolai nostri Latinum factum. Sed sit Platonicus Themistius, sit etiam uerus omnino, abunde sa tis & hac & priore epistola declarauimus nihil nostræsententiærefragari, quæille dicit quoniam de Deo alia ut Deus est, alia ut idea est Platonici enunciabunt. Veniamus ad illud, quare unum dicatur Deus, cum tamen ens no dicitur.Reuoca ad memoriam, quæ primis ad te literis scripsimus. Vnum cũ dicunt Deum Platonici, non quid lit enunciant, led quomodo fit id quod est, sed nech hoc satis intelligant. Dicam apertius. Si percontea ris academicum hominem, quid sit Deus : respondebit non solum à se ti= bi non posse responderi quid sit, sed neque à te hoc sure quæri debere, sed esse indignam hanc de eo quæstionem. Qui super omnem essentiam, sus perque omne intelligibile sit, hoc à se tantum posse asseuerariesse illum unitati similimum.quoniam ut hæc numerorum,ita ille rerum omnium. quæ funt principiu fit, ut hæc numeros omnes pares & impares, ipfa nece par nece impar sua individua simplicitate complectitur; ita illæres omnes fua impartibili infinitate claudit,& continet, uides ne quid fit dictu, per unius appellationem no quid sit Deus indicari, sed quomodo sit id quod est:Denique si dicamus:Deus unitati similis est:quod volumus significa re, cum illi unius appellationem damus, utique ueri erimus. Si dicamus: Deus enti similis est auditoribus, certè risum faciemus. Sed quid plura in re aperta. Aut enim hæc satis, aut nescio quid uerborum satis esse possit. Colligitur autë et hinc cur Deus sub nullo genere sit. Genera enim rerum essentia sunt, Deus autem nec essentia est, nec essentiam habet. Quapros pter cu ens ita à Peripateticis interdum accipiatur, ut decem tantum gene ra ambiat, manisestum est sub entis nomine, quo Aristotelis etiam sectas tores aliquando utuntur Deum non contineri. Tu uerò instas à Thom. alijs & ex eadem familia læpe ita & lubstantiam, & ens ulurpari, ut Deus & substantia & ens dicatur. Quasi uel ego hocignorem, quod nemo nes scit, uel id mihi satis non sit, sinterdum aliter saciant, qui non semper, sed quandocs hac eos in illum modum dictione uti folitos dixerim. Transeas mus ad ea quæ obijcis de oppolitione unius & divili equidem, ut puto lu dens cauillis me puerilibus tentas. Nam si falsum inquis diuisum, certè fal sum, falsum no est. Falsum enim à se no est divisum, qui à falsum, falsum est. Mortuitem ais nequaqua lecum pugnat, lunt enim mortui qui iam moretui sunt. Porro Antoni cum dixi pugnare secum quæ falsa sunt: Si pugna hæcpugno fit, aut telo etiam mortui fateor inter fe non pugnant, nech falsi sume Sed & sicut falsum est falsum, ita falsum esse falsum non falsum, sed vierum est propterea non divisum sed unum. Addis falso à me dici, quod fillura est contradictionem claudere. Quia multa sunt falfa, quæ uel natus ræuel hominis potestate uerè esse possunt. Tu uerò illud cogita jomne quod fallum elt, quamdiu fallum elt, tamdiu contradictionem claudere. Bed ficut quadam ita falfa funt ut possint fieri uera. Quadam autem ita funțfalfa, ut uera effe nunquam polsint. Ita funt quædam adeo fibi contra dicentia, secumo pugnantia ut in amicitiam redire & concordiam nune qu'atti polisini. Quædam ita le oderunt, ut redire tamé in gratiam polisint. Bremplo hoc erit manifestum hominem esse leonem semper falsum est, quia semper contradictionem claudit, & sicut nunquam ad unionem ita ntiquam ad ueritatem redigi potest. At me sedere, nece verum est, nece falfum. Si uerò adricias me fédere dum fto, illico ad fallitatem, ita etiam inues his contradictionem. Nam me ledere dum lto contradictionem includit, & quam primum definit effé fallum, ut cum federe incipio, tam primum à diuifione redit ad unitatem. Ceterum que de falsi uerico oppositione obij tis iam in priore epiltola fokta funt. Ais enim si uerum est, quod uidetur,

quod est, fallum uero, quod uidetur: quòd no est. Cum inter uideri quod est, & uideri quod non est, nulla contradictio sit, non erit falsum ueri nega tio. Ego uerò non ita accipio rationem falsi, ut in eo sit, quod videtur alis quid esse, quod non est. Sed in hoc esse rationem illius uolo quod non est illud, quod esse dicitur. Aurum enim falsum, ideo falsum, quia non est aurum:& quantum ad falsi attinet rationem accidit ei, aut uideri, aut esse ali= quid præter aurum, Quod uero dicis non folutam à me argumétationem tuam, qua probas bonum & malum esse contraria. Dicam ingenue, non putaui ibi opus esse solutione, ubi nodus no erat. Est autem illa huiusmo di:Bonum appetendum est, malum uerò fugiendum. Appetere & fugere sunt motus contrară. Bonum igitur & malum sunt contraria. Mihi uerò hæc tua ratiocinatio adeò efficax tantarum effe uirium uidetur, ut non bonữ tantummodo et malum, de quibus fortasse quis ambigat, sed etiam esse & non esse, quæ nemo nescit esse contradictoria probet esse cotraria. Ita enim colligemus, esse est appetendum, non esse est fugiendum. Appes tere & fugere sunt motus contrari, Esse igit'& no esse sunt contraria, Aut igit mihi des esse & non esse, esse contraria, aut ego tibi bonu & malu con traria esse non dabo: Aut inquies soluenda alia ratio est. Non ens em non est genus, quomodo igitur malum nihil est, cum Aristoteles dicat in præ dicamentis bonum et malum genera esse contrariorum. Pleni sunt omnes Aristot.interprætes solutionibus huius quæstionis, ad quos ego te prios re epistola delegaueram, ne superuacua me teo simul opera implicare. Vt igitur.illud omittam, quod Simplicio non displicet ex Pythagoricorum more ibi locutum Aristotele, qui duos statuunt ordines rerum, quorum alter sub bono, alter sub malo continetur, utiquillum sæpe in logicis coms mentationibus exemplis ex aliorum potius quam ex sua sentetia. Respon, deo quod & apud Simplicium poteras legere: Ideo bonum malum con trariorum genera dici, quoniam alterum semper contrariorum rationem, mali & deficientiæ habet, ut nigrum, si albo: & amarum, si dulci compa. retur. Ita enim contraria omnia ad bonum malumis reducuntur, quatenus omnis defectus mali racionem habet, quocirca & primo libro phyliscæauscultationis dicitur contrariasemper secundum melioris priorisco inuicem rationem comparari. Mitto Porphyrň & recentiorum etiž mula tiplices alias folutiones. Sed illud fatis mirari non possum quòd in hanc. etiam Thom, descendere sententiam dicas, quod bonum & malum cone, traria sibi oppositione repugnent. Addis & hocipsum ab eo Simplicij au thoritate confirmari. Cu tamen opinioni isti tuæ ille tota prima quæstioa. ne de malo pro uiribus aduerletur. Quid enim aliud ea potissimum agit; disputatione, quam ut probet malum essenihil. Quod si malum nihil est, bono contrarium esse non potest: Quoniam utrum contrariorum na-, tura aliquid est, ato hoc ipsum est, quod ibi Thom. Simplicij authoritate.

cona

confirmat. Vide quantum aberras, qui confirmari testimonio Simplicit eam credis opinionem, quam iple Simplicij testimonio insirmat: In quem errorem forte non incidisses, si ipsum Simplicy librum aliquando legis ses, apud quem nulla unquam sit mentio de boni maliquoppositione con traria, Quod si mihi obiectes ophthalmiam & ægritudinem, in quibus contrarietatem uidetur Thomam agnoscere, iubebo te illius uerba dilis gentius introspicere. Non enim hæc dicit esse contraria, sed ea cum sint priuationes interdum tamen appellari contraria. Quod cur fieri iple ues lit, si attendas uidebis, quam ipsum malum contrarij proprietatem omnis no nesciat. Eatenus enim hæc contrarijaliquo modo nomen sortiri posse concedit, quatenus omnem planè mali rationem non habent, sed bonitae tis aliquid retinent, quam nondum amilerunt. Quare eatenus aliquo mos · do contraria, quatenus aliquo modo non omnino mala. At si tibi ego mortem, si cæcitatem opponam, quæramø an hæc ex sententia Thomæ sint uera mala, rursus & an ea, quam tu dicis contrarietatis specie inuicem aduersentur. Quid sis responsurus omnino non uideo. Nam si hæc mas la funt, & eo ipfo loco, unde Thomæ pro te testimonium affers, ille nule lo modo hac esse posse contraria, ea ipsa, quam tu in medium afters cons trarictatis specie magna asseueratione contendat. Qua tu mente assirmas exsententia Thomæbonum malo aliqua contrarietatis oppositione repugnare, certè hoc considerare debueras, quod de imperfectis quibus dam malis, ex ea quam adhuc retinent bonitatis admixtione concedis tur, ad ipsam immixtam absolutamica mali naturam non esse transferens Vale. dum.

10 ANNI PICO MIRANDVLAE ANTONIVS Che tadinus, S. Objectiones tertiz.

Onclusiones olim uerbo concesse (nisi forte oblitus ex) fuere Des us est, Deus est unus, Deus non est Deus: Contradictionem claus dit Deum, hoc est primum ens, non esse, aurum esse, aduersus quas obiectiones nonnullas formaui, & in scriptis dedi. Expectabam igis tur his obiectionibus tandem responderes posteaquam menses quatuor siluisti, maioribus fortasse negocijs implicitus. Tu uero primis duntaxat respondes, quas antea aduersus argumentorum quorundam solutiones formaueram. Ais autem primum hoc modo: Ostendam tibi per decreta Latinorum, ac presertim beati Thomæ, licet Deus uerè ac propriè sit, non tamen propriè ens esse. Deus enim, inquis, iuxta Thomam non est essentia. Item iuxta eundem uocabulum entis essentiam plerunque significat, & quæstioni quid est respondetur, uerbum uerò ipsum, est, quæstioni am est reddi solet. Quapropter colligis juxta Thomam Deum ens non esse, subiriam in Thoma didicisti Deum, essentiam non esse cum totus Thomam in Thoma didicisti Deum, essentiam non esse cum totus Thomam in Thoma didicisti Deum, essentiam non esse cum totus Thomam in Thoma didicisti Deum, essentiam non esse cum totus Thomam in Thoma didicisti Deum, essentiam non esse cum totus Thomam in Thoma didicisti Deum, essentiam non esse cum totus Thomam in Thoma didicisti Deum, essentiam non esse cum totus Thomam in Thoma didicisti Deum, essentiam non esse cum totus Thomam in Thomam didicisti Deum, essentiam non esse cum totus Thomam in Thomam didicisti Deum, essentiam non esse cum totus Thomam non essentiam non es

mas huic lementiæreclamet, nam in prima parte in Summa contra gentis les,in quæstionibus disputatis in libello de ente & essentia,in commentis in Aristot in omnibus deni $oldsymbol{arphi}$  locis ubi res exigit Deum essentiam esse  $oldsymbol{\&}$ tenet & probat, nec in re tam clara opus est uerba hominis allegare. Si nes gaueris plura quam sit opus recensebo. Preterea in libello tuo de ente et uno, nisi excidit prius dixisti, ideo Deum iuxta Platonicos ens non esse, quod Dei essenon est aliud ab eius essentia. Quomodo igitur nunc eosde secutus, cosdem desendens, negas Deum essemiam esse. Item dicas quo ex loco diui Thomæ deprehendisti entis uocabulum essentiam plerungs fignificare, non etiam esfetSiquidem quarto Metaphysicæ & prima quæs stione de ueritate, & alibi dicit, ideo ens dictum esse quod est, rem uerò, co quod essentia est uel essentiam habet. Item dicas ubina in Thom. scire pos tuiltí, quæftioni quid eft rationabiliter responderi si dicatur est ens 🗧 In= sulsum enim est quærere quid est, misi sciaturrem esse, uti Aristot. 2. Anae liticorum posteriorum libro, & Thom. aperte testantur. Esse autem intelligo quemadmodum fubstantiæ funt & accidentia, in quibus utrace effen tia est, non quemadmodu privationes sunt et negationes, in quib. Thom. negare uidetur reperiri posse, quod quæstioni quid est responderi solet, siue id uerum sit siue falsum quod ad præsens omittitur. Verba uero Thom in prima questione de malo, quæ tibi ni faltor erroris occasionem præstiterunt quæ tu quoq uideris innuere hæc funt: Ens dupliciter dicis tur, uno modo fecundum quod fignificat naturam decem generum, & sic necemalunece aliqua privatio est ens, nece aliquid. Alio modo secundum quod respondetur ad quæstionem an est, & sic malum est, sicut & cæcitas est, non tamen malir estaliquid, quia esse aliquid non solu significat quod respondetur ad quæstionem an est sed etiam quod respondet ad quæstio nem quid (t) fed repete oro diligièntius tanti uerba philofophi, aduerfus enim te sententiam ferunt quod ita monstratur, Thom palam dicit ens & aliquid dupliciter dici. Vno modo quòd alicuius generis naturam has bet. Alio modo quod quæstioni an estrespondetur. Deus autem questio nian Deus eft, respondetur, nec medax est responsio, Deus igitur ens est. Quod si ulterius procedendum est dicamus hoc modo nihil à Thom.res cedentes; duod questioni an est, iure respondetur ens est, igitur quod que flioni an res uere ac proprie sit, respondetur uere & proprie est ens. Sicut enim se habet quod simpliciter est adid quod simpliciter est, ita quod que reac propriè est adid quod uere & ploprie est. Quareri autem an uere & proprie Deus sit, rationabiliter respondetur Deus, uere igitur & proprie ensiele. Præterea Thom, aliquid & ens juxta primum modum uocat, quod qua Rioni'quid ell; respondetur querenti'aute quid est quod muns dum confernat, & mouet, quod mortuos suscitat?rationabiliter Deus respondeur, primo igitut modo & secundo Deus est ens & aliquid. Præs

terea audebis ne iuxta Thom.negare Deum esse bonum, esse unum: Cum igitur bonum & ens & unu mutuo couertant, quomodo iuxta Thom. di ci potest uel fingi Deŭ ens non esse. Tu uero ex his uerbis argumentari ui deris (ni fallor) hoc modo ens uno modo dici, quòd natura dece generu fignificat. Deus aut in nullo est genere, Thoma etiam ipso testante, Deus igitur no est ens neœ essentia. Sed aduertere debueras (patere me "iocari) si ratio efficax est Deum primo quide modo ens no esse, licet enim in nul= lo sit genere, nihil tamé prohíbet uerè ac propriè in rerum natura existere, & quæstioni an est ueraciter responderi. Quomodo igitur nesciri potuit alio modo ens esse. Præterea ratio nihil uirium habet, sensus enim uerbo rum Thome huiulmodi est. Ens uno modo dicit quod natura decem ges nerum significat, hoc est, quod substantiam significat & accidens, & omnia omnino positiua, quæ in dece generibus cotinentur, aut per se, ut species & genera, aut uelut principia quædã, siue " coactata siue non, ut mate ria prima, & fortuna in genere substantiæ, & Deus & substantiales ominis no differētiæ. Quo certè modo negationes priuationes es ad genus pertis nere non possunt. Alio modo ens dicif, quod responderi potest quastios ni an est siue ueru & positiuum ens sit siue no, unde exemplu subdens ait: & sic malum est, sicut & cæcitas est, hoc est, & sic malum est ens, sicut & cæ citas est ens. Nulla enim apud Thomam uerborum differentia est, siue dis catur est, siue est ens. Quod uerò subiungit, quia esse aliqud non solum si= gnificat, &c. non eo tendit ut sentiat quærenti quid est Luna, aut tonitruu rationabiliter respoderi, si dicatur est ens siue aliquid uti tu existimasse ui= deris. Ridicula enim est huiusmodisolutio. Sed hochuiusmodi est pesa fe, aliquid fignificat, maxime iuxta primii modum id effe, quod quæstio= ni quid est rationibiliter responderi potest, puta significat substantia esse, uel accidens, uel animal, uel colore, uel aliquid huiulmodi, quod quæren= ti quid est iure responderi possit. Cæcitas autem & malum nihil horū est. Quod tierò primum divisionis membrum ea mente B. Thom.interpræs tari nolit, ipsemet explicat prima parte quæst. 48. art. 2. quo quæritur, an malum in rebus sit. Ad secundum enim argumentum respondens a sic chicit Sicut in 6.metaphysicæ. Ens dupliciter dicitur. Vno modo secuns dum quod significat entitaté rei prout dividitur per decem prædicamen ta, & fic convertitur cum re, & hoc modo nulla privatio est ens, unde nec malum. Alio modo dicitur ens quod significat ueritatem propositionis, quæin compolitione confistit, cuius nota est hoc uerbu est, & hoc est ens, quod respondetur ad quæstionem an est, & sic cæcitatem dicimus esse in oculo, uel quacunque aliam prinationem, & hoc modo etiam malum dici tur en s, hæc Thom. Vides igiur quomodo primu diuilionis membrum cum re conuerti pronunciat. Remuero nonnegat Deum esse, & quica quid bonu est, omne enim bonu et illo argumento & prima questione de malo rem esse consitetur. Quod si hæc uera funt, nondum ratio soluta est qua aduersus Platonicos dixiens eo dictum est, quod est quemadmodic sedens, eo quod sedet. Deus autem non folum est, uerumetiam propriè a c uerè est, uerè igitur ac propriè ens est, ita enim mon est Platonicis, led ex Thom argumentum foluere uoluifti, ea Thomæ affcribens, que ab homi nis sententia penitus aliena esse nemo est qui Thomam legerit qui nesciat. Vndenecalia ratio foluta est qua dixi, si Deus ea parte qua est idea est ens, multomagis ea parte qua Deus est, hoc enim absolutum quidda, hoc uero relatiuum. Non enim uerum est quod modo respondisti, Deum scili cet, essentiam esse à parte qua est idea, non aut ea parte qua Deus est. ' Iam enim monstratum est & ens esse essentiã. Præterea si Deus ea parte qua est idea, est ens & essentia, necesse est in Deo compositionem esse, quod facil**è** probatur hocmodo: "Prius em dixisti ideo Deŭ iuxta Platonicos en s n o esse, quod esse Dei non est aliud à Deo. Si igitur idea est ens, hoc ideo erit quòd esse idez est aliud ab idea. Esse aut idez extra Deum locari uel fingi nõ potelt si Deus idez elt ut datum elt in Deo igitur compositionem esse necesse est. Ais præterea Deum à Platonicis unum uocari, quia unitati est fimilis, quælicet omnes numeros potestate contineat pares scilicet, & im= pares, ipla tamen nec par est necimpar. \(^1\) Subtilis Hercle appellandi ratio, quæ præter id quod Deus rebus similis esse non potest, ut Cicero dicit & Thom non enim exemplar mundi mundo est simile, nec homo picturæ, alia causa stare non potest. Quod enim ex altero ob similitudine siue anas logiam nomen mutatur, proprio eiuldem nomine appellari colueuit, Sta tuam enim que hominem imitetur, hominem uocamus non humanam, lo cum quot qui propolitionum differentia est, aut maxima propolitio ex loci naturalis analogia, locum non etiam localem uocamus, Deus igitur si ex unitate ob similitudine nomen sortitus est, non unus, sed unitas potius uo candus est. A Præterea si nomen omne concretum alitid significat & as liud, quomodo Platonici Deum no similitudinem potius quam similem uocant. B Præterea si materia iuxta Platonicos una est, ut scribis, nec mates riæ unitas aliud sit, aliud uero materia, quod abs te negari non puto, qua ratione una poterit defendiino em unitati similis est, alioquin Deo quoq similis foret. Præterea prius quoq dixisti Deum esse unum, quia unicè est omnía, nuncuero <sup>c</sup> Platonicorum potius quàm Dionylij ratione approbare uíderis, priore fortals is abiecta, quã si adhuc tenes religium est argu mentis respondeas, quæ scripta sunt. Non enim radix cui inniteris ad sol uendas obiectiones meas, uera elt Deum scilicet, ens non esse nece essentiang quemadmodum iam plene declaraui, sed iam ad diffinitionem ueri à te postam ueniamus. Dixisti in priore libello uerum ab Aug.ita distinia ri. Verum est quod est, & ne eadem uideretur ueri & entis diffinitio, ads di (inquis) oportet hocmodo uerum est, quod est id quod dicitur. b Ego Maque contra diffinitionem hocmodo opposui esse id quod dietror, nihil aliud significare uidetur, nisi esse id quod appellatur. Rem autem appella ri hoc nomine autillo, est hoc autillud uideri, quare tandem concludi uis debatur hocmodo esse id quod dicitur, nihil aliud est nisi esse quod uides tur. Cum igit nulla cotradictio sit, uideri esse quod est, & uideri esse quod non est, ideo probabam falsum non esse ueri negationem, si diffinitio con stabat. Quoniam uerò nunc clarius distinitionem tuam explicasti, no des erunt quæ magis multa uideantur formalem mihi diffinitionem impros bare: Veru enim inquis, est id quod dicitur. Hocest, uerum est quod est, id quod ipsum est, puta aurum est uerum aurum, quod est auru. Sed cotra est p si Deus no esset & auru foret. Aurum esset id quod ipsum est, et esset ueru, tamé no esset, ex quo nulli quadret ideæ. Postea enim dicis res ueras esse quò di de a quadrant at cor respondet. Si uera diffinitio hominis est ani mal rationale, contradictio est putare, si Deus non esset, & homo esset ani mal rationale: hominem non esse hominem, nece illud responderi potest; quodaliàs dictu est contradictione scilices, claudere Deu non esse & auru elle, nulla enim contradictio est, quod theologi quoq ipsi, & philosophi, & dialectici aperte confitentur. Fingi enim potest aurum esse, Deu tamen non esse, nec primã omnino causam nec primu ens; qui enim infinitos esse amudos arbitrant, aut cœlos in infinitu esse multiplices, aut multa huius modi similia, no propterea negat auru esse quod oculis cernit & manib. tractat. Præterea siue cotradictio sit, siue no sit, nondu ratio soluta est. Ego enim ita dico. Si Deus no effet, & auru foret auru, effet auru, non tame elset uerum. Non igitur formalis diffinitio est esse, id quod ipsum est: Sicut nec formalis esset hominis distinitio si dixerim. Si Deus no esset & homo esset ppria diffinitione destitui, nec cuipia potest diffinitio convenire. Cui nome dif finitu aptari no possit. Prætera negare no potes aurum prius natura aus rum esse 🛱 Dei quadretideæt absolutu enim prius reuelatione est. Aus rum igit & si aurum sit, ueruntamē esse no potest, nīsi præter auri naturam similitudo quædā adueniat, qua exemplari suo respondeat, siue aliud sit si militudo, aliud aurum, siue non, quod propriam seorsum habet quæstios nem. Preterea diffinitionem entis ponere uideris, hoc modo ens est quod est, ali oquin non diceres distinition E Augustini hoc modo oportet exple re. Veru elt id quod iplum elt, ne li quod elt folummodo « diximus eadé uideatur ueri & entis diffinitio. Si igitur entis diffinitio est quod est ea ues ro ratione, qua ens est quod est, est quog ipsummet & ens. Badé igitur ra tione qua aliquid est ens eade ueru sit necesse est, quod penitus failum est. Præterea si uerū estid quod ipsum est: Cæcitas uera erit, & mors, & fals sitas, & omnino non ens. Cecitas enim est cæcitas, & mors est mors, & sal htas est fallitas, no ens quot est no ens, horu adlibet tierum erit nullo ins tellectu

telleche penitus cogitante. Quod si quodlibet horum ueru est, necesse est unum fit. At scio mox dies: Nonne concessi quodliber horum esse ac propterea ueru his uerbis, quæ ad te scripsi, sicut falsum est falsum, ita falsum esse fassum non falsum, sed uerum, propterea ip non divisum sed unu. Sed contra est quod omne unum bonum est, eodem que modo uerum. Caciras autem non solum mala est, sed iuxta ea quæ scribis omnino mala est, & ni hil boni sapit, similiter & mors. Cæcitatis enim & mortis naturam appels lare uideris, naturam mali absolutam bono quimpermixtam: Nihil igitur horum uerum est.nec unum maximè quando anima no cogitat. Præterea ueru est quod quadrat ideæ. Cecitas uero & mors nullam habent ideam. Præterea si Deus uon esset, nec aliud quippiam quod intelligentiæ est cas pax, nihilominus no ens esset non ens, & nihil esset nihil, aut enim aliquid aut nihil, non quidem aliquid ut constat, igitur nihil & non ens, esset igi= turid quodiplum nuncest & tuncforet. Bi igitur uerum est, id quodis plum est non ens, & nihil ueru foret, quod fiert no potest, nulli enim quas draret idez, non igitur formalis ueri diffinitio est esse, id quod ipsum est. Conaris preterea defendere quod à te prius dictum est, falsum quodlibet contradictionem claudere, ais ép fallum omne contradictionem claudere quamdiu falsum. Adijcis & hec uerba: At me sedere nece uerum est neque falsum. Si uerò adificias me sedere dum sto, illico ut falsitatem ita etia inue= his contradictionem, nam me sedere dum sto contradictionem claudit,& quam primum desinit esse falsum, ut cum sedere incipio, tam primum à diuisioneredit ad unitatem. Sed uideas ergo an tecum couenías. Verum enim & falsum opponi putas non quidem uesur contraria, sed tanquam affirmationem negationemos. Quomodo igitur medium reperiri potest: nisi inter affirmationem negationem opsit medium. Præterea omnis enun ciatio aut est uera aut falla, nisi primu principium neges, quod est in quoli bet contradictionis, alteram partem ueram, alteram uerò falsam. Quomo do igitur te sedere nec uerum est neque falsum. Equidem non uideo qua ratione id tueri possis, nisi omnem philosophiam & contrarioru omnem conceptum tollas. Preterea si falsum omne contradictione claudit quams diu failum est Deum non esse, quod fallum est contradictionem clatidet quamdiu in rerum natura Deus existit. Si igitur Deus non esset, nece falsum esset Deum non esseneque contradictio, si igitur falsum est ueri nes gatio quemadmodum ponis erituerum Deum non esse, si Deus non sit. KSed uerum omne bonum est ut das, igitur si Deus non esset, bonum fos ret Deum non esse, quod uideturabsurdu, nece enim simpliciter bonum foret neg alicui bonum, sed omnino no ens. Præterea superiore epistola dixisti omne falsum ideo divisum à seipso esse quod contradictione claus dit:Si igitur no omne fallum simpliciter & absolute contradictione claus dit, sed solum quadiu est salsum divisum est. Qui enim ratio essendi & cau sa non

fa no convenit, necid utics convenit cuius ratio est, et si simpliciter no con uenit unum nec alteru non igit fallum omne umpliciter divilum est quod dari no potelt. Omne enim fallum simpliciter & absolute est non ens. Am bo enim at potius couertutur cade igit ratione limpliciter divilum elt. Si diuilum & no ens commeant! Prætereà omne ueru limpliciter unum elt, igit omne fallum limpliciter divilum elf. Alteru enim elf alterius negatio, præterea li monstrauero omné fallum absoluto divisum esse, qd cause suite cur no auderes enunciare limpliciter quidem & absolute omne fallum di uisum este, sed tunc solum quado oppolitio est. Diussonem uero fassi des monstramus hoc modo: Socrate ledere est fallum, Socrate aut ledere, non est Socratem sedere, igitur à seiplo divisum est. Si enim Socraté sedere, est Socratem ledere, & Socrates ledens, est Socrates ledens, ambo enim coiu gata sunt Si uerò Socrades sedens, est Socrates, igitur facta simplici couer sione Socrates est Socrates, sedens igitur est sedens, igitur sedet, quod falfum esticadem ratione probabo chimeram non esse chimeram, nec chime ram effe, effe chimeram, chimera effe. Si enim chimera eft, chimera eft anis mal.Chim gram enith intelligimus animal ex hirco constans & ceruo, aut aliquid huiulmodi. Si vero est animal, viviere potest & mori, quod inter nos no conuenit, qui chimeram ponimus nequaqua à natura posse pdus ci, sicut nec mos aureus generari potest. Præterea si chimera est animal ali quod, animal est chimera, sed nullam animal est chimera. Omne enim animal eft, & vivit, & est simpliciter ens & aliquid, quod enim no est, non est animal, iili zequiuoce. Chimera igitur non est chimera eadem ratione, nec chimera elle ell chimera elle. Si em generari ell moueri, generatio ell mos tus, igitur si generatio no est motus, nec generari est moueri. Parl ratione si chimeram este est chimeram este, chimera est chimera: Ambo enim cons iugata funt, scilicet, chimera non est chimera, ut iam probatum est, igit nec chimeram elle est chimeram esse. Præterea nulla chimera est chimera, igis tur nullam chimeram effe chimæram uerum eft, i gitur fallum eft aliquam chimeram esse chimeram. Eadem ratione monstrabitur uacuum non esse uacuum ex quo non est, nec cæcitatem este cæcitatem si nihil cæcu sit, sem per tamen non ens est non ens, no esse enim non ens est & verum, sicut & chimeram non elle elt, & uerum pariter & necellarium. Cur igitur uereri oportuit, nequid coargui posses, si simpliciter & absolute enunciasses of mne fallum in leiplo divilum elle: Quare non fuit opus ad contradictios nem refugere. Deinde solutam non esse argumentationem mea, qua probaui bonum malumœ esse inuicem cotraria ingenue consideris, sed idcire co solutam non esse dicis, quod nodus non inerat. Arguta hercle excus latio, ... led mirum est si nodys non inerat quomodo nodum soluere potui fli,uerba argumetationis mez que in primis literis ad te scripta sunt hoc modo le habent: Bonum ea ratione, qua bonum est, expetendum est, mas lund 🔨 lum uerò fugiendum. Expetere uerò & fugere funt inuicem contraria, quemadmodum congregare legregarecp. Bonum igit & malum erunt in uicem contraria, quod Boethius quogin predicamentis affeuerat, Tu ue ro ita respondes: Esse est appetendum, non esse est fugiendum, non tamen sequitur esse cotraria: Sed rogo uidetur ne tibi argumentatio tua meæ "si milis effecticas hoc modo effe ea ratione qua est esse est appetedu, hoc est propria essendi ratio est aliquid appetendum, non esse, ex propria ratione est aliquid fugiendum, sunt igitur contraria, pulchrè argumentatione col liges. Hac enim forma calidum & frigidum, album & nigrum contraria esse demostrauimus. Ratio enim catidi est theterogenea segregare, frigidi uerò congregare, albi quoque ratio est oculos disgregare, nigri uerò con gregare. Argumero meo cum tu coram responderes dixisti propriam bo ni rationem non esse, quod sit aliquid expetendum, quod tamen à philos sophis omnibus coceditur, maxime Latinis, & Aristot. Ethic. 1. dicit. Re-Ctè dissinierunt bonum, dicentes id esse, quod omnia appetunt, id quocs audientibus mirabile tissum est. Cung ratio Boni abs te posceretur dixisti eo aliquid bonum esse, quod ordinatur in Deum. Sed mox subieci, igitur Deus non est bonus. Dictum est Deum no este bonum, sed bonitate adieci, igitur inter bonum malum's aliquid est mediu, Deus enim no est bos nus, non etiam est malus. Quomodo igitur defendi potest malum esse bo ni negatione, Si media aliqua coceditur. Preterea si malum est negatio bo ni, Malum & no bonu idem sunt, Vnius enim unica est negatio. Sequitur ergo est non bonum, igitur est malu, ex negation e igitur colligi potest affirmatio. Præterea nec sequitur, si enim malum est uel priuatio, uel aliquid priuatum. Si priuatu est, subiectum aliquid est, sgitur & bonum: Si priuas tio est igit, in subiecto igitur est. Sed quicquid est, ens quoddamodo est et bonum, no igitur est no bonum. Præterea negas ueru esse quod Arist.in prædicamentis dicit: Bonum scilicet & malum contrariorum genera esse, quod tamen uel Boëthius uel L'atini expositores negare non audent. Tu uerò posthabitis interprætibus Latinis ad solu Simplicium refugis, qui ait hacratione bonum & malum contrariorum genera essé, quod ex cons trarijs alteru femper bonum est, hoc est melius est, alterum malum est, hoc est, peius est, quod Thom. quog ex Simplicio refert. Sed si licet Simplicio opponere, contra est, quod Aristot. eodem loco dicit, no solum bonu ma lo contrarium esse, uerumetia aliquando malum malo. Si ucro ipsum bos num Aristot.uocat quod melius est, masu uerò quod est peius etit semper bonum malo contrariu.Præterea li bonu & malum, quæ contrarioru ges nera esse Aristot. dicit, sunt melius & peius, bonu & malum, in relatiuoru genere ponetur, in quibus funt melius & peius que relativa funt, Aristot. uerò dicit bonum & malum in genere no elle, sed genera. Miraris postre mo malu & bonu à me totraria, uel ex Thom, sententia affirmari, & quod

maius est aberrare me dicis, qd dicis ! Simpliciu falso allege, falso quo e di xerim B. Thom. eius testimonio probare malu bonug esse inuice contraria sed caue ne tu erres, qui paru mente mea uel uerba perpendisti, uerba quidem q in 2 epistola ad te scripta sunt hac serie legunt: Dico igit rursus, & approbo bonu maluq esse inuice cotraria, no quide queadmodu albu et nigru, calidu et frigidu, q omnia uere qualitates sunt, sed quemadmodu sanu & ægru, forte ac debile, rarum & densum, pulchru & turpe, & similia huiulmodi multa, nec Thom.id negat, sed uir quide eminentissimus, in 1. q.demalo circa solutione secundi argumeti mostrat gmodo bonu & mas lum, & si privationis & habitus oppositione adversent, inter contraria tas men coputari solet, ido Simplicii authoritate cofirmat. Recordare igitur Arist.in prædicametis quatuor oppositionu genera assignare. Ite memineris Arist, huiusmodi genera à se inuice seiugere. Rursus nota santi ab eo & ægrű inter contraria numerari, hac igit ratione qua Arist. cotraria à res liquis oppositionu generib.seiugit. Ego bonu malug contraria esse affirs maui, rurlum & fateor, at & hoc etia quod diuus Thom. dixit in 1.q. de mas .lo:Bonũ & malữ este contraria:quemadmodũ sanũ ægrumợs,non autem quemadmodu uisus & cæcitas. Tu uero dicis: Monstrabo tibi qua cotras rn proprietate malu omnino nesciat. Licet enim malu quidda bono cuis da contrariu uideri possit, ut ægru sano, eo quod boni aliquid relinquit, offera tamen malu quidda, quod bono nequaço potest hac ratione oppo ni, puta mors & cæcitas., Sed equide nescio an simules, i si em uerba Tho. accuratius legisti, planè intelligi potest, quomodo nec cæcitas nec mors aliud malu potest ex toto bonu auferre. Cæcitas quide uisum aufert & to tu, sed no uită nec corpus, mors uită quide penitus ausert, sed nec corpus nec materia prima. Quod igit fefellit est, qd cæcitas profecto est uisus pris uatio, & uite mors, sed no propterea credi debuit perfecta esse boni priua tione: Nonne Thom.apertè ibi contetur & dicie malu bono contrarium esse, quemadmodu ægru sano, no quemadmodu egeitas uisui: egeitas igit inquantu mala est, aliquid boni relinquit cui innitit, in quantu uerò est ce citas nihil uisus adesse permittit. Quod uerò Thom.ait:bonum malumos uelut habitu privatione opponi verisimu est: Eo enim loco Thom . ea propriè habitus uocat & priuationes, non solu que perfecti habitus sunt, perfectæts priuationes, quæ folumodo Arist.in prædicam.habitu & pris uatione uocat, ueru latius omnia quoru alteru est habitus, alteru uero pri uatio, siue integra, siue semiplena sit, tanqua habitu & priuatione opponi pronuciat. Quod uerò dixi, idis Simplicii authoritate cofirmat, id tale est. Simpliciu ait Thom.in pdicam.dicere ea propriè uocari cotraria, quoru utruc est aliud. Arist. uero sanu & ægru inter cotraria numerat, no etiam cecu & uides. Simplicius igit qui Arist.interprætat necesse est causam red dat, cur no omnes priuationes Arist.inter cotraria coputarit, causam ue= Aa ro ex=

ro explicare no potest, nisi q dicta est. Thomas igit qui eit Simplicit dic re ea pprie corraria uo cari, quoru utrug est aliud cu caulam explicer, ob qua lanu & ægru inter contraria numerent, non etia cæcum & uidens, ex-Simplicio necesse est id colligat, qui Arist. exponit, qd'ssue ueru sue falsum sit, res nullius mometi est, in qua peruaçadu sit. Quonia però postres mis literis malu quod boni negatione putas appellare, uideris malum gd omnino malu lit, eodeo modo fallum ueri unius o divilum percontari te uolo. An chimæra putes elle omnino non ens: Si negabis, ubi necelle elt cotradicas, qui prius dixisti chimera esse omnino no ens et falsam: Si uero dederis omnino no ens esse, preda hormodo; no ens & omio malu sunt paria. Chimera aut est omnino no ens, igit & omnino mala; quod fieri no potelt, chimera enim esse cotradictione no claudit. Potest igit à Deo crea ri, quod uero potest esse, esse autem bonum est, qd igitur potest 'creari, po telt bonum elle, led potetia ad bonu bona elt, chimæra igit no ex toto ma la est. "Præterea chimera & à Deo & à nobis potest intelligi, potest igitur apud mentem nostrā esse & animū, igit quoquomodo potest esse, od aut quoquo modo potest esse, quoq modo bonitate participat, chimæra igit no ex toto mala est. Præterea nihil potest malu elle nisi fugiendu sit, nihil uero fugi potelt nece uitari nisi cognoscat aut ab eo qd fugit, aut à Deo g naturale fugæ instinctu inseruit. Necesse igit malu omne quodamodo co gnosci posse, cognitio aut bonu quidda est, igit & posse cognosci, potetia em ad bonu bonu gdda est. Præterea Arist. 4. Metaph. dicit, negationes privationes & quodamodo entia elle, imo & iplum no ens odamodo ens `esse dicit, cuius signū est(ingd) & dicim9 nõ ens est nõ ens, åd uero quo å modo est ens quoq modo bonu est chimæra igit in qua ueru est no entis uocabulu, pdicare odamodo est ens & bona.\* Præterea malu est priuatio boni, priuatio uero omnis est negatio forme, in subiecto apto nato formã & habitu habere, nihil igit malu elle potelt gd boni capax non lit & aptu, capacitas uero & aptitudo in bonu bona est. Malu igitur omio malu este no potest, unde ! August inquit malum semper in bono esse. 2 Præterea si malu est priuatio boni ( ut dicis) amodo potest esse boni negatio, alia em est oppositio priuationis & habitus, alia uero aftirmationis negationis 🛱 . Preterea tuaru partiu est monstrare factă prius à teratione ualidam esse, qua probabas ex Arist. & Thom. Deum ens non esse, ego em utrao infirmaui. Nec satis est dicere, scio aliquado à peripateticis Deu ens uo cari, sed & illud scio apud eosde appellatione entis Deum aliquando non claudi. A Monstra em rogo quo in loco uel Arist yel Aristotelici Deum entis ap pellatione non cenfeant: ¡ Ceterum fi uacabit explicato quomodo defen das Deum esse & unu, Déum tame no esse Deu: Si enim uo cabulu intellis gitur necesse est descriptione quandam ab animo formari, qua data mox sequitur Deu esse Deu, nec enim Simonides poeta tepus ad respodendu petiffet

Retisset tyranno quærenti quid est Deus, nisi uocabuli interpretationem & notam animo concepisset, in omni enim quæstione prima est uocabuli significatio. Præterea si Deus est unus, aliud unum est Deus, quod no nisi Deus este potest. Item si Deus est & non est Deus, est aliud à Deo, à seipso igitur aliud esse necesse est. Præterea si ideo Deus non est Deus quòd no men Dei cocretum est aliud significans, & aliud concedi no debet Deum esse, Deum esse unum, nihil enim est in rerum natura quod deitate particis pata sit Deus. Postremo monstrabis quomodo uel probes uel desendas contradictionem claudere Deum non esse aurum esse, grata erit mihi huiusmodi disputatio, nec tibi debet esse molesta. Est enim disputatio cris brum ueritatis, suauissimus animæ cibus nihil habens ingrati.

## 10 ANNIS PICI MIRAND VLAB RESPONSIO obiectionum tertiarum.

**TOn fum oblitus Compater ne dubita, prorfus omniŭ meminisse,** planè cognosces, quanquam haud magna siat iactura, si excidant quæ coram tractauimus, leuilsima enim hæc omnia quibus & te occupatum, & me non ociolum hominem occupas. Sed ne imitari me cre das Nicolettum qui scribenti tibi aduersus eum nihil respodere dignatus elt, adnotabo breuiter solutiones tuarum dubitationum. Deus est.) Dis xi uerè dici Deus est. Deum item ex sententia Dionys. omni appellatione elle maiorem, etiam appellatione hac Dei, quod ille scrib.in libro de Mys stica theol.ne tu ictibus tuis adhuc Dionysium loco mouisti, nec mirum, est enim, patere hoc, long è te fortior, quanquam tu illius authoritatem cõ temneres, dum ea aduerlus te uterer. Dixi item ab his qui Deum esse ens negat concedi interdum Deum esse unum, rationem & sententiæ eorum & in ipsis de ente & uno commentarijs nostris & duabus ad te epistolis declarauimus. <sup>b</sup> Sed dicas.)Dixi postrema epistola neminem esse qui nes sciat, apud Thom. & apud alios Peripateticos itas supe & ens accipi & els lentiam ut de Deo utrunce dicatur, sed id mihi esse saris : quòd aliquando ita ens essentiam's usurpant ut de Deo dici non possit, hoc est quod tibi elt improbandum. Nec ad hanc rem plura unquam afteres quam sit 🕬 pus. Præterea in libello.) Rudis obiectio, non enim Platonici, cum id di cuntintelligunt esse in Deo essentiam & esse, sed in eo non differre. At esse in Deo locum eum habere, quem in rebus alijs habet essentia, ut ei pro esz sentia nihil sit aliud quam ipsum esse. Item dicas.) Lege priores epistos las, & uidebis. 'Infulfum enim.) Infulfa potius argumentatio, quoniam aliud est rem esse, hoc est existere, aliud esse ens ut ens prædicatum essens tiale est. 'Verum sit.) Verum esse fatearis oportet, nisi deseras tuu Thom. Verba.)Hæclunt quæ si tu prius uidisses forte non errasses. "Monstra" tur Thom.) Miror te isidem semper insistere, nonne millies iam dictum est ita capi posse ens, ut de eo dicatur, ut cum uidelicet id significat quod est,

## 182 Ioan Pici Mirandulæ

sed rursus ita tapi posse ut de eo non dicatur, ut cum scilicet, essentiam sis gnificat, quæ aliud est ab existentia: "Aliquid & ens.) Vide quantum fals laris, malum fecundum Thom. tale non est, ut quærenti de eo quid sit possimus aliquid respondere uel ens, & tamen quærenti quid est peccatum : respondere possumus quod est malum. Præterea audebis.)Ens quando cum bono conuertitur apud Thom. non eo modo capitur, quo quando apud eundem de Deo negatur. "Iocari.) Aduerfarius te iocaris, nam hoc ipsum est quòd dico, & centies inculcatum intelligere, aut non uis aut no potes. Primo modo Deum non esse ens, licet secundo modo, ut scilicet, per ens respondetur ad quæstionem an est ens dicatur. Dicebam enim no omni modo sed aliquo modo etiam apud Thom.ens dici Deum no pose se, licet autem ita argumentari, compater: Deus primo modo non est ens, ergo aliquo modo non est ens. "Coarctata.)Hæc tua coarctata,& non co arctata tua sunt non Thomæ. °Ridicula.) Quod non quæritur, ridiculè non foluitur, licet multa quærantur ridiculè, quæ ridiculè foluuntur, cum scilicet soluuntur, ne ideò non soluta uideantur, quia solui non possint. Quærenti igitur an Luna sit ens, iure respondebitur eam esse ens. Sed ulte rius querenti quale nam sit ens, ridiculum certe respodetur esse ens. PEsse aliquid.)Nihil dicis, quis enim nefcit ideò non effe aliquid, quia neœ fub. stantia est, nece accidens. 4 Sic dicit.) Hæc eadem illud sunt qui in prima quæstione de malo & mihi fauent sicut & illa. Rem uero.) Eo modo res de Deo & dicitur & negat quomodo & ens. 1 Quod si.) Ostendimus aut no esse uera, ergo soluta ratio. 'Sed ex Thom.) At tutemet uerba Thom. fupra exponens in fententiam nostram incidisti, cum dixisti Deum ens dis ci, quatenus per ens respondetur ad quæstionem an est, non autem quates nus rerum essentiam significat. Ea Thom.) Non ascriberem falsa Thome, quia te non imitor compater, qui dicis ex Thom. sententia bonum & ma= lum esse propriè & uerè contraria, idés etiam Simplicif authoritate confir mari, de qua re cum ostenderem nullum uerbum esse apud Simplicium, re. spodes te collegisse id à Simplicio dici. At liber est in manibus compater. Simplicius id non dicit,malè ergo collegisti. 'Iam enim mõstratum.) Des monstratu est etia te non bene demonstrasse. " Prius enim.) Deus & idea idem funt, nec effe ideg aliud eft ab effe Dei, sed quia rationes diuerse sunt, alia de Deo ut Deus est, alia ut idea est pnunciantur. \* Compositionem.) Compositio hæc secundum rationem est non secundum rem. 5 Subtilis.) Adeò lubtilis ut iam centies repetită adhuc intelligere non polsis, ut mox patebit, ex quo nobis negocium exhibes. Non potest.) Non licet tecum nisi præfinito loqui. Atscias hoc genus locutionis à preclaris authoribus etiam sacris sæpe usurpatum, quale illud secundum similitudinem Melchi sedech. Præterea si.) Vnum quod Platonici de Deo enunciant non de nomina iuum est, sed substantiuum, hoc autem, quia Platonica omniño ignoras,

ignoras,&Græcam linguam intelligere non potes. Vide igitur quam sit subtilis hæc appellandi ratio. BPræterea.) Patet & hinc quomodo aliter materia una aliter Deus dicatur. c Platonicorum.) Quomodo tu Plato= nicorum potius quam Dionylii rationem sequi medicis, cum nec Platos nicos nec Dionyl.ut magna etiam uoce gloriaris unquam legeris, at scias, idem esse apud Platonicos Dei typū esse unitatē & apud Dionys. Deum unicè esse omnia. 'Radix cui inniteris.) Vide quam illa radix sit sirma, quam tu nec viribus ullis vincere, nec duro possis convellere ferro. b Ego itacs.)His omnibus fatisfactum est in prioribus epistolis. Hoc est uerū.) Nimis amas aurum compater, qui tantum illi tribuas ut credas eum esse posse, etiam si Deus non sit. d Mundos arbitrantur.) Qui hæc dicunt, & aurum dicunt elle pugnantia, dicunt & propriam ignorant uocem. 'Si Deus non esset & aurum foret.) Aurum esset aurum, & aurum non esset aurum.)Impossibile enim impossibile parit. 'Absolutum enim.)Non est hæc relatio accidentalis ab auro distincta, sed substantialis, de qua uide as pud Henricum Gandauensem nisi dedignaris. 8 Diximus eadem.)Omne quod est, hoc est, ipsum quod est. Quare & omne ens ueruni, & omne ues rum ens. Sed alia & alia ratio. h Cæcitas autem.) Aliud est cæcitatem esse ueram, aliud cæcitatem esse cæcitatem uerum esse. Quare frustra multis uerbis laboras ostendere cæcitatem non esse ueram. 'Verum enim.) Me. sedere aut uerum aut falsum semper est, quia semper ego aut sedeo aut nõ sedeo. Et quod dicitur me sedere, nec uerum nec falsum, hoc est, proposis tionem hanc ex se sibi, nec ueritatem determinare, nec falsitatem, quod fas ciunt propositiones necessariæ. Sed cum sieri possit, ut & sit uera, cum scia licet ledeo, & lit falla, cum non ledeo, ex leipla ad utrunque indeterminata est, sed proculdubio mi Compater & charta abundas & ocio, qui ad hæc descendas etiam pueris nota. \* Sed uerum.) Bonum & malum sunt in res bus, falsum et uerum in anima, ideò propositio uera significare potest rem malam, quamuis propositio ipsa quatenus uera eatenus bona, & res ipsa quatenus mala eatenus falsa sit. Aliud autem dicere est. Peccare Iudam est uerum aliud est dicere peccatu Iudæ est uerum. Præterea omne.) Omne tallum diuilum, quod in priore diximus libello, led non elle fallum ex æs quo fallum, quare non esse fallum, ex æquo divisum, quod in epistolis ad te diximus, non enim ex æquo falfa quæ neceffario falfa funt, & femper fal sa sunt, & quæ non sunt necessario falsa, nec semper sunt falsa. Quapropter nec ex æquo hæc & illa diuisi rationem habent. Vide an ex his aliquid sit, quod uel ego dicere uereri debuerim uel tu coarguere possis. " Sed mis rum.)Dicere debueras quomodo nunc soluisti, nam non est mirum non soluere quod no habet nodum. In hocigitur me admireris quid soluerim in quo nodus non erat. "Similis esse.) Cur non similis, cum quemadmos dum hæcita & illa nihil uirium habeat. Nam si bonum qua ratione bos

num sit expetendum, malum & fugiendum sint & fugere, & appetere cons traria, quomodo ex hoc sequi probas, bonum malum es esse cotraria. Hoc est, quod tibi est probandum, ad quod tamen probadum neca ante ullum unquam uerbum fecisti neco nunc facis, iure igitur dixi non esse nodum in tua argumentatione, quia quod tibi probandum est, non solu non ualidè probas, sed nullo modo probas, aut probare etiam tentas. ° Tuuero.) An tu qui Boëthianus esse soles & barbaroru irrisor, nunc eos rides, qui posthabitis Latinis interpretibus Græcos interpretes lequutur, sed & Thom. tuus nõ folum Latinus, sed inter Latinos præcipuus Simplicij expositios nem non folum refert, fed & probat. Tu autem non folum Simplicio aut Thomæ non affentiris, sed & Latinos dicis expositores id negare non au dere. Mirus homo es. P Miraris.) Quis non miretur, mirabar tunc cum nondum acumen tuum peripexeram, nunc non miror multa enim cõlimi lia. <sup>9</sup> Allegem falsò.) Et tu infra fateris te falsò allegasse, sed dicis hoc nullius esse momenti, quomodo ergo mens tua me fugit. Illud fateor me fugils se nullius esse momenti Simplicio asscribere, quæ non dicit. Credebam es nim ego illum errare, qui diceret Simplicius hoc dicit, quod tamen Sims plicius nusquam diceret. 'Si enim.) Quid ut tu explices totum, Thom.te peruertere oportet, et nesci quas semiplenas privationes tibi singere, nega rec Thomam ibi propriè accipere prinationem & habitum, cum dicit ma lum priuatiue opponi bono, nónne tota quæstione probat malum esse ni hil,&inde colligit malum esse priuationem,non autem cotrarium,an pris uatio quæ nihil est, semiplena priuatio est, cæcitatem item dicimus perfe-Clam mali habere rationem, no quia omne bonum adimat, quis enim hoc nescit, sed quia totum illud bonum cuius priuatio dicitur, hoc est uisum adimit, quod non facit ophthalmia, hæc funt igitur mala que nullo modo uult contraria dici posse Thom. quæ cum ueram mali rationem habeant. Profecto qui dicit malum ex sententia Thom.esse contrarium, non minus errat quam erraret ille copater meus qui dicebat Simplicium dicere quæ non dicit. 'Siue uerum.) Cur igitur non ingenue fateris te errasse. Nece es nim mirum est homo es. An Chimeram.) In ista tua chimera multas fingis chimeras. 'Creari.) Si creari chimera potest à Deo, non est hæc poten tia in chimera, sed in Deo. "Præterea chimera &.)Notio quã mihi de chi= mera formo ut aliquid est, ita bona est, ipsa uero chimera, ut nihil est, ita ne que bona est. VArist.4. Meta.) Bonum & malum secundum te sunt cons traria, & utrun contrariorum est aliquid positiuum, ergo. et quod est bo num, est aliquid positiuum, & quod est malum, est aliquid positiuum, & secundum te non ens est bonum, ergo secundum te non ens est aliquid po sitiuum, & aliquid & ens conuertuntur, ergo secundum te non ens est ens positiuum, uide quo nos perduxit tua chimera. \*Preterea malum est.) At fecundum te est contrarium, non privatio. 7 Augustinus inquit.) Non dixit malum esse bonum sed in bono. Præterea si malum.) Eatenus pris natio est, quatenus priuatio formaliter negatio est. Monstra enim.) Re= legas priores epistolas, & uidebis hoc tibi in illis monstratum, etiam for-'tasse plus quam desideres. B Cæterum.) Attende, mox explicabo, cum per hanc dictionem Deus id concipis tantum, quod significatur per nomen, non habet hæc dictio predicati ratione fed subjecti. Est enim illud de quo quæritur quidnam de eo enunciari possit aut debeat, non auté ilud quod de alio enunciatur, quare nece id aut Simonidi erat ignotum aut cosulens ti eum tyranno. Cu item quæris si Deus dici Deus non potest, an sit aliud 'à Deo. Quaro à te quid cocipias per hãc dictionem Deus, quam de Deo enuncias. Si nihil concipis nihil erras, quia nihil dicis. Si aliquid concipis, dico Deum aliud esse ab eo quod tu concipis, & conceptum per hanc die ctionem Deus explicas; quoniam supra omne illud est quod à nobis con cipi possit. Deum non esse.) Veniamus ergo ad aurum tuum, quod omnino non uis perdere, etiam si perdatur Deus. Fieri non potest ut ali= quid sit, si non sit ipsum esse. Fieri igitur non potest, ut aurum sit, si Deus non sit. Præterea si Deus non est, igitur infinitum est, si infinitum est nis hil est, quoniam si infinitum est finitum non est, sed & si infinitum est, in. finitum non elt, quoniam infinitum feipfum perimit, quemadmodum & alia quæ contradictionem claudunt, si nihil est aurum non est. Hæcsatis credo esse tibi homini quantumuis ingenioso.

## Citadinus, S. Obiectiones quartze.

On ideo dictum est Deum ens non esse quod esse in Deo pro essentia est, sed quia essenon est aliudab essentia, quod longe diuerlum est, alioquin ipsum esse lapidis, quod sibi pro essen» tia est, nec ens erit, nec bonum, esse enim lapidis non est essentia, sed ips fum sibi, & esse suum, & sua est essentia. Si in negationibus, & pris uationibus quid sint quæri non potest, cum igitur sint, non satis ad quæs stionem quid est formandam scire rem, de qua quæritur esse, sed ams plius scire oportet, & esse, & aliquid esse, quærenti igitur quid est ris dicule ac irrationabiliter: Respondeturens, autaliquid, siue ens primo modo, siue secundo capiatur, quod si quæratur quid sit peccatum, uocas buli potius est quæstio quàm rei. Si aliquid est ens, ideo iuxta positionem tuam effe ens, quod effe est aliud secundum rem ab essentia, aliud est (ine quis)humanitas, aliud homo, aliud album siue albedo, aliud res alba. Igi= tur si idea est ens, ideo erit ens, quòd esse ideg est aliud ab idea. Idea autem Deus est. Esse igituride æ est aliud à Deo. Est igitur in Deo secudum rem compositio non solum secundum rationem. Iuxta denominatiuorum diffinitionem unus ab unitate denominatiuum est, Deus autem iuxta

tuam positionem ex similitudine unitatis unus dicitur, non igitur ad sub, stantiam Dei spectat prædicatio, qua Platonici dicunt, Deus est unus. Præterea cum dicimus: Deus est unus, no quid sit, sed quomodo sit signis ficari putas. Modus autem ex accidentium est genere, non igitur uocabus lum unius in Deo fubstantiuum est, neque ad rem pertinet, quòd uel Plas tonicam sectam no didicerim uel Græcam linguam lignore, non enim id fatis est ad tutandam Academicorū disciplinam.Si Deus non eslet, & au= rum esset, aurum inquis esset, aurum & non esset auru, igitur esset aurum. Si igitur diffinitio ueri constat, erit ueru nulli quadrãs ideæ. Si Socratem federe, neque uerum est neque fallum, eo quòd necessarium non est, equis dem defenda non in quolibet affirmationem ueram esse uel negationem, non enim in quolibet uel una uel altera necessariam habet ueritatem. Si bonum & malum suntin rebus, uerum uero, & falsum in anima, ubi est tua affirmationis et negationis oppolitio; negatio enim nihil ponit. Quo modo etiam chimæra in rebus est & anima, si est omnino non ens & tale sa ; cum non ens & malum mutuo conuerti putes : Si cæcitatem elle cæ≠ citatem uerum est, & quis non uideat cæcitatem esse ueram, idem enim funt sola enim cæcitate posita ponitur hoc quod est cæcitatem esse cæcis tatem, & ablata, aufertur, unde eadem ratione Socratem & Socratem esse Socratem, idem est & eadem generatione utrunque generatur, & per le, Deus quoque & Deum esse Deum idem, utrunque enim æternum est & prima ueritas. Si falsum omne simpliciter diuisum est, ut probatum esse non negas, dicinon debuit falfum quiddam cum hac folum conditione diuisum este, hoc est quamdiu falsum est. Si enim omnis homo simplicis ter & absolute est risibilis, contradictionem non oportet adjungere, qua restringas dicens, omnis homo est risibilis quamdiu est homo, nec pros pterea restrictio debuit adiungi, quod non omnia falfa sunt æqualiter dis uisa, aut salsa, nec enim omnia entia sunt æqualiter bona, absolute tamen bona sunt omnia. Quomodo concludatur bonu malumés esse contratia, si prosequi & sugere sunt contraria, facile constabit: si ratio contrariorum motuum fatis à te fuerit intellecta. Quid miraris si dico Latinos Aristotes lem non negare, quem Simplicius negat, non etia Boëthius, nuquid pros pterea uel Boëthiù no imitor uel Barbaros extollo, mirù me ne hominem uocas: Egouerò te mirabile appellarim, qui cu Boethiu imiter posthabito · interim Simplicio me Boethiù aspernari, & Barbaros segui existimes. Si contraria sunt bonu & malum, chimera uis probare aliquid esse, qd in res rữ natura sit, sed si perceptữ sit qua ratione bonữ & malum cotraria dixes rim, quod nondum aut uis, aut potest intelligere, nihil ex chimæra probas ueris. Priuationes quasdam à me semi plenas uocari plurimu admiraris, & nullas esse probas hocmodo: Malum est nihil, igitur non est semiplena privatio. Ego verò argumentum tuum prosequens, sic dicam, ægritudo mala eff;igitur nihil eff,non est igitur lemiplena privatio: Est autem pris uatio quædam ægritudo, non igitur est uel sanitatis uel boni cuiuspiam semiplena privatio, sed plena potius, & perfecta, quod fieri no potest. Im= perfecte igitur privationes lemiplenæ lunt, ut ægritudo, raritas, turpitus do, cæcitas uisus persecta, boni impersecta, bonum enim quod in uidens test totum non adimit. Si uerum est quemadmodum scribis malum os mie boni aliquid relinquere. chimæra igitur, quæ est omnino non ens, & mala, Bom allquid retinet. Si uero boni aliquid servat non omnino mala 'est, n eque officino non ens, licet etia potentia, qua creari potest & este, in Deo sit & nono, qua potest intelligi sit in animo, non tollitur quin chimæ Fa potentla bona sit, & ens. est enim potenția Dei, & chimæræ alia & alia rafforle, nec enim negamus antichristum potentia bonum esse, cuius pos whila qua potest esse, partim est in materia, in coelo, & homine. Præterea quomodo chimera. Si omnis interim cogitatio & potentia Dei excludas rdir, est omnino non ens & mala. Vt enim non ens sit certe mala esse non potest: Malum enim est priuatio, quæ in subiecto consistit, quod necesse elt bonitate participet, alioquin subjectum esse no posset, quod enim oms nino non est subjici no potest, Nondum improbasti, quod à me dictum est, ido Simplicij authoritate confirmas, nisi quod ais Simplicius non dis eit, sed non propteren gloriari oportuit: neque enim dixi Aristotelem sen tire, omne omnino ensuel per se uel per accidens, nec beato Thomæ alis quid proprere falso afferipsi. L'icet priuatio omnis negatio quædam sit, mondu samen constatalianon esse affirmationis negationis co oppositios nem, aliam verò priuationis & habitus, nec propterea si malum est priua tio boni malum & non bonum converti necesse est. Desensionem tuam qua tutari uis Deum non esse Deum, ego nec ueritati, nec beato Dionys sio cosentaneam puto, nec beatus unquam Dionysius Deum negauit ele fe Deum, sed quemadmodum beatus Thomas interprætatur nullum nos men Dei naturam integrè potest explicare, nec alia ratione affirmationes putat deos esse im compactas. Tu verò dicis Dei nomé si descriptionem habet, subjects rationem habere, hon etiam predicati, sed hoc concesso are gametum perstat. Sit enim Aratio nominis, dicaturque hoc modo Deus est; A ratio enim cuiuslibet de co prædicatur cuius est ratio, igitur facta simplici conversione A est Deus, igitur Deus est Deus. Item dicis cum quæritur an Deus sit alsud à Deo necne, sciri oportere quid Dei nomine concipiatur, quicquid autem detur, aliud inquis dicam Deu esse, est enim supra omne id quod concipi potest, sed nonne humsmodisolutio secum pugnat: Si enim confiteris propositionem huiusmodi, quæ est, Deus est supra id quod concipi potest, nonne pasam aliquid de Deo affirmas; fiat igitur & fit nominis diffinitio ea oratio quæ est supra id quod cons cipi potest, & argumentum militabit: Praterea sequitur, Deus est supra omne

omneid quod concipi potelt, igitur Deus concipi mon potelt, alioquis idem supra seipsum foret, non igitur amari potest nec coli. Postremo tane tam putes effe auri potentiam ut uelimus nolimus, uel re, uel animo ex ne celsitate Deum lecum trahat hocmodo: Aurum est, igituripsum este est. igitur Deus est, item li Deus est, igitur infinitum est, infinitum est, igitur nihil elt. Si ens infinitum est (inquis) finitum non est, quali lic arguas, finé tum non'elt, igitur nihil elt, deinde lic, infinitum elt, igitur infinitum non est. Infinitum enim (inquis) se seipsum perimit. Equidem puto si Nicoleté to quilpiam huiulmodi argumenta scripsisset, nihil respondisset, nec ego contra aliquid opponam, ne ubi resmihi luce clarior uideturaliquid uidear dubitare, Quod **li fjiden argumentis po**lition**em tuam probes, equi** dem uercor ne aurum perdas. lis objectionibus si uoles aliquid responde to compater optime, quo disputationi iam finem faciamus, satis enim sulimus, caterum nolim putes me aut odio aut maleuolentia in hac dinere tisse, cio meministi prius quam aliquid tibi scriberem significasse an uele les.Equidem Deum testor comitem meum Mirandulanum & amo & ue neror, quod si aliquando experiti libuerit menihil mentitum cognosces.

IOANNES FRANCISCOS PÍCOS MIRANDOLA ANG tonio Fauentino Philolopho inligni, Salutema

Vanquam Ioannis Pici patrui mei obitu studiorumi meòrū alæ critas omnis & spes que quali tota in eo repolita fuerat elanguit, quippe cum futurum sperarem eo uivente ut philosophia studia →ad castitatem pristinam, sed magnis ditata opibus reuocarens tur, Christiana fides eliminatis in uniuerlum erroribus, herrelibitis des pullis, ualidissimis in aduerlos hostes turribus muniretur. Non tamen sic animo consternatus sum, ut totis uiribus non laboratierim ne uigiliæ om nes inchoatæg lucubrationes, quæ ab homine illo in literis undequaque admirando profluxerant penitus deperirer, quo circa mihi ipli nostrisco hominibus confulens quàm maximis potui itineribus Florentiam coten di, dedice operam quam pottui ratione ut quaetunce ab co notata fuerant, licet inexpolita & inexculla in nostrant permitterentur potestatem, non inanes omnino fuere condtus notiri, nam & fi adapertæ adhuc tabulænð essent, nec notus hares, ad aperta nihilominus ita scrinia fuerunt ut come mentationes cunctas inspiceremus uerlaremus os. Vidimus in carthaceis illis dispersis codicibus incredibile hominis studium, lectione omnimos dam, conceptus supra captus humanæ mentis admirabiles. Verum in res digendis feriptionibus non laudandam incuriofitatem, hinc inde difiécta dissipata pomnia, sed de his alias. Dum hæc diligenti cura eu olueremus opulculu eius de uno & ente quatuor ferme ante occubitum annis emile sum, unà cum tribus in ipsum à te perscriptis epistolis, earum e responss in manus incidit, quibus ob rei nouitatem no perlectis modo, sed haustis led pen€

sed penè ut aiunt, deuoratis (rumore enim id factum agnoueram, sed quid momenti allatum etiam exploratum satis non habebam) Mecum cogitae re disceptare occepi an illud publicitus alijs cum operibus quæ in unu redegeram,& publicanda cenfueram impressoribus dare deberem, nulla tuarum obiectionum habita mentione. An colultius fieret si & oppugnas tum hinc offensaculis, inde propugnaculis promunitum exiret in publis cum. Post longa rei discussionem postrema tandem menti sententia seda. Sanè doctis hominibus obuiam factum notas infamiæ ferre uideretur, si acculatores non tantum expauelceret, led & in iudicium citare rectè quali parum fidens conscientie non auderet, pariter quoq ut responsis comitas tum iret, opportunum esse uisum est ueluti ad desendendam causam inno centiæ testibus, quod nostrum consilium laudatum iri à probis uiris non dubitaui, quando aut me pati oportuisset defunctum patruum hominem pfectò de me meritilsimum aliqua ex parte famigeratæ doctrinæ fuæ tali non promulgato libello defraudari, aut eo solo pgrediente nequissimis uituperatoribus ansam semper criminandi relinquere, no accitis in forum que & obiectando & repellendo pluribus utring epistolis cocinnata fue rant. At oblatis nonullis literis Christophori Saxoli nostri & ciuis & mes dici, quibus quartam te super id negocij cudisse epistola quæresponsione caruerat (ut aiebas) nobis significabatur, res in dubium reuocata est. Ites rum que lententiæ ancipitis tactus pensiculadum exactius liberatum iam iu dicium duxi quado postremus acculator urgeret causam, nec esset qui patrocinaretur. Inde meum subijt animum titillatio quedam suscipiende des fensionis, quo me tamen pro tutando silentio uerterem non erat in prom• ptu.Mouebant hinc mentem hominis modeltia in omnes & benignitas, ingenij quoq solertia & acrimonia, in enodandis diluendis que etiã ex tems pore difficilibus nodis, inexplicabilibus of scirpis, ut scilicet arbitrarer ulti mam epistolam tuam non fuisse tuto delatam cogitaba inde factum facilè fuisse ut od rescripsisser: Si tamen fideli nuncio tuæ sunt redditæ epistolæ, uel tabellariorum incuria (fit enim id fæpenumero) uel alio quopiam cafu in itinere periffet. Succurrit demum in enodationibus priorum quæstios num tuarum conquestum illum fuisse à te sæpius eadem iterari, & de eisde fæpius dubitari, ob id statim totius controuersiæ uestræ capita percucurri an scilicet in primis respõsionibus aliqua deprehendi possent, quib.mons strarem fuisse quartæ epistolæsatis in parte factum antequam scriberetur. Successit ex uoto res tantacs reperi ad oppositu facientia, ut si non uerbis quantum fieri potuit obiectionibus ultimæ epistolæ responderim, adeò ut ipfarum nodos ex priorum quæftionum tuarum folutionibus apertos magna ex párte possis agnoscere. Addidimus multa à magnis etiã authos ribus pro testimonio petita, que omnia no alia de causa factitata à me exia stimare te uelim, nisi ut rudium insolentium in philosophiæ & maleuolos

rum iudicijs occurrerem, ad quos forte cum peruenisset fama quartam te ad patruum meum luper ea cõtrouerlia dedille epiltolam cui non relpon disset, tulissent actutum sentetiam (qui blacteronibus & inuidis mos est) alia quapiam de caula quæiulta non esset rescribere Picum non curauisse, alioquin mi Antoni etiam à principio fusceptum opus libentissime omie fissem, cum ut cotrouerlys à quibus abhorrens suum & si iustissimam cau: sam agerem non uiderer initiari, tum ut à uero philosophiæ tramite non deuiarem, quem post equos & arma (& si quosdam literarum flosculos à pueris olfccerim) post magnorum ducum commercia Ioan. Pico patruo Ioannece Mainardo nostro ducibus metiri occœpi, quando naturænoti= cia non ad literarios defudandos agones, fed ad naturæ ipfius coditorem: agnoscendum ordinetur, philosophicæ commetationes suaptè semper sponte inuitare nos debeant ad penitissima diuinoru eloquioru ucstigan da sensa, hic studiorum omnium sinis, his nobis iter reuelatur ad cœlum, st tamen ea non gloriæ nostræ captanda gratia excolucrimus, sed ut Deum nostru & facilius cognoscere & feruentius amare possimus, ut inde prom ptius quæ mandauit facienda prosequamur, quæ q docuit uitanda sugias mus.En tibi causam suscepti huius mihi oneris, tecum in negocij explica. tam, iustissima est ut uidetur: idcirco æquo à te animo perferenda, quin 🗛 tiam arbitrari fortè potui ut his nostris uti possem ueluti internucijs inaus: spicata mihi iam tecum contractacs Ferrariæ beneuolentia confirmanda. Nam cum pximis diebus istuc appulissem qua es humanitate me inuisere dignatus es, atos interloquendum de literis dece morte patrui ac eius ope ribus multis inchoatis nec confummatis, percepta opinione mea respons dendi,scilicet tibi,soluendica argumentationes tuas, tantum absore osten disti ut offendereris, ut etiam od facturus eram laudaueris. Sed ipsum iam negocium aggredientes primæ obiectioni dissoluende manus in primis admoliamur, ea est huiusmodi: Non ideo dictum est Deum ens no esse co esse in Deo p essentia est, sed quia esse no est aliud ab assentia, qd longè di uersum est, alioquin ipsum esse lapidis qd sibi p essentia est nec ens esset, nec bonum.Esse enim lapidis nõ est essentia, sed ipsum sibi, & esse suum, et sua est essentia, cui nel facillimè respodebimus. Sed inbebo in primis eoru te meminisse quæ ab ipso huiusmodi rei gratia sunt perscripta ne pugnan tia ille uerba protulisse uideretur. In eo quippe comentario de ente & uno (qd etiam in tuarum obiectionum resposis comemorauit) Amelium, lam blicum, Syrianum, complures & Platonicos qui Deum ens non esse dixes re, non modò non probauit, led toto tractatu principaliter hoc egit, ut nõ solu ex Aristotelis, uerumetiam ex Platonis dogmate ostenderet Deum & esse & dici propriè ens. Sed & aliquam loquutionis rationem esse mon strauit, quam qui sequeretur no absonum erat à ueritate Deu appellatios ne entis esse maiorem. Atop ob id hoc à se factitatum est, ut & Dionysijaus thoritatis

thoritatis & Thomæratio haberetur, ne omnino, ut eius uerbis utar, infa nire uiderentur doctissimi sanctissimi quiri, qui id dixerunt Deum, scilis cet no essens, sed super ens, quam sententiam alter millies repetiuit, alter quandoquiurpauit. Sed redeamus ad nos. Cum ergo hoc modo Deum ens non esse dictum sit hacratione, id prolatum asserimus quod esse in Deo pro esfentia sit, cui opponis non hac sed illa assertum ratione, quod esse duntaxat non sit aliud ab essentia, duo hæc diuersa esse penitus existis mans, ego uerò alteru alterius dicti aperitione dilucidationemo esse con tendo. Cum enim dicitur ens non elle Deu, quia in eo elle ab ellentia dile separatu, non sit, nihil aliud affert quam esse in Deo esse sibi pro essentia. Nec per hanc oratione, scilicet esse in Deo, non est aliud ab eius essentia, iu dicatur nobis essentiam in Deo esse, ut per uerba illius contra quem argu mentatus es liquido perspicif, nam tuã obiectione patruus cofutauit, que hanc iplam materia cocernebat inquiens. Non enim Platonici cu id aiunt intelligunt esse in Deo essentiam & esse, sed in co non differre. At esse in Deo, locum eu habere quem in rebus alijs habet essentia, ut ei pro essentia nihil sit aliud quam ipsum esse. Quod aute incongruum omnino credas iplum lapidis esse non posse dici ens & bonu, mutabis fortè sententiam, si consideraueris quæ à Thoma Aquinate, qui quasi cotrouersie iudex à uo bis ascitus est, in prima parte summe, quæstione 45. articulo 4, dicant, pas lão cognolces iplum elle quod in ellentiæ copolitione cadit, nec ens nec creatu appellari debere, quado formas omnes no subsistences & acciden= tia, cateraco id genus magis coexistentia & cocreata quam creata & entía nucupari posse pronunciet. Quapropter ab eius sectatoribus potissimu Capreolo cu de entis & essentiæ distinctione sit quæstio, esse ipsum creas tarum rerum, nec in uerorum entium, nec in creaturarum numero recipis tur. Quòd si entis appellationem no suscipit proculdubio nec boni, cum ens & bonum se mutuo consequantur, pari es ambitu reciprocent. Secun do loco in huncin modum argumentaris, si in negationibus & privatio nibus quid fint quæri non poteft, cu igitur fint, non fatis eft ad queftione, quid est formandam scire rem de qua quærit esse, sed amplius scire opore tet,& esse,& aliquid esse, quærenti igitur quid est, ridicule ac irrationabis liter respondetur, ens aut aliquid siue ens primo modo siue secudo modo capiatur. Quod si quæratur quid sit peccatu, uocabuli potius est quæstio quam rei. Cui obiectioni respondemus non illum unquam dixisse in pris uationib. & negationibus no posse queri quid essent, sed no posse responderi quid, Thomæ gratia protulit, que te super hoc dubitate in prioribus epistolis ueru ne, scilicet, esset an falsum, citauit his uerbis, ueru esse fateas ris oportet nisi deseras tuum Thoma, qd & nos etiä ab Aegidio Romano in secundo commentarioru lib.in theologicas sententias assertum esse res perimus. Satis enim est ad quæstione quid est formandam scire eam rem. esse

## 192 Ioan.Pici Mirandulæ

esse de qua siscitat, nece necessarium est ut qui quid res sit uestigaturus est, sciat rem esse, aut aliquid primo modo, sed secundo tantum, hoc est ea esse. Quod si contenderes te intellexisse questionem eam formari posse, cui po telt affirmatiud & rectè responderi. Primum si putas quæstion e illam non posse rectè formari nisi res de qua quæritur sit talis ut per eam quæstioni illi reddi responsum queat, tecum no uenio. Aristotelis enim sententia est percontari posse centaurus sit nécne, centaurum tamen tale no esse ut per eum quæstioni an est possit responderi, cum mera sit fabella, meru sigmen tum.Pariter quoq aduerlor, li credis hoc idem quærente nosse oportere, nam plus scire eum non oportet (ut ostendimus) qui rectè quid sit res per cunctatur, cg eam esse. Qui ergo noverit rem esse aliquid, non ridicule res spodetur eam esse aliquid nescienti cuipiam, & de hoc percuctanti. Quod uerò interrogantes quid res sit docere non consueuerimus, ea tantum uel ens esse uel aliquid ut absolutius respondeamus euenit, nam exploratum habentes eam elle aliquid adhuc, qualenam ens ellet rimarentur, eorū igia tur non solum expresse petitioni, sed & uestigandi desiderio satisfacimus, cum conceptas & non platas quæstiones ipsorum nostris respossonibus præueniendo dissoluamus. Verba uero illa, co si quæratur quid est peccas tum,uocabuli potius est quæstio & rei quæ illius obiectioni-contra te fa• etæ fuere. Responsum no multum momenti attulisse uidetur, cum enim tu prius argumētatus esses ex Thomæsententia, ens uidelicet iuxta primum modum uocari, quod questioni quid est respondetur, querentice quid esset quod mundum coservaret & moueret rationabiliter Deum respondes ri, ex quibus colligebas Deum primo modo esse ens & aliquid, respondit ille uide quantum fallaris,malum, secundum Thomam, tale nõ est ut ques renti de eo quid sit possimus aliquid respondere, uel ens, & tamen queren ti quid est peccatum,respondere possumus quod est malum, ideò nihil ti= bi tua fuffragatur responsio hæc, scilicet, quod si quæratur quid est peccatum, uocabuli potius est quæstio & rei. Nam non nimis est quæstio nomi nis.(quanquam hic&ibi diuerfa ratio)Quid est quod mundu gubernat क quid est peccatum, cum ille qui mundum gubernat Deus, scilicet quid= ditatem ut recentiores loquuntur non habeat, quod & omnes præter eos qui in predicamento eum collocant apertissime confirmant. Et ut sanctis simus ait Dionysius, nostræpost Apostolos princeps theologiæ, ipsius nec nomen est, nec diffinitio, quinetiam nec illis quæ antea dixisti tuữ hoc relponlum conlonat, quando prius malum iplum non effe nihil, led polis tiuum aliquid dixeris,nunc uerò ipsius nominis tantum formari questios nem confitearis. Opponis tertio his uerbis: Si aliquid est ens, ideò iuxs ta positionem tuam est ens quod esse est, secundum rem aliud ab essens tia, aliud est (inquis) humanitas, aliud homo, aliud album siue albedo, aliud res alba. Igitur si idea est ens, ideo erit ens, quod esse idea est aliud ab idca

idea.Idea aut Deus est, esse igitur idea est aliud à Deo, est igit in Deo com posito secundum rem no solum secundu rationem. Quibus dicimus iam responsum esse. Nam cu eo dem ferè medio quo nunc es usus in tertia epis stola argumentareris, responditisse compositione illam entis & essentix in diuinis, secundum rationem esse, non secundum rem. Huius igitur Hys pothetici syllogismi quem adducis, primam propositione ueram esse insiciamur, nam & si in creatis rebus essentia ab essere differat, non ob id se= quat necessarium est quicquid quoquomodo dici ens possit ex essentia & esse siue existentia tanquam ex partibus componi, ideæ igitur, que crea tarum rerum exemplar, est essentia & existentia, re distincta non conues niunt. Sed hæc à nobis in ea fit composito, cum illam ut exemplar causam essentiæ & entis, siue esse & existentiæ, quæ in creatis rebus inueniuntur perpendimus, quam compositionem pariter & distinctionem simplicisi mis etiam rebus applicamus, & fecundum rationem, quando eam intels lectus noster fabrefecit uocitamus, hanc Peripatetici frequentissime usur= pant uulgam, ut inquit ille ab Antipatro repetitam, à Possidonio, coms memoratam in epistolis à Seneca. Ea propter hunc in moduideam secun dum rationem ex essentia & existentia dicere possumus esse compositam, & ens uocare eam scilicet, ut exemplarem creaturarum ex esse & essentia, re differentia compositarum considerantes, quam compositione in Deo non ponimus, quando eum non ut aliorum exemplar, sed ut in penitissis mo suz divinitatis recessu se ipso fruentem contemplamur. quis,iuxta denominatiuorum definitionem unus ab unitate denominatis uum est, Deus aut iuxta tuam positionem ex similitudine unitatis unus di citur, non ergo ad substătiam Dei spectat prædicatio, qua Platonici dicut Deus est unus. Præterea cu dicimus Deus est unus, non quid sit, sed quo= modo sit significari putas, modus autem ex accidentium est genere no igi tur uocabulum unius in Deo substatiuum est, quod uel Platonica sectam non didicerim uel Græcam linguam ignorem, non enim id satis est ad tue tandam Academicorum disciplinam. Sed facilis responsio, cum enim dis ctum sit à Platonicis unum quod de Deo enunciatur esse substantiuum, & non denominatiuum tatum probe assertum est, & iterum cum asseues ratum sit unum dici quia unitati similis sit, non est incongruum, nec pros pterea dici potest non esse substătiuum, nã & si nomen aliquod ex rei cua iuspiam proprietate aut similitudine cuidam adaptetur, non ob id sequa= tur necesse est nomen illud non esse substantiuum, quando id pro substan tiuo nomine accipiatur, quod non per modum adiacentis, sed per se stan= tis significet. Vnum uerò quod de Deo predicatur per modum non inhe rentis sed stantis intelligi adeò clarum est ut probatione no egeat. Habes ita 🛪 proprietatem à qua nomen accipitur cui applicatur, non auferre hoc quod est esse substantiuum. Nam Thomas tuus imo noster cum in locis alŋs alis tum in prima parte illud ad quod significandum nomen imponitur, ab illo à quo imponit differre refert: Verbi gratia: Hoc nomen lapis ad sia gnificandum lubstantiam illam quæ sic nuncupatur, imponi ab ea itë pro prietate sibi cognata, qua scilicet pedem lædit uocitari edisserit: Vnde & alio loco docet à Grammaticis fore ulurpatum, ut scribat nomen lubstan tiam cum qualitate denotare, quod & Ioannes Scotus libro comentarios rum suorum in sententias affirmat. Vnum igitur mi Antoni cum de Deo enunciamus uerè & ut lub l'antiuum nomé elt enunciamus, quia scilicet, per modum stantis & concipimus & prædicamus. Rursus cum ab unitas tis similitudine, eius & proprietatibus impositum dicimus, ueritati quans tum fas nobis est propinquamus, quia scilicet conuenienti uo cabulo utis mur ad indicandum, quaquam longe ineffabilem illam super omnia crea ta deitatem, cum ita omniu quæ funt principium sit, quemadmodum nue merorum omnium principium unitas est,& hisce uerbis etiam colliges al terius argumenti tui solutionem, de modo quod de genere duntaxat acci dentium esse profaris posse, scilicet in hac prædicatione: Deus est unus, quomodo Deus unus sit significari, & nihilominus unius uocabulum in Deo substantiuu esse. Si à quo auspicetur nomen & ad quod denotadum rei tribuitur cosideraueris, potes etia breuiuscule ex uerbis patrui solutio nem tuæ dubitationis agnoscere, cu ait: Quomodo tu Platonicorum pos tius quam Dionylij rationem sequi me dicis, cum nec Dionylium nec Pla tonicos ut magna etia uoce gloriaris unqua legeris, at scias ide esse apud Platonicos Dei typu esse unitate, & apud Dionysiu Deum unice omnia expeditiore solutionem no posset quispiam recte desiderare, na cu Dei ty pum esse unitaté dicit ad similitudiné & modum, cu uero fert Deu unicè esse omnia ad substantiam referendu est, quæ tamen esse cade penitus asse ueratu est, quinetiam apud Græca lingua, qua ille probe nouerat, abstras ctum & concretu significari quando potest eadem uoce. dubitationis tuæ folutione afteredam no opus est multis. Ait ille, si Deus non esset & aurum esset, esset auru & no esset auru. Tu addis hec uerbaigi tur esset auru. Quod si diffinitio ueri constat, erit ueru nulli quadras ideæ. Adde obsecro & hec paucula quæ scilicet ex eius uerbis seg dixit & agno sces, quomodo erit ueru nulli quadrans ideg. Quid inquatimpossibile sci licet impossibile parit, & ideò non miru est si ex propositione tua impossi bile sequi facias quicquid uolueris. Nã si Deus non esset & auru esset, erit uerum nulli quadrans ideæ cu ex impossibili gignat impossibile, his non solum dialectici sed etiam theologi adstipulātur. Si enim Ioannem de Bas chone carmelitam interrogas an fieri possit, ut aurum sit & Deus non sit, in primo fententiarum respondebit tibi, no aliquam omnino rem qualife cunce ea sit intelligi posse nisi prius Deus intelligatur. Cum autem de intellectu cuctarum rerum lit, colliges tu an extra omne controuerlia etiam apud nouitios dialecticos pronunciari possit aurum esse & Deum no es se, fore impossibile. Sed de hoc iterum in calce operis uerba faciemus. Si Cardinalem Cameracensem postea consulueris, audies hominem in ome ni etiam philolophia exercitatum in primo commentariorum in lentetias dicentem, ex quolibet impossibili contradictionem sequi. Sexto loco dis xisti, si nece uerum nece falsum esset sedere Socratem, quod ille asseruerat, eo quò d necessarium non esset, defendere te posse non in quolibet nega. tione ueram esse uel affirmatione cu in quolibet aut una aut altera necels sariam non habeat ueritatem. Quam obiectione soluentes, respondemus orationem hac Socrate, scilicet ledere ueritatem aut falsitatem, quantu de se est sibi non necessario determinare, nec ppterea sequi de quolibet affir mationem ueră non esse uel negatione. Veruntamen si eo modo quo ipse docet intelligis, negare etia poteris in quolibet sic affirmatione aut negas tione uera esse ut altera pars necessario uera sit, ait em me sedere aut uerum aut fallum semper est, quia semper ego aut sedeo aut non sedeo, & gd dia citur me ledere nec uerum nectallum, hoc est propositionem hanc ex se sia bi nec ueritatem nec falsitatem determinare, quod faciunt propositiones necessariæ. Sed cum sieri possit ut & sit uera, cum scilicet sedeo, & sit salsa cũ nổ fedeo, ex le ipfa ad utraca indeterminata est. Preterea aduersus nons nulla eius uerba de bono & malo, uero & falso, que in rebus & anima fore protulerat instas hoc modo . Si bonữ & malum sunt in rebus, uerữ & fale fum in anima, ubi est tua affirmationis & negationis oppositio. Negatio enim nihil ponit, quomodo etiam chimera in rebus est & anima. Si est of 1 mnino non ens. & falía cu non ens, & malu mutuo couertí putes. Sed oro attendas animaduertas & malum & bonữ ea ratione in rebus etiã pronun ciari, quia attendatur circa res quomodo ueru & fallum circa anima, non est enim ueru & falsum in rebus ut scribit Aristot. 6. primæ philosophiæ libro, led in mente, nec propterea lequal necelle elt ut res que omnino m**a** la est res uera sit, ueru etiam illud & falsum, de quibus eo loci mention e fas cit Arist. coplexa sunt: nec ité sequitur si bonu & malum in rebus sint ob id ea opponi no posse cotradictoriæ, quia malum quod in rebus esse pro nunciat, non ideo dicit in rebus fore ut illud aliqua esse rem intelligat, sed quia attendit confideraturos circa res ipfas, hoc est, in quantum res perfes ctionibus priuat, & ut non bona sint efficit. Chimæra uerò ipsa in rebus non est, quia omnino no ens est, & omnino mala, tamen si fieri posset à na tura ut esset, res esset, et bona, falsa aut est quatenus nihil omnino existes, et nulli quadras ideæ, nec etia eam in anima esse affirmamus, sed ipsi chimæs rænotionem, que ut res quædam est bona, est & uera, falsa uerò quatenus chimæram repræsentat, cum ipsa chimæra & nihil sit & mala. post hæc credidisti cæcitatem esse ueram quod ille negauerat, & si cæcis tatem esse cæcitatem uerum esse, nec esset inficiatus nec concessisset, sed

à longe diuersa esse dixisset. Hunco in modum argumentatus es, si cacis tatem esse cæcitatem uerum est, & quis non uideat cæcitatem esse ueram, idem enim funt. Sola enim cecitate polita, ponitur hoc quod est cecitatem esse cæcitate, & ablata aufert, unde eadem ratione Socrates, & Socratem esse Socratem idem est, & eadem generation eutrung generatur, & per se Deus quog & Deum esse Deum idem, utrung enim æternum & prima ueritas. Ego uero mi Antoni contra contendo, que o eadem esse affirmas inficior, nam uno corum quæ tu affers polito, non ponitur reliquum nes cessario, na sola cæcitate posita, nullo intellectu considerante, cæcitas quis dem crit, non tamen erit hoc quod est cæcitatem esse cæcitatem,, quapros pter etiam soluitur argumetum de Deo, & de generatione Socratis. Nam Socrates per le generatur, no hoc quod est Socratem esse Socratem, cum complexa non generentur, Licet quocs tibi condonarem ea esse idem, ad huc non fequi dicimus quod colligebas ob diuerfum modū fignificandi, complexe scilicet, & incomplexe, cum nullius sanè ualoris esset hæc argus mentatio, egeitas & egeitatem elle egeitatem lunt idem, sed hoe est uerum, igitur & illud quià pari pacto fequeretur, hoc est complexum, igitur & il= lud quod absurdum est, cum cecitas nomen sit simplex non complexum, aut enunciatio aliqua aliud, igitur est cæcitatem esse ueram, aliud cæcita= tem esse excitatem uerum esse. Et quanquam hæc pro patrui defensione fufficerent, attamen ne credas plures tutandi propugnandica modos des esse, utos absolutior ueniatad te responsio scias uelim iuxta Gregorij Aris minensis sententiam dicere me potuisse, & si sola cæcitate posita poneres tur hoc quod est cæcitatem elle cæcitatem, non propterea corrogari cols ligics necessariò ea esse jdem, negat enim hanc consequentiam & multas huiulmodi omni alio à Deo circulcripto Deus est, ergo Deus est Deu els fe. Cardinalis quot Cameracesis negat omnes orationes in quib. aliquid enunciatur de oratione infinitiua significatiue accepta, eas & falfas affes rit, & in congruas, quod in suo primo sententiaru libro uidere licet. Cons quæreris deinde falsum cum hac conditione diuisum non debuisse pros nunciari, hoc est, quamdiu falsum est, idop hisce uerbis enarras. Si falsum omne simpliciter diuisum est, quod probatum essenon negas, dici non debuit falsum quiddam cum hac solum conditione divisum esse hoc est quamdiu falsum. Si enim omnis homo simpliciter & absolute est risibilis, conditionem non oportet adjungere qua restringas dicens: Omnis hos mo est risibilis quamdiu est homo, nec propterea restrictio debuit adiuns gi quòd nõ omnia falfa funt æqualiter diuifa aut falfa,nec enim omnia en tia funt æqualiter bona, absolute tamen bona sunt omnia. Sed diligene ter eius uerba perpende, quibus poteris omnem scrupulum & dubitas tionem abijcere. Ait ille omne falfum diuifum, nec omne falfum ex æquo fallum, quia non esse fallum ex equo diuisum, cum equè falla non sint que

no funt necessario & semper falla, & ea que semper & necessario falla sunt, Rectè igitur Antoni dictio illa quadiu adiecta est propterea que non sem per-& necessario falsa sunt que falsa, & si uera sieri unirica possunt uel natu ræ uel artificis opera, quod & tu in secundis obiectionibus dixisti, ueruns tamen quandiu diuila tamdiu falfa, femper uerò falfa funt ea quæ nunquã in amicitiam redire poliunt, ut in lecundarum respõsione obiectione abs unde uisitur, nec similitudo de entibus & de risibilitate tibi impendio suffragantur. Nam entia funt femper & abfolutè bona, licet & non fint æquas liter bona, aliaca alijs magis boni nationem participent, tamen semper & necessariò sunt bona, quatenus enim entia, eatenus bona, nec possunt fieri non entia & non bona, nisi redigantur in nihilum . Sed potest commodè de falso & diviso quod in complexione consistit non divisum & verum fieri, fimilitudo ergo non quadrat. Nam licet non omnia falfa equaliter d**i** uifa, attamen quatenus falfa & non unita & non uera funt. Adde quod pa rum turbare nos debuit hæc obiectio. Quis enim ambiget pronunciari posse hominem ( qui absolute & semper risibilis est ) cum hac conditione risibilem fore quandiu est homo, an improbabitur hæc loquutio à uiris doctis, homo tamdiu risibilis est, quandiu homo est. Decimum obiectios num tuarum caput nihil aliud contra eum affert, nisi facile constare potus ille, quod dixilti, si ratio contrariorum motuum fatis ei fuisset intellecta, at ille, nisi excidit, conquestus est te non probasse quod toties sequi dixisti, scilicet, ex contrarietate prosequendi & sugiendi contrarietatem boni & mali inferri inquiens. Nam sibi bonum, qua ratione bonum sit expetens dum malumés fugiendum: Sintés fugere & appetere contraria quomodo exhoc fequi probas bonum malumque esse contraria, hoc est, quod tibi probandum est, ad quod tam**ë probandum neg ullum unquam uerbum** tecilti.nep nunc facis. Hæcille negans, scilicet formam argumentationis tuæ,&hac fortalle de causa, cum appetere ipsum & sugere non sint pros priè motus contrarij, ex quibus contrarios esse terminos colligi possit, & etiam ab ipso Aristotele mutationum aliqua contrarietas assignetur, sexto Phylicæ aulcultationis libro, quorum contrarij nõ lint termini, led con tradictorij ens, scilicet & non ens, quando generatio ab non ente ad ens proficifcatur, corruptio ab ente in non ens procumbat. Tu uerò hancites rum contrarietatem boni & mali pertractasti, nec aliam adduxisti probas tionem, rationem porrò contrariorum motuum diligenter illum prospes xisse, etiam ab ipsis ut aiunt unguiculis non ambigas, quinimò sæpius nõ modo tuas adueríus eum de hac contrarietate rationes propulíauit, sed etiam contra te egit quando in secunda epistola deduxit hanc tuam pros bationem, non folum inferre malum & bonum esse contraria, sed contrae dictoria esse contraria, secundo cum tela tua in te retorserit, hoc modo bo num & malum lecundum te lunt contraria,& utrun**c**; cõtrariorum elt alis quid

quid positiuum, & secundum te non ens est bonum, ergo secudum te non ens est aliquid positiuum, & aliquid, & ens conuertuntur, ergo secundum te non ens est aliquid posstiuum. Cum in tertia dixisses epistola refugere eum ad Simplicium relictis Latinis interpretibus, quantum ad oppolitio nemboni & mali pertineret, respondit ille quasi mirabundus, cur tu qui Boëthianus esse soleres & Barbarorum irrisor, eos tuncrideres qui posta habitis Latinis interprætibus, Græcos sequebantur interpretes, uel coms modifsime innuens te fentire perperam, si Græcos philosophos magnita ciendos no esse duceres, quos Boethius que magno habes in pretio suma mo in honore semper habuisset, his & præceptoribus & ducib. usus els set, quibus replicas rem non esse admiratione dignã, quamuis dixeris Las tinos non negare Aristotelent quem Simplicius non negat &c.Sed mihi non uidetur Simplicium negare Aristotelem cum rectè interpretetur, nec apparet Latinos interpretes euariare ab Símplicij fententia, quando eam tota mente complectantur & exequantur operibus. Si demiratus est nea gatu à te Latinos expositores Simplicium no sequi in maiorem forte stu porem incidisfet, si te Latinos no negare Arist, quem negaret Simplicius protulisse intellexisset: Porrò Simplicius qui pillum sunt sequuti Aristot. mentem planè elucidant, cum ea ratione bonum & malum contraria esse dixerit, quod alterum contrariorum semper habeat rationem mali & defi cientiæ, quo circa, primo Physicæ Auscultationis libro, contraria semper fecundu melioris peioris és inuicem rationem compari tradidit:Pithagos reos eria imitatus, qui duos reru ordines statuere, quoru alter sub bono, alter lub malo côtineretur, ulus 🕫 lit in ratio cinatiuis libris frequenter exs ternis exemplis, hanc expositione, ut inquitille Thomas tuus, non solum Latinus, sed & inter Latinos præcipuus, non solum refert, sed & probat, cui etiam nos Aegidium in 2. sententiarum & alios multos, Burleum; scilis cet, & Aesculanum idem sentientes annumeramus, quinetia & Ioan. Scos tus cathegorias Aristotelis exponens adstipulatur huic nostræsententiæ inquiens,Si bonum accipiatur prout cum ente condertitur malum esfe **ni** hil,& sic bono no esse contrarium, cum enim utrung contrariorum extra controuersia sit aliquid positiuu, necesse est ut quod nihil sit in rerum na tura quale est malum, contrarium esse pronunciari non possit, & licet mas lum ru nihil esse negaueris ad Thomam prouocans, ipsecopinioni tuz non modò no suffragetur, sed & abundè refragetur, quod etiam patruus in tertia epistola satis ostendit. Ab re tamen fore non putamus, uel paucus la obiter etiam eain transcursu pro patrui opinione perstringere, mons strareco non solum Thomam in ea opinione fuisse ut malum esset nihil, fed cateruatim plures philosophos & theologos illustres in hanc sentens tiam pedibus manibusque descendisse. Augustinum inuenimus de mos ribus Manicheorum disserentem dixisse nullam naturam esse malum, paulog

paulo & post ne quid p natura intellexisset foret ambiguum subiunxit. Et ipsa natura nihil est aliud quam id quod intelligitur in suo genera aliquid esse. Vidimus-Agidium Romanum in primo comentariorum libro in pa trum sententias scriptum reliquisse, malum secudum quod malum puram esse privationem & non aliquid, eo modo esse aliquid privaciari posse, quo & ipsum nihil aliquid esse dici potest, quando utrica possint nomine aliquo nominari. In secundo quo o earundem comentationum libro, ma lum non habere, ut eius uerbis utar, quidditatem, ob idig nõ posse respon deri quæstioni quid est aftirmat, nihilópaliud de ipso esse quàm nomen: Vcrback itidem Aristotelis de mali & boni oppositione, iuxta patrui men tem interpretatur, dogmatis & Simplicij & aliorum proborum Aristotes lis interpretum confentit, & scilicet propria non esse genera pronuncians, sed aliorum contrariorum proprius genera dici debere, cum alterratios nem positiui habeat altero non habente, nullum & contrarior u secundum, se esse non ens, sed aliquam naturam & existentiam. Id ipsum Gregorius. Ariminensis testatur, in commentarijs in secundum sententiarum librum, malum scilicet ipsum non esse aliquam, ut ipsius utar sermone, entitatem, sed puram privationem. Hocidem sensit perspicacissimi vir ingenij Ros bertus. Olchot, quæltione prima commentariorum fuorum in fecundum theologicarum sententiaru librum. Hocidem plerica ali iudicauere, quos in præfentiarum adducere mihi fcribenti, tibi¢s postmodum legenti fasti# dium fortalsis afterret, latis erit quatum ad prælens negocium attinet hos numerasse potissimum cum alijs obiectionibus dissoluendis, de hocites rum oportuerit uerba facere quando illis in locis de malo mentio sit habia ta. Sed ut eò redeamus unde digressi sumus. Boéthium tantum ex Latinis omnibus cotra Simplicium & reliquos illustres interpretes citare in iudi cium uideris, quem si tantum Latinorum numero dignaris adscribere, is unus erit ex Latinis expolitoribus, no Latini expolitores qui tue opinios ni fuffragari uidebitur. Adde quòd nec ille si eius mens probè scrutet nos stræ sententiæ reclamat, cum quæstionem hanc nec exactè pensiculet, nec ultimo rimetur iúdicio, sed solu quid Aristotelis uerba stricte & presse ap prehensa expostulent, declaret, qui mos ei familiarissimus in primis ædis tionibus fuit, opiniones Græcorum interpretum uarias fecunde æditioni demandans, scrupulose & anxiè examinandas. Cæterum probasse no mo do illum, sed demonstrasse existimo quotiescung daretur bonum et malū esse contraria, illico Chimeram aliquid esse in rerum natura abser ulla con trouerlia pronunciari posse, cuius contra te argumentis hoc tantu respon dens, non perceptum scilicet ab eo qua ratione bonum & malum cotraria dixeris, nihil & aliud pro re affers, quapropter nihil & ego aduersus te agã nisi & uidisse illum & percepisse cuncta quæ scripseras, & cum collibuit multa ép de cotrarijs dixeras recensuisse, meum enim hoc in negocio consilium est ultimas tuas obiectiones in patruum dissoluere, eas uerò quib. iple quoquomodo respoderat silentio præterire. Verumtamen si aliquid no plene ab eo enucleatum tibi uídebitur quod à me & optes & expostules aperiri desiderio tuo satisfacere tentabimus, per que tua argumenta & dissoluendo et respondendo pro uiribus uagabimur, non enim minutula que querborum tuorum respossone carere iudicauit incosonum. Fatetur ille in primis literis queda esse omissa quibus nihil responsum est, ne in les uibus rebus uerba, pdigeret quæda leuiter tractata, ut qui philosopho ho mini res potius indicandas cp explicandas duxerit. Quæ uerba sic à te ues lim interpretari ut nonnulla quorum cotrouersie notæ sunt, etiam Grego rijs philosophis opereprecium non fuisse abs te philosopho nobili aduer sus celeberrimum & doctrina & fama homine adduci qui de rebus altisi mis haberet sermonem, quice ad ima hæc discutienda non sine dispendio coceptorum de rebus difficillimis speculaminu descenderet. De hac tamé contrarietate sequenti responsione cum de semiplenis privationibus vers ba fient non nihil dicturi sumus: Miraris præterea demiratum illum fuisse semiplenas à te fingi priuationes, quam rem non tam eo tempore & postquam iterum id tentare probasti in admirationem convertisse illum existi mo(si tamen ab co ultime obiectiones tuæ uisæ funt) dixeratille aduersus te, malum est nihil, ergo no est semiplena privatio. Tu verò eius argumen tum hocmodo prosequeris, Agritudo mala est, igitur nihil est, non est igi tur semiplena priuatio, est auté priuatio quædam ægritudo, non igitur est uel sanitatis uel boni cuiuspia semiplena priuatio, sed plena potius & pers fecta quod fieri no potelt, imperfecte igitur privationes semiplene sunt ut ægritudo, raritas, turpitudo, cæcitas uilus, perfecta boni imperfecta hæc tu ad uerbum. Ego uerò mi Antoni liberè dixerim hæc tua uerba uel nihil contra ipsum faciunt, quod ut clarius uideas ea sigillatim recensebo. Ais primo ex ipsius uerbis malum est nihil, igitur non est semiplena priuatio. Recte ambulas rursus ægritudo mala est, igitur nihil est, non est igitur semiplena priuatio. Huculcy etiam probe progrederis, quia ægritudo quas tenus mala, eatenus nihil. Rurlum ais, est autem privatio quædam ægritu do, non igitur sanitas &c. usque in finem quibus uerbis falsum meo iudis cio astruitur, pace tua sit dictum, quod ostendere conabimur. Cæcitas em non solum perfecta uisus priuatio est ut ais, sed etiam boni perfecta priua tio dici potest, quia totum illud bonum aufert quod nata est, auferre scilis cet uisum, quod no facit ophthalmia, licet etiam illa bonum quod nata est adimere perimat, illius uero quod non est apta perimere, nullatenus priua tio nuncupari possit, siue semiplenam, siue plena dicas. Priuatio enim uel absolute consideratur, scilicet, ut habitum in comunirespicit, uelut ad cers tum & limitatum entis genus restringitur.puta ad sanitatem totius corpo ris, ad oculum, ad pulchritudinem, & cætera id genus primo modo acces pta has pta habitum, aliquem particularem no priuat, quia priuațio omnimoda, ut Dionysius, inquit, libro de Diuinis nominibus, uiribus omnino deficis tur. Secundo modo sumpta, quæ singularis à Dionysio appellatur, distin guente eam cotra universalem illum quem respicit habitum privat, & hoc modo huiulmodi habitus, cui scilicet obesse nata est priuatio plena, & no alterius rei semiplena est. Quis enim dicere auderet cæcitatem esse semis plenam privationem hominis, uel alterius boni quod esset in homine. Pri uatio igitur absoluta, habitum absolute, & propria & particularis priuas tio proprium & particularem habitum respicit, & eius limítes no excedit, quapropter ægritudo plena priuatio est, non semiplena, siue toti corpori eam ascribas, siue particulari membro. Febris enim perfecta priuatio est il lius temperaturæ quam nata est corrumpere. Ophthalmia etiam & si non totius boni quod in oculo est, tamen alicuius boni perfecta & propria pri uatio est, quia totum illud bonum quod nata est perimere perimit, quado perfectam oculi sanitate uisum uero non auferat, & quatenus ophthalmia nihil aliud faciat. Turpitudo etiam, quia totum illud bonum quod potest auferre, scilicet perfectam partium composituram quæ pulchritudo uoca tur adimit perfecta privatio est, & sic in reliquis considera, hoc etiam ex su perabundanti dixerimus, cacitas qui cacitas malum est, qua malum nihil est, qua nihil non semiplena privatio, quia si semiplena aliquid positivi res lingueret, quod non facit malum. Præterea nulla privatio in se, omne bos num priuat actu, ergo omnes priuationes essent semiplenæ priuationes, quod est contra te, quia aliquas plenas, aliquas semiplenas esse cotendis, conexio optima & necessaria, & quod assumpsimus hoc probamus argue mento: Cum nullum bonum unquam inueniretur, si totalis quedam & us niuerfalis priuatio in rerum natura comperiretur, ut paulò antè ex Diony sij uerbis innuimus:Malum enim priuat particulare bonum, cum malum in bono sit, & universale malum universale bonu perimeret, si tamen inue niretur quod fieri potest. Et sic collige non semiplenas, sed plenas semper propriorum habituum priuationes reperiri. Decimæquartæ obiectios ni quæ plures quæstiones continet, sigillatim respondeo. Primois non os mnemalu boni aliquid relinquere, nisi in aliquo intelligas subiecto, quod malum ipfum non respiciat, uel illud subiectum cuius habitus à malo ipso perimitur accipias, nec illum oppositum habitui, quod tamen ei imponis & pro hypothesi aucuparis, asseruisse, nam ille malum aliquod inueniri quod, omne bonum ab eo natú auferri tollat penitus abunde testatus est, cum in epistolæsecundæresposione te de hoc commonuerit, hunc in mos dum scribens, hoc certe considerare debueras, quod de imperfectis quis **buldam malis ex ea qua**m adhuc retinent bonitatis admixtione concedis tur ad ipsam immixta absolutamos mali naturam non esse transferendum, & ut planius ueritatem percipias non pigebit explicare uim distinctionis malum

malum bifariam cossiderari, potest absolute primo, & sub propria ratione mali, hoc est, inquantum nihil, secundo inquantum cuiusdam boni priuas tio est, hoc est particulare malum, & huc in modum malum acceptum bos ni aliquid fubiectum duntaxat relinquit, quod non facit aliud malū quod omnino non ens est & nihil, quale chimeram dicimus cum subiectum ali= quod aut habitum non respiciat. Et hac de causa omnino malum ab ipso & absoluta immixta & mali natura uocitatur, hocinquam malum, quod ut Dionysij in libro de diuinis nominib. uerbis utar, quia subiecto caret, nullo modo nulquam & nihil exiltens elt.Chimæra uerò & li potentia di ci bona possit, ob potentiam producendi ipsam quæ in Deo est, tamé nec ens, nec bonum denominari potest. Si enim hæc connexio, scilicet, aliquid potentia bonum est, igitur bonum est uirium potens esset, in authorem ils lius ictus retorquens. Adducere eum putarem ut fateretur omnia quæ à Deo creari deberent, non auté ui naturæ fieri, & etiam quæ corrupta sunt aliquid esse, & non esse aliquid. Nam si potentia creantis secundum eum & essent & bona essent, igitur & necessario essent aliquid, cum aliquid & bonum conuertantur parisés sint ambitus omnino. Quod uerò aliquid esse non posset, sic argumentabor ex nihilo aliquid sieri non potest, antes quam creetur, chimæra secundum te nisi creetur esse no potest, creatur igis tur ex nihilo, igit prius quàm crearetur ex nihilo non esset aliquid, ob pos tentiam igitur bonitatis quæ in creatore est res absolute bona denomina. ri potest, alioquin ut nostro dialecticorum sermone utar fallatiua, secuns dum quid ad simpliciter committeretur. Mitto ea consulto quæ offerans tur contra opinionem illam de æternis, ut ita loquar quidditatibus & pos tentia obiectiua, & si illismet rationibus sententia tua infirmari forte posset, satisfit enim desiderio nostro, si chimæram dici non posse bonam pro≠ bauerimus, adde quod & Auerroë in hac parte imitati, dicere postumus, ens in potentia, no esse ens, quando in comentarijs in quartum Metaphys fices librū partitione quintadecima dixerit, id quod non est actu, non este ens. Ad illud quod iungis, scilicet chimæram ob id ens esse, quia licet illa potentia producendi chimæram in Deo sit, nihilominus potentiam Dei & chimere esse aliam & aliam ratione. Respondeo, Primo negareme pos se,Dei potentiam & chimæræ producendæ diuersas esse ratione. Secuns do licet gratis tibi cocederetur potentias, scilicet illas esse diuersas, adhuc tua ratio quid probaret: cum chimæra ens nuncupari nequaquam possit ob potentiam se pducendi quæ in Deo esset, cum tantum absit potetiam illam nec chimæram nec aliquid intrinfecum chimæræ enunciari poffe, ùt etiam distent in infinitum. Addis præterea exclusa potentia Dei & cogita tione nostra chimæram non esse malam, cum malum priuatio sit, quæ in subiecto participante bonitatem consistit, cui responsum uelim eadem dis stinctione qua paulo antè, cum chimæra subiectum aliquod no respiciat, sed absolute mala sit, licet eam à nobis concepta, scilicet, ipsam notionem chimære quam mente gerimus, ut aliquid asse, ita bonam esse, chimera ue rò ipsam necaliquid esse, necbona esse pronuciare possimus. Præterea gestire uideris non improbatum quod attuleris solumés Simpliciu id no dicere responsum esse. Ité ais non dixisse te sentire Aristotelem omne ome nino ens uel per se uel per accidens esse, nec Thome aliquid propterea fal sum adscripsisse. Verum & si totab illo quem desendimus hac de re dicta sint ut à me uerba fieri opus non uideat, proposuerimés semel ab eo quos quomodo discussa non retractare, hæc tamen ex superabundanti pro patruo dixerim, Simplicium, scilicet, qui à te sæpius in iudicium citatus est, contra te læpius testimonium tulisse, quod patruus non semel in respons sionibus comminiscitur. Rursus scire uellem an defendendum susceperis no omne ens, aut per accides, aut per le esse, de mête Aristotelis. Ille enim, quinto primæ philosophiæ libro, secat illud ens in ens per se, & per acci= dens demu in substantia, & accidens secătur, quæ priori partitionis mem= bro continebant, cum illud per se in decem partiat genera, quorum unum est substantia, reliqua accidentia. Vellem ego à te nuclibentissime doceri quale nã esset illud ens od nec per senec per accidens esset. Quòd si forte diceres diuisionem illam in ens per se & per accides assignatione esse com plexi entis, ut in primis obiectionibus prodiditi, respondere no dubitarem te id ostendere uerè non posse, nec aut Aristotelis quapiam sententia, nec ratione idonea tuam opinione fulcire, cu eo loco Aristoteles ens per fe in decem partiatur genera, quorum unum sit substantia, & nouem acci dentia, quæ coplexa entia fore nemo credit, quando adueríum complexa distinguantur, Eog loci Auerrois dicat ens perse diuidi per dictiones sia gnificates, genera prædicamentorum. Dictio autem ne n est complexum ens. Sexto quo metaphylicæidem, Auerrois dicit, primam entis diuilio në esse in per se & per accidens. Prima autem esse non posset, quando eam diuisio complexi entis anteiret, nec apud Thomā reperitur quinto metas physicæ libro dividi ens complexum, ut asservisti, Credi verò non potest cum ens primo sit partitum in ens per se & per accidens, illud per se sit in dece genera sub partitum quæ incomplexa esse ostendimus, assignari eo loci divisionem entis complexi, quando illud quod dividitur de dividen tibus membris predicari necesse sit, hæcco ob id & si parum ad negocium pertineant, dicta sint, cum nec illud tuum dogma Aristotelicorum interprætum placitis, ne rationi confentaneum primori fronte mihi uideatur. Quod si fortè contrarium probaueris, gratissimum erit à grauissimo phi losopho qualem te profecto existimo didicisse nonnihil. Cæterum dixit ille eatenus malum priuatione esse, quatenus priuatio formaliter erat nes gatio. Cui aduerfaris, inquiens, non constare aliam non esse affirmationis negationis & opposition e, aliam privationis & habitus, nec propterea si Cc 2

malum esset privatio boni, malum & non bonu coverti necesse esse. Quis bus responsum uelim aliam esse privationis oppositionem, alia negatios nis, necillum oppositu protulisse, sed propterea etiamnum sequi, quòd si malum bono priuatiue opponatur, malum & non bonum cõuerti necels se esse. Privatio enim, ut Magnus ait Albertus libro primo physice auscul tationis, inquantu priuatio de se uel per se no est, eo quod de se habet non esse, quinimò & ab Aristotele asseueratu est in prima philosophia priua. tiones esse de genere no entium, cu priuatio de se sit alterum extremu con tradictionis,&ideò cum malum fit priuatio boni,& confequio no ens in quantu malum est, malu etiam & non bonum conuertutur, malum enim & nihil, ut probatum est, idem sunt, nihil etiam & non ens idem non ens, item & non bonum idem,quia ens & bonum idem.Quapropter rectifsis mè dixit patruus negationem eatenus esse priuatione, quatenus priuatio formaliter esset negatio, nam etsi differat in hoc quòd una earum, scilicet, contradictio medium no habet, ut ait philosophus in libro primo Analie ticorum posteriorum, alia uno modo habeat, cu fiat simul cum opposito circa idem subiectu, tamen quantu ad propositu attinet, essent idem, cum priuatio de se negatio sit, & non ens, nihilás ponat, quemadmodum pros bat Thomas pluribus in locis, potissimum in tractatu de quatuor oppost tis.Si uerò non ens mala, si mala no bona, ex quibus corrogare potes mas lum & bonum omnino conuerti, & ne credas illustres homines defuisse qui hoc asseruerint. Audi Aristotelem dicentem, bonu dici equaliter enti. Adde igitur per locum à cotradictoris malum non enti. Audi celebras tissimu theologum Anselmu Cantuarioru archiepiscopum libro de casu diaboli proferentem hec uerba: Malum non est aliud quam non bonum, ex quibus colligitur constantissime malum & non bonum se mutuo con Nullæ decimo septimo in loco inter te & ipsum cotrouersie fuiffent si diligentius libellum ipsum de ente & uno animaduertisses, & qugs cunce in eo perscripta sunt cu de gradibusillis, dece ipsa caligine, ad quam contemplantibus perueniri datur, mentio sit, ad memoria repocasses. Vidisses in illis trib.primis gradibus posse de Deo aliquid enuciari, in quara to minime, ibica fenestră intelligentiæ libroru Dionysii apertă, qua coma modissime poteras de hoc comoueri, nam nec negatille, nec negare pos fet hãc loquutionem esse ueram Deus est Deus, eo modo quo nos possus mus Deu & concipere & enunciare, uidelicet in illis primis tribus gradis bus constituti. Sed tantum negat illum prædicatum Dei natura uerè pose fe explicare, in illo duntaxat quarto gradu caliginis, quod omnes etiam, ut mittam theologos, philosophi rectè sentientes astruerent, cu uerò hoc nomen Deus quod predicati officium gerit in hac propolitione Deus est Deus, non modò diuinam essentiam & naturam non explicet, & declaret, sed & ab ipsa in infinitum superetur, illud de Deo affirmari possenes

gauit, quartum illum gradu caliginis attendens. Age ergo uerbaipla examinemus quæ hominis mentem teltabuntur, postea nonulla adducemus ut planius uideatur an Deus & quomodo possit à nobis enunciari: Dein de ostendemus tuas argumentationes cotra eius uerba, etiam utiacent ap prehensa nihil concludere. Dixerat ille dici diuerse posse Deus est, Deum item, ex sententia Dionysi, omni appellatione esse maiorem, etiam appellatione hac Dei, quemadmodum in lib. de Mystica theologia habebatur. Dixeratalio in loco cum per hanc dictionem Deus id tantum concipis, quod fignificatur per nomen dictionem hanc no habere prædicati ratio. nem, sed subiecti, quando id esset de quo quæritur, quidnam de co enuns ciari posset aut deberet, non autem illud quod de alio enunciaretur, quare id nec Simonidi fuisse ignotum, aut consulenti eum Tyranno. Cum item quæreres si Deus dici Deus non posset an esset aliud à Deo, quærere à te quid cociperes per hanc dictionem Deus, quam de Deo enunciares, si nis hil conciperes nihil errares, quia nihil diceres, si aliquid conciperes, dicere Deum aliud esse ab eo quod tu conciperes,& conceptum per hãc dictios nem Deus explicares, quoniam supra omne illud esset quod à nobis coci pi posset. Hæcille. Credebam ego patere tibi ex uerbis is uerissimam dus bitationum tuarum super hac resolutionem. Tu uerò contendis à Diony fio no negari Deum esse Deum. Lege oro Dionysium cap.ult.lib.de Mys stica theologia, & epistolam primam ad Caium, & tibi palam fiat omni ap pellatione Deum esse maiorem. Lege item eundem secundo capite Cœles stis Hierarchiæ, & intelliges, diuinum hominem, nos edocere, diuinæ ue ritatis similitudinem subiectam, omnem, uitamo transcendere, nulla hanc exprimere, lucem, omnem & fermonem, omnem mentem, at que rationem, ablo ulla comparatione illius similitudine inferiorem. Ex quibus mena tem patrui putarim te posse perpendere, ut scilicet, eo modo dici uere non possit Deus est Deus, ut per hoc nomen Deus uicem prædicati gerens. Il lud quod per subiectum conamur concipere declaretur, non quin aliquo modo posset dici Deus est Deus, quemadmodu dicitur Deus est bonus, Deus est sapiens: Et aliæ coceduntur prædicationes, quibus sacri codices pleni sunt, in quibus quoquomodo de Deo aliquid enunciatur, sed illius natura non explicatur, cum ab illis conceptibus distet in infinitum, quemadmodu satis aperte, quinto capite libri de ente & uno, patruus ille meus edocuit, qui super is Dionysi uerbis que à Thoma adducuntur ueluti ar bitrabaris loquutus non est, sed super ijs quæ paulò ante sunt allata: Por 🗸 rò Damascenus in primo libro sententiarum suæ theologiæ scribit, esse quædam affirmative de Deo dicta, virtutem superexcellentis negationis habentia,uerbi caufa, si tenebras in Deo dicamus, non-tenebras intelligiá mus sed lucem non esse. Verum super lucem lucem & esse dicimus cum tes nebræabsint, quam sententiam doctissimus & deuotissimus Parisorum

Cancellarius pertractans inquit sic: Igitur quicquid de Deo affirmatiuè dicimus includit negationem aliqua. Et paulò post: Propterea dicit Dios nysium Deum negare esse ens sed super ens esse affirmare. Deum esse sa: pientem ait Aegidius primo Sententiaru libro, sed non eo modo sapiens tem quo nos intelligimus. Vnde dicit hanc esse causam cur Auerrois 12. Metaphysica has qua Deo attribuímus prædicationes propositionis bus mathematicis similes esse pronunciet, quorum more, ea quæ intelligi mus sunt in rebus, sed non eo modo quo intelligimus cum lineam que est in materia, no ea ratione quæ est in materia intelligamus. Sed quid te mul tis moror cum uel paucis ueritatis huiusce quam asserimus te certiorum reddere possum, ut scilicet, cognoscas quicquid de Deo prædicamus longe aliud quàm concipimus & enunciamus significare. Aitipsemet lesus Christus, Dei uirtus & Dei sapientia & ueritas, teste Ioannis Euangelio, Deus spiritus est. Ait Dionysius, libro de Mystica theologia, de Deo uers ba faciens, ineffabilem deitatem contemplans, multace illi prædicata que nos attribuimus remouens, neque spiritus est quantum scire ipsi possus mus. Vide igitur, nolle Dionysium spiritum eo modo quo nos spiritum scire possumus de Deo enunciari, per quæ ultima uerba legentes edoces re uerum fore Deum spiritum esse, ut Christi Euangelio consentiret, & ta men non eo modo spiritum esse quo nos spiritum intelligimus, ne Dei naturam à nobis per aliquod nomen exprimi uerè posse crederemus. Quanta uerò sit Dionysii authoritas, quantum ipsius sacratissima dos gmata,ab omnibus theologis , qui Parisiorum gymnasia coluerunt , sint elata laudibus, & celebrata, licet putauerim te non latuisse, cum tamen pas truus in responsionibus obiectationum tuarum innuerit te inter dispus tandum Dionylij dicta non magnopere libenter admilisse, scias uelim siz dissimum illum Pauli Apostoli in Christi side discipulum extitisse, cuius ope Deus eum uoluit relictis gentilium erroribus ueritatem & agnosces re & sequi, & martyrij corona pro Christi side donari. Gregorium de eius doctrina Martinum & Pontificem in synodo Romæ contra hæreticos ces lebrata magna dixisse. Damascenum alios & complures summis eum laudibus extulisse, ab hæreticis eius libros occultatos longo tempore fides lium mentes latuisse, uerbum & fuisse Constantini philosophi, qui omnes eius libros memoriæ commendauerat, quòd si à pluribus patribus qui cum hæreticis & facrofanctæ catholicæ ecclesiæ hostibus magna bella pugnarunt, Dionysius habitus fuisset quam totius eos et facillime (quod & tardè & magnis exanclatis laboribus postea ab eisdem factum est) de hostibus fuisse triumphum consequutos. Cum uerò probare intendis Deum dici posse Deum ob nominis rationem quæ de nomine prædicas tur, Dico te frustra (mi Antoni) laborare, nã no enuncias aliquid de Deo, sed de hoc nomine Deus, quod ut clarius intelligat, latius explicabo. Nã

quæ.

quæra ego à te quid per aqua pro ratione nominis designasti cocipias, si mihil cocipis, nihil erras (ut uerbis utar patrui.) Si aliquid cocipis, quæro iteru, si concipis tanquam id de quo aliquid possit enunciari, si hoc modo fumis, etiam non erras, quia iteru illud, a. uicem fubiecti non predicati ob tinebit. Si conciperes illud quod de eo énunciatur longè aberrares, tu in infinitum ipfe Deus maius sit omni eo quòd potes cocipere, quem etiams num Platonicus Apuleius in libro de platonis dogmate indictum appels Jat & innominabilem, ipsius & Platonis hac de re uerba sunt, ab ipso Apu leio Latina facta Deum quidem inuenisse haud facile est, intellexisse ima possibile, omnes itaque de Deo affirmationes improprias esse dicamus, quando quodcunque non folum dicere, sed & concipere uellemus, ille in infinitum excedat. Quin etiam non modò in hoc ignorationis & mileriæ terreno carcere retenti, sed nec in ipsa Dei fruitione qua persecte beamur in cœlis constituti,compræhendere Deum, sed apprehendere tantum, ur nostrorum theologorum uerbis utar, facultas nobis condonabitur. Pres terea pugnare inuicem has oppositiones credis, scilicet, Deus est supraid quod concipi potest, & aliquid de Deo affirmari non potest, & ais, sit nos minis diffinitio supra id quod concipi, & argumentum militabit. Sed soluitur, cum enim dicitur affirmationes de Deo adduci proprias non pole le, intelligi datur prædicatum non reperiri, quod Dei naturam integrères presentet. Hec uerò oratio, scilicet supra id quod cocipi potest, nihil aliud significat quam Deum concipi no posse, & quid sit Deus non posse sciri. Dicuntigit hec uerbanon folum quid sit Deus, sed no posse sciri quid sit. Vim igitur negandi potius quam affirmandi obtinent. Sed licet ibidem ut affirment ob id tamen argumentum tuum nõ militabit, alioquin de alis quare nobis ignota quam quis scire cuperet ac de eius essentianos puns ctaret: Respondere siscitanti possumus, est id quod nescimus, quod no no uimus, quod adhuc mente non concepimus, nec concipere quimus, non uideretur satisfactum petioni illius; ut posset hoc dogmate percepto de re illa affirmatiue aliquid enunciare sed negatiue, nisi forte quis inuenire tur qui posset alijs intimare quid esset illa res, quæ ut penitus hominibus ignota suprace captum cogitationum omnium foret, ita nec à seipso aut cognosci aut concipi posset. Et Simonides igitur, & consulens eum Tys rannus, nouerant Dei nomen maximum quid repræsentare, & tamen us nus eorum quid esset Deus scire cupiebat, alter se scire negauit. Prætes rea uteris tali connexione. Deus est supra omne id quod cocipi potest, era go Deus concipi non potest, alioquin ipsum supra seipsum foret, non igitur amari potest, nec coli. Respondeo Deum à seipso tantu, sicuti est, cons cipi integrè posse & à nullo alio intellectu, nec propterea sequi, non poss se aut amari, aut coli, concipimus enim tantam esse deitatem omnipos tentia præditam, in infinitum creaturas omnifaria uirtute superantem,

ut eam

Cc

ut eam niss ex affectibus non possimus concipere, & hac admiratione ex citati concalefaction in eius amorem exardescimus, concipimus effectus, & eum esse summum bonum, & admiramur & colimus & amamus, nam cognitis his perfecte quæ fecit Deus ut Themistif uerbis utar, in admirationem commendationemos sui, omnium animos atos ora convertit. Les gimus item nos ea quæ reuelata deitus sunt, & gratia eius prediti fide con cipimus, id quod concipi ad plenum natura non possumus, super omnia duntaxat illum nos amare oportere, ut tandé fracto huius carnis enigmas te possimus eum sicuti est summo cum utrius hominis gaudio, quæ nos stra est felicitas contemplari. Rursus ad hoc ut aliquid diligamus, non o pus est à nobis illud perfecte, aut uideri, aut cognosci, aut concipi, sed satis est si eum esse uel esse tale, licet confusé & subobscuré sciamus, & hoc uel ex fide, uel ex effectibus, itaq uel modica cognitione præuia qualifcunq ea sit nobis est satis ad talem rem amandam, possumus enim quamlibet rem diligere,nisi penitus eius cognitione careamus , ex his enim quæ nos uit animus, discit ignota amare, ut ait Gregorius. Thomas quo in prima secundæ probat aliquid posse perfecte amare, & si perfecte non cognosca tur, & exemplum de Deo inter alia proponit. Postremo ais tantam esse auri potentiam, putasse patruum ut uellemus, nollemus, uel re uel animo, ex necessitate Deum secum traheret. Sed non tantam esse auri potentiam mi Antoni, sed impotentiam, opinatum non modò, sed certiorem factum eum crediderim, ut nec ipsum aut esse aut intelligi posset aurum semoto Deo.Et quanquam te ad Ioannem de Bacchone relegare possem,cuius in dissolutione quintæ obiectionis mentionem habuimus, tam & si quans do tu patruí argumenta recensens quibus adstruerat Deum non esse & aurum esse, pugnare inuicem, nihil respondere uelle dixisti, ne caligare uis deris in reluce clariori, monstrare consilium est ( etiam fortasse te iudice) fuisse operæprecium, ut ea dissoluenda susciperes si ualuisses, sin minimè applicare saltem manus operi uel fateri ingenuè eius assertiones ueras fu= isse. Argumenta patrui hæc funt quæ mox declarabo: Fieri non potest u**t** aliquid sit si non sit ipsum esse, Deus autem est ipsum esse, fieri igitur non potest ut aurum si sit Deus non sit. Præterea si Deus non est, igitur infinitum est, si infinitum est nihil est, quoniam si infinitum est, finitum non est, quoniam infinitum seiplum perimit, quemadmodum & alia que cons tradictionem claudunt. Si nihil est aurum, non est. fieri non potest ut as liquid sit si non sit ipsum esse Deus autem &c. Cum ipsum esse quod Deus est (ut nemo diffitetur) non sit, cuius participatu non modò os mnia sunt quæ sunt, sed & ab eo dependent & momentis omnibus conferuantur:non modo ut omnes theologi præsertim Thomas copiosisis mè docent, sed etiam ut à Platone in Timæo asseueratum est, impossis bile est aurum esse, quod ipsius esse gratia ipsius & participatione existit.

Præterea li Deus non est, igitur infinitum est, entia omnia preter Deum fi nita sunt, certis & terminis contenta, hanc & quam habent limitatam in na turam Dei opere & gratia habere possidereco haud dubium est, quamob rem Platonem aiunt eius fectatores Deum in Philebo terminum uocasse quia formis quasi mensuris passim distributis omnia terminaret, Sed & ait Sapientiæ liber, omnia in pondere, numero & mensura ab eo constitu ta. Si igitur Deus non sit, cuius causa omnia entia sunt finita, nihil erit finitu, igitur infinitum. Si infinitum est, nihil est, quoniam si infinitum est, sia nitum non est, quonia infinitum seipsum perimit, quemadmodum & alía quæ contradictione claudunt. Cum probatum sit unu aliquod esse à quo cuncta esse accipiunt, & esse finitum eo se moto nihil est nihilo finitum. Si enim infinitum est, hoc est, non terminatum finitum & ab illo primo, cuius ope & funt & finiuntur cuncta terminanturo, sequitur infinitum no esse. ·Idcirco infinitum leiplum perimit, cu nihil aliud lit dictu infinitum effe, eo scilicet modo quo acceptum est, quam nihil esse, nam si nec finitum sit, nec Deus, extra controuersia est nihil omnino esse. Hec sunt Antoni quæ pro patrui aperienda sententia protuli, que forte & alia continet dogmata, no enim omniù est assegui que ille conceperat. Sed quòd & alios etia sub uer borum cortice latuisse seistimem, illius me hæc uerba mouent qui bus responsione terminauit. Hæc scilicet satis credo esse tibi homini quan tumuis ingeniolo, sed inaccessa deseramus, & teneamus quæ interprætis officio fungendo scripsimus, quæ cum fatisfaciant, meam quoq claudent relponfionem, adductis prius quibufdam quæ patrui fententiam robo• rant, & meam in eius uerba quam ante protulimus interpretationem con firmant pariter atque elucidant. Nam deficiente primo, necesse est omnia illa quæ ab eo prodeunt interire, ut ex Aristotelis octauo Physicæ ausculs tationis libro colligitur. Deus autem, teste eo de philosopho, est primum ueru à quo sunt omnia alia uera, ergo sublato Deo omnia uera perire nes cessarium est. Sed si uera tendunt in nihilum, entia pariter ab interitu non uindicantur, cum æquali ambitu commeent. Item ammoto illo qui rebus & esse communicat & uiuerc, quis perituras easmetres omnino non uideat. Deum autem id rebus ipsis condonare sententia est Aristotelis 1. ·libro de Cœlo, qui addit etiam quibusdam clarius, quibusdam obscurius esse illud communicari. Præterea quicquid regitur ab arte primæ causæ pereunte illa procumbit. Totam uero hanc machinam à prima gubernariregiás causa, testatur Auerrois in 2. primæ Philosophiæ libro, sub qua et aurum contineri copræhendiós nemo potelt ambigere. Plura alia possem in mediù afterre ex facris codicibus, ut multa de ipfo Buangelio, multa ex Apostoli Pauli sacratissimis dogmatis, plurima ex alijs, ut ex Gregorio, qui cucta dixit in nihilu decidere, nisi ab omnipotenti Deo conservarent. Ab Augustino super Genesim et ex S. Tho, & à Ioan. Scoto in tractatu de primo principio, quæ tamen consulto, prætereo, quando probasse id nas turalibus rationibus quas exposcere omnino uidebaris philosophoru o gentilium documentis sat sit, quod ut probari posse ab eo nequaqua cresdisti. His igitur omnibus quæ præfati sumus, putauerim bonis ingenis extra controuersiam futurum, omnes patrui opiniones satis suisse desensas, etiam fortasse te iudice, Hæc tamen scripsimus non ut tecum consliges remus, scripsimus etiam inuitè, quod & Ioannes Mainardus noster, & Christophorus Saxolus Mirandulanus ciuis noster & medicus atop tuus olim auditor testari possent. Scripsimus quoo citra odium, cuius tibi ars gumentum maximum esse potest, cu si quid honori tuo uel aliqua ex parte detrahens chartis traditum iudicaueris, tuo illud arbitratu priusqua ad aliorum manus responsio perueniat dispuncturus dempturus que sim, & quidem perlubenter, cum te ut hominem diligam, ut philosophum obser uem, ut Christianu colam, quod si mei erga te animi periculum facere collibuerit, uerbis sacta preponderasse percipies.

ILL V STRI PRINCIPI AC DOMINO SVO SING Valari Comiti Ioanni. Francisco Antonius Fauentinus, S.

Egi missa ad me in patrui tui scripta defensiones, ut quib.magnam rerum doctrinam & admirabilem ingenij lolertiam plane depræs hendi, sum à inuentionibus tuis mirifice oblectatus, no solum pro pterea quideo bonas artes tutores optimos ac patronos aliquando has bituras, quibus à tenebris, à barbarie uindicentur, uerum etiam eò magis quod de te si philosophari pergas, nescio quid magnum ac grande mihi sacilè polliceor, uidebit posteritas me nihil mentitum si uixeris, Deus mo do uitam longiorem præstet. Quod ad me attinet, equidem no improba bo, quæ in patrui defensionem subtiliter quidem & accutè scripsisti, nece enim si patruus uixisset disputationem iam coeptam magis ultra protras xissem, quemadmodum in postrema oppositione mea sum illi plane testa tus, qui per internuncium respondit se quoque nihil amplius scripturum, causæigitur iudices sunto qui legerint. Quod si ea quæprobèmeditatus es impressorib.danda censuísti, faluo ac integro amici honore id fiat, quemadmodum promisiti. Sunt quidem nonnulla in libello uerba, quæ aliquid habent aculei nec omnino parum, à quibus facile potes temperas re si uelis, sensu rerum nihil immutato. Quod si feceris ut spero non erit ingratum.Caulam meam uideor mihi latis abunde& tutatus & in dies fas cilè tutari potuisse. Sed disputationi modus iam esto. Cæterum Comes il

lustris putes uelim me tuum esse ac semper fore, quo uti possis arbitratu tuo. Bene uale ex Ferraria die 16. decembris. 1495.

IOAN-

### Ad Ant. Fauent. philosophum.

to annes franciscus picus mirandula and tonio Fauentino Philosopho infigni, S. P.

Atisfactum est abundè tuis uotis. Satisfactum pollicitationibus era ga te meis, quum uerba cuncta, quæ uel aliquid aculei gestare uides bantur de dictatis nostris ademerim. Parcendum est impetui animi, sicubi fortè acrius actum est quàm oportuit. Condonandum est aliquid iultæ defensioni,& eò magis condonandum quando commune ferè uitis um eorum sit qui commentationibus suis uel accusant aliquem, uel seipe fos aut amicos excusant, illos ad quos scribunt. Insectari maledictis, cas lumnijs petere, probris lacescere, atop id genus cætera perpetrare, ab offie cio boni hominis aliena, à quibus nos (testem te cito & iudicem constie tuo) omnino abstinuimus, decemós summum aut circiter uerba nonnihil aculeata tuo nutu(falutis tamen fententijs) amouimus, neঞ aliud confilis um elucubrandæ commentatiunculæ credas uelim, quàm ut fine tui offen fa Picum patruum defenderemus, quinimo maluissem sæpius nihil inter uos disceptatum fuisse, ut preclusus mihi scribendi hac de re fuisset aditus, omnisco occasio sublata. Non enim potest uel quam difficilime potest lia terarum negocium agi în altercatione politum, omni interscribendum præstito honore illis ad quos uerba fiunt alioquin debito. Adde quod uix sine quodam animi tumore, qui magnopere uitandus est, id muneris obitur. Quod uerò de causætuætutela dicis, hocipsum de nostra dicis mus. Sed hactenus de controuersia. Sunto (ut rectè scripsisti) qui legerint iudices, modo hi docti fint, & neutræ parti affecti, aut fi amore cuiufpiam nostrum teneantur ardentius, adminus oculis eorum præstigium amor non faciat. Ceterum multum mihi tribuis uel parum merenti, magnaco de me tibi promittis si modo pergam philosophari. Sed uereor mi Antoni ne ab hoc philosophiæ studio de quo metionem facis omnino temperem aut sorté desistam. Dicam tibi de hac re quod sentio. Afterri, scilicet, nobis hoc negocium nimis affectantibus multum nocumeti, parum emolimens ti. Non hocideò dico ut damnem, ut uituperem ueritates plurimas, aut sal tem similitudines ueri, quarum notitiam philosophando coparamus nos bis. Sed communem ulum, aut (ut lignificantius dixerim) abulum culpo, quem nisi uitare magnopere nixi fuerimus assidue & summa cum dili. gentia cogitatus nostros examinauerimus, Christiani animi uenenu cor irrepit ambitio, quæ poftmodum mortiferam pariat fuperbiam, unde ple ruce fit ut huius sapientiæ in qua quotidie uersamur amatores, sapientiam illam quæ genita elt, sed æterna, à quo omnis hæc fluxa & temporaria des riuata est.omnino posthabeant tumidi & elati caduca gloria. Sed uideas mus oro unde animo efferamur, unde nosipsos æstimamus nimis. Nam quantula nostra cognitio: cum minimam naturalium rerum scientiam tes neamus, & illa ipsa, quæ ignoramus, quo multa, tum maxima, uel tacitè clament

## 314 Ioan Franc. Mirandulæ epistola

clament in uanum, scilicet, & falso nosipsos doctos aut profiteri aut existis mare. Posset proculdubio uel rudis homo, & parum peritus uel omnino nescius literarum agricola,percontari plurima, etiam sub aspectū, sub ocu los polita, de quibus philolophus alioquin maximus reddere certam rae tionem nequiret. In percipiendis uerò substantifs ipsis à materia sensibili prorfus abiunctis, quoules cognitione pcedimus, quas lippientibus dun taxat & nocturnis mentis oculis cernimus: Sed quid de diuinis sumus die cturi ad quænon tantum cognoscenda, sed etiam uestiganda anhelantes & anxij cæcutientes & caligantes obtutus densissimis penè nubibus oba tectos dirigimus. Porrò hanc nostram rerum notitiam, nonne aut à libris, aut à præceptore percepimus : gloriari ergo quid opus est didicisse nos aliena, meditata hausisse quasi ab narrante historiam. Sed historiam natus ræ, uerum per diuería studia in amarulentis altercationibus positam uaris as & per opiniones agitatam, at & ob id incertam. Quod ex ipso nomine opinionis proditur apertissime. Si quid uerò à nobisipsis paululum notis tiæ nancifcimur, quid quæfo aliud eft quàm incertum quoddam, fubuolu tum mille inuolucris, mille perplexum fallacijs ; hoc negocium ueluti his qui hæc studia uehementius quam opportunumest magnifaciunt succen fus infectarer, nili hanc materiam speciatim longa questione tractauissem, peculiarió libello dedicassem. His ideo de causis me conuertere statui ad eos euoluendos libros quorum propositiones profata sunt, & dignitates quorum conclusiones & inerrabili syllogismo colliguntur, & mentem defcccatam(li tamen id curauerimus)reddunt. Sed elto iam finis conflie ctus literarij & iamiam epistolæ. Sed uide quam dispar effectus fuerit & nostræ&aliorum controuersiæ, finita disceptatione, uel uoce, uel scriptis agitata, sæpenumero inter eos animos qui discordes fuere, exercentur os dia, simultates, machinantur fraudulenta bella, detractiones honoris & fa mæhincinde scaturiunt. Tu uero & Picus noster eratis ante disputatios nem compatres, hoc est spiritali astricti nodo. Nihilominus ob hoc pristis na non est animorum concordia dissoluta. Ego autem nectibi dum pas truus uiueret, nec tu mihi nisi nomine notus eras, fecit hæc defensio ut ins ter nos ichum sit quoddam fædus amicitiæ, quod ut stabile sit dum uichus ri sumus curato, utip recte pieir uiuendo post hanc mortem quam expes ctamus perseueret eternum da operam, qua ratione potes, idipsum quoqu enitar factitare. Interim quo te amore prosequar experiri non pigeat. Cue mulatius forte sum præstiturus quod postulaueris, quam in calce desens

fionis spoponderim. Nihil enim tam arduum quod tui (grauissimi profecto philosophi) propensius demerendi causa facturus non sim. Ex arce Mis ran. 4.1an. 1496.

I CAR.

## de hominis dignitate.

Orationem & Epistolas Ioannis Pici patrui, &c.
Argumentum.

Ccipe Lector & has Ioannis Pici Mirandulæ lucubrationes les uioris curæ opera, quas fortè nec iple uiuens inuulgasset, nec nos nisi celebratorum hominum crebris adhortamentis excitati. Les ges primum orationem elegantissimam iuuenili quidem alacritate dictas tam, sed à doctioribus præ doctrinæ & eloquentiæ fastigio sæpius admis ratam. Nec te moueat si plurima in eius calce conuisuntur quæ & in apos logiæ funt inferta proœmio, quando illud foras publicauerit, hanc domi semper tenuerit, nec nisi amicis communem fecerit. Videbis plæracs antiquorum dogmata abstrusa prius in ænigmatis & fabularum inuolucris ingeniosissime reserata, conatum e illum & robore & delineamentis oras torijs oftendere quàm prifcorum fapientu poética theòlogia noftræ theo logiæmysterijs ancillaretur, atœutriusœ nodis quibusdam enodatis ad li terarias palestras homines inuitare. In his enim per id tempus frequentils simus fuit quas postea quasi graviorum studiorum præludia ludicras & pugnas derelinquens, ad ea quæ iam emilimus, que of fumus in posterum emilluri emolienda conuertit animum. Leges & nonnullas epistolas (0= mnes enim collegisse laboriosissimum) alias familiares, tum per ætatem teneram, tum puectiorem scriptitatas, alias postquam totum pectus Deo dicauit sanctissimis refertas monitis exaratas, illas & doctrinam & elos quentiam olere copiosissimè deprehendes, has & utrungs affatim sapere & Christi amorem præter hæc uberrimè spirare percipies.

# DEHOMINIS DIgnitate, Ioannis Pici Mirandulæ Concordiæ Comitis Oratio.

gatum Abdalam Sarracenum, quod in hac quasi Mundas na scæna, admirandum maximè spectaretur: Nihil spectari homine admirabilius respondisse. Cui sententiæ illud Mer curij adstipulatur: Magnum ô Asclepi miraculum est hos

mo. Horum dictorum rationem cogitanti mihi non satis illa saciebant, quæ multa de humanæ naturæ præstantia afferuntur à multis, esse homie nem creaturarum internuntium, superis samiliarem, regem inferiorum sen suum perspicacia rationis indagine; intelligentiæ lumine, naturæ intere Dd prætem,

#### Joan. Picus Mirandula

prætem, stabilis æui & fluxi temporis interstitium, & (quod Perse dicunt) mundi copulam, imo hymenæum, ab angelis teste Dauide paulo deminu tum.Magna hæc quidem, sed non principalia, id est, quæ summæ admis rationis priuilegium libi iure uendicent. Cur enim non iplos angelos & beatissimos cœli choros magis admiremur! Tandem intellexisse mihi fum uilus, cur felicilsimum, proinde & dignum omni admiratione animal sit homo, & quæsit demum illa conditio, quam in universi serie sortitus sit, non brutis modo, sed astris, sed ultra mundanis mentibus inuidiosam. Res supra fidem & mira. Quidni : Nam & propterea magnum miracus lum & admirandum profecto animal iure homo & dicitur & existimatur. Sed quænam ea sit audite Patres, & benignis auribus pro uestra humanis tate hanc mihi operam condonate. lam summus Pater architectus Deus, hanc quam uidemus mundanam domum diuinitatis, templum augustis• simum, arcanælegibus sapientiæ sabresecerat. Supercælestem regionem mentibus decorarat, æthereos globos æternis animis uegetarat, excres mentarias ac fœculentas inferioris mundi partes omnigena animalium turba complerat. Sed opere columnato, desiderabat artifex esse aliquem qui tanti operis rationem perpenderet, pulchritudinem amaret, magnitus dinem admiraretur. Idcirco iam rebus omnibus (ut Moses Timæus& tes stantur)absolutis, de producendo homine postremò cogitauit. Verum nec erat in architypis unde nouam sobolem effingeret, nec in thesauris, quod nouo filio hæreditarium largiretur, necin fubfellijs totius orbi, ubi uniuersi contemplator iste sederet.lam plena omnia, omnia summis,mes dis, infimis & ordinibus fuerant distributa. Sed non erat paternæ potesta tis in extrema fœtura, quasi effœtam defecisse. Non erat sapientiæ, consilij inopia in re necessaria fluctuasse. Non erat benefici amoris, ut qui in alijs esset diuinam liberalitatem laudaturus, in se illam damnare cogeretur. Sta tuit tandem optimus opifex, ut cui dari nihil proprium poterat commune esset quicquid privatum singulis fuerat. Igitur hominem accepit indiscres tæ opus imaginis, atque in mundi positum meditullio, sic est alloquutus: Nec certam sedem, nec propriam faciem, nec munus ullum peculiare tibi dedimus ô Adam, ut quam fedem, quam faciem, quæ munera tute optaue ris, ca pro uoto, pro tua fententia, habeas & possideas. Definita cæteris na tura intra præscriptas à nobis leges coërcetur: Tu nullis angustijs coërcis tus, pro tuo arbitrio, in cuius manu te posui, tibi illam præfinies. Medium te mundi posui, ut circumspiceres inde commodius quicquid est in muns do. Nec te cœlestem, neœ terrenum, neœ mortalem, neœ immortalem feci mus ut tuipfius quali arbitrarius honorarius & plastes & fictor, in quam milueris tute formam effingas. Poteris in inferiora quæ sunt bruta deges i marare. Poteris in superiora quæ sunt diuina ex tui animi sententia regene rari. O summam Dei patris liberalitatem, summam & admirandam hos minis

minis felicitatem. Cui datum id habere quod optat, id esse quod uelit. Bru ta simul atop nascuntur id secum afferunt (ut ait Lucilius) è bulga matris, quod possessura sunt Supremi spiritus autab initio, aut paulò mox id fue runt, quod funt futuri in perpetuas æternitates. Nascenti homini omnifa 🛎 ria semina,& omnigenæ uitæ germina indidit pater. Quæ quisæ excolues rit, illa adolescent, & fructus suos ferent in illo. Si uegetalia, planta fiet. Si sensualia, obbrutescet. Si rationalia, cœleste euadet animal. Si intellectuas lia, angelus erit & Dei filius. Et si nulla creaturarum sorte contentus, in us nitatis centrum suæ se receperit, unus cum Deo spiritus factus, in solitaria patris caligine qui est super omnia constitutus, omnibus antestabit. Quis hunc nostrum chamæleonta non admiretur: aut omnino quis alsud quice quam admiretur magis? Quem non immerito Asclepius Atheniensis uer sipellis huius & seipsam transformantis naturæ argumēto per Protheum in mysterijs significari dixit. Hincillæ apud Hebræos & Pithagoricos me tamorphoses celebratæ. Nam & Hebræorum theologia secretior, nunc Enoch fanctum, in angelum divinitatis quem uocant מלאך חשבנה nunc in alía alios nomina reformant. Et Pithagoricí fcelestos homines in bruta deformant. Et si Empedocli creditur etiam in plantas. Quas imitatus Mae humet illud frequens habebat in ore! Qui à divina lege recesserit brutum euadere, & merito quidem. Neg enim plantam cortex, sed stupida et nihil fentiens natura, neœ iumenta corium, fed bruta anima & fenfualis, nec cœ lum orbiculatum corpus, led recta ratio, nec lequeltratio corporis, led spi ritalis intelligētia angelum facit. Si quem enim uideris deditum üentri, hu mi lerpentem hominem, frutex elt, no homo quem ùides, li quem in phan taliæ, quali calyplus, uanis præltigijs cæcutientem, & lublcalpenti delinis tum illecebra sensibus mancipatum, brutum est no homo quem uides. Si recta philosophum ratione omnia discernente, hunc uenereris, cœleste est animal, non terrenum. Si purum cotemplatorem corporis nescium, in pes netralia mentis relegatum, hicnon terrenum, no cœleste animal, hic augu stius est nomen humana carne circumuestitu. Ecquis hominem no admiret: Qui no immerito in facris literis Mosaicis & Christianis, nunc omnis carnis, nunc omnis creature appellatione delignat, quado leiplum iple in omnis carnis faciem, in omnis creaturæ ingeniu effingit, fabricat, & trans format.Idcirco scribit Euantes Persa ubi Chaldaica theologiam enarrat. Non este homini suam ullam & natiuam imaginé, extrarias multas & aduentitias, hincillud Chaldæorū! אורש הרא שרני ובמה טבעות בעלתי. Ho mo uariæ ac multiformis & defultoriæ naturæ animal. Sed quorfum hec:  ${f V}$ tintelligamus põltquam hac nati lumus conditione, ut id $\,$  limus quòd $\,$ esse uolumus. Curare hoc potissimu debere nos, ut illud quide in nos no dicatur.cum in honore essemus, non cognouisse similes factos brutis et iu mentis insipientibus. Sed illud potius Asaph Prophetæ. Dij estis & filij

#### Ioan.Picus Mirandula

excelsi omnes, ne abutentes indulgentissima patris liberalitate, qua dedit ille liberam optionem, è falutari noxia faciamus nobis. Inuadat animum facra quædam ambitio, ut mediocribus non contenti anhelemus ad fum= ma, ado illa (quando possumus si uolumus) consequenda totis uirib. eni tamur. Dedignemur terrestria, cœlestia contemnamus, & quicquid mun= di est denice posthabentes, ultra mundanam curiam eminentissimæ diuis nitati proximam aduolemus.lbi ut facra tradut mysteria, Saraphin, Ches rubin & Throni primas poisident, horum nos iam cedere neicij & fecuns darum impatientes & dignitate & gloriam æmulemur. Erimus illis cum uoluerimus nihilo inferiores. Sed qua ratione aut quid tandem agentes? Videamus quidilli agant, quam uitam uiuant. Eam si & nos uixerimus (possumus enim)illorum sortem iam equauerimus. Ardet Saraph charis tatis igne.Fulget Cherubin intelligentię splendore.Stat Thronus iudicij firmitate.lgitur si actuosæ addicti uitæ inferiorum curam recto examine susceperimus, thronorum stata soliditate sirmabimur. Si ab actionibus se riati, in opificio opificem, in opifice opificium meditantes, in contemplan di ocio negociabimur, luce cherubica undique corufcabimus. Si charita= te ipfum opificem folum ardebimus, illius igne qui edax est in faraphicam effigiem repente flammabimur. Super throno, id est, iusto iudice sedet Deus, iudex seculorum. Super cherub. id est, contemplatore uolat, atque eum quasi incubado fouer. Spiritus enim Domini fertur super aquas, has inquam, quæ super cœlos sunt, quæ apud lob Dominum laudant antelu canis hymnis. Qui faraph, id est, amator est, in Deo est, & Deus in eo, imò & Deus & iple unum lunt.Magna Thronorum poteltas, quam iudican= do, summa Saraphinorum sublimitas, quam amando allequimur. Sed quonam pacto uel iudicare quilquam uel amare potelt incognita! Amas uit Moses Deum quem uidit, & administrauit iudex in populo, que uidit prius contemplator in monte. Ergo medius Cherub sua luce & Saraphis co igni nos preparat, & ad Thronorum iudicium pariter illuminat. Hic est nodus primarum mentium, ordo Palladicus, philosophie contemplas tiue preses, hic nobis & emulandus primo, & ambiendus atos adeò coms prehendus est, unde & ad amoris rapiamur fastigia, & ad munera actios num benè instructi paratice descedamus. At uerò opereprecium si ad exe emplar uitæ Cherubicæ uita nostra formanda est, quæ illa & qualis sit, quæ actiones, quæ illoru opera præ oculis & innumerato habere. Quod cum nobis, per nos qui caro lumus, & quæ humi lunt lapimus, consequi no liceat, adeamus antiquos patres, qui de his rebus utpote sibi domesti cis & cognatis, locupletissimam nobis & certa fidem facere possunt. Con fulamus Paulum Apostolum uas electionis, quid ipse cum ad tertiu subli matus est colum, agentes Cherubinorum exercitus uiderit. Respondebit utice Dionysio interpræte, pugnari illos, tum illuminari, postremo persis ci.Er. ti. Ergo & nos Cherubicam in terris uitam emulentes, per moralem scien tiam affectuum impetus coërcentes, per dialecta rationis caliginem dis cutientes, quasi ignorantiæ & uitiorum eluentes sordes, animam purges mus, ne aut effectus temere de bacchentur, aut ratio imprudens quandos que deliret. Tum bene compositam ac expiatam animam naturalis phis losophiælumine perfundamus, ut postremo divinarum reru eam cognis tione perficiamus, & ne nobis nostri sufficiant, consulamus la cob patriar cham, cuius imago in sede glorie sculpta corruscat. Admonebit nos pater fapientissimus in inferno dormiens, mundo in superno uigilans. Sed admonebit per figuram (ita eis omnia contingebant) esse scalas ab imo solo ad cœli summa protensas multorum graduu serie distinctas, fastigio Dos minum insidete, contemplatores angelos per eas uicibus alternates ascen dere & descendere. Quod si hoc idem nobis angelicam affectantibus uis tam factitandu est, quæso quis Domini scalas uel sordidato pede, uel mas lè mundis manibus attinget: Impuro ut habent mysteria purum attinges re nefas. Sed qui hi pedes: quæ manus: Profecto pes anime, illa est portio despicatissima, qua ipsa materiæ tanquam terræ solo innititur, altrix ine quam, potestas, & cibaria, fomes libidinis, & uoluptariæ mollitudinis ma giltra. Manus animæ cur iralcentia non dixerimus, quæ appetentiæ pros pugnatrix pro ea decertat, & sub puluere ac sole prædatrix rapit. Quæ ils la sub umbra dormitans, helluetur has manus, hos pedes, id est, totam sen fualem partem in qua fedet corporis ille celebra, que animam obtorto (ut aiunt) detinet collo, ne à scalis tanqua prophani pollutics rejiciamur, mos rali philosophia quasi uiuo flumine abluamus. At necsatis hocerit si per lacob scalam discursantibus angelis comites esse uolumus, nisi & à gras du in gradum ritè promoueri, & à scalarum tramite deorbitare nusquam, &reciprocos obire excurlus bene apti prius instruction fuerimus. Quod cum per artem sermocinalem siue rationariam erimus consequuti, iam Cherubico spiritu animati per scalaru, id est, naturæ gradus philosophan tes à centro ad centrum omnia peruadentes. Nunc unum quasi Osirim in multitudinem ui Titanica discerpentes descendemus, nunc multitudis nem quasi Osiridis membra in unum ui Phœbea colligetes, ascendemus, donec in sinu patris qui super scalas est, tandem quiescentes theologica feli**citate co**nfummabimur. Percõtemur & iuftum lob qui fœdus infit cữ Deo uitæ prius quam iple æderetur in uitam, quid summus Deus in des cemillis centenis millibus qui assistunt ei potissimum desideret, pacem utique respondebit. luxta id quod apud eum legitur, qui facit pacem in excelsis, & quoniam supremi ordinis monita, medius ordo inferioribus interpretatur. Interpretetur nobis lob theologi uerba Empedocles philo sophus: Hic duplicem naturamin nostris animis sitam, quarum altera surhun tollimur ad cœlestia, altera deorsum trudimur ad inferna, per lis Dd

tem & amicitiam, siue bellum & pacem ut sua testantur carmina, nobis significat, in quibus se lite & discordia actum furenti similem, profugum à dis, in altum iactari conquerit.Multiplex profecto Patres in nobis dile cordia, grauia & intestina domi habemus & plus quam ciuilia bella, quæ si noluerimns, si illam affectauerimus pacem, quæin sublime ita nos tole lat, ut inter excelfos domini statuamur, fola in nobis compefeet prorfus et sedabit philosophia.Moralis primum, si noster homo ab hostibus indua cias tantum quæsierit, multiplicis bruti estrenes excursiones, & leonis iur gia, iras animos contundet. Tum si rectius consulentes nobis perpetue pacis securitatem desiderauerimus. Aderit illa & uota nostra liberaliter implebit. Quippe quæ cæla utraque bestia quasi icta porca inuiolabis le inter carnem & spiritum fœdus sanctissimæ pacis sanciet. Sedabit dia. lectica rationis turbas inter orationum pugnantias, & syllogismo cas ptiones anxiè tumultuantis. Sedabit naturalis philosophia opinionis fis tes, & dissidia, quæ inquietam hincinde animam uexant, distrahunt & lacerant.Sed ita fedabit, ut meminisse nos iubeat esse naturam iuxta Hes raclitum ex bello genitam, ob id ab Homero contentionem uocitatam. Idcirco in ea ueram quietem & solidam pacem se nobis præstare non posse esse hoc dominæ suæ, id est, sanctissimæ Theologiæ munus & pris uilegium. Ad illam ipla & uiam monstrabit & comes ducet, quæ pro= cul nos uidens properantes. Venite inclamabit ad me qui laborastis, ues nite & ego reficiam uos, uenite ad me & dabo uobis pacem, quam muns dus & natura uobis dare non possunt. Tam blande uocati, tam benignia ter inuitati, alatis pedibus quali terrestres Mercuri, in beatissimæ am= plexus matris euolantes, optata pace perfruemur, pace fanctissima, individua copula, unanimi amicitia, qua omnes animi in una mente quæ est super omnem mentem non concordent adeo, sed inestabili quodammos do unum penitus euadant. Hæc est illa amicitia quam totius philosophig finem esse Pithagorici dicunt. Hæcilla pax quam facit Deus in excelsis fuis, quam angeli in terram descendentes annunciarunt hominib. bonæ uoluntatis, ut per eam ipsi homines ascendentes in cœlum angeli fierent. Hanc pacem amicis,hanc nostro optemus fæculo,optemus unicuiœ dos mui quam ingredimut, optemus animæ nostræ, ut per eam ipsa Dei dos mus fiat, ut postquam per moralem & dialecticam suas sordes excusserit, multiplici philosophia quasi aulico apparatu se exornarit, portarum fasti gia theologicis sertis coronarit, descendat rex gloriæ: & cum patre uenis ens mansionem faciat apud eam. Quo tanto hospite si se dignam præstis terit quæ est illius immensa clementia, deaurato uestitu quasi toga nuptia li multiplici scientiarum circumdata uarietate speciosum hospitem, non ut hospitem iam, sed ut sponsum excipiet, à quo ne unquam dissoluatur, dissolui cupiet à populo suo & domum patris sui, imò seipsam oblita, in seipsa cupiet mori ut uiuat in sponso, in cuius conspectu preciosa prosecto mors sanctoru eius, mors inquam illa, si dici mors debet, plenitudo ui tæ, cuius meditationem esse studium philosophie dixerut sapientes. Cite. mus & Mosen ipsum, à sacrosanctæ & ineffabilis intelligentiæ fontana plenitudine, unde angeli suo nectare inebriantur paulò deminutum. Aus diemus uenerandum iudicem nobis in deserta huius corporis solitudis ne habitantibus leges sic edicentem: Qui polluti adhuc morali indigent cum plebe habitent extra tabernaculum sub diuo, quasi Thessali sacerdo tes interim se expiantes. Qui mores iam composuerunt, in fanctuarium recepti, nondum quidem sacra attractent, sed prius dialectico famulatu seduli Leuitæ, Philosophiæ sacris ministrent. Tum ad ea & ipsi admissi,nune superioris Dei regiæmulti colorem, id est, sydereum aulicum ore natum, nunc cœleste candelabrum septem luminibus distinctum, nunc pellicea elementa, in philosophiæsacerdotio contemplêtur, ut postremo per Theologicæ sublimitatis merita, in templi adita recepti, nullo imas ginis intercedente uelo, diuinitatis gloria perfruamur. Hæc nobis pros fecto Mofes & imperat, & imperando admonet, excitat, inhortatur, ut per philosophiam ad futuram cœlestem gloriam, dum postumus, iter pas remus nobis. Verumenimuerò nec Mosaica tantum aut Christiana my steria, sed priscorum quoque Theologia harum, de quibus disputaturus accelsi, liberalium artiu & emolumeta nobis & dignitate ostendit. Quid enim aliud sibi uolunt in Græcorū arcanis obseruati initiatorum gradus. Quibus primo per illas, quas diximus, quasi februales artes moralem & dialecticam purificatis, contingebat mysteriorum susceptio. Quæ quid aliud esse potest quam secretioris per philosophiam naturæ interpretas tio! Tum demum ita dispositis illa adueniebat inonsia, id est, rerum dis uinarum per Theologiæ lumen inspectio. Quis talibus sacris initias ri non appetat! Quis humana omnia posthabens, fortunæ contems nens bona, corporis negligens, Deorum conuiua adhuc degens in terris sieri non cupiat, & æternitatis nectare malidus, mortale animal immortalitatis munere donari : quis non Socraticis illis furoribus à Plas tone in Phædro decantatis, sic afflari non uelit, ut alarum pedumque res migio hinc, id est, ex mundo, qui est positus inmaligno properè aufus giens ad cœlestem Hierusalem concitatissimo cursu feratur! Agemur patres, agemur Socraticis furoribus, qui extra mentem itanos ponant, ut mentem nostram & nos ponantin Deo. Agemur ab illis utique, si quidest in nobis, ipsi prius egerimus, nam si & per mortalem affectuum uires ita per debitas competentias ad modulos fuerint intentæ ut immos ta inuicem consonent concinentia, & per dialecticam ratio ad numes rum se progrediendo mouerit, musarum perciti furore cœlestem ars moniam intimis auribus combibemus. Tum Musarum dux Bacchus

in suis mysterijs, id est, uisibilibus naturæ signis, inuisibilia Dei philos sophantibus nobis ostendens, inebriabit nos ab ubertate domus Dei, in qua tota sicuti Moses erimus fideles. Accedens sacratissima Theologia, duplici furore nos animabit, nam in illius eminentissimam sublimati spes culam inde & quæ funt, quæ erunt, quæ & fuerint infectili metientes æuo, & primæuam pulchritudinem suspicientes, illorum Phœbei uates huius alati erimus amatores, & ineffabili demum charitate quasi æstro perciti. quasi Saraphini ardentes extra nos positi, numine pleni iam non ipsi nos, sed illæ erimus ipse qui fecit nos. Sacra Apollinis nomina si quis eorum si gnificantias & latitantia perscrutetur mysteria, satis ostendunt esse Deum illum non minus philolophum quàm uatem. Quod cum Ammonius fas tis sit exequutus non est cur ego nunc aliter pertractem, sed subeant anis mum Patres tria delphica præcepta oppidò his necessaria, qui non ficti sed ueri Apollinis, qui illuminat omnem animam uenientem in huc mune dum, sacrosanctum & augustissimum templum ingressuri sunt, uidebie tis nihil aliud illa nos admonere, quàm ut tripartitam hanc, de qua est pre sens disputatio, philosophiam totis uiribus amplectamur. Illud enim undin ayar, idelt, nequid nimis, uirtutum omnium norma & regulam per mediocritatis rationem, de qua moralis agit recte præscribit. Tum illud 'y r ဖ်ာ္ပါး စားဆာက်မှ, id est, cognosce teipsum, ad totius naturæ nos cognitione, cu ius & interstitium & quasi Cynnus natura est hominis excitat & inhortas tur, qui enim se cognoscitin se omnia cognoscit, ut Zoroaster prius, des inde Plato in Alcibiade scripserunt. Postremo hac cognitione per natus ralem philosophiam illuminati, iam Deo proximi, e, id est, es, dicentes theologia salutatione, ueru Apollinem familiariter proinde feliciter aps pellabimus. Confulamus & Pithagoram sapientissimum, ob id præcipuè lapiente, quod lapientis le nomine dignu nuquam exiltimauit. Præcipiet primo ne super modium sedeamus, id est , rationalem partem, qua anima omnia metitur, iudicat, & examinat, ociofa defidia ne remittentes amittae mus, sed dialectica exercitatione ac regula & dirigamus assidue & excites mus.Tum cauenda in primis duo nobis fignificabit, ne aut aduerfus Sos lem emingamus, aut inter facrificadum ungues refecemus. Sed postquam permoralem & superfluentium uoluptatum fluxas eminxerimus appes tentias, & unguium præsegmina quasi acutas iræ prominentias & animo rum aculeos relecuerimus, tum demum facris, id est, de quib . mentionem fecimus Bachi mysterijs interesse,& cuius pater ac dux meritò Sol dicit, nostre contemplationi uocare incipiamus. Postremò ut gallu nutriamus, nos admoncbit, id est, ut diuină animæ nostræ parte diuinaru reru cogni tione quasi solido cibo & cœlesti ambrosia pascamus. Hic est gallus cuius aspectu leo, id est, omis terrena potestas formidat et reueret. Hicille gallus cui dată esse intelligențiă apud lob legimus. Hoc gallo canete aberras ho

mo res

mo resipiscit. Hic gallus in matutino crepusculo, matutinis astris Deum laudamus quotidie commodulatur.Hunc gallum moriens Socrates cum divinitatem animi sui divinitati maioris mundi copulaturum se speraret, Aesculapio,id est,animarum medico,iam extra omne morbi discrimē pos situs, debere se dixit.Recenseamus & Chaldæorum monumenta, uidebis mus (si illis creditur) per easdem'artes patere uiam mortalibus ad fœlicita tem. Scribunt interprætes Chaldæi uerbum fuisse Zoroastris alatam esse animam, cum's alæ exciderent ferri illam præceps in corpus, tu illis subs crescentibus ad superos reuolare, percunctantibus eum discipulis quo pa cto alias bene plumantibus uolucres animos fortirent, irrigetis dixit alas aquis uitæ. Iterum sciscitantib. unde has aquas peteret, sic per parabolam (g erat hominis mos)illis respodit quatuor amnib.paradisus Dei abluis tur & irrigatur, indidem uobis salutares aquas hauriatis, nomen ei qui ab aquilone Pischon quod rectu denotat, ei qui ab occasu Dichon quod exe piatione significat, ei qui ab ortu Chiddekel quod lume sonat, ei qui à me ridie Perath: quod pietatem interpretari possumus. Aduertite animum & diligenter considerate patres quid hæc sibi uelint Zoroastris dogmata, pfecto nihil aliud nisi ut morali scientia, quasi boreali undis hibericis ocu lorum sordes expiemus, dialectica quasi boreali amussi illorum aciem lie nicmus ad rectum. Tum in naturali contemplatione debile adhucueritas tis lumen quali nascentis solis incunabula pati assuescamus, ut tadem per Theologicam pietate, & sacratissimum Dei cultum, quasi cœlestes aquis læ meridiantis solis fulgissimum jubar fortiter proferamus. Hæ illæ fors fan & à Dauid decantatæ primum, & ab Augustino explicatæ latius, mas tutinæ, meridianæ, & uespertinæ cognitiones. Hæc est illa lux meridialis quæ saraphinos ad lineam inflammat, & cherubinos pariter illuminat. Hæcilla regio quam uersus semperantiquus pater Abraham proficisces batur.Hic ille locus ubi immundis spiritibus locum non esse,& Cabalista rum & Maurorum dogmata tradiderunt. Et si secretior u aliquid mystes riorum fas est, uel sub ænigmate in publicum proferre, postquam & res pens è cœlo casus nostri hominis caput uertigine damnauit, & iuxta Hie= rem iam ingressa per fenestras mors, iecur, pectus ip malè affecit.Raphae lem cœlestem medicum aduocemus, qui nos morali & dialectica uti phar macis salutaribus liberet. Tum ad ualetudinem bonā restitutos, iam Dei robur Gabriel inhabitabit, qui nos per naturæ ducens miracula, ubique Dei uirtutem potestatemque indicans. Tandem sacerdoti summo Mis chaeli nos tradet, qui sub îtipendas philosophiæ emeritos, Theologiæsa cerdotio quasi corona preciosi lapidis insignet. Hec sunt Patres colendis sîmi que me ad philosophie studium no animarunt modo sed compules runt. Que dicturus certè non eram nisi his responderem qui philosophie studiu in principib.presertim viris, aut his omnino qui mediocri fortuna uiuunt

#### 322 Ioan Picus Mirandula

uiuunt damnare solent. Est enim iam hoc totum philosophari (quæ est no stræætatis infelicitas) in contemptum potius & cotumeliam, quam in ho norem & gloriam. Ita inualit ferè omniù mentes exitialis hæc & monstros sa persuasio, aut nihil, aut paucis philosophandum, quasi rerum causas, na turæ uias,uniuerfi rationem,Dei confilia,cœlorum terræģ mysteria, præ oculis, præ manibus exploratissima habere, nihil sit prorsus, nisi uel gratia inde aucupari aliquam, uel lucrum fibi quis comparare pofsit, quin eò de uentum est ut iam (proh dolor) non existimentur sapientes nisi qui mercenarium faciunt studium fapientiæ, ut sit uidere pudicam Palladem, deos rum munere inter homines diuerlante eijci, explodi, exibilari. Non habes re qui amet, qui faueat, nisi ipsa quasi prostans, & præstoratæ uirginitatio accepta mercedula malè paratu æs in amatoris arcula referat. Quæ omnia ego non sine summo dolore & indignatione in huius temporis non prin cipes, sed philosophos dico, qui ideò non esse philosophandu & credunt & prædicant, quod philosophis nulla merces, nulla sint præmia constitue ta, quali no ostendant ipsi hoc uno nomine se no esse philosophos. Quod cum tota eorum uita sit uel in questu, uel in ambitione posita, ipsam per se ueritatis cognitionem non amplectutur. Dabo hoc mihi & meipfum hac ex parte laudare, nihil erubelcam, me nunquam alía de caula philolophae tữ, nisi ut philosopharer, nec ex studijs meis, ex meis lucubrationibus mer cedem ullam, aut fructum uel sperasse alium uel quàssisse, co animi cultu. & à me semper plurimum desideratæ ueritatis cognitionem. Cuius ita cus pidus semper & amantissimus fui, ut relicta omni priuatarum & publicas rum rerum cura, contemplandi ocio totu me tradiderim, à quo nullæinui dorum obtrectationes, nulla hostium sapientiæ maledicta, uel potuerunt ante hac, uel in posterum me deterrere poterunt. Docuit meipsa philosophia à ppria potius conscientia es ab externis pendere iudicijs, cogitare es semper no tam ne malè audiam, que quid malè uel dicam ipse uel agam. Equidem non eram nescius Patres colendissimi futură hancipsam meam disputatione, tam uobis omnibus qui bonis artibus fauctis, & angustissis ma uestra præsentia illam honestare uoluistis, gratam atog iocudam, quam multis alijs grauem atop molestam,& scio non deesse qui inceptum meum & damnarint ante hac & in præfentia multis nominibus damnent. Ita con sueuerunt non pauciores ne dicam plures habere oblatratores, quæ benè fancteco aguntur ad uirtutem, quam quæ inique & perperam ad uitium. Sunt autem qui totum hoc disputandi genus & hanc de literis publice disceptandi institutionem non approbent, ad pompam potius ingenij & doctrinæ oftentationem quam ad comparandam eruditionem ele se illam asseuerantes. Sunt qui hoc quidem exercitationis genus non ims probent, sed in me nullo modo probent, quod ego hac ætate, quartum scilicet, & uigesimum modo natus annum de sublimibus Christianæ theolos

theologiæ mysterijs, de altissimis philosophiæ locis, de incognitis disciplinis, in celebratissima urbe, in amplissimo doctissimorum hominum consessu, in Apostolico senatu, disputationem proponere sim ausus. Alij hoc mihi dantes quod disputem, id dare nolunt quod de nongentis die sputem quæstionibus, tam superfluo & ambitiose quam supra vires id fas ctum calumniantes. Horum ego obiectamentis & manus illico dedissem, si ita quam prositeor philosophiam me edocuisset, & nunc illa ita me dos cente non responderem, si rixandi surgandique proposito constitutam hanc inter nos disceptationem crederem. Quare obtrectandi omne lacele fendi&propolitum,& quem (cribit Plato, à diuino femper abesse choro, à nostris quoque mentibus facessat liuor, Et an disputandum à me, an de tot etiam quæstionibus amice incognoscamus. Primum quidem ad eos qui hunc publicè disputandi morem calumniantur, multa non sum dictus rus, quando hæc culpa, si culpa censetur, non solum uobis omnibus dos ctores excellentissimi qui sæpius hoc munere non sine summa & laude & gloria functi estis, sed Platoni, sed Aristoteli, sed probatissimis omnium ætatum philosophis mecum est communis. Quibus erat certissimum nis hil ad confequendam, quam quærebant ueritatis cognitionem fibi effe potius quain ut essent in disputandi exercitatione frequentissimi. Sicut es nim per gymnasticam corporis uires firmiores fiunt, ita dubio procul in hac quali literaria palæstra animi uires & fortiores longè & uegetiores es uadunt. Nec crediderim ego, aut Poëtas aliud per decantata Palladis ars ma,aut Hebræos cum בַרוֵל ferrum sapientum symbolum esse dicunt, si= gnificasse nobis quam honestissima hoc genus certamina adipiscendæ sa pientiæ oppido quàm necessaria. Quo fortè fit ut & Chaldæi in eius ges nesi qui philosophus sit futurus illud desiderent, ut Mars Mercurium tris quetro aspectu conspiciat, quasi si hos congressus, hæc bella substuleris, fomniculofa & dormitans futura fit omnis philofophia. At uerò cum his qui me huic prouinciæ imparem dicunt, difficilior est mihi ratio defens sionis: Nam si parem me dixero, forsitan immodesti & de se nimia sena tientis, si imparem fatebor, temerarij & inconsulti notam uideor subitus rus. Videte quas incidi angustias, quo loco sim constitutus, dum non possum sine culpa de me promittere, quod non possum mox sine culpanon præstare. Fortè & illud lob afferre possem, spiritum esse in os mnibus: & cum Timotheo Audite, nemo contemnat adolescentiam tus am. Sed ex mea uerius hoc conscientia dixero, nihil esse in nobis mas gnum uel singulare. Studiosum me fortè & cupidum bonarum artium non inficiatus, docti tamen nomen mihi nec fumo nec arogo. Quare & quod tam grande humeris onus impoluerim, non fuit propterea quòd mihi conscius nostræ infirmitatis non essem: Sed quod sciebam hoc genus pugnis, id est, literarijs esse peculiare, quod in eis lucrum est uinci.

#### 324 Ioan Picus Mirandula

Quo fit ut imbecillissimus quisto, non detractare modo, sed appetere ule tro eas iure possit & debeat. Quandoquidem qui succumbit, beneficium à uictore accipit non iniuriam, quippe qui per eum & locupletior domu, id est, doctior & ad futuras pugnas redit instructior. Hac spe animatus ego infirmus miles cum fortissimis omnium strenuissimis ca tam grauem pugnam decernere nihil sum ueritus. Quod tamen temere sit factum, nec ne rectius ution de euentu pugnæ quàm de nostra ætate potest quis iudi= care. Restat ut tertio loco his respondeam qui numerosa propositarum re rum multitudine offenduntur, quasi hoc eorum humeris sederet onus, & non potius hic mihi soli quantuscunce est labor esset exanciandus. Indes cens profecto hoc & morosum nimis, uelle alienæ industriæ modum pos ncre. Et ut, inquit Cicero, in ea re, quæ eò melior, quò maior, medio crita. tem desiderare. Omnino tam grandibus ausis erat necesse, me uel succum bere uel satisfacere. Si satisfacerem non uideo cur quod in decem præstas re quæstionibus est laudabile, in nongentis etiam prestitisse culpabile exi stimetur. Si succumberem habebunt ipsi, si me oderunt unde accusarent. Si amant unde exculent. Quoniam in re tam graui, tam magna, tenui in ge nio, exiguaça doctrina, adolescentem hominem defecisse, uenia potius dignum erit quàm acculatione. Quin & iuxta Poétam: Si deficiunt uires, **au** dacia certè laus erit, in magnis & uoluisse sat est. Quod si nostra ætate mul ti Gorgiam Leontinum imitati,non modò de nongentis, sed de omnibu**s** etiam omnium artium quæstionibus soliti sunt non sine laude propones re disputationem, cur mihi non liceat, uel sine culpa, de multis quidem, sed tamen certis et determinatis disputare. At superfluum inquiunt hoc & am bitiofum.Ego uerò non fuperfluo modo, fed neceffariò factum hoc à me contendo, quod & si ipsi mecum philosophandi rationem considerarent, inuiti etiam fateantur planè necesse est. Qui enim se cuipiam ex philoso≤ phorum familijs addixerunt, Thomæ uidelicet/aut Scoto, qui nunc plus rimum in manibus, fauentes, posfunt illi quidem uel in paucarum quæs stionum discussione sux doctrinx periculum facere. At ego ita me instis tui, ut in nullius uerba iuratus, me per omnes philosophiæ magistros fun derem, omnes schædas excuterē, omnes familias agnoscerem. Quare cum mihi de illis omnibus esset dicendum, ne si priuati dogmatis defensor reli qua posthabuissem illi uiderer obstrictus. Non potuerunt etiam si pauca de singulis proponerentur, non esse plurima quæ simul de omnibus affe rebantur. Nec id in me quispiam damnet quod me quocun e ferat tempe stas deferar hospes. Fuit enim cum ab antiquis omnibus hoc observatu, ut omne scriptorum genus euoluentes, nullas quas possent commentios nes illectas præterirent. Tum maxime ab Aristotele qui eam ob causam àvayvωsis,id est,lector à Platone nuncupabat,& profecto angustæ est men≠ tis intra unam se porticum aut academiam continuisse. Nec potest ex omis nibus

nibus sibi rectè propriam se legisse, qui omnes prius familiariter no agno uerit. Adde quod in unaquam familia est aliquid insigne, quod non sit ei commune cum cæteris. Atqut à nostris ad quos postremo philosophia peruenit nunc exordiar. Est in loanne Scoto uegetum quiddam atque di scussum.In Thoma solidum & æquabile.In Aegidio tersum & exactu. In Francisco arce & acutum.In Alberto priscum, amplum & grande.In Hen rico ut mihi uisum est, semper sublime & uenerandum. Est apud Arabes in Auerroe firmu & inconcustum.In Auem pace,In Alpharabio graue & meditatum.In Auicenna divinum atque Platonicum. Est apud Græcos in uniuerlum quidẽ nitida,in primis & calta philolophia. Apud Simplia cium locuples & copiosa. Apud Themistium elegans & compendiaria: Apud Alexandrum constans & docta. Apud Theophrastum grauiter elaborata. Apud Ammonium enodis & gratiosa. Et si ad Platonicos té conuerteris, ut paucos percenseam. In Porphyrio rerum copia & multiju gareligione delectaberis. In lamblico fecretiore philosophiam & barba rorum mysteria ueneraberis. In Plotino primum quicquam non est quod admireris, qui se undique præbet admirandum, quem de divinis divine, de humanis longe supra hominem docta sermonis obliquitate loquens tem sudantes Platonici uix intelligunt. Prætereo magis nouitios, Procus lum Asiatica fertilitate luxuriantem, & qui ab eo fluxerunt. Damascium, Olympiodorum & complures alios, in quibus omnibus illud & bliep, id est, diuinum peculiare Platonicorum symbolum elucet semper. Accedit quod si qua est secta quæ ueriora incessat dogmata & bonas causas inges nij calūnia ludificet, ea ueritate firmat no infirmat, & uelut motu quassată flammã excitat non extinguit. Hac ego ratione motus no unius modo (ut quibusdam placebat)sed omnigene doctrinæ placita in mediu afterre uo lui, ut hac complurium fectarum collatione, ac multifariæ discussione phi losophie, ille ueritatis fulgor cuius Plato meminit in epistolis, animis nos stris quasi Sol oriens ex alto clarius illusceret. Quid erat si Latinorum tan tum, Alberti scilicet, Thomæ, Scoti, Aegidij, Francisci, Henrici@, philoso phia, obmissis Græcorum Arabum philosophis, tractabitur: Quando omnis sapientia à Barbaris ad Græcos, à Græcis ad nos manauit. Ita nos strates semper in philosophandi ratione, peregrinis inuentis stare, & aliea na excoluisse sibi duxerunt satis. Quid erat cum Peripateticis egisse, de na turalibus, nisi & Platonicorum accerlebatur academia, quorum doctris na, & de diuinis semper inter omnes philosophias (teste Augustino) has bita est sanctissima, & à me nunc primum, quod sciam (uerbo absit inui» dia)post multa secula sub disputadi examen est in publicum allata. Quid erat & aliorum quotquot erant tractasse opiniones, si quasi ad sapientum symposium asymboli accedentes, nihil nos quod esset nostrum, nostro partum & elaboratu ingenio, afterebamus. Profectum ingenerosum est,

#### Ioan Picus Mirandula

325

(ut ait Seneca) sapere solum ex commentario, & quasi maiorum invertira nostræindustriæ, uiam præcluserint, quasi in nobis estocta sit uis naturæ; nihil ex se parere, quod ueritatem si no demonstret salté innuat uel de lon ginquo. Quod si in agro colonus, in uxore maritus odit sterilitatem, certè tanto magis infœcundam animam oderit illi complicita & allo ciata dis uina mens, quato inde nobilior longe proles desideratur. Propterea non contentus ego preter communes doctrinas, multa de Mercuri Trilmegi sti priscat theologia, multa de Chaldgorum, de Pithagore disciplinis, mul ta de secretioribus Hebræorū addidisse misterijs, plurima quog per nos inuenta & meditata, de naturalibus & diuinis rebus disputanda propos suimus. Proposuimus primo Platonis Aristotelis & concordiam à multis ante hac creditam, à nemine satis probatam. Boethius apud Latinos id se facturum pollicitus, no inuenitur fecisse unquam, quod semper facere uo luit. Simplicius apud Græcos idem professus, utinam id tam præstaret quam pollicetur. Scribit & Augustinus in Academicis non defuisse plus res qui subtilissimis suis disputationibus idem probare conati sint, Platos nis scilicet, & Aristotelis eandem esse philosophiam. Ioannes item Grams maticus cum dicat apud eos tatum dissidere Platonem ab Aristotele, qui Platonis dictanon intelligunt, probandum tamen posteris hoc reliquit: Addidimus autem & plures locos, in quibus Scoti & Thomæ plures, in quibus Auerrois & Auicennæ sententias quæ discordes existimant, concordes esse nos asseueramus. Secundo loco quæ in philosophia cum Ari Rotelica tum Platonica excogitauimus nos, tum duo & septuaginta nos ua dogmata physica & metaphysica collocauimus, quæ si quis teneat, po terit(nisi fallor)quod mihi erit mox manifestum,quamcunca de rebus na turalibus diuinisc propositam quæstionem longe alia dissoluere ratios ne, quàm per eam edoceamur quæ & legitur in scholis, & ab huius gui do ctoribus colitur, philosophiam. Nec tã admirari quis debet Patres me in primis annis, in tenera ætate, per quã uix licuit (ut iactat quidam) aliorum legerem commentationes, nouam afferre uelle philosophiã, quàm uel lau dare illam si defenditur, uel damnare si reprobatur, & denique cum no= stra inuenta hæc, nostras & sînt literas iudicaturi, non authoris annos, sed illorum merita potius uel demerita numerare. Est autem & præter illam, alia quam nos attulimus noua per numeros philosophandi institutio, an tiqua,illa quidem & à Prifcis theologis, à Pithagora præfertim, ab Aglao pheno, Aphilao, à Platone, prioribus que Platonicis observata. Sed quæ hac tempestate ut preclara, alia posterioru incuria sic exoleuit, ut uix uestia gia ipsius ulla reperiantur. Scribit Plato in Epimonide inter omnes libes: rales artes & scientias contemplatrices, præcipuam maximeca diuinã esse scientiam numerandi. Quærens item cur homo animal sapientissimums Respondet, quia numerare nouit. Cuius sententie & Aristoteles, meminit

in problematis. Scribit Abumasar uerbum fuisse Auenzoar Babylonii, eum omnia nosse qui nouerat numerare. Quæ uera esse nullo modo pose funt si per numerandi artem, eam artem intellexerunt cuius nunc mercato res in primis funt peritissimi, quod & Plato testatur exerta nos admonens uoce ne diuinam hanc arithmeticam, mercatoriam esse arithmeticam intel ligamus, llam ergo arithmeticam quæita extollitur, cu mihi uidear post multas lucubrationes exploratam habere huiusce rei periculum facturus, ad quatuor & leptuaginta quæltiones quæ inter physicas & diuinas prin cipales existimantur, responsurum per numeros publicè me sum pollicis tus.Propoluimus & Magica theoremata, in quibus duplice esse magiam significauimus, quarum altera dæmonūtota opere & authoritate costat, res medius fidius execrada, & portentosa. Altera nihil est aliud cum benè exploratur quam naturalis philosophiæ absoluta cosummatio. V trius p cu meminerint Greci illam magiæ nullo modo nomine dignantes yozlday nuncupant. Hanc propria peculiarique appellatione payaqu, quasi perfes ctam, summamés sapientiam uo cant. Idem enim ut ait Porphyrius Persa. rum lingua magus sonat quod apud nos divinorum interpres & cultor. Magna autem, imò maxima Patres inter has artes disparilitas & dissimia litudo. Illam non modo Christiana religio, sed omnes leges, omnis benè instituta Respub.damnat & execrat. Hanc omnes sapients, omnes cœles stium & diuinarum rerum studiosæ nationes approbant & amplectutur. Illa artiu fraudulentissima, hæc altior sanctior & philosophia. Illa irrita & uana, hæc firma fidelis & solida. Illam quisquis coluit semper dissimulas uit, quodin authoris esset ignominiam & contumeliam, ex hac summa literarum claritas gloria mantiquitus, & penè semper petita. Illius nemo unquam studiosus fuit uir philosophus & cupidus discendi bonas artes, ad hanc Pithagoras, Empedocles, Democritus, Plato, discendam nauigas uere, hanc prædicarunt reuersi, & in arcanis præcipuam habuerunt. Illa utnullis rationibus, ita nec certis probatur authoribus, hæc clarissimis quasi parentibus honestata, duos precipue habet authores Xamolsidem, quem imitatus est Abbaris Hyperboreus, & Zoroastrem non quem fortè creditis, fed illum Oromasi filium. V trius p magia quid sit Platonem si percontemur respondebit in alcibiade. Zoroastris magia non esse aliud quàm diuinorum scientiam, qua filios Persarum reges erudiebant, ut ad exemplar mundanæ Reip. suã ipsi regere Rempub. edocerentur. Respons debit in Carmide magiam Xamolsidis esse animi medicinam, per quam scilicet animo temperantia, ut per illam corpori sanitas comparatur. Hos rum uestigijs postea perstiterūt Corandas, Damigeron, Apollonius, Hoa stanes,&Dardanus.Perstitit Homerus, quem ut omnes alias sapientias, ita hanc quoque sub sui Vlyxis erroribus dissimulasse, in poética nostra Theologia aliquando probabimus. Perstiterut Eudoxus & Hermippus. Ee 2

Perstiterut ferè omnes qui Pithagorica Platonica emysteria sunt perscru tati. Ex iunioribus aute qui eam olfecerint tres reperio, Alchindum Aras bem, Rogerium Baconem, & Guilielmum Parisiensem. Meminit & Ploti nus, ubi nature ministrum esse & non artificem Magu demonstrat: Hanc magiam probat asseueratos uir sapientissimus, alteram ita abhorrens, ut cum ad malorum demonu facra uocaretur, rectius esse dixerit ad se illos, guầm se ad illos accedere, & meritò quidem. Vt enim illa obnoxium man cipatum' improbis potestatibus hominem reddit, ita hæcillarum principem & dominum. Illa denique necartis nec scientiæ sibi potest nomen uendicare, hæc altissimis plena mysterijs, profundissimam rerum secres tissimarum contemplationem, & demum totius naturæ cognition e com plectitur. Hæcinter sparsas Dei benisicio, & inter seminatas mundo uirtutes, quasi de latebris euo cans in lucem. Non tam facit miranda quam sa cienti nature fedula famulatur. Hæc universi consensum, quem' significan tius Græci συμπάθειαν dicunt, introrsum perscrutatius rimata, & mutuam naturarum cognitionem habens perspectam, natiuas adhibens unicuios rei & suas illecebras, quæ magorum ivyer nominantur, in mundi recessie bus,in naturæ gremio,in promptuarijs arcanisis Dei latitantia miracula, quali ipla lit artifex promit in publicum, & sicut agricola ulmos uitis bus,ita Magus terram cœlo, id est,inferiora superiorum dotibus uirtutis bus & maritat. Quo fit ut quàm illa prodigiosa & noxía, tam hæc diuina & salutaris appareat. Ob hoc precipuè quòd illa hominem Dei hostibus mancipans, auocat à Deo: Hæcin eam operum Dei admirationem excis tat, quam propensa charitas, fides, ac spes certissime consequuntur. Nes que enim ad religionem, ad Dei cultum quicquã promouet magis, quàm alsidua contemplatio mirabilium Dei, quæ ut per hãc de qua agimus nas turalem magiam benè explorauerimus, in opificis multum amorem o ardentius animati, illud canere compellemur. Pleni sunt cœli, plena est ome nis terra maiestate gloriæ tuæ. Et hecsatis de magia, de qua hæcdiximus, quod scio esse plures qui sicut canes ignotos semper adlatrat, ita & ipsi sæ pe damnant oderuntos que non intelligunt. Venio nuncad ea quæ ex an tiquis Hebræorum mysterijs eruta, ad sacrosanctam & catholicam sidem confirmandam attuli, quæ ne fortè ab his quibus sint ignota commetitie, nugæ, aut fabulæ circumlatorum existiment, uolo intelligant omnes, que & qualia sint, unde petita, quibus & quàm claris authoribus confirmata, & quàm repolita, quàm diuina, quàm nostris hominibus ad propugnans dam religionem contra Hebræorum importunas calumnias sint necesa Iaria. Scribunt non modò celebres Hebræorum doctores, sed ex nostris quoque Heldras, Heilarius & Origenes, Molen non legem modo, quam quinque exaratam libris posteris reliquit, sed secretiorem quoque & ues ram legis enarrationem in monte divinitus accepisse, præceptum autem ei à Deo

ei à Deo ut legem quidem populo publicaret, legis interpretationem nec traderet literis, nec inuulgaret. Sed ipse lesu Naue tantu, tum ille alijs dein ceps succedentibus sacerdotum primoribus, magna silentif religione res uelaret. Satis erat per simplicem historiam nunc Dei potentiam, nuc in im probos iram, in bonos clementiam, in omnes iusticiam agnoscere, & per diuina falutaria¢ precepta ad bene beate¢ uiuendum,& cultum uere reli gionis institui. At mysteria secretiora, & sub cortice legis, rudis & uerbos rum prætextu latitantia, altissimæ divinitatis arcana, plebi palam facere, quid erat aliud quàm dare sanctum canibus, & inter porcos spargere mar garitas. Ergo hæc clam uulgo habere, perfectis communicada, inter quos tantum sapientiam loqui se ait Paulus, non humarii consilij sed diuini præ cepti fuit. Quem morem antiqui Philosophi sanctissime obseruarunt, Piz thagoras nihil scripsitnisi paucula quædam, quæ Dame filiæ moriens cõ mendauit. Ægyptiorum templis insculpte Sphinges, hocadmonebant ut mystica dogmata per ænigmatum nodos à prophana multitudine inuios lata custodirentur.Plato,Dionys.quædam de supremis scribens substans tijs, per enigmata, inquit, dicendum est, ne si epistola forte ad aliorum pers uenerit manus, quæ tibi scríbimus ab alijs intelligantur. Aristot. lib. Meta physica, in quibus agit de divinis, aditos esse & no aditos dicebat. Quid plura, Ielum Christum uite magistrum asserit Origines, multa reuelasse di scipulis, quæ illi ne uulgo fierent communia, scribere noluerut. Quod ma ximè confirmat Dionysius Areopagita, qui secretiora mysteria à nostræ religionis authoribus, ex vous es vol ofa me or roly of ex animo in animum ( fine lis teris) medio intercedente uerbo ait fuisse trasfusa, hoc eodem penitus mo do cum ex Dei præcepto uera illa legis interpretatio Mosi deitus tradita reuelaret, dicta est Cabala, quod idem est apud Hebræos quod apud nos receptio. Ob id scilicet, qd illam doctrinam non per literarum monumen ta, sed ordinarijs reuelationum successionibus alter ab altero quasi hæres ditario iure reciperet. Verum postquam Hebrgi à Babylonica captiuitate restituti per Cyrum, & sub Zorobabel instaurato templo, ad reparandam legem animum appulerunt. Eldras tunc ecclesia prefectus, post emendas tum Moseos librum cum planè cognosceres per exilia, ezdes, fugas, capti uitatem gentis lfraëliticæ, institutum à maioribus more tradendæ per ma nus doctrinæ feruari non posse, futurum & ut sibi divinitus indulta cœles stis doctrinæ arcana perirent, quorum commentarijs non intercedentia bus durare diu memoria non poterat, constituit ut conuocatis qui tucsus pererant sapientibus afferret unusquiste in medium, quæ de mysterns les gis memoriter tenebat, adhibitis & notaris in septuaginta uolumina (tot enim ferè in Finedrio sapientes) redigerentur. Qua de re ne mihi soli cres datis Patres: Audite Eldram iplum licloquentem: Exactis quadraginta diebus loquutus est altissimus dicens: Priora qua scripsisti in palam pos ne legant digni & indigni, nouissimos autem septuaginta libros consers uabis ut tradas eos sapientib. de populo tuo: In his enim est uena intelles ctua & sapientiæ fons,& scientiæ flumen,atæ ita feci.Hæc Esdras ad uers bum.Hi funt libri fcientiæ Cabalæ, in his libris merito Efdras uenam ins tellectus, id est, ineffabilem, de supersubstantiali deitate Theologiam, sas pientiæ fontem, id est, de intelligibilib. angelicis & formis exactam metas physicam, & scientiæ flumen, id est, de rebus naturalibus firmissima Phis losophiam esse, clara in primis uoce pronunciauit. Hi libri Sixtus quartus Pontifex Maximus qui huc sub quo uiuimus feliciter Innocentium octauum, proxime antecelsit: maxima cura studio& curauit ut in publicam fis dei nostræ utilitatem Latinis literis mandarentur. Iamós cum ille decessit tres ex illis peruenerat ad Latinos. Hi libri apud Hebræos hac tempesta= te tanta religione coluntur, ut neminem liceat nisi annos quadraginta nas tum illos attingere. Hos ego libros non mediocri impensa mihi cu come parassem, summa diligentia, indefessis laboribus cum perlegissem, uidi in illis(teltis elt Deus)religionem non tam Mosaicam quam Christianã: Ibi Trinitatis mysterium,ibi uerbi incarnatio , ibi Messiæ diuinitates , ibi de peccato originali, de illius per Christum expiatione, de cœlesti Hieru= falem, de casu dæmonium, de ordinibus angelorum, de purgatorijs, de in ferorum pœnis. Eadem legi quæ apud Paulum & Dionysium, apud Hies. ronymum & Augustinum, quotidie legimus. In his uero que spectant ad philosophiam Pithagoram prorsus audias & Platonem, quorum decreta ita sunt fidei Christianæ affinita, ut Augustinus noster immensas Deo gratias agat, quod ad eius manus peruenerint libri Platonicorum. In ples num nulla est fermè de re nobis cum Hebræis controuersia, de qua ex lis bris Cabalistarum ita redargui couinción non possint ut ne angulus quis dem reliquus sit in quem se condat. Cuius rei testem grauissimum habeo Antonium Cronicum uirum eruditilsimum, qui fuis auribus cum apud eum essem in conuiuio audiuit Dactylum Hebræum peritum huius scien tiæ in Christianoru prorsus de Trinitatesententiam pedibus manibus 🕏 descendere.Sed ut ad meæ redeam disputationis capita percensenda. Ate tulimus & nostram de interpretadis Orphei, Zoroastrisque carminibus sententiam. Orpheus apud Græcos fermè integer. Zoroaster apud eos mancus, apud Chaldeos absolutior legitur Ambo priscæ sapientiæ credi ti patres & authores. Nam ut taceam de Zoroastre cuius frequens apud Platonicos non line fumma lemper ueneratione est mentio. Scribit lams blicus Chaldæus habuisse Pithagoram Orphicam Theologiam tāquam exemplar, ad quam ipse suam singeret formaret exphilosophia. Quin ide circo tansum dicta Pithagore sacra nuncupari dicunt quòd ab Orphei flu xerit institutis, inde secreta de numeris doctrina, & quicquid magnunt sublime's habuit Greca philosophia ut à primo sonte manauit. Sed qui

erat

erat ueterum mos Theologorum, ita Orpheus suorum dogmatum mysteria fabularum intexit inuolucris, & poético uelamento dissimulauit, ut si quis legat illius hymnos, nihil subesse credat præter fabellas nugas & meracifsimas. Quod uolui dixisse ut cognoscatur quis mihi labor, quæ fuerit difficultas ex affectatis cnigmatum fyrpis, ex fabularum latebris 🗛 titantes eruere secretæ philosophiæ sensus nulla præsertim in re tam gras ui, tam abscondita in explorata & adiuto aliorum interpretum opera & di ligentia,& tamen oblatrarunt canes mei minutula quedam & leuia ad nu meri ostentationem me acumulasse, quasi non omnes quæ ambiguæ mas xime, controuerle & funt quæstiones, in quibus principales digladiantur academia, quasi non multa attulerim his ipsis qui & mea carpunt, & se credunt philosophorum principes, & incognita prorsus & intentata. Quin ego tantu ablum ab ea culpa ut curauerim in quàm paucilsima po tui capita cogere disputationem. Quam si (ut consueuerut ali) partiri ipa se in sua membra & lancinare uoluissem, in innumeru profecto numerum excreuisset. Et ut taceam de cæteris Quis est qui nesciat unum dogma ex nongentis, quod scilicet de concilianda est Platonis Aristotelis philoso phia potuisse me citra omne affectatæ numerositatis suspicionem in sexe centa, ne dicam plura capita deduxisse, lo cos scilicet omnes in quibus dissidere alij conuenire ego illos existimo particulatim enumerantem. Sed certè (dicam enim quanquam nece modestè, nece ex ingenio meo ) dicam tamen, quia dicere me inuidi cogunt, cogut obtrectatores, uolui hoc meo congressu fidem facere, non tam quod multa scirem, quàm quod scirem que multi nesciunt. Quod ut uobis re ipsa Patres colendissimi iam palàm fiat, ut desiderium uestrum doctores excellentissimi quos paratos accine ctoscs expectare pugnam non sine magna uoluptate conspis

tos & expectare pugnam non line magna uoluptate conipie cio, mea longius oratio non remoretur, quod felix faultum & lit quali citante clalsico iam conferamus manus.

10ANNIS PICI MIRANDVLAB ORATIONIS, dehominis dignitate, Finis.

Ee 4 IOAN

# IOANNIS PICI

MIRANDVLÆ REGVLÆ XII,

partim excitantes, partim dirigentes hominem in pugna Spirituali.

1 Si homini uidet dura uia uirtututis, quia continue oportet nos pugna re aduerlus carnem, & diabolum, & mundum, recordetur, quòd quame cunque elegerit uitam, etiam secundum mundum, multa illi aduersa, tristia, incommoda, laboriosa patienda sunt.

2 Recordetur, quòd in rebus mundi, diutius pugnatur, & laboriosius, & infructuosius, in quibus labor est finis laboris, & tandem pæna

æterna.

Recordetur, stultum esse credere, ad cœlum posse perueniri, nisi per huiusmodi pugnam, sicut & caput nostrum Christus, non ascendit in cœlum, nisi per crucem, nec debet serui conditio melior esse, conditio ne domini.

- 4 Recordetur, non solum esse ægreferendam hanc pugnam, sed optane dam, etiamli nullu inde nobis præmium perueniret, solum ut conformes mur Christo Deo & domino nostro, & quoties resistendo alicui tentatio ni, alicui ex sensib. tuis uim facis, cogita cuinam parti crucis Christi cons formis reddaris. V t quando gulærefiltens gultū affligis,recordare, illum felle potatu & acero: quado manus retrahis à rapina alicuius rei quæ tibi placet, cogitamanus illius pro te ligno crucis affixas: & si resistis superbiæ, recordare illum, qui cum in forma Dei esset, pro te formam serui ace cepisse, & humiliatum usque ad mortem crucis: & cum de ira tentaris, res cordare,illum qui Deus erat,& omnium hominum iustissimus,cum se ta men uideret quasi latronem & illudi, & conspui, & flagellari, & oppros brns omnibus affici, & cum latronibus deputari, nullum tamen unquam autiræ, autindignationis signu ostendit, sed patientissime omnia ferens, omnibus mansuetissimè respondebat: & sic discurrendo per singula, inuenies nullam esse passionem, que te Christo alíqua ex parte conformem. non efficiat.
- Otrod in illis duodecim armis, necin quocucp alio humano remedio, confidas, sed in sola uirtute lesu Christi, qui dixit: Cossidite, ego uici mune dum: & alibi: Princeps mundi huius esscitur foras: quare & nos sola eius uirtute considamus, & mundum posse uincere, & diabolum superare: & ideo debemus semper petere eius auxiliu, per oratione & sanctoru suoru.
- 6 Recordare, causam ună uicisti tentatione, semper aliam esse expectan dam, quia Diabolus semper circuit quem deuores: quare oportes semper seruire in timore, & dicere cum propheta. Super custodiam meam stabo.

Vt non solum non uincaris à diabolo, quum te tentat, sed ut uincas is psum, & hoc est, quando non solum non peccas, sed ex ea re, unde te tenta uerat, occasionem sumis alicuius boni: ut si opus suum bonum aliquod ti bi offert, ut inde in uanam gloriam incidas, tu islud statim non ut opus tus um, sed ut beneficium Dei cogitans, humilitas te, & iudicas parum grastum te esse Deo, de beneficijs eius.

8 Vt quum pugnas, pugnes quasi uincendo, deinde perpetuam pacem habiturus, quia fortè hoc tibi dabit Deus ex gratia sua, & diabolus amplius non redibit, confusus de tua uictoria: sed quum uicisti, geras te, quas si mox pugnaturus, ut in pugna semper uictoriæ, & in uictoria semper sis

memor pugnæ.

9 Vt quamuis te sentias, undice benemunitum & paratum, semper tae men sugias occasiones peccandi, quia ut dicit Sapiens: Qui amat pericue

lum peribit in illo.

Vt in tentationibus semper in principio occurras, & allidas paruulos Babylonis ad petram. Petra aut est Christus: quia sero medicina paratur. Recordare, quò dicet in ipso conflictu, tentationis arma, uideatur pu gna: tamen long è dulcius est uincere tentationem, quàm ire ad peccatum, ad quod te inclina, & in hoc multi decipiuntur: quia non copararant dula cedinem uictoriæ, dulcedini peccati. Sed comparant pugnam uoluptati, & tamen homo, qui millies expertus est, quid sit cedere tentationi, debes ret semel saltem experiri, quid sit uincere tentationem.

rum gratum esse, aut parum iustum & persectum, memor sis, quòd posto quam Paulus uidit divinam essentiam, patiebatur tentation carnis, qua permittebat Deus eum tentari, ne de superbia tentaretur: in quo etiam ho mo debet aduertere, quòd Paulus qui erat uas electionis, araptus usque ad tertium cœlum, tame erat in periculo, ne de suis uirtutibus superbiret, sicut ipse dicit de se, ne magnitudo revelationum extolleret me, datus est mihi stimulus carnis meze, qui me colaphizet. Quare super omnes tentas tiones, homo debet maxime se munire, contra tentationem superbig, quia radix omnium malorum superbia est, contra tentationem superbig, quia radix omnium malorum superbia est, contra quod unicum remedium est, cogitare semper, quòd Deus se humiliauit pro nobis usque ad crucem, amors, nos uel inuitos, eous se nos humiliabit, ut simus esca vermium.

#### pugnæ, arma XII. quæ homo cum peccandi eum libido tenet, in promptu habere debet.

1 Voluptas breuis & exigua.

Mors instans & improuisa.

2 Comites fastidium & anxietas. 6

6 Suspicio impœnitentiæ.
7 Æternum premiu:æterna pæna.

3 Iactura maioris boni.

8 Hominis dignitas & natura.

4 Vitasomnus & umbra.

9 Pax

#### Ioan.Pici Mirandulæ

- 9 Pax bonæmentis.
- 10 Dei beneficia.

334

12 Testimonia martyrum & exempla sanctorum.

11 Crux Christi.

#### IOANNIS PICI MIRANDVLAE DE DVQ= decim conditionibus amantis.

Amare unum tantum, & contemnere omnia pro eo.

Infelicem putare eum, qui non est cum amato. 2

Omnia pati, ut cum illo sit, etiam mortem.

Ornare se, ut illi placeat.

Esse cum illo quomodo potest, & si non re, saltem cogitatione.

Amare omnia quæ ad eum attinēt, amicos omnes, domus, uestes, ima

Cuperelaudes, nec posse pati aliquam eius ignominiam.

De eo credere omnia summa, idem que cupere, ut omnes credant.

Optare etiam pro eo pati aliquod incommodum, & dulce esse illud incommodum.

Flere cum eo sæpè, uel si absens ex dolore, uel si præsens ex læticia.

11 Semper languere, semper ardere eius desiderio.

12 Seruire illi, nihil cogitando de præmio aut mercede.

Solemus autem ad hoc induci, præcipuè ex tribus causis. prima est, Quando seruitium ipsum per se est appetibile. secunda, Quando ille cui seruimus, est in se ualde bonus & amabilis, sicut solemus dicere, Seruimus illi propter fuas uirtutes. tertia est, Quando ille priusquam inciperes, mul ta tibi beneficia contulit, & hæc tria sunt in Deo: quia pro seruitio eius, ni hil nouiter accipitur, quod non sit nobis bonu, & quoad anima, & quoad corpus: quia seruire ei no est aliud, quam tendere ad eum, hoc est, ad sums mu bonum. Similiter iple est optimus, & pulcherrimus, & sapientissimus, & habet omnes conditiones, quæ solent nos mouere ad amandum alis quem: & feruiendum ei gratis, & in nos contulit fumma beneficia, cu nos & ex nihilo creauerit, & per sanguinem filij sui, ab inferno redemerit.

# I OANNIS PICI

mum x v. Commentarius.

Conferua me Domine.

1 QV18 perfectus uult recognoscere statum suum, unum habet periculum, ne de sua uirtute superbiat. ideo Danid loquens in persona iusti, de statu incipit, ab hoc uerbo: Conserua me: quod rectè consideratum, omnem amouet occasionem superbiæ, nam qui potest aliquid ex se acquie

rere, potest & illud ex se sibi conservare, qui ergo petit à Deo con-**Scruare**  Ieruari in statu uirtutis, significat per hoc, quòd nec à principio ipsam uiratutem ex se acquisiuit. Qui autem recordatur uirtutem se cosecutum, non uirtute propria, sed uirtute Dei, non potest de ea superbire, sed magis huamiliari coràm Deo. iuxta illud Apostoli. Quid habes quòd non acceapistica si accepisti quid gloriaris quasi non acceperis. Duo sunt ergo uer ba, que semper habere debemus in ore, alteru, scilicet, Miserere mei Deus. cum scilicet recordamur peccatorum. alterum est. Conserva me Deus. scialicet cum recordamur uirtutum.

Quoniam speraui in te.

Hæcuna res est, quæ facit nos à Deo impetrare quod petimus, quū sci licet nos impetraturos speramus, & si duas has conditiones observabie mus, ut nunquam petamus à Deo, nisi ea, quæ nobis sunt salutaria, & ut id quod petimus, ardenter petamus, cum sirma spe, quòd Deus nos exau diat, nunquam erunt irritæ orationes nostræ. Quum igitur non impetraz mus, est aut quòd illud nobis est noxium, Nescimus enim quid petamus, ut inquit Christus: & lesus dixit: Quicquid petieritis in nomine meo, daz bitur uobis: hoc enim nomen lesus saluatorem significat: & ideo nihil pez titur in nomine lesu, nisi quod est ad salutem ipsi petenti. aut non exaudit, quia si bona petimus, non enim benè petimus, hoc est, cum parua spe: qui autem timidès perat, frigidè petit, ideo dicebat lacobus: Postulet autem in side nihil hæsitans.

Dixi domino Deus meus es tu.

Postquam muniuit se contra superbiam, incipit describere statu suum. totus autem status iusti, consistit in hoc uerbo: Dixi domino Deus meus es tu. Quod uerbum licet uideatur ferè omnibus commune, pauci tamen funt, qui illud possint uerè dicere : illud enim quis habet pro Deo, quod habet pro fummo bono,& illud habemus pro fummo bono, quo folo ha bito, si cetera desint, putamus nos esse felices: & quod unum si desit etiam si habeamus omnia alia bona putamus nos esse miseros. Dicit igitur auas rus, pecuniæ: Deus meus es tu: quia etiam si ei desint honor & sanitas, & uirtus, & amici, modo pecuniam habeat, contentus est: & si habeat omnia illa bona quæ diximus, & pecunia desit, putat se esse infelicem. Gulosus item, crapulæ: & incontinens, libidini: & ambitiofus, imperio siue gloriæ dicit: Deus meus es tu. Vide igitur, quam pauci possint dicere. Dixi dos mino Deus meus es tu: quia ille solus hoc potest, cui solus Deus sufficits ita ut si ei proponantur omnia regna mundi,& cœlestia omnia,& terrena bona, non tamen, ut illa consequeretur, uel semel Deum offenderet; in hoc igitur dicto, confiltit totus ftatus hominis iufti.

Quoniam bonorum meorum non eges.

Reddit ratione ppositisui, quarescilicet soli dno dicat: Deus me9 es turatio aut, quiam solus Deus bonis nostris no eget, nulla em creatura est, q Regulæ dirigentes

non indigeat alijs creaturis, quam ea imperfectioribus, ut probant philos fophi & theologi, quia si ille non essent, ista non essent, quia destructa una parte uniuersi, destruitur totum uniuersum. Destructo autem, destruuns tur omnes partes, omnes autem creature, sunt partes unius uniuersi, cuius uniuersi, ipse Deus non pars est, sed principium nihil ab eo dependens, ni hil enim acquisiuit Deus ex hoc quod creauit mundum, & nihil perdes ret, si totus mudus annihilaretur. Solus ergo Deus bonorum nostrorum, non eget. Debemus autem erubescere, illum habere pro Deo, qui bonis indiget nostris, qualis est omnis creatura. Præterea non debemus habere pro Deo, hoc est, pro summo bono, nisi illud, in quo est summu bonum, in nulla autem creatura est omne bonum, soli igitur domino debemus discere: Deus meus es tu.

#### Sanctis qui funt in terra eius.

Post Deum maxime debemus amare illos, qui sunt Deo maxime consiucti, quales sunt angeli, et beati in patria ideò postquam dixit Domino: Deus meus es tu: subdit quòd Deus:

Mirificauit uoluntates suas.

Hocest mirabiles fecit amores eius, & desideria eius erga sanctos, qui sunt in terra eius: hoc est in colesti patria, qua dicitur terra Dei, & terra uiuentium: & uerè si consideremus, quanta sit illius patria felicistas, quantaque huius mundi miseria, quanta ciuium illorum bonitas, & claritas, desiderabimus semper hinc discere, ut illic habitemus. Hacaustem & similia, cum meditamur, illud semper curare debemus, ne infruscuosa sint meditationes nostra: sed ex qualibet meditatione, aliqua sem per acquirere uirtutem debemus: ut ex hoc uidelicet, de bonitate illius patrià superioris, debemus acquirere uirtutem hanc, ut mortem non solum sortiter feramus, & patienter cum uenerit hora nostra, aut si pro side Christi nobis obeunda sit, sed ultrò etia appetamus, cupientes scilicet, ex hac ualle miseriarum discedere, ut in illa felici patria cum Deo & sanctis eius regnemus. Cum ergo iustus descripsit statum suum, qui totus est in estes ctu erga Deum & diuina, despicit quoque ex alto statum hominum malos rum, & dicit.

Multiplicatæ funt infirmitates eorum.

Per infirmitates autemintelligit Idola, & ita habet textus Hebræus: sicut enimbonus unum habet Deum quem colit, ita mali multos habent Deos & idola: quia multas scilicet uoluptates, multa desideria uana, passiones diuersas quibus seruiunt: ideo autem multas quærunt uoluptates, quia nullam inueniunt, quæ ens quietet, & ideo in circuitu impij ambus lant. Et subdit. Post accelerauerunt. quia scilicet, post sua desideria precipit tes ruunt, & inconsiderate: unde edocemur, ut no minus ipsi celeriter cur ramus ad uirtutes, quàm ipsi currunt ad uitium: nec domino nostro missipis celerites qui a minus ad uirtutes, quàm ipsi currunt ad uitium: nec domino nostro missipis celerites qua minus ad uirtutes, quàm ipsi currunt ad uitium: nec domino nostro missipis celerites qua minus ipsi currunt ad uitium: nec domino nostro missipis celerites qua multas su multas su multas qua multas su multas qua multas su multas qua multas su multas qua multas qua multas qua multas qua multas qua multas qua multas qui multas qua multas q

nus

nus diligenter ipsi seruiamus, quam ipsi seruiunt domino suo diabolo. lus stus autem considerans statum malorum, proponit sirmiter, sicut & nos semper debemus facere, nullo modo uelle eos sequi, & dicit:

Non congregabo conuentícula eorum de sanguinibus: nec memor ero nominum eorum per labia mea.

Dicit autem de languinibus, tum quia idolatræ solebant collecto sanz guine uictimarum, circa eum suas agere ceremonias, tum quia tota uita malorum relicta ratione, sensualitatem sequitur, quæ in sanguine sita est. Dixit autem, quod non solum uult sacrificare idolis, sed nec nominare ea, quod tantum dici & sieri potest, ostendens per hoc, quod non solum hoz mo perfectus debet abstinere ab illicitis uoluptatibus, sed etiam à licitis, ut magis totus feratur in cœlum, & contemplationi divinorum purius ua cet, & quia aliquis posset credere, quod esset stultitia privare se omni uolu ptate, subdit.

Dominus pars hæreditatis meæ.

Quasi dicat, non mireris, si omnia alia relinquo, ut Deum possideam, in quo etiam alia denique bona possidentur. Debet hæc esse uox cuiuslibet boni Christiani: Dominus pars hereditatis mee: quia nos Christiani, quis bus Deus ipse pro hæreditate promittitur, debemus erubescere, aliquid præter ipsum desiderare, & quia posset uideri alicui præsumptio, audere hæc sibi præmittere, idem subdit.

Tu es qui restituis hæreditatem meam mihi.

Quasi dicat, Domine Deus meus, bene scio, quòd cum nihil sim respes ctu tui, uiribus meis non possum ascendere ad te possidendum: sed tu es, qui trahes me ad te, per gratiam tuã, & tu es, qui teipsum dabis mihi possi dendum: consideret deinde iustus, quanta sit hæc felicitas, ut ei Deus pro hæreditate contigerit: subdit.

Funes ceciderunt mihi in præclaris.

Partes enim, & sortes, antiquitus per funes diuidebantur, & quoniam multi sunt, qui licet ad hanc felicitatem sint uo cati, sicut sunt omnes Chriestiani, ipsam tamen nihil faciunt: utpotè pro leui sæpe uo luptate commustant, ideò subdit.

Hæreditas mea præclara est mihi.

Quasi dicat, sicut ipsa est præclara, ita ego eam præclaram reputo, & oz mnia alia, respectu eius, ut dicebat Paulus, sicut stercora reputo, quoniam autem habere hoc lumen intellectus, ut homo cognoscat felicitatem, sibi à Deo datam donum Dei, & ideo subdit.

Benedicam Dominum, qui tribuit intellectum.

Quoniam autem, sæpe homo iudicat secundum rationem servire Deo, sensualitas autem & caro repugnant, tunc autem homo perfectus est, ut non solum anima eius, sed & caro in Deum seruntur: iuxta illud; Cor mes um & caro mea exultauerunt in Deum uiuum; ideo subdit.

Ff Etulo

Etulo ad noctem increpuerunt me renes mei.

Id est renes ipsi, in quibus maxima solet esse inclinatio ad concupiscense tiam, non solum inclinant me ad malum, sed potius increpant: hoc est, rese trahunt etiam uses ad noctem, id est, eousque ut etiam ipsi ultrò proprium corpus affligant. Afflictio enim, sæpè per noctem solet designari: ostendit deinde, quæ sit radix tantæ privationis: & dicit.

Prouidebam Deum semper in conspectu meo.

Nam si quis Deum semper haberet ante oculos, pro regula omnium operationum suarum, & in omnibus operationibus suis, nec propriam us tilitatem, nec gloriam, nec uoluptatem quæreret, sed solum ut Deo places ret, breui perfectus euaderet, & quia, qui ita agit, semper in omnibus prossperatur, ideò dicit.

Iple à dextris est mibi ne commouear.

Ostendit deinde, quanta sit felicitas iusti uiri, quia scilicet erit in æters num felix, & in anima & in corpore, ideò subdit propter hæc.

Lætatum eft cor meum.

Id est, anima mea læta est, sciens post mortem sibi cœlum esse paratum. Et caro mea requiescet in spe.

Id est, quamuis ipsa non lætetur, quasi acceptura statim post mortem statum suum, requiescit tamen in sequitura, cum hac spe, quòd resurget in die sudicij, cum anima sua, immortalis, & splendidissima, & hoc totum des clarat in sequenti uersiculo: nam quia dixerat, quòd anima setabatur: subsiti rationem.

Quia non derelinquet animam in inferno.

Et quia dixerat, quod caro requiescebat in spe, subdit rationem dicens. Nec dabis sanctum tuum uidere corruptionem.

Quia siue, & quòd fuit corruptibile, resurget incorruptibile, & quia Christus fuit primus, qui intrauit Paradisum, & nobis uitam aperuit, & suit primus qui resurrexit, & resurrectio eius est causa nostræ resurrectio nis, ideò ista quæ diximus, de resurrectione, principaliter de Christi intelas liguntur: sicut declarauit Petrus Apostolus. & secundario intelligi possunt de nobis, inquantum sumus membra Christi, qui solus non uidit cor ruptionem: quia corpus eius in sepulchro putrefactum no suit, quoniam igitur uia beneuiuendi ducit nos ad perpetuam uitam animæ & corpos ris, ideo subdit.

Notas mihi fecisti uias uitæ.

Et quia totas felicitas huius uitæ, consistit in aperta uisione & fruitione Dei, ideò subdit.

Adimplebis melæticia cum unita tuo.

Et quia felicitas in æternum durabit, ideo subdit.

Delectationes in dextera tua usce in finem.

Dicit autem in dextera tua, quia felicitas nostra completur in uisione et fruitione humanitatis Christi, qui sedet in dextera maiestatis in excelsis:

invta

iuxta illud Ioannis. Hæc est tota merces, ut uideamus Deum, & quem missisti Iesum Christum.

### IOANNIS PICI MIRANDULA Deprecatoria ad Deum.

Lme Deus summa qui maiestate uerendus,  ${f V}$ erè unum in triplici numine numen habes. Cui fuper excelli Hammantia mœnia mundi, Angelici seruit turba beata chori. Cuius & immentum hoc, oculis spectabile nostris, Omnipotens quondam dextra creauit opus. Aethera qui torques,qui nutu dirigis orbem, Cuius ab imperio fulmina missa cadunt. Parce precor miferis,nostras præcor ablue fordes, Ne nos iulta ilti pæna turoris agat. Quod si nostra pari pensentur debita lance: Et sit iudici norma seuera tui, Quis queat horrendum uiuentis ferre flagellum Vindicis,&plagas fustinuisTe graues; Non ipfa iratæreftabit Machina dextræ, Machina supremo non peritura die. Quæmens non primædamnata ab origine culpæ! Aut quæ non proprio crimine facta nocens: Aut certe ille iple es proprium cui parcere semper Iusticiamos pari qui pietate tenes, Præmia qui ut meritis longè maiora rependis, Supplicia admissis, sic leuiora malis. Nance tua est nostris maior clementia culpis, Et dare non dignis res mage digna Deo eft. Quanquam sat digni, si quos dignatur amare, Qui quos non dignos inuenit iple facit. Ego tuos placido miserans precor aspice uultu, Seu feruos mauis, feu magis effe reos. Nempe reos, nostræ si spectes crimina uitæ Ingratæ nimium crimina mentis opus. Aut tua si potius in nobis munera cernas, Munera præcipuis nobilitate bonis. Nos fumus ipla olim tibi quos natura ministros, Mox fecit natos gratia fancta tuos. Sed præmit(heu)miferos tantæ indulgentia fortis, Quos fecit natos grati, culpa reos.

Culpa

Ff 2

Ioan Pici Mirandulæ

Culpareos fecit, sed uincat gratia culpam, Vt tuus in nostro crimine crescat honor, Nam tua siue aliter sapientia, siue potestas, Nota suas mundo prodere possit opes, Maior in erratis bonitatis gloria nostris, Illeca præ cunctis fulget amandus amor. Qui potuit cœlo dominum deducere ab alto, Inós crucem fummi tollere membra Dei, Vt malè contractas patrio de femine fordes, Ablueret lateris sanguis & unda tui, Sic amor & pietas tua rex mitilsime, tantis Dat mala materiam suppeditare bonis. O amor, ô pietas, nostris benè prouida rebus, O bonitas, serui facta ministra tui, O amor, ô pietas, nostris malè cognita sæclis, Obonitas nostris nunc propè uicta malis, -Da precor huic tanto, qui lemper feruet, amori Ardorem in nostris cordibus esse parem, Da satanæ imperium, cui tot seruisse per annos Pœnitet, excusso deposuisse iugo. Da preçor, extingui uefanæ incendia mentis, Et tuus in nostro pectore uiuat amor,  ${f V}$ t cum mortalis perfunctus munere uit ${f z}$ Ductus erit dominum spiritus ante suum, Promissi regni felici sorte potitus Non dominum, sed te sentiat esse patrem.

10 ANNES PICVS MIRANDVLA, 10 ANNI\_FRANCIO scoexfratre nepoti, S. in eo qui est uera salus.

Is lscedenti tibi à me plurimas statim ad malum oblatas occasiones quæ te perturbent, & arrepto bene uiuendi proposito aduersentur, non est fili quòd admireris, sed nece quòd doleas, aut expause scas. Quantum illud potius esset miraculum, si tibi uni inter mortales, sine sudore uia pateret ad cœlum, quasi nunc primum & fallax mundus, & ma lus dæmon esse desineret, aut quasi tu in carne adhuc non esses, quæ cocu piscit aduersus spiritum, & (nisi Saluti nostræ uigiles perspexerimus) ciraceis ebrios poculis in prodigiosas brutoru species illecebrosa desormat. Sed & gaudendum tibi esse affirmat lacobus scribens: Gaudete fratres cum in tentationes uarias incideritis, nec immerito, quæ enim spes glorie, si nulla sit spes uictoriæ; aut uictoriæ locus quis esse potest ubi pugna no est; uocatur ad coronam qui prouocatur ad pugnam, at ca ad eam præseratim in qua nemo uinci potest inuitus; nece alijs nobis ut uincamus uiribus opus

opus est, quam ut uincere ipsi uelimus. Magna Christiani felicitas, quado & in eius arbitrio polita est uictoria, & omni uincentis uoto, omnice expe ctatione maiora futura funt præmia. Dic quæso fili charissime, est ne alia quid in hac uita ex his quorum libido terrenas agitat mentes, pro quo adi piscendo non multi prius subeundi labores, multa indigna & misera tole randa sint: Bene actum secum putat mercator, si post decennem nauigas tionem, post mille incommoda, mille uitæ discrimina rem sibi comparaue rit paulo uberiorem. De militia sæculi nihil est quod ad te scribam, cuius miserias ipsa satis te docuit & docet experientia. In principum gratia promerenda, in æqualium amicitijs conciliandis, in honoribus ambiendis, quæmoles molestiarum, quantum anxietatis, quantum sit sollicitudinis ex te ego discere potius possum of te docere, qui meis libris meo ociolo contentus, à pueris usœ intra fortunam uiuere didici, & (quantu possum) apud me habitans, nihil extra meipfum fulpiro uel ambio. Ergo terrena hæc caduca,incerta,uilia,& cum brutis quots nobis communia,fudantes etiam & anhelantes uix consequemur, ad coelestia atop diuina quæ nec os culus uidit, nece auris audiuit, nece cor cogitauit somniculosi & dormien tes & propemodum inuiti à dijs trahemur, quasi sine nobis aut Deus rea gnare aut cœlestes illi ciues beati esse non possint. Profecto si terrena felis citas ociosis nobis compareretur, posset aliquis laborem detrectans mals le mundo seruite quàm Deo. sed si nihil minus quàm in uia Dei imò lon= gè magis in peccatorum uia fatigamur (unde illa uox damnatorum. Lassa ti fumus in uia iniquitatis) non potest non extremæ esse dementiæ, ibi nol le potius laborare ubi à labore itur ad mercedem, quàm ubi à labore itur ad supplicium. Mitto quanta sit illa pax, quanta fi felicitas animi, nihil con• fcire fibi,nulla pallefcere culpa,quæ proculdubio uoluptatibus omnibus quæ possideri uel optari possint in uita longe præponderat. Quid enim optabile in uoluptatibus mundi, quæ dum quæruntur fatigant, cum acs quiruntur infatuant, cum amittuntur excruciant, Dubitas fili impiorum mentes perpetuis curis non agitari. Verbum est Dei qui necfalli potest nec fallere. Cor impij quasi mare feruens quod quiescere non potest, nihil enim illis est tutum, nihil pacatum, omnia metum, omnia curaș intentant, omniamortem. His neigitur inuidebimus! hos æmulabimur! & obliti propriæ dignitatis, obliti patriæ, patris & coclestis, horum nos ipsi, cum lis beri simus nati, ultro mancipia faciemus, & una cum illis miserè uiuentes, morientes milerius, milerrime tandem æternis ignibus affligamur. O cæs cas hominum mentes, ô pectora ceca, quis non uideat uel luce clarius hec omnia esse ipsa ueritate ueriora, nec tamen facimus quæ facienda esse coa gnoscimus, sed hæremus adhuc, nec quicquam cœno cupientes auellere plantam. Occurrent țibi fili (ne dubita) în his præfertim locis în quibuș habitas innumera singulis horis impedimenta, quæ te proposito sanctè

benets uiuendi deterreant & (nisi caueas) agant in præceps. Sed inter os mnia exitialis illa est pestis, uersari inter eos dies & noctes, quorum uita non folum omni ex parte illecebra est peccati, sed tota in expugnanda uir> tute posita sub imperatore diabolo, sub uexillis mortis, sub stipendijs gehennæ militat aduerfus cœlum, aduerfus Dominum, & aduerfus Chris stum eius. Tu autem clama cum propheta: Dirumpamus uincula eorum, & projiciamus à nobis iugum ipforum. Hi funt enim quos tradidit Deus in palsiones ignominiæ & in reprobum lenlum, ut faciant ea quæ no con ueniunt, plenos omni iniquitate, plenos inuidia, homicidia, contentione, dolo, malignitate, detractores, Deo odibiles, cotumelio sos, superbos, elas tos, inuentores malorum, insipientes, incompositos, sine affectione, sine fœdere, sine misericordia. Qui cum iusticiam Dei quotidie uideant, non intelligunt tamen, quoniam qui talia agunt digni funt morte, non solum qui ea faciunt, sed etiam qui consentiunt facientibus. Tu igitur fili, noli ila lis placere quibus ipfa displicet uirtus. Sed illud Apostoli tibi semper sit ante oculos: Oportet Deo magis placere quam hominibus: & illud: Si hominibus placerem Christiseruus non essem. Inuadat tesancta quæs dam ambitio, & de digneris eos tibi uitæ esse magistros, qui te potius pre ceptore indigeant, longè enim decentius ut ipsi tecum bene uiuendo ho mines esse incipiat, quam ut tu uelis per omissionem boni propositi cum illis turpiter obbrutescere. Tenet me (Deu testor) aliquando extasis quasi & stupor quidam, cum mecum incipio studia hominum, aut ( ut dixerim significantius)meras insanias,nescio an cogitare potius quàm dolere: mi≠ rari an deplorare? Magna enim profecto infania, Euangelio non credere, cuius ueritatem fanguis martyrum clamat, apostolice resonant uoces, pro digia probant, ratio confirmat, mundus testatur, elementa loquuntur, dæ mones confitentur. Sed longèmaior infania, si de Euangelij ueritatenon dubitas, uiuere tamen quasi de eius falsitate non dubitares. Nam si illa funtuera, difficillimum esse diuitem ingredi regnum cœlorum, quid cue mulandis quotidie diuitijs inhiamus, & si illud est ueru, quærendam glo# riam non quæ exhominibus, sed quæ ex Deo est, cur de judicijs homis num semper pendemus. Deo placere nemo est qui curet. & si firma in no= bis est fides, futurum aliquando, ut dominus dicat: Ite maledicti in ignem æternum, & rurlus: Venite benedicti possidete regnum paratum uobis à constitutione mundi. Cur nihil minus aut timemus quam gehennam, aut speramus quàm regnum Dei: Quid possumus aliud dicere quàm multos esse nomine Christianos, sed re paucissimos. Tu uerò fili contende intrare per angustam portam, nec quid multi agant attede, sed quid agendum, ipsa tibi naturælex, ipsa ratio, ipse Deus ostendet. Neque enim aut mis nor tua erit gloria, si felix eris cum paucis, aut leuior pœna, si miser eris cum multis. Erunt autem duo præcipuè prælentisima tibi remedia ads uerlus

uerlus mundum & satanam, quibus quasi duabus alis de lachrymaru uals le tolleris in altum: Eleemolyna scilicet, atos oratio. Quid enim possumus fine auxilio Dei:aut quomodo ille auxiliabitur non inuocatus:Sed & ina uocantem te certè non audiet qui inuocantem prius pauperem non exaus disti. New enim decet ut te Deus hominem non contemnat: qui prius hos mo hominem cotempsisti. Scriptum est in qua mensura mensi fueritis res metietur uobis, & alibi: Beati misericordes quoniam misericordiam cons sequentur. Cum autem te ad orationem inuito, non ad eam inuito quæ in multiloquio est, sed quæ in secreto mentis recessu, in penetralibus animi, ipso affectu, loquitur Deo: et inlucidissima contemplationis tenebra men tem patri non præfentat modo, fed unit ineffabilibus quibusdam modis quos foli norunt experti, nec curo quam longa sit oratio tua, sed quam esficax, quam sit ardes, interrupta potius suspirijs, quam perpetua quadam serie dictionum, numero & diffusa, si tua tibi salus est cordi, si tutus à dias boli laqueis, à mundi procellis, ab inimicoru insidis, si Deo gratus, si felix tandem esse desideras, fac nulla pretereat dies, qua uel semel Deu tuum per orationem non adeas, & prostratus ante eum humili piè mentis affe-Au illud non de summis labris, sed de imis uisceribus clames cum prophe ra:Delicta iuuentutis meæ & ignorantias meas ne memineris, sed secuns dum misericordiam tua memento mei propter bonitatem tuam Domis ne.Suggeret tibi cum spiritus qui interpellat pro nobis, tum ipsa necessia tas singulis horis, quid petas à Deo tuo, suggeret & sacra lectio, quam ut omissis iam fabulis nugis q poétarum semper habes in manibus etia atos etiam rogo. Nihil Deo gratius, nihil tibi utilius facere potes, quam si non cessaueris literas sacras nocturna uersare manu, uersare diurna. Latet enim in illis cœlestis uis quædam,uiua & esticax,quæ legentis animum (si mo≠ dò illas pure humiliter (p tractauerit) in divinum amore mirabili quadam potestate transformat. Sed epistolæiam fines excessi, trahenteme ipsa ma teria & mira quadam charitate, qua tecum femper tum ex ea præfertim ho ra sum prosequutus, qua sanctissimi tui propositi factus sum certior. Illud postremo te admonitum uelim (de quo hic etiam cum mecum eràs, tecum fæpe locutus fum) ut duo hæc nunquam obliuiscaris, & filium Dei pro te esse mortuum, & te quoq etiamsi diu uixeris breui esse moriturum. His quasi geminis stimulis, altero quide timoris, amoris altero, urge equum mum per breue (tadium momentaneæ uitæ ad præmia felicitatis æternæ, quando nullum alium finem præfinire nobis aut debemus

ando nunum anum nnem prænnire nobis aut debem aut possumus, quam ut perpetua utrius phominis pace infinito bono sine fine fruamur. Vale. & Deum time. Ferrariæ.

15.Maŋ.1492.

Ff 4 to and

Francisco Pico nepoti, S.

TElix es fili quando non folum id tibi tribuit Deus ut bene uiuas. 🚽 sed ut benè uiuens à malis tamen ob id maximè, quia benè uiuis, ins terim malè audias. æqua enim laus à laudatis laudari, & improbas ri ab improbis. Sed non propterea te felicem appello, quia hæc tibi calu= mnia gloriosa est, sed quia Dominus Iesus qui uerax, imò ipsa ueritas est, futuram affirmat mercedem nostram copiosam in cœlis cum maledixes rint nobis homines, & dixerint omne malum aduersus nos, mentientes propter eum. Apostolica, si nescis, hæc dignitas est, dignum haberi qui pro Euangelico nomine ab impis infameris. Quando Apostolos legis mus apud Lucam gaudentes à conspectu abijsse consili, quia digni habis ti essent, quibus pro nomine lesu contumelia irrogaretur. Gaudeamus igitur & nos si tanta apud Deum gloria digni sumus, ut eius gloria in i.e. gnominia nostra manifestetur. Et si quid à mundo durum patimur acmo lestum, dulcissima illa Domini uox nos consoletur. Si uos mundus odio habet, scitote, quia priorem me uobis odio habuit. Si mundus illum odio habuit per quem factus est mundus, nos uilissimi homuntiones, & si flas gitia nostra pensitemus, dignissimi omnibus usque adeò probris, si quis detrahat, si quis maledicat, ægrè feremus ut ne ille maledicat, malè agere ipsi incipiamus: Excipiamus hæc potius alacres maledicta, & si non ea felicitas nostra est, ut pro uirtute, pro ueritate, quemadmodum olim heroes nostri, uerbera, uincula, carceres, gladios, fustineamus, fatis nobiscum bes nè actum putemus si uel conuitia hominum improborum, detractiones, odia,patiamur,ne omni nobis merendi occasione sublata, præmij etiam spes reliqua nulla sit. Si bene uiuentem te homines laudent, porrò uirtus hæctua quatenus quidem uirtus elt, similem te Christo facit, sed quates nus laudata est, facit dissimilem, qui præmium suæ uirtutis ab hominis bus mortem crucis accepit, propter quod & Deus, ut inquit Apostolus, exaltauit eum, & dedit illi nomen quod est super omne nomen. Optas bilius igitur crucifigi à mundo ut ex alteris à Deo, quâm exaltari à muns do utiudiceris à Deo. Ille enim crucifigit ad uitam, hic exaltat ad gloris am,ille exaltat ad casum,hic iudicat ad gehennam. Denique si tibi muns dus applaudit, fieri uix potest, ut uirtus quæ tota sursum erecta solum Deum debet habere cui placeat, plaudenti se paulisper hominum gras tiæ non inclinet, & si de sua etiam integritate non perdit, perdit tamen non de præmio, quod cum in terris incipit persolui, ubi omnia sunt exis gua, minus erit in cœlo ubi omnia suntimmensa. Felices contumeliæ quæ nos tutos reddunt, ne aut iusticiæ slos pestifero inanis gloriæ Hatu marcescat, aut popularis rumusculi uano authoramento æternitatis stipendia nobis imminuantur. Amplectamur fili has contumelias, & de sola ignominia crucis Domini sideles serui sanctissima ambitione supers biamus.Prædicamus,inquit Paulus,Christum crucifixum, Hebræis quis dem scandalum, Gentibus stulticiam, nobis autem Dei mirtutem & sapis entiam. Sapientia ista mundi stulticia est apud Deum, & stulticia Christi il la est quæ sapientiam uincit mundi, per quam placuit Deo saluos facere credentes, si insanos eos esse non dubitas qui uirtuti detrahut tuz, & Chri stianam uitam, hoc est, sapientiam insaniam uocant, cogita quanta tua esset insania,de insanorum iudicio à rectè uitæ instituto dimoueri, cum er≠ ror omnis emendatione tollendus, non imitatione augendus sit: Hinnis antilli, baubentur, allatrent, tu cœptum pergeiter intrepidus, & de illos rum nequitia atca miferia quantum ipfe debeas Deo perpende, qui feden tem in umbra mortis illuminauit, & de illorum cœtu translatum, qui in densissimis tenebris deun huc illuc sine duce bacchantur, filns lucis associauit. Sonet uox illa Domini suauissima in auribus tuis semper, sine mor tuos sepelire mortuos suos, tu me sequere. Mortui enim sunt qui Deo non uiuunt, & in hoc temporariæ mortis spacio, laboriosissimè sibi æters nam mortem acquirunt. A' quibus si petas quo tendant, quo sua studia, opera, curas, referant, quem denique finem sibi præstituerint, in cuius ada eptione felices futuri fint, aut nihil omnino habebunt quod respondeant, aut pugnantia secum controuersa sibijos verba, uelut phanaticorum deliramenta loquentur. Neque enim feiunt ipfimet quid agant, fed more eorum qui fluminibus innatant, malè importatæ consuetudinis ui, quas si torrentis impetu feruntur, & hinc cæcante eos nequitia, unde ad malum latana extimulante ruunt præcipites in omne facinus cæci duces cæco. rum, donec improuisa eos occupet mors, & dicatur eis: Amice hac nocte repetent animam tuam à te: hæc autem quæ parasti cuius erunt: Tunc his inuident quos despexerunt, laudant quos deriserunt, & imitari eos uels lent cum non possunt, quos dum poterant sequi, persequimaluerunt. Obde igitur fili charifsimè auribus ceras, & quicquid dixerint, quicquid senserint homines de te pro nihilo habens, solum iudicium Dei specta, qui red det unicui con secundum opera sua, in reuelatione sua de coelo cum angelis uirtutis fuæ,in flamma ignis faciens uindictam in eos qui non no uerunt Deum, nec paruerunt Euangelio eius. Qui pœnas (ut ait Apostos lus)dabūt in interitu eternas à facie Domini,& à gloria uirtutis eius, cum uenerit glorificari in sanctis suis, & admirabilis fieri in omnib. qui credia derunt. Scriptum est: Nolite timere qui corpus possunt occidere, sed qui animam potest mittere in gehennam. Quanto minus hi tibi timendi sunt, qui nec corpori tuo possunt no cere, nec animæ, qui si nunc tibi detrahunt ex ratione uiuenti, nihil detrahent minus si relicta uirtute uitijs obruaris,

non quia illis uitium displicet, sed quia detrahedi uitiu illis semper placet. Fuge si tua salus tibi est cordi, suge quantum potes eorum cosuetudinem, & ad teiplum rediens, lepe in abicondito or a clementils imum patrem cla mans cum Propheta: Ad te domine leuaui animam meam. Deus meus in te confido non erubescam, etiam si irrideant me inimici mei, etenim uniuersi qui sperant te non confundentur, confundantur iniqua agentes fuperuacue, uias tuas domine demonstra mihi, & femitas tuas edoce me, dirige me in ueritate tua, & doce me, quia tu es Deus saluator meus, & in te sperabo tota die. Facitem cogites semper instantem mortem, & puns ctum scilicet esse quod uiuimus, & adhuc puncto minus, tum quamsit malus antiquus holtis, quis nobis regna mundi promittit, ut nobis res gna colorum eripiat, quam fallæ uoluptates, quæideo nos amplectuns tur ut strangulent, qua dolosi honores, qui nos sublimant, ut deinde precipitent, quàm lætales diuitiæ, quæ quanto nos magis pascunt tanto mas gis uenenant, quam breue, incertum, umbratile, fallum, imaginarium est omne illud quod hæc omnia simul etiam si ex uoto affluant nobis presta repossunt, quam magna his, & promissa, & parata sunt, qui contemptis præsentibus illam suspirant patriam, cuius rex divinitas, cuius lex charis tas, cuius modus æternitas, his atop similibus cogitationibus animum oc cupa, quæ suscitent dormientem, tepescentem accedant, uacillantem cons firment, & tendenti ad cœlum diuini amoris alas exhibeat, ut cum ad nos uencris, quod magno omnes desiderio expectamus, non solum quem uo lumus, sed & qualem uolumus te uideamus. Vale, & Deum ama, quem timere olim cœpisti. Bigus te salutat. Ferraria. 2. Iulij. 1492.

#### IOANNES PICVS MIRANDULA, IOANNI Francisco nepoti, S. P.

Ratissimæ mihi fuerunt literæ tuæ, non ob id modo quòd iampri dem de te nihil audiueram, sed & quòd ea mihi significabant, quis bus sum mirisce delectatus, quando eadem & tibi sunt grata, & Deo gratissima esse non dubito. Tu quoque nihil dubites, si modo qua cœpisti uia perexeris. mercedem tuam copiosam in cœsis esse sutura. Ego nondum satis habeo exploratum eundum Rom. mihi sit nec ne. Et quantum equidem assequi possum coniectura, suturum potius credo, utilluc mihi eundum sit, causam nosti. Hoc ubi certum habuero statim te certios rem reddam, ne si huc forte ueneris (quod alioquin ego summopere uels lem) aut me hic non inuenias, aut statim descendete me in patriam tibi sit redeundum. Interim domi esse poteris, nisi tu quidem aliter sentias. Sed et illud memineris habere te uxorem cui no aliter corpus tuum quam Deo ipsam animam debes. Est illius desiderio aliqua ex parte satisfaciendum, cogitandum tibi est, quid illa ex habitu corporis, ex ætate, aut appetae, aut appetere possit. Quid ex pudore, ex uirtute, non petat. Cur enim pus

deat hæc scribere, quæ & Paulus scribit Apostolus! Nulla est ferè res in qua te magis suspicer errare posse. Et quidem, falluntur nostri homines plurimum, qui obligatas quidem addictas quibi uxores putant fuas, se us xoribus nihil, sed posse de se, quicquid illi censuerint, pro arbitrio statue. re.Denicatuus totus esse non potes, qui semel nuptiarum legibus te subij ciens uxoris esse uoluisti, potes nihilominus totus esse Dei, quem & tibi promereris dum ut legi eius obtemperes, tibipfi etiam in his quæ funt Dei minus obtemperas. Sed de his aliâs tecum coram etiam sum locutus.  ${f E}$ go ut primum a $cute{e}$ r uerna ${f u}$ erit, ${f hoc}$ es ${f t}$ , ${f inter}$  primo ${f s}$  q ${f u}$ a ${f d}$ ra ${f g}$ e ${f i}$ s ${f v}$ cum me, scilicet, ex his Græcorum librorum fascibus extricauero, statim Ferrariam ueniam, interim facris literis insta, præcipuæ 🔅 euangelicæ le 🛎 ctioni, quæ animum identidem ad Deum adducat, quem inde abducere & mundus & dæmon, ille illecebris, hic fallacijs, dies noctes & no cessant. Vale animæ dimidium meæ,&Deum ora pro me. Cum primum de mea Romam uersus profectione aliquid statuero te certiorem reddam. Flos ren.27. Nouembris. 1492.

> IOANNÉS PICVS MIRANDVLA Philippo Beroaldo, S.

Ccepi abs te doctissime Beroalde & epistolam cum amabilem, tum eruditam, & uerlus plurimos iplam etiam dubio procul ans Ltiquitatem prouocantes, gratifsimum id mihi munus fuit. Quare per te bono in negocio, bonas horas fum ociatus, & uoluptari nulla in re uel iocundius poteram uel honestius. Agam uerò hominem oppido quam ingratum si tua quæ sunt optima, remunerari meis uellem que sunt pelsima, & catullianis falibus suffeni uenena permutare. Sum enim in poë matis illo nihilo melior, nisi hoc præstem, quod me suttenum esse agnos sco, & quid manticæ in tergo sit uideo. Tu tamen hoc flagitas, ut scilicet de nostris ad te aliquid scriptionibus dedam, at co ita flagitas, ut quasi pos stules, uidearis & repulsam æquo animo non laturus. Quare tibi uel cum dispendio si qua est apud te de me existimatio satisfaciendum, habeas igia tur duas epistolas, alteram ad Laurentium Medicem, alteram ad Hermos laum de genere dicendi philosophorum. Quibus & uersiculos quosdam addidi, qui per hos dies etiam agenti alia mihi exciderunt. Tu hæc ita les ges, ut memineris in humanioribus his studijs me tumultuaria cura, & subcificais esse temporibus, ut qui philosophis operam primariam, et ut di citur, seriosas addiderim lucernas. Apud quos utid prosecerim quod tu apud rhetores & poétas, quos inter (loquor ex animo) non uideo cur tibi

primas, iure non uendices. Politianus tuus est, totus amat te, ut qui maxime. Deme pollicere tibi nihil non potes quod ego possim. Vale.

IOAN.

rentio Medico, S. P. D.

Egi Laurenti Medice Rhythmos tuos, quos tibi uernaeulæ Musæ per ætatem teneram suggesserunt, agnoui Musarum & Gratiarum legitimam fœturam,ætatis teneræ opus non agnoui. Quis enim in tuis Rhythmis & numerofa uerfuum iunctura faltantes ad numerum gra tias non perfenserit: Quis in canoro dicendi genere & modulato canens tes Mulas non audiat: Quis in lepôre no affectato, hilari argutia, mellitis falibus aptis illecebris, miro candore, in prudenti dispositione, in grauisi mis fenfibus ex penetralibus philofophiæ erutis, adolefcentem hominem quis agnoscat: Scio profecto me no esse in hoc albo, nec eu qui huc ascens dam, id est, ad iudicium rerum. Sed uellem dici posse extra suspitione adus lationis, quod de illis sentio: dicerem profecto non esse ueterum scriptorum, quem in hoc genere dicendi longo interuallo no antecesseris. Quod ne putes dictum ad gratiam affera tibi huiusce sensus rationes meas: Sunt apud uos duo præcipuè celebrati poëtæ Florentinæ linguæ, Franciscus Petrarcha,&Dantes Aligerius, de quibus illud in uniuerium sim præfas tus, esse ex eruditis qui res in Francisco, uerba in Dante desiderent. In te qui mentem habeat & aures neutrum desideraturum, in quo non sit uides re,an res oratione,an uerba fententijs magis illustrentur. Sed expedamus uelut in librilli particulatim uniuscuius merita. Franciscus quidem si res uiuiscat quod attinet ad sensus quis dubitat ultrò herbam tibi daturum, adeò tu & acutus femper grauis & fubtilis , ille uerò de medio plurim**um** arripiens fentétias colorat uerbis,& quæ funt gregaria egregia facit **gene** re dicendi,in quo uideamus quid tibi ille, quid tu illi præstes, in quibusdã dulcior apparuerit. Sed mihi illius dulcedo, ut ita dixerim, dulciter accida & fuauiter austera. Ille fusus & æquabiliter deliniens. tu maiestate & quae dam uiuaci luce orationis animos perstringens. In illo ambitiosa & nimia in te neglecta potius quàm affectata diligentia:llle tener & mollis, tu mas fculus & torofus.Ille uolubilis & canorus, tu prefus, plenus, firmus & mo dulatus.Ille fortè lepidior, tu certè amplior & erectior. Ille fucacior, sed tu neruosior. In illo est quod amputes, in te nihil redundans & nihil curtum. Sed forte audaculus qui tollendum aliquid de illo dixerim. Ita est certe ita multis uidetur quorum iudicio confido. Nam meo nihil cum sæpè sit uis dere peccantem illum, quod Asiatici peccabant, id est, infercientem uerba quasi rimas expleat, adhibentem & uoces plenas & concinnas, non ut exe ornent, sed ut substineant quasi tibicines carmen ne claudicet. In te omnia uerba non minus in re necessaria quam in ornatu grata, ita ut qui ex te des mat mutilet, qui ex illo tondat & repurget. Quod & si demus (quod nuns quam dabo)lepidiora esse quæille scripsit & comptiorat uis, facilè id fuit prestare hominem cui non esset cum ipsis sensibus labor & pugna. At tue

ille acres, lubtiles, & (ut uno dixerim uerbo) Laurētianæ lententiæ uix di ci potest, ut calamistros respuant, & istos fucos non libeter admittat, quas ille tractandas si habuisset, quem mollem legimus, nitidum, & iucundum, legeremus quidem spinosum, squallidum & ingratum, cum sit uidere ils lum, quoties aliquid tale aggreditur acutum, implicitu, uel noido lum, tam Itylo cadere quàm sensu surgit. Cum uerò illam suam uerborum ostentat luppellectilem, lua unguenta cincinnos, & flores, admoneret lepe li adel set Castritius, quod admonuit in Graccho, ne falleremur rotudato sono, & versuv cursu: Sed inspiceremus quidnam subesset, quæ sedes, quod sir mamētum, quis fundus uerbis. Quod si facias illic uideas Epicurei quans doque uacuum,ita aut nullum fubesse sensum,aut frigidum & leue. Qua parte quamuis est maxima, etia illi si non præstes, non uideo omnino cur præstet ille tibi dicēdi gratia. Cum & uerba apud te esse non possint illu= striora, & collocatio illorum ita sit apta, ut nec cohærere melius, ne flues re rotudius, nec cadere numerosius ullo modo possint. Sed iam Dantem tecum pensiculemus, de quo fortasse plures controuersiam sint facturi, funt enim multi, qui in scriptorum collatione non tam expendant merita, quàm annos numerent, iubens qualios ut priscos legant cum reuerentia, coætaneos ipsi legere non possunt sine inuidia. Primas certe, quod ad sty lum spectat denegaturum tibi neminem puto, ita est Dantes nonnunquã horridus, alper, & strigosus, ut multum rudis & impolitus, hoc eius etiam auarij fatentur. Sed in ætatem & fæculum illud (id quod sit ita) culpam reijciunt, omnino tu oratione cultior, & non ille gradior. Vusensibus, in z quient, grandior & sublimior. Quæso quid mirum in philosophica re ile lum philosophari ipsa natura ad hoc cogente, atque ultro suppeditate sen tentia. Si de Deo, de anima, beatis agitur, affert quæ Thomas, quæ Aus gustinus de his scripserunt, & fuit ille in his tractandis meditandis or tam frequens quàm assiduus, tu in obeudis maximis negocijs publicis & pris uatis. Non fuit tam præclare in Dante hoc fecisse, quam non fecisse turs pefuerat. At fuit dubio procul summi ingenij opus, quod ipse præstas philofophica facere quæ funt amatoria, & quæ lunt fua feueritate aufteru la fuperinducta uenere facete amabilia. Ita in tuis uerfibus amantium lufi bus philosophorum seria sunt admixta, ut & illa hinc dignitatem, & hæc illinch ilaritatem gratiam plucrifecerint, ut ambo hac copula, & retinues rint, quod erat proprium, & muto se sibi ita participauerint, ut habeant urrace singulation quæ prius erant simul amborum. Sed non est hoc tam admirandum, quàm illud quod me maxime mouit, ita hæc à te inuecta ut non inuecta, sed de materigipsius, de qua agis, eruta gremio, & ex illa ipsa, ut ita dixerim, te irrigante solum essorescere uideantur ut appareant natiua non aduentitia, necessaria non comparata, genuina omnino non insia titia, hocest, quod amirarisatis non possum, quo mihi uideris Dantem Gg

exuperasse. Nam & si ille sublimis uolat, materiæ alis attollië, ut repugnan te illa, & deorsum trahete tolleris in altum alis ingenii, atolleris ut à materia non discedas, sed illam tecum simul attollas tatum de ipsa tu quan tum de Danteipsa suit benè merita. Iam uidere licet quid, te inter Francis scum's & Dantem intersit, de quibus hoc addiderim Franciscu quando 🗪 non respondere pollicitis, habentem quod allectet in prima specie, sed ul= terius non satisfaciat. Dantem habere quod in occursu quado offendit, sed iuuet magis intima peruadentem. Tua non minus habent in recessu quod detineat, quàm habeat in prima fronte quod capiat. Adde quòd illi fuas poëles in fecelsibus, in umbra, in fumma studiorum tranquillitate, tu tuas inter tumultus, curiæ strepitus, fori clamores, maximas curas, turbus lentissimas tempestates, occupatissimus cecinisti. Illis erant Musa, ordina rium negocium & principale, tibi ludus & à curis quædam relaxatio. Illis fumma defatigatio, tibi defatigato ocium. Denice eò animum remittens pertigisti, quo illi omnes animi neruos contendentes fortasse non pertige runt, Sed quid dicam de mea paraphrasi : meam enim cur non appellem : uel huius quæ mea est appellationis iure. Demum cur no meam, quam & si ueneror ut tuam, amo tamen ut meam. Admiror profecto illam, & tein illa, ex qua conijcio quantu ego aberam à uera laude tuorum uerfuum , in quibus que erant maxima, quæ & maximè illustria, quibus sum no ctuinis oculis non introspexeram, uidi deinde per te reuelata, qui id folus & pos teras & debebas, debebas tibi & nobis, ne multa & te gloria, & nos uolus ptate fraudares. Lego (Deum testor) maxime Laurenti eam, non tam ad delectationem, ca ad doctrinam. Quot enim ibi ex Aristotele, auditu scilicet physico, ex libris de anima, de moribus, de cœlo, ex problemátis, quot ex Platonis prothagora, ex Repub. ex legibus, ex sympositio, quæ omnia, quanquam aliàs apud illos legi, lego tamen apud te ut noua, ut meliora & in nescio quam à te faciem transformata, ut tua uideantur esse & non illos rum,& legens discere mihi aliquid uidear.Quod maximo est indicio hæc te fapere non tam ex commentario 🛱 ex teiplo. Solent enim plurimi maio re in literis oppisia quam opera cum quid scripturi sunt philosophos habes re uelut pragmaticos eis dogmata quædã luggerentes quæ ingerant lui**s** libellis ut uideantur philofophi. Sed facilèhos deprehendas. Nam uideas illa,nec rectè disposita,nec cohærentia, & ab ipsis non explicata, sed impli cata. Atos homines alioquin eloquetes in illis dicendis apparet infantifsia mi. At te quis no uideat ea no tenere precario, sed ut in quæius habeas & potestatem pro arbitrio uersare, agere & tractare, hæc tu (proh felix inges niu)in estu Reip.in actuosa uita es assecutus, que nos philosophoru no di scipuli, sed inquilini in umbratili vita & sellularia sequimur potius & con sequamur. Sed quid dica de paraphraseos tuæ suauissimo stylo, is mihi ui det penitus qui Cælaris in Romana lingua, est enim oratio no manufacta,

non

non bracteata, non tota, sed suo ingenio erecta, candida, & quadrata, nec temerè excurrens, sed pedem seruans, nec luxurians, nec ieiuna, nec lascis uiens,nec ingrata, dulciter grauis , grauiter amabilis , uerba electa & non captata, illustria non fucata, necessaria non questa, non explicantia re, sed iplis oculis lubifcientia. Prætereo quam tuæ perlong lemper memineris, quàm fint ubi¢ tuæ illius prudentiæ infperfa pafsim femina, atque uefti≥ gia, hæc ego & cum multis & alius quisqua longe potiora. Sed duo præs cipua præter hæc uidi, quæ uideant fortè non multi quanquam oculatio 🕸 res. Primu est illud, ut illa suas diuitias dissimulet, ut inuidia fugiat, flores in sinu habeat, non ostentet, non exurgat in plantas, sed subsidat in genua ut minor appareat, alterum quid sit no uideo, nece enim tam solers, sed ui deo esse nescio quid ut dicam signatissime Laurentianum. Quod si quis uideat Laurentij dotes, ingenium, præstantiam, Laurentium totu uideat graphice effigiatum. Sed hæc nimis fortasse multa quæ dixi, etiam inuis tus ipfa me transuersum, ut dicunt, trahente in uerba animi sententia. Ilà lud non preteribo inhortari te quantu posfum opere maximo ut aliquod quando pà moderanda Repub. ociolu suffuratus absoluenda paraphra fi impartiaris, tibi quidem & linguæ patriæ ad honorem, ciuibus tuis & nobis omnib.futurę ad ulum & uoluptatem. Florentiæ idib.lulijs.1484.

#### TOANNES PICVS MIRANDVLANVS HERmolao Barbaro (uo, S.

 Go quidem mi Hermolaë nec possum aut tacere quæ de te sentio, aut no sentire ea quæ de illo debeatur, in quo omnia ueluti singula Iumma reperiantur. Sed utinam esset is meze mentis captus, ut pro meritis tuis de te sentirem, utinam ea dicendi uis, ut exprimere aliquando possem quod semper sentio. Scio quæ de te concepi infinitum subsidere infra fastigia doctrinæ tuæ. Scias & tu quæcunque loquimur longè esse minora jis quæ concipimus,tã deesse scias animo uerba, quam rebus ania mus deest. & tamen ita me audere credis ut sperem posse imitari tua quo rum nec magnitudinem æstimare possum. Admirari te possunt omnes, imitari tam pauci postunt, quàm nemo reprehendere. Et utinam ea mihi felicitas ut quæ scribam Hermolaum meum aliqua ex parte imaginentur. lpse enim ut taceam cætera, stylus tuus cui tu adeo parum faues, mirum quantum me afficit, quantum me delectat, ita est doctus, grauis, compos fitus, eruditus, excussus, ingeniosus. In quo nihil expositum, nihil sit trie uiale, seu uerba seu sententias spectes. Legimus sæpè ego & noster Polis tianus quascunce habemus tuas, aut ad alios, aut ad nos epistolas, ita sem 🕏 per priorib.certant sequentia, & nouæ fertiliter inter legendum efflores scut Gratiæ, ut perpetua quadam acclamatione interspirandi locum non habeamus. Sed mirum dictum quam persuadeas, & legentis animum quocunque uelis impellas. Expertus sum ego cum semper alias tum hac Gg

# 352 Ioan.Pici Mirandulæ

proxima tua ad me epistola, in qua dum Barbaros hos philosophos inseris, quos dicis haberi uulgo fordidos tudes, incultos, quos nec uixisse uiz uentes, ne dum extincti uiuant. Et si nunc uiuant, uiuere in p $\alpha$ nam & con tumeliam. Ita porrò sum commotus, ita me puduit, piguitos studiorum meorum, iam enim fexennium apud illos uerfor, ut non minus me feciffe uelim quam in tam nihil facienda re tam labortose contendisse, perdides rim, ego inquam, apud Thomam, Ioanem Scotum, apud Albertum, apud Auerroem meliores annos, tantas uigilias, quibus potuerim in bonis lite ris fortasse nonnihil esse. Cogitabam mecum ut me consolarer si qui ex ils lis nunc reuiuilcant, habituri ne quicquã lint, quo luam caulam argumen= tosi alioquin homines, ratione aliqua tueantur. demum succurrit ex ipsis quempiam paulò facundiorem fuam barbariam quàm poterit minimè barbare, hunc in modum fortasse defensurum. Viximus celebres ô Hera molae & post hac uiuemus non in scholis grammaticoru & pædagogijs, fed in philosophorum coronis, in conuentibus sapientum, ubi non de ma tre Andromaches, non de Niobes filijs, atopid genus leuibus nugis. Sed de humanarum diuinarum & reru rationibus agitur & disputatur. In quie bus meditandis, inquirendis & enodandis ita subtiles, acuti, acres & fui= mus, ut anxij quando p nimium & morosi fuisse forte uideamur, si modo esse morosus quisquam aut curiosus nimio plus in indaganda ueritate po test, atque in his quidem si quis nos arguat hebetudinis & tarditatis, age amabo quicungis est pedem coferat, experiretur habuisse barbaros non lingua, sed in pectore Mercurium, non defuisse illis sapientiam, si defuit eloquentia, quam cum sapientia non coniunxisse, tantum fortasse abest à culpa ut coiunxisse sit nephas. Quis enim cincinnos, Quis fucum in proba uirgine non damnet : & deteltetur. Tanta est inter oratoris munus & philofophi pugnantia ut pugnare magis inuicem nõ pofsint. Nam quid aliud rhetoris officium quam mentiri, decipere, circumuenire, præstigias ri: Est enim uestrum, ut dicitis, posse pro arbitrio in candida nigrum uers tere,in nigra candidum,posse quæcunque uultis tollere, abijcere , amplis ficare, extenuare, dicendo demum res ipías magicis quasi quod uos iacta tis, uiribus eloquentiæ in quam libuerit faciem habitum of transformare, ut non qualia funt suopte ingenio, sed qualia uolueritis non fiat quidem, sed cum non sint esse, tamen audientibus appareant hoc totu, est nequice quam'aliud quam merum mendacium, mera impostura, merum præstis gium: Cum à natura rei semper uel agendo excedat, uel minuendo defis ciat, & fallacem uerborum concentum, ueluti laruas & simulachra præs tendens auditorum mentes blandiendo ludificet. Erit ne huic cum philo sopho assinitas, cuius studium omne in cognoscenda & demonstranda cæteris ueritate uerlatur. Adde quòd nobis nulla erit fides, lautitias uos cum & ueneres affectantibus, quali rebus parum fidentes, nec uerò nixi,

trahere in sententiam his lenocinis homines quæramus. Est ob hanc cau sam legere res sacras rustice potius quam eleganter scriptas, quod nihil sit magis dedecens & noxium in omni materia in qua de uero cognoscendo agitur, quàm universum istud dicendi genus elaboratum. Hoc for ensium est quæstionum, non naturalium atque coelestium. Non est eorum qui in academia, sed qui in Repub. illa uersantur, in qua quæ siunt, quæque dis cuntur populari trutina examinantur, apud quam flores fructibus lone gè præponderant. Nonne scis illud. Non omnia omnib. pari filo conue niunt: Est elegans res (fatemur hoc) facundia plena illecebræ & uolus ptatis, sed in philosopho nec decora nec grata. Quis nollem incessum, ara gutas manus, ludibundos oculos in histrione & saltatore non probet ; in ciue, in philolopho, quis non improbet, arguat, abominetur? Si puellam niderimus moribus lepidã, atop dicaculam, laudabimus, exolculabimur. Hæc in matrona damnabimus & perfequemur, non ergo nos, fed illi inea pti qui ad pedes uestæ agant bachanalia, qui gravitate philosophicarum rerum & castitatem ludicris ueluti & calamistris dehonestent, profectò quod Sinesius de adolescete, de oratione dici commode potest, comatam orationem semper cincedam. Quare nos nostram malumus capillis hira tam, globosam, inexpeditam, quam cum impuritatis uel nota, uel suspis tione bellè comatam. Et ut nihil sint reliqua, hoc est uerissimum, nihil esse diuerlum magis ab instituto philosophi quacunque in re, quam quòd lus xum, aut fastum aliqua ex parte sapit. Sicionios calceos habiles aptosque ad pedem dicebat Socrates, sed Socrati non convenire omnino, non eas dem ratio ciuilis habitus & philosophici, sicuti neque mensæ neque ser# monis. Vtitur his philosophus duntaxat ad necessitate, utitur ciuilis hos mo etiam ad gratiam. Quam & hic si neglexerit non ciuilis, & ille si affes Clauerit, non erit philosophus. Si posset Pithagoras uiuere sine cibo hole ribus etiam parceret:Si fua fenfa afpectu, aut demumminore quam fermo nis opera explicare, omnino non loqueretur, tantu abelt, ut linguam pol leat & exornet, quod uel ob id cauendum nobis ne illectus cute medicatà lector demoretur ad eam, ad medullam & fanguinem no peruadat, quem subesse sæpe cerusato ori infectum uidimus. Vidimus, inquam, in hisce omnibus, quibus propterea in ulu uenit, cum nihil lit intus non inane & uanu, detinere lectorem in prima facie modulatu uario, atque concentu-Quod si fecerit philosophus, clamabit Musonius non philosophum los qui fed tibicinem canere. Non ergo nobis uitio deturid no fecisse, quod fecisse uitium erat. Quærimus nos quidnam scribamus, non quærimus quomodo, imò quomodo quærimus, utscilicet, sine pompa & flore ula lo orationis. Quam noluimus ut delectabilis, uenusta & faceta sit, sed ut utilis, grauis, & reuerenda, ut maiestatem potius ex horrore, quam gras tiam ex mollitudine consequatur, no expectamus theatri plausum, quod aures 3

aures demulserit æquabilis clausula uel numerosa, quòd hoc sit falsum, illud sit lepidum, sed expectamus paucorum potius præ admiratione filentium, introspicientium penitius aliquid, aut de naturæ adytis erus tum, aut de cœli aula ad homines adductum, tum uel aliquid ita argus tum ut defendendi, ita defenfum ut arguendi non sit locus. Admirens tur præterea nos sagaces in inquirendo, circumspectos in explorando, fubtiles in contemplando, in iudicando graues, implicitos in uincien≠: do, faciles in enodando. Admirentur in nobis breuitatem styli, foctam rerum multarum atque magnarum, sub expositis uerbis remotissimas sententias plenas quæstionum, plenas solutionum. Quam apti sumus, quam benè instructi, ambiguitates tollere, scrupos diluere, inuoluta euoluere, flexi animis syllogismis & infirmare falsa, & uera confirmare. His titulis ô Hermolaë uindicauimus huc usque & uindicaturos posthac ab obliuione memoriam nostram non dubitamus, quod si uuls go, ut dicis, habemur fordidi, rudes, inculti, hoc nobis ad gloriam est, non ad contumeliam, uulgo non scripsimus, sed tibi, & tui simis libus. Necaliter quam prisci suis ægnimatis & sabularum inuolucris arcebant idiotas homines à mysterijs, & nos consueuimus absterrere illos à nostris dapibus, quas non polluere non possent, amariori paus lum cortice uerborum. Solent & qui thesauros occultare uolunt, si non datur seponere, quisquilijs integere uel ruderibus ut prætereuntes non deprehændant nisi quos ipsi dignos eo munere iudicauerint. Simile philosophorum studium celare res suas populum, à quo cum non pros bari modo, sed nec intelligi illos deceat, non potest non dedecere has bere aliquid quæ ipsi scribunt, theatrale, plausibile, populare, quod des mum multitudinis iudicio accommodare se uideatur. Sed uis effins gam ideam sermonis nostri. Ea est ipsissima quæ Silenorum nostri Als cibiadis, erant enim horum simulachra hispido ore, tetro, & aspernas bili, sed intus plena gemmarum, suppellectilis raræ & præciosæ. Ita extrinsecus si aspexeris, feram uideas, si introspexeris, numen cognos At, inquies, non ferunt aures, nunc asperam, nunc hiulcam, semper inconsonam texturam. Non ferunt barbara nomina ipso etis am penè timenda sono, ô delicate cum accedis choraulas & citharces dos pone te in auribus, cum uerò philosophos auoca à sensibus, res deas ad teiplum in animi penetralia mentis & fecessus, assume illas Thias nei aures, quibus cum omnino non erat in corpore non terrestrem Marsiam, sed Apollinem cœlestem diuina cithara uniuersi melos inets fabilibus temperantem modis, exaudiebat. his auribus philosophosrum uerba si delibaueris, mellea tibi ad Nestoris inuidiam esse uides buntur. Sed hæc finamus nimio plus affurgentia. Profecto fastidios rein philosopho subtilissime disputante minus concinnam eloquutios

ncm

nem, non tam delicati stomachi est quam insolentis. Neque est aliter, ac si quem in Socrate de moribus docente offendat, aut laxus calceus, aut toga dissidens & sectum praue stomachetur ob unguem. rat Tullius eloquentiam in philosopho, sed ut rebus & doctrina satisfae Sciebat tam prudens quam eruditus homo nostrum esse compos nere mentem potius quam dictionem, curare ne quid aberret ratio, non oratio. Attinere ad nos in Applicantly of non attinere which mesopose laudabis le in nobis habere Musas in animo & non in labris nequid in illo uel per iram sonet asperius, uel per libidinem eneruatius, denique ne qua sit dise cors à genuina ipla, qua temperatus est modulabiter harmonia. Quam Plato cum intelligeret theatrali ista & poétarum sæpe corrumpi à Repus blica fua poëtas omnes eliminauit, gubernandam autem philofophis res liquit, mox certè si per lasciuiam disserendi poëtas fuerint imitati exilio condemnandis. At instabit Lucretius & si non egeant per se philosophiæ commentationes amænitate dicendi, per eius tamen adhibitionem dis simulandam esse ipsarum rerum austeritatem. Sicut absinthia per se pels lunt morbos, melle tamen illiniuntur, ut puerorum ætas improuida lus dificetur.hoc fortè tibi faciendum erat ô Lucreti. Si pueris scribebas tua, si uulgo, faciendum utique tibi, qui non absinthia modo, sed meracissis ma toxica propinares. Sed longè alia nobis habenda ratio, qui uulgus, ut ante diximus non allectare quærimus, sed absterrere. Nec terra abs finthia, sed nectar propinamus. Sed contendet Lactantius satis cons stare in auditorum animos uel seniorum influere potentius ueritatem & ui sua instructam, & luce orationis ornatam. Si fuisses ô Firmiane tam frequens in sacris literis quam in sictis litibus fuisti, & hoc non dixisses, & nostra non minus bene fortasse confirmasses, quam destruxes ras aliena: Dic quæso quid mouet fortius & persuadet quam sacrae rum lectio literarum, non mouent non persuadent, sed cogunt, agitant, uim inferunt, legis rudia uerba & agrestia, sed uiua, sed animata, flams mea, aculeata, ad imum spiritum penetrantia, hominem totum potestas te mirabili transformantia. Periclis orationibus elaboratis & luculens tis nihil fe commoueri inquit Alcibiades, fed Socratis uerbis nudis & fim plicibus. Addit etiam si sint inepta, rapi in furorem, extra se poni & ues lit nolit, faciendum ei, quòd ille præceperat: Sed quid perdo uerba in re concessa. Si non desipit auditor, à fucato sermone, quid sperat aliud quam insidias: tribus maximè persuadetur, uita dicentis, ueritate rei, sobrietate orationis, hæcsunt Lactanti quæ philosopho fidem conciliabunt, sibos nus fuerit, si ueridicus, si id genus dicendi appetens, quod no ex amœnis Musarum syluis, sed ex horrendo fluxent antro, in quo dixit Heraclitus latitare ueritatem. At dicet quispiam: Age amice examinemus hæc de pos sita contentione. Reuerendum quiddam ato divinum per se est sapientia,

necexotico quo quam eget ornatu. Sed quæ inuidia & huc accedere? Quis negat quæ per se decent: si adornentur sieri decentiora: Ego amice hocin plerist nego, adeo multa sunt quorum splendorem si quid adiuns xeris elimines & non illustres, ita sunt scilicet, in sua natura optimo statu, ut demutari ab illo nisi in peius non possint: Marmorea domus picturam non recipit, si opus albarium superinduxeris, demas de dignitate, de puls chritudine. Non aliter & sapientia, & quæ tractantur à philosophis, tecto rio non clarescunt sed offuscantur. Quid plura: Nonne uulgatum bonas formas cerussa deuenustari: In universum quicquid pulchri super impos nas, celat, quod inuenit, quod affert secum, illud ostentat. Quare si quod prius fuerat aduentitio præstat, iacturam fecerit illud quicquid est, no lus crum, ob eam causam nudă se præbet philosophia, undique conspicuam, tota sub oculos, sub judicium uenire gestit, scit se habere unde tota undis que placeat. Quantum de ea uelles, tâtum de forma uelles, tantum de laude minuas, finceram & impermixtam fe haberi uult . quicquid admifceas infeceris, adulteraueris, aliam feceris, stat puncto infectili & individuo: Quapropter nec ludendum tropis, nec uerbis, aut nimis luxuriandum, aut translatis lasciuiendum, aut factitifs audendum in re tam seria, tanti discriminis, in qua demere, addere, demutare aliquid sit flagitium. At, ins quies, age damus hoc uobis ut non sit uestrum ornate loqui, sed uestrum est certe, quod nec præstatis, ut Latine saltem, ut si non floridis, suis tas men uerbis res explicetis, non exigo à uobis orationem comptam, sed no Io fordidam, nolo un guentatam, sed nechircosam, non sit lecta, sed negles cta, non quærimus ut delectet, sed querimur quòd offendat. Bene habet, iam scilicet ad nos deficis, sed amabo incognoscamus quid is thac sit Las tinitas, quam solam dicitis debere philosophos & non persoluere. Si dis cendo incurrat exempli causa à sole hominem produci, causari hominem nostrates dicent. Clamabis actutum hoc non est Latinum, huc usque ues rè, non est Romanæ dictum: hoc uero uerius, igitur non recte, peccat ars gumentum: Dicet Arabs eandem rem, dicet Acgyptius, non dicent Las tinè, sed tamen rectè. Aut enim nomina rerum arbitrio constant, aut nas tura. Si fortuito positu, ut scilicet communione hominum in eandem sens tentiam conueniente, quo fanxerint unumquodque nomine appellari, ita apud eos recte appellet. Quid prohibet hosce philosophos quos nuncus patis barbaros, conspirasse in unam dicendi normam, apud eos non ses cus fanctam ac habeantur apud uos Romana, illam cur rectam non appel letis, appelletis uestram, nulla est ratio. Si hæc impositio nominu tota est arbitraria, quod si dignari illam Romani nominis apellatione non uuls tis, Gallicam uocetis, Britannicam, Hispanam, uel quod uulgares dices re solent Parisiensem. Cum ad uos loquentur, continget eos pleraque rideri, pleraque non intelligi, idem accidet uobis apud eos loquentibus Α'ναχαρ

สานา สังอาราสสุ A' ยินงสเอเร ของอเหเรีย, Abuvสเอเ ปริ ซสดุสิ Enirais. ideft, Anacharlis apud Athenienles folocilmum facit, Athenienles apud Scythas. Quod fi no a minum rectitudo pendet ex natura rerum, debemus ne rhetores an philo sophos qui rerum omnium naturam soli perspectam habent & explos ratam de hac rectitudine consulere: forte quæ aures respuut, utpote aspe rula, acceptat ratio, utpote rebus cognatiora. Sed quid oportuit nouas re cos linguam & si nati erant inter Latinos non Latinè loqui, Non pos terant illi ô Hermolae dum legebant in cœlo fatorum leges, & ordinem uniuersi legebant, in elementis nascendi uices & obeundi, simplicium uires, mixtorum temperaturas? non poterant, inquam, eodem tempore in Cicerone, in Plinio, in Apuleio, Romanælinguæproprietates, leges, observantias annotare, quærebant quid abhorrens, quid receptum in na tura, quid à Romanis interea, non curabant. Verum enimuerò iam te los ço meliore statuo, do tibi eloquentiam & sapientiam mutuo nexu inui= cem conspirasse. Abiunxerunt philosophi sapientiam ab eloquentia, ab junxerunt historici, rhetores, poetæ, quod destet Philostratus, eloquens țiam à sapietia, hos tu uictores celebri fama minime dubitas, illos non nisi in pœnam & contumeliam, uide quid agas. In diferta mauult Cicero pru= dentiam quam stultam loquacitatem. Non quærimus in pecunia, quæ moneta percussa sit, sed qua materia constet. Nec est qui purum aurum non malit habere sub nota Teutonum, quàm sub Romano symbolo fas ctitiu. Peccant qui dissidium cordis & linguæ faciunt, sed qui excordes to ti funt lingua, nonne funt mera, ut Cato ait, mortuaria gloriofa: Viuere sia ne lingua possumus fortè, no commodè, sed sine corde nullo modo pos sumus. Non est humanus qui sit insolens pollicioris literaturæ. Non est homo qui sit expers philosophiæ. Prodesse potest infantissima sapientia, insipiens eloquentia uti gladius in furentis manu nõ obesse maximè non potest. Ergo, inquies, & statuæ non à figura, sed à materia commédantur, &si Cherilus eadem quæ Homerus, & eisdem Mæuius ac Virgilius ces cinissent, futurum erat, ut æquè illi aro isti inter poetas reciperetur. None neuides disparilitatem similitudinis. Illud & nos asseueramus à specie rem æstimari nő ex subiecto. Est enim à specie res id quod est. Sed alia spe · cie quispiam inter philosophos, alia inter poetas recipiendus. Scribat Lu cretius de natura, de Deo, de prouidentia, scribat de eisdem exnostris quispiam, scribat Ioannes Scotus & quidem carmine ut sit ineptior. die cet Lucretius rerum principia atomos & uacuum, Deum corporeum, rerum nostrarum inscium, temere omnium fortuito occursu corpusculoru ferri, sed hæc Latinè dicet & eleganter. Dicet Ioannes quæ natura costant sua materia specie & constitui, esse Deum separatam mentem.cognoscens tem omnia, omnibus consulentem. Nec propterea quod uniuersa etiä ins fima uideat ac moderetur, è sua pace minimum dimoueri. Sed quid dici folet xariovra un xalliva. At dicet insule, ruditer, non latinis uerbis. Quas so quis in dubium reuocet uter poëta melior, uter philosophus. Extra om nem est controuersiam tam rectius Scotum philosophari, quam ille loqui tur ornatius. Sed uide quid differant, huic os insipidum, illi mens desis piens, hic grammaticorum ne poëtarum dicam decreta nescit, ille Dei atque naturæ, hic infantissimus dicendo, sentit ea, que laudari dicendo satis non possunt, ille fando eloquentissimus eloquitur nefanda. Hæcilli fortasse afferent Hermolaë charissimè in defensionem suæ barbariæ aut quæ funt subtilitate multo fortasse meliora. Quorum sententiæ nec ego planè accedo necingenuo cuiquam & liberali accedendum puto. Sed exercui me libenter in hac materia tanquam infami, ut qui quartanam laudant, cum ut ingenium periclitarer, tum hoc cossilio, ut ueluti Glauco ille apud Platonem iniustitiam laudat non ex iudicio, sed ut ad laudes iustitiæ Socratem extimulet, ita ego & eloquentiæ causam à te agi audiam in eam lie centius repugnate paulisper sensu atque natura inuectus sum, quam si uel negligendam uel posthabendam barbaris existimarem, no ab illis ad eam quod nuper feci, ad Græcas literas, ad tuum nunquam satis laudatu The mistium penè totus desecissem. Quamuis dicam libere quod sentio, mos uent mihi stomachum Grammatistæ quidam, qui cum duas tenuerint uo cabulorum origines, ita se ostentant, ita uenditant, ita circumferunt iactas bundí, ut præ feipfis pro nihilo habendos philofophos arbitrentur. Nos lumus, inquiunt, hasce uestras philosophias. & quid mirum:nec Phalers num canes. Sed nos hac fini epistolam claudamus. Si decus aliquod nos menœ libi promeruerunt Barbari illi sola rerum cognitione, non esse faci le dictu, quem lo cum, quid laudum tu ibi uendices, qui sis inter philoso= phos eloquentissimus, inter eloquetes, ut dicam Græce φιλοσοφώτατ@. Flo rent.3.nonas lunias.1485.

REVERENDO IN CHRISTO PATRI, FRATRI BAPTIflæ Mantuano, ordinis Carmelitarum, Poetæ, Philosopho & Theologo insigni, &c. Filius Ioannes Mirand.

Alue Pater dilectissime. de Appollonio Thianeo nihilsentio magis quàm sid tu sentis, super qua re scribam ad te plura, cum erit ocium, a quæ tibi et unt fortasse non ingrata. De diuersitate translationis nostræ à litera Hebraica in 3. capite libri Geneseos ubi de Euagitur & sere pente, sic equidem censeo, est in Hebræo: Quemadmodum scribis ipsum conteret caput tuum, refertur ad semen Euæ de quo dixerat, inimicitias ponam intersemen tuum & semen illius. septuaginta uerò & Hierony. transtulerunt ipsa conteret, caput tuum, utrobique autem idem sensus. Nam quod dicitur ipse conteret, non tam ipsam Euæ personam, quàm Euæ posteritatem respicit, cum id dicatur factura, quod in semine suo fas ctura est. Sed cur maluerint ipsa uertere quàm ipsum. Hoc suisse arbitror

Digitized by Google

in causa ut significarent, cum ex Eua non sœminæ solum sed mares essent propagandi, quod de semine dicebatur ad sœmineum solum semen reserrendum. Hæcsunt quæ super hac re in præsentia in mentem ueniunt. Con cordiam Platonis & Aristot. assiduè mollior. Do illi quotidie iustum martutinum, post meridianas horas, amicis, ualitudini, interdum poëtis & or ratoribus, & si qua sunt studia operæ seuioris, noctem sibi cum somno sarcræ literæ partiuntur. Tu sac quæso ne tua diutius desiperem. Saluta Berroaldum. Polutianus tuus est totus. Vale, & Deum ora pro me. Florent. die 20. Martij. 1490.

10 ANNES PICVS MIRANDVLA
Alto Manutio, S.

Itto Homerum quem desiderabas, serius tamen quam & tu uos luisti & ego debebam. Ita mi Alte distringor occupatione ut nes que interspirandi sit locus. Addixi mc (quod & tu nosti) iam du dum literis infamulatum. Illæ pro suo imperio, ita seuere legendi, dictandi exigunt pensum, ut uix ualitudinem redimam. Tu quod te scribis factus rum, accinge ad philosophiam, sed hac lege ut memineris nullam esse phis losophiam, quæ à mysteriorum ueritate nos auocct, philosophia ueritatem quærit, Theologia inuenit, religio possidet. Vale, Florent. die 11. Februar. 1490. anno gratiæ.

10 ANNES PICVS MIRANDVLA, HERMOLAO Barbaro Patriarchæ Aquil. S.

Vdio te Patriarcham Aquiliensem electum. Gratulor illis homianibus pastorem optimum, toti ecclesiæ militem strenuissimum, ti bi tuæ uirtutis illustrandæ amplisicandæ occasionem datam. Tria ferè uiuendi genera: Ciuile, contemplatiuum, religiosum. In illo prudentiam, in secundo doctrinam, in tertio quasi fastigio totius uitæ, præter duo illa, etiam sanctitatem exigimus. Te antehac & tua ciuitas in Repub. gerenda, magnis épeorum tractandis rebus diligentissimum, prudentissimum ép, sunt experti, & studiosi omnes quasi patronum ac uindicem boanarum artium amant, & admirātur. Quod erat reliquum hoc te sacturum & proculdubio scimus ita serio gaudemus, ut scilicet, no minus tibi in poasterum ecclesia debeat quàm & tua ciuitas, & sliteræ hactenus debuerunt.

IOANNES PICVS MIRANDVLA,

Hermolaosuo, S.

Vid esse hoc dică mi Hermolae, quod me quotidie nouis oneras officiis, quasi tu mihi aliquid debeas, cui ego iampridem omnia debeo. Venit superioribus diebus huc Antonius frater in patriă se recipiens, rogo quid Hermolaus agit: Hoc, inquit, ille agit, te amat, laudat, in colum fert, apud me, apud alios, apud ipsum Pontisis cem, atop hoc ita assidue, ita ualide agit, quasi nihil habeat præterea quod agat. Scribunt ité ad me aliquando quos istichabeo amici, unus precipue Cosmus

### 360 Ioan. Picus Mirandulæ

Cosmus Pactius, uir (ut semel laudes eius complectar) dignus, quem tu unicè ames, is uerò quoties scribit, toties de tuis in me officiis scribit, de as more, de mira quada animi propensione, ut sentias, ut loquaris de me sem per honorificentissime. O inauditam hanc tuam humanitatem, qui nune quam satis tibi esse in homines dictionis putas, & si talis erga me es, quo me sacias magis tuum magis obliges, actam, ut dicunt, agis, aut plus de bere, aut amar magis non possum, Sed ita homo es, alios omnes prudentia, moribus, doctrina, humanitate etiam teipsum uincis. Vale, & me iam quæso lauda modice, dum tamen ames immodice. Salutat te Politianus, in te amando & laudando semper uerus, semper immodicus. Florent. die ultimo lulij. 1490:

Hieronymo, S.

Ist Angelus noster ad te scriberet, ego plura ad te scripsissem, sed nolo picas meas illius musis obstrepere, & uoluptatem tuam importunus ego inturbare. Quod si benesicium intulit, qui abstis nuit iniuria quam inferre potuit, hanc literarum breuitatem non potes mi hi pro benesicio no imputare, quod eris pulcherrimè remuneratus si pro breuissimis longissimas mihi ipse reddideris. Nihil enim nobis tuis literis gratius, quibus quæso ne me destraudes, alioquin si silueris, par pariree ponam. Nama ego tunc maximè non silebo, sic enim te perbellè retalian uerim. Vale, & Hermolaum nostrum delicias Romanælinguæ meo nos mine plurimum salutato.

### Francisco Pico Mirandula, 10 Anni

Vod hactenus tuis literis non responderim hoc suit in causa; incis derunt in manus meas libri quidam Hebraici in quibus iam perspetuam hebdomadam assiduus sui dies & noctes, ita ut penè me exoculauerint. Est enim hinc ad 20. dies discessurs, qui huc libros attulit Siculus quidam Hebraus, quare dum me ab illis extricauerim ne literam quidem à me expectes, nece enim possum momentum ab illis discedere, ne forte illi discedant priusquam ego eos omnes excusserim. Cum ab hac cura liber suero obruam te literis, quanquam scis animum me habere occupatissimum. Si quid autem tu unquam mea causa es facturus, da operam qua ratione potes ne meum istuc aduetum Barri princeps desideret, studia enim omnia interturbarem mea, quibus nosti tu quam sim deditus, quanquam nihil præter ea curem. Haud satis autem mihi com

stat utrum mihi molestius illi,an mihi displicere. Vale,& Deum time,& te quotidie cogita esse moriturum.Fers rariæ 30. Maij. 1492.

IOAR-

IOANNES PICVS MIRANDVLA, MARSIlioFicino, S.

Vi ab amicis quod cupiunt pluribus contendunt iniuria faciunt amicitiæ, quasi ipsa non possit, quod potest illecebra orationis. Quare agam tecum simpliciter, ut ea exigit quæ mihi tecum iama pridem intercedit beniuolentia, est hoc tempore ad mea studia plurimu necessarius samblicus Platonicus, hunc si ad me miseris, perpeatuo me tibi officio deuinxeris, erit hic ad dies uiginti, aut summu ad menasem, post illico per tabellarium remittetur. Tu interim & bibliotheca mea & rebus omnibus utere atque tuis. Vale.

IO ANNES PICVS MIRAND VLA ANGElo Politiano, S.

🕶 Ecurbanius unquã nechilarius acceptos se amores mei prædi: cant quam his proximis diebus apudte, & quod amice quidem confossi sunt cum sibi gratulantur maxime, tum tibi plurimum ' debent. Quis enim nolit ab isto ense mori, dolent tamen indulgétius id fa Gum esse quam oportebat, atop in eo sunt, ut dubitent amore ipso in amo res te cæcutientem factum meos. Acita demum dubitant, ut iudicio tuo alioquin grauissimo, in sua causa haud satis costdant. Confidunt tamen et iam fele uinculis afferunt, domi esfe nesciunt, libertatem & publicu secua rè postulat. Sed quid de Epicteti tui festiuitate dicam. ô rem iocosam & ri fu dignam Catoniano, uix erat in limine cu pandens linus en inquit obes los,en fagittas, fi nefcitis Græcè, en me fi ex ueltris quilquam audax fueri**r** paratum referire. Quis cachinnis temperasset cu Stoicus homo tam lepis dè io caretur, abstinuimus profecto telis, & quòd interminatus erat repos siturum sele iniuriam, & quòd ita cutis occaluerat ut ta leues ictus no ada mitteret. Qua igitur ueneratione debuimus, senem excedimus. Qui ut de mum apud nos consedit philosophari cœpit de moribus, & id quide Las tine, non tã ob id co apud Latinos erat, (nam erant in eo consessu, qui Gre ca nouerat) quam quod Latine ipse beneficio tuo luculetius saperet. Sed nec operam perdidit, quando quidem no prius lo qui despit quam nos ex Peripateticis, Stoicos fecerit. Et àn ablay illa omnes approbauerimus, iam uidere sit paulo ante delicatos homines iam factos omnium tolerantissie mos, qui lacessiti quidem possumus ab alijs, lædi à nobis tantum, qui fato reluctemur nunquam, & quæ nostra non sunt sic fieri demum uelimus, ut Deus uult, & eos nec culpemus unquam, nec acculemus, nihil doleamus, nihil expostulemus, seruire, uinci, nesciamus. Re non oratione philosophe mur, & qui nouitif sumus nos ipsos ut aduersarios obsertiemus. Aliorum de nobis opinionem atopid generis alia que externa funt negligamus, po tius quam renciamus. Ad diem curemus ut hospitiu uiatores, habeamus ea denica no habeamur. Silentium amemus, ne quicquam euomatur non

concoctum. Et nobis alij raro & nos alijs nuquam risum pariamus. Et ut uno complectar uerbo. Èpictetum totum, & sustinere aduersa & abstinere uoluptatibus abunde didicerimus, uide quam singulatim ad Epicte tum tuum effinxerimus uitam nostră, uide quam & cito ne hac quoc par te Stoici non essemus, qui nos admonitos uolunt tamdiu desicere hominem, quamdiu non proficit. Id quod quanquă in cæteris admiratus sum, in me tamen uno uel maxime. Qui cum semper in lyceo uel academia nun quă in porticu sim uersatus, ita uictus sum oratione senis, ut in eius senten tiam non pedibus modo, sed manibus quoc & toto corpore discesserim. Indicem Græcorum librorum, qui mecum hic diuersantur cum Manues lis epistola, quod tuæ litere postulant ad te mitto. Indicem tuorum itidem desidero. Laurentio iuniori meo nomine salutem dicito, ad quem scripturus eram, sed pudor deterruit ne uidear hominem siteris copellare. Vale.

IOANNES PICVS MIRAND VLA, THOMAE MEDIO, S. Vod fabellam tuam & eam fastiuam quidem atos concinnã meo nomini nuncupaueris, indicio mihi fuit, & doctrinæ tuæ & sīna gularis in me beneuolétie, grauis utracp causa que me ad te aman 🖊 dum urgeat & impellat, utra nescio magis, ut enim in amore (quod in prouerbio est) mutuum non reddidisse flaginium est, ita lauda. tissimum homine, & si non prouoceris, non amasse, aut rustici est ingenij, aut sanè improbi<sup>.</sup> Vide igitur quàm me geminis (ut aiut) funibus ad amie citiam non uocas modo, sed trahis, quado nec in ea est fabella quicquam, quod doctrinam, quod ingeniu non oleat. Nec de me bene mereri magis præclarè poteras, 🕏 egregiæ fabellæ dicatura meo nomini, tā amicè , tam liberaliter confulere, cuius argumentum tantum abest, ut uel negligam, uel accusem, ut etiam summopere probem. Mea enim semper suit sentens tia, cui neque ex doctis quenquam reclamaturum puto, acrioris esse inge nij iocularia hæc & fabellas fcribere, modo id (quod præftitifti ipfe quàm cumulatissime) erudite et eleganter siat, quam de grauissimis rebus uel or nate disseruisse. Quippe cum operosius longe ex limo quam ex ære, auro uel decoram effinxille ftatuam arbitremur, cur non itidem erit de humil**i** 📆 de sublimi materia insigne aliquid dictitasse,& pluris certè negocii, & idcirco etiam laudabilius: illorum operi argumenti dignitas lenocinatur. Hi quicquid dignu afferunt, id totu de scriptoris pœnu depromit. Nihil ipfa materia; uelut afymbola conferente. Illis natura fedulo opitulatur. Hi aduerfus naturam certè contendunt. Quod & fi ita fit non ibo tamen infi cias inter has quas dixi humiliores materias, alijs alias mirum in modum præstare, & esse etiam id generis nonullas ita iacetes ita infipidas, ut nulla ui aut maiestate uerboru attolli satis & scite codiri possint. Quod uiti his nuquă inesse potest, que uenusta iocoru urbanitate resarciuntur. At uero fummis fubfellis costituedas eas duco, que cu faliu lepôre admixtu habet

ætatum, personarum ég graphicam exscriptionem, quod & habent ea di mnia, que comicorum sunt, & tu in ea quam ad me dedisti fabella pulcher -rimè imitatus es. Quantum ibi argutiarum: quæ salium oportuna, & ingé niola permixtio: Vt delectat, ut lepida, ut abloluta est undigs, & si qua ma teriæ humilitate sordidiuscula & debilior apparuerit, orationis luce & dia gnitate seiplam erigens, & nitorem ac neruos assumens: ea est profecto (ut paucis dicam) quæ le à literatilsimo homine profecta liquido demon ftret. Verum inter cætera omnia illa mihi præcipuè cordi est, morum , æta tum, personarum que exquisita & commoda notatio, in qua unam prudens tiam tuam, eamés non mediocrem, uelut è specula long è prospicio. Vides res uellem quem mihi cachinnum moueat octogenarius antistes, qui ut cum'es cætera succedant, hoc tamen continue saxum uoluit, ut alicunde pe cuniam corrodat, quod uitium senibus cognatu & familiare semper suit. Quid dicam de parasito nostro qui à parcissimo sene cœnam Saliarem dissimulans extorquet, qui ipsum, ut ita dicam, singularissime pumicem emungit. Nulla est mi Thoma in ea fabella uerbum, quod non sibi quoda dam peculiare palmarium uendicet, sed necomeum est, referre quæcunco olfeci, net his sum naribus que olfecerint omnia. Hoc tibi constet, rem aut gratam magis, aut iucundam mihi contigisse nunquam: & ipsam igia tur intra hos lares, & teiplum intra animum recepi. Habes mi Thoma quod(& si tu petis)petēdum erat à me, mutua est inter nos amicitia, quam iple (ut te uirum decebat præstantilsimum) à Musis auspicatus es, Reliquum est ut quoties uel re mea quantulacung est, uel opera indigueris; demea in te uoluntate periculum facias. Neg enim (si qua dabitur occas sio)illum erga te offici genus prætermittam, quod ipse adversum me in amicicia uestibulo fecisti prior. Vale.

Comes suo Nicolao Leoniceno, S.

I Am sæpius & pluribus tecum per literas collocutus suissem Nicolae suu suissime, si ubi nam esse mihi aut nuncio, aut literis, aut rymore notum suisset. Ego uerò id anxiè à multis percuntatus sui, dubium ab os mnibus responsum accepi. Tandem superioribus diebus in manus meas inciderunt Antonis Fauentini gratissimi phisosophi ad Thomam Frigna num literæ, ex illis te esse Florentiæ, quod mihi tunc gratissimum suit, accepi. Hoc simul ac intellexi siteras per tabellàrium ad te Florentiam dedi. Vanum suit iter, nece enim illic te reperit, dolui summopere. Hodie Thos mas signisticauit te Florentia discessisse, & Bononig esse, illico has ad te desservi suisi, in quibus quidem nece meam in te beneuolentiam, nece singualarem amorem pluribus aperire nitar, nece enim de nostra in te uoluntate tibi nel pauxilusum quidem subdubitandum, nisi me & egregiæ uirtutis tuæ & tuorum in me officiorum (quod meum noit est) oblitum existimas Hh 2 res,

res. Non potui autem non mirari summopere, quod tum ex urbis tumuls tibus te eripuisti quæsiturus sedem, in qua vivere & tranquillè posses & iucunde. Hoc oppidulum nostrum aut certe oblitus sis, aut certe contema pleris. Visus es Nicolae diffidere autuoluntati meæ, aut facultati, ut uerò hæctuis meritis minor. Ita illa tua maior opinione, gratum mihi erit si me tui consilij admonueris, gratissimum omnium si meos lares tibi commus nes non dedignaberis mecum ociaturus, dum ceteri cum Marte negocias buntur.Reliquum Ioannis Grammatici ad te mitto, quod per multos dis es non inuentum, nunc repertum est. Tuus sum & te expecto. Vale, Mis randulæ die 20. Iulij. 1482. Cura omni diligentia si me amas habere indis cem omnium librorum qui in bibliotheca sancti Dominici reperiuntur, mitte uel tecum affer. Valeiterum. Villam exædificaui suburbanam amœnam fatis pro loci & regionis conditione. Carmen longum de ipfa composui, & tibi domus suauis, & carmen erit non iniucundum. Iterum Vale.

> IOANNES PICVS MIRANDVLA Angelo Politiano, S.

Vod proximis literis tuis me tantopere laudaris, debeo tibi tans tum quantu ab eo absum ut merito laudet. Idenim debetur cuics quod gratis dat, non quod persoluit. Quare & ipse id totum tibi – debeo, quod de me scribis cum in me tale sit nihil. Cũ id mihi ipse nullo pacto deberes, id totu tuæ fuit humanitatis,& singularis in me beneuolentíæ.De cætero si me examinaris nihil inuenies, nisi tenue, humi le & angustum. Nouitij sumus atos tyrunculi qui ex inscitiæ tenebris pes dem modo mouimus, promouimus ferè nihil. Benigne nobiscum agitur si inter studiosoru ordines referamur. Habet docti nomen quidda aliud, quod sit tibi & tui similibus peculiare, mihi tam grandia no conueniunt, cum corum quæ in literarum studijs sint pręcipua, nihil non solū explora tum habeam, sed nec adhuc etiā nisi per transennā uiderim. Conabor quis dem(id quod nuc ago)talis esse aliquando, qualem nunc me prædicas,& esse, autiudicas, aut certé uelles. Interea imitabor te Angele qui te Græcis exculas quis Latinus, Latinis qu Grecisses. Simili & ego utar perfugio ut poétis, rhetoribus come approbe, propterea cophilosophari dicar: philos sophis quod rhetorissem. & musas colam, quanquam mihi lõge aliter accidit atos tibi. Quippe ego dum geminis (ut aiut) sellis sedere uolo, utrass excludor, fit demum (ut dicam paucis) ut nec poeta, nec rhetor sim, nece philosophus. Tu ita utrunque imples, ut utrum magis haud satis constet, qui & Græcam & nostram Mineruam ita pulchrè amplectaris, quasi cys gnus, utriules linguæ, ut quæ inscitia sit, quæ genuina, non facile discerpt possit. Nam ut de Latinis taceam (de his enim cui è primo loco cesseria) quis credat (ut de Adriano ille) Romanum hominem tam Grece loqui. Iu rabat rabat Emanuel noster dum tuas legeret non esse tam Atticas Athenas ipasas. Is es mi Angele (facessat adulatio) cui ex nostris unus aut alter, ne dia cam nemo, conferendus sit. Quod si plures essent tales non haberent hæc sæcula cur inuiderent antiquitati. Incumbe quæso & literas quantum poates à situ recipe, ne nitor ille Romanælinguæ iniuria temporum penitus obsolescat, excude semper aliquid nouum, quod rem Latinam adiquet et illustret. Et quæ domi habes sactandem exeant in communem studiosoa rum utilitatem. Ego quidem ut teipsum, ita tua omnia amo atque desidea to, tum eò magis quod te mihi exemplar proposui ad quod essingar, & si is es, quem ut sequi omnes debent, ita consequi pauci possunt. Vale.

IOANNES PICVS MIRANDULA, PAULO Cortelio suo, S.

Ene cogitas Paule. Mittamus crebro epistolas, ut qui lo corum iné teruallis diuidimur, epiftolarum certe uicifsitudine coniungamur. Deuare solet absentum desiderium, si quã domi illius aut statuam fortalle habeas, aut imaginem. Mihi uerò inter imagine & epistolam hoc interesse uidetur,hæc mentem, corpus illa effigiat,illa extrema tätum des liniat, hec intima etiam planè exprimit & effingit, illa amici quafi tunicam & amictum, hæc uerum nobis amicum repræfentat, illa carnis colores fi> guramés quod potest æmulatur, hæc cogitationes, consilia, dolores, gaudia, curas, omnes denique affectus. Et quæ iple sibi uix quis præsens los quitur, secreta animi ad amicum absentem sidelissime trasmittit. Hæc des nicg uiuum & efficax,illa emortuum & mutum limulachrum eft. Milites mus has igitur innicem animoru imagines, tu quidem quas potes aureas & argenteas, ego uel areas uel teltaceas, sic enim extra omnem erimus in iuriam locorum & temporum, sicut nec ipla animi uis, aut loci intercapes dines, aut temporum moras nouit. At uerò illud quatum est quod ego tis bi debeo Paule officiosissime qui me ad hoc officium prior uocasti, tali præsertim epistola quæme adeò tenuit & oblectauit, ut multos iam dies nulla me magis lectione meminerim oblectari. Est enim plena facundiæ plena gratiaruni, plena amoris & beneuolentiæ, expectabas fortasse ut di cerem plena mearum laudum. Equidem eram & hoc dicturus, non enim adeo ferreus, aut si hoc maius dici, adeo sum philosophus ut amicorum laudationibus non oblecter. Quæ si sunt ueræ meipsum mihi, si falsæ ile lorum mihi amorem uoluntatemque commendant. Facilè igitur impetrabo à mea philosophia ut tuas epistolas & crebro legam & cum uolus ptate, etiam qua parte me laudant. Sed non illud tam facile ut in rependendo officio hoc literarum satis ciuilis appaream aut non ingratus, ita enim imperiola domina me distringit, ita pensum exigit quotidie, ita denics totum me occupat, ut uix quicquam de memihi etiam ipsi reliquum sit. Sed qua tu es humanitate & epistolas etiam malis cum scribemus

# Ioan.Pici Mirandulæ

366

& silentium æqui boni consules cum tacebimus. Politianus communes - delitiæ te salutat. Vale.

IOANNES PICVS MIRANDULA, TROIlo Maluetio, S.

Ibellus tuus de sortibus tanta me affecit uo luptate quata solet is affici cui optima sors contigerit. Ago tibi ingentes gratias quòd me tuarum lucubration un feceris participem, talium præsertim, in quis bus & disputandi subtilitas, & multiplex uariarum rerum cognitio sacis le apparet. Quorum alter un ingenif, alterum diligentiæ laudem habet. Nu gas nostras quas desideras propediem ad te dabo. Incertum enim utrum indignius illarum te lectione occupatissimum iurisconsultum detineri, an desiderio amicissimum hominem diu suspendi: Vale & me ama. Fer. 19. Maij. 1492.

## IOANNES PICVS MIRANDULA THAdeo Vgolino, S.

Ratissimas habui literas tuas plenas amoris, fidei & charitatis; no ob id tantum quòd tu mei memineris, sed quòd in illis me amicè Tadmones, ut ego ipse mei, id est, bonorum studiorum, & quam des di expectationis substinendæ, meminerim. Equidem infirmitatis meæ conscius, nihil uel mediocre de me polliceri ausim, sed ille à quo omne bo num, pater luminum elementissimus, ut antehac dedit, unde de nobis alis quid sperarent homines, ita dabit in posterum, ut tam bene conceptam opinionem frustra non habeamus. Romam propero ubi de nostris stuadis periculum, uel cum periculo faciemus. Si quid prosecerimus, Dei est munus, illi laudes & gratiæ, siquid desecerimus, nostra est imbecillitas, no bis imputato. Cæterum ego sum tuus, ut qui ob tuam, & uitæ & morum integritatem, uix Hieronymo nostro in te amando primas concesserim. Vale, ex Fratta.

#### IOANNES PICVS MIRAND VLA, THOMAE MEDIO, S.

Olidius nunquam me oblectatum memini quam nuper dum tuam Epyrotam legerem, fabellam proculdubio facetisimam, cum argus menti festiuitate, tum styli eruditione priscas etiam comodias prosuocantem. Quid enim has nouitias dicam, ineptas plane & infacetas, que authorum infantiam facile declarant, digna profecto fuit, qua Hermolao Barbaro, nescio an tuo quam meo magis, nominatim dicaretur: cui uni omnes literatos tantum debere existimo quantum uix debet antiquitati. Quod me ea minime fraudaris, secisti pro tua in me antehac perspectissis ma beneuolentia. Nec est quicquam apud me tanti, quod si tibi quasi mu tuum missitem, relatam abunde gratiam putem. Comodia noua, quam mili polliceris, iam expectans inhio. Neos est quicquam quod ea magis optem, præter unum ad nos aduentum tuu. Quem nisi ad dece dies siinc mihi

mihi abscedendum foret, ut ex Sita nostro te cognovisse arbitrior, essagis tando certe abs te impetrassem, est em ex his conficere que scripsisti. Quid sit futurum amœnitatis in consuetudine, quid in ipso conuictu, quid in ui uis uocibus, que profecto latitante habent energiam, que altius animum uoluptet afficiatque miris modis, qui omnibus scriptionibus longe præ ponderant. Sed quando hoc non licet, interim à me comædiæ materiam non expectes. Malo utrunce è tuo pœnu promas, ut Thomani Medium, non medium, sed totum, fabella sapiat. Vereor enim ne obsequendo tibi hebetudo ingenij mihi iacturam faceret, & ex eo quod de nostro admitte ret, ab opifice opus degeneraret. Apud me nihil est, non expositum, insul sum, fatuum. plebeium. At desiderant hæ comœdiæ nescio quid secretio≠ rum rerum, fallum, mordax, elegas, acutum, tibi tuico ingeno amcenitatis bus peculiare. Quare rem matura mihi futuram quàm gratissimam, ut quando te coram frui non licet, fruar hacratione uel absente. Quod si ut dixi antea, tam citus hinc mihi discessus non fuisset, profectò aliquot dies & genium simul & ingenium excoluissemus. Vale.

10 ANNES PICVS MIRANDVLA, MARSIlio Ficino, S.

On poteras oportunius Maumethem tuum Latinum repetere, quàm hoc tempore, quo me propediem Maumethem ipsum, pa tria lingua loquente, auditurum spero: postquam enim Hebraia cæ linguæ,perpetuum mensem, dies, noctes & inuigilaui, ad Arabicæ stus dium & Chaldaicæ totus me contuli, nihil in eis ueritus me profecturum minus, quam in Hebraica profecerim, in qua possum nondum quidem cum laude, sed citra culpam epistolam dictare. Vide quid possit impetus animi, uide quid labor & diligētia, etiam ubi fint uires infirmiufculæ: Ani marunt autem me, atop adeo agentem alia, ui compulerunt ad Arabum lis teras Chaldæorum's perdiscendas, libri quidam utrius lingue, qui pros fecto non temere, aut fortuito, sed Dei consilio, & meis studijs bene fauen tis numinis, ad meas manus peruenerunt. Audi inscriptiones, uadimos nium deseres. Chaldaici hi libri sunt, si libri funt, & non thesauri. In pas tris Ezte, Zoroastris, & Melchiar Magorum oracula, in quibus & illa quoque, quæ apud Græcos mendola & mutila circumferuntur, leguntur integra,& abfoluta.tum est in illaChaldeorum fapientum,breuis quidem & salebrosa, sed plena mysterijs interpretatio. Est itidem & libellus de do gmatis Chaldaicæ theologiæ, tum Perlaru, Græcoru, & Chaldæoru in ila la diuina & locupletissima enarratione. Vide Marsili, quæ insperata mihi bona irrepferut in sinu, cur no ego, & cornucopiæ ia mihi nactus uidear! fed gd de Arabicis: in quib. & Maumeth Toletini epistolæ, & Abulgale, qui Auerroen audiuit (& quod te magis tanget) Adelandi cuiuldam, qui sub Ammonio Plotini magistro in Ægypto philosophatus est, multe sunt quæstiones. Deus bone quam Pithagoricæ, quam plenæ priscorum dos gmatum, & secretioris disciplinæinuasit statim animum efficax uotum, posse hæc, per me, absque interprete euoluere & perscrutari, ato hoc nuc ago,hoc indefessus assiduus & saxu uoluo. Hic est Marsili meus cupido, hi mei ignes, qui non fluxam & uanam, fed firmam mihi non pollicentur iam, led præltant uoluptatem, ueram imaginem futuræ gloriæ, quæreue. labitur in nobis. Sed redeo ad tuas literas, tuus Maumetes Perusiæ est, quo cum rediero (abium enim ob peltis iulpicionem) ibit ad te continuo; de Plotino, quòd scribis haud satis intelligo, hoc scio, non excidisse mihí Plotinum, quem non in manibus habendum modo, sed discendum adeò mihi, & semper censui, & nunc quoque censeo. Si tu quicquam de me, uel apud Mithridatem, ucl apud Petrum Leonem conquæstus es, no potest non iniuria id à te factum in me, qui tibi & tuis rebus, iniurius nunquam ulla ex parte fui: quid tamen illud sit, adhuc nescio, uolens nescio: Pithago ricus fum, apud quos nihil fanctius quam amicitia, & si quid est, quod inter nos uel labefactare possituel minuere, ut dicunt, abeat in Zephyros. Vale,& me ama, qui tuus fum, æquè atque olim fui. Ex Fratta.

> 10 ANNES PICVS MIRANDULA HIEROnymo Donato, S.

Am diu quæ mea est negligentia, ad te nihil scripsi, ea una suit in causa silenti huiusce nostri. Patiar me hoc crimine à te censeri, negligentia, scilicet, alioquin nec obliuiosum uirum, nec amicitiarum desertorem, quas mihi aduersus id ingenij amicos, quo est Donatus, no temporarias sed perpetuas omnino statuo.

IOANNES PICYS MIRANDULA HER.
molao (uo. S.

Edi ad te literas superioribus diebus per Sitam nostru, nescio an delatæ fuerint. Comentaria que petebas in Aristotelem, cur non acceperis ex eodem, te intellexissenon dubito. uenient, cum pris mum ego ad Bibliothecam meam rediero, qui alienas huc in præsentia ex ploraturus ueni. Nec est cur uiæ me pæniteat, adeo multa hic reperi, cum Græca tu Latina ad humaniores literas eruditamés philosophiam facien tia, quin & hac ipsa die, qua hæc dabã, incidit in manus Apuleij fragmens tum de Interpretatione.opus est eruditum, & quod Apuleij planè esse co gnoscas, sed mutilum mancumip. Scirem abs te libenter, isthic ne, aut usquam quod scias, integer habeatur, quanquam cum tua ædideris quæ ha bes subincude, non erit amplius cur Apuleium desideremus. De studijs meis ego quid ad te scribam, nihil habeo, nisi assiduu me in Hermolao es se, mearum's noctium maxima partem, in tuo Themistio uigilare. Diuers ti nuper ab Aristotele in Academia, sed non trafuga, ut inquit ille, uerum explorator.uidcor tamé (dicam tibi Hermolaë qd sentio) duo in Platone agno.

agnoscere, & Homericam illam eloquendi facultatem, supra prosam orastionem sele attollentem, & sensuum, si quis eos altius introspiciat, cum Asristot. omnino communionem, ita ut si uerba spectes, nihil pugnantius, si res nihil concordius, quòd si quando dabitur, id quod uotorum meorum summa est, tecum ad dies aliquot philosophari, agemus de ijs coràm latisus, & sensus huius mei periculum aliquod faciemus. Vale, æui nostri des cus. Florentiæ. 1484. die 6. Decembris.

10 ANNES PICVS MIRANDVLA FRATRI Baptistæ Mantuano Carmelitæ, S.

Alue pater optime, olim ad te non scripsi, sed interim legi, que tu scripsisti diuina, scilicet, atque sanctissima illa tua poémata, in quibus ea rerum maiestas, is splendor est eloquentiæ, ut certatim in illis palmā sibi uendicare uerba ato sententiæ uideantur. Felix qui uelis optima, eas dem possis, selices nos quibus non solum legere, quæ scripsisti, sed etiam te amare, te uidere, te alloqui, datum est. Diues hic mihi materia, & que no epistolam, sed iustum uolumen impleat, si euagari me in laudādis tuis poë matis, uel imbecillitas nostra sineret, uel pudor tuus. hoc unu dixero, dele stari me adeò lectione tuorum carminum, ut ferè quotidie, cum me uel tæ dium uel fatigatio ceperit, in illam quasi in hortum solitus sim secedere. Vnde animo tanta semper oboritur uoluptas, ut nihil cupiat magis quàm iterum fatigarí, ut iterum recreetur. Philostratum de Appolloni uita, si satis illo es usus desidero, & Zachariæ philosophi, quem te nactum Romæ dixisti, exemplar cura ut aliquando habeam, præterea indicem Biblioe thecæ uestræ Bononiensis, si tuo id commodo sieri potest. Vale.

IOANNES PICVS MIRANDVLA C. P. S. Væsstum diu apud me fuit, tecum ne silentio an literis agendum foret. Quæres utpote ansam utrinque habens, cum nuncin hanc nunc in illam partem à me iudicaretur, in caula fuit cur in hoc usue tempus tecum siluerim. Videbatur enim præ auribus præ fertim occupatissimi, leuioribus his nugis obstrepuisse non minus impudens quam importunum, & erat quod ad te scriberem te dignum penia tus nihil. Rurlus si hominem qua tu es dignitate insignem de me optime meritum, quando coràm non possem per literas non uenerarer ab officio proculdubio deficiebam. His cum diu fluctuallet animus, uicit tandent pudorem pietas, persualitos audaculi & temerarij subeundam potius nos tam, quam obliviosi hominis vel negligentis. Accipe igitur C. P. qua me excipiebas semper cum isthic eram hilari & porrecta fronte literas meas ineptas illas quidem & incompolitas, sed fidei erga te meæ, sed des ditissimætibi profecto uoluntatis grauissimum testimonium. Quibus hoc unum tibi in primis significari, uolo, nihil esse quod magis cupiam, quam dari mihi occasionem aliquam, qua testem dilucide apud te res liquam

# Ioan Pici Mirandulæ

370

liquam meam in te fidem, pietatem, & observantiam. His enim si de nobis periculum aliquando feceris, ita me inter eos qui tibi dediti sunt superior rem esse cognosces, ut tu cæteros tui ordinis Antistites, uirtute, doctrina & sanctimonia, mirum in modum antecessis.

Balthassari Missianacca, S.

Iraberis & quidem non iniuria responsum à me literis tuis uel longè ferius quàm tu fortaffe defiderabas,& ipfæ literæ tuæ mes rito postulabant, id cur ita euenerit paucis accipe. Iturus eratad uos, eildem fermè diebus quibus tuas accepi, uir sanè probus, sed mihi an tea ignotus, negociari sese aiebat Mediolani, oportunam mihi profectios nem duxi qua fieret ut per fidum nuncium, & quod in primis optabam linemora litera mea tibi redderentur. Sed Austrum perculi, nam cum ille in mensem discessum suum perendinando distulisset, discessit tandem, sed me penitus ignaro. Mihi uero cum iam spe certi nuncij factus essem, negli gentior literarum obliuio penè surrepserat. Nunc demum cum tua ad me epistola in manus incidisset, uelut obdormientem illico excitauit, admos nuito temporis fine officio prætermisi. Dolui (Deum testor) non mes diocriter, & nunc quo o doleo, necideo hac dicta uelim, ut me exculem, led ut acculem potius, facile patiar negligentiæ damnari me, & in quam inalueris pocham abs te uocari. Nunc ad literas tuas. Accepi & ex literis iplis, & ex libris Græcis quorum tu mihi copiam tam liberaliter tam amis ce fecilti, uoluptatem non mediocrem, non tam quod eorum ulus ad mea Itudia plurimum faceret, quam quod perpetuæ inter nos futuræ necelsis sudinis fundamenta iecerimus. Quam unam pluris facio, quam aut Sus nandij aut Ptolemæi uninerfam bibliothecam. Tantum enim abest ut lite ratorum hominum amicitias negligam, ut nihil mihi aut cura, aut cordi sit magis. Scio autem quem tu inter literatos homines tibi locum uendices. Quandoquidem doctrina, eruditionis, humanitatis tua euidentisis mum mihi argumentum fuit epistola tua. Quare ni te amem plurimum dedidicerim profecto me, & faciam longe aliter quam consueuerim. Amo igitur unice quamuis te nunquam uiderim. Amo ita ex animo, ut ex anis mo magis paucos amem, ut demum accedere ad familiaritatem quidem possit nostram ad amorem non possit. Et si quid, id est, quod possit acces det illud omne aduentu huc tuo. Quem & literis tuis tu te ultro pollicie tus es, & nos ita ardenter petimus ut impatienter desideramus. Ioannem

Grammaticum in Physica & Aristotelis Metaphysica si mihi compararis perpetuo me tibi officio deuinxeris.

Nam & apud me non funt, & fum eorum magna in expectatione. Vale.

IÔAK.

10 ANNES PICVS MIRANDULA, IACObo Feltrino, S.

Iteræ tuæ si quando aliâs nunc me maxime oblectarunt, quib. cam de me existimation apud te esse cognoui, qua ne singi quidem noa to melior possit. Vnum illud me perturbauit quod cum in ijs quæ ad te scripsi nihil notaueris, suspicionem secisti ne cuncta nota digna existimaueris. Tunc enim uel placuisse plurima credidissem, cum displicuisse aliqua significasses. Quo sit ut ne testimonio tuo alioquin probatissimo in mea causa satis considam, amas enim nostra omnia perinde atque nos, & cum ex innata ingenij tui facilitate cunctos tollas, id tibi præcipue in rebus nostris accidit, qui id omne quod in nobis est ex tuo sonte mas nauit. Equidem æmulari te, tuis perstare uestigijs, nec desisto, nec desina, utinam te aliquando consequar. Sed hoc doleo quod locorum intercape dine siat quo minus te altissimos philosophiæ locos ut soles grauiter per tractantem coram audiam. Quod essi eadem quæ dicis per epistolas mitatipossunt, id quod impetratum abs te maxime uelim, habet tamen nescio quid uiua uox quod magis afficiat afformet discipulum. Vale.

10 ANNES PICVS MIRANDULA HIEROnymo Donato, S.

Ccepi literas tuas & suaues profectò & eruditas, quibus non aliter oblectatus sum atopolim tua consuetudine cum Pataun essem, quo ties ea mihi fruendi occasio offerebatur, cuius quidem & cupidus & appetentissimus præter tuam etiam opinionem semper sui. Neg enim latebat me quàm dulce, quàm amœnum esset Donati ingenium, quam bonis omnibus disciplinis,omni demum uirtute exuberans undique ata que refertum. Sed ita est profecto mi Hieronyme, ita mihi persape côtine gitfacultas & libera & expedita eius quam maximè rem cupimus adipi= scendæ, inertes nos facit & negligentes, dum enim id quod hodie præter mittimus & cras fieri per quam commode speramus, fit demum ut ex hac supina dilatione nostra conuiuentibus nobis effluat annus. Sed quando res ita recidit, fecilti tu quidem perpulchre, qui me nunc etiam ad hoc of ficij genus obdormientem tuis literis excitasti, quo utar aduersum tesæ pius in posterum, & te ut itidem facias rogatum maximè uelim. Quod ate tinet ad tua carmina, fuerut illa quidem dum essem Patauij apud me coms plures dies, meminice me libelli amænitate & lepidissima uersuum come positione delectatum plurimum, sed nisi fallor antequam illinc abscesses

rim Ramusio reddita sunt. De cæteris quæ aut in me, aut mea sunt, ita constitutum habeas, ut uel eis pro tuis usurus sis, uel certè & mihi & amicitiæ nostræ sa cturus iniuriam. Vale,

MAOI

Angelo, S.

Vm tenues Musas meas quibus dum per ætatem licuit de amoris bus meis iocatus sum in libellos quinque digesserim, mitto te ad fillorum primum, missurus reliquos, in hoc uno amicum expes riar te non assentatorem. Ea enim lege ad te ueniunt ut castigentur, & uas pulent, ut erratorum pænas & unque & obæliscis luant. Adhibe igitur te illis æquum iudicem non iniquum, hoc est, seuerum, non indulgentem. Nam quæ maior iniquitas quàm amicum fallere de te fibi omnia promit tentem, non co uso ingenio delicato sum ut alienas lituras fastidiam, non adeo mihi libellus uideor ut censorem uel negliga, uel accusem, quin fors to nectu, nec quispiam crederet, quam hec mea mihi non satisfaciat, quam in ijs etiam quæ magis placent,ne sim,ut inquit ille Suffenus,timeam. Nis mirum omnes fallimur, nec uidemus manticam quæ in tergo eft. Quare operam tuam in re honesta & liberali amicissimo homini ne deneges, tam multo præfertim studio, tam ex animo eam efflagitanti. Quod si is essem à quo in eiulmodi re tibi gratia referri posset, non tacerem Grecum illud. Lisippum Apellis & Apellem Lisippi alterna opera uicissim uti soli-

> 10 ANNES PICVS MIRANDVLA ANgelo Politiano, S.

🛮 Vm luperioribus annis Florentiæ ellem amatorias elegias quas tuor apud te reliqui,quas ut fit,exercẽdi ingenij gratia per id tem≠ /pus penè puer effinxeram. Erant illæ quidem infulfæ, ineruditæ & leues, quæ authoris ætatem & inscitiam facilè præseferrent. Tu tamen illas non pro rei merito, sed pro tua benignitate, uel indulgeter approbas sti,& ob id ipsum ut fidem faceres quòd approbasses exemplaria petijst**i,** profecto non ignarus ea esse animis adolescentum ad uirtute acerrima in citabula ut laudis cupiditate illecti, qua libauerint gloriolam, mox degus stare altius enitantur. Vt enim desperatione uires, & iacent protinus & fri gent, ita spe attoli, atque inflammari nemo est qui dubitet. Sed sam ætatis patrocinium tollitur, & quibus antea fubfignabatur erroribus, nuc uitio mihi uertetur, quòd nõ eos iam maturior annis, aut repurgauerim melius aut deleuerim. Quæigitur apud te carmina ex nostris sunt, si me amas, aut remittas ad me, aut laceres, aut igni tradas. Ea omnia elaborata magis & complura alía, que postquam isthinc abscessi mihi per ocium exciderunt, breui tux limx demandabūtur.Interim qux sine amici intertrimento uis uere non possunt capitali damnentur calculo. Præterea Epictetum tuum, & quæ de Homero in hancusop diem à te traslata sunt, item quæ de Iulias no Medice sermone patrio, & quæcunos alia Latino sermone composuis sti ad me missa, omnino uelim. Hocita à te peto, ut qui impensissime, ita enim desidero ut qui impatientissime, nece est qu'ecuses quod ea forte ad ums

slub Epiftole asol

ad umblicum nondum deducta lint quandoquidem omnia si tua hec sue rit sententia, clam apud me sutura tibi sam prenuncia atos politocas. Vole.

Bilemper fuit iudicii Mariili doctilsime nulla elle in re magis è laborandum quam usab animi nobilitateiqua Trimegisto telle poll louem proximi exillimamur, per delidiam stra lecordiam millo pacto degeneremus, ides mihi potisimum semper fuit un decune quepossem in ini animi cultum & bonarum artium disciplinate compararem. Quod quidem meum confilium, etti a pueriria uso constantisimum mihi fuit, excitarunt tamen summopere atque inflammarunt qum apud te ellem'superioribus annis adhortationes tua, necunquam ardenter mas gis, quam ex illa in hanculor diem me totum literis, addixi, lam tres annos Marfill apud Péripateticos uerlatus sum, nec omili quicquam quantum in ine fuit ut Ariftotelicis ædibus quali unus ex corum familia non indie ettus admitterer. Quod quidem etli haud abunde colequusus lum, quips pe quod uix sim in uestibulo, eò uso tamen processi, ut si non docti & eru diti, quod nec per etatem licet, studiosi tamen nomen mihi uendicare non dubitem. Sed quoniam & tua semper & doctissimorum hominum sens tendia fuit, qui academica Peripateticis milceret, eum utrang lectam & 🗗 🧀 chius habiturum & locupletius, aggrediendam mihi hanc provinciam exi kiniaui, ut iam promei uiribus ingenij, pro mea quanta maxima potelt assiduitate & diligentia, Platonem cum Aristotele, & uicilsim alternia audis Aristotelesi cum Platone coferrem. Verum ut te premonitore pri usita nunc adiutore opus est, tuæ e erit humanitatis, & in me beneuolena tiz non deelle propolito meo, ator eo quidem tam honelto & liberali, id, quod cumulatisime abs refactum censeo si librum tuum de immortalitat scanimorum adme mileris, quo ueluti pramonstratore quodam in Plas tonica disciplina profecturum me ut opto, ita confido. Quis enim Ficino, in quo, si nera ellet Pithago yeorum sententia, reuixisse Platonem cree, diderim, non quæts maxima in eo doctrinæ genere de feipfø fibi polligea. tur? Tu modo mili non delle, quod imperiatum abe te pluribus contena derem, nisi ipsa gulam tu plurimi facis honesti ratio hoc idem à te contens deret. Si enim pro amicorum utilitate declinandum aliquatenus de uia, &: Cic.noster, & Chilo sapiens, & Theop. gravissimus philosophus existis. marunt, Nonne efficin tam honelta petitione amicilsimo homini defuille flagitium: Facigitur ut quod iam diu adhortatione lequor, tua ope etiam aliquando consequar. Qui entiti hac in remithi auxiliari possit præter të habeo neminem, quando quidem ut speciola alia complura, atop praclas ra, ita Platonicarum rerum cura apud nostra ataus homines penitus exa, oleuit. Vale. 115 15 15

# Ioan. Pici Mirandulæ

molapiuo, S.

Do, sed ideireo tatum ut rescribas, alsoquin missi nec causa est seri bendi ulla, nec argumentu. Quippe quòd damnarim semper et rum sententiam, qui ad amicos seribendum sentiut, ut soc quasi debitum pendaturamicitiæ. Est enim hoc totum seribere, & literas missitare amicitiæ quide, sed insirmæ & frigidiusculæ, que sua ui subnixa non stet satis, quærato alsundè unde cossistat. At que in ipsis animi secessibus iam peni tus radicem egit, quid amabo adminiculis siterarum eget. Dabo igit Her mola Barbare ob id ad te meas, ut quas maximè desidero, tuas allicia. Tu contra ne à me frustra desiderentur, tuas reddes quam cumulatissimè. Ve enim insirmi est animi adhibere siteras amicitig quasi tibicines ne uacillet, ita facilem præstare se amicis, atop benesicum, siberalitatis est, & beneuos lentiæ singularis. Vale & musicam Ptolemæi, si id incommodo no sit tuo ad me dedas sutura hic ad dies pauculos. Quid enim à te no audacter pea tam: cui ego iampridem mea omnia uoui dicauio.

HOANNES PICVS MIRANDVLA, HEAmoleo, S.

Ihi nunquam aut placui magis, aut debui copiolius, quam hoc tempore quo una epistola ad te mea tã suaves, tam eruditas, tam tui persimiles literas ad me uocarim. Quod si, & abfuisse te Patauio dum illic fui,& desiderasse me biennium consuetudinem tuã, in cauz fa fui cur hæc ad me scriberes, non potest mihi illud quicquid sit, nuc non ésse iocundum,tam abundè une literæ tuæ uotum omne meum nõ adim≠ plerunt folum, fed etiam fuperarunt, nam ut epiftolæ elegantiam, amæ nitatem, eruditionem, fuauitatem taceam, cuius lectio, uel beneficij uicem cumulate exigit. Quanti apud me elle credis, quod tam amanter, tam bee nigne, atquadeo ex animo in amicum te mihi dedas, & quo nec optare mis: hi quicquam maius aulim in me ornando undios tuam operam tam libes. raliter pollicearis. Quod quidem genus officij no recipiendum adeo, sed mihi ambiendum etiam, fateri ingenue, nec coram erubescerem, quippe: necipsi Stoici, ut nosti à massar probant, necinter has, quas Græci was die cunt, affectiones, ulla esse potest aut laudabilior, aut honestior ea, si modo inter illas est, quæ dicitur cupiditas nominis & gloriæ, præstari uerò mis hi hoc necab ullo uberius potest, quàm à teipso, in quo uirtutes omnes,: uelut singulæsibi palmã certatim uendicant, & ego cui debeam libentius: habeo certè neminem. Est igitur hæc mihi pollicitatio tua tam grata , tam appezenda, quàm honorifica, qua uel id maximè plurimu gaudeo, quòd egregij cuiuldam amoris in me tui, & amantilsimæ uoluntatis fidem fas cit. Habeo tandem quod ut diu ante hat desideraui, ita nunc serio triums pho.Ha

pho. Habeo, inquam, Hermolaum Barbarum Latinæ linguæ delicias, & bonarum artium omnium infigne promptuarium, mihi non beneuolum solum, sed amicissimum. Habes & tu itidem Ioannem Picum Mirandus lam ita tibi deditum, ita tui studiosum, ut qui deditus, qui studiosus esse magis non possit, mutuis aduersum te officis, quando præstare nihil uel grande potest, uel Hermolao dignum, suturum imparem quidem, si uerò animum spectes certè uel æqualem, uel superiorem. Vale.

IOANNES PICVS MIRANDVLA, Oc. I lhil mihi dulcius fuit dum hic apud nos esses tua consuepudine, nihil item utilius, ea in temorum luauitas, ea est doctrina Vide 🔔 🛪 🛪 autem quàm mihi dulcis, quàm gratus fueris dum te fruebar, cũ nunc dum abes nihil mihi sit dulcius tui memoria. Sed profecto si amicis tie sedes animus est, & nos id maxime sumus, animus scilicet, ut scribunt Plato & Aristot non est cur possint dissidium inter nos facereulla uel lo= corum remota, uel diuturna temporum interualla. Cogitabam autem nuc an qua etiam alia ratione consequi possem ut tecum essem, necesaliud in mentem uenit quàm ut nostra de septiformi in sex dies genesees enarras: tione lucubratio ad te ueniret. Si enim libros quasi liberos parimus, & pa tris maxima pars in filio est, ueniam ego quoque ad te in illo quem genui, excipe igitur uenientem ad te filiolum meum, ut me folebas hilaris & lusbens, placebit scio quia amas. Scio & displicebit itidem quia amas. Nam ciulmodí pietatis est & corum errata quos amamus lignanter introspices re ut emendemus, & introspectis leuiter indulgere ne uexemus.

IOANNES PICVS MIRANDVLA, P. B. C. TH. 🏲 Alue pater dilectifsime.En tibi Apollonium quem fi tuæ uirtuti tu🕫 🔌 is in me officijs non deberem, deberem certè uel his literis quibus? 🥪 eum efflagitas, tantus in illis amor, tãta humanitas. Est enim & sum 🌬 mi amoris quo illucuocare quo tu iam peruenisti, ad animi, scilicet purga: tionem, hoc est, ad ueram felicitatem, & summæ humanitatis hortari me, quasi æqualem cui legem dicere quasi filio potes. Sed utinam usu eueniat: aliquado ut in secessu aliquo una aliquando piè philosophari possimus, uidebis apud me nihil esse prius quàm ut pietatem cum sapientia coniuns gam. Videbis hoc mihi esse persuasissimum nullam esse sapientiam quæ æternæ in nobis sapientiæ imaginem obliteret, & similes faciat brutis ins fipientibus. Testem habeo contubernalem Angelum, tantum me quotis dié de meis studis lucro apponere, quantum inde ad certamen purgandi animi instructior fortior quado. Omnifaria hæc disciplinarum tractatio, & quicquid literæpromittere nobis possunt, cutem colorat, & quasi pigmentata facie, non reddit formoliores. At lanam, firmam, robustam mentem sperare non aliunde possumus, quam à uitæ integritate, à moris bus, à diuina denice religione, uolentem igitur cogis (ut ita dixerim) mas

### 6 Ioan.Picus Mirandulæ

gis uelle. Sed & tuis me sacris precationibus iuua, ut possim etiam quod & ego uolebam, & tu me uelle tantopere uis. Vale pater amantissime quem unice amo, quem in oculis fero. Florentiæ 13. Ianuarij. 1490. exapecto tua omnia. Positianus meus deliciæ totius literaturæ tibi ascribi saltutem iubet.

IOANNES PICVS MIRANDVLA, Hermolao Barbaro, S.

Emini me cum deliberarem quamnam potissimu ex Italiæ gyma nasijs mihi sedem ad philosophiæ studia deligerem, cum me mu**s** Lta Patauium uocarent, libentius illuc petisse ut amorin te meus quem iamdiu animo nutriueram mutua consuetudine tibi palam esset, Pa taun fui & biennium, Hermolaum tamen quis credat necuidi, nec nisi ut multo ante fama cognoui. Ita sæpe euenit ut dum oblatam occasionem desidiosa quadam procrastinatione contemnimus, ea ut lubrica est manibus elabatur. Huius rei me uehementer pænituit, & pænitet, & eo magis quod quam antea rerum omnium doctrinam tuam rumore tantum cos gnoueram, eam nunchis oculis, his auribus agnoui, dum Romanum The mistium tuo illo ore, de ingenio animæ, de primis rerum exordijs, de ratiocinandi scientia, disertantem audiui. Deus bone quantum doctrinæ : quæ dictionum diuitiæ quis candor: quæ mundicies orationis (O uirum præclarissimum, ô expressam antiquitatis imaginem, Erat mihi frequens uotum, ut Varronis diuinarum humanarum prerum scripta aliquando reuiuiscerent, ut effet apud quem Latine physicas rationes edisceremus. Tu uero & illum & probatissimos quosque referens, eum te nobis exhis buisti, ut nihil aliud supersit quod desideremus, quam ut Græca alia ins terpretando, & tibi uberiorem laudem parias, & cumulatius de naturali historia & de studiosis omnibus bene mereare, hec omnia doctissime Her molae ad nihil aliud spectant, nisi ut me tibi amicissimum esse intelligas, me ita uirtutes tuæ ad te & amandum, & obseruandum accendunt, ut nes mini etiam ex cognatione tua amore concedam. Sanciet hæcinter nos es pistola amicitiæ fœdus, ut honestissimum certamen mutue charitatis sub# inde certemus.

IOANNES PICVS MIRANDULA,

Andreæ Corneo Vrbinati, S.

Vas proximè ad me dedisti literas tuas idibus Octobris accepi.
Quas scribis dedisse prius, non peruenerunt, rescripsissem illico
si accepissem, ita sum ad scribendum impiger, & in hoc munere
siue studio, siue natura minimè cellator. Non tamen erat quod
uereris silentio etiam diuturno amicitiam nostram posse labefactari, pers
petuus amicus sum ego, non temporarius. Et sirma satis non est amicitia,
si qua uelut tibicines has literaru sibi vicissitudines postulet, quæ (ut Plau
ti dixerim verbo) quasi nutantem insirmiusculames furcilent. Sed ut ad ea
veniam

ueniam quæ scribis. Adhortaris me tu ad actuosam uitam & ciuilem, frus stra me & in ignominiam quali, ac contumeliam tam diu philosophatum dicens, niss tandem in agendarum tractandarum er rerum palæstra desus dem. Et equidem mi Andrea oleum operam of meorum studiorum perdi dissem, si ita essem nunc animatus, ut hac tibi parte accedere & assentiri possem. Exitialis hæcilla est & monstrosa persuasio, quæ hominum mens tes inualit, aut non esse philosophiæstudia uiris principibus attingenda, aut summis labijs ad pompam potius ingenij, quam animi cultu uel ocio se etiam delibanda. Omnino illud Neoptolemi habet pro decreto, aut nil philosophandum, aut paucis. Pro nugametis & meris fabulis iam illa ace cipiuntur, sapientum dicta, firmam & folidam felicitatem in bonis animi esse, extraria hæc corporis, uel fortunæ aut parū, aut nihil, ad nos attinere. Sed inquies, ita uolo Martham amplectaris, ut Mariam interim non deses ras. Tibi parte no repugno, nec qui id faciunt, damno uel accuso. Sed mul tum abelt ut à contemplandi uita ad ciuilem transisse error non sit, non transisse pro flagitio aut omnino sub culpænota uel criminis censeatur, er go uicio alicui uertetur, & uirtutem ipsam uirtutis gratia nil, extra ea ques rens perpetuo affectet & profequatur, quòd diuina mysteria, naturæ con silia perscrutans, hoc persruatur ocio, cæterarum rerum despector & nes gligens, quando illa possunt, sectatorum suorum uota satis implere. Ers go illiberalem, aut non omnino principis erit non mercenarium faces re studium sapientiæ. Quis æquo animo hæcaupserat aut audiat? Certè nunquam philosophatus est, qui ideo philosophatus est, ut aliquado aut possit, aut nolit philosophari. Mercaturam exercuitille, non philosos phiam. Scribis appetere tempus, ut me alicui ex summis Italiæ principis bus dedam. Adhuc illam philosophantium de se opinione non nosti, qui iuxta Horatium se regum reges putant, mores pati, & servire nesciunt, ses cum habitant, & sua contenti animi tranquillitate, sibijpsis ipsi supersunt, nihil extra se quærunt, quæ in honore sunt apud uulgus, in honora sunt apud illos,& omnino quæcuno uel humana sitit libido, uel suspirat ams bitio, negligunt & contemnunt. Quod cum omnibus, tum illis dubio procul faciendum est, quibus se ita indulsit fortuna, ut non modò lautè & commodè, sed etiam splendidè uiuere possint. Magnæistæ fortunæ sublimant quidem & ostentant, sed sæpe uti ferox equus & sternax sessorem excutiut, certè semper malè habent & uexant potius quam uehant. Aurea illa optanda mediocritas, qua nos uti manus uehat equabilius, & imperij patiens nobis uerè seruiat non dominetur. In hac ego opinione perstans cellulam meam, mea studia, meorum librorum oblectamenta, meam anis mi pacem, regijs aulis, publicis negocijs, uestris aucupijs, curiæ fauoris bus, antepono. Nec mei huius literarij otij illos fructus expecto, ut in res fum publicarum æstu atos tumultu iacter & fluctuem, sed ut quos partus rio tans

rio tandem pariam liberos, & quod felix faustumis sit dedam aliquid in publicum, si non doctrinam, ingenium saltem & diligentiam quod oleat. Et ne credas nostræ industriæ & laboris quicquã remissum, scito me post multã alsiduis indefessis p lucubrationibus nauata operam Hebraicam linguam Chaldaicam& didicisse,& ad Arabicæ euincendas disticultates nunc quoch manus applicuisse, hæc ego principis uiri & existimaui sems per, & nunc existimo. Sed hæc ut uere, ita seuere dixerim, Equidem prins cipes istos excellentissimos in primisos magnanimo Barri ducem Ludos uicum ita colo & ueneror, ut ex Italie principibus neminem magis, illi me multum multis de causis debere intelligo,& nihil est tam graue, nihil tam arduum, quod (mihi si detur facultas) demerendi hominis causa facturus non sim. Sed quæ illorum est amplitudo, & mea tenuitas, ut ego ipsis non egere no polsim,ita egere ipli aut mea opera, aut meo ilthuc aduentu nul lo modo possunt Romam propè diem proficiscar inibi hyematurus , nis si uel repens casus, uel noua intercidens fortuna, alio me traxerit. Inde fortasse audies quid tuus Picus in uita umbratili & fellularia contemplan do profecerit, aut quid tandem (dicam enim quanqua arrogantius) quid inquam,quãdo tu illi isthuc accedenti doctorum copiam polliceris , alios rum opergindiget in reliteraria.Romæ, & ubi,ubi terrarum fuero habes bunt principes isti cui imperent, quem uelut trusatilem, ut inquit Plautus, molã pro arbitrio uerfent. Quod scribis de re uxoria, nec temerè nec de ni hilo dictum exiltimo, sed Dauus fum, Oedipus non sum, nec si sim esse uo 10.ld quicquid est, si uidetur latius explica, sin minus esto Harpocrates. Ego ut seseres dant, in arma cossilium capio. Rhythmos meos Hetruscos no est quod desideres, iam dudum amatorijs lusibus nunciū remisimus, alia meditantes. Sed hoc te quoque monitum uolo Laurã tuam, si eam es ses editurus, supprimas adhuc aliquot dies, nam forsan paulo mox legent nostri homines de amore, (uide quid dicam) que nondum legerunt, Et tu annotare plurima poteris quæ ad rem tuam plurimu facient. De Alibras na quanquam dignus non est, de quo uerba faciam, hæc tamen dixerim. bene meritum illum domino male gratiam retulisse. Nec est quòd fugam fuam in quenquam alium quam in seipsum reijciat, aut deriuet, quando meis domesticis, quod negare ille no potest, no minus ferè quàm mihi de bet, sed non primum nunc ut tu nosti, aut fidem fefellit, aut dominum sus dificatus est, scio quid postquam etiam aufugit in me ille & de me, sed non curat culicem elephas. Et condonatum tibi uolo quicquid antehac leuis homo peccarit, sed ne abutatur in posterum patientia mea, ne qualem se mihi ille immerito præstitit, talem me ego illi tandem præstare cogar. Quod amicum illum tuum, cui in amore res male celsit apud Floreanum nostrum excusaveris, ex officio fecisti, habet ille quidem & ex historijs, & ex poëtis, ex ipla etiam philosophia unde le à nota criminis nédicet, habet unde

unde magnorum se hominum præiudicijs, Davidis præsertim Salomos nis qui tutetur, ut Aristotelem taceam, qui dum nonnullas etiam meretrices sæpe deperibat, suorum de moribus præceptorum nil meminit, quando amatæ fæminæ uti Cereri Eleusinæ sacra secit. Sed ille hæc tutamenta, & quasi propugnacula sui facinoris non amplexatur modo, uel amat, sed os dit, & reijcit, & reculat, iacturam queritur luam, non culpam deprecatur, dolet quod peccauit, non desendit. Et mihi quidem uel hoc nomine uides tur cæteris excusandus, quòd ipse se nil excusat, nihil homine imbecillius, nihil amore potentius. Hieronymi illa inuicta & inconcussa mens, dum cœlo tota inhæret, puellarum choris intererat. Quæ illum pestis potuis uel infestare, quem non edomabit: Si hocamor in eremo, in humo collisis membris,in hebdomadarum potuitinedia,quid in pluma,in umbra,in 02 mni deliciarum affluentia non poterit: Accedit quod ille nunc primo ceci ditruinæhuius alioquin insolens & ignarus. De Neptuno conqueri pos test, qui semel tantum nausragium secit. Si ad eundem iterum offenderit lapidem, nemo manum porrigat, nemo milereatur. Nunc non exculari ius renon potest, quem ita facti pœnitet, ut fauore excusationis se dignum is pse non existimet. Sed hæc etiam nimis, quando amicus tuus huiusmodi facti memoriam, non solum aliquo modo literis tradi, sed quod sequens uita eius faciat obliterari penitus cupit. Vale. Christophorus non ada erat cum tuas accepi.Domino tuo & uniuerlæ Bonromeæ familiæ, quam & amaui semper, & nunc plurimum amo, me non uulgariter commendae bis.Perusiæ 15.Octobris. 1486. anno gratiæ.

#### IOANNES PICVS MIRANDVLA, Iacobo Antiquario suo, S.

Nter uoluptates quas cum eram Florentiæ de Politiani consuetudine maximè capiebam, uiri mea sententia nostro æuo omnium literatissis mi, non erat illa mediocris, quòd tuas ad ipsum epistolas graues illas, semper & elegatis, ut quamo accepisset, statim mihi dabat legendas. Des sectabat in illis me uehementer, & prudentia quædam singularis, qua mas gnis etiam in rebus negocijs tractandis à prudentissimis commendas ris, & orationis cultus atos sobrietas, tum quòd in nonnullis honorisicam nostri mentionem saciebas, non solum mihi tuæ literæ placebant, sed in il lis quo pipse mihi placebam, scilicet testimonio tanti uiri cedente conscistia quæ nonnihil dissimulans quod sentiret, qua si ipsa se proderet non magnopere pugnans & propemodum uolens sallebatur. Ita duplici nos mine tibi eram deuincrus, inde tuæ uirtutis hinc collati sæpius in nos non ossicij modo, sed benesicij cogitaui non semel agere tibi gratias per epis stolam, ne sorte parum gratus aut ne tecum rusticus existimarer. Verum cum tu Politianus que noster pulcherrimum quoddam inter uos literas

Digitized by Google

rum commercium exerceretis, nolui Musis importuna Pica obstrepere, quasion male uocalis Anser, alterne sibi concinnentes olores interturbarc, alioquin tibi animum nostrum per Politianum nostrum patere sciebam, tum conscius infantiæ meæ interprete utebar eloquentissimo. Nunc ab ipso missad nos tuæ literæ sunt, quas ad Ricium nuper dedisti, iuuenem ingeniosum, in quibus tantum tribuis mihi, quantum nec optare ausim, ne dum mereri me credam. Rupit officij magnitudo nostrorum hactenus nescio an inciuile, certè non superbum silentium, nec potui tibi non agere gratias immortales, non quòd premas me laudibus immodicis quas non agnosco, sed quod ita me ames, ut tuum illud alioquin costans robustucs iudicium tantopere tamen in nobis sub amoris pondere uacillauerit. Des beo igitur tibi super quam uel ego possim persoluere, uel tu facile credere nec est quicquam tam arduum, tam disticile, quod non æquè pro tua dis gnitate sim facturus, ac pro mea salute. Tu quod in Politiano me posside bas hactenus, nunc uerò nihil mutata re tuis tantum rationibus Pici nos me quod suberat explicabis. Vale. Ex agro Ferrariensi die. 28. Iunij. 1494.

# Andrea Corneo, S. D.

Atisfactū est Planè uotis meis abūdè satis Andrea charissime. Quã doquidem ex tuis ad Christophorum utiq nostrum charissirnu lis I teris accepi, isthic te cum tuo & commodo & dignitate uiuere. Est enim fuito semper hocame optatum maxime, tibi esse bene ato beate, & quo nihil demum habeo maius dicere pro meritis tuis, quod quide euens turum nunquam dubitaui. Atop hoc unum mihi semper costitit, dum uel lingua tibi superstes esset, ubi gentium fores, suturum te in sublimi. Noui (quod citra adulatione dictum sit)animi tui generositatem, quænihil hu mile aut plebeium patietur. Noui uirtutes tuas, doctrinam, mores, atque prudentiam, quæ omnia te quocunque collineabis facile perducent. Valitudinem tantum tibi timeo tot morbis ab ineunte ætate ut mihi narras resolitus es in hancus diem oppressam, debilitatam tamen magis quàm fractam, adeo & illa tuum mouit ingenium, ut uinci nesciat, sed perpetua quadam soliditate sua aduersus fortunæ ictus strenuè pugnet. Habe que so non minus ualitudinis rationem, quam fortunarum, quando quide hæ ubi uita deficit nullæ sunt. Quod uerò de me apud omnes honorificè u er ba facias, facis tu quidem pro tua & humanitate, & uetere in me beneuo. lentia, debeogs ob id tibi tantu, quantu qui debet maximè. Sed uereor ne tua ipsemet telam retexas, du meas ineptias, & que mihi in etate teneriore nugæ profluerut in publicu euocas, sunt enim ea omnia inepta, satis ines rudita, uel si etia cum eis benignissime decidat, non ea certe sunt, quæ eam quam de me isti homines oratione tua opinionem iam forte conceperunt sustinere possint. Qualiacuno sint, mittenda duxi, ut tibi uel totius samæ dilpens dispendio satisfacerem. Te tamen rogatum uelim ut hæc seuiora omnia habeas, nam si res tandem desiderabis meas, & grauiora habemus in mas nibus quæ ad umbilicum nondum ducta sunt. Et hæc quog ipsa quæ mi simus absolutiorem poscebant simam. Verum et tempora, & philosophig studia, quibus maximè inuigilo, ab opere me diuerterunt. Redibimus tammen aliquando ad Musas, & si quid excuderimus tuis auribus dignum, curabimus ad te protinus delatum iri. Vale.

R. C. C. S.

Atthæus noster uir officiosissimus & salutem mihi plurimā tuis uerbis dixit, & quo me amore, qua beneuolentia prosequare, as L pertissime declarauit, pollicitus insuper & tuo nomine studium, operamo tuam, si quando his mihi uti contigerit. Cui officio utinam par essem pater humanissime. Suscipi enim me in tua sidem, & inter tuos cons numerari & optaui semper, & speraui. At obuium habere te ultro, me tam benigniter, tam amicis, tam liberalibus pollicitis adeuntem, & quasi ad as micitiam, si licet, sed per te licet uocantem tuam, & spem meam, & uotum omne superauit. Quid enim aut quantum estab eo inuitari, à quo fuerat fatis non excludi, Quanquam fecifti rem,& fi non me, te tamen dignam. poteram enim pro meis meritis non admitti, non poteram pro tua humanitate etiam non uocari. Quamobrem quantum aut mihi gaudeam, aut ti bi debeam, quo pacto explicem, qui nec concipio. Certe ob hæc tanto ma gis tibi debeo, quantò minus hæc (quænulla ex parte)mihi tu debeas. Neœ enim nimis tunt illa grandia,& nimis multa quæ & Matthæus & as mici reliqui retulerunt, ex uoluntate potius, quam ex iudicio me extimana tes. Sed qualis tamé, aut quantus lum, patiare me quocs inter omnes elle, qui tuas uirtutes, ut taceam cætera colunt, & admirantur, per quas in te est uidere, & quod uincat antiquitatem & quod uinci à posteritate non possit, ut dixerim hoc merito, cum in te nihil quod uel in honesto, uel pruden≠ tia, uel doctrina sit positum, desideretur. Desiderari hoc unum debere ab omnibus, ut per te aliquando, iuxta Platonis uotu, fumma potentia, cum fumma sapientia coniungatur. Sed hæc à Deo, à te interim hoc peto, & ro go, ut mihi non referendæ gratiæ, nece enim locus, aut per tuam amplitus dinem, aut per meam tenuitatem, led teltandi animi erga te mei, teltandæ fidei & obseruantiæ occasionem præstes. Experieris loannem Picum hos minem supra omnem opinionem tibi deditum & deuotum, de quo polliceri magis tibi non potes, sed potes ea omnia qualiacuno sint, quæ sunt in eo, quibus tu iple cum uteris iplendoris tui aliquid inuehes,

fientés magna cum tua esse cœperint, quæ dum sunt mea magna esse non pose sunt. Vale.

MAGI

Digitized by Google

10 ANNES PICVS MIRANDVLA, fuo Alexandro Cortesso, S.

Ratissimæ mihi suerunt literæ tuæ, quas non ut putas ad ignotum ignotus, sed ad amicum, & quidem ueterem, amicus ne dum ad no tum notus nuper dedisti, hosti enim & tume antea ut scribis, & diægnum existimasti quem amares, ego itidem de tua dostrina atos uirtute cur a plerisque, tum à Politiano nostro sæpius audiui, cuius iudicio quis non considat secit ille apud me tuæ probitatis sidem, sacere potest & apud te cæptæ meæ iampridem sidem beneuolentiæ. Cui quidem & si erat maxima, per epistolam tamen tuã eos scito cumulos accessisse, quos concipere animo uel pauci possint. Quid enim illa suatius quid eruditius su test do cta, ut est amabilis, & Puccio nostro de me amice magis quam uere los quenti largissime subscribens. Prosecto nec mihi quicquam illa gratius à te poterat cotingere, nec tua de me opinione quicquam honoriscentius, pro quibus universis & tibi gratias ago quam maximas, & quæcuno aut mea, aut in me sunt debere Alexandro meo consiteor. Epistolam quam pe tis nostram ad Laurentium Medicem, ad te mitto. Vale.

Dominico Benitienio, S.

🛚 Aluemi Dominice in Domini fortem electe. Gratæmihi fuerunt li 🛎 terætuæ,gratius quod & coram ex fratre dum hic agebat, & per lite ras ex Petro Anto nostro cognoui, firmiori te esse habitu corporis & meliori stomacho. Cura si nos omnes, si literæ tibi sunt curæ, ualetudis nem tuam, de qua profectò non ob id tantum fui, semper sum sollicitus, quod te amo (amo enim vehementer) quam propterea quod literas amo, quas tecu simul periclitari & gredo, & certe scio. Si qua de nostra in benes uolentia tibi retulit frater, fidem habeas plenissima, si quid de nostris laus dibus, tam parum ei credas, quam ille me multu amat. Commentariolum nostrum non est quòd admireris, ociosi cum esse uoluimus, & omnino ni hil agere, id egimus, animum remittentes potius & intendentes. Omnino præludium est commentariorum, quæ in Platonis symposiū meditamur. Erit in illis quod tu saltem ames & laudes, qui omnia nostra amas & laudas.De concilio, de quæstionibus, ut puto retulit frater, iam nosti cur scris pserim me tibi laborare, quod à me petis maxime lubes saciam, cum te intellexero, ex ea qua laborasti hucus corporis imbecillitate, in primam os ptarames ualetudine restitutum, quam tibi eo animo precor & opto, quo mihi tu salute animi precaris & optas. Vale ex Fratta 10. Nouemb. 1486.

IOANNES PICVS MIRANDULA, Andrex Corneo, S.

T si ad te literas dedi, aut raro, aut nunquã, cogitaui tamen de te, & tuis rebus, aut sepe, aut semper. Sed no lo tibi spē uendere, nec prius ad te scribã quid faciam in tuam utilitatem, es cum scribere potero quid

quid perfecerim. Quod si nunquam pro tuo uel meo infortunio contina ger, malo credas menihil potius quam frustra in tuis rebus laborasse. Sed fortè lactior tibi erit fortuna quam aut ipse speres, aut illa soleat. Carmina nostra non est op tua Laura moretur, quoniam reuocata ad incudem sunt, ut pressius afformentur, nec prodire, quo nunc sunt multa, audent in pue blicu. Differt aut emendationem instans ratio, & urges noui operis qued habeo in manibus hortatu Laurētij Medicis, in quo Dauidicos hymnos pa folum illumino longiori interpretamento, sed quoniam quos ecclesia decatat, hi à septuaginta uersi sunt interpretibus, each translationem plus quam sexcentis locis, uti parum fidelem Hebrari coarguunt, ego propries tari innixus Hebraica & Chaldaica literatura, cu & sensuum integritati illos ab omni ludæorū calumnia affero & defendo.Reliquū nõ est od scri bã, nisi ut me Hermolao quoties homine uides, toties no uulgariter com# mendes. Fac ité uir doctus & grauis lacob. Volateranus amari se à me ue hementer intelligat à Ĝ si epistolas Simmachi ad paucos dies du scilicet ex scribant unci impetrauero, ppetuo me sibi bificio deuinciet. Vale. 1489.

> 10 ANNES, PICVS MIRANDVLA, Baptista Guarino praceptoristo, S.

Vid contra his frontem!an quòd contra quam præceperis,atque ideò iniuria tibi infcripferim præceptori. Si præceptor no es,iure tuis no sto præceptis. Si præceptor es, iure te appello præceptos rem. Tu uerò quid discipulum renuis, quem tantopere laudas: Pugnāt hæc inter se nistalterum forte amoris est, alterum iudicij, & cuius laudes predicas ex beneuolentia, eiuldem errata uereris ex confcientia, ne scilicet tibi pudorem faciant, quæ possis fortè laudator, non possis prece ptor non agnoscere. At recipe quaso me uel hac lege in participatu disciplinæ, ut te ego in nostræ, si qua erit gloriolæ, participatum admittam, pla gus sustinerem folus. Sed quid frigidis iocis moror ardorem mez letitiz, quam extuis literis, ex tua tam gravi, tam honorifica laudatione concepi, nunc demummihi arridet, nunc mihi est grata Heptaplus mea, postquam sub euo præconio, quasi clypeo Palladis iam se ostentat æmulis inuulne. rabilem. Hortaris me tu ad alias hoc genus scriptiones, quod frustra fae ceres, nisi dum mihi plena adeò cera subscribis, igniculos bonæ immittes spei fecisses me adscribendum quam fuerim antea longe fortiorem. Aded enim tam iudicio tuo mihi confido, ut quod totius instrumenti uetes ris enarrandi onus fufcepi, cui omnino fum impar , iam tamen folito lons ge fortius feram. Quod attinet ad libros, fortasse tibi melius satisface. rem si indicem haberem eorum librorum qui sunt apud te, quoniam possent multiadrem tuam facere, quibus tamen non egeres. Laurens tio Medici tua prædicta uirtus te fecit commendatissimum. Neque une qua inter nos mentio de viris doctis huius gratis, quin plurimus in ore sit Guaria

### Ioan. Picus Mirlandulæ

284

Antonio Picemanno, S. Desmania de la lindica una mihi fuit iucundius his literis equas riuper à ce acces pi plenas amoris, offici, humanitatis lta sim felix, ur te non fallo,

pi, plenas amoris, officii, humanitatis Ita sim felix, ur te non fallo, I nisi mihi ille forte dies iucundior, quo meiple & Grimania ite scioruus an meus magis, et couenistis, amice, & honorifice salutastis quant quam enim uelut personam mutuata gon qui erasis, sedquali nescio quos lepido commento nominum mihi, uos exhibuilis, sudvisimum tamen tiestrium ingenium, singularis doctrina, amabilis gravitas, liberalis modes stia, in genium, os lepidissimus sermo, Grimannum mihi & Picimannum apertos peros prepræsentabant. Quare ethipsa falli nomenclatura fraudari tamen poluptate non poteram, quæ mihi ex mobis debebatur, dilsi millite nomina potuittis, uirtutem non potuittis, quæ suo se prodit tulgore & latere nescit. Illa de rebus physicis tam graus tractatio, illæ acres contortæargumentationes, illa iudicia castigatissima, quos poterant alios quam dos iplos mihi denunciare; Gratulabar ego mecummet tacitus. cum was audiebam, etau nostræquæ non unum ut pytabam Grimans num, non unum Piciniannum, sed duos Grimannos duos Picimannos focundior protulisset. Vt autem mihi noster Politianus quinam suissetis indicatif, fam non tam ætati meg quam meg cæpi iudicio gratulari, ita mî hi agnouisse in uobis omnia sum uisus quæ in illis, id est, uobis constans tissimo elle omnium testimonio deprehenderam. Sed uide ut me agant transuerstin; & à tua epissola ad se uestræ laudes abducant, quanquam & illa eodem quo quo cat uel nolentem, sed reprimam me ne uidear quasi mutua opera uelle laudibus fatisfacere, quibus tu plurimis me cumulaiti, quæ sitte ex animi sunt propensione, siue ex judicio, nescio honori an uoluptati mihi maiori fuerint. Debeo plurimum mi Picimanne animo isti: ergametuo. Sed fac quaso tu quo o si quando accidit de me periculum, de mea scilicet in te voluntate, cognosces hominem ita amantem tuæ virs tutis et studiosum ut necipsi Grimanno tuo primas in te amando sim con cessurus. Vale. Die 9. Iulij. 1489.

Ignoto amico, S. D.

Visquis es noster eris, postquam Roberto Saluiato nostro, ut per eius accepi singrapham es coniunctissimus. Legi literas tuas ad Mithridatem quas illi absentireddere non potui. Amarete in illis coepi, non tam iam eo nomine quòd te Robertus amat, quàm

quam quod te amare literas (& quod est principalius) sacrarum rerum & legis studiosum esse cognoui. Et quoniam de his quæ petebas uisus sum mihi posse aliqua ex parte tibi satisfacere, ut hinc bene nostram auspicarer amicitiam, uolui quid ego sentirem tibi significare, quod certe facere lons ge locupletius, si hic illos meos omnium hominum amicos, id est, meos li bros haberem quos confulerem, sed me illi iam Romam quasi anteambus lones dominum præcesserunt, & ego ipse hæc petasatus iam & caligatus in procinctu cu estem ad te dedi tam familiariter quàm festinanter. Quod petis de losepho, scias iustum Iosephum apud Hebræos non reperiri. Sed' Iofephi epitoma,id est, breuiarium quoddam, in quo & multa funt com= mentitia, & quæ de decem tribubus ibi leguntur quæ post babylonicam captiuitatem postliminio non redierunt ea esse notha & adulterina ex He bræis mihi plures confessi sunt, quapropter illorum losepho nulla omni no fides adhibenda. In Iofepho Græco scio esse quædam que de Christo, & fidem, & honorificam faciant mentionem, sed eadem esse penitus cum his quæ in Latinis codicibus leguntur, non assererem nisi exemplar Gree cum, cuius hic, mihi nulla est copia, reces legerem. Et utad ea ueniam que de Chaldæorum Hebræorum p literis desideras, percunctatus sum ego fæpe in Mithridatem & multos Hebræos de his que apud Hieronymum in Galearo prologo leguntur, ubi ille scribit eosdem olim fuisse Samarita norum & Hebræorum characteres, Eldram autem post instaurationem tepli sub Zorobabel alias adinuisse literas, quæ nuc sunt in usu, nescios fe huius mutationis omnes prædicant, & (quod est maius) pro comperto habent is sdem quibus nuc utimur in Hebraica literatura apicibus usos & Mosem & Patriarchas antiquos omnes, cui sentetie ut nuc mihi subuenit, fidem maximam facit scientia Cabalæ, cuius scriptores, qui cũ ipso, Esdra in lynodo fuerunt, lub iplis literarum characteribus & figuris, quib.nunc legem descriptam habemus, dissimulasse Mosem diuina mysteria, & uos lunt & probat: quod esse nullo modo posset si alijs Moses ab his quibus nunc utimur characteribus ulus fuisset. Quo tamen tutari dictum Hieros nymum possim, hoc unum habeo quod nuper legi in commentarijs libri quem pater antiquus Abraham de Creatione edidit, dum enim duas illas & triginta portas, quarum meminit, authores interpretantur, dicunt nus merum illum ex decem numerationibus & duabus ac uiginti literis cons flari.Reliquas autem literas que funt mem tzade per caph,& nunquã du 🕏 plices dicunt quaru characteres sunt 🤼 n 🔻 🗅 ab episcopis siue perfectis additas fuisse, hoc forte Hieronymus intellexit, cuius testimonium & has beri apud omnes omnibus in rebus debet, & habetur profecto apud më sanctissimum. Alphabetum Chaldaicum quod petis, nec à Mithridate impetrasses, nihil per illu, licet ut à me impetrare possis, à quo posses oms nia. Nam ille docere me Chaldaicam linguam nulla uoluit ratione nifi ad

# 386 ad Ioan.Picum Mirandulam

suratum prius, & quidem conceptis uerbis, ne illam cuiqua traderem, fas cere fidem huius rei tibi potest noster Hieronymus Beniuenius, qui cu ad esset forte dum me ille docebat, furens Mithridates hominem eliminauit. Sed ne frustra omnino scripseris uicarium habeas pro Chaldaico Arabis cum alphabetum, quod mea manu tibi annotatum mittitur. Reliquum quod scribam nihil est nisi me tui quisquis sis, esse non posse non amantis simum, si ego te amantissimum esse bonarum artium intellexero. Vale, ex Fratta. 10. Nouembris. 1486.

TESTIMONIA CELEBRATISSIMORVM VIRORVM, uitæ, doctrinæ, & commentationum, loannis Pici Mirandulæ uarijs ex locis collecta.

BPISTOLAE DVAE FRATRIS BAPTISTAE MANT.

Carmelitæ Theologi doctifsimi & eloquentifsimi ad Ioannem Franciscum Picum Mirandulam Concordiæ comitem, de morte Ioannis
Pici eius patrui.

Llustris domine, nuper audita morte Ioannis Pici auunculi tui uiri-cla rissimi atos doctissimi, sicanimo consternatus sum, ut neque pes, neos mens fatis fuo fungeretur officio. Parum abfuit quin & de Deo, & de natura sim conquestus, quod tantum lumen è mudo tam cito sustulerint, tantum Italiæ ornamentum,tantam ætatis nostræ gloriam,quasi terrenæ Reipub.bonis inuideant, nulla habita nostri ratione, succiderint, succides rint inquã dum crefceret, dum floreret, dum copiofilsima ingenți fui fers tilitate palceret universos. Sed recordatus sententie Pauli, qua inquit, iudi cia Dei abyssus multa, continui me, ne male de Deo, & de operibus eius, impia temeritate sentirem. In occasu uiri huius passa sunt magnam eclis psim studia literarum, scientia reru, integritas morum. Erat enim (ut scis) in patruo tuo sic uitæ sanctimoniæ coniuncta linguarum eruditio,& hus manarum diuinarum prerum cognitio, ut in uno codem phomine uides rer uidere Hieronymum & Augustinum reuixisse. Atquitina opus illud de concordia Platonis & Aristotelis antequam decederet absoluisset. Pol licebatur enim titulus eius omnem antiquorum philosophiam, & recons ditilsimarum ac scitu dignissimarum rerum apertione. Omnia eius opus scula, quæ absoluit, quæ etiam imperfecta reliquit, sunt omni studio & die ligentia conquirenda, nam cum à tanta ingenij felicitate profluxerint, no possunt, non esse dignissima, quæ ab omni posteritate legantur, amentur, & adorentur, ad quod officium te prouocarē, nisi te sic persuasum & anis matum fatis crederem. Deerat hoc familiætuæ'decus immortale, ut apud nobilitatem antiquissimam, diuitiarum & opum affluentiam, rei militae ris gloriam, collocaretur etiam excellentia tanta sapientiæ, ut omnia quæ apud mortales, summa laude digna sunt.in unam domum wam confluerent

Digitized by Google

rent, Te uero Ioan. Franc. summa openiti decet, ut patrui tui uirtutem hæ reditate possideas, & ut spiritus eius in te duplicetur, sicut Heliæ spiritus in Heliseo. Hoc à te expectamus, hoc requirimus, cum eius opuscula cole legeris, precor, ut me quo participem reddas, & erit mihi opereprecium isthuc tantæ uoluptatis gratia me conferre cum sciero. Distichum in laue dem eius ex tempore factum, quanquam non placeat, tamen subsiciam. Vale princeps optime & me ama. Mantuæ, die 27. Nouembris. 1494.

Picos Ioannes, cœlos, elementa, Deumés, Doctus, adhuc iuuenis, fanctificatus obit.

Llustris comes Ioan.Franc.dilatio honestissima tuæ responsionis credi 🛂 fecerat literas meas in uia periisse,& dū propterea nouas ad te-dare sta= tuerem, iam incepissem eas exarare, superuenerunt tuæ desideratissimæ, ornatissimæ,iucundissimæ nocte insequuta. Credo ex eo quòd die cogis taucram dormienti mihi fub auroram tempore quo cerni fomnia uera fos lent, uisa imago patrui tui iam uita functi superuenire, & mecum multa de angelorum natura, de spirituum aériorum ac terrestrium, aquaticorum es tiam speciebus, nominibus, officis, cum summa utrius nostrum uolus ptate diserere. Et cum eum interrogassem cur balbus esset (balbus enim uidebatur) id signum esse respondit imperfecti & inabsoluti sermonis, quem de rerum natura, & de philosophia iam dudum inchoarat. Vides bar accenfus defiderio percunctandi de rebus occultis plurima, quæ no 🕏 bis mortalibus mirabilia funt & ignota, & nescio quo pacto id primum occurrit quid scilicet amuleta prodessent infantibus, & corallia, & id ge= nus alia, que infantulorum collo alligantur: respondit in his aliquando a= liquid uirtutis inesse, & hoc ad magiam naturalem pertinere, sed ut pluris mum damnatas confuetudines, & superstitiones esse: his dictis euanuit, et ego expergefactus diu multum & cogitaui, quæ colloquuti fueramus in= somnis, quia non inania esse sed pensi aliquid habere uidebantur. Scribo autem hoc non quod in somnijs ullam sidem adhibeam, id enim est & à professione mea, & à natura alienum, sed quia non satis mirari possum, quona pacto fiat ut dormientes disputent, doceant, discant, & ea plerunce faciant quæ à uigilantibus fieri fit impossibile, uel certe difficile. habet cer tè nescio quid divinitatis animæ nostræ, & si sanctè ac piè viveremus, nec tot negociorum ambagibus circumagerentur animi nostri, haberent nos biscum spiritus separati magna commercia. Sed de his hactenus. Quod uelis, ut scribis, patrui tui uitam conscribere, & laudo, & ut maturius id ae gas hortor, & obsecto, id enim officij tibi maxime congruit, & tibi pluris bus de causis est assumendu, nam & stylo & eloquentia plurimum uales, quod est naturæ, & industriæ, & Dei donum singulare. Item quòd genti= lis eius sis, & tam mirabili uiro archisima cognatione propinquus, quo fit ut eius glorie non esse particeps non possis. Nec ullo modo pati debes

Kk

### 382 ad Ioan Picum Mirandulam

ut clarissima familia tua, quicquam tanti ornamenti ac splendoris amittat. Accedit ad hæc,quòd nulli magis quàm tibi nota effe debet eius uita,quã tibi,iampridem imitandam propolueras,& quidem fapientifsime, erat e= nim egregium quoddam fanctimoniæ& religionis exemplar, in quo to= tius sapientiæ lumen apparebat. Dicam ergo tibi quod Christus dixit As postolis, Colligite fragmenta ne pereant: & id tanto studiosius agendum quanto nobis, qui superstites sumus, & sutur a posteritati magis est profu turum. Proculdubio et si uideo magis ei gratulandum qui postquam tam breui nauigatione tantum spiritualium opu congelsit tam feliciter in por tum peruenit, non possum tamen de tanti uiri iactura tecum non dolere. Mors Georgij Merulæ primu condifcipuli, postea preceptoris mei (nam fub Gregorio Tiphernate commilitauimus) tristitia me affecit, sed erat ille iam grandæuus & senio ingrauescente, iam inutilis & functus officio. Hermolai & Politiani duorum illustrium uirorum lamentabilis occasus, attulit & mihi & omnibus literatis graue cordoliu, sed altius hoc uulnus infedit,& longe maiorem in Pico nostro iacturam passa est res literaria. 💵 loquentiæ campi lugent, Mathematicarum artium studia côciderunt, Phi Iolophia omnis, ac metaphylices, & theologiæ altilsimæ speculationes, quas ille amplificare ac illustrare iam cœperat, deinceps obmutcscent. Sed parco iam, ne dolori iusto plus indulgeam. Curandum magis est ut ei & scientiarum studijs ac exercitijs & morum integritate ac religione similes euadamus, & pari cum eo negociatione ditati, perueniamus olim quo ille iam peruenisse se gaudet. Quam primum potero ueniam, ut diuini eius ingenij reliquias immortales, quæ apud te lunt uideam & adorem . Intes rea scribendæ eius uitæ da operam,& me ama. Bene ualeat D.tua,cui me commendo.Mantuæ die 3. Ian. 1495. Frater Bapt. Mant. Car.

EPISTOLAB QVINQ VE HERMOLAI BARBARI uiri celeberrimi Patriarchæ Aquileiensis.

HERMOLAVS BARBARVS 10AN.
Pico Mirandulano, S. D.

V uerò Pice adeò nihil mihi debes, aut silentij, aut officij alicuius erga te mei nomine, ut mihi literæ tuæ magno etiam rubori sue rint, qui negligentiam meam pro tua deprecaris apud me, cum us trunça à nobis apud te prius quacunça mercede redimi debuerit, hæc ins genij tui bonitas, candor, æquitas: Agnoscis alienam culpam, cum aut uis tare aut partiri certè possis, in mutuo crimine sollicitus es, qui & antecates goria & causa etia meliore securus esse poteras, aut reus est uterça, aut non tu. Alioquin iam quod ad te attinet purgasti, reliquum est ut & ipse satisfa ciam. Sed quid à me, ad te potissimum scribi potest, inhorrabor ut literas amare pergas, in quib. es eminetissimus, monebo ut uirtuti & bonis mori

bus

bus dedare, in quibus tantum profecisti ut disticile cognitu sit, utri philos fophiæparti maiorem opera impenderis, ei quæ spectatiuas & instrumen ta cominet, an ei quæ dogmaticen paranæricence complectitur, omnino fummum & humano captu maius est, quod tu aut genio , aut certè opifici tuo debes, tam tenera ætate consequutus, quod extrema senectute impudentissimu sit optare. Non sunt hæc Pice tua, naturæ sunt; Dei sunt, quans quam si aliquid tuum est, hæc maxime tua sunt, Vide quantum minus tua dici possunt, nobilitas fortunæ, ualitudo, forma, quibus bonis tam nulli cedis quàm nec illis, quæ magis tua funt. Huc te hortor conuerte, hoc diu & nocte uolue, quantum nomen ei sis qui te us adeò ditauit, ut necsol= uendo, nec exputando sis unquam futurus, quæ possides. Cogita quan= tum possit, qui te ista posse uoluit, quantum amet, qui de tam multis millibus sibi legit, qui senes puer ferè uinceres, qui mondum ephœbus erus ditorum hominum coronas in admirationem doctrinæ tuæ uerteres, nisi hoc uides, nisi æstimas, iam nunc astirmo tibi, & libera uoce prædico, te non tantum esse quantum es. Immensum & infinitum est quod mihi de te pridem spopondi, & spondeo, sed opinionem præsumptam, necoratio, nec prædicatio consequitur, facio ego ut solent, qui quanto plus aliquem mirantur, & explicare uolunt quod sentiunt, eo minus id assequunt, quod uolunt, ut quanquam magnum aliquid animo concipiunt, uerba tamen desint & moliri potius quam dicere potuisse uideantur. Proinde tu ne hæc ausculta, quæ nec de tescribo foras op promo, sed illa potius intellige, quæ intus de te solus & tacitus loquor, tanto hercule maiora quanto cos: gitatio sermone hoc est. Marsilium saluta & Saluiatum tuum. De Politias no nihil opus est labores, quia breui (ut audio) mecum erit, quod nihil mi hi poterat in hac legatione tota iucumdius accidere. Bibliothecam isthic indies maiorem & ornatiorem instrui, tam gaudeo ut nihil supra, debent Florentinis literæ, & inter Florentinos Medicibus; & inter Medices Laus rentio, qui gentiliciù hoc familiæ suæ decus, non minori cura fouet quam rempublicam, cuius administranda constituenda quius habet. Vale Me diolani Calendis lanuarii. 1487.

> HERMOLAVS BARBARVS ROberto Saluiato, S. D.

Aleris Saluiate si quid aliud præter occupationes meas suspicaris fuisse, quamobrem tibi nondum responderim, uulgaris hæc & ias ctata silentij redemptio. Sed me hercule tam uera ut nisi tu eã pros bes, de meo in teamore, side, studio malè meritus esse uidearis. Gratissime mihi semper literæ tuæ omnes, sed illæ supra modum, in quibus Mirandu lani mei nomen atæ mentio, nihil est uno eo mirius in literis, nemo quem laudari, ornari, in ocelum tolli malim, nemo à cuius prædicatione digredi Kk 3 minus

m inus possim, in quo sum fortasse, nulli tamen esse uideor intemperans? tammultain eo laus, tam nulla fini, ut iam & ambitioni, & assentationi los cus desit. Apologiam cius legi, & in ea me, quid ille mihi tantum tribuit. tam parum merenticur ordinario testi, ne dicam gregario, tam honorifie ca præfa tione denunciat ? Illo præfertim opere quo nihil fubtilius, uehes mentius, acutius, de quo tamen satius est iudicium meum differam tantie sper, dum planè totum perlego. Quam autem rescire cupis quid agam, ecquid aliud possum dicere quàm studeo, publica quidem curatio, non ni hil instantiæ ille meæ detrahit, imò studijs no instantiæ. Insto enim acrius, & pensum exigo acerbius, quod mihi his maior abstulit assiduitate sartio, quanto mihi negociorum plus accessit, tantò aviditatis & alacritatis plus incufsit. Itaq ferias illas omnes, quas ualitudini priuatus homo dabam, in publica distribuo, itage mihi ex una causa deperit, ac decedit, alia ratione corrogo. Credo alias ad te scripsisse aut dixisse tibi, qui ex me audierintina Rrumentu Aristotelis, ita enim logicen Peripatetici ferè appellant, itemos Hibros octo de aufcultatione physica, & tris eius rhetoricos in Latinum à me pridem conversos. Dioscorides iam perfectus est, manus ei nunc à me summa imponitur, parata, filie dos est, propedicm locabitur. Tum levatus onere, Aristotelem aggrediar totus totum, qui nisi alio me Deus aduos cet, ab Dioscoridis edictione biennio ferè prodibit absolutus, utics in los gicis, & cum eo commentarij, quos in posteriores analiticos iam perfecia mus, post emissa hæc inibo naturalia & diuina. Item Rhetorica & Poëtica partim commentationibus, partim annotationibus, omnia eius philosos phi uolumina pro uiriti mea instruens. Sunt enim & in problematis & in animalium hiltorijs nonnulla, quæ claritatem lucemis deliderant, ea curs sim & breuis annotamenti lumine præterfluam paratus. Nihil præterea nouum aggredi tota uita, etenim comprimenda mihi est auiditas, imò ima probitas hac ingenif, ne dum rectibile ac fertile haberi fe uult, id eft, opes rolum & ambitiolum esse uideatur, quotidie ucrius experior quam dici folet paria esse.amplecti omnia & nihil. Vale Mediolani, 12. Calen. Nos uembris. 1488.

HERMOLAYS BARBARYS ... Ioanni Pico, S. D.

Exameron tuum nudiustertius ad nos Saluiati opera delatum, ita auidè legi, ut prima statim die nec tota sine interspiratione totum hauserim. Tria me in eo mirificè delectant: Primum quod oratio tua docet & mouet, id quod & in sacris siteris ueteres theologos, & in phi losophia etiam naturali Pithagoricos & Platonicos observasse constat, recentioribus in docendo tantum sudantibus: Alterum quod in tanta rearum copia & impunitate diripiendi, tam castas & innocentes manus hae bes, ut

bes, ut in hoc scribendi genere, teipsum non alium sequutus esse uideare, arch hoc iam nec cum ueteribus, nec cum neotericis commune, sed tibi pes culiare atch tuum est, in quo quidem (sensum tibi meum aperiam) ita sum affectus, ut quoniam hæc priores illi non dixerunt quæ tu dixisti, nihil serè dixisse mihi uideantur: Tertium quòd uideo te non tam Aristot. quàm Platonis & sectarum eius sacris initiatum, plenos inde haustus in hanc lue cubrationem contulisse. Omitto quàm multa ex Plotino egregia, quàm cursim & eleganter attigeris, ut quicquid ferè quatuor eius & quinquae ginta uolumina in sex nouenarios à Porphyrio digesta continent no plus legisse quàm edidicisse uidearis. Nec illud præterire possum, quòd inter nouos & ueteres theologos ita medium te geris, ut nec illorum simpliz cem maiestatem oderis, nec horum ambitiosa subtilitate rapiaris. Ita sit ut dum alteros imitari uis, alteros potes, utriusque generis optima decerpsearis, id quod in ipsa quoca Dauidici poëmatis enarratione sacturum te spe ramus. Vale. Ven. prid. No. Se. 1489.

HERMOLAVS BARBARVS 10 AN. Pico Mirandula, S. D.

Alue humanissime Mirandula. Ego uerò de te tam libenter ubios prædico, ut nihil maiore uoluptate faciam, non solum quia nihil (ut inquit Plato) iucundius auditur quam ueritas, sed etiam quia ut Pa lemo inquit, multo est dicere quam audire uera iucundius: Accidit quod labore nullo, ut est apud Æscilum, Menandrum, & Euripidem, sæpe etis am non quæsita ueritas prodit, inuitissimo etiam plerung homini expris mitur, nullis quæstionibus, sed sua tantum ui. hæc est tyrannis illa, quam tu candorem tuum sequutus, humanitatem & bonitatem interpretaris, & Hercule tu iam tantus es, ut qui te non laudat, iudicio & existimationi sue detrahat. Rem suam agunt, rationibus suis consulunt, suam famam redimunt, qui fauent & cupiunt tuæ. Multa sunt in diario suo nomina, quæ tu nescis, tibi creditores tui debent. Multi consilium Prodici sequuntur, Dant ut accipiant, manus manum scabit, ut Epicharmus recinit, quanto sanè creditoribus, id est, laudentoribus tuis minus debes, tantò plus tibi, qui eos uelint nolint creditores facis tuos. O inauditum genus, gris alieni creditores esse, non esse debitorem. Sed occupatior sum quam ut tecum diutius lusitare possim. At tu quam solutus es, dij boni, ut quenquam pas tiare feriantem. Hactenus obsecro me tuleris, longiorem iocum aliquem ut admittas non postulo, oscitatiun culam breuem postulo.

Vale cum Politiano meo. Romæidibus

Augusti. 1490.

Kk 4 HERMON

#### ad Ioan. Picum Mirandulam

HERMOLAVS BARBARVS ORATOR VENETVS, Patriarcha Aquileiensis Ioan Pico, S. D.

Ene est, bene conuenit, qui multum amas, multum ut mihi pontisis catum Aquileiensem congratuleris, multo etiam maiora mihi tris buas & omineris, quàm aut polsim optare, si sim cupidissimus, aut promereri si modestissimus. Scio pietatem tuam erga me, uideo quanti mefacias. Agnosco uim amoris tui, nihil habeo comparatius, utinam alis quando sit ut mihi tecum uiuere, denatura, de Deo, de sanctis moribus philosophari liceat, quantu hoc cupiam, quantum secundis meis rebus accessionis factum iri iudicem si hoc eueniat, nec possum exprimere, nec si possim hoc utics loco uelim. Obsecro si me unquam beniuolentia tua dis gnum existimasti eodem numero & loco criam meliore si fieri potestas pud re censear Her. & sacerdos, ut quem paganu seculi dilexeris militem Christifactum arctius colas & cariorem habeas. Ego te & clarissimas uire tutes tuas, tam pollum non prædicare, non admirari, non tollere, quam tu non augere, si assentior aut mentior tibi, hoc est doctis omnibus sim cons temptui, tenuit me pridem super te rebus 🛪 tuis. 🗦 Nunc stupor & ecstasis scientiæ: Patienter hæcleges, nec exaltatum erit cor tuum, nec elas tos habebis oculos, cur enim tibi placcas, qui noueris hæcbona, que po [= sides non tua, nec de peculio tuo esse, sed profectitia & dominica, Ignosce, rapuit & euexit me transuersum ueritatis aquilo & charitatis fauonius. Vale.Rom.prid.Calen.Apriles.

> BPISTOLA FRA-TRIS BAP. CAR. 10 ANniFrancisco Pico.

Llustris comes ac domine, Patrui tui uiri doctissimi ac eloquentissi= miapologiam uel magis apologiæ prologum legi, tanta animi uolus Liptate, quanta ueritate subnixa est, quanta suculentia splender, quane to amore ac reuerentia eius authorem lemper prolequutus lum. Sed eam legendo dum cupio fedare fitim, fitis altera creuit, defiderium fcilicet ui= dendireliquum, quod cum tuæ dignationis munere consequutus ero. magnam felicitatis partem adeptum me putabo. Supergressus est pas truus tuus Ioannes Picus iudicio meo omnis ætatis nostræ philosophos, his potifsimum rationibus, quod alijs in Aristotelis & Peripatetico. rum tantum dogmatibus æuum consumentibus, ipse Herculea audacia omnium philosophorum sectas ac familias ueteres ac nouas mis roingeminigorescrutatus est, & quod neotericis nullum orationis flos rem sequentibus, ipse ita philosophiam cum eloquentia coniunxerit, ut antiquam & ueram academiam instaurasse dici possit, quæ tanto maiore admiratione digna sunt quanto celeriore studio & paucioribus annis ad tantanmirtutis & gloriæ sublimitatem ascendit, nec uidetur scientiam ut cæteri labore ac studio multis que lucubrationibus que sinisse, sed totam simul

mul casu reperisse, ut his accidere solet, quibus longe aliud agentibus ex insperato the saurus occurrit. Felix ergo tanto alumno tua familia, felix nostra atas tanto uiri huius illustrata splendore. Vale princeps dignissime & memento quantum te niti oporteat ut patrui habearis dignus imi tator. Odio habeo ista locorum interualla, cupio enim tecum esse, ut possemus studiorum tu meorum & ego tuorum particeps esse. Iterum bene uale & Deum time. Mantuæ die 39. Octobris. 1494. Frater Bap. Mant. Car.

MATTHAEVS VERO. CANONICYS REGV.
la. Rob. Saluíato, S. D.

Nterpretatio Sex dierum, quibus Deus condidit omnia, Ioan. nostr**i** Miran.quam dono mihi milisti, ab illo Heptaplus inscripta atos notas Lta,& si planèhuiusmodi sit ut ab legente & percurri simul & intelligi haud facilè queat, ita me tamen initium operis incendit, & traxit, ut cupis dus finis anhelum nufquam spiritum retinens, illud non tam degustaues rim, quam certe uorauerim, ruminadum per moram acriori denico studio &longiore lucerna. Visus est mihi loan.hic noster non modò philosos phiam omnem & quicquid naturæ legibus continetur callere ac bene fas pere, sed super humana etiam sele attollere, peruolare sublimia, & arcana mysteria sacramētacp coelestia ad mysticos sensus allegorias cp flexisse, que nostri temporis, qui sapientes habentur & eruditi, uix aut notant aut pror fus intentata prætereunt, difficillima atop coeleftia hic enucleat, & quấtum res patitur, Sole splendidius aperit, patefit, illustrat, & quod mirabile est, iuuenis adhuc & in feculo agens apud Dionyfios,Hilarios,Damafcenos, Aurelios, Ambrosios, Hieronymos, & priscos huiusmodi reliquos sans ctilsimos & rarilsimos uiros le proximè iungit, quem omnis lit admiratu raposteritas, cum liuor quieuerit, & authoritatem dies lenta prescripserit. Quid supremè Deus daturum illum arbitremur, si par animo ei uita conti gerit; qui prima barba quod in Origene at & Hieronymo obstupescit and tiquitus, Latinis literis, Græcis æquè eruditilsimus iam lît, Hebræacs nec ignoret, etiam in facris præterea tantum equidem pofsit quantum uix cre dibile est quenquam alium posse, uerum quicquid delitiarum expectamus in proximum de pſalmis carminibus& Dauid, quæ tractat iampri≠ dem,interpretatur, & explicat, timatus infinito labore, quid Latini omnes Græci, Hebræick super is scriptum relinquere, ad quod negocium perfix ciendum letor meo hoc tempore nostro in Fesulano comobio ocium sibi delegerit, quem planè & uidere, & audire felicitas est, habeo 🔅 ita 🤁 tibi mi Rob. gratias quantas sanè possum, qui in primis opus tam diligenter & emendatè curaueris inprimi, quod ad communem utilitatem & generosi tui animi laudem spectat, subinde quod me protinus illo donaris, in quo ut gratus tibi si quo modo possum uidear en nostrum aliquid accipe, quod

# 394 ad Ioan Picum Mirandulam

quod uicissim legas & forte degustes, cæterum Vale, & felix in Christo age, ex abbatia Fesulana.

EX EPISTOLA HERMOLAI BARbariad loannem Picum.

Præclare et plane diuinum ingenium tuum Pice, qui cum optima sint ea quæ tu scribis, ita tamen exprimas & effingas aliena quæ sunt pessima ut uideantur esse tua, quæ sunt optima, nam demit tere le ac descendere pluris esse deputo, quàm in ardua conari, ut enim sit hoc honestius illud certè laboriosius & operæ maioris, proinde siue ut ta lia credis esse nostra, quibus imitandis operam impendas, siue hocagis demerendi mei causa, utro p modo tibi plurimu debeo, relaturus aliquan do gratiam, nolo dicere cum potero (nunquam enim potero) fed cum tu ipic uel tui posse me putabis. Tanta enim est familiæ totius uestræ bonitas & humanitas, ut beneficium, quod non est, imputare pro beneficio soleatis.Quamobrem ex ulu meo fecero li uobis & modū & tempus repos scendæ gratiæreliquero, ut in expunctione ratiohu paralogilmus omnis & impostura non à me, sed à uobis tota proficiscatur. Quæ uerò de ratio. ne studiorum tuorum scite scripsisti & communicanda mecü esse uoluisti maxima uoluptate nos affecerunt, gratulatus sum huic seculo uirum tans ta doctrina, ut nihil ferè nesciat, tanta cura ut nihil omnino scire uideatur.  ${f V}$ ideo tcPoëtam egregium,  ${f O}$ ratorem eminentilsimum.  $\,\,{f Animaduerto}$ te Philosophum, prius Aristotelicum, nunc Placonicum esse factum. Vi= deo literas Græcas, que in te solæ desiderari poterant, & sine quibus nihil eras futurus non didicisse modo, sed hausisse, ides facilitate tanta celeritas tecs utliteras Græcas ignoralle aliquando te, nees tu memineris nees pcr= fuadere possis alios, id quod de Hieron. Donato meo, non plus libenter quam uere prædico. Hortarer te ad has literas uti eas tam plane familiaris ter quam Latinas teneres, sed non indiges calcaribus, & reliqua.

EX ALIA EIVSDEM AD EVNDEM.

Am cum ipse in quodam literarum ad te mearum angulo quasi aliud agens & in transcursu philosophos æui nostri barbaros insectatus essem, quibus te quoque infensum esse factum & nuncium remisisse scribere, occasione hinc abrepta litem & controuersiam ueterem inter nos & illo de genere dicendi philosophorum multis millibus uersuum compreshensam et explicatam, opus elegans, eruditum, elaboratum, ad nos misisti, perfectum celeritate tanta, ut nisi qui opes ingenii tui perfectissimas habe bam, crediturus suerim, paratum suisse ingenii tui perfectissimas habe bam, crediturus suerim, paratum suisse posses. Sed ut ea mihi res & sestie uior & iucundior eueniret, homo lepidissimus, humanissimus, latinissis mus; barbaros contra Barbarum defendis, ut hostis pro hoste, socius con tra socium, ipse contra teipsum stare patrocinarios simulares, & reliqua.

.

EX

# Epistolæ.

#### EX EADEM PAVLO POST INFERIVS.

Odo si quis est illo grege, qui possit ea capere, quæ dixisti tanto cultu prædita, tot luminibus, tot emblematis oculos adeuntium stringentia. Adde tot sententias prurientes, tam multas historias exempla remotioris doctrinæ quasi flosculos & omnino \*\text{ad quæst qui sunt ex illis paulo minus asini uolebã dicere \$\frac{\pi\_{\mu\nu\nu\nu\nu\nu}}{\pi\text{auritulas tantum mouent, cæteri dissignint, respuunt, detestantur, & reliqua.

Alue, accepi librum Pici de Septem dierum enarratione, cuius item ex Semplar non pridem ad me miserat Iaco. Volateranus summi Pontif. nuncius. Percurri opus quoad licuit, inter æstum & puluerem. Digna dia uino & admirabili ingenio sœtura, sane seges & materia operis tumultua riã, & ad præsens comparatam sentêtiam non exposcit. Sed simul dici po test Picum doctissimum eloquentiss. & Christianiss. omnia in ea ætate as sequutum esse, sepè prodigium est. Debeo tibi plurimum.

7On me latet,neque unquam dum Patau前 uitam degeres latuit Ioan≠ nes Pice Mirandula, quanta esset ingenij tui præstantia, quanta is fas cunditas, quod tu cum pluribus rebus semper, tu uel maxime hac tua erus ditissima in Mosen enarratione planius indicasti. Ea enim ut de me ipse lo quar omnem meam opinionem, quam de te pridem concepera optimam, no cofirmasti modo, uerumetiam mirū ih modū fouisti, auxisti, & ad apie cem quoq euexilti. Profecto adeò sum hoc tuo in opere legendo delecta tus, ut nihil aut præståtius aut dignius haberi posse existime, quod ab om nibus sit aut legēdum aut audiendum. Nam cum hoc tuo luculentissimo opere coplura laude digna esse noscant, quæ siue coiuncta modo, seu per se etiã singula plurimu ualerent, illud in primis uidet, quòd ut diuinus, n& ut humanus, ore (ut inquitîlle) diuino es loquutus. Preterea eam tu sis ad eptus,in enarrando Moleos enigmata facilitatem, qua lelus Christus tibi uni bene alioquin de eo merenti concessisse uidet, præterea nemini. Non ignoro enim hoc potius lupra cœlestis cuiulpiã nature este munus quàm inferiori ulla in comparatum. Si quidem non fierí posse humano ingenio quempiam per hos tuos, qui pauci funt annos, tris linguas percurrere, ne dicam quidem satis callere, ut tu calles. Deinde eas etiam pernoscētē, tam abstrulos, tamo reconditos sensus Moseos, soluere pariter, & interpretari,demum non incultè neque barbarè, fed Romano & Latino fermone loqui & scribere, quæ aggressus es, ita enim ut tu scripsisti, paucis quos æquus amauit lupiter scribere contingit, quare te ut alteru Hieronymum trium linguarum peritissimum posteritas comendauit. Proinde tibi gras tulor, quòd nomen tuum æternum, lempiternű 🌣 reddilti, etenim hac tu**a** utilissima lucubratione tantum sînt tibi debituri omnes literarum stus diosi quòd eam omnibus legendam dedisti, quatum Platoni, Aristotelio

### Ioan.PiciMirandulæ

**396** 

univerlæ Peripateticorum scholæ sese debere fatentur. Quorum in numero me ascribi uolo, quando quidem tui amantissimus, tui per studiosissimus sim, semper petiam fuerim. Vale, & me tuæ præstantiæ commendo plurimum. 12. Calen. Octobris. 1489. Venetijs. Tuus quantus quatus est Sebastian. Priolus charissimi Petri S. Marci procuratoris filius.

#### HIERONYMUS DONATUS Roberto Saluíato, S.

Rouocatus sum abstein amore grandibus blandimentis, paulò ante fuauissimo Heptapli munere, de in proximis humanissimis & elegantissimis literis tuis, utrunts per se satis esse potuit ad omnes amicitiæ numeros complectendos. Accessit eodem Seraticus noster in lis teris & moribus tam probus, quam elegans, cuius etiam causa teno sume mopere amare non debeo, ex quo quantum humanitati tuæ debeam, ma lo mihi conscius esse, quam ad te scribere. Pici erga me beneuolentia iam ante perspecta, uel in side testimonij tui gratiorem apud me iudicaturam meretur. Scio quati facere debeam, amari & laudari ab eo homine in quo doctrinarum & morum precia cum fumma æui nostri gloria consenses runt. Illius Heptaplum admirari magis quàm iudicare conuenit. Id scris bendi genus me mirè delectat, quòd non aliunde uberiorem segetem uis deo & doctrinæ & eruditionis quam ex facris literis, sed ea audacia felix est. In paucissimis inter quos Picus meus, illum quantum potes meo nos mine saluere sube, uel hoc ipso mihi maxime charus sum, quòd eum uehe menter amo. Tu Saluiate mi tantum tibi de me polliceberis, quantu præs stari conuenit ab homine amicissimo, & beneuolentissimo, Vale, Medio lani die. 25.Octobris. 1489.

#### BAPTISTA GVARINVS DOCTISSIMO Principi loanni Pico Mirandulæ, S.

Ictorius noster suo sibi celerius culo gradu proximis diebus tuum ad me munusculu attulit, huic quid dixi imunusculu ob numerum chartarum munus potius maximu, ob latam multiplicem so scientiam, & facundiam libelli tui, de quo quid attinet à me multa scribi cu om nium sententis, qui sunt in iudiciu, albo iam sit assequutus, ut nec laudatione crescat, nec uituperatione minuatur, finiam uno uerbo ex tuo (quan do ita uis) preceptore factus sum tibi discipulus, itaque caue alio post hac nomine me appellassis. Per nostri auditoris halcedonia perlegi omnia, rea legis, addidici multa, didici pleras, ego antea tam te amabam quàm qui maxime, nunc de hoc munere te plus etiam, hoc est supra uires amo, & inagenium suspicio tuum. Ita fac mi Pice, perge his monumentis, cum de rea siquis literatis, tu de sacra philosophia studiosis, qua uera est germanas philosophia existimanda, bene mereri, tesperipere morsibus edacis aui, scito autem expectari à te maxima, ut ab eo in quo excultam humanitatis elegan.

elegantiam cum reconditiore quam ferant hæc tempora philosophia con iunctam intelligant omnes. Si quid isthic est boni libelli quod meoru stuadiorum interesse arbitreris, meum quoq animum eo cibo participa. Nos sti huius urbis librariam inopiam, nosti & meum stomachum iuuant nos ua, magna tame makaaa auiditatem exaturant, tenes quæ sint, intelligenti pauca. Magno Laurentio Medici, si ulla dabitur occasiuncula, quòd abse que molestia tua siat, me commendes rogo, hominis enim in tanta sortus na & dostrina admiror, & uirtutem tacitus ueneror. Vale decus Musarum. Ferrar. Calen. Nouembris. 1489.

CHRISTOPHORVS LANDINVS ROBERA to Saluiato. S.

Vàm gratum, quamés iucundum, præclarifsimum mihi tuu mus nus fuerit, ne altera quidem lliade satis pro rei magnitudine exa primere posse considam. Quid enim aut à te tum liberalissimo homine, tum doctissimo uiro conuenientius proficisci, aut ad me literarum cupidissimum expectatius afterri potuit, quam Picinos stri uiri in omnibus literis ac doctrinis nostra ætate facile principis exactà illa in Moseos Genesim Heptaplus, mirificè coscripta, nam cum apud infi nitos penè Hebræos, plurimos Arabas, Græcos és ac Latinos no paucos docte, distincte, eloquenter e eam rem ita tractatam uideamus, ut ne uers bum quidem addi polle crederem, iple tamé nouo pene argumento, unis uersam rem exordiens, atque insolita eodem uia perueniens, quæ tritisis ma iam & apud omnes uulgata uiderentur,ita descripsit,ut etiam qui-do≠ Ctilsimi lunt, ueluti noua atque inaudita admiretur. Quamobrem me qui nunquam Hetruriæ fines hactenus egressus suni, per omnes terrarum res giones ato tractatus nullo equo delatum, nullis iumentis prouectum, si perpetuo rationis suæ uchiculo allectum, nullo negocio prouexerit, ac de inceps continente relicto, non Arioneis delphinis, ne dicam humanis nas uigijs, per omnia maria sua enarratione ueluti Neptunio curru uectatum perduxerit, hæc profecto magna omnibus atque incredibilia uideri pola funt. Verum alia funt maiora atque maiori admiratione digna. Nam ab aquis elatus, nescio an Olorinis pennis, an Dædaleis Pegaseis & alis, per omnem aérem, per omné æthera, ad fummum ufce corruptibilium rerum culmen, non ducente modo illo, sed subuehente perueni stupore extremò res profecto digna est, mundum hunc inferiorem atque elementalem per agrasse. Sed longe maiore ad coelestem peruenisse, lunæ or orbem primu, Mercurijo deinceps, ac Veneris penetrasse, Solis radios uidisse, Martis ar dores fensisse, ac postremo & Iouis falutares, & Saturni graues radios coa gnouisse, tum postremo octavam illam sphæram ardentibus stellis refula gentem, hosque omnes colos non simplici uniformio, sed triplici trifora mics, motu rotari animaduertisse, qua tamé omnia in sensus nostros quis cades 393 cadere ignorat? Tertium autem mundum idem ita prouoladum mihi des dit, ut colopitis omnibus lenlibus (hi enim huiulcemodi inspectioni obs sunt potius quàm prosint)sola mente, sola enim ea hæc tanta spacia pera≠ grantur, & conspexissem profecto, & perspexissem. Sed illius acies ucluti noctua ad folis radios cæcutiens tantum splendorem sustinere non potus it, qua ppter quicquid in huiulmodi peregrinatione, leu ut uerius loquar in patriam reditu uel me latuit, uel oculos nostros effugit, non index ipse, fed is cui indicabatur in culpa facilè deprehenditur. Nam Ioannis Pici M**i** randulæ diuinum ingenium omnia demonstraturum se & recipit & præs stat. Quid igitur mi Řoberte est, quod ego tibi debere no fatear, tanto mu nere à te ditatus, quo quidem ego quam primu gustare copi, tanta semes auiditas excitata est in me, tantus & ex pabuli fuauitate epulandi amor, ut omnis moræ impatiens, nihil malis mandendum mandauerim, fed uelut auidissimus iuuencus cuncta solida deuorauerim. Verum cum cõtinuata lectione rem univerlam peregissem, eiusdem pecudis more congestans in stomachum, ad os reudcans diligentius ruminassem, tunc uero mira appa ruit suauitas, tunc qualis nunquam stupor incessit. At dices, nonne antea hominis doctrinam admirabaris; admirabar quidem ita illū in omnibus disciplinis uersari, ut in singulis tamen excellere uideretur. Nullus eum in physicis, nullus in mathematicis disputantem locus fugiebar, in metaphys sicis uerò & in omni theologiæ genere, siue eam quæras, quæ à Mercurio excitata, et à Plat confummata est, siue nostram at & Christianam omnium excellentifsimam, at querifsimam, nihil nostra hec secula, & aliquot etiam superiora illo eruditius uiderunt. Sed ne forte putes (quo uitio plerio no strûm elaborarunt)ipsum à sapientia eloquentia seiunxisse. Nonne & gra uissime, & copiosissime, pretereaco ornatissime, omnia describicut priscis illis oratoribus iure luo optimo admilceri iam potest.Hæc igitur ita de ila lo hactenus admirabar, ut nihil huiulmodi adinuetioni addi iam posse pu tarem. Verũ fua Heptaplo perlecta, admirari iam cœpi, quòd illa fuperios ra admirarer. Quapropter nece temerè nece sorte quadam, sed Deo ita ius bente euenisse crediderim, ut diuinus hic uir tribus his nominib. insignis eualerit.loannes em liue Domini gratia, liue in quo est gratia, liue cui dos natio à Deo facta est, interpretatur. Quis no uideat non potuisse eum quã assequutus est doctrinam sine præcipua maximaca Dei gratia assequi : In Pico aŭt cam rostri duriciem scimus esse, id capitis robur, ut nullum nece tam offcum(ut ita dixerim)neca tam lapideum lignū inuenias, quod hæc auis non perforet, atque in eo latebram, quo fele recipiat, nidum & conges ratartificiofè excauet. Eodem ergo modo nihil exomnibus difciplinis humano ingenio tam difficile cognitu est, quin ipse eius quaca durissima tundens penetrauerit, nidificauerit, pullos excuderit, atque produxerit. Cum uerò omnia in eo uiro miranda sint, quis non Mirandulam eum aps pellandum

pellandum duxerit: Quamobrem ut tibi qui illius familiaritate assiduo utaris gratulor, sic mihi doleo, mihi inquam, qui in hoc me infelicem pus tem, cui propter multas necessarias és occupationes meas, illi, quod arden tilsimè cupio, noctes dies & adherere no liceat. Si enim liceret, à latere non dico fenis, sed iuuenis unquam discederem, eius dico iuuenis, in quo oms nis sapientia, omnis doctrina senilis, cana o est. Tu autem, cui longe maius otium fortuna obtulit, natura autem ingenium excellens tribuit, quod ta men deinceps diuturna tua in omnibus bonis artibus exercitatio ulusos frequens auxit atque expoliuit, fruere hoc tibi cœlitus delapso bono, hau ri exhocuberrimo fonte, uel potius immenfo oceano, atque tantum hau. ri, quantum non solum ad præsentem, uerum & suturam omnem sitim sedandam satis esse potest. Reputa ergo te, computa, disputa tecu, quàm paucissimis mortalibus tatum boni unquam euenerit. Gloriatur Alexan der ille Magnus in Aristotelis tanti philosophi tempore incidisse. At tis bi Aristoteli Platonique simul familiariter convixisse felicissima tua sorte darum est, atop ita Aristoteli atop Platoni, ut in illis præter ueterem acade. micorum peripateticorum de doctrinam, Paulos, nostros Ioannes, Dios nysios, Augustinos, Hieronymos, Thomas, reliquaco huiuscemodi lumis na relucere uideamus. Quamobrem ex his rebus collige quantum uel tes ipfum,uel ex hocamare debeas optime Roberte, cui & ipfa fortuna obtu lerit,& tu tua prudentia profeceris,ut hic uiro & familiarem apprime red dideris. Vale, 10. Calendas Decembris.

ALEXANDER CORTESIVS PICO SVO, S. 🎙 Go in tota uita nullam maiorem cœpi uoluptatem quàm nuper ex 🔫 literis tuis,& quanquam lumma omnia de te credideram, uicisti tas men(fateor)opinionem meam, atque ita uicilti, ut iam gloriæ tuæ, & si longè lateco diffusa est, angustos tamen terminos putem. Loquamur apertius & procul ab affentatione à qua illustres animi semper abhorrue. re: Quid in te est no egregium! Quid non admiratione dignum! Singula possent quency honestare, quæ in te omnia pariter sunt collata, omnibus (ut ita dicam) unus omnes ueneres surripuisti. Et quanquam maiores tui eò accesserunt, quò non nisi à se geniti facile peruenirent, tu tamen tantus eualisti, ut maiorem illis reddere, qu'am accepisti gratiam uideare. Et authoritatem quidem reliquis senectus affert, tuam uero dignitatem iuuens ta extollit, & quam alij tempore, tu inuicta uirtute superasti. Meo quidem iudicio extra omnem ingenij aleam politus es,ac te ut Græcas perquiram laudationes,cui merito conferam non inuenio,& ad fummam, parem ti≠ bi aliquem quando of fuille opinari licet, uidere autem hoc tempore non licet. Dent ueniam ingeniosi omnes, multum ab uno Pico omnes superan tur, quem ita nature benignitas fouit, ut ipli quoque uirum uideri debeat tantam in unum laudum cunctarum copiam esse consertam. Quid erus bescis?

# ad Ioan. Picum Mirandulam

bescis;an me falsum putas; equidem cedam si amori tribueris qui cæcus pingitur. Sed testes habeo Politiano meo, qui in me solo decipii, lo cuples tiores, & si ille indies, ut audio, non minores auget auri diuitias quam ora tionis, eo illi gratulor æque ac gratias ago utinam possideat copiæ cora nu, postquam nece immemor est hospitis, nece ueteris amicitiæ nostre. De Puccio autem hominum amantissimo alias, quis illi non se debere cupiat. fed diutius remoror altioribus studijs imcumbentem. Et Marsilium Ficia num philosophorum ætatis nostræ principem ridere uideo has nugas. Quidni rideat: qui mortalia omnia non minus pensat quàm despicit. O qui me in uestram academiam sistat, & ingenti ramoru contegat umbra, Præfertim quòd cœlum hoc Mars folus habet, no ullus aratro dignus ho nos, squallent abductis arua colonis, & curuæ rigidum falces uertutur in ensem. Sed contentisumus hoc Catone. Tu interim collige ex his quisque lijs amoris mei fructum, nec paruifeceris amari à me, led uicem redde. De siderium enim tui lenire potest spes hæc cum credula mutui in qua toa tus conquiescem. Sis felix Latinæ Princeps iuuentutis, & memor mei. Viue.7.Calen.lanua.Ex Gradulis uelocius quàm asparagi coquatur.De panagyrica epistola ad Laurentium Medicem quid sentiam, scribam cunz licuerit, cum Romæfuero. Dedidici penèliteras tanto in secessu ut uides. & nisi tecum contrahendæ confirmandæ¢ beneuolentiæ studium coges ret, non usque adeo humanitate ac lenitate tua abuterer. Nunc boni cons fule. Item is woo meum mel. Vale iterum.

#### HIERONYMYS DONATYS IOANNI Picofao, S.

Væmeæ partes elle debuerant eas omnes tibi fumplisti Pice do ctilsime, teiplum apudme negligentiæinlimulans, & in eo cris mine cuius ego apud te maxime reus fum, excufationem quæres. - parum tibi uidetur alios ingenio & eruditione præcellere, nia si modestia quoq & humanitate uincas, non solum alios, sed teipsum. At uero obsecro harum uirtutum munera ita amplectaris, ut nobis quo ali quam obeundi quoque officii nostri occasione relinquas, ne dum harunz omnes tibi partes uendicas, nos inhumani atos inciuiles habeamur. Qua ego in re que mea est impudentia, iam no excuso negligentiam meam, sed accuso humanitatem tuam, quòd scribis te non temporariam mecum, sed perpetuam amicitiam statuisse, non solum ea causa tibi me plurimum des bere intelligo, uerumetiam rectè mihi amicitiam definisse uideris, quæ tes poraria cum sit iam amicitia esse no potest. Illud scito me eam in meorum ornamentoru delectu sepossuisse. Quid enim mihi accidere potest precla rius, quàm à tanto viro no laudari solum sed etia amari! Hermolau nostru incredibilem doctrinaru tranquillitate, & studioru quanquiq cura maxima utili

utilitate eruditum, uideo esse summum acrarum quiddam, quod sperare possunt literæ eo incolume. Eius ego consuetudinem, quam mihi tantos pere sinuides eadem penu seruo, qua & amicitiam tuā, nihil præterea adeo ταύμας ου censeo quòd assequi ingenso & eruditione non possis, præsertim quòd audio te κ isthuc demigrasse, quod ego consisium ita laudo ut magis laudare non possim. Nam τός γλυκύτερον ἄνᾶρ κοθέναι ego Politias num tibi inuideo hominem fertilissimi & facundissimi ingensi, cuius Russicu nuper legi, uisus est mihi splendor ætatis & nostre & κ cui ea de me polliceri à temeis uerbis postulo, quæ ab homine amicissimo expestari possunt. V tor autem te internuncio in auspicanda mihi cum eo bes neuolentia, fretus humanitate tua, tamen quod τῶρ μεσῶρ κοπύς ως κόμας per te qui eruditissimus es me cociliari conuenit. Vale, & puta nihil mihi tuis literis esse iucundius. plura laxiore ocio scribam ad te. Venet. 17. Calena das Ianuarij. 1484.

#### PHILIPPUS BEROALDUS IOANNI PICO Mirandulano, S.

🙀 Oenaturus apud Minum Rofcium qui in studijs literarum est po💰 litissimus, & senatus nostratis maximum ornamentum, lectitas bam Plautinas fabulas urbanissimis salibus scaturientes, cū mihi literæ tuæ allatæ fuerunt oppido quam literatæ, quam terlæ, quam emun ctæ, statimos seposito comico sepore, sepidissima tua scripta festinanter les gere incoptauimus. Di boni quantum in illis uenustatis, quantum erus ditionis, quantum maiestatis inesse cognouimus. Magna Ioan, Picum fae ma præcesserat, major inuentus est, nihil protritum, nihil triviale resonant tuæ scriptiones. Res uerbis, uerba rebus adamussim quadrant, Latinè los queris & purè, elocutione uteris splendida atque magnifica, dialecton ha bes plenă iucunditatis atque candoris, suppellectilem uerboru optimos rum copiolissimam, sententias crebras atoprotundas, tam luculente tam eleganter animi fenfa depromis, ut uni tibi dij immortales dediffe uidean tur, quod quam paucissimis dederunt, uidelicet optima sentire & optima dicere, ides no minus uerlu quam prola oratione complecteris, Scribunt Liuius & Homerus prope divinitus, non omnia uni Deos tribuisse, hinc est quod sæpe legimus alios eloquentia præstantes, alios eruditione præ ditos floruisse, paucissimos uerò & eloquetes & eruditos simul extitisse. Hinc duo Romanælinguæ culmina, Terentius Varro, & M. Cicero refes runtur, à quorum altero rerum, altero uerborum doctrina petebatur. Als ter doctissimus undecunque à Terentiano, alter eloquentissimus ab oms nibus nuncupatur, Virgilium, ut inquit optime Seneca, illa felicitas ingenij foluta oratione destituit, Cicerò carmina scriptitauit nulla uenere, nuls log lepôre, Musis scilicet, inuitis ato repugnantibus. Tu uerò & doctissi mus es & eloquetissimus. Tu prosa polles & uerlu, scribis legenda, calles

# ad Ioan.Picum Mirandulam

scribenda. Tu Musarum alumnus merito potes nuncupari, qui no ut mul ti unam alteramue crateram musicam ebibisti, sed tāquam alter Apuleius epotasti crateras omnis & in primis illam philosophiæ limpidam atog nes ctaream, quam paucifsimi primoribus uix labris attingunt, uix & à limine salutant. O magne socunditas animi. O immortalis ingenii beatilsima ubertas, que in Pico Mirandulano adhuc puero, adhuc ephœbo tãtas uir tutes excudit, tam multijugas disciplinas infudit, tantas animi dotes inseruit, qui etate tyrunculus est, eruditione ueteranus. Perge uir doctissime quo copisti, effice ut crescentibus annis scientia augeatur, ingenium ado. lescat, memoria fiat uegetior, at cp adminiculatior, qui in iuuenta es nostri feculi decus & uirtutis exemplu, qualis es futurus in senecta. Papinianus à Spartiano iuris afylum & doctrinæ legalis thefaurus nominat. Tu à no bis afylum ingenuaru difciplinaru nuncupaberis, tu nobis quoties abdis tũ quippiam in literis interioribus occurret thesaurus eris, imò ut uerius loquar iam nunc thesaurus es. Omnia etiam penitissima in literis tibi sunt ad manum,omnia præstò occurrunt,orbis ille doctrinæ qui laudat à dos ctis tibi in famulatu esse uidetur. Tibi Grace Latinaco litera ancillantur. Tibi licet ingenium nunc hac nunc illa meditatione uegetare, altera enim 🐣 alterius est condimentum. Et ut terras uaria ac mutata semina recreant atque reficiunt, ita mutatio studiorum animos refouet ac amœnat. Tibi liz cet ingenium dulcioribus poétices studijs exhilarare, si quando austerios ribus philosophiæ dogmatibus lacescit. Tu denique in arce stas atos fasti gio bonarum disciplinarum, cu nos in primo uix cliuo sudemus. Tu gras datoris gradu arctam uirtutis uiam coscendisti, nos testudineo ac formis cino incellu conscendere conamur, & in confragosis callibus laboramus, Subinde labantes, subinde nutabundi, actitubantes. Scribo quod sentio. sentio quod scribo calamus cum mente concordat. Incredibili desiderio afficior te unà cum Politiano uilendi, cui deliderio intra paucilsimos dies faciam fatis, nam Minus Rofcius qui literatorum omnium est amantifsis mus, qui nos ambos potifsimum miro amore profequitur, ferijs hifce pas schalibus isthuc uenturus est ad uota soluenda. Ego hominem comita bor, tunc dextram copulare uicissim licebit, & mutuo colloquio frui. Tunc ego literator & grammatista uos literatissimos adibo, alloquar, sas lutabo, tuncego qui hic sapere uideor, isthic fortasse mussabo, uel tane quam anser inter olores clangore obstrepere personabo. Interea

Valeliterarum afylum, meés mutuo ama & Polias num desideratissimum meo nomine saluta. Bononiæ. 6. Idus. Mart. 1491.

BARTHOLOMEVS FONTIVS ROBERTO SALVIATO. 🥆 Alue. Siquidem unquam fumma cũ uoluptate Roberte legi Picum 👞 tuum proxima nocte legi duabus de caufis,& quod à te uiro amicifé imo mittebatur, & quod authorem operis per se amarem, quem ad huc no legisse mihi turpe putaba fore. Ex quo uero tua benignitate quod maxime optabam sum consequutus, et tibi pro tali munere ago gratias, et illi uehementer gratulor, quòd tantum opus ab omni Christianitate cons celebrandum ædiderit, in quo equidem ambigo magis ne mirer plurima rum maximarum & rerum inuentionem, an in tanta uarietate tam incredi bilem ordinem, an in tā laboriofis delcriptionibus elegantiam tantā oras tionis. Nam quid in Heptaplo commemorem, quæ maximè operum aus thores commendant, nullam esse loquacitatem, nullu timorem, & sine uls la liuoris suspicione, modestiam in omnibus singularem utina uerò huic tuo suauissimo & optatissimo muneri consimile munus reddere potuise sem, quo cerneres animu in te meu significatius. At quod potui Budæ nu per orationem à me habita ad Matthiam coruinu regem iam primum om niũ ad te misi. Quã tu ipse cũ legeris Pico quo co tuo legeda dabis. Quem omnium ætatis nostræ quorum scripta adhuc uiderim in omni doctrinas rum genere præstantissimum iudico. Vale, & me ut facis mutuo dilige.

BAPTISTA GVARINVS DOCTISSIMO PRINCIPI Ioan.Pico Mirandulæ, S.

🦖 Ondum concedo fecundum te litem dari oportere, nã facilè po🜬 sum tuas istas captiones in te artispiporta. Si tibi præceptor sum cur mihi no oblequeris: si no sum cur me præceptore appellas: Neœ ideo nomen hoc recuío quòd te discipulum spernã que mihi preces ptotem affero, sed quod tuam doctrinam & ueneror & predico. In qua te necs ingenium meorum uota, necs transuersi calami signo, necs minuta ce rula, nem obelisco, denima aut asterisco tantu pmouisse mihi coscius sum. Sed in nouữ quoddã iudiciarium genus ut uidcor incidimus, dum tu mi# hi eam possessionem asserere côtendis qua ego conor. Quæ unquam rhe toru causa huius generis actorem aut reum habuit : ego mi Pice nuquam in hac pugna tibi herbam porrigam,nili prius bona cu gratia compolues rimus, ut quando aliter non succumbis utero nostri alteri præceptor pas riter & discipulus iudicet. Sed obmissis iocis seria agamus, & Heptaplus tua & tu iple tibi meritò placere potes, cu omnia doctoru hominu pucta ita sis assequutus, ut ne in tabella quide latebra liuor ullus aparcat. Idem in reliquis scriptis facilius tibi datu iri sperandum est, cu usus etiam accesa serit, qui solet in scribendo magister haberi optimus. Quod ad me attinet gaudeo uehementer laudato uiro, & ab omnibus ac ubio laudando Lau rentio me in ore esse, addito presertim Politiani calculo: Cuius ego copio sam & arcanam multiplicis disciplinæ lectione ita amplector, ut admiror, ita ada

# ad Ioan. Picum Mirandulam

ita admiror ut commendare no desinam. Quo sit ut extra doctrinæ aleam me ab illo poni triumphi instar existimem. Quod librorum meorum indi cem petis id mihi laboriosum est & inutile, satis erit si pro tempore postus latis meis inseruies. Nunc Martianu Capellam & Senacæ quæstiones nas turales opto, si modo emaculati sint codices, nam qui apud nos sunt opes ra Sybillæ indigent, eos si impressos emere possim gratius mihi erit, sin minus non longo postiminio tui ad teredibunt. Vale spes mea, & bonas rum disciplinarum, meca amare perge. Ferrariæ nonis Decembris. 1489.

#### EX EPISTOLA HERMOLAL AD IOANs nem Picum.

Vanquã has epiftolas ipfe tuas amo quòd fluat, quòd affectatæ non funt, co curam no dico non norunt, sed respuunt, hocest, de composito non recipiunt, & accedentem inferrige cupientum ex cludut, ita ut diligentiæ quidem fint penitus in ijs uestigia, sed repressa, quodammodo & repudiatæ. Non sum tam solers ut introspices re possim ingenium tuum, extimareco magnitudinem eius, atque focuns ditatem. Illud uidere uideor, nec fortasse fallor, quò dirigas collinies o item quo eualurus lis. Et quidem paulò mox:Indole ilta tua nihil elt libes ralius, nihil rifibilius, & femel dicatur uel duriufcule nihil expromitetius, si modo indoles appellada est. Quæ fructus ædiderit ne maturis quidem ætatibus & doctrinæ quamuis exercitatæ despiciendos. Age quantus, ut audio in poéticam, spiritus, quæ felicitas, qui nerui, quanta demum in om ni uel præcipuè literarum actu nobilitas, atque splendor. Quid cum agis philolophum, quæ memoria, quanta fubtilitas, quæ celeritas animi, cum totius corporis uigore confentiens. Sed rapior tamé in laudes tuas ingra tis,imò uerò perlubens,id enim quilœ uult maximè, quod inuitum et relu ctantem quoque ui conuertit ad se. Dabitur, si modò is tibi ambitus, laudari à parum doctis. Dabitur profecto tempus accommodatum magis ad hoc offici. Nunc uenio ad id & reliqua.

#### BX EPISTOLA HERMOLAI AD IOAN/ nem Picum.

Ratulatus sum huic seculo, uirum tanta doctrina, ut nihil serè nes sciat, tanta cura, ut nihil omnino scire uideatur. Video te poëtam egregium, oratorem eminentissimum uel esse iam uel breui sore, animaduerto te philosophum, prius Aristotelicu nunc etiam Platonicum esse sactum. Video literas Græcas, quæ in te solæ desiderari poterant, & sine quibus nihil eras sacturus, non didicisse modò, sed hausisse, idép sacis litate tanta, celeritate que ut literas Græcas ignorasse aliquando te, neque tu memineris, neque persuadere possis alios. Id quod Hieronys

mo Donato meo non plus libenter quàm uerè pres dico.Hortarer te & reliqua.

BX EPL

EX EPISTOLA IACOBI ANTIQ VARII, AD Angelum Politianum.

Oli igitur longi incubatus foctura, nos in expectatione macerare, sed accepto in tui nominis securitatem, sponsore Pico, cuius
tota uita, gloriam plena est: à quo in amicorum gregem, pro te
receptu iri omnibus uotis expeto, cuius uestigia semper adoro, quicquid
ex altilium cohorte domi nascitur spectandum, legendum, ediscendum
emittas, detenturus eos omnis in sidibus tuis, qui aliquo uirtutum simula
cro aut harmonia ducuntur. Vale.

ANGELVS POLITIANVS, IOANNI PICO Mirandulæ suo, Salutem.

Rsi penè semper (nimis improbè forsitan) sed arsi tamen, semper studio samæ perpetuæ, sicut pro nihilo superstite gloria conferres tur. Sed quoniam que scribebam, uix etiam uetustate nominis pos licebantur, extitisti tu Pice, qui quod ego non poteram, prestiteris, dedica to scilicet Commentario, de uno & ente (sic enim titulum facis) in quo ris uos per Lyceum decurrentes, & Academiam reuocas ad unum caput, & cum philosophia magis una, quàm gemina, nostra quo en theologiam com pulas. Quod igitur iam Glauci gramen requiram, uicturus æternum per te: sed et tecu, narrabit autem quando es posteritas, fuisse olim politianum quendam, quem tanti secerit ipse quo que Picus, omnium doctrinaru lux, ut ne librum quidem nuncupare illi pulcherrimum de rebus altisimis du bitauerit. Ago ita es tibi gratias pro immortalitate, sed immortales. Vale.

MARSILIVS FICINVS FLORENTINVS, Germano de Ganai, Parisij præsidenti, S. D.

Brtior esse uis de obitu Pici Mirandulæ, tibi ut uidetur adhuc in 🕯 certo, grauius certè dolere uis Germane.nam cum grauiter hactes nus,hoc ambiguo damno doleas, certior profectò factus, grauifa fimè mox, ut puto, dolebis: præstabat forsan, dubia quada iactura mœres re, quam cruciari certa. Heu, quid rogas desideratissime mi Germane, am biguus equide adhuc esse malim, nec sine lachrymis in præsentia postum te reddere certiorem. Superiore Nouembre, quo die Carolus rex Franco rum magnus urbem nostram Florentiam est ingressus, noster Mirandula nos deseruit, tato ferme dolore literatos afficiens, quato Rex interim gaus dio ciuitatem, ita prouidus loci genius & populi gaudio, literatorum ges mitum compensauit, & pro extincto philosophico lumine, regium interea lumen accendit, ne forsan obscurior eo die Florentia uideretur, Miran dulanum lumen extinctu, inquã terris, cœlo redditum.ea enim Picus his laris fecuritate, ex hac umbra uitæ migrauit, ut ab exilio quodam, in cœles ste patriam uideret proculdubio rediturus. Desideras preterea scire q Pia cus olim

# 406 ad Ioan Picum Mirandulam

cus olim copoluerit uel quæ modo coponeret: Hexameron, Apologia 🕏 ac de uno & ente conscripsit, Epistolas & nonnullas. Quicquid de amore olim feruente adhuc adolescêtia composuerat, iudicio deinde maturiore damnauit, uoluit (penitus adoleri, nec sine illius iniuria edi potest. noui equidem ultimam pij hominis uolūtatem. Nam & ætate mihi filius Picus erat, & familiaritate frater, & amore prorfus alter ego, Moliebatur quotis die tria, concordiam Aristotelis cu Platone, enarrationes in eloquia sacra, confutationes astrologorum:omnia quidem tam facunde & fubtiliter di sputata, sed quam stylo luculenta, tam nouis obscuris & characteribus adumbrata, ut uix ab eo legi possent. ita on nec dum absoluta ab eo dem uel re cognita funt, nec ab alijs, nisi forte uaticinentur, exscribi possunt, nam si forte possent, necadeo desideraremus Picum nostrum, uelut absentem, nec ulquam suspicaremur extinctum. Sed pius nepos eius Ioannes Franciscus, literis & ingenio pollens, è tenebris in lucem eruere quotidie stus det, uitamés patrui & gesta describit. Accipe denies hocin eum Epigrams ma nostrum. Antistites secretiora mysteria, rarò admodum concedunt oculis, statim & recondunt, ita Deus mortalibus, diuinum philosophum Ioannem Picum Mirandulam, trigesimo ætatis anno maturum. Vt aus tem tibi nota sit reliqua literarum iactura, hoc autumno Florentiæ facta: Angelus Politianus noster, Latina Græca ingua doctisimus, Septem bre proximo, ante Pici obitu migrauit è uita quadragesimo ætatis anno: edideratiam diù Miscellanea, & Syluas & Declamationes quasdam, epis stolas& nonnullas acutè quidem omnia eleganter& composita. Multa quoque quotidie, ad elegantiam necessaria, incertis sicut Picus charactes ribus annotabat, ut in utroqué graujor literarum iactura contigerit. Die. 23.Martij.1494.

#### MARSILIVS FICINVS FLORENTINVS, IOANNI Francisco Mirandulæ Concordiæ comiti, S.

Pistolam de obitu laudibus prici breuem.misi in Galliam post di scessium tuu, longas autem, singulares prici laudes, è multis iams diù scriptis meis passim colligere licet, ex libris epistolarum præser tim posterioribus, sunt enim duodecim iam impressi, ex procemio in Plostinum, ex libro de Sole: ex commentariis in Timeum atque Parmenidem, epitaphiu in eum accipe. Antistites secretiora mysteria raro admodu con cedunt oculis, statim precondunt, ita Deus mortalibus diuinum philoso phum Ioannem Picu Mirandulam, trigesimo ætatis anno maturu. Hucus si stepitaphiu. Deus omnia Ioanni Pico, animi corporis protunæ bo na cumulatisima dedisse uidetur, si modo longius uite spaciu cocessisset. sed nece in hoc sas est providetia incusare, na si Deus illu brevissimo tempore, supra naturæ uires perduxerat ia ad summu, ad melius progredi sor tè no poterat, in eode uerò cossistere mobilitas nature no patit, ad deterius

uerò relabi, uirtus consummata non tollerat, sed hæc, cæteraça id genus, ipse in uita Pici melius latius ça scripsisti, non tam ut illustrares ipsum (quis enim addiderit soli lumen!) quàm ut occulta quidem illius opera, sed luce dignissima discussis nubibus serenares. Tuam igitur in patruum tantum pietatem, & mortales miriscè commendabunt: & Deus non mediocris bus dignam præmijs iudicabit. Die primo Nouembris. 1495.

#### COMMENDATIONES IOANNIS PICI Mirandulæ.

Matthæus Bossus Canonicus Regularis, uir doctus & eloquens, in proœmio suarum recuperationum Fesulanarum de quodam suo dialogo prius ædito uerba faciens, ad Ioan. Medicem Cardinalem sanctæ Romanæ ecclesiæ, ita inquit,

Cum eodem ipso Politiano nec inuitus legit semel & pluries ad calcemi us insignis & clarissimus Ioannes Mirandula, cuius ingenium super hu mana omnifariam o doctrinam omnes obstupescunt, & è cuius integritas te animio nitore omnis abest hallucinatio palpans o consensio.

Ex epistola Angeli Politiani ad Picum qua defendit locos ab Hermolao damnatos in suis commendationibus.

Quocirca tu mihi nunc adeundus mi Pice, doctiorum omnium doctifa simus, non quidem ut iudex, sed arbiter honorarius, qui uidelicet inter as micos disceptantes, litem dirimas.

#### BACCIVS VGOLINVS ROBERTO Saluiato, S.

Eritò te Roberte docti diligunt, quos miro quodam ardore coà luisti semper, & studiosi omnes amant, quos no modo opera, sed 🛦 & impenía iuuas, ut commodius proficiát, ego uerò & si nec do 🛎 ctis, nec studiosis quidem annumerandus, plurimum tame tibi debere me fateor, quòd per te nobis uel remotioribus copia facta sit, diuini admodit operis æditi nuper a Pico Mirandula uiro sanè præ omnib. qui sint, qui & fuerint admirando, quem recte non iam Picum, sed suam uocat phœnis cem, in facra Medicum Lauro nidificantem, Politianus meus, aliud ætatis nostræ miraculum. Illius tu librum de Septiformi sex dierum geneseos enarratione ueræ philosophiæ & Christianæ religionis argumentum ma gno Laurentio Medici patrono meo dicatum, cum diligentissime impris mendum tum ad loca diuerfa, ac distantia transmittendum, & plurimis es ius lectionis percudis, uel gratis habendu curalti. Quos inter & mihi con tigit, per Victorium Caianum tuum hominem, multi-ioci, multaquia tate aspersum, & salibus optato hoc munere potiti. Hoc tuum in uiros cla ros studium, hãc in omnes uirtutis amatores officiosam liberalitatem, qui no laudet & gratiore affectu prosequatur, is ab omni humanitate discors,

&ea

### 408 ad Ioan. Picum Mirandulam

& ea literarum cosuetudine alienus proculdubio est habendus, non enim publice utilitati consuli amatius, rectius, celerius ue potuit. Quare hoc ap prime tibi esse exploratum uelim, haud tenui mercede sumpsisse te huius modi prouinciam, cum inde & bonorum gratiam, & non mediocre glos riam sis consequutus. Vale. Neapoli. 12. Calendas Aprilis. 1490.

IVNIANVS MAIVS ROBERTO SALVIATO, S. D. Vòd Ioannis Pici Mirandulæ diuinum opus, non minori cura imprimendum curasti, quam ille confecit, & tuæ plurimum gras tiarum diligentiæ, & illius diuinæ doctrinæ habendum puto. Ti bi, quòd tam lublime opus inter tenebraru obliuia delitelcere passus non sis, qui una opera & amici perpetuitati, & communi omnium utilitati consuluisti.lli autem, quòd nece priscorum uirorum authoritate uel fanctitate, qui hæc eadé enarrarunt deterritus, nece aliorum infectatus uestigia, suo quodam lumine, illa eadem collustrauit. Nam cum primum tam reconditum,& à multorum cognitione remotum opus ad meas per# uenit manus, diligentius id legere copi, quod non modò cum admiratio ne attulit uoluptatem, uerumetiam & eò sublimitatis cotemplantem eues xitanimum, ut nece admirabilius nece enucleatius quid unqua uiderim, aut audierim. Quippe cuius ingenium supra cateroru acumina prastat, scientiarum indaginem incredibilem callet, & rerum omnium cognitios nem, supra quam credibile sit iam habet, isthac præsertim ætate qua paus Iulum pubertatem egressus, tantam rerum notitiam adeptus est, quantam etiam doctifsimis & ætate prouectis attingere no licuit. Quapropter om nium bonarum artium, atcp scientiarum sacrum domicilium, & nostri ses culi miraculum nominare uerebor nunquam, præsertim cu operis recons ditos sensus à paucis hominibus excogitatos, rerum progressus naturæ & Dei patefacta latibula, & tandem summi opificis arcanas opes iam in propatulum editas accuratius lego, quo quid admirabilius unquam audiuerim ignoro, aut quid altius legerim nescio. Cum philosophos inter et Mosen, qui diuerso inter se itinere reru opificium cotexebant, iam pacem initam & naturæ & Dei quædã coniuncta fœdera fine controuerfia com• prehendantur, sed hoc altius repetendum, atque uerbosius explicandum in aliud tempus referuo. Venio ad te mi Roberte uir quide egregie, quem ex tuis scriptis unicè diligo, quæ quamuis paucula sint, tamen tale tuæ uir tutis specimen ostendunt, ut non minorem proueturam ingenij frugem, quam gratiorem nunc flosculorum spem offerunt, polliceantur. Sicitacs tuum scito lunianum & si qua deinceps de tuis adme scriptis dederis, nõ minus tuarum rerum præconem, quam ob idiplum tui amatorem scias. Victorius itaque tuam prædicat ingenij præstantiam, tuam & harum lites rarum eruditam humanitatem, ut eadem cupere prouocet & prædicare, Vnum tamen rogo, ut quem Victorius blandis hortationibus ad amandum inuitauit, tu tua humanitate quam profiteris & amplecteris profesqui non desistas. Quocirca meam excitabis desidiam, ut sepius ad te scrisbam, modò nostra non asperneris. Et si ex uerbis nostri Victoris meam no posthabeas amicitiam, necessitudinis uinculo ad te omni officio prosequendum prouocabis. Nihil est enim quod malim quam cum ingenuis & doctis uiris mutuo amore & siterarum mutatione concertare. Tuum Mirandulam, quem humanitatis columem prædicas, & ipse nature delistias appellare audeo, mihi à se amari cupienti amicum reddas, & saluum ex me dicas. Vale. Neapoli pridie nonas sunis. 1490.

Ex Miscellaneorum Angeli Politiani procemiò.

De isto enim præ cunctis admirando, non Picò iam, sed (ut ipse appels lare soleo) phœnice potius, qui nucin tua Lauru nidificat, tanta mea quis dem expectatio est ut ausim Propertio succinere: Cédite Romani scriptos res, cedite Grai.

Îtem ex capite eiusdem operis.14.

Vt idem & comparit & ostendit Ioannes Picus Mirandula meus unus omnium prorsus ab omni parte beatissimus, in opere singulari atce admi rando, quo Psalmus à Septuaginta uersos isto notarum præcipue argumento docet Hebraicæ ueritati respondere, ne iam insalutare sudæus aut obijcere possit ca nos in templo singulis canere horis que ne ipsi quidem satis uersa sideliter existimemus.

Îtem ex capite eiuldem operis. 90.

Qualis est item Ioannes Picus hic meus è Mirandulanis principibus, abfolutissimum naturæ opus, à quo philosophia Latinè iam meditans lo qui summum puto fastigium accipiet.

Item ex capite eiuldem operis. 94.

Percurrimus aliquando ego & Picus hic Mirandula, nunquam satis homo laudatus, subsiciuis horis antiquos enarratores instrumenti sacri ueteris, Gracos maxime Diodorum, Philonem, Gennadium, Aquilam, Origenem, Basilium, Didimum, Isidorum, Apollinarem, Seuerianum, alisos id genus compluris, quorum ille sicutios Latinorum sententias omnes quam diligentissime cum Iudaorum & Chaldaorum interpretum conferens opinionibus, nihil non euentilat & pensiculat, unde modo, aut ueristas elici, aut obscuritas tolli, aut roborari sides, aut refelli possit impietas:

Ex libro de scriptoribus Ecclesiasticis Ioannis Abbatis Spanheimensis.

Ioannes Picus natione Italus, Comes Mirandulæ, & Concordiæ Dos minus, uir omnis bonæ literaturæ studiosissimus, & sicut preclaro sangui ne, ita Diuino admodum ingenio nobilissimus, magna familiæ omniges num artium stipatus caterua, dignus & optime meritus cuius profectios Mm nem

ad Ioan. Picum Mirand. Epist.

nem Mulæsequantur, doctissimus nostra ætate philosophus est, atop dis sputator acerrimus. Scripsit stylo elegantissimo nonnulla, quæ ætas nos stra tum comprobare tum uel maximè admirari habebit, quibus nominis & gloriæ suæ memoriam non indignè sempiternam reddit.

Ex compendio reuelationum doctifsimi, & fanctifsimi uiri fratris Hieronymi, Sauonarolæ Ferrarientis ordinis Prædicatorum.

Comes Ioannes Mirandulanus uir temporibus nostris ingenio & multiplici doctrina singularis.

Ex secundo commentario in Propertium, doctissimi aceloquentissimi uiri Philippi Beroaldi Bononiensis, super illo uersu:
Non tot achemenijs &c.

Susa pro Hetrusca scriptum legi in codice Ioannis Pici Mirandulani, qui uir est seculorum memoria dignus, qui multijugis disciplinis prædiatus exornat ætatis nostræ gloriam, cui accommodari potest illud, quod de Varrone scripsit Terentianus. Vir doctissimus undecunca Picus, qui te Mine mi, ut pote eruditum eruditissimus, nobilem nobilissimus non so lum diligit, sed uehementer amat, qui de te honorificè loquitur, & optime sentit, hic post seueriora studia in Propertij sectione tanquam amænissimo diuersorio requiescere consueuit, & mihi hunc locum ita segenti adsti pulatus, ostendit pin suo codice Susa scriptum esse non Hetrusca: & c.

Robertus Saluiatus Laurentio Medici S.

Cum eo natus ingenio Laurenti clarissime atque ita natura sim institutus, ut mini sit prius quam illos amare, colere & uenerari, qui uel ingenio excellentes uel doctrina sint singulares, non potui Picum tuum Mi randulam non amare pre omnibus & admirari uirum profecto omni admiratione dignissimum. His cum nuper tibi librum de Septiformi sex dierum Geneseos enarratione primitias studiorum suorum dicauerit, os pus non meo modo, sed omnium iudicio excellentissimum, dare operam uolui ut mea impensa emendata impressione publicaretur, nihil dubitans simul me & meo in illum amori, & publicæ studiosorum utilitati satissas

EPISTOLARVM FINIS

TOAN

#### 411

## IOANNIS PICI MIRANDVLAE CONCORDIAE Comitis Disputationum in Astrologiam.

to ANNES FRANCISCUS PICUS MIRAN-

Matores veritatis gaudete, necnon qui illustrandæ illius, atçi amplificadæ desiderio insu datis, exhilarate animos: en prodeunt in publicum disputationes loan, Piei Mirandulæ, aduersus Astrologos, & Picistitius, cultus mencis sublimitate, cultus doctrinam omnigenam, iam pene totus terrarți orbis obstupuit, disputationes (inqua) que utitatis osores ates oppugnatores dolere, & qui emungende pecuniæ gratia, Astrologicae utificăt impendut operam, auteiulare atei dirumpi coget, auterrore deserere. Nec folidă minuae letitații quod ille morte nobis immatura, libi tarda, uocatus ad Deu, libros hosce nec extrema lima teriterii arce expolliueric, nec ultimu qui totius operis stuturus erat epilogius, ad eandem ab incude perduxerif î de forte deest ad operis exuberantius ornamentu, non adlectoru persedum emolumentu. & quanquă sane aliâs uanitatu hæc, & superstitionu omniu arbor, ab Prophetaru oraculis sit explosa & detestata, ab nostris Theologis Philosophisc, tum Græcis tum Latinis, tum Barbaris expilata frondibus, exibilata, ateç etia securibus, uel aliqua ex parte percusa, stum Latinis, tum Barbaris expilata frondibus, exibilata, ateç etia securibus, uel aliqua ex parte percusa, stum Latinis, tum Barbaris expilata frondibus, functionibus, radicitus eruta & locomoca, humana tanten-curiositate, sepusa reportata est, în pristinameș foueam replărata, adminiculata & roborata, ita ut nunciulă în totu eliminata, & ad internitione use, a trunco ad ramos, a ramia adsoluia, torrentissimo igni ueræ Philosophiæ ueræc. Theologiæ, proprisci incomparabilis illius ingenii inuentis, & meditatis, exulsit penitus, ateg redegit in cinerem, quem adeo rapidissimo statu eloquentræ dispersit, ut cuicune illius sautori proinectorie; instinementis emotæ sueritudem Liai gitur literati homines, nationum omnium, his rationibus animum ar mate, his suicite testimoniis, cum humanis tum diustis, quibus velusi bipennshus ponderossi simis, ac sacibus ignitis excise, are extince arborts gemina (si qua forte intra terræ uiscera delitescentia, analeculti ag

PROOFMIVM.

OMERVS ato Ceciliusantiquisimi uates pelsimos elle pdicant inte micos, qui sub amicoru specie nos circumueniut. Qua sentetia nul la uerior dici, nulla salubrior pcipi potest. Quanqua quid egemus testimonio poëtaru cu dinina nos veritas, vitæ, moru magistia, sub ouiv pelle lupos euitari, & ne de facie iudicaremus admonuit. Siquidem hocunu inimicorum genus qd nec auerti, nec euerti polsit, quod q luperaite ipfi no uolumus, sed occurrimus, ultro osculamur, excipimus, & ab illo cotra nosiplos, no contraillud ut oportuit stamus, qd sane præstigiu, quia magno coftat, & altius introspiciendu, & diutius examinandum, nec temere admitti, inec flatim pfligari debet. Vbi uero detecta fallacia est, tato acrius exploders du, quanto tectius ad perniciem sub pretextu benesicentia illabebat. Necini nus mala putada funt, que ideo no vident esse pessima, quia bonis interdum sint admixta, cu tanto noceant exitialius, quanto per specie admixtione of bo ni cu facilius admittuni, tum admissa qu semel inualere, tenacius occupat, retis nentés potentius. Quo pacto li cumero uenentipropinet, quantita fua natu ra saluberrimu merum est, attame ueneni malitia illam tu suo sapore dissimu lattum uigore ad uenas & intimius adigit & celerius. Est aut hoc observans du cum in omni uita, tu in artib, maxime & disciplinis, quaru ille perniciolisi mæ, quæ prestigia cu sint, aut alio genere uanitates, ita tame mendacio lenoti niu aliquod prætendernnt, ut scient uel artis nome sibi uendicauerint. Sitte illud captatu ab antiquitate fictis authorib.lenociniu, siue à magnis pmissis illecebra curiositatis & cupiditatis humane, siue ab aliquo fuco specier pros babilitatis, cu interdum sint falsa phabiliora ueris Aristot. teste, presertim no Mm

introspecta nec explorata populo præsertim & multitudini, cui ppriū errare decipiq semper suit, & nihil sapere. Quid aut exitialius! quid inexpugnabilis us: क cum titulo sapientie ipse se nobis error insinuat, ut qd ille dixit, operam demus, ut cum ratione infaniamus. Non aliud hoc confilium & mente, cus ius sola uis abigendæ falsitati nobis innata est, missam facere, ut mendacium ipsius & testimonio honestius, & potestate robustius, & præsidio munitius euadat. Porrò nulli spes ultra ad sanitatem, cum natura ipsa adiuuat morbū. Hocaut ut dudum dicebam, euenit per insaniam, quæ sub specie uel artis uel scientiæ populo se circumfert & uenditat, non ideò minus insania, co sapiens tiam summa cute mentit, sed quò fallacior eò perditior. Quemadmodu apud medicos, nulli delirat, ut sic dicam, deliratius & qui delirio præferunt uultum Serium. Est aut hæc propria labes omnium superstitionum, quarum non alia professio & præcepta tradere insaniendi. Sed in primis hunc sibi titulu uens dicauit astrologia, sicut & inter ipsas superstitiones, quarum mater alumnacs meritò existimat, obtinet principatum. Astrologiam uerò cum dico, no eam intelligo quæ siderum moles & motus mathematica ratione metitur, arte cer tam & nobilem & suis meritis honestissimam, authoritate & hominū doctissi morum maximè comprobatam, sed quæ de sideribus euentura pronunciat, fraudé mercenariæ mendacitatis legibus interdictam, & ciuilibus, & pontifie cijs, humana curiositate retentam, irrisam à philosophis, cultam à circulatoris bus, optimo cui prudentissimo que sus professores Gentis licio uocabulo Chaldæi, uel ab ipía professione Genethliaci dicebatur, mox ut nominis communione honestarentur, mathematicos se dixerunt & astros logos, quasi hæc quoqs de liberalibus disciplinis una foret, quæ de sideribus cum ratione loqueretur, hoc se tantum discrimine separans ab illa uera mathe matica, ut illi astronomiæ, ipsi astrologiænomen daretur, nimis improbo zes lo alieni tituli inuadendi, siquidem astrologia alterius artis nomen ut declara bimus, ipsam uero diuinatricem semper hocambitu laborantem, ut nominas riuellet ab astris, non altero modo, sed utros cognomento dignabimur,& ad illius de motu siderum tractantis æmulationem pro astrologia astrologia am, pro astronomia astronomiam satis congruè satis pro merito nuncupabis mus. De qua utcunce de nomine decidatur, ego quidem cum rationibus nis xus, tum preiudiciis hominum sapientissimorum nihil dubitauerim affirmas re, non esse inter artes prestigiosas, quæ aut plus fallat credulos & imperitos, aut quæ persuasis sallendo plus noceat, tanto reliquis superstitionibus exis tialior, quanto propius accedere uisa ad veritatem. Nam ille quidem in pris ma facie notas suæ dementiæ leuitatis op præferentes, uix cuiquam imponunt præter penitus exoculato, hæcin sinu habens, & in præcordis alens insaniam, præfert speciem habitug sapientiæ, ut si eminus inspectes uel per trans sennam forma capiaris, si cominus admoueris oculum, exploratore ipsam ui deas umbram, aut quali laruam, et sub aperta luce fallaciam tenebraru abomí neris. Ita est certe, ita per rationes manifestissimas, luce clarius fiet, nullam esse maiorem fallaciam, nulla perniciosiorem, ostentat peul cœlum & planetas, unde facile credas in ta sublimi, ta lucido spectaculo, nihil no posse uerissime præuis

præuideri. Moxubi attentius consideraueris, uides & sublime adeo esse speculum, ut imagines illuc terrenarum rerum non ascendant, & ita lucia dum ut ad eius fulgorem nostra calliget infirmitas, fum propius cum accesseris uidebis intextas illius peplo, pro cœlestib.portentuosas estigies, & stellas in animalia transformatas, & plenum fabulis colum, imò prò uero cœlo commentitium cœlum non factum à Deo, sed ab astrologis fis ctum, sic instructa uidetur omni firmamento dogmatis comprobati, quæ simul & libros circumferat magnis nominibus prætitulatos; & rationes tam multas decretorum luorum & præter rationem experimenta, tã dius turnis observationibus, tam diligetibus annotamentis corroborata, tum ab ulu tot seculorum, & tam multarum' ætatum approbatione recepta. Mirum quam per caligines istas & nebulas oculis imperitia offensis, & speciosam, & uenerabilem, & serie plenam authoritatis imaginem sui res presentat. Quas ubi tenebras & præstigia radio rationis, & diligenti tras Ctatione discusseris, uidebis in illis libris nihil esse libratu, in authoribus nullam authoritatem, in rationibus nihil rationale, in experimentis nihil confonum, nihil constans, nihil uerum, nihil credibile, nihil solidu, sed pus gnantia inuicem, falfa, uana, ridicula, ut uix credas qui scripserunt fide ads hibuisse his quæ scribebant. Quod uero spectat ad unitatem, no inuenias temerè quæ plus spei proponat suis aurarijs, quæ maiora desiderabiliora promittat. Prudentiæ se facit conservatrice, cuius de futuris coniecturam certa præcognitione stabiliat, sed & philosophiæ cuius maxima pars què de cœlis (ut isti uolunt) per cœli influentiam ad liquidum absoluatur. De medicina non attinet dicere, de nautica, de agricultura, dum non folum fu tura prænunciathis, sed & uires cœlorum ad terrena deducit, unde omé nium artium opera efficacissime, unde omnium artiumagistri quod uos lunt facile consequantur, & hæc quidem ueteribus, sed etiam neotericis persuasit, religioni si Dijs placet, cu universæ, tum Christianæ plurimum conferre authoritatis & emolumenti, & ut semel dicatur imitata suum ma gistrum, & regna mundi adorantibus se promittit, & suum lignum gue stantibus, æmulationem diuinitatis, boni mali 🛱 cognitionem. Quæ non modò ullis ut pollicetur uitæ usibus commoda sit, sed fraus est omniù pe stilentissima, siquidem illa ipsa est, ut demõstrabimus, quæ philosophiam omnem corrumpit, medicinam adulterat, religionem infirmat, superstia tiones parit, aut roborat, idolatriam fouet, prudetiam aufert, polluit mos res, cœlum infamat, homines mileros, anxios, quietos, & de liberis sers uos, & in rebus penè agendis omnibus planè facit infortunatos. Quod cum ego exploratum habere mihi uiderer atque compertum, putaui pian culum me facturum, nulla uictima expiandum, si tacerem, si dissimulas rem, nec uel penitus pro uirili uenenum, hoc de credulorum manibus exe torquere tentarem, hac prælertim ætate, qua si quando alias ad hanc fraus Mm 3

## Ioan.Pici Mirandulæ

414

dem omnis ætas & ordo sexus ép caligat. Est autem tanto magis pro uerie tate pugnandum quanto plures habere cognoscitur oppugnatores, siqui dem ut prodesse omnibus, ita placere tantummodo bonis desideramus neciudicium multitudinis sidem habet, ubi contra stat ratio consensus doctorum, nec nos auram spectamus popularem, sed sucem ueritatis & publicam utilitatem.

## I O A N N I S P I C I Mirandulæ Concordiæ Comitis Disputationum, in Astrologiam.

LIBER PRIMVS.

RIMVM omnium scire Lectorem uolo, non hoc nostrum inuentum audaciam fuisse renciendi confutandi astros logiam, sed à prima antiquitate bonis ita iudicijs semper ui fum non esse professionem, quæ tot homini incommoda, tot infanias undica sub prætextu scientiæ & utilitatis inue= heret.Hinc Cæfarum legibus & prudentum, uti noxía uitæ ciuitatibus eli minatur, hincoraculis Prophetarum, Potificum fanctionibus, hominum sanctissimorum uocibus & doctrinis, ut moribus & pietati pestifera con≠ demnatur, hinc à philosophis & mathematicis quicunque sapere ex libris non loqui didicerint,quasi falsa,non utilis,non possibilis, non amica phi≠ lofophiæ,uel contemnitur ferè uel confutatur: Id quod alijs uel nefcienti« bus,uel denegãtibus prius quàm rationibus res agatur, hoc libro fumu**s** declaraturi, ut post tales accusatores non ad inuidiam nobis hæc accusatio, sed potius ad pudorem bonæ frontis hominibus, si qui sufcipiat, pos sit esse defensio. Exordium uerò faciemus à philosophis, quorum maior authoritas, que prudentum, & communior interdum esse solet, qu'àm Pro phetarum. Pithagoram astrologiæ sidem non præstasse, tum author est Theodoretus, tum Laërtius, quoque Diogenes, & Plutarchus, indicaue. runt. Democriti illud fertur, quod ante pedes nemo spectat, coli scrutan. tur plagas. Academias Phauorinus & Panætius Stoicus ipsam incessue. runt, ridetur eadem à Seneca, confutatur à Cicerone, sed & disputantem aduersus illam Carneadem, & divinis infensum, Bionem philosophum quis ignorat! Quod si superat omnem infaniam, cui necinfanus accedat Orestes, quantum insaniæ continet astrologia, cui nec multa delirans aslentiri Pentiri potuit Epicurus. Plato & Aristoteles philosophiæ principes in dignam putauerunt, de qua uerbum aliquando facerent tota fua phia lolophia, plus eam filendo quàm quilquam uoce scriptisúe condemnañs tès. Nam qui aliter sentiunt, illud quæso respondeant cur toto de curs su suarum commentationum, ubi uel proprietates explicandæ cœles stium uel causæ inferiorum inde erant petendæ astrologicum illi nihil unquam attulerint! An ad philosophum hæc spectare non putarunt partes universi primas & nobilissimas, corpora mota, rursus mouens tia, causas efficacissimas, sine quibus fieri quicquam in natura aut cognos sci non possit, si quid tales esse credantur, quales eas astrologi faciunt, de quibus uniuersalia quædam cognoscere, qualia scribunt philosophos rum duces, si qua propria magis possent intelligi, non philosophi sed ims perfecti philosophi est. Cur Aristoteles libros suos de cœlo tam ieius nos reliquit ? ubi tam multa tam splendida dicere potuit, & si potuit des buit de stellis, de planetis, eorum efficientiam, proprietates, cognitioa nem, indicans nobis : Cur in metheorologicis, imbrium, cometarum, uentorum, causas perscrutatus, astrologicarum rerum semper obliuiscis tur ! Cur in libris de animalium generatione, nec gemellos, nec partus portentolos atque monstrificos, nec sexus numerumue puerperij, nec formam, nec qualitates ad sidera aut refert, aut referri posse meminit in transcursu! Cur idem in Timzo facit & Plato! Cur ante Platonem Tia mæus iple Pithagoreus in libro de natura, lummus, ut ait Plato, philolos phus pariter & altronomus? Cur & Ocelus, idem Leucanus in Jibro de mundo, testimonio etiam ipse Platonis in philosophia eminentissimus. An hæc quasi parua contemplerunt, quæ si sunt uera maiora esse non possunt, an non contemplerunt quidem, sed ignorauerunt, & in Ægya pro Babyloniaque uersati non potuerunt hæc intelligere decantata an pud hos populos, & cuique de medio etiam nota? professionis certè sua non esse (ut diximus) non putauerunt, nisi suam ignorarunt professios nem, ut philosophi munus crederent apum & formicarum minutissia mè quærere proprietates, louis & Saturni etiam non putarent, præsers tim si ueritatem super his non solum observatio docet, sed & ratio mons strat, quod scriptores astrologi maxime contendunt. Quidnam igitur aliud dici potelt, quam in ea fuisse Platonem Aristotelemque sentens tia, non esse causas colestia quorum dicunt astrologi, necastrologiam uel artem elle uel scientiam, cuius erat cum alijs, alioquin mentio faciens da, sed ex ludicris unam, siue fraudibus potius circulatorum, quo genea re geomantiæ, hydromantiæ, præstigia, incantationes, quarum uetes res nulli philosophi inter scientias artesque meminerunt. nam si foret ars astrologia penderet à naturali scientia, sicuti medicina, ut quemada modum medicus à philosopho, fruticum, herbarum, animalium natus Mm

Fam mutuatur, quibus utatur ad fanitatem corporibus conciliandam, ità discat astrologus à philosopho siderum uires & proprietates quibus uta tur, & uti doceat ipse ad prædicendum, nam qui diuinatricem astrolos giam partem aut finem mathematicæ putat astronomiæ, plus quàm cum ea, si qua esse putetur, quàm cum naturali philosophia habere commers tíj, is quàm longe fallat postea declarabimus. Nunc tantum admouemus rem politam doctis, tamen extra controuerliam, ad philolophum pertinere scire de sideribus quicquid eorum substantiã ordinem 🛱 co sequitur, admotus & moles eorum dimetiendas astronomo delegato, ad præuis denda futura de habitu posituraque eorum astrologo, si quis artifex scis licet, esse concedatur astrologus. Quare nimis omnino dormitans & ins excusabile Platonis Aristotelis & silentium foret, ea nec indicantium quie dem, quæ fuerantillis etiam exactissime pertractanda. Quod ubique apud Platonem Miscellaneam agentem, omnigenam que doctrinam tum apud Aristotelem in Problematis maxime licet admirari. Quo libro d**e** mathematicis, deque omnibus artibus, & disciplinis quæstiones propos nens,& earum ex omni genere dogmatum etiam antiquatorum afferen**s f**olutiones, hifcere tamen aftrologicum uerbum nufquàm inuenitur, lice**t** item in Ethicis ad Eudemum ubi de bonafortuna disseruit. Quo si fatis indicio non mouemur, audiamus dilcipulos utriulque philolophi, eam nobis sententiam testificantes, quam magistri silendo nobis eloquuntur. Plotinus in Platonica familia primæferè authoritatis habetur, eum scrie bit Porphirius cum diligentem astrologiæ operam dedisset, comperise let& tandem artis uanitatem fallitatem&,prædictionum omnem altrolos gis fidem abrogasse, quare libro quoque dicato, cui titulus de Stellarum efficientia, dogmata astrologorum asseueratè risit & confutauit. Quod ægreferens Maternus multa super eius morte mentitur, quasi de eo poes nas fumplerit fatum . nam illa este falsisima ex Porphirio ipso Plotin**i** discipulo facile intelligitur, qui & genus morbi quo decessit, & caus sam, & cur Roma discesserit planè fideliter describit. Origenes Adas mantius in philosophica secta sicut in omnibus disciplinis eminentisio mus, sæpemultisque rationibus astrologicam uanitatem sugillauit, nie si forsitan eius teltimonium minus faciunt homines superstitiosi, quos niam fuit etiam Christianus, sed non fuit Christianus Eudoxus, qui etiam Platonem audiuit, & in Agypto uersatus est, & habitus prine ceps Astronomorum sua tempestate, qui tamen nihil credendum astros logis ex hominum genituris corum fata prædicentibus scriptum relie quit. Alexander ex Aprodissade summus author in Aristotelica phia losophia de Fato librum ad Cæsares Seuerum primum & Antonis num filium scribens, & fati reiecit necessitatem, & de astroligicis sis luit. Ad quæ fati tamen commemoratio trahit uel transuersos.

Nec forsitan aliud ei consilium elucubrandæ commentationis, & ut pros pensum Seueri Cesaris animum ad istiusmodi superstitione philosophica ratione castigaret. Auerrois celeber in eadem familia philosophus, & reru naturalium grauis æstimator, ubiq astrologiam lacerat, damnat, insectat, nam in prima quidem philosophia astrologorum opinionem de cœlesti. bus imaginibus, quibus subesse terrena figuræ similis animalia putant, sabulosam dicit, qua tamen sublata, ruit maxima pars astrologicæ superstis tionis, idem Cantica exponens Auicennæ, Alibi quidem ait contraria esse philosophiæ, alibi ferè omnia falsa dogmata astrologoru, tum artë ipsam in universum uanam & infirmam.In libris item adversus Algazelem, artis ficiosas imagines in quas cœli uirtutes deriuare se posse putant astrologi, prorsus inefficaces asseuerauit. Auicenna uir magnus in omnibus discipli nis, ultimo suæ prime Philosophiæ libro, multis rationibus comprobauit ab astrologis præuideri futura non posse, quare nec eorum predictionib. ullam fidem adhibendam. Mitto Henricum ex Asia complures & neoteris cos illustres in academia Parisiensi dicatis operibus hanc uanitatem perse quentes, quanquam maxima pars philosophorum cotempserunt eam po tius & confutauerut, sicut artes alias circulatrices, & aniles fabellas, & deli ria præstigiatoru. Sed illud animaduersione dignum chastronomi quoca ipsi professionem istam reiecerunt, quod sieri omnino non potuit, pretere quam conscientia compertæ falsitatis, cum alioquin illis in cœlestium mo tibus exercitatissimis tantum accederet & scientia, & gloria, & quastus, quantum astrologiæ fidei & authoritatis. At ille quem citauimus nuper Eudoxus Gnidius fummus fuit in mathematicis, cuius in astronomicis re bus iudicio nititur. Aristot sed prudentissimus legislator, scripsit enim les ges ciuibus suis, & sub Philistio medicus insignis, & philosophus sub Pla tone, qui tamen ne crederemus astrologis nos admonuit literis (a mandae uit, ita scilicet, ei mathematica ratio demonstrauerat, & magister etiam Pla to persuaserat. Cassandrum & Archelaum cum in astronomia præcelles rent, hoc prædictionis genere nunquam usos author est Panetius. Hoye chilax Halicarnaseus quanquam doctissimus in omni mathematica, totum hoc tamen divinandi per astra genus repudiauit. Venjamus ad neo. tericos. Nicolaus Orelmius & philosophus acutissimus, & peritissimus mathematicus, aftrologicam superstitionem peculiari commentario indignabundus etiam insectatur, nihil ratus ille fallacius, nihil detestabilius, nihil omnibus quidem ordinibus sed principibus maxime uiris esse per filentius. Ioannes Marlianus nostra ætate summus in mathematicis & 🕬 rat & habebatur, is non modo prædictionibus istis semper abstinuit, sed etiam de ipsarum falsitate postremis annis scribere instituerat, quanquam erat enim longæuus, interceptus morte id non effecerit. Ajebat hoe mo minime gloriolus habere se aduersus astrologos certisimas demonstrationes.

418

strationes. Quod cum alij, tum familiaris illi Luchinus noster & ipse prasi cellens mathematicus mihi tion semel retulerunt. Paulus Florentinus in medicina quidem, sed præcipuè in mathematicis Græcè Latine & doctissi mus.quoties de ista professione rogabatur, toties eam incertam fallaceco asseuerabat, afferens inter catera de seipso enidens experimentu, qui cum quing & octuaginta iam implesset annos, in sua tamen genitura qua examinarat diligentissime uitalem nullam constellationem reperisset. Afterrem multos ex his etiā qui uiuut & philosophos & astronomos ident sens tientes, led nelcio an inuidiam aduerlus le concitari delint hominum, cœ li, fatics, potentiu. Porrò noster Marsilius scripsitaduersus eos aperte Plo tini uestigia secutus, in quo interpretando & enarrando magnopere rem Platonicam iuuit, auxit, & illustrauit. quod si ualetudini consulens homis num aliquando corrogat fibi de cœlo quedam etiam auxilia, optatille po tius ita fieri posse quam credat, testari hominis mente fidelissime possum, quo familiariter utor, nec habui ad detegendam istam fallaciam, qui me se pius et efficacius adhortaretur:nec quoties una facetiamur uberior nobis occasio leges & ridendi, quàm de uanitate astrologorum præsertim si tertius interveniat Politianus, intervenit verò semper omniù superstitionum mirus exibilator. Forte uerò nec Nicolai Leonicceni nostri iudiciù super hac re dissimulandum: Is cum mathematică, ut omnes liberales scientias fi deliter teneat, ita tamen hanc uanam iudicat prophetantem astrologiam, ut necillos qui scriplerut præsertim doctiores fidem putet adhibuisse his quæ scribebant, quod si causam interroges cur igitur scripserint, respons det partim auaritia, partim imperitia principum effectum. Nam cum, inquit ille, in demetiendis aftrorum motibus et corporibus quod mathema tica facit allionomia, præcellentes illi uiri die noctug laborarent, nullum erat eis nide apud principes emolumentum, quibus scilicet nihil curæ 🙃 magno lydera corpore, aut quam ueloci motu per coli spacia reuolueren tur, hoc illi cum uidissent ne coelestia perscrutantes interim essent inopes terrenorum, lepidam excogitalle fallaciam, qua libi principu animos obligarent, & fux professionis facerent amatores, quare commentos ab his aftris omiffifii fortunas, sed præcipue principum dependere, liberos faili cet, uitam; împeria, uictorias, ualetudinem, libi uero qui illorum diu mos tus & naturas obleruallent, penitus cognitum & exploratum, quid cuis uel boní pollicerentur uel aduerli denunciarent, tum habere præteréa ad manum le remedia quibus prævila mala repellerentur, bona confirm**aren** tur.nam'fifelix hora notaretur, imagines ex materia quadam cœlestibus il - lis naturis conationes posse conflari, ad quas miris machinametis dedus tta virtus ab altris felicissimos faceret homines, rerumos potetes, illarum "uel tactif uel gestatione quicquid appeterent facile consequentes, quibus omnibus rebus quò plus fidei facerent, illud addidisse reuelata sibi divinitus

nitus huius artis secretiora mysteria, quemadmodum à potentissimo Mer turi numine & Petosirim & Assculapium accepisse & plurima. Legitur apud Maternum, tum uerò principes illiteratos & curiolos, & rerū quas promittebant appetentissimos, adductos facile ut crederet, ut professores fouerent, & præmijs studia hæc quotidie magis & magis excitarent. Hæc ferio noster Leonicenus, nec procul à uero, super astrologos loquit & sen tit. Cauendum autem in primis ne qua nobis ad fidem irrepant astrologi mentita magnis authoribus uolumina perferibētes, quod est illis cum os mni superstitione comune. Nam quoniam quæ produntur ab his ratione confirmari non possunt, sue ipsi illa uera credunt, siue credi uolut ab alijs, libros huiulcemodi fabularū uiris clarilsimis & antiquilsimis inlcribunt, & fidem errori suo de fictis authoribus aucupatur. Ex hoc genere liber de proprietatibus elementorum, in quo de magnis agitur coniunctionibus, & de secretis ad Alexandrum quos tribuut Aristot.nulla culpa boni phie losophi, nullo demerito: sicut libros Platonis de uacca Magi circumferut, & quos uocant institutionum, execrabilibus somnijs sigmetis is refertos, & à Platone no minus alienos & ista sint mendicabula à Platonis procul & probitate et sapientia. Sic olim hæretici Gnostici nuncupati Zoroastri libros oftentabant, quibus hærefim fuam de Zoroastri antiquitate uenes rabilem facerent, quos nouos & commentitos esse no Zoroastri Porphy rius multis argumentationibus demonstrauit, falli autem facile possunt & circumueniri per hec mendacia si qui sint humaniorum literaru rudiores, quance alioquin docti, cum per illas maxime & phrasim & indole statim authorum cognoscentes adulterina à legitimis discernamus, quanquam altrologorum noltrorum & que nunc in manibus artium luperltitiolarữ figmenta sic abhorrent ab omni similitudine ueri ut cuiuis è medio etiam pateant. Quis enim adducatur ut Ouidium de uetula Ouidium credat, in quo de magnis etiam coniunctionibus & Christiana lege mirabilia, pros nunciant, adeò ut Rogerius Bacon magnus astrologiæ patronus, nullius libentius scriptoris testimonijs utatur, nisi forte præferat Artephium qui omnino secreta alia prodit innumera, quale illud: Inspecto non astro, sed łotio posse hominis & uitã, & ingenium, & conditiones, deni**ce omnes ad** unam præcognosci. Sic magna quo quille fidem Ethico philosopho, cuius liber de cosmographia translatus dicitur ab Hieronymo. Est aut lectio a. deò deridicula ut nulla magis, sed frequenter citata à Rogerio nostro in epistola ad Clementem, ita ut ferè adducat compositum ab eo libellum quendam cui titulus de erroribus studentium theologiæ, quo imprimis uolumine erroris acculatur, quòd theologi nostri mysteria religionis mas gis ex Aristotel.cæteris & philosophis confirment, & ex authoribus quos modo nominauimus, Ethico, Artephio, Ouidio de uetula poëtis 🕏 sîmi🌶 libus. Præscribitur uero liber Alberto, sed mendacissime cum nunquam in theos in theologicis suis scriptis hac ille somnia memorauit, sed merito ad Bas conem uidetur referendus, cuius alia scripta in ea eum fuisse sententia facie lè declarant, illorum semper authorum testimonijs oraculisis perscatene tia. Quibus si potuit credere, nihil mirum si credere potuit etiam astrolo. giæ.lta uero superstitiosum hoc genus hominum frontem perfricuerunt, ut etiam sub Aquinatis Thomætitulo libros circumferant de necromans ticis imaginibus, ut iam minus mirandum quod nescio quos Ptolemæi de anulis, sed & ad Aristonem astrologicos singant libros quos Ptol.nun quam scripsit: qua temeritate uel ignorantia Eboracensis etiam cuiusdam opusculum multi referunt ad Albertum commemorant, & Hippocratis li bros de prognosticis ægritudinum ex siderum cursu, quos puto ignorabat Hippocrates cum prognosticoru libros scripsit à Galeno expositos, & tota Græcia celebratos, autsi nouerat, quasi tamen secretiora seposuit puris & rite initiandis communicanda. Pretereo quæ super pluuijs, super quæstionibus Alchindus, & alij Pithagorea & Aristotelea commemorāt, & qui liber inscribitur Aristot. de regiminibus, ita loquuntur ipsi, cœlestis bus. Qui utinam ad lanctos etiam uiros profana non retulissent, & libri cuiusdam de excantationibus interpretem diuum Hieronymum non tecissent, quanquam si angelos infamarunt facile possunt homines, dum & hæc quidem deliria ab Adæ angelo, illa à Salomonis, alia à Thobiæ cus stode tradita dicunt. Sed ad astrologos reuertamur omissis Magis ad qs quasi confines erroris communio nos deduxit Aristot quid de hoc homi num genere lentiret uno uerbo monstrauit, qui in problematis cum mini mo & præstigiatore astrologum deputauit. At dices si nihil tale isti philo sophiscripserunt, qui tamen eascripserunt fuere philosophi. Qualis Albu masar, Ptolemeus, Haly Abenragel, Iulius Firmicus, innumeri alij, tum La tini, tum Græci, barbarica authores astrologiæ, uiri & doctrina, & inges. nio præstantissimi. Tu uir me opportune admonuisti, ne id solum dicerë aduerlus te,neglectam à philosophis astrologiam, sed & quicunq eam es tiam scripsissent, aut nihil aut malè philosophatos. Quare relinquite nos bis fi Dijs placet & Pithagoram, & Platonem, & Aristotelem, & uestros uobis habeatis Aomaras, Alchabitios, Auenazras, Abenrageles, Qui o mnes quantum abfuerunt à philosophico ingenio palàm demonstrabis tur, cum accedere illos fabulosissimis rebus & asseuerare quæ nullam has beant ratione, & pugnantia dicere, & seipsos euertere palam ostendemus, quæ diuerfilsima à philofopho funt, cuius maxime propriù nihil credere, nihil affirmare, quod uel euidentia uel ratione demonstrari no possit. Sed age dicamus hic & aliquid unde constet authores astrologiæ, aut parum, aut male philosophatos. Porro Ptol. principem aliorum facile cocedent, est enim doctissimus astrologorum, & quod attinet ad mathematica uir ingeniosissimus. Quod autem ad genethliacos, que madmodum dici so let optimus malorum. Is igitur quo iudicio philosophicas res tractauerit, & in procemis magnæ compositionis quam uocant Almagestum, & in li bris Apotelesmaton satis indicauit. Exordiens em libros mathematicos partitur philosophiam contemplatricem ex Arist. sententia in tria genera, theologicum, naturale, & mathematicum, tum rationem partitionis expo nens, omnia, inquit, quæ lunt ex tribus constant, materia, forma, & motu, quæ separari abinuicem cogitatione quidem possunt, re autem non pos sunt ab his igitur tribus, tria illa genera philosophiæ dicutur, à motu theò logicum, cum primi motus causa non aliud sit quam Deus, à materia phys sicum, à forma mathematicum. Hec est Ptol. sententia, in qua tot esse apud bonos philosophos errata quot uerba, nemo paulo doctior dubitauerit, neque enim omnia ex illis tribus. Quod si omnia dum dicit naturales res intelligit, quomodo circa has uerlabitur ipfa philofophia, in tria illa deins de genera diuisa, physicum, diuinum, & mathematicum. Sed nece ex natus ralibus quicquam constat ex motu, quanquam non fiat, nec permaneat sia ne motu, sed demus ei hanc ueniam loquendi. Aristot. ipse quem probat, quomodo ei dabit à motu oriri genus theologicum? Cum & iple Deus quatenus primi motus author & causa, non à theologo, sed à philosopho inuestigetur. Reliqua etia aut falsa, aut que facile uideas ab homine prolas ta parum perito gnaro o philosophiæ. Iam uerò ex libris Apoteles. quos uocant Quadripartitos insigniores errores & magis euidentes, cu & Lus nam humiliore credit, quia humidus uapor à terra ad eam reliquis altris terre proximiorem ascendat,& eadem ratione aridum Saturnum, quia ab his uaporibus magis elongetur, eundem uerò & frigidu esse, quia sit pro= cul à calore solis, louem temperatum quod inter gelidum Saturnum, & feruidum Martem medius collocatur, at coalia hoc genus multa de sideru proprietatibus quæ exibilabunt philosophi potius quam confutabunt. Et quanquam magistri errorem erubescens Arabs enarrator conetur in fensum alium Ptol.uerba transferre, ipse tamen defendi uel excusari se Pto lem.non patitur, qui adeò hæc afferit, affirmat, & fæpius iterat, ut de fenfu eius dubitatio nulla relinquatur. Tu uerò ex uno hoc disce omnes, & ex optimo indica deteriores. Primus ferè à Ptol. habetur Albumasaris nec philosophus fuit, nec dialecticus, & in mathematicis imperitus, erat enim grammatices artis professor, & à scribendis historijs (ut narrat Auenro= dan) ad astrologiam se convertit, in qua etiam sua professione quam esset uerus uel hinc cognoscas, quod Ptol. astrologum ex Ægypti regibus pus tat fuisse, qui Alexandro successerut, quasi inter hos et illu non plus quins gentis etiam annis intercesserit, cu reges Ptol. ante Christum per quadrin gentos annos floruerint, Ptol. astrologus sub Adriano scripserit & Antos nino. Vide miru rerum altissimaru indagatorem & observatore fidelem, qui in re tam aperta tanta sit ingenij uel somnolentia uel tarditate: Idem in Nn

astrologicis rebus quantu errauerit, quam apertis confessis mendacijs institerit quasi ueris, postea declarabimus. Quid memorem Maternum & in rudimentis arithmeticæ sic hallucinantë, ut scribat: quid decernat Mers curius, cum in nocturna genitura cœli medium occupauerit, quali à Sole Mercurius plus quadraginta aut circiter partibus abelle unquam possit, aut à cœli medio Sol per noctem plus septuaginta semper non absit. Mitto alia multa in quib.cu semper multæ loquentig, exigue semper sapietiæ hominem deprehendes. Iam Malliu nisi esset poéta bone Deus, quo risu prosequeremur, qui colestes illas quas fingit imagines paucis stellis ins choatas potius dicit quam absolutas, ne pluribus ibi ignibus accensis ina cendio mundus flagraret. Ad iuniores no descendo homines plebeos & idiotas, ad quos quali ad iultos pollesfores tota ferè professio deuoluta est: Est Bonatus inter eos prime authoritatis, is no ignarus modò est phis losophiæ, sed furit planè atœ delirat.Lege eius primū librum de iudicijs in quo fuper opere ipfe proœmiatur, mentior nifi Helleboro dignum ho minem iudicaueris. struit ubi desipit minus rationes quasdam quib. astro logiã probet esse uerã, illas quid dicã falsas, imò supra quã dici possit pue riles atopridiculas . Quam uerò putat efficacifsimã, illa est quadriuiu des strui si astrologia tollat, esse enim ună ex quatuor artib.mathematicis, ui» de ut nescit etia quid sit hocipsum quod prositetur: Astrologia enim hæc diuinatrix quam confutamus tantu distat ab ea quæ mathematicis annue meratur, quãtum à tenebris lux, quantu ueritas distat à mendacio. Et hæc quidem quæ futuroru predictitione ulurpat, li prior illa uerior e tollatur stare non potest, at non remeat ratio ut divinatrice sublata , mathematica quo milla auferatur, quo dade ò est perspicui, uel his qui prima harum are tium attigerint elementa, ut pluribus hoc declarare superfluum sit.Ptoles mæus iple in proœmijs Apotelelmaton poltquam de duplici dicit altros nomia, tamen ad priorem & mathematicam referens fermone ita inquit. Duo funt Syre, quibus peruenitur ad astronomicas prædictiones, præcia pua quidem & maxima, Vnum quod primū & loco est, & potestate, quo Solis, Lunæ & stellarum motuum configurationes cu ipyase tum terram deprehendimus. Alterum quo de illaru configurationu, & c. quæ fequun tur. Quod si forte quibusdă interdu bonis iudicijs non displicuit ista pro fessio, no statim tamé est bonu, qd bonus etiam aliquis no improbauerit, quoniã & boni non semper usquequaça boni, & docti prerogativam om nibus numeris pauci consequuntur. Et si dicendum est aliquid, no omnes docti philosophi, philosophi semper sunt. Sed illud etia opus meminisse esse ueritates quasdă quib.nobis libido reluctat, esse quib.nulla in primo genere, omnia quæ funt de moribus & theologica multa continentur : in altero maxima pars quæ de physicis rebus & mathematicis est.Porrò hãc ueritatem quam nos tractamus de uanitate astrologie ad primum genus specta

pectare manifestum est, quoniam innatum homini curiositatis uitium illi repugnat, quod cum sit inter omnia potentissimum, cum sit homini pros prium quatenus homo est, efficit interdum ut plures huic ueritati uel inue stigandæ non uacent, uel inuentæ etiam non libenter accedant. Et quem admodu multi post tractatas philosopho aduersus auaritiam euidentis simas rationes opibus tamen inhiant cumulandis, sic plerique postquam eis constiterit uera omnino esse posse quæ astrologi dicunt, ab astrologis tamen innata curiofitas ægrè fe diuellit,& fi rerum auidi nouarum, etiã fa bulas audimus libenter, ita curioß futurorum, & mentientes in illis astros logos cum uoluptate sentimus. Accedit qui nos semper infatuat nímius amor nostri, qui quæcung, attinent ad nos prospera uel aduersa, facile spe rat,faciliatimet, & ad ea quærenda etiam ubi inueniri scimus non posse, cæca tamen identidem cupiditate sollicitat. Quid quod uulgato hoc dius turno consensu præiudicatum quasi multi existimant etiam omnino esse aliquid astrologiam, necillud eis unquam uenit in mentem ut introspices rent, quilnam fundus huicrei, aut quam solidum sirmametum subessent. Quare quoscuno ferè ista uanitas tenuit, inuenies aut parum fuisse philo sophos, aut certe parum astrologos, quorum altero ne uideatur, altero ne iudicentur errores eoru effici potelt. Denics gultata forte potuit placuisse quibuldă, potata uero philosophi palato nunquă satisfecit. Habet enim in fronte aliquid quod alliciat, quod magnu, quod uerisimile, quod utile uideatur, sed ubi altius introspexeris falsa, incerta, fabulosa, omnia uides, aut nullis aut debilissimis quibusdam coiecturis nata, de quibus postea li bris sequentibus abundanter late of disseremus. Verum illud sorte & alis quem fefellerit, quòd cum sint aliquorum & philosophoru & astrologos rum affinia nomina, poterit existimari eosdem suisse, qui & philosophica & astrologica conscripserint. Est enim Albumasar apud philosophos, est item apud aftrologos, fed quanquam hæc nomina Latinus fermo confus derit, apud Arabes tamen diuerfa dignoscutur. nam qui philosophus est Albumasar, qui autem astrologus Aboasar appellatur. Scripsit etiä Abus bater de natalibus predictionibus, & eodem nomine alius philosophica, præcipueg librum quo quilo pacto per le philolophus euadat quem an no superiore ex Hebreo uertimus in Latinum. Sed ille Altasibi, hic uerò Tripidis filius. Eadem in plerifo affinitas nominum, quanquam & tepos rum & professionum magna dissensio. Et de philosophis quidem satis. Trăseamus ad Prophetas, hoc est ad ueteris & nouæ legis oracula, ab Esa ia exordium facientes. Is igitur cũ Babylonijs, apud quos hæc fecta maxis mè uiguit, unde astrologi etiam Chaldæi dicebantur, futuru excidium mi naretur, & Cyrum regem Perlarum per ducentu etiam annos antequa na sceret unctum appellatum aduersus illos dimicantem, tubis excitaret, ita Chaldæorum civitatem desolanda alloquitur: Stent nunc & saluent te au Nn

## 10an.Pici Mirandulæ

gures cœli, qui conte mplabantur sidera & supputabat menses, ut annuns ciaret euentura tibi. Ecce facti sunt quasi stipula, ignis combusit eos, nec liberabunt animam fuam de manu flammæ, & ante hæc paucis interiectis de hac cœlestium obseruatione eos ita taxaueras, Sapientia hec, & scientia tua decipiet te, ueniet luper te malum, & nelcies ortum eius, & irruet luper te calamitas quam non poteris expiare. In quibus uerbis Propheta diuis nus duplicem astrologorum temeritatem accusat, quarum altera est puta re se ex cœlo posse futura præuidere, altera cum sint præuisa uel depellere mala uel bona cofirmare. Veniet igitur inquit malum, cuius nescies ortu, hoc est estibi nec Mars, nec Saturni frigida stella præsignificauerit. Tunc nec irruentem calamitem poteris expiare, hoc est horarii electionibus, & astrologicis maginibus, aut superstitiosis alijs machinamentis à te propel lere. Dignum autem animaduersione confutari per hæcresponsiones eo. rum qui Chaldæi pariter esse uolunt & Christiani. Soliti enim dicere non simpliciter damnari à sanctis & prophetis astronomiam, sed quatenus so lum aut uitia, uirtutes referunt ad cœlum, aut rerum humanarum euenta fatali necelsitate deuinciunt, quare cum hos errores boni etiam altrologi confutent, non astrologiæscientiam, sed astrologorum quorundam errae ta illos abominari. Dicat igitur mihi & Petrus Alliacensis & quicuc hac se defensione defendunt, an ad mores spectaret quod Assyrijs bellum rex Perfaru inferret: Et iam si ad mores no attinet, cur preuideri tamen à sum 🗸 mis astrologis id non posse Propheta existima uerit? Quod si in eo etia er= rore fuillent, ut quæ ellent futura necellario uentura putarent, nõ eis obij ceretur uenturam calamitatem per eos non expiandam, quam nec expiari posse, ipsi tamen sperarent, qui necessario euenturam illam ut omina exis stimarent. Sed nec ullo recto iudicio bonæartes damnant, quia mali quia dam eis abutuntur. Alioquin damnanda erat imprimis sacrarum lectio li terarum, unde tot hæreles, tot luas infanias, indocti quidam superbico cos firmarunt.Damnanda item philosophia, quoniam hicphilosophus anie mam mortalem, ille unică dicat în omnibus. Alij neget prouidere Deum hominibus, alij ullam omnino esse religionem. At euertentur hac ratione omnía bona, cum nihil sit adeo bonu quo abuti natura hominu non pos sit. Quare qui ita se defendunt, iudicium ecclesiæ, quod cotemnere erubes scunt, oblique interim grauiter calumniantur. Sed cogi omnino possunt, ut uel repudiare istam uanitatem, uel à maioribus suis, hoc est ecclesse dus cibus deuiare in sinistra non possint. Nam quacuno illi ratione astrolos giam damnauerint, dicant quæfo iufta ne damnauerint : an iniufta : iniue sta dicere nolunt, si iusta, cur non cum illis uos quo co eam pariter damnas tis: Sed damnamus inquient & nos illos errores, ppter quos illis astrolos gia displicuit. At ego illud quæro cur nõ propter eosdem illa displicet uo bis: Nam inter dicere illos astrologia non quadantenus, sed omnino om=

nem

nem prolequi, abominari palam elt, & mox oftendemus. Vos factum con tenditis propter quoldam errores, elto, sed illud respondete, an recto indi cio propter illos errores tota abijciatur, si recto, cur non idem facitis uos? imò quam damnauerunt,uos approbatis, quam infectati funt, defenditis, quam interdixere, disseminatis, quam sciri nolunt, publicè docetis. An quod inquit Alliacensis, crescenti fidei potuit obesse, ideoœ primi eã dos ctores nascentis ecclesiæ sunt prosecuti, nunc adulta non nocet, imò pros dest etiam & uehementer. At qui hoc postea cofutabitur, nam pestiferam illam ut olim,ita nunc etiam esse palam demõstrabimus, quod ipsa etiam= num experientia demonstrat, sed nec erat illa damnanda, sed eius abusus. Cur igitur philosophiam quidem non damnabant, sed impietate quorun dam philosophorum, non aut pariter astrologos, sed ipsam astrologiam: Vti🛪 quoniã in philosophia si quid erratur professoris est uitiū, in astros logia ipla professio uitium. Quorum authoritate una cum ratione etiam nos lecuti, aduerlus impios disputantes, no philosophia, sed philosophos rum errata confutauimus.Hic autem no astrologos, sed astrologia, quos niã ipla altrologia error elt. Sed redeamus ad teltimonia Prophetarum: Deus per Mosen italoquitur nobis:Gentes augures, & divinos audiunt, tu autem à Domino Deo aliter es institutus, pro eo autem quòd nos legi mus augures,in Hebræo est מעינגים per quos Achinnas maximus dos ctor Hebræorum eos ait intelligi, qui tempora supputant, & selices hos ras ac infelices observant, derivatur enim dictio illa ab ערבון quod Hiee ronymus augures transtulit, sed & apud Esaiam astrologos augures uis dimus nuncupari. Neque enim nomen astrologorum usquam in sacris lis teris. Nam & ipsa habet uarias locutiones, & uarias uarijs temporibus su perstitio ista appellationes sortita est. Olim enim Chaldwi & Genethlias ci, Augustini temporibus mathematici & planetarij, nunc astrologi pale sim uocitantur.Quod autem Hieronymus & eo loco, & alibi plerunque transtulit divinos, in Hebrao est שִׁמְשִׁים quod Auenazra ipse, quans quam astrologus, ait, hoc est quidem comune omnibus diuinantibus, sed propriu magis nomen astrologorum Hieremiæ illud quis ignórat: A sis gnis cœli nolite timere, quæ gentes timent. Quid igitur homo Christias nus astrologorum iudicijs uel gaudet,uel tristatur,à quibus nihil speran≠ dũ Efaias, Hieremias, nihil timendum, imò per utrung divina nobis ueris tas affirmat, cum totum hoc quod profitentur, sicut inquit Ambrosius, quærere absurdum, cum quæ pollicetur sint impossibilia. Vnde cæli dos minator apud lob? Nunquid nosti ordinem cœli, & pones rationem eius Interra: & infra: Quis enartabit coelorum rationem: Duplex enim error astrologorum, alter quod multa cœlo subjiciunt que inde non dependet, alter quod quæ etiam efficit cœlum,inde tamen ab eis,ut putat, præuide. zi non possunt, quod allata in medium apud lob uerba nobis ostendit. Nn

## 428 Ioan. Pici Mirandulæ

Et cum doctores ecclesiæ utrung pariter refellant, quomodo dici potest, id eos tantum non probare quod libertate tollat arbitrij, aut fati necessis tatem inducat. Augustini ratio illa de geminis nónne eó tendit ut omnem tollat ab eis præscientiam futuroru: Idem in Enchiridion, nonne ipsam so lam temporu observationem, ut hæc fausta, illa in fausta putemus, ad mas gnum dixit pertinere peccatum! Cum tamen in hac horarum dierug eles ctione libertate potius nostram exerceamus quam auseramus. Sed ita est certe, displicebat eis undica astrologia, licet ea maxime parte, qua religio. nē & mores cœlo subijciebat, hac eam execrabatur, ubic confutabat, hac impiam arbitrabantur, ubic uanam, hic blasphemam, ubic superstitios iam, hic abominabile, ubio ridiculam. Quare Augustinus in libro de do≤ ctrina Christiana ad perniciosam dixit superstitione pertinere eos qui Ge nethliaci dicunt, no folu quia actiones nostras, sed quia & actionu eu etus à stellis putent procedere. Et in libro côfessionum de Planetarijs loques, hocest, astrologis, quos Christiana, inquit, & uera pietas expellit & dams nat, & illud Moseos exponens: Posita sidera in signa & tempora, non sia gna inquit, dicit quæ obleruare uanitatis eft, sed uitæ usib.necessaria, qualia nautæ, agricolæ, & id genus artifices obferuant. Eodem loco Bafilius eam occupatissimam esse dixit uanitatem. Ambrosius inutilem & impose fibilem. Theodoretus à philosophis etiam confutatam. Chrisostomus uanam, falsam, ridiculam. Legamus Bardesanem, Enselaum, Didimum, Apollinarem, f Tertullianum, f & innumeros alios plures, etiam Apoltolim =cos uiros, & quid plura, uidemus Hebræos hæreticos gentes eadem ges nus hominum hoc censoria uirgula prosequutos. Quo factum ut mirares tur Augustinus cum redarguentia hæc astrologos testimonia tali celebri tate in ecclesiis legerentur, plena tamen esse conuenticula nostris homini. bus, qui tempora rerum agendarum acciperet à mathematicis. Idem cum fuper Pfalmo tertio & fexagefimo ad populum concionaretur Mathem**a** ticum produxit pœnitentem, qui professioni scilicet renunciauerat, non aliter & si aut ludæus aut Ethnicus aliquis regenerationis lauacrum acces pisset. Quam pulchrè idem interpretans loannem insanie nostræ nos ads monet, qui ad astrologos liberi intramus ut exeamus serui, & mendacijs emptis libertatem illis nostram erogamus. In libro uerò de Natura demo num ait expresse, nemini licere post Christum genituram alicuius de cœs lo interpretari.Hieronymus ex opprobrÿs Ægypti,hoc est,reliquÿs idos latriæ esse ait, requirere stellaru cursus & futurorum ex eis euenta rimari. Seuerianus in libro quem de Septem artibus, quem falso, quasi Cassiodo ri citat Rogerius postquam de uera dixit astronomia: tum ea inquit quæ attinent ad præuidenda futura ita debere nesciri, ut nec scripta esse uidean tur, sunt enim fidei nostræ sine dubitatione cotraria. Hæc ille ad uerbum. Quod si quos tantorum hominum & tam præcellentium sententia nihil

mouet, deterreat saltem Pontificalis authoritas quæ istam professione ita nostris hominibu**s** inter dicit, ut Alexander tertius Pontifex Maximus, sa cerdotem nescio quem integro anno à ministerio altaris uoluerit abstine rc, quôd per astrolabium cuiusdam ecclesiæ furto inuestigado aliquid es set perscrutatus, quanquam ut idem Pontisex testatur nullam ibi aut mas gicam, aut aliam superstitionem admissiset. In Martini Pontificis sinodo scriptum, non uere Christianos aut Lunæ cursus, aut stellarum, aut inas nem signorum fallaciam pro domo facienda, uel sociandis coniugijs obs seruare, sed & sub nomine etiam aruspicum astrologus decreto Gregorij iunioris anathema pronunciatur. Et in concilio Toletano: Si ipse presby ter aut diaconus fuerit in monalterijs relegatur, sceleris ibi pœnas perpes tua illa detentione daturus. Solent enim ut docet Augustinus in libro de Natura dæmonum sub aruspicum nomine apud nostros designari, qui dies & horas in agendis negocijs operibus & cultodiunt, ubi notari ilia maximè uidetur pars astrologie quæ est de electionibus. Quis iam igitur audeat homo Christianus (cunctis enim nunc mihi sermo) astrologia tue ri, sequi, extollere, à lege prohibitam, à prophetis damnatam, à sanctis irris fam, à Pontificibus & sacrosanctis sinodis interdictam; Quod si mihi opa ponas Albertum theologum præstantissimum fautorem tamen astrolos gorum, admonebo te primum multa referri in Albertum, quæ Alberti non sunt, quod & supra tetigimus. Tum si mihi forte obnicias librum de Licitis & illicitis, in quo rencit quidem magos, astronomicos autem pros bat authores:respondebo existimari quidem à multis esse illud opus Als berti, sed necipsum Albertum, nec libri inscriptionem usquequaque hoc significare, cum author ipse quicunque demum suerit nomen suum cons sulto & ex professo dissimulet: quid: quòd in eo multa leguntur indigna homine docto, & bono Christiano, qualia illa sunt imagines fieri posse, quibus etiam non unus homo, sed una etiam ciuitas tota uel infelix fiat uel infortunata, tum non elle magicos libros abijciendos qui ecclesiæ uti les futuri aliquando sint. Est enim hoc planè aduersum iudicio ipsius ece clelia, qua illos ubi locorum fuerint inuenti uri iubet, & prorlus extermi nari. Nam qua ratione utile erit servare integros libros, quos utilimu erat nunquam esse conscriptos! Quæ utique aut non scripsit Albertus, aut si scripsit dicendum est cum Apostolo, in alijs laudo, in hoc non laudo, sed sicut inuidiæ est quærere in magnis uiris potius quod danes quam quod extollas, ita infaniæ sicubi defecerunt no potius damnare uelle quam imi tari.Laudabo ego in Petro Aliacen.studium literarum, experientiam res rum, multiplicem lectionem, & quod scite atque subtiliter theologie ·ca quædam scripserit & tractauerit, quòd uero altero opusculo astrolos giam historiæ, altero theologiæ conciliare uoluerit, ut ibi ueram, hic piam ratione probaret, planè no laudo, sed damno, execror, atos detestor, Nn

cum tueri positione nullam possimus, aut magis falsam, aut religioni mas gis aduersam, de qua re quoniam in sequentibus libris latè disseremus, ni hil ultra hoc loco dicendum.lbi enim etiam fuis fautoribus teftatū abuns dèrelinquemus esse illos libellos & inimicos religioni, & tot erratis histo ricis & altrologicis plenos, ut dici noftrum illud pofsit, fi uis errorem tole lere, tolle librum. Diximus de Philosophis & de Prophetis, restât leges ci uiles, hoc est Casarum, ac prudentium iussa ato iudicia, quorum finis po tilsimum consulere utilitatibus, quibus hominum uita bene beate o trasigatur, quæ cum inter omnia bonis maximè artibus adiuuetur, noxijs per turbetur, fummo ftudio curauerunt, ut illæ quidem abundarent, hæ nulle (quantum fieri poterat)essent in ciuitatibus. Quod ut consequerentur illarum professoribus præmia, honores decreuerunt: Harum autem publi cas ignominias & supplicia tantò grauiora, quantò noxias magis artes ile las existimarunt. Illi igitur de astrologis quid putauerint, nemo nescit qui legales lustiniani Cesaris codices legerit, in quibus ars Mathematicorum (sic enim le uocabant astrologi) ut abominabilis interdicitur, mandante Imperatore ne quis Mathematicum colulat, led omnibus fileat perpetuo curiositas iudicandi. Si quis autem Mathematicum consuluerit capitis ei (quod est summum supplicium)pœna denunciatur, quod profectò non statuisset sapientissimus Imperator tot & sapientum usus & legibus & iu. dicio, nisi non solum uitæ inutilem, sed perniciosam hominibus istā pros felsione experientia demôltraffet. Ipfe felicifsimus Iuftinianus ita hoc hos minum genus horrebat, si quis in eius comitatu deprehenderetur Mas thematicus, summis ad eculeum us tormentis, temeritatis suæ lueret poe nas. Tum postremo de hac loquens superstitione pronunciat Imperator eiuldem elle culpæ affines,& qui docent ilta,& qui addilcunt.Ante luftis nianu etiam nonne legimus sæpe expulsos urbe Roma omnes Mathema ticos quod in calce iltarum disputation u aperte demonstrabimus. Quod si omnis ratio recta, uel prudentia regif, uel philosophia perficitur, uel dis uini iplendoris radijs illuminatur, erit profecto astrologia omni recto iudicio profligata, quam & prudentissimi Legum latores exters

minarunt, & doctifsimi philofophorum confutas uerunt, & uiri diuini atque fanctifsimi abominati funt.

DISPYTATION VM IOANNIS PICI MIRAND Valentius Aftrologos libri I. Finis.

IOAN.

## in Astrologiam Lib. II.

## IOANNIS PICI

# Mirandulæ Disputationum, in Astrologiam, Lib. 11.

INCERTAM BSSE ARTEM ISTAM IVDICIO ctiam principum illius. Cap. 1.



BD ne sola authoritate pugnemus demonstrabimus toto hoc opere certis rationibus reiectam sure à sanctis istam sur perstitionem, quia religioni maxime aduersaretur, utiliter le gibus interdictam, quia uitæ inutilis sit, imò noceat & persuehementer, rationabiliter à philosophis consutatam, ut incertamés cognoscerent. Et quanquam inde uidebatur exs

quam falsam incertam & cognoscerent. Et quanquam inde uidebatur exa ordiendum ut falsa demonstraretur, quoniam statim inutilis etiam reddes batur. Aliter tamen faciendum putaui, ut scilicet priusquam de eius falsi. tate disputarem, ostenderem amatoribus astrologorum, etiam si esset taa lis ilta profelsio, qualem ipli eam faciunt & affirmant, nullum exteriori ho mini ab ea commodum prouenire,interiori autem no folum maxima des trimenta, sed etiam exitialia. Quod priusquam aggrediamur, præfari que dam oportet, ex quibus intelligamus quantum suæ professioni summi i. psi astrologorum principes tribuant. Ptolemæus igitur in primo Apotes lesmaton, postquàm iudicia astrologorum sæpe esse mendacia dixit uitio prædicentis, tamen hæc ita subijcit ad uerbum quæ nos uoluimus transa ferre, quare male habentur in translatione communi, & peius in translas tione Auenrodan,& ab eo malè exponuntur, sed cum fideliter erut trans lata expositione non indigebunt. Verum illud tum liquet etiam si quis di sciplinas istas uestigijs rite quantum sieri possit indagauerit, necesse esse tamen, ut is etiam quam sæpissime offendat, non ualet ob illa quæsupræ diximus, sed uel ob ipsam potius rei naturam, uel quoniam maior est no. stra imbecillitas, quàmut tantæ professionis magnitudini pares simus: Etenim cum omnis contemplatio quæcung in materia affectionibus uer satur, magis uerisimilia captet, quam quicquam pro uero decernat. Tum uero hoc illius maximè proprium, quæ quali colula ex multis inter fe disa 🖰 fimilibus elt, atop ex antiquis errantium fiderum figuris afpectibus 🕏 des pendet, quoniam quæ circa rerum euentus obseruata sunt à priscis, ea nos ætati nostræ quoties quidem ad eundem modum se res habet accommos. damus. Cæterum quis non uidet euenire illud posse; ut figuræ ipsæ atque aspectus magis minusue inter se similes sint longis temporum anfractis bus, ut autem concordia prorsus eadem cunctoru quæin cœlo sunt præs

fertim li terram quo adiunxeris reuertatur, ne sperandum quidem uide. tur, nisi quis forsitan inaniter gloriosect se iactet in comprehendendis cognoscendis& rebus, quæ uel comprehendi suapte natura penitus neques unt, uel eo certe spacio temporis, quod sit hominis modo sensibus indule tum. Quo fit ut dissimilibus propositis exemplis etiam quandocung in præscitis aberretur, atque in his aspiciendis quæ circa ambientem nos rerum naturam proueniunt. Nihil preterea est arduum, in ipsis autem genis turis, at the in privatis omnino lingulorum collationibus, nec parux necle ues incidunt caulg, quibus lui cui pmores conciliantur. Nam & feminum differentiæ plurimum ualent ad generis proprietatem, quando etiam si idem corpus ambiens, idem & finitor fit plurimum tamen momenti habet unumquodo seminum ad uniuersalem figure peculiaris informationem, puta in homine, equo & alijs. Afferunt & loca generationis no minimum discriminis. Nam si genus idem seminis, ut uidelicet humanum, status & idem fuerit ambientis omnia corporis, plurimum tamen ex regionum dis uersitate corporibus animis & distant qui gignuntur, plurimum quoque interest ad uitæ actus uariandos etiam si cætera paria sint, quibus quisque cibis, aut quibus utatur moribus, quod nisi unumquodque horum intra ambientis corporis causam contineatur (quod uim scilicet hanc habet po tilsimam) ut illis iplis quamobrem talia lint, pars aliqua lit caulæ, quod contra cum fit plurimum, habere omnino possunt. In quo hæsitent hi qui fe omnia posse opinantur, quamuis non eadem planè sint, ex sola tamen fublimium corporum motione dignoscere. Hæc tibi Ptolemæus qui pris mo etiam enunciato alterius libri qui inscribitur fructus uulgo Centilos quium dicitur de scientia loquens astrologiæ, ita, inquit, fieri nequit, ut qui sciens est, particulares rerum formas pronunciet, secuti nec sensus par ticularem sed generalem quandam suscipit sensibilis rei formam, opora tet& tractantem hæc rerum coniectura uti, soli autem numine afflati præs dicunt particularia, hæcille ad uerbum, quanquam aliter & mendosa & deprauata in uulgatis codicibus habeantur. Sed & Arabum & Hebræos rum qui astrologica scribunt, indubitata sententia est, quocunce stella sua promiserit, posse tamen non euenire, & quia materia non idonea sit influs xui suscipiendo, & quia humana ab arbitrio nostro plurimum dependes ant, & quare fatum particulare universalioris fati adversantis potestate su peretur, & quare fato omnipotentior, & colo maior divina providentia.

fieri interdum aliter ordinet, quàm ordinaria coli reuolutio erat
effectura, quæ cum paísim sparla apud astrologos, tas
men simul omnia leges apud Auenazram
capite primo libri de natiuis
tatibus.

47521

AVSPICATIONES, QVAS ELECTIONES DICVNT lnutiles esse, testimonio unius astrologi, ratione & experientia. Cap. 11.

Am hæc si sint uera, proferat astrologus quodnam emolument tum ex eius prædictionibus uita consequatur. Respondebit fortalle duplex , alterum uerum dicit,& horam doceri qua aus spicari actiones nostras debeamus, ut feliciter fiat quod facturi sumus. Alterum cum prædicit quod est futurum, unde illa est utilitas, ut quibus in rebus infelices nos fore cognouerimus illis abstineamus, cons tra ea aggrediamur, in quib.felicitatem natalitia in nobis hora polliceas tur, sed age excutiamus utrunq, ab eo exordientes quod primo loco pros ponebatur, & quoniam nobis cum astrologis disputatio, utamur his mas xime assumptionibus, quæ apud eos uerissimæ existimantur. Aut igitur in re quam auspicato facturus es, fauorabile tibi cœlum natalis constella= tio fecit, aut aduerfum: si aduerfum no prodest auspicatio ex sententia Pto lemæi, quare rem illå infeliciter semper aggredieris, & ab ea semper felicis ter abstinebis: si fauorabile nulla opus horarum electione, sed tua tibi eles ctio sufficit, quoniam tuncfelicissimè rem illam aggredieris, cum te ad ila lam animus inuitabit. Negeenim aliud est esse fortunatum (si fortunatus est aliquis à c $\infty$ lo) qu'àm uim nostram imaginariam famulam rationis ita cœlitus moueri, ut his & modis & temporib. unumquodo faciendum su scipiamus, quilibet quam felicissime uotum perfici possit, quo circa dixit Aristoteles non prodesse tortunato consilium, in ea scilicet re in qua eum natura formauit, ne forte aliò te confilium distrahat & abducat quàm insti tutus ille animi impetus te uocabat. Mitto quod Haly interpres Ptoles mei friuolam esse ait & inesticacem hanc partem astrologie quæ est de ele Ationibus. Mitto fidem ipsam experientiæ qua nulla certior, nulla constãa tior, ea enim quotidie facit manisestum eos potissimu in suis rebus agena dis parum esse felices, qui uanam hanc temporu discretionem observant. Contra, long è feliciores qui ista superstitione reiecta, sola electione & pru dentia ducibus utuntur. Quis enim nostra ætate fortunatior Francisco Sfortia : qui militari felicitate amplum sibi & florentissimum Insubrium parauit imperium, & posteris auctum confirmatum confir semper omnes astrologi uel odio fuere uel contemptui, ne dum eos in sua is rebus aut bellicis aut domesticis côsiliarios adhiberet. Quis Zorastre inter antiquos in astrología, in magicis & in omni superstitione potentis or: & tamen eum in bello & uicit & occidit Ninus, nec astrologus utique nec magus. Pompeius diuinatorum responsis plurimam sidem, Cæsar nullam, adhibebat: illi aduersa, huic felix læta op fortuna. Cæsarem Iustinia num exterminatorem, ut uidimus, astrologorum, domi & militiæ felicis simu quis ignorat; Contra, Iulianus Imperator & Christiani nominis inis

micus, & omnium superstitionum curiosissimus observator, quam breui quam infeliciter & uitam amisst pariter & imperium. Possem ego tamen unum aut alterum etiam astrologos doctos, & mihi familiares afterre nos minatim, quibus fides istius uanitatis, ad quam scilicet uitærationem ins stituerant, uel exitio fuit, uel detrimento non mediocri, sed nolo homines alioquin bonos infamare, & in re ueritati non admodum necessaria sans cta amicitie iura uiolare. Sed utinam huic quidem patrimonium non ab= stulisset, illi patriam & uitam, multos spe uana stolidos & insanos, multos timore miseros non effecisset. Itamea delicta Deus non uideat, ut nullos uidi earum rerum magis egenos, quas fuis hominibus astrologia promit tit quàm qui astrologiæ penitus se deuouerunt, & per eam cœli fauorem in horas singulas aucupantur. Mutauit uir quidam magnus mihi notus uitærationem, facta ex hoc confilio prioris fortunæ iactura non medio= cri, astrologica maxime spe commonitus, quod in noua professione mas gnas felicitates cœlesti sauore esset consecuturus. At uerò in ea cum aduer fam quotidie magis fortunam experiretur, solitus erat dicere, à Marte se deceptum; nolens illud dicere quod erat uerius, ab astrologica uanitate se deceptum.ldem paulò post obijt morte etiam ualde miserabili, quam nec à cœlo iple præuiderat.Parabat enim multa,& magna moliebatur, ut qui sibi adhuc longos uiuendi sines costituisset. Possem multa hoc genus con numerare, sed refugit animus narrationem earum rerum quæ uix sine las chrymis possum meminisse, & quoniam inciderunt in homines amicisis mos, comiserationem exigunt potius à me quam reprehensionem. Sed us tinam hec dissimulatis nominibus ueterum amicorum inuita redargutio, amicis uiuentibus prosit, quos per omnia quæ mihi cum illis amicitiæ ius ra intercedunt, per fortunas eorum, per uota felicitatis admonitos, & ros gatos etiam atop etiam uelim, ne unquam in fuis rebus uanitatis istius con silio se committant, habeant eam (si ita libet) quasi poëticam fabulam sus per qua rideant, ludant, io centur, pro duce, pro magistra uitæ non habes ant.Sed ubi saluti corpori erit consulendum medicos consulant, ubi exe ternis peripiciendu prudentiæ & rationis oculis utantur, quorum utruns que divina nos sapientia docet, quæ & creatum medicum dicit ab altisis mo ad nostram necessitatem, & prudentiam ait homini esse servandam ut eruatur à uia mala. De astrologia nihil tale scriptu inuenimus, cuius pros fessionem ita probauimus elle inutilem, ut illi etiam tantum tribueremus, quantum astrologi putant tribuendum. Nam cum erit deinde probatum mhil eam habere ueritatis, erit extra omnem controuersiam sufficienter, quodhicprobare sumus conati, periculosissime credires nostras consis lio astrologorum. Quod si quando exillorum prædictionibus rectè usu accidat, non in rationem, quæ nulla sit apud eos, sed in temeritatem cas lumq; elle referendum.

NON

non esse vtilem astrologiam in decernendoquid sit agendum, quid sugiendum. Cap. III.

Lterum ut supra dicebamus astrologiæ emolumentum singi potest, ut scilicet eam rem prosequamur, quam nos sequi iusses rit astrologus: Contra ea fugiamus quæ ille uetat. Quod utig uel superfluum esse uel noxium ita demonstrauimus , nã quod ille prædicit, aut ad ea attinet quæ funt corporis, aut quæ externa at¢s for± tuita. In his igitur quæ funt corporis, si spectant ad ualitudinem quæro altrologi ne iudicio, iudicium quoque medici pariter confentiat, an ab eo potius lit diuerlum, si ide sentit uteres, nihil tibi confert astrologus quod medicus folus præstare non possit, si dissentiunt utri potius quæso putas ...accedendum.Sanè si medicum repudiando astrologo te committas insae niæ pœnas dabis. In agendis rebus similiter interrogo, ne quod astrolos gia consulit prudentia etiam consulat faciendum, an hæc sibi iudicia pes nitus aduerlentur, si consonum, quid quod intra nos est tam procul, quæ ramus in cœlo; si dissentiunt, quis recte; quis rationabiliter factum defens dat: quòd in rebus agedis prudetia relinquatur: quæ nihil aliud est quàm recta ratio rerum agendarum: sed erunt hæc exemplis dilucidiora. Prædi xerit igitur astrologus Martem tibi hoc anno tritæum comminari, excis taturum enim bilem ex potestate quam in annua habet conuersione, quas re utendum frigidis potius & uitæ rationem aduerlus ardorem Martis in stituendam, hociplum quod de coelo iple prænuciat, aut ipla quo es signa demerabunt, quæ à corporis tui dispositionib. petunt, quibus ca medico. rum nititur coniectura, aut no demerabut, si demerabut hoc tibi erit satis iudicij ad præcauendam futurā malam ualitudinem fi non demonstrent, rogo rectè ne factum putes ut cum nulla erut indicia bilis exæltuatis. Sed lotium albicans & crassum, uenarum segnes pulsus, facies pallore defora mis, membrorum pigricies, reliqua quid genus quibus medici pro notis utuntur, non bilis, sed pituitæ dominium indicabunt, tu tamen bilem eua cues, quare Martem tibi de cœlo astrologus finxerit minitantem: quid quòd nec prudens tibi astrologus cosulet, qui etiam si de Marte illa uerè pronunciet, potest naturalis tua temperatura, potest universalis ipsius and ni dispositio, potest uitæratio qua diu usus fueris, ad cõtrarium te uertis fe.Denique causam unam uidet astrologus qua hoc possit efficere, & ils lam remotam ac universalem. Medicus non modo ex proprijs & propins quis iudicat causis, sed rem ipsam percipit sensu, & quod ex omniu simul causaru complexione dissultat ipsa hoc monstrante naturæ presentis euis dentia tenet.Mitto quòd qui etiã astrologorū iudicijs fauet, no ita tamen infaniunt, ut minus illa falli medicorum iudicijs putent. Proponamus sia mile exemplum in tractatione rerum externarum; ut principi scilicet cons fulat mathematicus, ne bellum ineat cum inimicis, quoniam Mars ei pas rum

#### Ioan.Pici Mirandulæ

451

rum propitius sit. Quæro utrum quo tempore hoc illi dederit consilium, nulla iusta causa bellandi principi sit, aut si causa bellandi, nulla tamen occasio opportunitas quincendi. An potius & bellandi iusta causa non des sit, & ad uictoriam omnia suppetant instrumenta. Si dederis primum iure non bellabit, sed sola duce prudentia, si sileat etiam omnino mathematicus. Si secundum, necipse utique astrologus si non sua intersit abstinendum bello iudicabit, & si abstineat quid erit aliud quàm sensum & euides tiam ob rationem coniecturam quid erit aliud quàm sensum & euides tiam ob rationem coniecturam quid erit aliud quàm sensum & euides tiam ob rationem coniecturam qui en sensum que en sensum qui erit aliud quàm sensum en sensum qui en sensum en sensu

NON ESSE ASTROLOGIAM RELIGIONI VTILEM, quod Rogerius Bacon, & Petrus Alliacensis existimarunt. Cap. 1111.

Thuitæinutiles est, an religioni utilis fortalle : quod putasse uidetur & Rogerius Bacon, & Petrus Alliacensis, at cp hic qui dem duplici maximè ratione, altera quòd ex magnarum quas uocant coniunctionum astrologica supputatione haberi ueris tas possit de numero annorum ab Adam ad Christu, de quib.inter eccles siasticos codices tata sit concertatio. Altera quòd confirmari Prophetaru possint oracula, si illorum prædictionibus astrologicæ quoq prædictios nis testimonium alijciatur. Nam cum omne uerum omni uero sit consonum, necessario ueru astronomicæ scientiæ, theologicæ ueritati esse concordem, quinimò præ omnib. alijs scientijs illi ueluți ancillă dominæ sub seruire, cu inuifibilia Dei per ea quæ facta funt uifibilia conspiciant, nihil sit aut inter illa cœlo nobilius.unde illud Dauidicu: Cœli enarrät gloriam Dei, & opera manuum eius annuciat firmamentu. Quam iple opinionem quasi opere coprobaturus opusculu scribit per uiginti theoremata, que uocat uerba distinctu, in quo plane tot errata qt uerba, titulus est de Cons cordia Astrologia & Theologia, quasi non legerit Paulu exclamantem quæ societas luci cum tenebris aut quæ participatio Christi cu Belial nie titur auté in eo opere duo illa efficere quæ dicebamus, ut scilicet quæ Pro pheræaflati diuinitus prædixere, cælesti etiā costellatione ostendat præsi gnata, tum ut annorum ab Adam ad Christum computatio ex astrologos rum dogmatis inuestiget. Adijcit alterum huic opusculum de Concordia astronomiæ & Historiæ, in quo septem à mundi exordio coniunctiones maximas notans, ad illas nititur referre que medijs temporibus magna & mirabilia ex hiltorijs colligunt, altrologorum hinc dogma confirmatus rus, qui ex magnis illis coniunétionibus magnas semper in rebus humas nis & legum & regnorum fieri uolunt mutationes. Et quidem optare scri psisse illum potius quæ mihi laudanda essent quam confutada, quoniam ut ingenium habens ad literas amo, & personam ueneror, quam in eccles sia gessit, Sed forte illi etiam rem facturus sum gratam, si quid parum caus

12 & verè le profuturum scripsit ecclesse cum & falsum & noxium procule dubio inueniatur, iusta hac redargutione, quantum erit in nobis obliteres tur. Duxit autem hominem alioquin doctum in hue errorem ignorantia potissimum astronomiæ, quam cum poststudia theologiæ, in quibus in celeberrima Parissensi academia se exercuerat, cœpisset iam senex paulus lum degultare, allectus elt magnifica illa specie iltius artis de maximis disa ferentis,& quæ in primis humana curiolitas fcire deliderat, & priulquam co peruenisset ut infirmitatem dogmatis profanda examinatione depres henderet, scripsit properanter nimis, duo illa opuscula de quibus factus paulò peritior retractauit, deinde multa in eo libello quem uocat Elucida rium, cum tamen in eo multæ sint tenebræ, quos omnes libellos si quis les gat rudis astronomie, tanto magis mirabitur, quato minus intelliget. Sed qui uel mediocriter in ea arte profecerit eum potius scriptorem, quam as strologum fuisse iudicabit, & quæcua dicit potius lecta ab eo, quam mes dulitus intellecta. Ferè autem quæcung scribit ex Rogerio Bacone, Abra ham ludæo,Henrico Macliuien , Albumanafare& , & fumma nefcio qua Ioannis cuiuldam Britanni ad uerbum accipiuntur. Quod iple autem el let auditor tantum,& parum peritus rerum altronomicarum, uel hinc pos test cognosci quod in ipso Elucidario, quod est eius opus emendatissis mum, ca. it. alt fuisse nos cum illa scribebat, anno scilicet quarto supra mile lesim**um & qua**dragentesimum in aérea triplicitate, futuros & per annos adhuc unum & lexaginta, donec scilicet super mille & quadringetos quin tus & sexagesimus annus ageretur, tunc igitur futuram magnam Saturni & louis coiunctionem, cum ab aérea ad aqueam triplicitatem mutatione. **Eauero** mutatio per annos ferè quadraginta pcesserat, anno scilicet Chris sti quinto & sexagesimo supra mille at the trecentos, que tempore die non a atch uigelima menlis Octobris in leptima parte Scorpionis Saturnus & Iupiter simul fueruut, & deinceps in aqueis semper signis ad hæcuses tem pora se coiunxerunt, noster uerò Alliacensis quòd per centum serè annos ante contigerat futurum adhuc præstolabatur. Alteram autem utilitatem quam ex astrologia idem putauit prouenire de uero scilicet annorum nue mero colligendo abundanter refellimus, eo libro que de uera temporum supputatione conscripsimus, quanquam si iuuaret rempublicam Christia nam hac parte astrologia non ad eam spectares, quam hic confutamus in futurorum prædictione uersantem, sed ad ueram astronomia quæ una est ex liberalibus disciplinis, cuius est tempora supputare & siderum motus mathematica ratione metiri, sed non hic locus confutandi eius errores, qd sequentibus libris sumus facturi.lbi enim quod attinet ad cocordiam phi losophiæ & theologie ostendemus, quæ à Prophetis enunciata sunt à cœ lo nec fieri, nec significari, atquita si ucra etiam sit astrologia, predictionem tamen earum rerum ad eam non pertinere, qui uerò quatenus quidem sus

pra naturam sunt eximunt à cœlo, quatenus autem naturale aliquid est in eis & fieri à cœlo & præuideri per cœlum contendunt, hos oftendemus nihil dicere, cum dicere aliquid tamé uideantur, tantum aut abesse ut Pros phetica oracula per astrologorum decreta utiliter consirmentur, ut nihil fieri possit ad infirmandam religionem, potentius & efficacius. Tum qui hoc facere sunt conati & mendaces semper esse deprehensos & imperia tos altronomiæ,tamen hiltorica professione plurimum aberrare. In unie uersum autem non solum quod ad leges & diuina miracula pertinet, sed ad alias & humanarum rerum mutationes, quas ex magnis ut dicunt con iunctionibus prænūciare multi uoluerunt ibi eorum uanitatem & fallīta tem dogmatis aperiemus, ubi nobis cum Albumasare authore illius erro ris, cum Hieron.eius interprete, cum Abraham Ifraëlita, cum Ioanne Exos niensi erit pro ueritate certatio. Alliacensis librum in quo idem facere uo= luit de concordia scilicet astrologia & historia narrationis, ita à capite to tum retexemus, ut à prima illa quam notat conjunctione ad postremam usque decurrentes ubique & de cœlestibus pariter & de terrenis nihil ab co sanum aut ueritati proximum, dictum ostendamus. Neque unam ex illis septem quas notat coniunctionibus quo putat tempore contigisse, sed ab ipla temporum, hocelt, rerum geltaru enarratione ac uera lupputatios ne magnopere esse diuersam. Sed uideamus & illa quæ postea afferebar, an aliquid faciant, uera scilicet omnia inuicem consonare, & colos Dei gloriam enarrare. Sane illud primum uerilsimum est, sed ita erat deinde assumendum cum falsa sit astrologia theologica: ueritati non posse con= cordare. Dauidicum testimonium Paulus Apostolus ad cœlestes Apo= Rolorum mentes docet referendum, qui gloriam illam Dei annunciaue= runt, de qua postea scribitur: Lex domini immaculata conuertes animas. Sed & si referat ad uisibile cœlum, quæ ista est consequentia, si cœli enara rant gloriam Dei, fauere ea gloriæ Dei quæ de cœlo altrologi fabulan. tur: Sed inuisibilia, inquit, eius, & uirtus atque Diuinitas uisibilibus intel ligutur, sed à philosopho cuius proprium est è cœli ordine, motu, natura, ad inuisibilem cocli diuinum opificem conscendere. Astrologus si est alia quid cœlum inuite uidet, & de cœlo ad terram oculos deflectit, solus phia lofophus ex uifibilibus inuifibilia fpeculatur.

QVAM NOXIA SIT ASTROLOGIA, QVAMQVE pestifera Christianz religioni. Cap. v.

Anè lustranti mihi undique omnia & ecclesiæ hostes exploranti, non uideo unde omnibus pariter plus copiarum, plus are morum aduersus ueritatem suppeditetur, quam exista prosessione, hinc enim ad impietatem, hinc ad malam religione, hinc ad hæreses, hinc ad uanam superstitionem, hinc ad perditos mores irreuo cabilemés malitia, præceps & facillimus lapsus, Vnde enim se potius aduersus

uerfus tela religionis armabit impietas, quam ut divinamiracula 'quibus' omnis potissimum religio confirmatur, ad cœlum pertendat esse referenzi da: Si Martyres mortem contemnentes, si Apostolos paucos, inopes, ins doctos, euangelicæ mudum legi lubijcientes obijcias, fi iplos etia ab infes ris homines renocatos, ut maiora quide quam ut humana, meliora quam ut à dæmone efficiantur, diriment in eis uirtutem, nisi quæ solus abnoscet sideris curius, & cœlestis afflatus facere potuerit, quod si quis dicat non= nehoc erit lecuri religionis radicibus admouere! si persuadet, nonne illam examinare et penitus extirpare, quod si dicas non esse hoc artis ui num sed professorum, in ipla sua professione errantium, farebor ita esté. Friere enim hunc ego altrologiæ errore dicebam, led facilem elle ab ea läpfum in huc errorem.nec si uera esset astrologia propterea ab hoc munere desisterem, ut ab eo periculo homines diuerterem, quoniam nulla uéritas mendaciis est confirmanda, sed cum sit salsa utiliter eius falsitas detegetin, qu'æsi ues ra putetur, polsit in mentibus imperitorum tam grauem pestilentiam ges nerare, quanquam si uideas omnes alicuius artis professores 'easde habes' re yanitates, parum ablit ut culpa in artem iplam uere non referatiir. Ego' uero ex scriptoribus astrologiæ præcipuis, neminem legi que religionem & leges omnes, ut reliquas res humanas constellationibus siderum non Subniciat. Ptolemæus in secundo libro Apotelesmaton, quod apud hanc gentem illud numen, apud aliam aliud coleretur, no aliunde natum intelaligit, quem ex uaria siderum imaginum p natura, populis illis & gentibus' imperitante, nec procul ab eo loco Græcus quidam interpres Ptoleminit raculum Moseos, qui sicco pede cum populo marerubrum transiuit, fazi ctum ait quod ille accessum & recessum maris observauerit, quasi non siz mul in isldem aquis & illæsus populus Hebreorum transiret, & cum astro' logis suis Pharao submergeretur, quasi non Iosue lordanem sicco pede transferit in quo nulli æstus, nulla undara reciprocatio singitur ab eis, scd hæcalibi omnia atque his similia nugamenta satis cofutauimus. Albuma far Arabs & legem Saracenorum, & fuam, & nostram, & omnes pariter le ges, lic à colo deriuat, ut que nam quamos constellatio fecerit, & ad quot unaguæg annos lit permanlura, ex eadem constellatione pronunciet, in quibus rebus quam parum tum astrologie, tum ueritatis inueniatur, post declarabimus. Interpres eius Henricus Macliuiensis ita delirauit, ut naue etiam inuenerit in colo, ad quam Noë arcam illam luam lit fabricaturus, quod'Alliacensis quass divinum inventum maxime est admiratus. Denis que redigiab eis legem in ordinem sarum terum quæ cursu naturali & colimutatione contingunt hingeognosti powest. Quotquot annorum revolutiones ab ascendente legis ad tius ufque casum sunt futura, è colo tiolunt cognosci. Et Haly Abenragel ut reliquos taceam felicitatem & sterilitatem anniinde pronunciatut li alcendens legis loco louis aut Ves neriŝ

neris applicuerit, fertilis annus sit futurus, contra si locis siderum infelia cium. Abraham ludæus non qui dicitur Auenazra, ut fallo credidit Als liacenfis, fed quem uocant Nafi, hoc est Patriarcham, nonne & legem Mo saicam, egressionem Iudzorum ex Ægypto: & quacunque sub lege pos pulo contigere ad uarias coniunctiones inepte quidem at o ridicule refer re conatus est? Sed utinam soli quos commemorauimus inter tenebras malæreligionis lucem huius ueritatis non peruidissent, utinam nostri ho mines in Euangelij splendore non ita cæcutirent, non peius quâm illi de nostra & illorum religione sentiret. Infanus ille Bonatus usum ait Domis num lesum horarum electione cum Apostolis consulentib.ne in ludæam rediret.respondit 12.esse horas diei. Horam enim, inquit, sibi elegit qua ile li eum lædere non possent, quasi illos cum uoluit non postrauerit, & inter eos in luce diei melius transiens, eos non latuerit. Mitto quam temeras rie, quam blaspheme de Diuina Francisci familia loquat, & Diuini amos ris miraculum Martis opus fuisse fabuletur. sed quid querimus remotios rasin his quæ quotidie de annorum euentibus publico uaticinio foras in uulgantur, nonne & legem Christianam Christi, Mercurijop doctrina esse perfectam, & louis religionem & à uirgine suspicere puritaté. Ita hec oculis & non indignantibus Christiani homines legunt, & in procemijs nes scio cuius theoricæ aduerlus Geardum multa disputantis, nonne etiā scri ptum est cum de nouo deligendo Pontifice tractaretur deuotè supplican dum!ut sidus Mercuriale suo sancto radio temperet(alunt enim)Mercus rio nostram subesse legem, atopideo homines Christi Mercurij homines uocauit, quod nescio qui possit homo Christianus equis auribus audire. Rogerius Baco eo uso est euectus ut scribere no dubitauerit errare Chris stianos, qui die sabbati non ferientur, & operibus nacent ritu ludæorum, cum sit ea dies Saturni quæ stella rebus agendis parum commoda & fea lix existimatur, in quibus uerbis non solum nostros accusat, sed Mosen,. imò aperte ex Propheta astrologum facit, docens quæ de sabbati ferijs ils le constituit, no diuini aliculus mysterij, sed astrologici dogmatis habere rationem. Quæ omnia si quis recto iudicij examine penset, uidebit nullo magis errore pietatem ueræ religionis offendi, cum æquè sit impium tota liter nullam putare esse religione, & ex colo fatali quadam eam necessita te deducere. Quod si qua astrologo capessenda religio sit, ad qua erit pro pensior quam ad idolatriam, ut eos potissimum deos & colat & reuereas tur, à quibus omnia hominibus & bona & mala putet prouenire. Iam he reles Manichæorum arbitrij libertatem tollentes, unde potius putamus emanasse, quam ex ista de fato astrologorum falsa opinione. De superstis tionibus nulla est controuersia prodire ab astronomia omnes, & cas qua si alumnas ab illa contineri consirmat Varro. Geomantiam omnes illius scriptores astrologiæ filiam uocant. Magi ita hujus artis usum sibi necele **larium** 

farium putant, ut magiæ clauem astrologiam appellent. Chiromantici in uola manus septem pro numero planetarum montes effingunt, unde ex li neis quæ ibi conspiciuntur sutura præuideantur. Sed has satuitates partis Eulatim prosequemur, cum post euersam dominam ac reginam, reliquam omnem superstitionum turbam in cursu proteremus. Sed parere eam om nes, & line ea stare non posse hinc satis manifestum, quod nulla est supers ltitio quæ dierum & horarum electionibus non utatur, de qua eas sola in struit astronomia, ut de ipsa illud ecclesiastici dici possit. Vanitas uanitas tum aftrologia,& omnis fuperftitio uanitas.De moribus plura dicere nõ oportet, cum satis pateat patrocinium uitio maius dari non posse, quàm si ccelum authorem habere existimentur, nihilig esse quod nos minus me tuere gehennam, aut sperare felicitatem faciat. Quæ si proculdubio uera funt, etiam si uera esset professio ista quæ nam utilius ueritas ignoraretur: & cum sit falsa quæ utilius falsitas impugnatur: quam utique prouinciam utinam tantis uicibus exequar quam eam iuuandæ religionis & ueritatis tuendæ desiderio sum complexus.

FALLACEM ESSE HANC ARTEM, \$1 QVA \$1T, TVM PROP pterplura, tum propter discrepantes astrologor usententias. Cap. VI.

Actenus confutari utiliter altrologia oftendimus, indignumos esse illius patrocinium, & philosopho homini & Christiano.
Nunc prius quam cum astrologis pedem conferentes, confustationem aggrediamur, uideamus quantum illam res ipsa euen taG refellant. Quota enim quær res euenit prædicta ab eis : aut si euenit quippiã cur istud euencrit: quo magis soleo mirari nonullos qui disputãs tibus aduerlus istam artem, illud semper obijciunt, cur si uera eoru ars no est, prædictiones tamen eorum ueræ! Præclare enim secu agi putat astros logus, si nobis prædiction u falstatem obijcientibus possunt aliqua satis facere, tatum abest ut exhoc loco argumentu aduersus nos posse sumere se putet. Attulimus supra uerba Ptolemæi conantis dissoluere istam ques ftionem, in quibus uidimus eu mendacia astrologoru non solum in ipsos astrologos parum uel peritos uel diligetes, sed in ipsam etiam artem reies cisse quæ sit incerta & falli plurimum possit. Porphirius ipse oraculorum responsa, inquit, salsa deprehendebantur, quare numina illa ex coelestis bus causis quas habent exploratas illa prænunciabant: Fallax autem præ nunciatio quæ ex illis. Quod si dæmones ipsi quos nihil latet rerum cœ l'estium futura inde perspicientes decipiuntur, de hominibus quæso quid itidicabimus : quorum qui funt qui & fuere excellentissimi istius artis(si ulla est)ne millesimam quidem partem unquam attigerunt. Denique ins ter omnes artes quarum omnium proprium est excidere à ueritate, nuls Bus esse iudicium magis incertum, nec ipsi credo astrologi denegas Bunt, Nam & arbitrium, inquiunt, hominis multa aliter facit euenire,

& materiæ fluxus, atque mobilitas coelestium sæpe actionum opera frus stratur, & aliud alio fatum uertitur uel impeditur. Quod si res humanas diligenter examines, nullam ferè inuenies in qua no aliquid ex his quæ di ximus, præuisum etiam uere de cœlo exitum nonimmutet. Nam & hos minis proprium arbitrio & ratione res suas disponere, & id quod mates riæ undique annexum est & colligatum illius mutationi uehementer est obnoxium. Tum cum nihil sit malè ita omnes ferè inuicem homines des pendent, ut non sit quem alterius uel lædere uel iuuare fortuna non pose sit. Sic & filius felix patris infelicitatem, infelicem exitum etiam, & felix felicem ex bono parentis fato fortietur. Et feruus fua genitura parum fors tunatus fortunato domino aget feliciter. Sic militis fatum ex fato impes ratoris, & fortuna ægroti ex medico, & contra medici ex ægroto, aliter ato aliter fieri continget. Ex quibus omnib. illud declaratur quam sæpe non euenire sit necessarium quod cuique predixerit mathematicus, etiam si sit uera ista professio, ne dum ut ueritas professionis, ex ueris professos rum prædictionibus possit comprobari. Quid quod tanta inter authos res istius artis dogmatis est dissensio : ut uel omnes uel maximam eorum partem de futuris mendacia dicere sit necessarium. Admirantur ipsi mas ximè & uenerantur aliquos Ægyptios, Persas, & Indos, & Babylonios quasi antistites coelestium misteriorum, & eorum nomina quasi numina inflantibus buccis imperitorum quotidie auribus infonant. At fiueri ils lius uera, ô astrologí dicere uos non potestis qui iuniorum libros folos habetis quos imitemini, à uetere illa disciplina undica discrepantes. Ptoe lemæus enim parens uester, astrologiam quæscilicet erat Ægyptiorum ubique taxat atque conuellit, nunc eam parum dicens consonam rationi, nuncalis probris lacescens, quod libros Apotelesmaton legenti facis le constat. Neque uerò solummodo ab illis Ptolemæus, sed illi inter se pariter dissentiebant Indiscilicet, à Chaldais Ægypti, cum & à se inuie cem & ab his & alijs Indi, & ab his omnibus Perlæ. Nec ipla minus inter se Græca quam Barbara concors astrologia, cum quæ rencit Ptolemeus. Dorotheus amplectitur, & alia quoque Paulus, alia Ephestion, alia alii fentiunt, & opinantur, nec ex eis quenquam inuenies qui authoritate exe perimenti, euentorum fidem non colligat. Arabes nonne & inter se & à Græcis digladiantur! Porro sicut Ptolemæus illam antiquam, ita Ptos lemai astrologiam abijcit Albumasar, adeo utin eis libris legi nihil die cat quod uel rationi uel experientiæ consonum inueniatur. Contra Auen rodan nullum fuisse loquutum in astrologia cum ratione ait præter Pto, lemaum. Et quod si inspexeris dicta aliorum inuenies ea multum à ueris tate remota, dicta uerò Ptolemæi nullo modo posse fassa reperiri. He bræi quoque Hebræorumque primus Abraham Auenazra dissentit à Prolemão, & Albumasarem sæpe lacerauit, imò totum eius librum qui Las

qui Latine celetur de magnis coniunctionibus abijciunt at prepudiant. Si veri igitur erunt sequaces Ptolemæi, nonne & veteres Arabes eor u sectatores necessario mentiuntur. & si libri illi quod isti iactant, in omnium erantadmiratione, quare uera prodebant: nonne necellario & risu suit Prolemæus & Albumafar fuo quilque feculo: & alij fimiliter ab illorum decretis omnino deviantes. Et tamé ita fuisse semper comperies, ut apud omnem gentem, apud omnem ætatem, uiri fuerint semper qui uera prædi ri dixerunt ab astrologis, quod non ueritate dogmatum, sed casu cotigit, nec unquam defuisse qui fallaciam istam non ludibrio, atos contemptui. aut etiam odio habuerint. Sed quicquid de priore seculo suerit sane hac nostra tempestate professorum ueritate dogma confirmari non potest, cum & malos plurimum authores sequantur, & bonos non intelligant, tum ita negligenter obeant istud munus, ut nesciant multa quæ scire eos oporteat, plura etiam omittant quæ sint consideranda, & labori parcens tes, & ad pecuniæ quæstus properantes. Quod si docere hic potius astros logiam quam confutare instituissem, funderem manum ad errata iunios rum profitentium hanc artem, sed non hoc meum consilium. Annotare ta men fortalle aliqua fuerit operæprecium, quo magis fiat manifeltum non posse eos uera prædicere, etiam si uerissima essent dogmata astrologoru.

#### DE IGNORANTIA ASTROLOGORYM NO. ftræætatis. Cap. VII.

Rænunciata hominum ista uel sunt universalia, ut cum ex sche mate anni, ex defectu Solis & Lunæ, ex congressionibus side. rum superiorum, futura in uniuersum bona aut mala prænuns ciant, uel sunt particularia, qualia ex propria uniuscuiusque genitura de priuato illius fato aliquid diuinant. În primo genere nihil efficacius defea ctu luminarium, à quibus utpote universalissimis causis universales mas ximè inferiorum mutationes eueniunt. In altero nihil habet maius mos mentum æquatione,quæ de spacio uitæ, & annorum numero fieri solet. in utroœ mirum quãtum aberrent neoterici barbari& (criptores, quorum authoritas ulus q potissimus apud nostros astrologos, scribit Ptolemeus fecundo libro Apotelelmaton, in defectu Solis duo in primis obferuãda, locum scilicet,in quo desicit Sol,&angulum qui eum locum proximè se= quitur, ut si gratia exepli in nona coli regione desectus obtigerit, decimi loci angulus obseruetur, si in undecima uel duodecima angulus orientis, quoniam autem ibi Græce scribitur in openiou x in pou, hoc est sequentis angus li, in uulgata traslatione habetur anguli præcedentis, unde cotrarius omnino sensus elicitur, data est barbaris erroris occasio, ita ut Ioannes Asten densis in eo opere quem uulgo uocant Summam Angelicã, cui sides pres cipua apud nostros, postquam se longa & argumentosa torsit quæstios ne,tans

## Ioan.Pici Mirandulæ

ne, tandem ex sententia Ptolemæi definit eum debere angulum observari non qui sequatur, sed qui præcedat locum, in quo defectus luminaris acci derit, quod esse omnino sententiæ Ptolemæi cotrarium, ex eo patet quod diximus, quare scilicet Græce [2004] ov est scriptum, hoc est sequentis non անչծերութ, hoc est præcedentis. Sed quia etiam paulò post Ptoleniæus explis cansiple, quinam sint isti anguli, meridianum Solis & Orientem angus lum nominauit. Vbi admonet nos Græcus interpres omitti angulum oc cidentis, qui sequi desectus locum non potest, nisi sub terra Sol obscura retur, quod cum accidit uim futurorum effectricem habere non putant. Quod si præcedens angulus esset observandus, & Oriens omitti debuit à Ptolemæo, qui præcedere Solem deficientem, nisi sub terra non potest, & Occidens annumerari, qui fiue octavo fiue nono cœli loco defecerit, præcurrere semper eam & antecedere invenietur. Ex hoc autem errore to ta præcedendi ratio commutatur, cum nihil in prædicendo magis refpis ciant, quam naturam & statum siderum cum loco luminarium, tum illi an gulo prædominantium, qui cum alius erit atque alius, erit etiam alius ae lius& dominator. Et pro diuería dominantis sideris natura uaria,imo contraria fiet semper de futuris cuentis pronunciatio. Super spacio uitæ præuidendo, quam nihil uideant isti diuinaculi paucis ostendam. Haly Abenragel oraculum astrologorum huius ætatis quarta parte operis sui, ex sententia ait Ptolemæi quinque esse Hilech, ita enimipsi loquuntur, Solem, Lunam, Horoscopum, partem Fortunæ, & locum Plenilunij uel Nouiluni, proxime antecedentis. Præter autem hæc quinque Planetas confiderandos in illis quinque locis, & ius, & authoritatem obtinentes. In proximo capite de eo loquens quem uocant Alchochoden, est autem annorum dator, Ptolemæus inquit, Alchochoden faciunt Planetam qui plus authoritatis habuerit in Hilech siue cum respexerit, siue non respexes rit, & ita deinceps multa iterat sæpe de hoc Alchochoden exsententia Ptolemæi, nostri astrologi, qui hunc & alios barbaros sequuntur in cos dem errore uerfantes. Quifnam sit Hilech, quis sit Alchochoden, ex sens tentia Ptolemæi in omni genitura perscrutantur. At uero apud ipsum Ptolemæum tam est nihil omnino illud Alchochoden, quam est nihil hie coceruus atque chimera, lege omnes eius libros, lege omnes interpretes. lege etiam barbaras translationes, nec dictionem, aut dictionem ei respodentem, apud eum inuenies. nam ista quidem opinio, aliud faciens in genituris Hilech, aliud uitæ annorumque largitorem, quem appellant Alchochoden, posteriorum est. Ptolemæus nec eo antiquiores tale aliquid unquam opinati funt, ipfe loca primum enumerat, quæ uocat Aphætica, Arabes Hilech, alia Latinè dicere possumus dimissoria, sic dicta ab eo quod inde uitæ cursus, quasi ex carceribus dimissionis initia sortiatur, & funt nota illa supra terram uel Occidenti, uel Horoscopo aliqua affinis tate

tate connexa. Tum Aphetas hoc est dimissores ipsos constituit, qui ex illis locis quasi carentibus suo (ut ita dixerim) afflatu uitæ impetum lars giantur, quos esse uult Solem, Lunam, Horoscopum, partem Fortunæ, & prædominantes in illis locis erraticas stellas. Præter hos quibus Hilechij omnes numerantur, nullum alium facit annorum distributorem, quans quam quod hi quos diximus Aphetæ largiuntur & accumulari & exhau riri posse putet, commertio felicium siderum uel infelicium, barbari & nostrates præter istos Aphætas, quos ipsi Hilech uocāt alium esse credūt ex sententia etiam Ptolemæi, qui uiuendi spacia decernat, quem uocat Al chochoden, de qua re ut dicebam nihil ulquam iple Ptolemæus, ex cuius tamen opinione de eo ipsi multa quærunt, disputant, & definiunt. Nec so lum errant in hoc unde tota rei summa dependet, sed in ipsorum etiam Hi lechiorum numeratione, cum inter ea Haly locum noui lunij, aut plenilus nij precedentes poni dicat à Ptolemeo. Quod tamen siue nocturna fucrit genitura, siue diurna, faciendum nuquam censet Ptolemeus. Quid quòd iste Haly accusat Ptolemæum quasi secum pugnantem, gloriaturca mas gnopere super hac Ptolemæi taxatione, in qua neminem sibi unquam ait aduerfatum,& Deo fecretorũ reuelatori gratias ait ingentes,pugnare au= tem ita eum dicit quòd octauum locum inter Hylechia nõ enumerat, quia Horoscopum non respiciat, in Alchochoden tamen deligendo nihil pue tet referre respiciat Hylech an non respiciat. Quid desipis Barbare ? aut quid somnias : ubi apud Ptolemeum Alchochoden legistis, sed scio quid eum cæteros & deceperit. Ptolemæus inter Hilechia Planetas ponit in reli quis locis Hilechialibus dominantes, isti rem esse eos diuersam putantab Hilechijs, ut reliqua quatuor, Sol, Luna, Horoscopus, & pars Fortunæ, cui & falso nouilunium plenilunium que addiderunt, sola Hilechij habes rent rationem, Planete eorum locorum dominatores annos decernerent. Et quoniam Ptolemæus de dominantibus Planetis nusquam dixit esse pecessarium ut Hilechia aspicerent, mirati sunt, cur illa duo quæ scilicet ipsi duo esse putant, Hilech, scilicet & Alchochoden aspectus societate co pulanda non existimauerit, cum nulla sit tamen culpa Ptolemæi, si inter ea quæ unum sunt societatem aspectus no quæsiuit. Non enim apud eum unquam cum Sol aut Luna erunt Hilechialia, alius erit Planeta præterea uitæ dispositor, sed tunc utitur dominatore Planeta cum in annorum dos natione reliqua Hilechia authoritatem non habent, quod cum est nuls lum, potest relinqui uitali Planetæ commertium cum aliquo Hilechio. rum, quod præter eum scilicet nullus inueniatur, quod nescio quos modo isti ex uerbis Ptolemæi non intellexerint, aut non ex eis aliquis hoc deprehenderit. Sed ita in hunc errorem gregatim omnes abierint, ut non sit qui Alchochoden & Hilech ex sententia Ptolemæi non res quirat. Vide quomodo sunt uera dogmata astrologorum, & quomos

do prædicere isti uera de uitæ spacio possint, præsertim eum his quæ die ximus erroribus maximus accumuletur, quod numerum annorum etiam ex opinione Ptolemæi præscribut planetæ qui sit uitæ largitor iuxta illud apud eos uulgatu annos tot esse Solis maiores, tot minores, tot medios, tot Lunæ, tot Martis, atop ita de sideribus alijs, cum tamen Ptolemæus & Agyptiacam istam rejiciat opinionem, nullam eam dicens habere ratios nem. Et ubi de uitæ spacio loquitur, non ex natura Planetarum, sed ex numero partium circuli æquatoris annos dinumeret, iuxta locum uitæ, hoc est divisorem: & letalem alium sive interimetem interceptarum, ad quem scilicet primum lassessentis iam uitæ cursus grauiter offendat natum, ut cum Aphetes inter finitorem & fastigia cœli fuerit collocatus, inambulatio illa seruetur quam Græci uo cat àx simbolia, hoc est radiosam proiectios nem, cum autem à fastigio declinauerit ad occasum utroque uersum dus cta, utamur percensione quam uocant if main, nos dicere horariam possu mus, quæ omnia ita nesciunt nostri astrologi, ut hæc etiam si legant, mone stra audire se putaturos. Equidem nihil dubitem, & nos tamen illorum prædictionibus nimis milerè creduli, Nestoream nobis senectam promit tentibus, Dominice uocis obliuiscimur, iubetis esse paratos, qui nec diem obitus nostri, nec horam sciamus. Si breuem uitam fuerint cominati, torquemur an 12. dies & noctes, & unius tabulæ uox omnem nobis eripit ui tæiucunditatem. Inquit Haly si Planeta fortunator fuerit in horoscopo. addet ex sententia Ptolemæi annis uitæ, annos suos minores, & tamen ut mox dicebam apud Prolemgum nulli sunt Planetarum anni, uel maiores. uel medif, uel minores, & de annorum additione loquens Ptolemæus, aliam omnino uiam fequitur, ufus horaru partitione, quam ille puto non , intellexit.sed non oportet singula prosequi, alioquin in immensum liber excresceret.lam in ipsis quæstionibus quas uocant interrogationes nons ne etia ita insigniter errat, ut ex uno errore tota respondendi ratio peruere tatur, uulgatum enim quasi proloquium est apud eos septimum thematis locum, hoc est occidentem dari rei quesite, & tamen Ptolemæus hunclos cum non consulenti, aut rei de qua consulitur, sed ipsi qui consulitur Mas thematico præcipit dari, & quod & mathematici Indorum observabant, adeo quod cu occides & dominus occidentis male se haberent quæstioni non respondebant, errorem scilicet, metuentes. Sexcenta hoc genus habe rem eorum errata que referrem, nisi illud potius spectarem ut tota profes

sio errare declararetur. Nam nuper Ptolemæi libros cum Bars baris & Latinis authoribus conferenti, suerunt ses rè omnia uerubus consodienda.

DE IN-

DE INDILIGENTIA ASTROLOGORVM NOSTRAE

atatis, qua tanta est, ut etiam si uera esse astrologia ueri

ipsi esse non possent. Cap. VIII.

Am uerò indiligentia quanta, paucos enim inuenies etiam ex his, qui supputandi habent rationem (qua tamen eorum maxis ma pars caret) qui ut ueram positionem siderum assequantur ad ephemeridas non consugiant, quod & quodam soco testas tur Bonatus his uerbis: Sapientes inquitistius artis utuntur Almanach, sic enim Arabes uocant ephemeridas, hoc autem qui faciunt, & perperam dicere, & omittere multa est necessarium, unde omnis prædictionum ues ritas infirmetur, serè enim ibi nunquam de latitudine Planetarum ulla sis gnisicatio, qua ignorata ubi non errabit; ubi non mentietur astronomus? Si uera istius artis decreta existimamus, maximam enim habere uim putät

dicere,& omittere multa est necessarium, unde omnis prædictionum ues ritas infirmetur, ferè enim ibi nunquam de latitudine Planetarum ulla sia gnificatio, qua ignorata ubi non errabit? ubi non mentietur astronomus? Si uera istius artis decreta existimamus, maximam enim habere uim putät sidera in initijs duodecim cœli locorum constituta, præsertim in cardina. libus, at in illis cum erunt non esse, & cum non erunt esse putabit, qui so 🕏 lam eam quæ in rectum progressionem observans declinationem ad las tus siderum non prospexit. Cum enim stella uel ad aquilonem uerget, uel ad meridiem,& ferius oritur,& uelocius femper ea parte figni, in qua est collocatur, atos ita interdum putabis supra terram esse planetam qui erit Sub terra, & iam occidisse qui supra finitorem cospicuus etiam apparebit. Quod cum in omni prædictione errorem pariat, magis tamen eos tum fa ciet excidere à ueritate cum natalitiam horam ex conceptionis hora inues stigabunt, quia si Lunam proximam elle contingat occidenti, poterit pua tari iam occidisse, quando erit adhuc supra terram: & contra nondum esse demersam cum latebit sub oriente, quod ab hora coceptionis per multos etiam dies faciet aberrare, Planetaru radiationes latitudine ignorata quis rectè determinauerit: Quis in ambulation fideris alicuius, fic enim Græs cè dicitur, uulgo directio nuncupatur, rectè dimetietur ! Cum omnis semi per utroce uersum à uia Solis sideris declinatio uel locorum aliquot ans nis rei euentum, uelociorem faciat, uel tardiorem, hinc in stellis non erratis cis disponendis quantus etiam lapsus, cum uulgo eo loco collocentur ad quem recta in lineam progressione seruntur. Cum qua autem cœli parte in uarijs regionibus, uel occidat, uel oriantur, uel initijs etiam reliquarum domorum affulgeant, omnino non considerent, quid quòd & locum Pla netarum parum sæpe ex fide ostendunt ephemerides, non solum uitio lie brariorum, sed sæpe authoris qui aut parum diligens fuerit, aut parum pë ritus. Mitto quòd alij alijs utuntur astronomi tabulis, interdum parum exactis, aut cum quidem etiaille suum sibi fecit diarium à ueritate parum aberrantibus, hac auté tempestate magnopere. Sed tabulas Ptolemei iam omnes renciunt, Alphonsi pars magna doctiorum sequuntur, in cuius ras dicibus euidentem iam constat esse falsitatem. Sed nec minus somniculosi

Pp horo

horoscopo in deligendo, & duodecim reliquis locorum calestium initijs capessendis. Vidi ego multos & peritia non mediocres, & boni etiam no minis in ista professione, nescio qua sua uti tabella pro distribuedis 12. do. mibus (sic eas uocant) quocunce coelo natus ille fuisset, cuius genituram erant inspecturi. Quod si aliquando uolunt esse diligentes nota climatis differentia, quam solam eis Alphonsus ostendit, uix ultra exactius aliquid perscrutabuntur.lam declinationes ab æquatore, & circumferentias Plas netarum, & fublimationes uarias in circulo breuiore, uel in exentnio mos tuum latitudinalium uicissitudines, ingenituris dijudicandis, quis nunc obseruatide æquandis diebus quam multa nesciunt, quam multa perperam dicunt iuniores. Quæ omnia ideò diximus ut fiat manifeltum non posse ex side prædictionum istam prædicendi artem confirmari, cum esset si uerissima constet ratione, artificum tamen uitio hoc est, uel ignorantia uel negligentia, ueritas de futuris sciri non possit, ut si id non persuadetur astrologiæ sidem non adhibendam, persuadeamus saltem istis, ut dicitur in epigrammate 🖈 astrologis ne fides adhibeatur.

RARO EVENIRE QUAE DICUNT ASTROLOGI, quod tum externis, tum domesticis exemplis ostendit. Cap. 1.X.

T si sani, si ueri essent, etiam non omnino, sed magnopere, non folum no eiecti ciuitatibus, & apud prudentissimum que q lu dibrio semper habiti, sed summo in honore apud omnem ætas tem, apud omnes gentes fuissent. Tanta scilicet est hominữ curiositas præsciendi futura, præsertim quæ ad se attinent, & de his qui hoc præstant tanta iure etiam opinio & existimatio, & tamen erectas statuas, decretos publicos honores, & philosophis legimus, & medicis, & poétis, & imperatoribus, astrologis nunquam legimus, sed legimus eiectos, irris sos, in fabulam etiam populi uersos, ita ut fabularum allegorie, que de sen su uitace communi plerunce dicuntur, taxationem istius uanitatis apud ue teres continerent. Qui enim Homerum allegorice exponut, per illam Icas ri fabulam qui facticiis pennis colo tenuiore se committens in mare preci pitatus est, astrologos aiunt designari, qui pennis temerariæ professionis in cœlum se subtollentes, cum de cœlestibus suis dogmatis quibus sublis mari uidentur quid fint predicturi, in pelagus ruunt mendacioru, & quid alijs egemus uel testimonijs, uel coniecturis, cum ipsa hoc nobis quotidie experientia testificetur, in re præsertim, in qua sicubi potest maximè, posse debet astrologia præstare, ueritatem aëris, scilicet mutationibus predicen dis,pluuia, ficcitate, æftu, frigore, uentis, grandine,terræmotu,in quibus adeò falsi quotidie deprehenduntur, ut nullius ferè nunquam diei status corum prædictionibus respondeat. Observaui hyeme ista in suburbana mea uilla, in qua hæc scripsimus insignem omnem singulis diebus aeris mutas

mutationem, ipsi interim ante oculos positis decretis astrologorum, ita salubre mihi ubique faucat cœlum, ut in dierum supra centum atque tris gintaiugi observatione non plus sex aut septem tales uidi dies, quales in eorum libris futuros ante præuideram. Meminit putò adhuc Pandulfus Collennutius meus iuris quidem consultus, sed in omnibus literis inges niosissime eruditus, quantum nobis Bononiærisum, super ista re dedes rit quidam mathematicus, qui nos ea die copiolisimos imbres lubebat expectare, quam totam lucidisimus Sol & clarifsimam & serefilisimam reddidit. Ambrofius in Hexameron, cum ante, inquit, diés aliquos effet fermo de pluuia, quæ forte utilis diceretur, ait quidam ecce neofficifià das bit eam, attamen nullus imber effufus est, donec precibus ecclefiz scificet, imber datus manifestaret, non de initijs Lunæ eum sperandum effe, sed de prouidentia milericordiaco creatoris. Hæc ille. Ex cuius u erbis & uas nitas astrologiæ, & efficacia religionis re ipla comprobatur. Possunt igis tur qui sunt ration u minus capaces, & suam sidem istis homimbus mans cipauerut, hac fe uia afferere in libertatem, ut de aéris statu identidem eos interrogent, de quo cum falla cos dicere ferè femper inuenient, facile ani maduertent si de nubibus, etiam nebulones isti, tanta mentiuntur, multo magis in hominum & populorum fatis dijudicandis falfa prædictus ros, cum hic scilicet prædicantur & quæ cœlo subiacent minus, & quæ difficilius longe laboriolus que præuidentur. Quod si quæ super homis num genituris quotidie mercenario uaticinio fabulantur, quis examinas ueritsuidebit etiam multo plura mentiri quam cum super aéris qualitate respondent, & nisi dum minutatius aliorum prosequor ineptias, inepti ego uitium mihi metuerem afferre, multas & uiuentium, & iam uita funs ctorum genituras, felicium infelices, & infelicium oppidò quam felicisis mas, in quare sanè tam nihil mentior, quam scio diuinam ueritatem, cui præsens expeditio militat mendacijs nostris nec agere nec delectari. Sed contentus ero domesticis quibusdam exemplis quibus præsertim admos nitos uelim, qui diuturnam à mathematicis uitæ promissionem haben tes, Euangelicæuocis obliuiscuntur, monentis nos uigilare ne dies Dos mini occupet imparatos. Pino Ordelapho principe Foroliuiensi cui Lucretia soror nupserat, quo anno obijt omnimodam uitæ incolumitatem fuerat pollicitus Hieronymus Manfredus aftrologus nostra ætate singus laris, à quo tamen nihil mirandum, minus præuisam aliorum mortem, qui nec suam ipse præuiderit, nam cum proxima æstate uita sit functus, in istius tamen anni publico uaticinio, qui scilicet ei fuit fatalis, multa & mira sequenti anno dicturum se non semel pollicebatur. Qui nescio ops pignoratam fidem quomodó reluet, nisi forte de cœlo uerius nunc terres na despiciat, quam de terra olim cœlestia suspiciebat. Petrus Attendalus iuuenis ingeniolus, qui Heleonoram habuit uxorem Galeoti fratris fis Pp

liam, obijtanno superiore, subiti & inopinati morbi molestia necatus, cum nihil ei tamen tale astrologus prædixisset, cui maximè ille credebat. sed securitatem uitæ promisisset. Constantia Antonij fratris uxor amane tissima, quæ Romæ abhinc biennium publico ferè luctu totius urbis uis ta excessit, nonne uanitatem istius artis nobis testificata est: Quæ quo ans no desiderium nobis sui reliquit, non solum prosperæ ualitudinis , sed fe= licissime etiam uitæ ab astrologo promissionem acceperat. Quodilla nis hil oblita, cum iam animam agens collachrymantis uiri à quo unice dilis gebatur manum teneret .En , inquit, quàm uera uaticinia astrologorum: Contra ipsi Antonio fratri Deus bone quæ mala, quas moles molestias zum, quantum periculorum, hoc anno astrologia minitabatur : Et tamen . nullam ille cœlorum expertus iniuriam, uixit sospite familia, resalua, uas litudine integra, nulla uel infortuni, uel periculorum quassatione iactas tus. Et ne forte mentiri solum nostros putes astrologos, scias idem etiam ueteribus accidisse. Seneca quodam loco lacerans Claudium Cæsarésce. lestissimum, introducit Mercurium apud deos illius mortem procurans  ${f z}$ em, $oldsymbol{\&}$  ut obiter istam conuellat uanitatem,inter alias causas quibus  ${f Mer}$ curius mortem persuadet imperatoris, commiseratione, inquit, hoc etiam Chaldæorum faciatis, qui iam tot annis illum efferunt, prædicebant scilis cet mathematici singulis annis Claudium moriturum, nec tamen ille moe riebatur. Quod cum legerem uenerunt in mente nostri divinaculi qui Ro manum Pontificem ipsi quoque singulis annis efferunt. Scribit Cicero, & Pompeio, & Crasso, & Cæsari à Chaldæis prædictum, neminem eorum nisi senectute, nisi domi, nisi cum claritate, esse moriturum. Quare & mis rum uideri sibi inquit orator prudentisimus, quenquam extare, qui cree dat his quorum prædicta quotidie uideat re & euentis refelli.

## CVR ASTROLOGI ALIQUANDO VERA PRAEdicant. Cap. x.

Ed eueniunt tamen interdum quæ prædixerunt, at cum multo sint plura quæ non eueniunt, cur incidisse eos casu in ueritætem non arbitremur? Quid quòd nulla est ars tam anilis, tam
uanæ superstitionis, que non eodem argumento uera compro
betur, quia aliquando scilicet accidat quod ex ea prædictum sit. Neque
enim ulla est quæ hoc non assequatur, etiam quam tu te ipse tibi temerariam fortuitam consinxeris. Quare dicant mihi qui ratione ista mouentur, putent ne omnem artem diuinatricem ueram, an multas potius uanas
& salsas: Si multas salsas, probabo ego illas ueras eodem argumento, qua
re interdu scilicet eueniat quod prænuciauerint. Si omnes ueras, pugnan
tia eos credere demonstrabo, quia de eisdem rebus diuersæ artes diuinatrices idem non respondet. Expertus enim ego sum sepe, at centies, cum
super

super eadem quæstione figuram mihi & geomanticam interpunxissem, & astrologicam deliniassem, alium mihi in notis, alium insideribus euentum apparuisse. Quod si quis fortè no credit, experiatur ipse, & super eiusdem hominis fato confulet, Chiromantem Aftrologum, & Geomantem, & uis debit ferè semper non idem in manus lineis designari, quod uel ex nous geomanticis, uel ex Planetis astrologicis, pronunciabitur. Etsi euentum rei respiciat, ueritatem ibi magis inueniet, ubi minus sperabit fiue quod ibi plus possit casus, ubi minus est rationis, siue quòd in illis spiritalis improbitas libentius nos ludificet. Altrologorum prædicta multiplex, tas men adiuuat fallacia, cur sæpius Apotelesmaton side non tamprobentur. quam probari multis videantur. Nam si de præteritis eis est dicendum ve ostendatur talia euenisse, qualia coelum significabat, nihil eis deest ad irrez tiendos animos imperitorum, quoniam nulla siderum est positio, nulla genitura, in qua & prosperæ & aduersæ signification is multiplex constela latio non inueniatur. Cum præsertim non pauciora ipsi sibi sinxerint in cœlo, quam ibi ab initio sidera Deus formauerit, quare semper habebunt in præteritis rebus, unde politionem tueantur, raro enim invenient in Pla netis quod volent tamen multis eos modis & felices faciune & infelices. plus in coelestibus scilicet iuris habentes quamin terrenie, ita eis semper cœli locus vel signi bonitas, uel malitia, uel alterius stella gadiario, uel cu Sole amor, cum horoscopo odium, uel amicitia suffragabitur aut si tans dem illi non satisfaciant auxilium implorabunt à stellis, non erraticis, in quibus ipsi nunquam non errant, aut si necipsæsatissacient, sais præste erunt eis uel Indorum imagines, hel partes Argyptiorum, nel antiscia Hin mici, uel dodecathemoria, Chaldworum, uel fictum omning aliquid ab eis, in quo tanto magis quali luper occulto dogmate glorientur, quanto magis & fallumerit & commentitium. In tuturis prædicendis minus has bent occasionis ad fallendum, quanquam nec in his desine, nam & multa conficiunt, tetram potius, ut dicitur, quam colum observantes, Euripidis illud: Recordati bene, qui conficier, is nates optimus esto. Et generaliter quædam enunciant, que non possunt ferè non euenire, aut non putari sala tem non euenisse, & ambigue proferunt, more oraculorum multassemper aliquid excipientes, quo possitiffud quod est predictum, uel minui, uel augeri, uel impediri, ut si euenerit non dicas non prædictum, si non euene Mihilominus ueri existimentur. Explicitum particulare, certum ab eis raro audies quicquam, & cum tale aliquid auder, uel quod est rarissimum casu probant uel quod est frequentissimum experientia refelluntur. Sed accidit quod de templo ille dixit Apollonis, ut bene dicta memoriter cele brentur, errata nemo recordetur, quoniam & hæcsciri nolent qui eis fas uent, & qui contemnunt tam hæc quam illa omnino nesciunt. Non est au tem prætereundum quod dicit Aug. & ratio persuadet occulta dæmos

num afflatione, quam nescientes patiuntur assequi eos interdum ueritas tem quam alioquin non assequerentur, quod sieri putandum si mirabili prædictione, particulariter aliqui factum dictumue pronunciauerint, quod nec ipsam artem astrologiæ præstare posse testatus est Ptolemæus. Sed mirabitur aliquis quomodo hoc nescientes patiantur, & tamen quicquid prædicunt afflatione tamen dæmonica prædicere illa eos putemus. At uero hoc fieri multis modis potest, de quibus astrologos in resimili admonebo. Est enim confession apud eos alium esse alio magis fortunas tum astronomum,in assequenda ueritate, pari in utroca ingenio, doctrina, & diligentia, hoc igitur esse fortunatum dicant mihi ipsi quid sit, si no alia uia uestigant ueritatem, quem ex dogmatis artis, quæ qui æque aut melius etiam tenuerit, non erit tamen in ueritate prædicenda æque fortuna. sus. Porrò hocaliud non est quam quoniam ferè semper super eadem re mariæ constellationes, & super eadem constellatione pugnantes, uel dis uerlæauthorum opiniones occurrunt, flecti cœlitus animum prædicens tis,in ueram fententiam multa tentando incidere imprudenter in ueritas sem. Hocigitur idem etiam poterit occulta & latens dæmonis inspiratio, à qua quis actus agi tamen se no percipiat, quod cum sit, qualiter siat, non est nunc latius explicandum. Sed nechoc solum dæmones posse divina potestas & sapientia sinit, sed illud etiam ut quod falso prius fuerat prædis ctum opere implentes ipsi, uerum efficiant, nullam decentius summa ius Ricia pœnam exigente quam ut quæ divinæ veritati superba ingenia non fubduntur, nebulonis deinde unius & sycophantæ mendacijs, & fidem, & libertatem obliget fuam. Sed puto fatis multa iam diximus, cur aliquan do isti nugatores uera aliqua esfutire & spargere uideantur, quanquam ut 🐡 à principio dicebamus, non est in hac re magnopere laborane

dum, quando quæ temere uel aftute uera prædicunt, præhis quæ mentiuntur, teste Phauorino, pars ea millesima nunquam inueniatur.

DISPYTATIONYM COANNIS PICI MIRANDYLAE adderius Africlogos libriii. Finis.

IOAN

# in Astrologiam Lib. III. I O A N N I S P I C I M Irandulæ Disputationum in Astrologiam, Liber III.

QVID LIBRO PRAECEDENT ACTVM SIT, ET quid deinceps agendum, quoue ordine. Cap. L



o L V I M V S populi quæstionem scischantis, identidem sus perastrologis, unde responsis illorum sides, si professioni nulla soliditas, dixi quæstionem, qua scilicet accurati dos ctiores quantur, quibus notum nec sæpius euenire quæ dicant, sed raro quasi qui dixeris ex accidenti: Nec si eues

niant colligi tamen necessariò ueram artem, sicut nec ideo necessariò fala sam, quòd in prædictis sæpissimé mentiuntur, si quidem possunt ex prece ptis ueris pronunciari falsa, non tam ob artis omnimoda falsitatem, quàm opinabilem coniecturalem quincertitudine, ut artificis omiserim uel ignos rantiam uel indiligentiam. Sicut contra uera de falsis non ueritate dogma tis, sed astutia pronunciantis, siue felicitate, siue casu, siue occulta promos tione prænoscentium numinum quæ prædicunt, siue alijs de causis, quas superiore libro satis explicauimus. Quod si cui perfuaderi non potest, reuocet ad memoriam quanta paulo antè super incuria, super erratis astros logorum ætatis nostræ, utinam citra odium inuidiamos, diseruimus, nec poterit (nisi falli cupit) adduci, ut quoties ueritatem assequutur, putet cam ab illis inuentam, potius quam repertam, omnino litem hanc dirimet les quens tractatus, in quo demonstratum cum suerit quæ de cœlo predicut, ea caulas ibi uel signa non habere, quibus efficiantur, uel indicentur, aut si fiunt inde, fieri tainen aliter quam astrologi sentiant, aut si eo quoque mos do, non tamen ab his causis in cœlo, nec ab his rerum in terra primors dijs, tum si densur hæc omnia certè non hæc primordia, non illas causas ab hominibus posse deprehendi, uel si deprehendi forsitan possunt, nons dum tamen elle deprehensas, hoctotum inquam, cum fuerit demonstras tum, puto fuerit bonis ingeniis extra controuerfiam, li quando ad meritatem astrologus offendat, in nullam hoc causam non uerius poste redigi quam in veritatem professionis. Quæ tam multis videlicet sam nominis bus falsa, nec ullis ueris rationibus nixa, sed commetitia, præstigiosa, proptereacs sua natura mendax siquido apparuerit, igitur costutationem iam ipsam aggrediamur, id primum excutietes quod totius negocij sullimani haber, an efficiat cœlu quæ de cœlo pronunciant isti divinatores. Id quod ita tractabitur à nobis, ut hoc quidem libro defendamus agere codum in Bos tantu motu & lumine, præter hæcfrustra occultiores afflatus alios co

Pp 4 gitari,

gitari;tum à lumine illo siderum & motu non aliud communicari materig patienti quàm motum, lucem & calorem. Calore inquam, & corpora con fummantem in fluxu generali,& ad uitam uitæģ functiones capacia uitæ corpora disponentem, hocab omnibus fluere stellis, quanquam non sit confessum omnium ad nos etiam Planetarum defluuia prouenire, quice quam uerò præter ea largirí sidera rebus inferioribus, nec ratione probas ri, nec experimentis convinci, nec authoritate perfuaderi procerum philo fophiæ, Quin hæc omnia obstare, ne preter hos communes influxus pers tinere cœlestium uim ad sublunaria corpora aliquo pacto intelligamus. Quare peculiares rerum proprietates, etiam corporeas, siue que speciem, siue quæ rem particularem consequantur à stellis originem non habere, præterquam ratione principij universalis, sed à propria natura ipsarum re rum causis de earum proximis & cognatis. Atquipsam hanc nostram opis nionem non alijs magis quam quibus utuntur astrologi contra nos argu mentis asseueratam probabilemos reddemus, quod cum fuerit satis expli catum, tamen ad eum tractatum quarto libro, deueniamus, ut si demus aftrologis uires occultas inesse radijs preter lucis effectum atos caloris, unde homines reliquage natura uarias fortiri dotes et potestates peculiariter possint eas tamen non inesse illis quas existimant uires, nec ab eis quæ de colo divinant, apertissimis rationibus, & consensu philosophorum theo logorum à omnium quicunque illustriores indubium faciamus, id quod ubi confectum fatis uidebitur fingulis retractatis quæ de fideribus uatici nantur adifciamus & illud relinquemus & teltatifsimum quæ non fiunt à cœlo, à cœlo non lignificari, hoc est, quorum cœlestia causæ non sunt eos rum necesse signa. Quare nullam esse rationem, quamobrem præuideri de cœlo possint. Nunc prestaturi quod primum proposuimus, uideamus quibus nos petant, qui omnia stellis quasi enincta duci gubernarios contendunt, ut mox eadem non repellamus solum, sed in aduersarios ipsos ui maiore quam uenerint opediuina freti propellamus.

glaroborari posse uniderur ... Cap. 1.16.

Ationes quibus astrologi persuadere conant mutationes quasquare square 
experientia, uariatis anni temporibus ex accessu Solis ad nos atque recesa su, unde uiuentium quoque omnium habitus & conditio uariatur, dum temperat arua cœlum, dum uariat fruges, reddit & rapit & Sed & in diur. na reuolutione,Sol aéris qualitates mutat,plus,minus , tum meridie,mae ne, uespere, calesaciens, exiccans, humori frigorique derelinquens Lúna, quantas habeat uires in omnia corpora præfertim fluxiora quis ignorat? Aestus hæc Oceani faciens afcendens atque descendens, Pontum mouet & terris immittit & affert, sed & summersa fretis concharum & carcere claufa ad Lunæ motum uariant animalia corpus, Crifimi dicis à medicis obleruati Lunæ Solisýs motus lequuntur.Luna plena nalcente, diuidua persæpe cieri tempestates, & in corporibus agitari uidemus humores, hinc pastoribus, nauticis, agricultoribus, obseruationes multe de Lunæ motibus acceptæ, multiplicice experientia, multis retro fæculis compros batæ. Cur igitur si luminarium manifestiores impressiones, & in permus tandis inferioribus authoritatem persentimus, cessare reliquas stellas, & inefficaces effe credamus?nec eorum uires ad nos quanquam occultiores peruenire, quibus subdita illis corpora uarijs modis afficiantur. Quarum gnari atque prudentes, secretiora quædam de futuris euentis possint pre cognoscere, quàm quæ medici, pastores, agricolæ, nautici prædiuinant. Præterea nemo pernegauerit aëris habitum tempestates& de siderum sta tu polituraque uariari, cum & calor, & frigus, & ficcitas, & humiditas, & quæcunque in sublimi fiunt impressiones à cœlestibus motibus & influe xibus generentur. Quod si terræ uisceribus inclusi sicciores halatus ters ram mouent. Si caulationes in aére, ex quatuor illarum qualitatum, uel exuberantia, uel defectu, si caritatem annonæ, uel humiditas nimia facit uel siccitas. Cum aut fructus leguntur, aut seruntur, inuicem fertilitas tem status aéris modicus & opportunus, quis negabit à stellis non modò tempeltatum mutationes, & terræmotus, sed peltilentias quoque, & mor borum uaria genera, in hominibus, in pecoribus, falubritatem regionum, & fertilitatem sterilitatemque prouenire! Tum si constamus nos quoque exisidem qualitatibus & corporis temperatura, mores, ingenia e uatians tur, integra tamen libertate, cur non fieri potelt, ut propensiones in nobis ad iram,manfuetudinem,ad effectus alios bonos & malos, à fiderib, fiant, bilem, sanguinem, pituitam, atrabilem, uel suscitantibus uel frenantibus, quos humores affectus illi plerunque comitantur! Cur non pariter siccæ calidæ q colorum impressiones bilem exacuentes in nobis, ad litem, iur. gia, contumelias, inimicitias excitare possunt ! Vnde bella, cædes, uastas tiones, unde imperia regnaque mutantur. Post hæc ita colligit Ptolemæus, si faciunt stellæ diversitatem corporis & animi, derivatur hæc deinceps ad ea quæ funt quidem extrinseca, sed habent cum illis affinitae tem qualem cum corpore uxor facultates, cu animo dignitas & honores, hæc est præcipua ratio Ptolemæi, nec omnium essectricem siderum uini probataliter ullo loco quam ex efficientia primaru qualitatum, quas pro ducendo cætera quo producant consequeter, quare necalias affert caus sas quòd hec quide Saturnus, hac lupiter, illa verò Mars operetur, quàm quod Iupiter sit planeta calidus & humidus, Saturnus siccus & frigidue, Mars siccus magis & feruidus, hoc de stellis erraticis, hoc de non erraticis pariter sentit, ex natura primarum qualitatum erraticas, ex erraticarii nas tura iudicans non erraticas. Verum enimuero possentalis relictis primis qualitatibus, ad occultas vires eminentiores en confugere, quas inelle cos lestibus plurimas & efficacissimas ambigi non conueniat. Si quid in tere renis quascunque singulares & excellentes dotes intuemur, eas cœli sole mus munera existimare, qui non elementares, de quibus illa corpora coas lescunt qualitates, sed infusam illis potius uirtutem cœlitus consequatur. Quanto igitur magis no carebunt huiulmodi uiribus & proprietatibus nobilissima illa corpora luce tam clara, mole tam uasta, agitatione tam rapida, aut quonam pacto si cum motu lumine transmittuntur ad terram, no erunt mirabilium apud nos effectrices; Postremò cursus humanarum rerum de quib.astrologorum potissime divinatio. cœli fatio potestatem uel nolentibus undique persuadere uidetur, in quo uarietas familiaris & frequentissima, tum multa supra uires nostræ mortalitatis fieri uides mus, multa præter rationem & meritum, plurima præter ordinem & ine stitutum conditionis humanæ, quæ causas alibi quam in cœlo nullas has bere posse uidentur. Hichabilis ad philosophiam, ille nascitur ad poétis cam, alias literas alpernatus, uel ciuile negocium, uel arma libentius felis cius & pertractat, Vnde ista uarietas ingeniorum: Est qui diuitias nihil fas ciat, est qui animam lucro uendat, hic sobrius, ille nequam, hic audax, ille meticulosus, unde tanta in moribus dissimilitudo: Alexander Orientem tam cito uicit quàm uidit, unde impetus tatæ felicitatis? Quæ uis Aristo. teli præceptori illius: quæ Platoni : prius Pithagoræ, Socrati, cæteris nas turæ fecreta referauit: Hec ratio maior quàm ut de terra pullulasse credan tur.Illa rurlus altrorum fortuitis curlibus quis no alcribat:hominem innocentem condemnari, nocentem præmns affici, industriam plurimos: rum, solertiam, ingenium, doctrinam, mendicare, aliorum ignauia, nequis tiamo locupletari. Piratam cædibus cruentatum inter mille pericula mas ris & terræ, tandem domi inter suos, & senectute, uita fungi, hominem mitissimum & paratissimum uel à nolentibus imprudenter gladija obtruncari: tum portenta ingeniorum quædam & monstra uel fœtidis gaue dentium, uel ut semel dicatur à legibus exorbitantium humanitatis, nonne illam libi uim quadam, necelsitatem o fatalis potentie teltari uidentur: hæc funt illa quibus cum plena fit uita mortalium, perfuadent multis iftas bonorumalorumos uicilsitudines meritas uel immeritas, tantão terum uari 🔑 uarietatem à stellarum motibus fieri, quarum impulsibus fragilis & cadus camortalitas ægrè aut nunquam reluctari possit.

RETORQ VETVR PRIMA RATIO ATQ VE OSTENDITVR coclum causam esse universalem necp ad ipsam individuorum uarietatem referendam. Cap. 111.

Os istas rationes astrologoru nedum labefactare, sed exaugere studuimus,ne quid se defraudatos expostularent. Primum aut illud Lectorem scire uolumus, etiam si rationibus his concedes retur,non ,ppterea fequi,ut aliqua pofsit effe aftrologia , quod sequentibus libris innotescet. Sed adeò illis no concedimus, ut ex nidem locis ualida contra eos argumenta fumamus, nam quod ad prima attinet rationem, simul atos dixerunt astrologi, motum omnem inferiorem à cœli motu depedere, statim dogmati suo cotradixerunt, cu inde illud sequatur tritum apud philosophos, esse cœlū uniuersalem causam esfectuū inferios rum, causa aut universalis effectus no distinguit, neg cur hoc siat, aut illud quæritur ab ea, sed à proximis causis, quæ uariæ & differentes sunt, p effe ctuu differetia & uarietate, & cum ex his alia aliud faciat, uniuerfalis caufa cum omnibus omnia facit. Quod cu manifeste appareat in rebus, natura, specieco diuersis, miru quomodo no intelligat multo magis idem creden= dum de uarietate individuoru, quæ quanto magis & particularis est, & à materia plurimum trahens originem, minus referri potest in causam maxi mè & formalem & uniuerfalem, At quis no uidet cœlū cum equo equum generare, cum leone leoneminec esse ulla siderum positionem sub qua de leone leo, de equo equus non nascatur! Cur no eadem ratione cum diuers sis parentibus diuersos cœlum pariet filios, licet eadem similiue constellatione, quod ipsa experientia coprobatur, cum interdu eadem hora natos, & sub eadem inclinatione coli, fortuna tamé, ingenio, corpore diuersissis mos uideamus. Quo loco plagă altrologus uitare non potelt. Solent em cum partus geminorum illis obijcitur ad Nigidianam rotā confugere, in qua no est bis eundem locum attrameto defignare, sed & hic malè se expli cant, cum non possint ipsi tanqua rapidi momenti assequi disteretiam, ex qua tamen sittanta ut uolunt differentia fati, quare dum efficientiam cœli conant defendere, alios incidunt laqueos, ut de illa scilicet efficientia scien tiam se habere non posse, inuiti confiteantur, tum nos & illis geminos no obijcimus quoru cum alter exeat post alteru quæ intercedit morula, ansu lam eis præbet aliquid respondendi. Sed natos simul eodem mometo, ex diuersis parentibus, intra eandem tamé eiusdem regionis & latitudine & longitudine, de quoru genitura idem thema coli describere, eadem, pnun ciare debet astrologus, tã de his quæ post natalem horam euenient, E que intra matris etia aluum illis contigerunt, ut sicut eade hora nati, ita eadem cocepti ab illo existiment. De his inqua quid respodebit astrologus: cum rebit! An poterit aliud dicere nifi infaniat, quàm afflatus illos sidereos uir tute & potestate universales à proximis & secundis causis determinari & distingui! Quod si est quomodo illi de omni individuorum varietate exposita siderum hora genitura reddituros se causam pollicentur, quòd hic niveus, ille niger, hic brevi, ille procero corpore, hic tardo ingenio, ille soa lerti, hic omnibus gratus, ille molestus, hic ad philosophiam, ille satus ad mercaturam, hic dives, ille egenus, hic brevis vita, ille longavus, que tota sub eadem specie varietas individuorum longè minus à cœlo est, quàm qua sub genere eodem diversitas specierum, ut nunc leo, nunc homo, nue assinus, nunc elephas pariatur, qua sicuti omnia specificam proximarum causarum differentiam consequuntur, si corporeas qualitates vel ingensi educationis arabitris, si animales vel facultates parentum propria electionis, prudentia, occasionum si fortuitas externas consideremus.

elementorum metheorologicorum mineralium, uiuentium o, uniuerfalis causast. Cap. 1111.

Vanto igitur causa uniuersalis particularibus causis diuinior & eminentior, tanto nos sicuti uerius, ita honorificentius de cœlo sentimus quàm astrologi. Quæ ratio uniuersalis efficientiæ, quo magis elucescat, tum quid efficiat colum, quid non efficiat, clarius explis cetur, altius exordiendum de natura coli dicere, decp eius actionibus erga corpora inferiora. Cœlum corpus naturale est, omnium corporum naturalium perfectissimum. Corpus naturale, tam motus quam sensibilis qualitas consequuntur. Perfectissimo igitur corporum naturalium perfectissimus quoq motus & sensibilium persectissima congruunt. Nullus motus perfectior orbiculari, nulla qualitas perceptibilis sensu luce perfes ctior. Erunt igitur hæc cœlestis corporis propria. Quare immarcessibili quoque substantia cœlum, quando motus eius & qualitas contrarium ni hil habent, sed & quoniam perfectissimum corpus primum quoque loco scilicet supremum esse debet, cui primus etiam motus debeatur. Est autem quod primum in uno quòque genere causa reliquorum sub ea serie cons tentorum,licet non omnia eandem caufe habeant rationem. Quare quod primo motu mouetur reliqua mota mouet, nec illo cellante cætera moues buntur, sicut in minore quoque mundo, si cesset motus cordis, omnes a **ni** malis motus perirenecesse est, quocirca rectè dixit Aristotel. lib.octauo Physica auscultationis, motum primi coeli uitam esse omnibus, quandos quidem euidentissima est & communis operatio uitæ intimus motus, ere go una hæc cœli dignitas & efficacia erga mundum inferiorem, ut pro ile lius agitatu infatigabili, ceteri motus omnes & ordinentur & excitantur,

Quæ quidem efficientia quam sit universalis, nec inferiores motus hac ra tione distinguat, satis euidens est, quonia sicut descendenti glebæ, ita flam mæ sursum se mouenti, & alio genere motibus omnibus unus & idē coes lestis motus pariter cooperatur. Altera illi de luce prærogatiua, nã quans do lux fumma qualitas corporu, corporeæ uero naturæ primus uitæ gras dus, & summa semper ordinis infimi, extrema ferè superioris ordinis als sequuntur, sit necessario ut lux & consummatricem quandam habeat cor= porum uirtutem, & uitale nonnihil interim possideat, non quod ipsa aut uiuat, aut uitam afferat, sed corpus uitæ capax ad uitam maxime præpas rat, & disponit, quoniam sequitur lucem quasi proprietas eius, calor qui dam non igneus, non aëreus, sed cœlestis, sicuti lux cœli propria qualitas; calor inqua efficalsimus maximeco falutaris, omnia penetrans, omnia fos uens, omnia moderans, hoc est cœli munus præcipuu quo corpora perfis ciuntur, & uiuentia disponuntur ad uitam, præter agitationem circularis motus, non modo necessaria ut lume istudatos coelorem deuehat ad nos, & per uices opportunitate mira plus minus terris impartiatur, sed ut mos tos nos quot calori reddat hiliores, qui de perpetuo moto corpore iugi ter emanat, huius beneficentisimi uim caloris in toto corruptibili mudo peruidemus, ta inchoatis quam absolutis, ta inanimis quam animatis, na elementa quidem continet & coleruat, sicuti locus eorum, & forma qua= sig artifex omnia quidem ambiens, sed per omnia quoq intime se diffundens, & quemadmodu illud primi motus privilegium ut torqueat fine eo reliqui motus, ita primæ sensibilis qualitatis, uti sine illa cæteræ qualitates agere nihil possint, Quare si cœlesti calore destituant, nec frigiditate age= re frigus poterit, nec calor caliditate, no enim calor ille sidereus frigori co trarius, sicuti calor igneus uel aëreus, sed omnes cotinet elementares qua litates eminentia fimplici, ficuti cœli natura continet omne corpus, ficuti motus circularis omnes motus, sicuti lux omnes calores, & qd Pithagos rici dicerent, sicuti unitas continet omnes numeros, ut fallant qui negant conferuari cœlitus elementa frigida posse, nisi præter calorem influant & sidera frigiditatem. Dicerent enim aliquid si calida conservaret cœlum, ca lore eiuldem naturæ & rationis, sed omnia pariter calida, frigida, humida, ficca, conservat sua ista qualitate, que sicuti nulla est ex illis quatuor quas litatibus, ita claudit in se omnes, no quales sunt in elementis, sed quale qd multiplex in unitate cocludif, uirtute scilicet principali, per quam illas ita regit, ut & quamlibet ipsimet uniat conservando, & in ipsis totum conser uet omnes moderado, & ex iplis alía pariat omnes commilcendo. Verum fallit nomen caloris, quod cũ audimus rem intelligimus statim aduersam frigiditati. At cœlesti illi calori proximior quidem natura calor elementas lis, quàm elementalis frigiditas, sicuti etia est perfectior, sed nihil hoc pros hibet illum ab utriulo elementi proprietatibus exaltatum, utrao uirtute

complecti, sicuti candorem, cu dicimus rem aduersam, uidemus, dicere su sco nigro que colori. Nec tamen negauerit quispiam non secus nigrum colorem quàm album candore lucis & conferuari & efficace fieri, licet alius luci naturæ proximior, nomen ctiã ferè habeat comune, ut et candidus ap pelet interdum, denics si substătia cœli utpote primi corporis omne corpus perfectifsime continet, & uirtute, debet necessario eius propria qualis tas omnem corpoream qualitatem virtute perfectione & cotinere. Hecest quam calorem cœlestem uo camus sobolem lucis, uo camus & calorem, & quod uitaliter calefacit, & quod inter omnes de mentoru proprietates cas lor illi proximat magis, ita cum à sua ille cœlesti conditione degenerat, hu ius maxime operationem exerceat, ut polica eleclarabimus. Igitur si cae lor iste perfectione uirtute & continet corporum inferiorum omnes quas. litates, omnes etiam cum causis illarum proximis, & generabit, & ueges tabit, sicuti calor ipse seminalis, licet calor est, & dicitur materiam, tamen omnem fœtus fiue illa calida fiue frigida regit, digerit, feruat, format , mos deratur. Propterea si quis querat à me frigiditatem ne coclum faciat per se, an ex accidenti,Relpõdebo , liquidem quæras quid fe iplo faciat cœlum, nulla media causa, sieri ab illo per se tantum calorem, ceteras qualitates ex accidenti, ficuti caloriple per accidens frigefacit, ut fequenti capite declarabimus, si uero quid tanqua uniuersalis causa cum secudarijs causis agat, agere illu per le tam frigiditaté & caliditatem, tam siccitatem & humiditas tem, quomodo non minus cum aqua generat aqua, quam cu igne generet ignem,nec magis posset sine illo aqua aquã, quâm ignis ignem generare. Cum aut generat elementoru substantias, generat cosequetes quoc illas proprietates, quare cu aqua frigiditate, cum igne calore facit. Et siquidem hocmodo negaremus per se sieri aliud à cœlo & calore, sequerent absurs dailla quæ dicit Thom.frigiditætem,siccitate,& humiditate no per se esse in universos, sed per accidés, ne formas omnes substantiales inferioru cor poru in uirtute cœlestiu corporu cotineri, quæ nullo modo sequunt, cum negamus cœlu per se & ex se, uel aéré uel inferiora alia corpora frigefaces re. Quodrca probat rationes illæ Thomæno quod negamus ipsi, sed åd asserimus. Vidimus in elementa quidagat cœlu, et uniuersalem hic primu efficientiam coprobauimus, descendamus ad alia quæ fiunt ex elementis. Idem igitur ille calor filius lucis lulcitãs è terrenis corporibus uaporoles halatus, extenuans crassa, fœculenta& dissoluens, parit ea quæ fiūt in subs limi, diuerla pro diuerlitate materiæ quæ furfum tollitur. Nam fi uapor à fluxo tollitur corpore, facit humidas impressiones in media aut infima re gione aëris. Si à licco atop terrestri tollitur euaporatio ignea ad superiora quæ contigua etheris, necessario ex motus & ignis uicinitate concalescit. Hæc igitur omnia quoque calor ille cœlestis operatur, siue frigida illa, fie ue calida, quoniam de uaporib. omnia, quos solus elicit calor omnia, igis tur ca=

tur calor & universaliter omnia, cum corum distinctio atop varietas à uas rietate constellationis ut astrologi fabulantur, sed penes materiam & los cum in quo generantur, ut ex metheorologis Aristotelis libris, & Timao Platonis innotescit, propterea tractaturus Aristoteles hanc natura para tem, uulgatum id protulit, continua superioribus esse inferiora, quo tiri tus corum omnis inde gubernetur. Id quod quamuis uniuerfalius accipi uere possit, ab ea quæ diximus de cœlesti motu, ato calore, quibus omnia mouentur fouenturés, dictum tamen ab Aristot. propter metheorologis cas impressiones, de quibus maxime tunc agebat, quare probaturus uel explicaturus quod dixerat adiunxit, horum quidem omnium inferiora esse materiam, coelum autem esticientem causam. Miror autem interpres tes quosdam fatigari, ut à calumnia defendant, quod omnem uirtutem ins feriorem cœlitus dixerit gubernari, quali in his uerbis nostra quo es libertas periclitetur, nec uideant ex uerborum contextu ad elementa duntaxat pertinere quod dicitur, mundum enim ibi cum dicit elementaria corpos ra, spacium hoc replentia sublunare, mundum uocat non cum elementis; ipla quo qua mundum istum inhabitant hoc de serie patet orationis euidentissime, nam postquam dixit à se determinatum in libris superioris bus, quatuor esse corpora infra cœlum, ignem, aérem, aquam, terram, tum ita lubiungit, quoniam itaque circa terram totam mundus ex his constat corporibus, cuius affectiones dicturi fumus. Est ex necessitate continuus iste superioribus lationibus, ut omnis ipsius uirtus gubernet inde , Muns dus igitur cuius omnem uirtutem à corpore superiori gubernari dixit, hæcipia est moles quatuor elementorum, quando necalius mundus con tinuus est superioribus lationibus, nec alterius mundi dicturus erat affes ctiones in eo libro, in quo certè de plantis, de animalibus, nulla métio est, sed de fis tantum quæ siunt in elementis, ut cometis alfisæ impressionis bus, & quecung aéris & aque communes palsiones funt ut in procemis paulo ante iple præfatur. Proinde desinant nostri divinatores in annuis uaticinijs hoc philolophi teltimonium quali lug fraudis honeltamentum roburg prætendere, cum uel eo maximé libro deroget astrologiæprus dentissimus Aristoteles dum nec pluuiarum, nec terræmötuum, nec hus iulmodi aliorum effectuum caufas quærit in fideribus, fed in materia, prò cuius uarietate, non pro diverlitate constellationis, aliter atque aliter illos folis calor afficiar. Sic igitur se res habet in Metheorologicis impressionis bus. Corpora perfectiora expertia uitæ, qualia geminæ atcp metalla, sicuti ex inferiori materia coalescunt, ita radiosi illius caloris ui digeruntur atos formantur. Nec obstat quod à luce prodire calorem hunc diximus, nec lux tamen ad lubterranea quædam loca pertingit, in quibus id genus pre ciosssima mixta generantur. Nam si non illa uera opinio Platonicorum quorundam penetrare omnia corpora cui diaphano lucem, licet corporis bus uel denlissimis inculcata uel per rarissima dispersa nó uideatur. Certè illud negari non debet diffusum à luce calorem eo posse pertingere quo lux ipsa non peruena, sicut potest trans parietem calor ignis sentiri, nec potest tamé ipsa flamma uideri, sicnihil est quod prohibeat infusam mon> tibus & cauernis lucem intus ipsam quidem non intrare repulsam opacis tate corporis & densitudine, quæ non funt luci suscipiendæ idoneæ dispo sitiones, sed tamen intus mittere suum calorem, quia sicet non possint tae lia corpora illuminari, calefieri, tamen posfunt etiam magis quam quæ ras ra funt atos perspicua. Quomodo uerò huiusmodi rerum mixtio fiat à coes lo, quomodo rurlus à lecundis caulis, in folutione dicemus quartæ ratio = nis.Reliqua funt ea quæ de caloris iftius afflatu viuunt, quippe ut paulò antè collegimus, cum summu teneat in corporibus ista qualitas gradum, ficut habet ut corpora ipsa perficiat, qualia diximus, ita ut proximè sub-Hernatur uitæ, qualig extrema compilet inuicem, corpori uitam, & uitæ corpus, quapropter in omnibus etiam uiuentibus, inter hoc quod uides tur crassius habitaculum, & animam uitæsontem medius est quem spiris tum appellamus, tenuissimum corpus & inuifibile luci, calorita illi fide: reo maximè cognatum, cui uita præcipuè adest, per greum suas in hoc uis fibile atcaretrorium uires explicat, atque diffundit. Sic in materia feminali latethoc genere spiritus, cuius in primis utitur mysterio, uis illa diuinior artifex uitalium operum uice animæ fungens aqua defluxit, & speciem ge nerantis propagans in materiam quam occupauit. Non funt autem uel gi gnendis corporibus, uel seruandis, uel muneribus sensuum obeundis uti les isti spiritus, si cœlestis spiritus (hoc est caloris quem diximus) ope desti tuantur, qui mobilior, purior, efficacior, propterea proximior uitæ, ros borat infirmitatem spiritus inferioris,& fuo commertio reddit animæ cos gnatiorem. Vt iam non sit argumentum uiuere cœlum quia uegetet suis radijs ea quæ uiuunt, nam uiuunt hæc quidem omnia per suas animas, per's anima uim seminibus insitam propagantur suffragante illis calore cœli, non quasi uiuifico, sed ad uitam, ob id quod diximus, commodissis mè proxime & disponente. Nemo autem dixerit in luce, siue per lucem es le, que ab anima est uim uidendi, quanquàm sine luce non uideamus, pos sit alis nec ne uita cœli rationibus comprobari, disputatum à nobis in concordia Platonis & Aristot. ita patet in corporeo mundo nihil quident

fieri fine cœlo, ueruntamen quòd hoc aut illud fiat, id à cœlo non esse, sed secundis causis, cum quibus omnibus cœlum talia facit, qualia ipsæ facere natæ sunt, siue illis ad speciem, siue ad individuum causæpera

tineant.

# in Aftrologiam Lib. III.

PRAETER COMMUNEM MOTUS ET LUMINIS influentiam nullam uim cœlestibus peculiarem inesse. Cap. v.

Stautem caloris istius esfusio comunis omnibus stellis, siquis dem naturam coelestem consequitur universam; siemi lux, sed an sphæris conveniat, dubium, nam si non illæ hveldæ; net cal loris istius propagatrices. Si lucidæ, quæstio est, ame raritate lux sicuti fit inuisibilis, fiat erganos esse parum efficax, ut Auicelina scribit in lib.de Cœlo, De stellis ipsis quæcunæ veniunt sub obtutum dubitari non potest, nisi cœlestem illis naturam & lucis dotes pariter adimamus, ergo præter motum & lucem quice prodit à luce vivificus calor, alios à sià deribus ad nos influxus devenire, aut illis inesse corporeas, alias effectia uas qualitates, nulla, ut uidimus apertius quidebimus in sequentibus, experientia monstrat, cum per motum & calorificam lucem suum fatis offi= cium cœlum undequa implere posse uideatur. Sic Aristoteles non alis ter usquam dixit affici nos à cœlo quam motu atos calore, id quod Auers rois & Plotinus magni in sua quisque familia uiri, asseuerantissime uolues runt, & sanè quod attinet ad frigorificas influentias, uidetur ratio id ualde pernegare. Solent enim qui contra sentiunt, cum lucem omnem caliditas tis effectricem elle convincuntur, ita decernere elle omnes quidem stellas quæcunce lucet generali quadam communice omnibus proprietate pros ductiuas caloris, sed per proprias deinde illis uires competere, ut hæc sice citatem, illa frigus, humiditatem alia largiatur. Sic noctes in plenilunio esle calidiores, quia lumen uberius plus calefaciat. Verum id non obstare quin Luna propria influentia uel frigefaciat aerem uel humefaciat. Ego igitur eos interrogo, calorem ne istum quem communem omnibus stele lis, ficuti lucem esse fatentur, ipsum ne inquam talem credant, qualem nos diximus continentem eminentilsime omnes quatuor qualitates, ideos omnium cum fecundis caufis productiuum, feiplo uero diffufiuum tane tummodo sunpsius, an potius contineri non credunt in eo cæteras affes ctiones, sed calorem duntaxat, frigus uero ut diuersam rem à calore, à particulari alia fideris alicuius uirtute manare, utramuis eligant, incidunt, nifi fallor, in incommoda non mediocria, si primum respondent ita instabo, non alicui ex propria ratione, & si volunt in sideribus ita dici specifica con uenire, aliquid imperfectius eo quod illi conuenit ex communiori natus ra, cum semper universali differentiæ contractior differentia perfectionis gradum adiungat. At qualitas ea quæ continet omnem qualitatem perfes ctior ea est quæ tantum frigoris est effectiva. Non igitur si debetur illa stel lis communi omnibus, generalica conditione debebituralicui stellæ ex propria natura frigefaciens influentia.ergo restat divisionis alterum mem brum, in quo non minus hæreant est necesse, si quidem nulli competit ex

natura

matura propria repugnans aliquibus proprietatibus illi de communi natura conuenientibus, ut si competit homini quatenus animal est habere sensum, non potest eidem quatenus est homo stupiditas conuenire, aut si quatenus uiuit, copetit illi intimi motus habere principium, fieri poterit, ut quatenus hocillud uiuens est, ratio aliqua congruatinanimatæ immos bilitatis, quin potius particularis gradus, id quod in communi ratione est distinguit, ut si uiuentis absolute sit extrinsecus tatum sed intrinsecus mos ueri, necessario sit animalis natura qua uiuentium species est principium esse intimæ alicuius operationis, & rationalis rursus quæ species alia est intime operationis alterius, pari igitur exemplo fi naturam cœleftem qua tenus est coelestis consequitur calor ille uiuisicus, non consequitur pecus liarem naturam sideris alicuius effectiua uis frigiditatis & siccitatis, quæ funt uitæ contrarie qualitates, sic nos aduersus illos argumentamur. Ras tiones autem opinionis aduerse partim solutæ sunt, partim suis quots lo cis postea dissoluentur, nam quod sequi putabant & frigida elemeta non posse cœlitus conservari, & cæteras qualitates à calore futuras in universo per accidens, tum nec fore uerum quod creditur omnes substantiales corporum formas in uirtute cœlestis naturæ contineri, omnia hæc in præ cedentib.iam dissoluimus, sicut & illud quod in his locis plurima genes rentur actione cœlesti, ad quæ lumen tamen cœli non pertingit. Duo reli qua sunt, alterum posse tam subito à calore ad frigus, & quidem intensum permutari aerem, ut experientia deprehenditur, nisi superueniens frigus, nouæ constellationis opus credatur, alteru quomodo Luna sub terras at que adeo sub terrarum ima perlata moueat æstus oceani, ad quem Lunas res indubie radij tunc non pertingunt, nisi per influentiam agat hoc, & à lumine, & à calore lumen consequente dissuncta. Hæc uero postea dissoluentur, primum capite 13. quo de mutationib . inferiorum à sole tractabis tur, alterum ubi de causa reciprocationis oceani laté disputabitur à nobis. tantum hic satisfaciemus quærentibus quomodo Luna per interlunium nos afficiat, cum tamen per id tempus minimè nos illuminet. Galenus sie cuti non illuminat, ita nec afficere quopiam pacto eam in coitu nos affirmat propterea mensem facit dierum 6. atque 20. horarumque 12. quot dies funt quibus ad nos Lunælumen cum efficacia peruenit triduum fee re illa sub Solis radijs delitescente. Agit autem in nos Luna Soli congres diens, eo modo quo quis agit nihil agendo, nam destituens corpora suo lumine nocet illis, fed eadem adolefcens plenius alit, & fucculentius ime plet. Quod si credimus adesse proprium Lunæ lumen licet obscurissis mum & tenuilsimum, unde in coitu non omnino fugit obtutum,

poterit credi retinere illam efficaciam, nonnis hil etiam ab illo lumine.

Fig. 1. O. A.

LVHAE

LVN AE LVMEN SICVTI ET SOLIS VITALE esseneutrum ch frigus aut humiditatem præter quâm per accidens facere. Cap. vi.

Stigitur (ut ad unu quæcuç conferant) calor iste cœlestis opt fex uniuersalis reru corporear u, nec est, cur credamus à stellis alsos status terrenis corporib. inspirari, ne aut plus superiorib. illis corporib. aut minus demus inferioribus quam oporteat, Tătum Lector hoc ad memoriam reuocet, quicquid à natura meliore des teriori participat, & ob hoc ipium quòd inde exit & quod pro captu con ditionem fulcipientis admittitur necelfario fieri, & quoquomodo aliud & quam sit ex origine sua prima deterius, aliud quia peregrinæ naturæ alienæce commiscetur, deterius, quia deteriori, qui cum aliunde multijus gis etiam afficiatur impressionibus colluuione multarum affectionu infia cit necessario atos confundit quod loco meliore susceperat: Proinde hoc ipsum euenire quoque dubium non est in calore isto cœlesti, quoties in fublunari mole recipitur, ut à naturali scilicet sua, & actione, & perfectios ne deficiat. Fit autem in duobus modis, nam & cum sua natura salutaris sit semper imbecillitate suscipientis, euadit tamen interdum noxius, & cum nullam faciat elementarium qualitatum, utpote ab illis sua propries tate diuerlus, degenerat tamé in elementari natura ad actiones elementos rum præcipuè uerò caloris cui sicuti nomine, ita natura proximat magis, quare facit sæpe non tam quod cœlestis, quam quidem quod igneus cas lor & elementarius facere solet, quæ non fleri ab illo natura sua sed mates riæ uitio, patet hac euidentia (ut omittamus rationem) quod cum inter sublunaria corpora materiam reperit sibi cognatam, & beneficus semper uiuifice tantum calorificus inuenitur. Etenim nulla potius talis quam spia ritus & presertim humanus qui sanguineus uapor tenuis, clarus, mobilis, cœlo, quemadmodum scribunt Aristot. & Auicena, proportione respons det. Hunc cœli calor ita semper souet, & roborat, ut serè sit illi quod ad crassius corpus ipse spiritus est, cui si nocet interdum non alia ratione no cet quam ex infirmitate suscipientis, cuius signu radio eodem imbecillum lædi & roborari robustiorem, ut hic etiam illud sit uerum habenti dari. nõ habenti auferri & id quod habet, nõ igitur à Sole quod illi nocet, quod niam alteri non profuisset, sed à materiæ debilitate quæ sub pondere tantæbonitatis ægritudine sua fatiscit. Alioquin quæ sunt paria Solis radije quo plus insolantur, plus uitæ uigoris quanciscutur, propterea nemo pu tauerit aut calorem edacem aut contrariam uitæ siccitate à Sole proflues re, sicut nec à Luna suffocantem aut fluxam nimio plus humilitatem fris giditatem's torpificam, quando hoc si esset Lunæ lumen adolesces uim insitam rebus genitalem non adiuuaret quo corpora uegetaretur, & cum ipsa pariter adolescerent, nec plena Luna, qd Hippocrates scribit in lib, de

octimeltri partu, conceptibus utilis foret, foccunditatem in foemina mares que fœcundans, nec uerum diceretur ab Aristotele Lunam esse principia um quasi alterum minorem Solem conducereco ad omnes generationes & perfectiones. Nam quo pacto hæc uera, si non eius lumen sua natura sit almum uitale, fœcundum, sicut & Solis et siderum aliorum, quibus omnié bus hoc esse, sicut cœlestis quo es proprietas omnibus est communis. Ves rum(ut dicebamus)coelestis hic calor sicuti pro patientis debilitate nimis us fit interdum, ita pro elementari natura in quam dilabitur ferè euadit ca lor elementalis, ut non temerè cum coclestem agnoscas, præterquam in corpulculis spiritalibus, quæ declarauimus inter omnia corpora cœlo cla fe similima, his enim infusus & perficit omnem mixtionem, & operibus as nimæ perficiendis ubig famulatur, cæterum duris, afperis, crassis, aquo: sis, fœculentis, corporibus incidens à cœlesti degenerans proprietate, fas cit fere quæ solet calor ipse elementalis, hic si quid cu potentior suerit urit, exiccat, in cinerem redigit. Contra si tenuis & exiguus, fluxum facit, hue moremque dissoluit, sic cœlesti calori pro materiæ conditionibus euenit, unde opinio nata Solem siccitatem facere, Lunam augere humilitatem, quia scilicet Solis calor ardentior, Lunæ uero tepidior. Sed in idoneis affi nibus & fubiectis, nec exiccabit radius Solis humorem falutarem, nec ges nerabit Luna inutilem, noxiamue humiditatem, sed operabitur idem sua natura sidus utrunque, licet Luna remissius quod intentius Sol efficiet, ex accidenti uerò per infectionem peregrinæ materiæ dissimiliter illis eue niunt Soli ut exiccet, Lunæ humefaciat, nam radij Solis cum propinquios res nobis, ut in Borealibus signis uel rectioribus angulis nos attingunt; ut in meridie, uel cum in concauis asperis & contumacibus coeunt coars tati repullique dissiliunt, ignea proprietate quam tali uel uiolentia uel iné fectione fortiuntur, corpora quibus incidunt ficcant, & torrefaciunt, inuicem Luna suo illo exiguo tenuique calore, si quod humidum corpus fluuidumés tetigerit soluit, quod in illo reperit humiditatis facités fluuis dius, non afferens ipla frigidam & aquolam illam humiditatem, sed quam inuenit in aquoso & frigido corpore suo ipsa calore dissoluit, euocatós diffundens. Est enim hæc natura caloris, ut si ualidior est, humiditates quas de corporibus euocat, euocatas confumat, si debilior euocat illas, quia est calor idem scilicet medicans, sed quia debilis deficit in conatu, nec euocatas absumit ulterius, sic ex accidenti Luna quidem humectat im modice, Sol desiccat, sed & uterque frigiditatem facit exaccidenti, nam quemadmodum scribit Aristoteles principia sunt ambo frigoris & cas loris,& terminum tum principij tum finis qualitatum earum motus hoe rum siderum obtinet. Quod quomodo sit intelligendum idem author alibi declarat. Nam facit, inquit, Sol per totum annum hyemem atque æstatem, idemque Luna facit per mensem, sed est ista diversitas quod

465

hae quidem à Sole per accessum ato discessum, à Luna no hoc modo, sed alterum fit in crescente luce, alteru decrescente. Sicigitur Sol à nobis pro= cul digrediens frigori nos derelinquit, atque ita frigus facere dicitur, sic & Luna cum lumine ad coitum identidem spoliatum frigefacere dicitur, nõ quod afferat frigus, sed quod à nocturna frigiditate minus quam alias nos tueatur. Cæterum examinatione dignum quod Aristot, in eisdem lis bris de animalium scilicet generatione, tempora decrescentis mensis hus midiora dicit esse & frigidiora, cum tamen uulgo confessum sit, senescente Luna siccari humiditates. Hocego ita soluerim, Luna decrescente uiget humiditas non à Luna proueniens, sed ab elementis inferioribus quibus Luna minus refistit, & debilitata calore & sub finitorem maximam para tem noctis diletescens, quare humiditas illa quoq aquea insalutaris excre mentitia, un de nouilunio propinquante uapores multi tollutur, seges plu uiarum,fluunt& plærun**& menstrua plenius , ut Aristot. in historijs & de** animalium generatione scribit, adolescente uero Luna crescit humiditas, uel qualis in corporibus præerat facta fluidior, uel uiuifica magis benefi. cio lunaris caloris accedens. Sic enim putat Aristot, ex lunaribus increa mentis echinos & id genus uiuentia fieri pleniora, non aliam ob causam quam quod illa frigida cum sint, ut quæ sanguine carent fæta lunæ lumis ne uberiore sicuti uitalius incalescunt, ita melius concoquant, unde necesa fario succulentiora & habitiora siunt. Fluunt igitur & crescente Luna hus miditates & decrescente, sed aliæ atop aliæ, crescente bonæ, decrescente ma læ.Quo clarissimè patet non humefacere Lunam quia frigida & humida fit, nam talis humiditas crefcit Luna decrefcente, fed quia falubriter & uis uifice calida, quando sub copia luminis eius illa fiunt humidiora corpora & robustiora, nec aliter humidiora quam ui caloris & altricem uim adiua uantis,& quod illi est proprium euocantis humores ab intimis ad extres ma. Quo circa tunc quoca fanguinis missio commodissime fit, ut magnos pere errauerit Haly Hamec astrologus qui desiciente Luna dixit inciden a das uenas. Igitur asseuerate concludamus, humorem qui cum Luna paris zer augetur, propterea illius augetur influxu, saluberrimum esse humos rem non elaxantem corpora fluxu, aut frigiditate mortificantē, fed firmios za uiuaciorace reddentem, attestante, uel illa experientia, side medicorum omnium comprobata, qui per initia mensis decubuerit, eos iniuriam mor bi fortius ferre, & qui conclamati iam animam agunt uix ascendente Lus na deferi uita posse. Potest autem & Sol & Luna non solum deferêdo nos lumine, led afficiendo (quanquam id quo q per accidens) frigefacere. So l quidem dum aut nimia exiccatione mortificat, aut uitalem calorem pros nocat foras, aut pluuias generat ex marinis uaporofis halatibus, quos plu res omnino suscitat co dissoluat, aut uetos comouens, aut alijs etia de caus sis. Luna vero per apertos tenuí suo calore, rarefactos es paterius meatus

corporis nocturnum frigus suis quoque radijs tentauerunt, in nos ubes rius intromittens. Hinc enim ille, unde multi falluntur, Lunam frigidam existimantes, ille inquam dormientibus sublunaribus radijs torpor atque frigiditas, cui de terra scilicet atque aqua per noctem aërem occupanti, tiam facit in corpus radius sideris imbecillior, ad hunc ergo modū & frigefaciunt, & nunc duris corporibus, nunc aquea crassitudine distillantibus incidentes exiccant, humefaciunt quoque interdum radij, sua tantum natura salubriter calesacientes, noxij quoque interdum non suo uitio, sed insirmi tate suscipientis.

non Posse Defendi Dogmata astrologorum, ut putauit Auenazra, si omnes stellæponuntur calidæ. Cap. vii.

Erum dicet aliquis fore satis astrologis, si uel hoc pacto siccie tatem hæc stella faciat, illa humorem, alia qualitates alias. Nam & Abraha Auenazra magnus in astrologica professione stels las tantum caloris effectrices esse contendit, necaliter posse de corporibus lucidis & perpetuo motis. Verum stellas aliquas dici frie gidas, quia non tantum nobis caloris impartiantur quantum lit latis tem peramento nostro. Sic Saturnum frigoris acculari, quia procul à terra po situs,& loue minor tepidius quam oportebat inferiorem natura foueat, propterea g cum fuerit geniture dominus no ob frigus impressum, sed ca loris inopiam mortem significare. Ego uero Auenazram laudo de calore stellarum rectè sentientem, sed nimis amauit professionem, cuius dogmas tanon peruiderit ueritati illi necessario repugnare, na procedat in Saturno quo dixitut frigidus habeatur quia calidus parum ideo is mortificet, in reliquis ista ratio non procedit, quæ nec procedit undique in Saturno, quandoquidem qui parum çalet Planeta, humefacit per accides, ut declarauimus, non exiccat, ipli uero Saturnum liccum elle cotendunt. Præters ea nonne statim sequeretur euidenter stellas omnes hæretes præsertim cie tra primum magnitudinis gradum Saturno esse frigidiores, siquidem & minores illo & remotiores à terra sunt non aliter aut frigidæstellæquam quia calida parum. Erit igitur cor Leonis frigida stella, qua tamen astrologis decernitur esse flagratisima, tum in ipsis planetis, si penes hoc prin cipiu quod recipitur ab Auenazra uoluerimus examinare, quæ plus stels la, quæminus nos calefaciat, nullo pacto consona colligemus dictis astro logorum. Tria enim ferè facient intentione caloris, magnitudo lucis, dens sitas & propinquitas. Non est aut ad liquidum exploratum quantum ma gnitudo denlitati, quantum denlitas magnitudini, quatum alteri uel utrique præponderet ipla propinquitas, quare rationari uolentibus in incer tores erit, necarbitrari poterit sensus, cum præter Solis & Lunæ cætero. rum radios non persentiat, & hoc primum obstat astrologis, quorum árs nul#

ars nulla si remanet in ambiguo uires coelestium radiorum. Coniectus ram uero fequi uolentibus apparebit omnino aliud quam quod ipfi des terminarunt, nam molem quidem confiderātibus Martis radij, Saturnijs, louijs & minus calidi putabuntur, quòd fi calidiores effe responde at, qui a de proximo magis & de compactione luce prodeant, dicam nullo modo esse credibile tantum hæc posse. Præterea disci paruitate ut Saturnus ferè quinquagelies maior frigore torpeat, æstuäte Marte, alioquin si tä parum detrahit efficaciæ luminis corporis exiguitas, addit uero tam multū cum propinquitațe copia lucis, fouebimus magis à Venere quâmab ulla stella rum,præter Solem & Lunam, quando alma fupernæ nectareum ridēs la» te splendet cytherea, unde sola inter omnes facit umbram, nec est stella ter ræ proximior, quàm iuxta uulgatam terræ opinionem Veneris orbis am plitudine non excedat, & tamen eam damnant frigiditatis plærig aftros logorum, sicut omnes à loue & Marte superari plurimum calore non dus bitanțin quo rurlus ad imaginatione corporis îi le referut, erit id factum deinde parum ex ratione, ut cum Iupiter non multo plus quam Saturnus discum Veneris superet, habita scilicet ratione tantæ uastitatis, nec multo item illo terræ proximior, ita tamen definiant, ut longe magis Venere cae lefaciat Iupiter, longè minus Saturnus, imò foueant quidem corpora Ves nus & lupiter, Saturnus ea frigiditate mortificet.

OBIECTIO ADVERSUS EA QLYAB DE Casunt. Cap. VIII.

Ed esto inquiet aliquis nec cognitæ sint astrologis differentie radiorum,nec cognosci possint, pertinet hoc ad aliã quæstio. nem. Nuncillud uidendum an ista possit in radijs esse diuersitas, ut quæçe omnes fua natura calidi fint, & uiuificè calidi, pro copia tamen luminis & inopia, siue tenuitate uel efficacia, alter alteri collatus frigidus & contrarius uitæ dici possit, & hic siccus, alias humidus, ssue hoc sua natura, ssue contagio elementaris materiæ faciat. Nam si hocquid prohibeat, quanquam cœlum causa sit universalis, cum tamen pro continuo motu aliter atque aliter se habeat, pro uario siderum habis tu, aliter causis ipsis inferioribus cooperari, ut non omnis tam uarietas effectuum ab ipsis inferioribus, sed ipsa quoque uaria universalis causæ dispositione contingat, præsertim si non tantu luminis qualitate uel quan titate, sed alijs suis dotibus peculiaribus que proprietatibus stellæinuis cem differunt, quod aduersus nos quarta ratio prætendebat. Tunc enim uidetur fieri posse ut per motum atop calorem sideribus omnibus quates nus cœlestia sunt, communem, communis quoque illa cœlo debeatur esticietia, sed per influxus qui particulares astroru naturas consequunt, partia cularius aliquid fiat ab eo, perquarias ité eiusdé stelle, & ad alias stellas, et

ad cœliloca corpora et terrena figuram, positum & habitudinem uariet non mediocriter opera causarum inferiorum, atque ita stet prima adhuc argumentatio astrologorum essectuum ipsam etiam diuersitatem reses, rens ad cœlestia.

quespecificas, neque individuales rerum differentias à cœli motu pendere. Cap. 1 x.

Portuna obiectio, multa reuo cans in memoriam quæ nos illis obnciamus, & ferè ita est mala causa, quò se plus defendit plus prodit. Contra, ueritas sicut ignis, quò plus excutitur plus clas rescit, ita igitur satisfaciemus. Declarabimus primum quæ sit in influxu cœlesti diuersitas, uel pro diuersa natura multiplicium sid**erum** uel pro uaria sideris eiusde uolubilios mutatione. Dicemusos de his quid euidentia, uel ratio naturalis necessaria demonstratione præscribat. Nam quid errent circa aduerlarij, plus exigit opere quam ut peragatur in trans cursu, quare sequentib. libris tractabitur, hic cum satis fuerit explicatum quid possit à constellatione differre constellatio, uidebimus quantum ha beat illa diuersitas in uariandis effectis inferioribus authoritatis. Vnde & quod ipsi uolumus confirmabitur, primariam substantiale fereco tota cos rum distinctionem à secundarijs esse causis, & astrologorum fallacia mas gis detegetur, profitentium de cœlestibus causis prædictionem huiusmo di distinctionis. Diximus cœlum agere in nos motu & luce. Motucredis tur tria facere, mouere, calefacere, & lumen afferre. Tertium hoc postea tra chandum'est, cum de luce trachabitur. Sed & quod aiunt ipsum motu cale facere, difficilis quæstio est, & seorsum in libris philosophiæ discutienda, nam ad rem astrologicam paru attinet. Sane quomodo moueat superius explicauimus, dum scilicet motus omnes à primo motu dependent, sicut à motu cordis animalis motus. Videamus igitur quantum spectat ad mo tum, an aliæ aliter stellæ moueant, & an egdem alias aliter, tum de luce uidebimus. Differunt motus siderum triplici ratione: Primum quòd alia ue locius mouentur, alia tardius. Secundo quòd hæc pluribus, illa motibus paucioribus. Tertio pro situ regionis in qua mouetur, quòd hæcillis sub limiores obtinent sedes, & ampliora spacia peragunt. Aristot.multitudis anem motuum & paucitatem pertinere non putat ad effectarum fiue mos tarum rerum diuersitatem, sed pro dignitate nouentium fieri, ut quod no bilior paucis ignobilior non nifi multis motibus affequatur. De uelocita te tarditate & eorum nihil fatis exploratu. Nam Aurelius Macrob . imitatus antiquiores affirmat pari passu procedere omnes Pianetas, cui senten tiæ fuffragabitur Auenazra, collocans in eadem fphæra Solem, Venerem & Mercurium epictior u sedibus separatos, qui uero faciunt illos inequas les, inter se digladiantur. Nam Alpetragius qui videntur velociores, eos astruit

astruit esse tardiores, Contra alij restitutionis tepus observant. Quod om nino fallat necesse est, nisi quis proportionem morarum spaciorug pens siculatius examinauerit. Verum utcunce se res habeat, siquidem motu cas lefaciunt uelociore motu magis calefacient. Quod autem ad istam quam dicebamus principalitatem motuum attinet, nullam potelt hoc facere uas rietatem, quando motus inferiores à cœli motu dependent. Quatenus ile le primus & circularis motus ita ut nihil referat legnior aut concitatior. Non moueretur lapis deorlum, aut lurlum ignis quielcente cœlo, led non ocyus an descendit ille aut hic ascendit, quia cœlum rapidius reuoluatur, tantum habet inde ut moueatur, sicut à natura universali vegetate quemli bet motum. Speciem motus à fua substâtia, remissionem, & intentionem à mouente, ab impetu, à figura, à similibus alijs codictionibus habet. Pros inde nõ aliter nos mouebit Saturnus, quia tardius iple mouetur 🥳 Mars qui rapidior existimatur. Nam quod dicunt astrologi serius dare segnios res planetas que largiuntur, postea confutabitur. Nunc dari nihil aliud ab eis per motum luum defendimus, quam ut ipsi quoq moueamur, quod certe non aliter fit ab eis, siue tardius ipsi siue uelocius circumagatur. Pore ro de eodem Planeta no est quod ambigamus, diversis nos ab illo move. ri modis, quia aliter aliâs iple moneatur, quando firmum philolophorum dogma est esse motus cœlestes sibi similes semper, sibiq pares, nec suppri mere curlum lidera aut uertere, licet hoc ita uideat nobis, id quod ad ecen tricos circulos, uel ad diuerlos motus cotra le nitetes, uel ad alia id genus refertur à mathematicis. Tantu ista posset esse diversitas, ut per epicyclios rum ima delati felicius nos efficerent, utpote propinquiores, quod astros logorum tamen decretis potius dissonat quam consentiat, ut in sequene tibus latius explicabitur. De dignitate graduc motorum, liue corporum quæ mouentur, quæstio est idem omnes faciant pariter in his rebus quæ fiunt, an alius motor aliud. Sunt enim qui putent totum quod fit à proxie ma fieri causa, nec aliud agere superiora, quàm ut ipsam proximã causam moueant ad agendum, tot interpolitis à natura medis caulis, no ut aliud alia faciat, sed ut ordine suo res efficiatur, cu nec fieri effectus nisi à cognas ta causa possit, & illa in efficacior pro materiæ uinculis, quibus inferiora strictius obligantur, quam ut non mota moueat, quæ cum rursus statim à nobilissimis & supremis causis mouerinon possit, intercedere tor opore tuit medias, quot in ordine causarum dignitatum gradus intercedebant, quare credut hi à totidem fieri caulis, non quod operis partem aliam libi alia uendicet cum essentiali inuicem nexu colligantur, sed quonia ut idem agant, alia necessario de triplici serie mouetur ab alia. Sunt contra qui ues lint non idem facere in his quæ fiunt superiorem causam & inferiore, sed pro gradibus perfectionum quas substantia continet operis, illam à caus Ils quoque dependere gradatim inter le ordinis profectione distantibus,

propterea rationem in opere communiorem ad causam pertinere magis communem, hoc est in efficiendo, sicut præstantiorem ita magis uniuere salem, atque ita quæ siunt habere quòd sunt à Deo, quòd sint substantie, a causa quæ deinceps, rursus quòd sunt corpora ab ea quæ consequitur do nec ad propriam deueniatur rei speciem & naturam, quæ ad ipsam quogs propriam & proximam causam referatur, utrumuis autem sentiamus, pastet, nedum individuas sed nec specificas rerum differentias à cœlestibus esse, quaterus istam motus essicientiam consideramus.

STELLAS ALIAS A' SOLE ET LVNA AVT NIHIL aut certe parum in nos agete. Cap. X.

lximus de motu, reliquum est de lumine, sed aduertere prius oportet dissercias quasdam inter actionem stellaru in nos per motum ab ea quæ sit per lumen, illius uirtus à mouente magis anima quàm à moto corpore, huius ab ipso corpore Planetæ, ille sphærarum potius quàm astroru, hæc astroru creditur potius çi sphærarum, in illa dependent à superioribus inferiora cum nulli sit dubiu, mos tu primi orbis subditos Planetas, & cum reliquis Solem circumagi. De su mine contra putatur, consentientibus sere philosophis, non modo Luna, sed reliquas quo que sellas à Sole illuminari. Plus item mouet nos que sunt altiora, quado in illoru virtute cætera mouetur. Sed luminis in nos, si alia paria sint, de loco propinquiore potetior est instuentia. Sed nec liquet, ut declarabimus, agant ne in nos lumina corporum superiorum, an Lunæ tantum & Solis, cætera hucusque cum essicacia non pertingant, ob sucen tium corporum uel paruitatem uel distantam. De motu dubium non est, in quo sut divimus superiora potiora sunt.

tantum & Solis, cætera huculque cum efficacia non pertingant, ob lucen tium corporum uel paruitatem uel distantiam. De motu dubium non est, in quo (ut diximus) superiora potiora sunt. Ex quibus omnibus colligs potest quod à philosophis dicitur, ordine quodam essentiali, seriem quas si cathenam causarum inuicem necti penderece deorsum, ad hanc maxis me motus efficientiam pertinere, quando hoc agme ordoce causaru & in mouentibus magis animis intelligitur quàm in corporibus, & proprium eius est ut à primis secunda dependeant, & superior causa plus habeat uis rium & potestatis quam quælibet inferiorum, ne dum cesses superior & inferior agat. Non tamen negamus habere calorem Solis ad seminalis cas lores rationem causæ in essentiali ordine superioris, sed non ultra protene dituriste ordo. Quare no est hic illa ducta à primo ad insimum per intera medios gradus conspicatio causarum, de qua loquuntur, sed in mouens tiu, quatenus sunt mouenta, serie, copletsus inuenitur. Est tamen utrobica

quaternarium ferè obleruare progressim, in motu primum obtinet log cum sphæra illa uel universum quod diurna agitatione reuoluitur, unde exteris quog motus iste communicatur. Sequitur chorus Planetarum su per polos signiferi curres in aduersum, nec in eo sunt plures gradus distin guendi, quoniam inuicem necmonétur, nec monent, quare quasi mobile

unum

imum sicut à primo mobili rapitur, ita mouet suo quo quo motu (qui diver; sitatis dicitur à Platone) Mouet æthera inquam aërem & supremu. Vnde quarto quo o gradu motus ad nos & inferiora corpora provenit dum ue getantur inde rerum naturalium particulares omnes motus. In lumine od cum dico calorem à lumine profluentem, semper intelligo, fons totius ins fluxus oculus mundi Sol elt, hic illuminat Lunam, Luna afficit aërem, aër omnia corpora quæ sub aere & in aere uiuunt. Sed ista diuersijas, quod à mobili primo mouemur per Planetas, à Sole aliter quam per Lypam illus minamur, quæ nos omnia ob id potisimum recelemus, ut priulquam ser mo de differentia, sideralium fluxuu habeatur, sciamus non constare pertingant ne qualescunce sint illi superiores influxus ad nostram regionem, sed quod deminutioribus quibusdam stellis creditur ab astrologis credi polsit de omnibus, etiam Planetis, preter Solem & Lunam. Cui quoniam opinioni obstare poterat id in primis, o colestia corpora causa sint essen tiales inferioru rerum, in quo ordine nulla cessare possit, uolui declarare hunc ordinem non ad corpora illuminantia, sed ad mouentes uirtutes po tius pertinere, nam frustra condita à Deo sidera, quorum non persentiant afflatus, astrologi dicere non possunt, ne illa sint frustra, de quibus hocie plum ultro confitentur, alioquin forsitan nec candelabru hoc sublime tot luminibus radians factum ob id primo putățut nocturnis nostris oculis lucem afferens, lustret lucifugis habitata cubilia talpis. Sed cur inquies tot sidera, si nobis Sol unus Luna fufficiunt? Hoc cœlesti naturæ conuenies bat hoc rerum ordo, hoc universi totius perfectio postulabat, nec si non omnia nos illuminant, sequitur ut non alius inde nobis & usus & commo ditas esse possit. Auerodam sic argumentatur: Agunt in nos Sol & Luna, igitur cætera, cum sint omnia eiusdem naturæ. Placet species argumentationis, & Aristotelem sapit, qui sic quo pargumentatur: Luna non mouet proprio motu, sed cum sphæra quod eius macule declarant, idem ergo de cæteris iudicandum, cum sit una natura omnium cælestium. Quare nos ifidem uestigijs insistențes ita colligemus: Sol calefacit, igitur Luna, quia sunt omnes eadem natura. Et rectè nos quidem colligemus, quoniam hoc tantum ratio probat, esse easdem omnium conditiones, quatenus absolus tè ad se considerantur, sed cum ad alias comparas, quoniam non eode mo do comparantur ratio uacillat, quoniam si eadem quide sua natura factue rus est Sol, quæ Saturnus, non sequitur, ut uter er erga nos ide faciat, quia alter ut ppinquus, alter ut remotus nobis comparat. Sic qui diceret agere in nos tantum Solem & Lunam, habent quas afferant rationes suæ suspi= cionis, licet in omnibus sit cœlestibus eadem natura, nam luminis efficace in nos actionem tres præcipuè faciunt lucentis corporis conditiones, ma gnitudo, densitas & propinquitas, hæc in Sole concurrunt omnia præcel leter, nam & proximus nobis, præfertim si supra Lunam collocatur quod Rr

#### Ioan.Pici Mirandulæ

ueteres & post Ptolemæum, leber, Theonés cotendunt & corpore ita ua-Ro, ut maximam stellaru plus sesquialtera ppositione superet, tum densis fima luce conspicif, omnium fulgentissimus. Luna adeò nostris regionib. est sinitima, ut non possit non afficere quæ etia contingit, inde lux eius esti cax necessario, que non alia ferè & solaris. Has non ita conditiones in alijs reperias, ut quod de Luna Soleco concesseris, nequeas de reliquis no con cedere. Sed obstabit forsitan in octauæ sphæræ luminibus etiā maximis, ipfa distantia, obstabit eadem in Saturno Ioue& sideribus, quæ sunt terræ ppinquiora, ita etiam illis minora funt tradunt em maximæ hærentes stel læ terræ molé centies septies & cotinere, at lupiter nonagesies quinquies, Saturnus nonagesies tantu & semel. Que non sunt dicta tamén scrupulo. filsime,& li lequimur experientiam videmus hærentium illaru, quaquam aded uafta: magnitudinis, radios nocte non perfentiri, etiam fi cum illis fu pra finitore Saturnus & Iupiter nos irradient, Mars longe magis corpore decrescit & situ propinquat, nam pportionem habet ad terra sesquialtera paulo maiorem, ut unus Sol centum ferè martes includat, est enim Sol ter ra maior céties lexagelies lexies. Proinde cur ablurdissima dixerit, qui sen Iu testante, uires solis in corpora fassus credat fieri posse, ut uires ad hæc Martij lideris non pertingāt, tanto illo minoris & remotioris item à terra. Credat idem de stella Veneris remotiore forsitan etiam à nobis 🐯 sit Sol, certe loge minore & sit ipla etiam terra, cuius nec pars uigesima esse putas tur. Nam Mercurius Luna minor, ficut à nobis quots distantior. Quare quid mirum, chic quo tam parum sentiatur, traro quo tonspicitur, cui tamen astrologi tribuere plurimu solent. Sed & ita putantibus aftipus Tari uidet Aristoteles, qui quidem cum de motu agit, omnium meminit, ut in lib.de cœlo, & supremi maxime motus, ut in postremo physicæ auscultationis, quoniam scilicet mouent ab his motibus omnia corpora. Cu ues ro de calore illo uivifico fouente rerum generationes perficiente (3 loquis tur, aut tantum Solis, ut cũ à Sole & homine generari hominem dixit , aut 'Solis & Lunæ, ut in libris de animalium generatione, facit métionem. Vt fi quis hanc Aristotelis opinionem fuisse contendat, nullis possit eius phi losophiæ dictis refutari. Nos no tam illud, & hocasseueramus, quicquid deorsum peruenit à siderib. alns, id pertenue, perexiguu esse, ut si forte sideru luminib.nocturnis aër no nihil mitelcat quo fiat generationi accom modatior.quaqua si quis generationem omne uni Soli referat acceptam, possitita decernere, ut quod lumine suo per diem Sol operat, operetur & nocte per id lumë ad Lunam,quasi speculum repercussum, unde restectat ad terra, natura uices has sapientissime disponente, quoniam ferre iugiter Solis radios imbecillitas terrena no polsit, quare nocte per Lunã illos exe cipiat fractiores imbecilliores, pptereach suz infirmitati magis accommo datos, ut nec plane deserantur luce uegetali, nec sub illius iteru plenitudis

nem

473

nem quali fatiscant. Quo pacto etiam salutarius ad nos primo uere Sol re dit postquam tota hyeme procul fust, quam si prope nos semper assiduus habitasset, quin adeo premitur bono cœli, si nimium sit, nostra fragilitas, ut nec Luna ipla le tota, solares semperradios nobis refundat, sed nuc par clus, nunc uberius pro suis ad Bolem schematismis, quos ad cam utilitae tem diuina cura sic ordinauit, quando nec propria luce ob ca causam pro ximum nobis sidus impleuit. Si igitur tota naturam circumspicias, nullu uidebis ab ea indicium dari, foueri à le res inferiores, alió calore 🛱 Solis. quod sicut pertinaciter non defendimus, & in colortium huius officis stel las, multis hoc philosophis opinātibus, admittere no reculamus, īta coars guimus astrologos putantes in aliqua genitura (si pertinent ad stellas hos minum genituræ)principatum interdum deberi Planetis alijs, posthabis to Soleuel Luna, fiue diurna fiue nocturna fuerit genitura. sicut ipsum quoc Solem opprimi radijs aliorum, & male affici posse putant, ut quas si unus enumero in ordinem plane redigatur. Verum de his postea, nunc tantum admonemus magis ab euidetia sensuum redargui qui plurimum posse stellas alias à Sole credunt in permutandis inferioribus, quam qui fere nihil eas posse contendunt totam hanc sicut illustrationem ita ueges tationem inferioris mundi phœbeæ lampadi tribuentes, unde nobis per noctem lucerna quoque lunaris accenditur.

QVO PACTO STELLAR EADEM ALIAS ALL terin nos agere possint. Cap. XI.

Erum demus altrologis, & nobis quoq no id magnopere per negatibus, defluere à stellis omnibus aliquid in nos, restat exa minadum, quod illorum obiectio postulabat, an idem eadem semper, an idem quoq diuersæ largiantur, ut si non idem, uide deamus an exilla diuersitate uarientur quoq inferiores essectus. Proprias esse unicuiq stellæ, præter motu & lumen in quarta ratione, probat

este uires unicuig stellæ, præter motu & lumen in quarta ratione, probat ex cœli nobilitate uiribus ge corporum quorudam quæ à cœlo este putan tur, has itag ibi dissoluemus. Hi tantum pro ratione iplam stellarum affestunt diuerstate, ut cum stella disserta à stella, sintég omnibus lux motus ge communes, habeant necessario præter hæc propria quædam quibus inui tem disserant. Sed Paulus dixit stella dissert à stella claritate, quid igitur si quemadmodum cuit sit omnibus circularis motus comunis, ita disserut motu, ut hæc uelocius, illa tardius moueant. Quanqua nechocipsum coe cedat ab omnib. parter sit de suce, ut scillet lucicoueniant, sucis coditios sib. disserant, du copactior, copiosior, contra rarior uel tenuior sux unius sideris sit ès alterius, erit enim qui credat plus à sphæra etiam sua, stellam, quam à stella stellam esse diuersam, nec aliter tamen illa disserut, quam ras ritate densitate quo di recipiatur, consequenter putabitur, no aliter equivam actione in nos uariari, quam ut quæ densiora, maiora, propinquiora,

plus ea lucis, plus caloris effundant, minus quæ rariora, minora, remotios ra, denique idem elle spiramen ab omnibus calidæ lucis lucidica caloris, unde falus, uita, fomentug corporibus tantumg differre, quod ab alijs te nuius, ab alijs exuberantius, ab his cominus, et ab illis eminus inspirat. Ce terum de eadem stella quid decernemus pro sui motus perpetua uolubili rate. Porro sententia peripatheticoru est, stellas no mutare qualitatem, sed locu, præter Luna, quæ lumine fulgens mutuatitio pro fuis ad folem con uersionib.plus minus idétidem illuminat. Quare pro uersura qua fecerit à Sole, lume nobis uberius partius & refundet, & cu lumine suo calore, siç destituit ferè nos in nouilunio parte qua nos respicit destituta lucibus, fos uet amplius & calefacit in plenilunio, sicut adolescens magis, minus decre Icens. Que uarietas in fiderib.esse non potest luce stabili propriace fulgen tibus, propterea mutation u fere omniu, quæ frequentius accidunt corpo ribus, si qua cœlitus causa, solet esse de Luna, quia mutabilis ipsa, non mo do situ, sed qualitate proximè nos cotingit. Alijs Planetis sola per motum locorum mutatio fit, unde uarietas influendi no alia, quàm ut intentius re milsius & nos afficiant, quatenus huc illuc migrantes funt nobis propine quiores, & remotiores. Duplex aut illis motus, universalis & proprius, ue hit ad nos illas quotidie motus univerfalis fupra terram extollés, eripités quotidie, ducens sub occasum. unde primu diuersitas agendi, quòd de fae stigio fortilsimos radios eiaculant, quis rectiores cadut ad perpendiculu, quare quato magis culmini proximat, tanto potentius nos afficiut, quans tò magis inde descendut, imbecillius. Sub terram mersi, possint in nos alio quid nec ne, discutiendum. Nã cum prope finitore nondum plane nobis eripiant, possunt aliquid certe, licet perexiguu, radns adhuc ad nos ex obs liquo peruenientibus.Cxterum cũ terræ latebris penitus latet,& à nobis longius auferunt, si nihil posse credidero, sensus suftragabitur, ratione no repugnate, siquidem credi qui potest aliter: Si ueru, quod hactenus defen debamus, nihil ad nos à cœlo nisi luce uehente peruenire. Quod Auicena quog dixit in libris metheorologicis, lumen uocas uehiculum uirtutu os mniū cœlestiu, & Albertus in libro de somno uigiliaco confirmauit. Quo circa ficut lumen ad nos tunc no pertingit, ita nec ulla uirtus utics pertine get. Solu fole adesse nobis et nocte dicemus, ea ob causam, quod sororem uicariam faciens, per impressum illi splendorem, nobis affulget. Nisi forsie tan illud quo quo dici possit, cum sit aer iste superior inferiori continuus, de Solis ibi præsentia non nihil istum quoc aerem sic foueri ut futurus frici dior sit, si nullus omnino Sol, nullă aeris parte illuminet. Sed hoc ipsum si quicquam est, quam sit serè nihil, oculi tactus is renunciabunt. Astroloe gi, si quas sibi somniauere uirtutes quib. tota terræ moles nihil obstat, saltem nec in somno sic delirent, ut non concedant, has uirtutes imprimi nos bis purius & efficacius cum per aerem tantum ambiente in nos effundun tur,

sur, quam cum brutæ terre densissima crassitudo tota illis est perforanda. Quod quando nó cócedunt, quis eos defenderet ab infania; putant enim siderum uires duodecimo loco qui supra finitorem proximus orienti sele zollens,una tantu mansione distat à summo, torpidas, & cessatrices, & imbecillas, ealdem in imo terræ uigoris & efficaciæ plurimu habere. Sed eo xum errores oftendemus postea, nunc tantu quid decerni debeat ex ratio ne tractamus. Diximus de motu universali. Motu proprio Planetæ nunc ad auttrum feruntur, nunc ad aquilonem, quod & facere stellæ creduntur herentes, iuniorum sententia, facit idem Sol non quòd ab occupata semel orbita deflectat, fed quòd illa obliqua, nuc proximu eu nobis, nunc remo siorem reddit, proximu in aquilone, remotu in meridie. Vnde alia nascit uarietas influendi, siquidem maior efficacia radijs inclinātibus ad nos, mi nor lecedentibus uerlus austru. Præter hæc aut similia his, quæcuæ cogis tat in actione (tellarum diuerfitas, uana prorfus & irrationabilis, qualis as pud astrologos, quòd eade stella pro locis duodecim, pro signis que pretercurrit, pro stellis uel hærentib. uel errantibus, quib. certa ratione copus latur interuallis, quos aspectus uocant, affici aliter atos aliter putant, & dis uerlisimas ad influendum uires adipilei, contra quem errotem totus se li per lextus accinget, hic tantum per initia capitis huius authoritate illis peripatheticorum obijciemus, negatiŭ in stellis mutatione alia quam situs, præterquam in Luna, na si mutation e duntaxat corruptrice & nocentem excludunt, no oportuit Luna excludi, quado necipla sic mutatur à Sole, quanquanecenoxis, ut videbimus, aftrologi mutationib. fidera liberat, labefactantibus;& si no fubstantia, uires tamen eoru & facultates, sed hæc poltea. Illud ambigat quis de Luna recipiat ne Planetaru aliorum radios, sicut Solis, apparet enim probabile, ppterea quod sua natura susceptacus lum potius incidentis lucis, quàm lucida, sed & omnium infima uideat ad hoc munus potissimum esse parata. Verum nec maiorum authoritas, nec iple lenius accedit, fiquide, coëunte Luna cu Sole, fi tuc louis aut Martis radijs opponatur, unde reddere nobis illorū lumē plenius debet, nihil tas mē habere radiorū & lucis agnofcitur. Tetigimus hāc quæstionē, quoniā si de cateris quoq lume hauriret, seret erga nos Planetæ efficaciores, hac euam ratione quod Lunæ copularentur, transmissa per ca ad nos uirtute, que per le minus forsitan huc attingeret. Veru si fieret hoc, sieret aliter om nino quam astrologi putat, putat enim eius maxime sideris admos radios Lună trancere cu quo simul inuenit. Ego uero quato longius à sidere Lu na digreditur, tato plus luminis fideris eius communicari nobis per eam no dubito, tanto minus quanto minus distat, minimu aut certe nihil cum nihil distant.moneor euidenti experientia, quod iuncta Soli, nec Solis rae dios ad nos transmittit, mole corporis eius maximè negocium facescente, quanto minus igitur radios aliorum, & solaribus longe tenuiores, &

ين ريز

remotiores à Luna. Vide quantum fallantur qui fortunată diem, & genituram credunt qua Lyna èum beneficis stellia cogrediatur, infortunatam qua cum malis, cum non aliud sit illis congredi Luna, quam illosum influ xus per densitudinem Lung nobis intercipi. Forsitan aut & illud habet ra tionem, ut in permutadis inferioribus habeat non nihil prærogatiuæ Pla neta matutinis, propterea que exoriens ante Sole, sibi vendicet a érem prius quam à Sole totus occuper. Sed hoc si quid est, haud magnu habere mos mentu potest. Restat examinadum, an exmixtura radiorum noua uis coa lescat affectrix operis noui, quod singuli seon mradif mon efficerent. Plo tinus negathac radis accidere posse temperaturam, ubeorum coalitu nos ua uirtus liue forma noua dissultet, puto quoniam radifirio corpora sicut liquores, nec affixe corporibus qualitates, quaru more nec in corporibus suscipiuntur, ut scilicet uel inficiant inde uel ex habitusuo quoquomodo permutetur. Quo circa uerifimile fit isti philosopho, no usu uenire radijs quod plurimis qualitatibus, ut ex aliqua cocretione siue mixtura in aliam formam ex omnibus coalelcente aliquado commutentur, præfertim cum hoc non fine interitu confluentium ad idem simpliciu particulariu confluentium ad idem simplicium ad idem s litatum, soleat euenire, quem in radijs no facile quis cogitabit. Quod si de mus aftrologis radios commisceri uel calores à radijs profluentes, illud asseueramus radios omnes misceri lemper, non autem quasi este asymbos los qui alijs per eos quos auc nocant aspectus minime sæderétur. Quare mixtura prælentis hore momenti, anni, menlis, diei non uariat ab alterius temporis radiolamiztione, præterquam his de causis quibus nariari side rum actiones exposulmus, ut sit aliud scilices nochis aliud diei teperamens tum, aliud recedentibus altris ad meridiem; aliud inclinancibus ad aquis Lonem unde sola caloris exoritur intentio atque remisio.

The same and the service of the serv

Ogitemus omnium radiorum mixionem in aere, in ea est aliquid quasi accidentale, subsidiantiale aliquid quasi accidentale, subsidiantiale est este est est unum lumen süculum calorem ex omnibus cueli suminibus uel congregată uel resultante, & hoc quidem perpenum se immunabile est. Sed quod sic quidem radius in eo nunc sit intentitrialius sic remissior accidentale est, mutatur es subinde, pro ceeles stium comporu sugi mutatione. Ratio distinctionis istius nostre facile partes este sincipio ceelo, quod scimus suius caloris esse principium, aliquod substantiale dici potest, sicut substantialia dicimus esse que substantiam rei consequentur inseparabiliter, talia sunt immarcessibile corpus, & pris mumoinnium corporum circularis sigura, motus in orbem, & cu succe lore sumen omnia uegetans, & siquidem proprias habent sidera potestates, suntilla etiam uires siderum substantiales. Est aliquid rursus in ceesto de suntilla etiam uires siderum substantiales. Est aliquid rursus in ceesto de suntilla etiam uires siderum substantiales. Est aliquid rursus in ceesto de suntilla etiam uires siderum substantiales. Est aliquid rursus in ceesto de suntilla etiam uires siderum substantiales. Est aliquid rursus in ceesto de suntilla etiam uires siderum substantiales. Est aliquid rursus in ceesto de suntilla etiam uires siderum substantiales.

Ė

7

-3

24

12:

212

x

and

ı

ŋį.

Ĵĺ.

Ģ

lo & stellis sicut uariabile, ita accidentale, ut in omnib. astris sola mutatio litu, atos in Luna vicilsitudo lucis. Quòd igit in mixtura est radioru substantialia cœli consequens, dicimus substantiale, qd accidentalia, accidens tale, ut complecti quidem Saturniam potestatem & Iouiam & Solare cas teras & similiter, substantialiter sit in ea, sed has habere intentiores uel remissiores illas, p radioru uarietate, accidentaliter dicit. Adiutus igitur Sol ista uirtute superiori, quænon est uirtus utig mutabilis, alioquin semper non adesset agentibus omnia causis, ut adesse cospicitur, adiutus inquam ab ea, generat hominem, quatenus homo est, & hunc hominem, quatenus hoc semine & ex hac materia generat, quare ad hãc estectus substantialem conditionem siue naturam siue caracterem individuu spectes, indifferens quælibet constellatio est, quero ex constellationis diversitate, hoc est uas rio siderum statu habitudine op ad terra plus minusue caloris in aerem ele funditur,& p alia radiorum mixtura noua calidæ lucis proportio menfus rate dissultat, hoc est es accidentale in collestibus accidentale quoq in este ctis rebus facit diversitatem. Vt si quis dicat in plenilunio sieri meliorem conceptum, & crescente Luna plus augescere sœtu, & sub temperato cœli statu melius affici semiplena, propterea et meliorem quo es sobolem pros creari hoc genus. Illa diuersitas quæ de cœlestium uaria positione in substantus generandis esse potest, quam accidentale dicimus & aduentitiam, quoniam ut declaraumus, ipla ppria substantialis in nota concepti fœtus de suo principio proximo substantialio materia sua dependet, tum ad ace cidentales quots proprietates plus accidentia seminis & materie faciunt, utpote cognatiora, proximiora intimiora que, con extrinleca dispositio a éris ambientis, id quod experientia quotidie manifestat, ita ut si quis p parene .tum seminibus filius non effingatur, & inde ducat suam similitudinē, mon .(Bris enumerandum dicat Arist.Proinde nihil nobis obstiterit, uniuersales tantum causas sidera facientibus, & effectus distinctionem quærentibus, à causa secudaria, quod uaria siderum dispositio pro mutationibus aéris, corporum uel genitorum iam uel generandorum uariare dispositionem aliquo modo possit, quando, ut diximus, hæc accedens extrinsecus & ges neralis ualde mutatio est. Ea uero quæ pertinent ad substantia quod quas -litates intimas magis & propius à propris indubie trahit originem, proptereach de colo prouideri nullo modo potest. Et hoc quidem uerum in corporis rebus quæ perfecta substantia sunt, quibus omnibus adsunt effe cientes proximæ caulæ, uel quod illis proportione respodet ut in his quæ generantur ex putrefactione & mixtis inanimatis, de quibus in quartæ ræ tionis folutione dicemus. Sed enim aéris mutationes ad calore & frigus, humorem & siccitatem nulla media causa facere cœs potest, quas ideo tamen universaliter facit, quoniam ex se tantum salubriter calefaciens facit extera ex accidenti pro conditione materix, sicut uno codemo calore du relait

## 478 Ioan. Pici Mirandulæ

rescit limus et cæra liquescit, & sub eodem Sole lintea du lauant albescunt, & lauantis interim facies denigrat. Cæteru quoniam hæc accidentalis mu tatio est, plurimu in ea potest id quod in coelesti costellatione accidentale uocauimus, hoc est sideru positus & habitudo, unde uis radioru intenditur ator remittitur, propterea plus minus in aérem calor inualescit, scilicet ob hociplum pro uario Solis flexu uariant quatuor anni tepora et oriens atos occidens, ascendens atos descendes easde fere facit in die quatuor mutationes. Sunt aut inter has primas corporu qualitates, & inanimata mixe ta, mediu quasi locu sortita metheorologica impressiones, quaru etia effi tiens caula cœlum, inferiora materia lunt, unde plus earu diuerlitas quam corporu perfectoru cœlesti dispositione dependet. Sicut uerè et autumno ferè fiunt tonitrua, æstate grandines, hyeme niues & pluuiæ, minus autem quam absolute ipsæ quatuor qualitates, quadoquidem has facit radius in materiam lapfus fua uirtute, ille mouetur quidem radio, fed de materia inferiore concrescunt. Quapropter pro illius plurimu conditione uariatur, ut in tractatu tertiæ tationis latius explicabimus. At perfectæ substantiæ, qua non folu materiam, sed & propriam habent efficientem causam, quic quid (ut sape idem repetat) substantiale pprium foruunt, à propris ha bent causis, cœlo, per immobilem suu influxum, ut uniuersali causa coope rante, permutabilem uerò nó nihil extrinfecă aliquam generalem 🛱 ualde mutationem faciente, de qua tamé astrologi dicere nihil etiã possunt, quip pe quæ nec à causis cœlestib.quas sinxerut, nec ab hora natali, sed ab alis principiis pendeat, ut postea declarabimus, nam nunc quidem id tantum inuestigamus quid efficiat cœlum, quid non efficiat. Hæc igitur intelliges quæ disferuimus Aurelius August.non usquequaq, dixit, absurde putari posse, ad solas corporu differentias asslatus quos dam ualere sidereos. No afferuitita esse, non accusauit aliter sentientes, sed eleuauit culpam sic opie nantium, eam non tam ablurdam opinionem, 🕏 non ulquequace ablurda esse pronuncians id, quod tamen de quibus etiam corporum differentis esset intelligendum explicaturus adiunxit: sicut in solaribus accessibus & decessibus uidemus ipsius anni tempora uariari, & lunaribus incremētis ato décremétis augeri & minui quædam genera retum, sicut echinnos & chonchas, & mirabiles æstus oceani. Hæc illius uerba, in quib. nihil uides annumeratum, quod ad perfectæ alicuius substantie faciat generationem. quarti diuerlitates quanqua maxime corporales ad stellas referri non de bere, led proximas caulas, statim admoniturus adiecit: quid tamen ad cor pus quam corporis sexus: & tamen sub eadem positione siderum, diversi sexus gemini concipi potuerunt. Hæc ibi paulò antè supra confirmas ean dem sententiam, probauerat Hippocratem ex propris & secundarijs cau sis rationem reddentem, quòd duo fratres simul ægrotarent, simulés conualescerent. Possidonium uero non probauerat, ad constellationis parilis

fatem id referentem, acceptabilior, inquit, multo coniectura medicinalis, quoniam parentes ut erant corpore affecti dum cocumberent, ita primor dia coceptorum affici potuerunt, ut confecutis ex materno corpore prio ribus incrementis, paris ualetudinis nascerentur, deinde in una domo, eise dem alimentis nutriri, ubi aérem, & loci politionem, & uini, aquaru, pluris mum ualere ad corpus uel bene uel malè accipiendum, medicina testatur. eildem etiam exercitationibus assuefacti, tam similia corpora gererent ut etiam ad ægrotandum uno tempore eildem caulis limiliter mouerent, ad constitutionem uero id coli siderumue referre, quando concepti siue nati sunt, nescio cuius sit insolentia. Hac noster August. cuius ipsa uerba pras teximus, quod multi id tantum ex eo intelligentes usurpatu sæpius à nos stris, no absurde corporum differentias ad afflatus sidereos pertinere, pue tant opinatum Augustinu omnem effectuum corporalium diuersitatem esse à colo, proinde que illis, Augustino cosentiente, astrologos posse ua ticinari, parum memores nihil ta dici merito posse corporale, quam cors poris ipsius temperamentum, cuius tamen causas in colo querentes, inso lentiæ titulo taxantur ab Augustino.

SOLEM MULTA OPERARI QUAE AB ALIIS.

ftellisfieriaftrologiputant. Cap. XIII.

Rimam astrologorum argumentationem retorquentes in eos, declaraumus longa digressione, sed necessaria, quid in nos ages ret colum, & colestium actio quomodo uariaretur, siue stellas ipsas siue materiam suscipientem consideremus. Vnde palam factum est, esse coclum causam universalem, nec estectuu distinction e preser tim principalem substantialem inde esse petendam. Nunc ordine conue nienti, quasi gradu facto per ea quæ disputauimus, secudærationi soluen de manus admoliemur, quonia scilicet deprehendit uariari dispositiones inferioru corporu ad Solis & Lunæ uarias ad nos habitudines, idem alijs de rebus & planetis cotendebant elle credendu. Nam uices, inquiut, quas tuor temporu per solares anfractus & omnium corporu status cu ex illa uicilsitudine, tum pro lunaribus incrementis decrementis (3, uariat. Quid igitur? duo scilicet sunt quæ colligi putat ex his. Primum, ut sicut echinos, conchas, oceanu, corporum humiditates, ad curricula Lunæ uidemus im mutari, generaliter ét terrena molé pro Solis annua reuolution e pariter & diurna, ita de ceteris quo preb. assentiamur eas stellis euin chan ab illis que bernari. Alteru, ut manifelta Solis & Lunz poteltas in permută da subfue nari materia, cogatide nos credere de radis alioru sideru, hocest, illis que quance occultiore, uim tame inesse magnain permutadis rebus & multis pliciter afficiédis. Nos neutru colligi, pala faciemus, quado hascipsa quæ p se afferut, fauere potius aliter suspicatibus, co prius con siat observation u illaru omniu ex principijs iam costitutis ratione reddemus, ut pateat sicut argumentis, ita nec experimentis nos adduci de siderum efficientia cœles stiumque uirtutum mutatione sentire aliud quam quòd hactenus ipsa na turali ratione duce præscripsimus. Nec interim cessabo multas astrologo rum fallacias, multa obiter eorum errata fugillare. Exordiamur igitur ab operibus Solis. Variat anni tempora Solis accessus atop recessus. hoc nos etiam iureiurando si oporteat asseuerabimus. At hoc ipsum zodiaci facit obliquitas, non natura fignoru, hoc est, no ideo flagrat in leone Sol, quia fignum leonis, autfolis domus, aut calidum signum, ut fabulantur astrolo gi, led quod in eo Sol constitutus & proximius ad aérem nostrum, & per lexquimenlem proximior ante calelecerat.alioquin& in cacro feruentilsi mus est, cum non sit tamé, etiam apud eos, Solis domus aut exaltatio cancer, nec sit igneum signum, sed aquaticum. Sic in ariete fere mundum in-Raurat, floribus euocatis, auctis q feminibus, quia tunc primu rediens ad nos fœcundum commodum ex teporem corporibus inspirat. Astrologos rum uero fabulamētum est, Solis exaltationem arietem esse, quasi non ad alios populos idem in libra faciat arieti aduerla, quod apud nos facit in ariete: Dum scilicet hinc recedens accedit ad illos. Totius igitur uarietatis quæ cu tempore euenit, sola causa est, Solis ad terras quas habitamus ma ior minorue distantia, unde plus minus ab eo caloris participamus. Hinc quoqueretonitrua fiunt, quia cum peruenerit Solad arietem dissoluitur zeris calore hyemalis humiditas, unde multa ad aerem sursum tollit euas poratio seges scilicet nubium, unde tonitrua fulmina es proueniumt, quo d fi astrologi quoq intelligunt, quæ ista demum uel somnolentia uel fallen di cupiditas: ut quali natura illius ligni, hoc est arietis, operaretur, arietem esse desimiant signum suscitans pluuias atque tonitrua, quare Luna quo B in Ariete tonitrua facere, non diceret ullo pacto, si possent aut uellent anis maduertere id no pro signi eius uirtute, sed Solis ad signum id peruenien tis actione cotingere. Pari fallacia scriptu à Ptol.in libris apotelesmaton, Lunam in ariete li facit morbum, præcipuc facere uitiliginem, quam anquis Græci dicunt, uulgo morpheam, in cancro mentagram, qua lichenas Gre ci, uulgo impetigines, in libra lepram, in capricorno lentigines. Tractum em hocab aéris statu, quado per illa signa Sol defertur, hoc est à ueris qua litate, quo tempore Sol est in ariete. Aestatis cum est in Cancro, autumni cum libram, hyemis cum percurrit lignum capricorni, liquidem condis tionibus horum temporum illa morborum genera quadrant. Veri uitilis go que fecile tuncinuadat occupetés supremam cuté ob humores ea po tilsimum anni parte redundantes. Aestatimentagra, quæ de sicciore mae teria acutiore q prouenit. Autumno lepra, si quide atræbilis infectio exis stimatur, L'entigines hyemi, quæ de frigidioribus superantijs humidioria busque generatur. Extrema igitur tarditas, quod à Sole fit, aërem magis uel minus calefaciete, pro varietate sui situs, adscribere signis, sub quibus per ca tems

ca tempora Sol defertur. Aut si hoc intelligunt, quasi tamen non intellige: rent, putare alios quoce Planetas in isidem signis eadem operari. Conclusi damus Itatam in temporibus anni diversitatem, non aliunde quam à Sos. lis occalu recessurg fieri pro obliquitate signiferi. Quòd si nec estates eque teruent omnes, nechyemes rigent, pro materie potelt dispositione contina gere, qua momentum habet in aere maximum, testimonio sentis & Prolei mæineceam ad coelum referre necesse est, præterquam uelutæd mituersa lem caulam omnis rei corporeæ, ut ex metheorologicis Aristorelis libris: intelligere licet. Sic coin eadem æstate sit alijs diebus calor intentior, alijs: hæbetior, nechocipla tamen exigat politura Solis. mutatio fætirinferior; uel excitatus, scilicet uentus alicubi uel inundatio pluniæ, uel hao genero quodpiamaliud quod à nobis proculita fieri potest, ut causamipsi non ut deamus, cuius uim cum effectuad nostrum uso cœlum redundantem nix hilominus experiamur. Quod si Planetæ sunt alijs alij calidiores, & quiz cung minus calent, possunt ex accidenti, dissolutis humoribus mec cosumi pris, pluuias generare nebulis & prætexere cœlum, unde deficit calor, ina renditur frigus. Contra qui feruentiores, ad siccitatem caloremés conducere, non abelt à principis nostris, ut ad aéris mutationem uarif sideris do minatus aliquid faciat, modo non alium hic dominatum intelligamus, 🕏 ut nobis proximior, autradijs rectioribus nos illuminat. Verum quonia si quid peruenit ad nos à stellis superioribus, in omnino pertenue esse sus spicamur, præsertim quod ad sensibiles istas pertinet qualitates. Tum cau læ tempeltatum, si quærantur in cælo, plerung non inueniuntur, siue de stellis ex astrologorum sententia siue philosophorum, ut definiuimus, sen tiamus. Videtur hoc totum quod actionibus luminarium detrahit & ads iungit,ad materiam potius effe referendum, ipfa uero luminaria alteru fos lo situ, alterum etiam permutata luce, permutat, neutrum pro signoru nas tura quæ percurrunt, pro locis quibus infident, pro Planetis quibus confl gurantur, ut per confequentia manifestabitur. Quare quod mare Perficil Sole uirginem ingrediente fluctibus agitetur & æstuet, præcipuè uero cū peruenit ad sagittarium, rursus placidum sit & nauigabile, Sole ad pisces delato,&præfertim;ad geminos,contra Indicum fub uirgine & fagittario tranquillu, sub piscibus & geminis nauigabile sit, non de qualitate signos rum, sed de situ Solis conditione quaterie puenit, quod astrologi quoq confitentur. Proinde utilis fuerit nec superstitiofa nauticis obseruatio hos rum temporum habita maris ratione quod nauigant, à quibus etiam obs **feruati dies, quibus abstinendum nauigatione prædicant. Si quam habet** à cœlo caulam, aliunde habere quam à Sole no possunt, quoniam stata de illis: & perpetua obseruatio est, quare ad Solem tatum referri potest, cuius fischem temporibus eadem ferè omnino semper est habitudo, ad alias cons Atellationes nullo modo, que nunquam eadem issdem temporibus inues  $\cdot$   $\mathbf{S}$   $\mathbf{s}$ niuntur

miuntur, uerbi gratia, suspecti dies nauticis semper Martij primus 7.15.17. 19. & 25. Aprilis fex. quintus 6.12.20. Februarij, fextus. 12.15.17.19.20. hac il li inuariabili observatione semper utuntur, aiuntos per hos dies magnas maris plerunce fieri mutationes uel ad traquillitatem uel ad tempeltatem, quare dubij cum fint euentus, securius agent qui abstinent, ne forte in mas lum mutatio eueniat. Hocigitur ad siderum posituras, quas astrologi nos tant observarios præcipium, redigi non potest, cum per easdem anns partes illæsimiles non redeant, sed dissimilimæ. Quia illos ipsos dies gubera natoribus semper suspectos, interdu innocuos nauigationi felicissimos co pronunciabit astrologus, & quos illi non multum cauent periculositsis mos, ut eam horam uario statu Solis, atos Planetarum mixta se illi agmina representabunt. Quapropter nauta huiusmodi regulas, uti suis principijs inimicifsimas,non probabit, quæ cum diutina experientia & fublimis ars tis ulu quotidie comprobentur astrologorum uanitatis sidem locupletile simam faciunt.Possunt autem duplicem habere causam, alteram à Sole, als teram ab aqua, ut sicuti nostri corporis humores suas habent periodos, quibus mouentur, ita habeat suos oceanus, à Sole quoniam secundum suf ad nos accessus recessus un momenta & maris & corporum omnium immutare dispositionem euidenti side cognoscitur. Illud autem admonens dum elle lectorem oportet, hanc temporum uarietatem ab his qui rem ru sticam & nauticam scribunt, per occasum & ortum stellarum fixarum des notari, ut arcturi, Vergiliarum, Hyadum, ceterarum & similiter: non quòd iple lint quarum influxus cauentur uel expetuntur, alioquin nec altrologi hoc dicerent, qui per se illas, presertim nisi cardines teneant, esse uolunt in= efficaces, sed ut magistris illarum artium illustratis indoctisc uisibile sis gnum sit, quo tempus illud dinoscatur, quod nece perpetuum simul & co spicuum inuenire melius quam in emersu occasurs stellaru uideretur. Por Itea necp quod apud rude uulgus plus authoritatis & obseruantiæ concis liaret. Quod scribitur à medicis, ægritudines hyemales æstate solui, æstie uales hyeme interdum, & quæ hyeme inuadunt uere, quæúe uere, decedes re sub autumnum, & quæ denica quocuca anni tempore siunt, diuerso ters minari, quoniam scilicet horum temporum qualitas diuersa pro Solis ad terras uicinitate atop distantia. Quod aut de Luna dicunt, sub-criticis die bus, id uanum et irrationale, sed hoc postea cum de Luna dicemus. Ab eise dem Solis progressionibus est aftectio uaria rerum, cum expertium uitæ, tum uiuentium omnium, sub inclinationibus cœli diuersis, quod non oe mnes eadem terræferant,& populorum mores habitudoʻg corporum uz ria sit in regionibus uarijs. Nec præter Solem alias opinari costellationes, alía signa, alios de Planetas quibus illa loca subiaceant nos oportet. Ferà tur Solsemper inter cancrum & capricornum: quare quicung inter circu lum æquidialem & æstiuale solstitium habitant, calidissimam necessario habitant

habitat regionem, qui uerò sub aquilone positi sunt. cu à Sole plurimum ablint, frigidilsimam, me**dij inter hos temper**atam. Et quonia dextra cœs li pars, oriens est efficación, ibi uirtus Solis quam in occidentali. Hínc red di ratio omnium potelt, quantu pertinet ad cœleste causam, que de rerum proprietate feruntur. Nam gemmæ, aromata, quæce talia hoc genus, plus cœlestis caloris desiderant, ad orientem austrumos producutur, pariteros leones & tigrides, elephantes isldem terris feruntur, & quæ alia calorem exiguntanimalia potente ut generentur, ut uiuant, & in luo uigore perma neant. Solus homo ubios terrarum nascitur & seruatur, ob amplam natus ræ suæ sub multiformi habitu latitudinem, sub qua homo ut differret ab homine ui specificæ differentiæ uanā dederit, tamen aliquibus etiam phis losophis, suspitionem. Qui igitur meridianam incolunt partem quato ca lidiorem aerem spirant, tantò sunt intus frigidiores, quare timidi sunt, effœminati, & quod antiqua hodierna ép experientia probatur, nati ad seruiendu. Fiunt aut hæc, quia calor immodicus ita corpora elaxat, ut calos ris intestini maximă parte euocet at pablumat, unde ad summa corporis eductus, penetralia delerens in cute nigredinem, in corde relinquit timi ditatē.Contra, qui lub frigido cœlo degunt, Boream uerlus, animoli, fors tes & candidi funt, ratione contraria. V trace uero ges siue quæ plurimum est sub Sole, siue que longius dimouer ab eo, paru humani habet, & paru sociabilis est, ob caloris & frigoris exuberantiam, per qua à mediocri rece dit temperamento, in quo nostra natura potissimum sita est. Sed & utrace gens immanis & aggreftis, cum ob eam quam diximus communem caus sam, tum altera quidem quia ferox, altera quia meticulosa. Non igit, quod astrologi Græci fabulantur, quia extremis climatib.nox ij Planetæ Saturs nus Marso dominatur, ideo populi illi immaniores, nec quia meridianis Saturnus, ideo timidi & uitæ breuis, quia uero Mars aquilonaribus, ideo bellicosiores. Figmentum hoc, in quo nec cæteri concordant astrològi, qui non præficiunt Martem aquilonaribus, sed Lunam. Nos nec Marte utentes neque Luna, propriam ex Sole reddidimus ratione coditionum utriusque gentis, qua præter aliam somniare sibi nugalis potius est quain philosophi. Dominatur, ut dicunt, etiam Saturnus in India, & tamen ibi longæui lunt, cur igitur breuiæui meridionales ob Saturni frigiditatem exuberantem : cur timidi : nam & ibi gignuntur ferocissima bruta, licet omnia tamen in septentrione scribit Aristoteles esse uiriliora. Sed humas na mediocritas extrema ægerrime patitur, & qua ratione uentres hyeme calidiores quàm æstate, ita illi sub nimio ardore intus frigescunt, uixque exacto uitæ anno trigelimo, senectute conficiuntur, ut narrat Auicenna. Aquilonares sub gelida sede penitissime feruet in principibus membris, concluso calore multo quanguine & grossiore, tanto australibus robus flores, quato illi spirituu languinis fubtilitate, ingeniosiores evadunti

Mediæ nationes nec inopia sanguinis, nec crassitudine hebetes, sicut prus dentiores & sapientiores, ita facti ad principandum, & ut sic dixerim, mas gis homines, sunt. Hæc de cœlesti circulatione generalis uarietas incolarum terræ, cui peculiares admodum multæ ex sublunari dispositione terrarum, aëris & aquæ, dum alia scilicet uel paludibus inuia, uel stagnanti. bus aquis regio semimarcida nebularum identidem caliginosis noctibus oblidetur, alia uentis peruia asperitatibus, uel editior motibus. Tenui iam te his plus quam oporteat. Transeunt hæc à terris ad aerem, & habet ipse aër ex fe fuas proprietates alias, fcilicet alijs locis, ut Panetius ait, no de cœ lo petitas, sed de suis principijs habuit & suas, quæ quidem discrimina in afficiendis corporibus plus minus aére polsint in ambiguo elt. Permutas re hæc habitatores ipsis statim suis afflatibus, patet per ea quibus uescuns tur, quæ pro sola aquarū aëris & conditione uel noxía uel salutaria fieri ne mo est qui nesciat. Hinc prima, ob coelestem à Sole impressionem, corpos rum est diuersitas, quam alia statim de uictus ratione consequitur. At ingeniorum morum quarietas & à corporis habitu pendet, & ab educatios ne alluetudinis fundamento, quæ naturæ uiribus proximat. Accedunt le ges, quibus in eare plurimum est momenti, adeò ut feras nationes mans suetissimas reddere, si ritè ferantur, & contra fortissimas eneruare & ex optimis reddere malas, si sunt malæ, facillime possunt, unde arbitrij lis bertas contra omnem naturæ necelsitatem euidentilsime declaratur. Infames olim galli fuere amoribus puerorum, si Ptolemæo etiam credis mus & Aristor. quodita nunc scelus beneficio Christianæ legis, & sans ctissimi principis Ludouici regis exhorrent, ut sub coelo nulla natio mas gis. Nec tamen oportet unius populi niti exemplis, cum orbis ferè totius, euangelica prædicatio, mores, & instituta mutauerit, que à primis fuerant edita. Potest autem ad artes magisteria os capesceda regionis qualitas mul tum, quam quis scilicet primum fortiatur, ut uel mercaturæ nauigationica le dedat opportuna mari ciuitate, uel literis academiæ proxima, uel milis tiæ, si infestis finitimis aut ciuilibus intus factionibus agitetur. Sunt quos fertilitas copiais desides homines & uoluptarios facit, exiguitas, ates se rilitas laboriosos, industrios, diligentes. Veru enimuero, dicet aliquis for te astrologorum, nos hæc non negamus, sed asserimus tecum ac prædicas mus, uerum esse præterea locis alias proprietates, ex uidelicet priuatis ins fluxibus peculiariós constellatione contendimus, pro trigono, pro plane ta, pro signo cui regio subest, pro cœli dispositione sub qua ciuitatis iacta fundamenta, sub qua eius imperium, aut rex, aut tyrānus inuasit. Vera igis tur ut fint quæ tu dicis,non fequitur,ut uera quoque nostra effe non pofe sint. Sed nec ego ex his quæ commemoraui, egregifsimi diuinatores, ils lud confici puto, ut no possint esse que fingitis, sed ut intelligamus ita pla ne per ea qua diximus, causam reddi posse omnifariæ diversitatis & lol

corum

corum & gentium, ut quærere alias causas minime necessarium sit. Nam quas uos supra astrologi introduxistis & falsas et fabulosas esse, sequentia demonstrabunt. Verum disputantibus nobis aduersus ea ad quæ popus lorum regionum ipsi diuersitatem refertis, futurum erat, ut quereret alis quis, quænam igitur esset causa tantæ uarietatis, proinde prius quàm fals fas euerteremus, ueras demonstrasse causas oportuit, ut hinc illa uestra nõ necessaria intelligantur, quæ postea ut ficta & impossibilia redarguentur. Sic nec cœli illum uiuificum calorem, de quo supra tam multa diseruimus, nec solis efficaciam ideò introduximus, ut uestra conuelleremus, nec illud item ex siderum ad nos distantia propinquitateco radios intendi atos res mitti. Sed priusquam commentitias uestras nugas refelleremus, ostendes remusés, absurdissime mutationem pro locis, signis, aspectibus, sidereæ potestatis, à uobis fingi, notum facere uolui, quicquid cœli uis efficit in no bis, authoritate philosophorum, testimonio sensus, iudicio er rationis, id totum per communem influxum luminis saluberrime calidi de perpetuo moto corpore iugiter emanantis fieri sufficientissime posse. Quare alias fingere uirtutes seu stellares influxus ad corpora, esse superfluum, post quæ deinde facilius declararetur quas uos finxistis credere, non iam sue perfluum esse, sed insanum.

LVNAE VIS QUOMODO VARIETVR, ET DIES quoldam Lunæ uana superstitione obseruari. Cap. XIIIL

Stendimus ex operibus Solis, astrologorum dogmata no nes cessariò probari. Idem de operibus Lunæfaciendum. Ptoles mæus in apotelesmatis, Lunam dicit ab interlunio quous dis uidua sit, humiditatis amplius essectiuam esse, inde ad plenitus dinem ulo caloris, à plenitudine siccitatis, donec item sit dividua, tum ad coitum ula frigiditatis. Ita illam in prima orbis sui quadra, ueris & aëris, in fecunda æftatis & ignís,in tertia autumni terreóp,in quarta hyemis, atop aquæ naturam habere, & horum qualitates temporum in corporibus tuc maximè excitare. Perbella magis ista diuisio, quàm naturalis & uera, quan doquidem caloris ista conditio, ut cum est debilis, humiditatem nec mos ueat, ut qui scilicet uix sentiatur, cum efficaciæ non nihil habet, soluere ads oriatur, soluatos disfusus quo poterior est, nisi eatenus invalescat, ut quam fluere facit humiditatem, absumatinam exsiccat tum ille, non humestat. At Lunæ calor, utpote ualde tenuis, haud ita unquam intenditur ut exficcet, sed intra fines eos excrescit, quibus humefacit corpora calore, non arefas cit, quo fit ut quo plus luminis habet Luna, plus efficiat humiditatis uelus ti & plus caloris, inuicem sicut lumine destituitur, ita pariter & humefacit minus, & calefacit. potius ergo ueris naturam qualitatem que lequetur à pri mo quadrangulo ad plenilunium, quam ab interlunio ad quadrangulum iplum

ipsum primum, siquide ueris natura humida definitur, nec potest à secure do quadrangulo ad coitum hyemem repræsentare, autumnum à plenilus. nio ad ipfum quadrangulum, siquidem autumnus siccus, hyems humida est. Luna uerò postquam suerit plena, donec semiplena est humesacie, &; inde ad coitum uso desiccat, ut scilicet eius humectatione cessante, quare tum etiam duratura ligna cæduntur. Multo igitur rectius ipse Ptolemeusin libro centum enunciatorum dixit, à primo Lune quadrangulo (ex quo scilicet à congressu Solis abscessit) fluere corporum humiditates adsecun dum usq quadrangulum, in reliquis uerò temporibus decrescere. Quod quidem præter rationem quam diximus, ipsa quo experimenta testans tur, nam crescente Luna humidi sicaccessio, decrescete sit imminutio. quia non lucis tantum hoc qualitas, sed motus eius quot ad augmentum uel decrementum operatur, quocirca, cum Sole digressa incipit exoriri donec media illuminetur, plus humefacit calefacit (p, quam tantundem possides. luminis fecunda dichotoma tenditad congressum, quia scilicet illic lumen augescit, hic deficit. Hæc est tota Lunaris astrologia, à medicis, ab agricos lis, à nautis utiliter & naturaliter obseruata. Nam in universum quidem plantationi commodum existimauerunt tempus adolescetis Lunz, quod largiore femina humore cibata, ipfa quoq uelocius adolescant, decrescen tis uero, cædendæ materiæ, quoniam tum omnis materia liccior atos attes nuatior est, quare non tam facile marcet carie of conficitur, Contra si qua cæditur Luna lumine aucta, quia tunc humor exuberat, facilè putrescit ats que corrumpitur. Quapropter iure laudat Hesiodus nonam Lunæ diem arboribus conserendis, sicut & decimamtertiam, quoniam, ut ait Plutars chus, insita uis radicibus plenior iam lumine spargitur, eandem incommo dam seminibus iaciendis facit, quod iactum semen pluuias magis desides ret, ut computrescat & germinet. Porrò decimamsextam negatidoneam plantationi, quia deficiens lumen germina fatis non euocet. Quare quod Virgilius dixit, feptima post decimam felix & ponere uites, & que sequun tur, haud ita possit intelligi, ut decimamseptimam diem significet, nam hee uitibus ponendis minimè felix, lumine deminuto, sed aut primamseptis mam, quæ sit post decimam, meliorem, id est decimamquartam iudicauit, qua & plena Luna non infeliciter uites ponunt, aut quod rationi consonat magis, duos dies laudauit, septimam & decimam, sed decimam magis, quare post decimam, inquit, septima felix est. Sic enim seres habet. Siquia dem die septima Luna dividua satis caloris humorum es radicibus plans tarum suppeditat, sed idem facit uberius & dies decima. Omnino decimas septima præterquàm imperitè & falsò, denotari non potuit, cum sit illa no ponendis arboribus, sed cædendis magis idonea, quod Hesiodus quo 🕫 tradit, ob eam scilicet quam diximus causam humidi decrescentis. Quare tunc ædificandis nauibus ligna paratur, quas oportet perennare diutius.

Quod autem tunc quots comportari fruges in aream iubet Gracus poés ta hancrationem, ut scribit Proclus, quod soleant post plenilunium uenti fuscitari, quibus à grano palea ipsa, gluma & discriminetur. Sicut autem in his diebus operum causa & ratio facile cognoscitur, ita possunt alij Lunæ dies certis operibus esse commodiores, ratione non ita manifesta, licet de naturalibus illis quo & quæ diximus principijs orta. Siquidem tanti lumi nis portio cum re aliqua consonare potest congrua portione, que dissona bit ab alia, quo forfitan genere illa funt, quòd castrari Hesiodus sexta Lus na præcipit agnos, octaua boues & sues, duo decima mulos, sextam & des cimamsextam maribus gignedis opportuniorem quam seminis, decima uero fœminis, uerum magis castrari uitulos autumno, Luna decrescente iuber, ratione nota, quia emasculandis metuut fluxus humiditatum, pros pterea & siccum tempus, & siccam Lunam desiderat, qua de causa castras tum prohibent etiam multa potione. Sic euidens ratio cur sextam & decis mamsextam maribus gignendis opportuniorem quam sominis dicat He siodus, fœminis uerò decimamquartam, quoniam ut est sæpius repetitum à nobis, crescit humor cum lumine. Quare plena Luna stillabunt excres menta generationis humidiora, unde proles fœminea magis quam mascu la. Ad hunc modum alia rediges ad naturales causas ab Hesiodo tradita. qui tamen nonnulla licet admodum pauca, miscet ex uetere superstitione, sed nihil usquam quod astrologis faueat. Gubernatores item ex his uicie bus aduentici luminis in Luna, dies multos citra superstitionem obsera uare utiliter possunt, quando plurimum potest illa uariatio lucis in aéris habitu permutando, quare prudenter in nouilunio & plenilunio nauigas tionibus abstinent, quando per hæc solent tempora tempestates plerung fuscitari.lpsi quo medici rectè consulunt ægris, dies observantes in aus Etu cremento & Lunæ ne fluentes plus minus eos lateant humiditates, in affecto prælertim corpore, quod propria ui destitutum, magis sit oppors tunum iniuria peregrina. Nam gratia exempli, adolescente Luna uenam incidere, contra uentofare deficiente potius, quàm adolescente, rationem forte habebit, cum incisso uenæ expellat, uentosa attrahat. Quare ebullien tibus expansis & ad extrema corporis per initia mensis humoribus, plus forte quam oporteat attractæ materiæ educerentur. Nisi quis dicat artis

opera semper esse feliciora, quæ cum naturæ progressione concordent. Sed hæc medicorum iudicio relinquantur. Quæcunça uero præter hæc observauerint, ea uanitatem habent manifestam, ut sequentibus pa-

tefiet.

Ss 4 ABSTVI

Lunam referri posse, in quam & si referantur, nihil inde iuuari astrologiam. Cap. xv.



Efluxu maris atque refluxu multiplex quæstio est, cum omnis bus uideatur hoc à Luna procedere. Adelandus ex opinios ne Saracenorum causam accessus maris atque recessus hanc & narrat & probat. Nam cum ipsa,inquit, maris sibi brachia.

puta quæ interiecta terræ dirimit moles, obuiare atque confluere impetu concito properent, fit tum montibus interpolitis, tum iplius terræfitu, ut ab eodem curfu, dum deficiunt referantur, utque inde quo & paternus ac naturalis impellit motus, loci iplius politureuocentur. Luna uero in caus sa non est alioquin eueniret hocidem in maribus torridæ zonæ uicinios ribus, cum nec magis absint à Luna, ut quamobrem illius uim non persentiant, nec humidæ minus undæ natura putantur, & tamen nulla ibi reciprocatio, quia scilicet deest causa quam diximus concurrentium partium, mole terreni situs hiantium. Hæc illius sententia non magnopere abhorrens à similitudine ueri, quando naturali propensione feruntur eles menti cuiulque partes ad luam integritatem. Quid igitur mirum! si dis sclusæloco terris interiacentibus præsentes oceani, dum concurrere ges stiunt litora feriant accedentes, & obiectu repulsæ pariter retrocedant. Qua causa sublata (quod in australi pelago euenit) uidemus hos æstus non apparere. Ita quispiam dixerit, hunc accedendi recedendique motum naturalem esse aquæ, non quatenus aqua est, sed quatenus partes habet elementi principalis, obiectu molis terrenæ diremptas & separatas. Quæ ratio si cui non satisfacit, audiat aliam, confitentur astrologi non euenis retales recursus in omnibus aquis, etiam marinis, sed in his tantum quas rum terra profunda, dura, motibus crebris aspera, & inæqualis, aqua ues ro multa, quæ necadiectu fluminum crescit, nec digressu diminuitur, sed diuturnamibi traxerit ledem denlitudine spissa. Quocirca conceptacus lum fiat, alumnaque uaporum multorum, nectenuium, necfacile difflas bilium, qui de suis parentibus, hoc estaquosa terra, aqua terrosa, deque coli calore, ducunt amariciem illam notam, atque salsuginem. Has quos niam conditiones, & fontes, & flumina, sed & maria quædam non has bentided in illis dicunt hos æstus non apparere. Poterit autem cuipiam hincapparere satis aperta & sufficiens causa, marinæ reciprocationis, sia quidem de tali terra & aqua, uapores identidem quales diximus, uentis que fuscitantur, unde in aqua fit uentus, tumultus, præfertim quòd ex mo tu pulsuque isto, & uaporum admixtione, calescit, quare locum quærit ampliorem quo se diffundat. Accedit, quasi tertia causa motus reflexio uentorum uellicantium aquæ fumma ad infernas illius partes, qui spirans

tibus inde uentis implicati, proruunt aquas in superna conati, tum aquæ necessario dum eructant, abundant, tumescuntos & reiecte pariter, & puls sæ.Reuolutæ propriam faciunt accessionem.Rursus ubi uis illa dissolutis uaporibus conflamelcit, subsidunt ato sternuntur, & in angustis se contrahentes, ab occupatis locis abscedut. Que uaporum uentorum en genes ratio, pro natura maris, sicut perpetua fermè esse, perpetuate dissolutio, uidetiugis reciprocationis caula fufficiens. Vnde redit frigida, quæ prius tepens aduenerat. Quod significat nobis Adelandus. Et possunt quidem tuentes istam opinionem, rationem reddere, cur maiora quædam maria non reciprocent, licet adsint & uenti & halatus, fit enim etiam illis idem sanè effectus, sed pelagi uastitas litorumque summotio speciem tollit ace cessus atos recessus, utid potius uideatur benedictumi, aquas trideri hoc; quam alternantes, hoc est fluctuantem potius æstum quam reciprocans tem.Quæ si rationi consonant naturali, si consonant experimentis, cur pa rum probabilia iudicari debent? aut cur necessarium præter has causas addere Lunæ motum, secum aquas deorsum etiam in sublime trahentem, præfertim cum non illa respondeant, quæ respondere sit necesse, ut cum aucta lumine Luna, cum uelocior curlu, cu propinquior terræ, cum declis nans ad aquilonem à via Solis, cũ in signis aquilonaribus posita, tũc ubes riores fiant accessus. Contra tenuiores cum se aliter habet quàm dicebas mus. Porro non uidetur quidita sentienbus obijci possit, præter ipsam aquarum tam in ascensu quàm in descensu cum Luna concordiam. Quæ (si uerum quod fatet Aboasar) nescio quo pacto uel ipsa satis obijci pos sit.Scribit enim, non eadem ubique esse accessionis initia atque recessus, etiam ubi nulla de finitore uarietas, sed interdum usu euenire, ut quo tems pore quodam loco recedut aquæ, alibi tunc accessum aggrediantur. Nec ipse dissimulat, hoc plurimis causam præbuisse suspicandi, motus illos à Lunæ motibus non dependere. Cuius diuerlitatis quanquam reddere ra tionem conatur, ut Lunam nihil minus esse causam defendat, sequitur tae men inde pro Luna capi argumentu no posse. Vnde potius contradicen di præstatur occasio, plurimum & hec intra se distant, à temporibus æstus euidenter Lunarem causam confirmari, & ab illis non euidenter confutas ri. Alpetragius attulit huius motus cœlestem causam, nec à luna, uerum à diurno motu quo mouent omnia. Sed inferiora minus. Ignis enim sphæ ra rotat in orbe. Inordinatus motus in aëre fit, qui in aqua desinit in accele sum ator recessu. Quæ quide oia potius disputo, quasi philosophus caus sam inuestigas uera istius effectus, of ut astrologis cotradica, quado hicni hil astrologicis reb. accedit receditue, si accessus istos ator recessus cursib. astroru aliorum, aut Lung referamus. Quonia hoc ipsum est (ut uerissime dixit phauorinus) magis astrologorum fallacia, qui cum uiderint terrena queda interhomines lita, cœlestiu reru sensu ato ductu moueri, quale est

quod oceanus, quasi Lunæ comes, cum ea simul senescit adolescito, hinc uidelicet sibi argumetum ad persuadendum parauere, ut crederemus om nia rerum humanarum, & parua & maxima tanquam stellis at o sideribus euincta duci atoregi. Nam sint à Luna, quod libenter & facile etiam ipsi credimus, quid aut pro astrologis, aut contra nos! Necp enim, ut quidam putant, hincintelligitur agere sidera, non modo motu & luce, sed occultis influxibus, quando Luna sub imo posita terræmoueat aquas, ad quas tamen tunc eius lumen prouenire non possit. Rogerius Baccon in episto la ad Clementem Quintum Pontificem Maximum causam reddere uo: luit ex lumine in hunc modu. Nam cum, inquit, exoritur Luna super mare alicuius regionis, cadutradij Lunares ad angulos obliquos, quare des biliores funt ideo quapores exfuscitant à pfundis maris, quos cosumere non possunt uapores inquam, ampulosis tumoribus aquas inquigitans tes, ut extendatur à fuis canalibus, ficut olle pulmentarie fuppositus ignis aquam euaporat, unde uasis labra despumant. Quocirca dum ista durat attractio uaporum ebullientium, fluit fedibus aqua. Cum uerò Luna fas stigio proximat, fiunt radij identidem quoniam rectiores, idcirco fortios res, quanto scilicet illa magis ascendit, qui & demum eatenus inualescunt, ut dissoluendis uaporibus pares fiant, ut propterea, inquit Rogerius, ses gnior fiat accessus ad meridiem proximante Luna, qua declinante statim quog aque declinant, sicut in illa ipsa olla, cu magis calor inualuit, uapori bus absumptis, subsidet liquor, & in uasis ima se recipit. Mouet auté post hanc quæltionem propolitam, quonam scilicet pacto tendens ab occasu ad imum terræ uim mouendi retinet Luna. Nam tunc ascendunt aque pa riter atque Luna ab ortu ad summum contendente. Nec tamen (ut confitetur)radiorum uis ulla mediam terram penetrare potest. Hocigitur ipse ita dissoluit. Cœlum inquit supremum, siue octauu, siue nonum necessa. rio densum est, quando quidem terminat uisum, qui denso tantummo do terminatur. Proinde Lunares radios illuc protenfos ad partem aduerfam reflecti necessarium est. Idcirco si ab occidente Luna ad imum terræ mos uetur, uirtus eius in quadra aliam cœli uigebit oppolitam facitos reflexo radio, quod faciebat ab oriente pergens ad summu. Hoc est Bacconis ins uetum, in quo adeò fibi placet ut primu fe accessus atos recessus in oppo-· sitas quadras rationem reddidisse glorietur, cum sint tamen in eius dictis tot pudenda errata quot uerba. Primum contradicit, non dixerim experis mento, sed Aboasari certe, cuius se facit interpretem, qui uigore accessus esse tradit, cum ad summu cœli Luna prouenerit, nec prius remitti & cœi perit illa descendere. Contra Baccon, quo magis proximat summo Luna, remitti putat accessum, dissolutis uaporibus lumine calidiore. Nec uidit Lunæ lumen ita nunquam intendi ut marinas exaltationes, ne dum pos sit consumere, sed necsuscitare tantas quantis opus est in commouendis accels.

accessibus. Quod si perneget contumacius, illud fateatur oportet uel inui tus, aliquot dies circa nouilunium nullos futuros æstus oceani, siquidem eo tempore aut nullum, aut adeo tenue Lunælumen, ut nulla possit quas uis impudētia, dici par procreandis in mari tot uaporibus iildem & etiam dissoluendis. Postremo cur non fortiores radif descendentis quâm ascens dentis: Cur descendens reuocat aquas, effundit ascendens : curco non im= becilliores à lummo parum declinantes, Et tunc primum exorientes : cur ibi recellum, hic accellum facit: Siquidem, quemadmodum iple lentit, ra= diorum uigor intensiore calore reprimit accessum, quoniam eorunde des bilitas auget. Denice quis credat reflexis radis Luna, sub terra decurrens tis, înesse uim tantam, ut possint etiam suscitatos uapores absumere, aut si id non possunt, quæ causa recessus, Luna delata sub finitorem fundamens to Bacconis, quamobrem Luna decedente decedant, quæ accedant exos riente: Habeat ergo Baccon hæc sua sibi commenta, nos si pertinet ad Lu nam talis effectus, ad eius id motum referamus, quem tacito naturæ colen su, oceani motus imitatur, quare ascendit cum ascendente, descendit cum descendente. Quod quidem Diuo Thomæ placuisse uidetur in libro de occultis operibus naturæ. Nec putemus hos æstus auctionem aquarum elle uel imminutionem, led chiplæ exprimunt uoces accessum atchrecele fum, non aucti uel imminuti, sed extendentis se maris ascensu, descensués cotrahentis.Dicimus aut hæc de noctis æftu atque diei.Nam fi qua maria funt (ut est scriptum à quibusdam) posita semper in accessu dum augetur Lunælumē, à coitu scilicet plenilunium, rurfus in recessu cum diminuitur à plenifunio ul a ad coitum, non lequuntur illa Lunz motum in Iphæra, fed mozum; ut sic dixerim, luminis in Luna, decrescentis in ea pariter et cre scentis, euius uariatio potest eum quog qui fit quotidie nonnihil uariare. Sed non consentiunt traditæ super hoc observationes. Nam & Ægyptíj & qui nauigant ad occidentem, à meridie primi diei mensis lunaris, ad un decimum usque diem uigorari dicebant accessum, ab undecima ad deci# mamoctauam, partemos diei sequentis, debilitari. Inde ad uigesimamsex = tam rursus intendi, remitti subinde uso ad mensis initium. Quoties aus tem accessus maior, minor recessus, & contra commutata ratione. Sunt alij qui dicant uerum hoc deprehendi in fluminum aquis de fontibus de currentium, quæ memoratis diebus alijs extenduntur, alijs contrahantur ad capita. De marí uero proditum aliter ab orientalibus, quí nec inter se consentiunt, nam sunt qui trahunt primo ultimote decano mensis, accese fus imminui, medio crescere. Quod eam habere uidetur rationem; ut ples niore lumine crescant, defectiore decrescant. Ali non esse pluribus dies bus perpetuum, ut uel augescant accessus, uel desiciant, sed aut una aut altera die fieri, siue cum intenduntur siue cum remittuntur. Aboasar quatuor facit uices in hunc modum, primam post coitum, cum recedere incipit Luna,

Luna, quous fit semiplena, tum ait accessum imminui, ea pportione qua. discedit à Sole Luna, ut cum uenit iam ad quadrangulum debilissimi sint, fecundam inde uso ad plenilunium, quo tempore gradatim intenduntur, ut ad summum perueniat Luna plena, tertiam à plenilunio, doneç iterum sit dividua, decrescete simul accessu cum lumine, quartam inde ad coitum. Tum uero uehementiores fubinde fieri accessus, ita urco éunte Luna sint, uehementissimi. Sed hog nullum habere potest rationem, siquidem lumis nis hæc differentia (quod ad pròpolitum attinet) multum, paucum, lume, crescens & decrescens. Si uel multa vel crescente lupe sit accessus quarta fallitur observatio. Si paura vel decrescente, secunda., Si multa sed decres scente, fallitur tertia. Si pauca crescente fallitur prima. Verum quæcunque potius recipiatur harum traditipnum, patet nihil nos cogi nouam commi nisci potestatem in Luna, præter motum & lucem, quare mare commoue. at, quando proditæ omnes in accelsibus maris recelsibus diuerlitates, uel à motus diversitate scandentis sideris vel declinantis, vel à lucis dame nis & incrementis, euidentissime causam habere possunt.

ad Lunam referentis confutatur. Cap. xv.

Risimos, quos Latinè iudicatorios dixeris, ad Lunam referri

tam falso & superstitiose equidem non dubito, quod latius est declarandum. Galenus author intermedicos istius opinionis. tertio libro de dieb-creticis, duplicis meminit Lunaris influen tiæ,quarum altera lit à Sole, cuius accipit Luna lumen, altera à lignis obli qui orbis, quæ motu proprio singulis mensibus permeat Luna. Tum ponit ex sententia astrologorum, quasi & experientia comprobatum, in ope positis locis, atque quadrangulis magnas à Luna commotiones excitari, quod tamin habitudine eius ad Solem, quam etiam ad signa, nulla Solis habita ratione, uerum esse cotendit, Ad Solem, quoniam cum sit Luna die uidua (fit autem in quadragulis ferè locis à coitu) rurlus com impletur, quod in oppositis locis est, aeris statu & tempestates immutet. Ad signa, per huncmodum, ut quicquid cœperit posita Luna, uerbi gratia, in tauro semper accidatin ea re mutatio, cum peruenerit Luna deinceps ad Leos nem, ad scorpium, ad aquarium, quæ sunt loca tauro tetragona uel aduere sa. Confirmat hoc authoritate Ægyptiorum asseuerantium, si in alicuius genitura, Ariete (quod pro exemplo sit) stellæ felices insederint, natum be ne se habiturum, quoties Luna aut taurum, aut quadrata signa uel opposita permeauerit, contra malè si infelices. Hinc putat Galenus creticorum dierum causam fieri euidentissimam. Sunt enim precipuè cretici, septimus & quartus decimus. Peruenit autem Luna septima die ad signum ab illo quartum, quod tenuit inchoante morbo, decima uero quarta ad signu op politum, cum leptem & uiginti diebus & tertia fere diei parte, restitutione fuam

fuam absoluat. Cum igitur Luna in his locis, quadrangulis scilicet & ada uersis citet commotiones, efficit per hos dies, septimum scilicet & quartué decimu, quibus ad ea loca peruenitur, ut morbi quogi tumultus excitet: Ad salutem quide egritudine prospera, ad mortem perniciosa. Quoniam uerò putavit Galenus diem uigesimum creticum esse, non uigesimum pri mum, quod credidit Archigenes, elaborauit reddere ratione, quomodò iple quod uigelimus dies leptimus ellet. Et primum hoc nec ablurda nec difficili probatione monstrauit, nam cursus quidem Lunæ diebus 7. & 28. horis adiectis columnat, quod si in quatuor hebdomodas partiaris, erit hebdomada quelibet ex diebus sex, horis 20. Quare hebdomade tres dies habebunt 20. horas & 12. quo circa uigesimus primus dies, hoc est heb domaticus tertius, in lunari curlu, partim ad uigelimum diem naturalem, partim ad 21. pertinebit. Nam eius horæ 12. uigelimum terminabunt, res liquæ primum & uigesimum inchabunt. Atop ita fiet cretica commotio die uigesimo, proueniente Luna ad secundum quadrangulum, in hebdo mada scilicet tertia.Rursus eandem no estugiet ratione, si ad uigesimam primam naturalem diem différatur, quod in acutis solet ægritudinib. eue nire, sicut illud in diuturnioribus haru ambitu quidem per pares, illarum per impares numeros discurrente. Hoc postquam dixerat ipse Galen. quod deinde quasi proprium inuentum retulit Apponensis, nouum com mentu excogitauit, per quod no paria faceret cu Archigene, cretico influs xu ad diem utramos pertinente, led colligeretur uigelimã totam esse cretis cam, uigelimam primam non elle. Sicigitur comentus elt tempus, quo ad Solis coitum Luna redit, dies 29. hore 12. qui ferè uulgo mensis existimat. Demamus dies quibus Luna no apparet, obruta Solis radijs, quonia tu tiim permutandi inferiora non habet, reliqui erunt dies.26.horæ 3.12.Fes re enim tres dies oculitur, atop hos dies, quod est spaciu lucetis Lune, dies bus adificiamus quibus peragat ligna, quos 24. & horas 20. computat, erit fumma dies 53. & horg 20. quorum medietas dies 26, & horæ 22, Hoc spas cium cogitauit Gal.mensura non irrationabili positioni dierum creticos rum, quod cum uideret dimidium folum dierum quib. Luna cu permeat zodiacu, tum à Sole illuminatur, quali tu bis in le lunaris influxus potesta tes coplecterei, & quæ scilicet est à signis, & quæ à Sole, quaru utrace sieri comotione in morbis etia uerilimile. Dictus hic postea numerus à postes ribus, ex Galeni authoritate, mensis medicinalis, sicut eu qui ex diebus. 29. coniunctionis. Qui ex diebus 26. horis cp. 12. manifeste uisionis, qui ex.27. & tertia diei parte peragrationis mensem uocat. Ex hoc autinueto, quod uolebat Galenus, assequebatur aduersus Archigene. Nam si totus mensis dies.26.horæ q 22.erut hebdomadæhulus mensis singulæ ex diebus sex, horis à decem septé & dimidia parte hore, quare medicias mensis dies 13: & horæ 11. Septime igitur diei naturalis primæ horæ ulæ ad decima lepti mam

mã, ad leptimã quo com edicinalis mensis die spectabut, propterea co erut creticæ,reliqua diei ad octauŭ medicinale diem pertinebit, decimaquarta dies naturalis undecim tantu habebit primas horas expostremis decimæ quartæ medicinalis, cuius antecedentes hore 13.cu decimatertia die natua rali computabunt. Tertia uerò hebdomada medicinalem, cu sit hebdoma da quælibet dierum sex, horarum, 10. & septem cum dimidia, patet termis nari in uigesima die naturali tantum quatuor horis & dimidia parte hore superexcrescentibus, quæ in uigesimum primum refuntur. Atop ita cons ficitur quod Galen.imprimis optabat. Et cuius gratia hoc totum comens tum fabricatus est: ut dies uigesima lõge magis & uigesimaprima, hebdo mada consequention ratione cretica putaretur. Hunc sibi gratis laborem lumplit Galen, nece enim loportuit, nã latis ex mora peragrationis zodia ci, dies 20. cretica defendebat, præsertim cu non neget ipse uigesima quos que prima elle cretica, quin & plerunce in acutis morbis. Nece uero nos ista retulimus, ut inter Archigene Galenum & arbitraremur, prescriptum egredientes, sed ne, cum referri dies creticos ad Lunam non posse demon strauerimus, siue receptam à Sole, siue à signis uirtuté in ea consideremus, putaret quispiam non plenè satisfactum, quod mixtum quasi quendam influxum Galen.introduxisset, qui præcipuè dies creticos excitaret. Non enim hoc aut Galen forlitan fecit, aut li fecit, facere tamen rationabiliter potuit. Nam si cum illo dicamus, Lunam in quadratis loco alicui pris mordiali signis & oppositis commotiones suscitare, rursus cum quas drangulis & oppositis Solis radijs illuminatur, non possumus hos à Lus na euentus expectare, preterquam his temporibus quibus altero illorum modoru fe habet, si de illis scilicet causis euentus expectatur. Nam si utro= que tempore parit tales effectus, pro cuius temporis habitu & constella zione, credamus misceri utriusque constellationis uirtutem in eo tempore quo nulla illarum constellationum inuenitur, non alio argumento, quàm quod tempus illud medietas sit summæ utriusæ temporis simul conume rati, non scimus nos esse no sumus etiam inter & Orestes. Quare si Galen. in hebdomadis istius fui mensis medicinalis & eius medietate, uim istam excitatricem esse putat, non autem in hebdomadis aut medietate mensis. quo uel à Sole Luna illuminatur, uel zodiaci signa percenset, inuehit n'o. bis, cum uis illa excogitati mensis ad astrologicos nullos influxus redigi possit, hoc est, nec ad quadrata, uel opposita signa, nec ad quadragulares oppositasue Lung cum Sole figurationes. Nam servari coffario horu uir tutem in eo tépore quo ista non sunt, nimis, ut dixi, absurdum & commen titium. Nec qui defendere Galenum uoluerunt, simul & creticos dies Lus næ cursibus coaptare, promissis stare potuerunt, sed nunc quide hoc, nuc iind tuentur, nunquam utrunque limul. Quæratur enim, cur quartade 🤁 a dies cretica sit, ad Lunæ curlus, peragrationis que mensem se recipieme,

quoniam per eam diem ad opposita signa Luna deueniat. Hæcratio parti mensis medicinalis quadrat. Siquidem hebdomada eius secunda in dicm 13. naturalem recedit, supersuntos ex ea horze 11. tatum ad quartam decima pertinentes. Est em, ut diximus, hebdomada quælibet mensis Galeni dies rum fex,horarum 10.& feptem cum dimidia, quare dies decimatertia plus cretica erit dicenda 🛱 quartadecima, cum illa horas 13. creticas, hæc tãtum undecim habeat. Hic ergo relicta uirtute mixtionis & factitij mensis, ad peragrata zodiaci spacia confugient. Contra, ut 21. diem creticum faciant, menle Galeni, non peragrationis, utunt. Sed si quis ægrotet pridie & Lus na coëat, habeat of diem septimam creticam, quo modo id erit ex influentià potestatis, tam à Sole recepte, ch à signis : cum maxima partem eoru dieru, sicuti no uiderit, ita solari uirtute Luna nos affecerit, authore ipso Galeno. Necesse igit hic quoq eos ad signa se convertere, quorum solus influxus ex quadrati uirtute creticam illi septimam diem fecerit. Mitto & omnino factitius ille Galeni mensis, nec nature moneta percussus, ita enim excudis tur, quasi tres dies Luna semper à Sole obtegatur. Sed & mane quando qu conspicit, priusquam Sol exoriatur, & uespere eius diei, nouaculari facie. Quod & experientia indicat et testat Alphraganus. Tum de spacio quo co Lunaris motus ita determinat, quasi semper eodem pastu moueretur, non aut uelociore interdum, interdum tardiore, quod in astronomicis suppus tationibus demõstratur.Habeat igitur suum sibi Galenus mensem, quem ne nobis importunius ingerat, cocedamus illis, quos mauult dies esse cres ticos Archigenes non repudiantes. Eós ego nullis Lunæ curlibus regi fir miter assero, siue acceptă à Sole, siue à signis uirtutem æstimemus, nam ea quidem quæ à Sole solida & naturalis (ut declarauimus) sed ad eam cretis ci dies pertinere no possunt, nisi nos morbi semper in nouilunio aggrede rentur, alioquin nec diei septime Luna dimidia, nec quarta decimæ plena; respondebit, in quibus quadrangularis & aduersa Solis configuratio ciet humores.Restat ea quæ à signis, hec uero cum nulla est, ut sequentia decla rabut, tum si qua foret, ad creticos dies nullo modo spectabit id quod ipsi dicunt. Nam si argumentantur ab experientia, die septima sit commotio, rurfus & quartadecima, & per hos dies in quadratis est signis Luna, uel in oppolitis, ex hacigitur lignorum permutatione, illæ fequuntur commos tiones. Nos contra sic, die septima fit commotio, rursus quartadecima, nec per hos dies plerung uel in quadratis est Luna locis uel oppositis, no igitur de hac signorum permutatione commotio illa suscitatur. V tra pars ucrioribus nitatur assumptionibus, nemini dubium, cui Lunares motus penitus non ignoti. Nam cum inferiora permeans epicycli uelocius Luna fertur, sexta die ad quadrata signa pertingit, & decimatertia interdum ad opposita. Cum uerò superiora, tardius circumfertur, non priusquam die octava vel nona quadrangulari fit loco. Quod si respondeant, ob hãc cau

saminterdum illas quoque dies creticas fieri, aliquid dicerent, si cum Lus næ cursus est tardus, tunc octaua uel nona die commouerentur humores. cum uero uelox, sexta, cum medio quodam modo se haberet, septima. Ve rūnon hoc observatio docet, sed usu frequenter evenit, ut Luna quidem pigriore, septima det iudicium interdum & sexta, concitatiore uero diffes rantur commotiones ad octavã & nonam, quod advertentes plurimi me dicorum pernegarunt huncordinem in morbis à natura seruatum, à lus naribus cursib. dependere. Nec qui aliter prodiderunt, qui cqua induxit, quam uel amor astrologicaru rerum, uel authoritas Galeni. Quæ tamé in hacre quantum habeant ponderis, mox dicemus. Falso autem quidam ex neotericis hoc quoca Auicennam & Hippocratem opinatos tradunt. 'Nam Hippocrates quidem nusquam superhocuerbum. Sed huc potius ordine retulisse nixus ad numeros, quos libenter observare natura soleat, id od Cellus Aldepiades og notarunt. Auicenna cu meministet opinionis referentis hacad Luna multa, inquit, in his dictis ambiguitas. Tu questio nem reiecit, ut cuius perscrutatio admedicum non spectaret, quin illi pos tius esset impedimento. Valeat igitur Galeni authoritas apud nos, ubi decernitur qui dies cretici sint, quo q pacto tractandus æger, cum uel appas rentuel præuidentur. Nam hoc medici officium, in qua professione præ celletem Gallenum uerect diuinum cum doctorum confensu probamus, & admiramur. At cum causa inuestigatur eoru dierum, quòd altioris hoc opus philosophiæ, non modo præiudicij, sed nec maioris testimonij loco sententia fuerit Galeni. Quando quod Moses Ægyptius & Auicena, mae gni uiri,magnica in medicina Galeni fautores tradut, plus ramis Icientias rum reliquarum quam radicibus inhæsit. Sanè ridetur à dialecticis figura eius quarta syllogismorum, & in philosophia tam sæpe perterretur, & uae lidisimas no persentit rationes, ut philosophicu in eo iudicium desideres 'tur à multis.No potest intelligere, quonam pacto superstite anima & ims mortali, cesset ab opere, crebro tamen non dilloluto, satigatuco à se ait hac quæstione Platonicum quendam. Quasi naue soluta superstes nauta non cesset à nauigatione. Nec intelligit, quod à philosophis demonstrat, uniuerlales reru notiones ab intellectu tantu nostro comprehendi, nec à bru torum etiam ingenio. In temporis cognitione quid hæsitet no est temporis huius narrare. Nece enim hic de Gal. philosophia, tantu hæc delibauis mus, quo Moleos & Auicennæiudiciu luper eo confirmaremus, simulæ caueretur ne cui illius authoritas imponeret in accipienda superstitione. Nam in hacipla, de qua agitur, altrologia parum illum peritu, lunaris mo tus supputatio docet. Nec eum defendit aliter Apponensis, quam co eius ætate nondum cœlestiù motuum ratio ad liquidù fuerat explorata, sit igi tur illi fides in medicina quanta maximè esse potest, qd ad doctrinas alias attinet, cautius agendum cu hominemeninerimus, Examinandum & die ligentius

Agentius quæ tradiderit, an experientiæ, an rationi, an sententijs consonêt aliorum. Et quidem quæ de creticis prodidit diebus, ea parum rebus ipsis consenure probauimus, cadé necrationis habere colorem palam fiet inspi cientibus. Nam quæ ratio dicit, Lunam cum ad signum ab eo loco quartu peruenerit uel septimu in quo sucrit inuadente morbo, suscitare in humo ribus agitationem : Galenus negat rationem se dicturum, sed Agyptioru prætendit authoritatem. Nos illi sextum suum de simplicibus medicinis li brum ad memoriam reuocabimus, in quo delirij notat Ægyptids; quorū quot cur apud nos vacillet authoritas, postremis duob. libris innotescet. Nucillud dixerimus, observari per hos Lunæ cursus corporum mutatios nes fideliter ab Ægyptijs non potuisse, quib. non erat Lunæ curlus, sidelis ter comperti. Primus enim Hipparcus in Rhodo insula certius illos obser vauit, licet non attigerit tamen veritatem, cui ppius ac cessit deinde Ptoles mæus, quanquam Hispanorum rurlum astronomorum desideriu non im pleuerit. Neoterici rationem excogitarunt non modo non consentientem ueritati, sed nec positioni quam tuent, nec Galeni dictis qua sequutur. Est authuiulmodi. Signa quadrata uel oppolita cotrarias habent qualitates, quadrata uel utrasquel agentes saltem, ut Aries quide à Cancro dissidet utrace qualitate, quado Aries signum calidum & siccum. Cancer humidu & frigidum. Taurus à Leone no utrace, nam sicco convenient, sed agente qualitate discordat frigido Tauro, calido Leone. Discordat item signa op posita semper altera qualitate salte. Tum decantatum dicut ab astrologis, quadrangulas & diametras radiationes cotrarias esse atos pugnantes. His positis sta colligunt, cum peruenerit Luna ad loca illis que tenuit inuaden te morbo inimica, colequi ut inter morbum ato natută pugna exoriatur. Atnos suppositis que dicunt, ita eos alloquemur, cur creticos dies Luna faciat, hanc esse putatis causam, quonia si in Tauro, uerbi gratia, fuit cu nas turam morbus occupauit, debet cum ad locum contrariu uenerit contrae rium effectum facere, faciet igit ut natura contra morbu assurgat, unde pu gna & iudicium ad alterutra partem uictoriæ declinantis, erit aute in loco contrario cum perueneritad Leonem uelad Scorpium, sedad Leone die septimo ueniet, ad Scorpiù quarto decimo. Per hos igit dies bellicù canet morbo ato natura. Sed cur no idem faciet die tertia, ueniens ad Geminos plus à Tauro Leone discrepantes : Curnon duo decima aut decimatertia ueniens ad Librã, cum qua rurfus Taurus minus confentit & cũ Scorpios ne: Cur non decimaquinta subiens Sagittarium dissidétem à Tauro sicut Scorpius dissidet ato Leo: Scio quid respondebut, no esse inter hec signa aspectus colligationem. Sed no also adduci ego eos uolebam, no ut istam aspectuum rationem nulla esse obijcerem, quod libro sexto sumus factus ri, sed ut ostenderemus etiam si sit aliqua, non tamen deseruire propositæ quæstioni. Nam illa quidem inter duos planetas observatur, quorum ras Tt 3

dios non putant ad coplendum eum posse conuenire, siue cocordent siue discordent, nisi talibus inuice sibi interuallis configurent, exagono, trigos no, quadrangulari atos diametro. At uero hic Luna planetis alns non con figuramus, sed id folum aduertimus, ut ad locum contrarium deferatur illi quem prius occupabat. Quanquam aut politam stellam in Geminis, stelle positæ in Tauro negabunt astrologi per aspectu colligari, non tamen huc locum esse illi contrarium denegabunt. Quod si facit essectum primo con trarium Luna, quia ad locu contrariæ deuenit qualitatis, cur si in signo fri gido & sicco morbum excitauit, in calidis humidis & collocata natură ade uerlus morbum non excitauit, liue illud lignum lextum liue lecundu, liue alio numero quem malueris coputetur. Ridiculu hoc omnino, nec quod ab homine dici possitueritatem potius spectante, & defendente positios nem. Quod si contendant in his aspectibus uim consistere, debent ex cose quenti illud quoca cocedere, Lunam cum ad tetragona figna peruenerit, morbum confirmaturam, quoniam ficut quadrata figna difcordant, ita tri gona concordant. Cur igit li tetragona ligna lulcitant naturam ex contras ria qualitate ad fignum ægritudinis, eadem ratione trigona ex concordia. morbum non excitabut! Ad quæ cum Luna undecima die ferè deferatur, erit undecima noxia statuenda, quæ tamé à medicis inter salutares creticas numeratur. Denice erit manisestissimum colideranti traditas creticorum dierū observationes à medicis, ex Lunæ motu rationem habere no posse, nã malas quidem comotiones his fieri diebus dicunt, fexta, octava, duode cima, decima, decimafexta, decima o chaua. Reddat horum rationem ex Lu na, si possunt: nam sexta quidem & octava, sæpius fieri bonas conveniret, ut dicebamus, pueriente per hos dies ad tetragona Luna. Sed cur omnis no mala decima uel duodecima, quibus non fit Luna in locis aspectu alie quo cum ægritudinis signo colligatis: Cur falutaribus annumerant decie maleptima atos trigelima: Sed & que ratio penes Lunã quaternos quolos dies uim habere citra uigesimum, ultra uigesimu septenos no quaternos, ut uigelimumleptimum,trigelimumquartum, & quadragelimumprimū, quem cum excesseris, uigesimi cretici inueniant, ut sexagesimus & octua. gesimus, tum centesimus ac uigesimus! Our inde circuitum messum & ans norum: quæ omnia ficuti non habent à Luna caulam, ita nec habere pols funt à Sole, nec ab alia quaquam conftellatione, cum no illæ ftatis diebus. flatæ quog uel similes uel concordes inueniantur, fed uariant mirū in mo dum, nec ordinem ullum seruant, qui possit huic ordini respodere in mor borum commotionibus, à natura maxima ex parte cultodito, ut demirail liceat, Apponensem qui malitiam sextæ diei, quam Galenus comparat tya ranno, sicut septimam regi, redigi ait posse, ad hoc co Luna cursu uelo ciori ueniat ad tetragonum, sui nimis immor, qui fieri salutares in septima die ægrotationes dixerat ob quadratinaturam, quæ scilicet morbi signo adm uerlae

werfaret. Quomodo igitur nunc ex quadrato quo malitiæ sextæreddit rationem! Patet igitur, hæc omnia causas habere alias. Sed sefellit eos chin septima die & quartadecima nidebatur convenire, quanqua nec ibi, ut die ximus, couenit. Sed huc per septennarios, pgressum, uidemus alibi quoc in naturæ operibus obleruatum, ubi nulla luspicio de Lunæ motu uel So. lis, ut in iplis quo morborum periodis, cum licuti leptimo die acutæ, ita diuturnæ, ut scribit Auicenna, sæpe septimo mense, septimo anno, quartoe decimo, uigesimo primo solent terminari. Nec probo tamen qui superstiziolè numeros hic obleruant led ita naturæ dico curlus impleri plerug in rebus, non ob constellationes ad hæc tempora comparentes, (neg enim reperiunt) sed ob occultă proprietatem conditione rerum illaru quibus ita plerug ulu uenit. Sic enim natura comparatum uidemus, ut qd scribit ipse Galenus, per dies impares acuti morbi moue atur. Qui uerò lentiores diuturniores & per pares. Redige hæc ad Lunam, redige ad Sole, stellas & si potes. Cur igit commotionem septimæ diei in acutis morbis ad tetrago na signa, per quæ Luna ferat, referamus; cum necillud præsertim sit perpe tuum. Sed & quidam ex iunioribus contra Galeni aliorum o opinion ad Lunã confugientium, hoc loquunt. Si quis Luna polita in Ariete; decum 🗝 bat, creticam habere diem octauam debet, quia tuncad Cancrum quadra tum Luna deueniat. Respondent épita qui dem fieri debere habita ration e motus lunaris, sed in septima fieri comotionem propter natura morbi, qui acutus cu est, per impares mouet, uso ad die quartum decimu. Postremo quæ de creticis dich.uerè sunt observata à medicina, no solum res astrologica firmat, sed infirmat, ut sit maximo argumento, corporum, affectiones a causis non dependere, quas astrologi introducunt. Nam si status in his dieb.ordo non estet, sed nuc hæc quide, nunc illa cretica, rursus quinter cre ticas alia alio tepore noxia, falutaris inueniret, nulla nos ad inuestigadum caulam admiratio lulcitaret, lola materiæ diuerlitate mutabili nobis latile faciente, sed cum certi dies, non semper, sed plerun o tamé cretici, & quida plerucs ad uita, quidam ad mortem, uidet hic ordo causam desiderare cers tam raro & mutabile. Galeno uidet hinc consequi in colestib. esse causam, quæ funt corpora raro stabiliós ordine femouentia, quia posfunt effectum ratum stabilemés pducere. Mihi contra uidet, hinc patere de cœlestib.cau sam huiusmodi esse non posse, quoniam si inde esset, alias ali cretici foret, nec qui apparet in eis ordo servaret. Nam si Luna Marti Solive sungeret, citaret influxus commotionem, si Saturno, tardaret. Sed & coitus luminas rium diem morbi proxime antecedens foret inspiciendus, tumos si Domi nus eius loci in quo coisset orientem teneret, cito fieret comotio, sero si oc cidentem, sed & sidera recto motu procedetia, uel in mobilibus signis pos fita, uelocius, contra uel retrocedentia uel in fixis locata, tardius morbo na turæ g bellicum canerent. Quæ nec cui g ægrotanti, quan 🛱 jildem con-Tt stellationibus.

## Ioan Pici Mirandulæ

300

stellationibus, similiter convenirent, sed aliter alijs pro genituræ ipsorum conditione. Mitto siguram k cuius angulos observandos præcipit Ptolemæus, felicibus, an infelicibus radijs deriventur, ut inde de morbo pronunciemus, quod quidam ignorantissimi credut ad creticos dies pertinere. Quæ si omnia medici ab astrologis haberent, non pleruq quos uo luit ars medica, sed alias alij sorent cretici dies. Nec'llud esset statu, ut sexta dies tytannica crudelitate perimeret, septima regia benignitate liberaret. Sed & constellationibus noxijs septima, & saluraribus etia sexta numeraretur. Quod si eveniat interdum noria cosso esse dies et, ubi causam quærunt eius quod cum ordine, & sere semper cotingit, sed in materia po tius redigi debet, particularemos aliqua laborantis hominis prietatem.

PERIODOS HVMORVM AD SIDERVM MOTVS
non esserterendos. Cap. XVII.

Ed nec periodos humorum in febribus credat quilpiam ad lis derum motus referendos, uti, gratia exempli, bilis atra diebus duobus cesset, quarto suscitetur, quonia sub Saturno sir, cuius motus alijs tardior. Nam qua ratione sanguis ad soue relatus ab astrologis, iugiter putrescit nulla causa, cum non lupiter tamen omnie um uelocissimus: quin potius si tempus restitutionis extimetur omnium tar dissimus post Saturnum. Cur item motus rubræbilis ascriptus Marti! paulo legnior atræ motu, cellat enim lex horis minus, cum ille horis octo & quadraginta, iple lex & triginta lopiatur, multo autem Saturno uelocie or stella Martis. Præterea decretum est astrologorum, opera stellarum tar di motus, quo tardiora sunt, eò magis esse diuturna, cum igitur si pituitæ motus citius redit quam rubræbilis, nam ille post sex horas, hic post sex atos triginta, quoniam Lunæmotus excitans pituita uelocior motu Mars tis coleram excitante, cur, inquam, si hoc ueru, non diuturnius afficit agie tatio colera quam pituitæ! led illa horis tantum duodecim, hec autem des cem & octo. Debent enim (si stamus in præceptis astrologorum) diuturniora este opera Martis quam Lunæ, siquidem huius uelociora quam ila lius.Quod si rursus has omnes periodos ad Lunam solam uolumus refer re, utpote prædominantem in omnes humores, hæstabit nihil minus 🕹 strologica ratio cui nituntur. Nam pituita, inquiunt, quoniam Lunz a quæ cognatione aquarum ferè motum imitatur, illæ fluunt & refluunt mora media intercidente, sed exigua, qualis inter rectos motus necessario cadit, Sic pituita sex tantum horas integras relinquit. Verum potuit sans guini magis hæc conuenire, cuius licut aquæ continuus æltus inuenitur, in qua morula accessum dirimens à recessu non bene sex horarum respons det interuallo, quo totus iple uel fluxus agitur uel refluxus. At in languis ne maior poterit esse similitudo, cuius motum intercipi in sensibilibus mo rulis, ipli non pernegant affertores huius opinionis. led reliqua prolequa hum

mur. Atra, inquiunt, bilis quoniam à natura plurimum aquæ discordat, ita contrario pituitæ modo mouetur, plurimum scilicet cessans ad dieru uses duorum integritatem. Sed mihi quidem uidetur plus aquam habere cum terra communionis es cum igne, siue locum aduertas siue qualitatem siue motu, quibus nulla alia potest conditio preponderare. Erit igitur idem iu dicium de humoribus ad elementa relatis, ut magis à pituitæ motu diuera sus esse debeat motus rubræ quam atræ bilis. Verum nec illustrium uetea rumes medicorum quisquam ad has causas circuitum sebrium retulit. Pria mus hoc tentauit Petrus Apponensis homo congerere plura natus quam digerere, quem quidem indoctiores ubi nugatur magis, ibi soliti impenatius admirari.

INFELICITATEM OCTIMESTRIS PARTYS SAturno non esse adscribendum. Cap. x v 111.

Vm tractamus hæc, uenit in mentem solere astrologos infelicie 🕯 tatem octimestris partus ascribere Saturno , de qua dicendum hoc loco, sed breuiter est, ne non redarguta uideatur nos coges re,ut uel inuiti concedamus hostilissimorū siderum radijs nos apprehendi. Quod ut uolens concedo, ita non illud uolens, ideo appres hendi nos ab illis ut teneamur, quippe illabi de cœlo ita fentiam ut non putem ab eo noxium quicquam prouenire. Summa igitur hæc est, falluns tur astrologi si credunt ideo natos octavo mense non vivere, quia singua Iis uteri gerendi mensibus, singuli planetæ præsint, & propterea qui pris mo, idem octauo mensi Saturnus dominetur, planeta frigidus & siccus, hoc est qualitatibus uitæ contrarius. Primum enim & illæ per manus tras ditæ planetarum dominandi uices rationem non habent, ut alibi fuo loco dicetur, & quod octimeltris partus non uiuat omnino rationem aliam ha bet. Sunt qui opinentur, fœtum septimo mense conari ut egrediatur, & in conatu lædi, qui si octavo exit, utpote nondum restitutum suæ incolumis tati, niuacem esse non solere. Sed Hippocrati potius accedo, qui tractatu quem scribit de octimestri partu, causam cur plerunce non uiuat, hanc esse air, quod eo mense difficilis sit uteri gestatio. Tunc enim grauius se habere prægnantes, & in matrice nescio quæ pati grauia & incommoda, & si pas riant duplici labore oppressas & partus & ægritudinis, infirmissimas fieri, unde necessario ipse quo p fœtus imbecillior factus, raro diu uiuat. Ate testatur huic sententiæ, quòd si quæ inueniuntur negetiores ualidiores & fœminæ, solent octavo etiam mense parere victuros, quales in Hispania Inueniri scribit, Auicenna & Aristot.in Ægypto. Verba ipsa Hippocratis fuper hac re subject, ne, quoniam liber hic uulgo non habetur, sictum cede retur à nobis. de octimestri uero generatione hæc duo continua serie dico cos pari, quæ pueri ferre nequeant, propterea octimestres non superesse &c,quæsequantur.

EVR

CVR NAVTAE, MEDICI, AGRICOLAE, VERA SAEPIVS
prædicunt quam astrologi. Cap. XIX.

Ria ferè erant in illa secunda astrologorum ratiocinatione obiectamenta, primum à mutationibus inferiorum ex Solis Lus næ¢g cursibus, unde colligebant,& actionem in nos siderum 🚁 liorum, et mutationem rerum aliarum ab illis esse coniectandã. Secundum testimonio bonarum artium medicinæ, agriculturæ, naulgato rig, que suis operibus astrologicas adhibent observationes. Et horum ita utrung reiecimus, ut isidem telis eos repungeremus, ostendentes, ut paus lò antè dicebamus, ex operibus Solis & Lunæ, & ex illarum artium obser uationibus, potius colligi quod negant quam quod affirmant. Restat tertium, quod ab earundem artificum uulgi ipsius prædictionibus sumebat, quali nimis essemus iniqui, qui nullam futurorum præcognitionem cons cederemus astrologis totius cœli peritis, quam rudia magisteria, & de pos pulo quiuis interdum etiam assequatur, ita multa de pluuijs, de ægritudis nibus, de pecoribus, de annona quotidie prædici uulgo, cu euentus fide, uidemus. Curno igitur, inquiut, qui colestes causas exploratius norunt, & illa rectius, & alia poterunt secretiora prædicere. Hoc est quòd in præs fentia nobis diluendum est, imo ut cosueuimus reijciendum in eos, quod apertè nullo negocio breuiter expediemus. Nam si uera prædicuntur ab illis,nulla habita tamen ratione præceptorum aftrologiæ, quis non dixes ritaut leuem esse coniectură, esse illa quæ omittunt, quæ ignorant non nes cellaria, led luperflua, non lecretiora, led falliora, no dogmata, led ligmens ta. At falluntur aliquando inquit Ptol. qui astrologica nesciut: quid quòd astrologi sæpius. Conficitur igitur ut astrologi minus astrologica teneant, quam qui astrologi non sunt. Nece enim potest hoc denegari, magis ad fidem respondere quæ dicunt medici de ægris, agricolæ de annona, nautici de tempeltatibus,paltores de pecoribus,quàm quæ de ñIdem rebus ab astrologis prædicuntur. Ratio statim in promptu est, quandoquis dem astrologus signa respicit, quæ non sunt signa, causas speculatur quæ non sunt causæ, propterea fallitur. Respicit enim cœlestem dispositionem, quæ caula tantum uniuersalis non efficit uarietatem inferiorum, nisi p ma teriæ conditione caularum'œ efficientium inferiorum . Tamé nec cœleftis illa dispositio quam respicit, sed sicta ab eo in cœlo dispositio per uanisie mas regulas & commentitias, non natura, sed arbitrio constans astrologo rum, siquidem, ut demonstrabimus, non hominum ille pater & deorum Deus, in colo fecit imagines, signa, partes, antisia, dodecathemoria, dos mus & huiusmodi alia quibus utuntur. Sed in cœlo mentitus hæcest hoe minum deceptor, & deorum infamator aftrologus. Propterea & nihil mirum, si nullam rem futuram certa ratione prænoscere ista ars potest. Artifices autem quos memorauimus ueris & naturalibus proprijs is ac proxi mis causis indiciis o nitunt, & ideo rarò excidunt à ueritate, sed ueris præ fentionibus futuroru, & fidem suis methodis faciut, & cum prouentu bos nace felicitate suas artes exercet. Lege libros pronosticoru Hippocratis, nunquam illum inuenies ægri statu futurum inter sidera quærere, ut qui sciret hæc magis ex lotio queri quam ex astro, & de pulsu uenarum, quam de motu sphærarum certius præcognosci. Periti gubernatores non ex Io ue, Saturno, Venere, Marte, Mercurio præuident tempestates, sed de nus be de uentis, de omni aéris conditione, atque eorum hæc folers-difcipli= na experimentis ubique confirmata, de spiraculo tenuissimi flatus, de nus becula uix conspicua tempestatem intelligit imminentem, cuius nullum præsagium, nullum signum adhuc patebat oculis aliorum. Nec solum uenturam intelligunt, sed qua parte futurum ut excitetur, quomodo des clinari, quomodo superari possit. Ad que sapientia omnis astrologorum prorsus calligabit. Sic pastores, agricolæ, & ipsum sæpe uulgus inerudis tum, statum aéris præcognoscunt, non à stellis, sed ab aéris ipsius dispos sitione, atque his quæ in sublimi impressionibus siunt. quare rarò fallunt, aërem scilicet ex aëre, sicut medici ægrum ex ægro, præiudicantes, hoc est ex propriis principiis, non, quod faciunt astrologi, ex remotiis & coms munibus in uniuerfalibus, imo, quod peius est, fictis imaginarijs, fabulos sis. Quare nemo putet futuram agricolationem meliorem, medicinam es ficaciorem, nauigationem tutiorem, si tractentur hæc ab hominibus astro logica percallentibus & obseruantibus. Quin hæc potius tabes & abos litio foret illarum artium, dum à certis regulis ad incertas, à ueris ad coma mentitias euocarentur, & permixtione, fallorum dogmatum, omnis iam comperti experimenti soliditas, ueritas que la befactaretur. Id quod nons dum rationibus intellectis quibus astrologiæ uanitas innotescit, ex eo persuaderi satis potest, quod inter initia operis diximus, summos earum artium magistros, & in illis tractandis apprime felices, non modò non ad hibuisse suis operibus astrologicas obseruationes, sed eas uel côtempsis se, uel etiam confutasse. Columella, quem alibi quoque citauimus, ille rei rustica scriptor exactissimus, quo loco traditurus est pracepta tempos rum observandorum, meminitsuæ lucubrationis adversus astrologos, & uera inquit hac qua nos pingui Minerua tractauimus, falla uerò qua impudentissime Chaldæi pollicentur, alibi quoque à nobis confutata. Quare colligenti sic Ptolemæo, multa preuident de statu aéris agriculto. res, igitur nos plura certiora q, quanto illis coeletium rerum cognitione præstamus, negabit Columella esse in consecutione ueritatem, quoniam scilicet hoc astrologicum sapere quo agricolis præstant, non est sapere, sed desipere, hoc est non plura quam illi sciunt, sed plura fingunt magnitu sudine rerum, circa que mentiuntur, professionis ludibrium pretegentes,

quam indubie cum alijs honestissimo loco uita recepisset, si tam bonas ar tes, tam necessarias, agricolationem, medicinam, nauigatoriam redderet meliores, sed deprehensa sepius uanitas & fallacia à prudentissimis legus latoribus, eos coegit, ut seuerissimis interdictionibus illam civitatibus eli minarent, ut primo libro declaratum à nobis, ne simul & bonas & mentes & artes, occultissimis suis uenenis inficeret, Quæ quatum à gregarijs his quas dictabamus artibus in suturorum presentione uincatur, uel hinc innotescat, quò dinter nauticos & agricolas, & pastores, de eorum pronos sticis mirè convenit, inter astrologos nihil, adeo ut nihil dubitet Aboasar iter capere non petasatus, quo die Ptol. aquarum eluviem denunciauerit.

NON OMNIA Q.VAÉ AB ASTROLOGIS PRABDIcuntur de primis qualitatibus dependere. Cap. xx.

X cutere iam uolumus quæ de primis possint qualitatib. des pendere, quoniam id tertia astrologorum ratio exposcere uis debatur, & Ptol. no alia via quæcunos fiunt fieri probat à fide ribus, quod apotelelmatici eius libri declarãti& astrologi om nes huc le lemper recipiunt, quoties aut nihil superstitiose dici à se defendunt, quodque per naturæ ueltigia non procedat, aut nihil rurlus cuius reddimanifesta ratio non possit. Ferè enim ad has confugiunt qualitae tes, quoties, cur hæc Iupiter, illa Saturnus, alia alius facit Planetarum, interrogantur. In quo illos & fibi & ueritati parum consona loqui, parte operis ea monstrabitur, qua rationes astrologici dogmatis refellutur. Fru stra uerò profugiù hocillos sibi parare, præter ea que diximus, multa quo que declarant. Inter quæ illud primum occurrit, futurum ut in fati sortis tione plus anni tempus faciat quo quis nascatur, quam quæuis alia diuer sitas constellationis, siquidem plus quots facit ad intentionem remissio nemés primarum qualitatum, quam quæuis alia uel positio sideru, uel mi xtura radioru. Adeò semper æstiui dies hybernis calidiores, etia si quantumuis æstate rigeat torpeatos Saturnus. Contra semper æstiuis hyberni frigidiores, etiam cũ ardet Mars, medio & furit flamatus olympo. Quod si fati differentia oritur frigore & calore, siccitate & humiditate, plus mis nus & uigentibus, sequitur omnino damnatos etiam semper frigido fato quicunce nati hyeme fuerint præ his qui nati fuerint per æstatem, præsers tim si (quod illis est necessario defendendu) plus hanc aéris sic affecti coe litus qualitatem quam seminis & materiæ proxime conditionem sequun tur.Præterea si tuetur hoc Ptolemæus, quod est illi pro fundamento natu ralis astrologiæ, ut per primas qualitates reliqua faciat radij planetarum, non debet in hominum genituris aut mores aut fortunam aliunde uatici nari, quam ex ea constellatione quæ corporis habitum facit atque demon ftrat, quando hincomnia consequatur. Et pariter in universalibus uaticis nijs una erit res inspicieda, quis futurus aeris status, hoc inspecto reliqua pates

patelient. Siquide pro caloris & frigoris, pro siccitatis humiditatis que mos do cætera disponuntur. At non ita uel alij uel ipse Ptolemæus, cum sæ pe que de moribus in priuata genesi, que de fortuitis casibus dicunt mis nimè corporis temperamento respondent ea ratione qua solent ad hos ce tera referri. Nec quæ de tempestatibus anni totius hic congruent, quæ de moribus, de pestilentia, de annona, de bellis pronunciabut, quare scilicet à diuerlissimis ilta constellationibus inuestigant. Quod legenti tu astros logicos libros, tum astrologorum uaticinia, haud difficile constabit. Non igitur suz superstitioni faciem hanc prætendant honestamentum & Mee thodi naturalis, ut eatenus le lubij cere res humanas lideribus dicat, qua tenus aéris corporis & dilpolitio in qualitatibus primis à cœlò dependet. Nam hoc quidem ingrediens artem asserens cam quasi possibilem die zit Ptolemaus, sed in processu explicature dogmatu nec observauit, nec potuit faluis professionis iuribus obseruare. Alioquin, quod diceba, pau cis constaret astrologia, eui tantum de aéris dispositione & habitu corpos rum foret dicendum. Reliqua ex his paucifsimis datis regulis quiuis è me dio fibi coniectaret. Sed & innumera funt in Ptolemæi libris & aliorum, que de materia qualitatibus primis origine ducere nullo modo possunt.

nec noxas elementorum, nec damna nofirorum corporum esse accio. Cap. xx.

X his que modò diximus, illud facile renci potest quod tertiò loco ad astrologiæ assertionem supra in medium afferebatur: Nam cum dicitur, si mutationes aëris sideribus, igitur & pes stilentiæ, cataclysmi, & exustiones, & caritas annonæ. Negamus, neg enim sequitur, imò hæc qui dicit, quid sit cœlum ignorat. Nam quid aliud iplum in natura tota corporea, quam in particulari quolibet corpore ipla uis continens totu ne diffluat ne diffoluat? Quod cor in anie mali fons uirtutis illius, qua feruatur integritas ordoco mixturæ, & mema brorum inuadentium iniuria propulsatur. Sciat igitur, qui excelsus eles mentorum, unde incendia, & catacly smus contingit, unde caritas, morbi ac pestilentiæ, cœlo refert accepta, no aliter errare, quam qui nostri cors poris morbos, uitia, caulationes, in iplam regentem corpus natural refert potestatem, cuius est illa curare, non facere, sopire no excitare, Que si sunt uera, patet aliud item elle qualitates primas, aliud qualitatum primarum recessus & detrimenta cœlitus sieri, nisi negemus aliud esse iura & magis Aratus omnes ciuitatis, aliud quod in illis delinquitur opere boni princis pis origine trahere. V tigitur philosophus dederit, quicquid est in elemetis ordinarium & naturale, authorem habere coclum, nescio tamen qua ra tione sit concessurus, etiam inde esse quòd deficiunt, quòd nature præscri pto & legib.uariant, cum sit potius illud philosophorum dogma, quòd elementa maneant intra fines & suo iure contenta, negocium mundo non

facessant à coelesti esse natura regete & moderatessuxibilem & erraticum numerum rerum corruptibilium. Sed, inquies, quando mihi concesseris, alias stellas facere frigiditate, alias caliditatem, nonne sequit illud, ut frigia dis stellis prædominantibus, elementa frigida inualescant, calidis calida. Quod si dicif, non eueniat etia, ut concursu magno frigidarum constellationu frigiditas ita aquarum exuberet, ut eluvionibus terra mergai. Conis tra calidis ualde potentibus, fiant exustiones. Facilis resposso, necuna tan tum, primum de dominatu planetarum atos signorum, quæ sinxere astro logi, ut falsa sint postea demonstrabitur. Quid, inquam, ita planeta quisquã imperabit cœlo, ut in hoc mudo prodigiola producat, prælertim ma la: Cum cœli opus ex omniu luminum conspiratione disfultet, ita tota il» la superior semper temperat harmonia, ut sicut in ipsa omnia consonat, ita per eam nihil dissonet unquam in inferiori mundo, in quo quoties incon cinnum, asperu, discors auditur, ad tactu coeli ne referatur, sed ad quatuor istas chordas citharæ sublunaris quæ de inordinata materia impuraque contactæ cœlesti plectro ad numerum illas semper concordiamœ mouen te, contumaces interdum inueniuntur. Post hæc subtilius consideradum est, si præfecta uarns elementis uaria sidera sunt, ideo esse præfecta ut persi ciantur elementa ipla. Quare erit quodlibet elementum tantò perfectius, quantò præsens stella fuerit potentior. Quod si perfectio partium perfes Ctioni totius non repugnat, imò cum toto partes labefactantur, non perti nebitad elementi perfectionem, ut natura transgrediens ordine occupet cetera, sed tunc erit perfectum cum ab ordine cursuca nature nihil deflexe rit, à quo certe deflectere tam potest excedédo & deficiendo. Quo circa si præsitigni Mars, quandoquidem in subiectam qualitatem sieri nihil con uenit à stella, quod ordini bono naturæ que legibus non consentiat, non mi nus compelcere tumultuantem, quam suscitare torpentem cœlestis præs fecturæ officium fuerit. Potestigitur id concediut sint quatuor primæ qualitates à cœlo, nectamen horum delicta, transgressiones, tumultus, à cœlo sint, sed à materiæ motibus inordinatis, cœlestis disciplinæ legis bus ulquequag non oblequentis. Vt propterea credam, nec Platonem, nec Aristotelem in Timeo, uel in Meteoris, istas elementorum tyrannides temporarias, ad constellationum uim ullam unquam retulisse. Constat autem ex dictis, non modò noxas elementorum, sed & eadem ratione das mna corporum nostrorum, ceterorum e animantium in coelo causas non habere. Quod quidem & potissimű inter omnia corpora, et ordinis & be nesicentiæ titulis insigne, nec ea debet esticere quæ sunt opera potius tus multuantis materiæ uel deficientis. Quare quod de elementis diximus, licet de humoribus itidem dicere in nostro corpore illis respondentibus, 🗗 præestatræbili Saturnus, Mars rubræ, alius sanguini, pituitæ alius, moni aliud magis horu planetare opus, of frenare has qualitates et cotinere sub concius

concinnă uite dispositionem. Nec cu præpotes erit Saturnus, suscitabitur atra bilis,ut reliquos perdat,totum& labefactet,fed ordinatius, composis rius, melius se habebit. Idem de rubra dicendu cu regnauerit Mars, quandoquidem illorum radij & natura sua benefici sint, ac salutares, nec agunt instar ignis, sed quemadmodum calor insitus nobis uegetalis, animæ mas nu rectè operatur ad finem certum pro falute uiuentis, ita lumina illa uitas lia intimæ mentis fuæ animi organa, non ad perniciem unquã, fed ad com modum corporum subditorum & beneficentia aguit. Saturnus in atra bis lem(siquidem illi præest)nihil unqua non ordinatum, no uiuificu influet, quare non excitabit illam ad exitu animalis, sed moderabit ad coservatio nem. Nec habebut à stellis suis humores, cum illæ præualuerint, quo mas gis & uiolentius agat, sed quo moderatius at quiuacius. Nunqua mors à cœlo, sed à materia cu uitio proprio, que és qualitas ita degenerauit, ut pre fecti sideris disciplină non sustineat, sed uel euaget immodica, uel remissa deficiat. At nostri divinatores, qui le cœli sicut interpretes, ita patronos & defensores faciunt, non tantu morbos irritatu nimio primaru qualitatu, sed & uitia ipsa, cæcitatem, surditatem, referunt ad stellas, & quod est dete stabilius, etiā ipla monstra, quo nihil dici, nihil cogitari potest absurdius. Nã quid aliud monstra quam peccata naturæ: Hæc aut nemo unquã phis losophus retulit ad efficiente caulam, prælertim indeficientem, omnes ad materiam. Necita quilqua delirauit, ut diceret monstrificos partus culpa fieri uirtutis informatis, quæ scilicet Dei acta manu nihil delinquat, sed ac culant materia situ uel quatitate, uel qualitate, male formabilem, & opisici fuo contumacem atoprebellem. At long è maior infania cœli uirtutem da= mnare quam seminis. Quæ tatò minus errare potest atos deficere, quantò ipla natura potentior, & domina & artifici iunctior, à quo no aliter quam per ipsum ista seminaria uirtus inferior regitur atop format. Nimis igitur quàm absurdum, putare cœlestium motus & congurationes (si modo ua riant istæ configurationes efficientia planetaru) aliter unqua ire atos com poni, quam naturalis tenor & curlus exigit ordinatus reru inferioru. Alio quin naturæ iste ordo, cuius transgressio monstrum, ubinam sedet : ubis nam habet originem! si non hæcin cœlo! aut quomodo suam satis uocem audiunt: quo rem malam, inordinata non naturalem, cuius origo uitiu & infirmitas, primis alcribunt naturæ causis, omniŭ optimis, ordinatissimis & potentissimis. Verè ergo dixit Auerrois qui crediderit Martem aut sie dus aliud quoquomodo dispositu nocere corporibus, aliena credere ab omni philosophia. Sed ita est certè, nulla professio cœlo magis inuriosa astrologica superstitione, que quicquid à nobis fit præter ratione, culpa uoluntatis, quicquid in materia euenit preter ordine, uitio temeritatis, las bilis & materiæ, id totum sideribus ambit imputare, nec putat illorum sale uam dignitatem, si non illis indignissima quæ qua accepta referantur.

Vu 2 inch

## Ioan.Pici Mirandulæ

INGENIORVM ET MORVM VARIETATEM NON omnino pendere à primis qualitatibus. Cap. XXII.



508

Erumenimuero si no faciunt sidera malas corporum affectios nes, ipsas saltem corporum faciunt diuersitates, no morbosas, non uitiosas, non causarias, sed intra fines integritatis o natura media inter se temperamen ratione distantes. Seques enim

hoc universaliter omnino, ut si primaru quatuor qualitatu sidera sunt aul thores, ut scilicet à Saturno nascantur, siue concipiatur corpora sicciora ce frigidiora, calidiora sub Marte, humidiora sub Venere, atopita de reliquis quam temperamenti diuersitatem solet diuersitas ingeniorum & affectio num animi consequi, non quibus cogamur, sed quibus irritemur. Sed hic postea locus latius pertractabitur. Illud autem uideamus, an ingenioru & morum hinc nasci dissimilitudo possit. Nam ut aliquo modo uerum, falfum tamen aliqua ex parte. Consequitur enim qualitatum in corpore præ potentium modus quo monnihil affectionum, ut proniores ad iram bis lis efferuelcens, legnes pituita, languis hilariores, triftes atra bilis, efficiae. Sed hoc oppido quam generalenec euidétiæ semper respondet, nec satis facit occultioribus quibusdam, & maximè propris ingeniorum coditios nibus. Dixi non semper euidentiæ respondere, quoniam est interdum inuenire homines temperamento corporis quam similimos, studis tamen, non quæ fecit electio, sed naturæ propesso dissimilimos. Vidi ego sub uir ginea facie ferinam immanitatem sub truci uultu & aspernabili, mitem & amabilem mansuetudinem. Alios frontis gratia, oris & uenustate, letitiam perpetuam præseserentes, intus æstuare mæroribus, & sibi esse tastidio. Alios quos tu iudices planè Saturni esse mancipia, hilaritatibus atos faces tiis omnia serenare. Quæ possunt alias à primis qualitatibus uires germis na confequi confenfu ferè philofophoru, hoc est, quæ nec primæ ille quatuor, aut filie aut appédices funt. Ad quas etia multa referri planè no pole se que de moru diuersitate uaticinant astrologi, paulò post declarabimus.

NEQUE BELLA NEQUE EXTERNA A' PRIMIS qualitatibus pendere. Cap. XXIII.

Lluduerò nimis ridiculum si possunt sidera facere frigus, estu, alias és qualitates, posse etia bella, seditiones, posse urbes euera tere, imperia és permutare. Nec minus positioni ridicula ratio. Nam excitata, inquiunt, bisi incorporibus regum & princia

pum, æstu animi slagrantiore siunt auidiores iniuriæ, uel reponendæ, uel inferendæ. O beatam Italiam & perpetua pace slorentem, si pituitosos ha bere tibi principes liceat, magnum hoc bonữ atop diuinữ, paruo constare potest, unciola una lecti pharmacibilem educentis, si ritè principibus die uidat, his qui magis bellicosi, totum nobis pacabit orbem. Hæc quis cost tet potius quam irrideat; quasi hec demum bellorữ causa, quasi ne magis auaria

Digitized by Google

auaritia, quam ira, non cupido, non occasio spesue potiundi. Non simulta tes & odia quæ sunt apudastrologos à Saturno potius & à Marte. Non interdum amor iple iusticiæ bella suscitent at op tumustus, quasi no sæpius sit animus regum pro bile Deus. Nunc bonos exercens ad uirtutem, nunc puniens malos ministerio sæpe malorum, quos ille carnifices in mundana. repub. & quasi visibiles dæmones habet. Verum hic quamuis deridicula dicunt astrologi, uidentur tamen aliquid dicere. At externa quæ pro no= ftris humoribus nihilo uariantur, quomodo referet ad istas quatuor qualitates: exilia, dignitates, diuitias, egestatem, liberos, uxorem, amicos, inimi cos:habet(inquit Ptolemæus)affinitatem cum animo & corpore, ut cum animo quidem, honor & dignitas, cum corpore uxor atop divitiæ. Quæ istà affinitas ô Ptolemæe : ut fortuita hæc animi corporisue conditionem sequantur: An quod soletis dicere, si quem Martis influxus efficit bilios fum, eidem & uulnera & uiolentam mortem infligit, quoniam bilis ardor 'ad rixas incitet atop ad arma, inter quæ mors ipla familiariter habitat. Ves rum solet à nobis id maxime siderum opus existimari, cum homo mitis, in ocio degens, nulli contumeliosus, in pericula tamen, in gladios, in inimicia rias, fatali ui quadam trahitur quasi nolens, pariter bellicosus homo, cras bronumœ ut dicitur irritator plenus dierum, illæfus domi obeat inter fus os. Cur igitur ille Martio calore destitutus gladio tamen oppetit, quod est opus Martis, hic in pace moritur, quanquam Marte ferè iple calidior! Præ terea possint huiusmodi quedam nonnihil pre se ferre commertij cum his quæ intra nos funt, quare ad habitum corporis referantur, illa qua ratione differentiam corporis animica confequentur, uxor, diuitiæ, dignitates,& que hoc genere alia sunt, profecto ne somniare quidem hoc licet. Quapro pter & iple Ptolemæus primo capite libri Apotelelmaton, ubi luam struit rationem de siderum efficientia, non aliud colligit quàm quod aliquo mo do confequens erit corporis scilicet ato animi, quatenus heret corpori, di uersitatem ab astris prouenire, de fortuitis rebus nihil adijcit eo loco. Ita enim scribit profecitigitur dicere quis quocunce tempore status ambiens tis nos aéris sit futurus. Sed & proprium cuiuslibet hominis habitum & remperamentum intelliget ducto de statu aëris argumento cum formaba tur. Quare dicere poterit quale corpus, & qualem animu sortiretur. Tum quomodo successu temporum se habebit, preuidens scilicet futuram aéris dispositionem tali temperatura corpori convenientem, facere ad eius incollimitatem, sed dissonantem occasione dare morbs & ægritudinis. Hæc ibi Ptolem.in quibus quemadmodum apparet nulla mentio super exters nis.Mox uerò proximo capite ubi iterat dicta nectito sequentibus extes riora etiam adijcit, quasi de illis quo opprobasset, forte falli putas posse Le 'Aorem, cui iam ratio excidisset, ex qua illud deduci comprobarió diceba» tur. Quare si dederimus Ptolemæo mutari materig primas affectiones, hu  $\nabla \mathfrak{u}$ miditatis

miditatis & siccitatis, frigoris & caloris, pro conditione statucp siderum, minime tamen concessuri sumus esse sidera diuersos hominum uariantia casus.

occultas vires coelestibus non inesse, per quas occultas inferiorum rerum proprietates producant, sed calorem tantum lumen épuiui sicum. Cap. xx1111.

Estat discutiendum an præter estectricem uim qualitatum istarum occultiores in sideribus uires eminetiores & sint, per quas facere multa possint, quæ per primas illas qualitates facere non possunt, sicut sua quadam proprietate magnes ferrum trahit. pœonia caducis opitulatur, & alijs rebus infunt aliæ potestates, ipsis mate riæ primis affectionibus & nobiliores & efficaciores. Hoc ratio quarta contendebat afferens nullo modo poffe uirtutibus huiufmodi non abun dare stellas, si (quod ab omnibus ferè philosophis dicitur) beneficio stella larum tales dotes terrena fortiuntur, tum cu nobilifsima corpora fint, nos bilissimis q dotibus predita esse necessario. Sed neq nobilitas horum cor porum, nec quòd ab illis occultæ mirabiles & terrenorum corporum uis res esse dicantur, argumentum est quo cogamur uirtutes tales, hoc est, esse aliquam præter eam quam diximus cum calore uiuifico potestatem, in na tura coclesti sitas opinari. Nam ut postremum hic primitus exequamur. non accipiunt rectè quod dicitur, sortiri cœlitus uires inferiora corpora, quibus ea faciunt quæ per quatuor primas qualitates effici non posfunt. Fluunt illæ dotes & potestates à principis intimis ipsorum corporum, hoc est, ab eorum formis, siue dicere mauis essentijs, porrò cœlū sicut fors mam dedi, quam motus ille confequitur, sic dare illis tales uirtutes dicitur. Quarum tamen diuerlitas à diuerlitate fit, non constellationis sed mixtios nis, ex culus uaria pportione alia atos alia forma disfultat. Atos hoc ipsum ad cœlorum pertinet dignitatem, siquidem quæ dividuntur in multitudis nem apud ordinem inferiorem, ea simplici actu & eminentiore collecta, possidet ordo superior. Proinde si ista sublunaris, tam multisormis, tam numerola turba corporum caducorum, infirma, tumultuaria, particularis. angusta, ad coeleste corpus, æternum, indefectibile, simplex, amplum, unis uerfale refertur. Ita rationi maximè confentaneum, quicquid uirium, quice quid perfectionis in partes fectum, & distributum inferioribus est, à cors pore illo primo prouenire. Omnes auté pariter, licet tam uarias, tam muls tiplices, unica sua dote luminis & caloris coelestia largiuntur. Quæplus minus ex serie sideribus communicata, facit illorum inter se ordinem pos tius quam diuersitatem. Necremotius inquirendum quæ dos ista, quæ sit ista proprietas, diximus sæpius illam nec indigere demonstrante, quæ ses iplam, & alia cum le omnia ipla demonstrat, lux scilicet omnibus euidens, quæ de moto corpore profluens, afflans que calorem indicat ferè nobis oca

cultum

cultum mysterium divinitatis, & potestatem in motu, in suce sapientiam, in calore figurat amorem, quibus mouet, illustrat, creat, perficit, seruat os mnia, primus ille Deus, primus omnium, inquam, ficuti primum est inter omnia corpora cœlum, præter hanc triplicis ab uno corpore ordine quo dam pendentis efficaciæ prærogatiuam, quid in cœlo desideramus, aut quid'illi deesse nobis uidetur ad summam persectionem naturæ corporalis & principatum inferioris mundi. Multiplicibus infigniri distinguique proprietatibus arrogat dignitatem imperfectæ naturæ, perfectæ uerò des rogat, cui proprium, ut dixi, simul collectum in uno possidere, quod pars tiario possident inferiora diuisim, quodutios priuslegium si perpetuo mo tui corporis & calorifico lumini non conueniret, utica præter iplum inqui rendum esset aliud in cœlo quod actu simplici ambiret complectereturos uirtutem corporum quorum cun corruptibilium. Sed in eo si plene hoc reperitur, alia comminiscendi non est necessarius labor. Reperitur autem indubiè, siquidem sine illo res ulla corporea nec generare, nec genita exer» cere suas operationes potest. Tolle enim ipsum cum suo calore, nec pœos nia caducis opitulabitur, nec hyacinthus sanguinem sistet, nec rheumbar> barum bilem educet. Et sicut rerum quæcunquagunt in nos cessaret effica cia, si caloris intimi nostri fomento non excitaretur, ita cessaret & uirtus corporum illorum, & calor ipse uiuentium, nisi cœlesti calore & foueren» tur seorsum, & inuicem copularentur. Actus igitur & persectio uirium, quæcunque rebus terrenis inditæ funt, hoc ipfum lumen calorificum eft, quatenus quidem calet, sicut omnium calor rursus perfectio est, quatenus lucet. Et quemadmodum nec uideri colores, nec oculi uidere, preterquam lucis istius beneficio possunt: Ita nec dotes corporum quorum cuno aut confistere iplæ, aut le afficere inuicem possunt, si motus illius ates caloris ope destituantur. Quare sicut ad dignitatem decoremés pertinet cœli, qui pro tanta colorum diuerlitate uno iplius natiuz lúcis splendore corulcet, tta fuerit luæ perfectionis, pro multiplici materialium uirtutum numero amam possedisse uirtutem,& illis omnibus nobiliorem, sicut omnes colo≠ res lux antecedit, & perfectam illarum constitutionem, sicut lux omnium colorum perfecta constitutio est, nec plus detrahi putemus dignitati cœli, si particulares istas dotes stellis abnegamus, quàm quod ipsum quog cœ lum, nec flauum credimus, nec cæruleum, nec prassinum, nec

purpureum, quæsseut in terrenis speciola & nese all cessaria uarietas, ita nec possibilis in sideribus, nec decora.

Vu 4 81 8 VA

Digitized by Google

SI SYA CVIQ VE SIDERI ET PROPRIA VIS CONCEdatur, esse tamen illam universalem. Cap. XXV.

Am si contendat aliquis,ut præter hãc omnibus comunem proprietatē motus luminis atog caloris, lua habeat quæop stella pros priam influentiam, non magnopere, quã quam possim, illi resistã. Sed admonebo diuersas istas uirtutes, quibus inter se differut, hoc tamen convenire, pomnes virtutes colestes funt. Quicquid aut in colo est, & si comparatum, universitați cœlestium particulare aliquid est, idem tame ad sublunaria li referatur (ut maxime sit angustu) universale est, universale cu dico, ita intelligi uolo, ut totam corruptibilis mudi perfectionem claudat in seipso, alioquin coleste non erit, ut parte iam declaratum, mox quo 🛪 la tius explicabit. Quod si concedat, nihil iuuabut rem astrologică siderum iste dotes peculiares, sed erit quidem Iouis alia & Saturni proprietas, uerū no propterea efficiet apud nos aliud lupiter & Saturnus, quare pariter o mnia per hac suam proprietatem uteros facere poterit. Iouia uirtus differt à Saturnia, non negabo. Sed nulla uirtus corporum inferiorum, quã & Io uia æque at ca Saturnia, & Saturnia æque at ca Iouia non cotineat, generet, seruet, efficacem reddat, atos perfectum. Dicam primum cur ita sit, dehinc quomodo ster, cum ista comunione diversitas in utroo, & proprietatis, & actionis. Cœli natura non pidet apertius limul & breuius explicari posse, The first continue of the committee of t quænon à sua unitate dependeat, nihil in universo quod no ab uno quasi fontali capite deriuet. Et quemadmodu in exercitu legio quælibet ad prefecfu luim, totus exercitus ad unum refert Imperatorem, ita qua uis series reru generis comunione sibi consentiens, habet suu principium à quo de ducitur, à quo fouet, regitur. & continetur. Quæ cum sint multa principia, quali multiplex unitas ad simplicissima unitate primi principi postremo redigit, Est aut quemadmodu omnis numerus quodammodo in unitate. tota ciuitas in rege, totus exercitus in Imperatore, ita suo in principio sui quasi gregis, uirtus omnis atos perfectio. Verum quod in illa gregaria (ut ita dixerim) coditione, divilum, mancu, infectum, interminatu est. Viget in capiteinterminatæ cuiuldam unitatis singulari coplexu, puru, efficax ato perfectum. Quo fit ut nihil confequentes corporis esse in capite, & rurlus in capite totu corpus esse dicat. Ita quod est primu inter ea quæ sunt in essa bilis Deus, & nihil eorum est quæ sunt, & rursus omnia est eminētia qua dam principalis nature, & omnimode potestatis. Corporeum ergo genus à quo principio dependebit, potius & à primo corpore, loco et dignitate! hoc aut est Cœlum. Verè igit quod dicebamus. Cœlum unitas erit omniu corporu, de quegari possint omnia que sint corporu alioru, & omnia etia possint affirmari. Negari quidē, quoniā od in illis formatum uarios habet fines, quod discretu, multiplex, imperfectum, in c $\infty$ lo nec characteres eosformæ

korme nec ea pariter habet diversitatem. Affirmari co omnia illa simul no potestate materia, sed uirtutis amplitudine, & originalis natura sublimia ≠ate cocludit. Que si cœli natura est, certè nulli no cœlestium uenit, nec ita existimandu, ut totu quide cœlu totam cotineat perfectione corporu ins ferioru, pars uerò partem. Nullu id foret cœli priuilegiu, fed pars quelibet cœli, totus est mundus inferior, exceptis que in mudo funt, sed no ex mun do. Hoc Pithagorici significasse uident Allegorica quadam sua sententia qua loliti affirmare, totă hanc regionem sublunarem ună esse stellam, & in qualibet cœli stella omnia esse, quæ hac nostra regione uisuni, sic in Lu na, tum quatuor elementoru, tum uallium esse montium es discrimina, sed & stirpes & animantia quæcunque apud nos sunt, ita in Venere, Mercus rio, reliquis & sideribus, quo typo certè non aliud nobis declarant, quàm quod astruere uolebamus nullam esse in cœlo stellam, que non ambiat to .tum,quod est sub Luna,alioquin illæ cœlesti natura non erunt, si non fale le luppolitum atos probatum, nihil uerius dici naturam cœlestem, quam unitatem naturæ corporeæ. Tum quod hoc fuerit cœlo dignum priuiles gium,quod tanta uastitate & numero luminum innumerabili, subluna ris demum angustiæbona complectatur. Est igitur in uirtute cuiuslibet Itellæ, uirtus omnis corporum caducorum, nec hoc differunt diuerfarum Itellarum uirtutes quòd alijs aliz rebus præsint, cum presint omnib. oma nes. Nec quæ fuerit altior præstat inferiori latiore complexu, hoc est plus rium rerum, sed nobiliore, eadem continens & quæ continet inferior, sed unitius longe quam illa & eminentius. Videri potest hocidem in mentis bus separatis & animantium cognitione. Nam sicut omne corpus à cœs lo, ita uis omnis cognitionis particeps pendet ab intellectu. Intellectum uoco non nostrum, qui ratio dicitur, sed angelorum, quos philosophi mentes et intellectus uocant, Hic sibi superest ad intelligendu, nec aliquid infra fe, nec in aliquo infra fe infpicit, quod intelligit, non fallitur, nõ laboa rat. Et quod in omni genere cognitionis potestatibus uarijs distributum excellit, id unita potestate excellentius longe quam sit in illis possidet, in seipso uarietatem conspicit, tangitque præsentem certitudine sensus. Habet apud se illă dilabentibus rebus imaginaria facultate, peruidet caus sas & species rerum tam corporeas quàm incorporeas perspicacia ratios nali, non rationalis ille, uel fenfualis, uel imaginarius, fed per intellectualem proprietatem nobiliore conditione, quod in illis perfectum est collie gens, rencit quod imperfectum. Est enim in nobis cognitio physica aliud à mathematica, mathematica aliud à diuina. Nam phyficam ratio cum fen fu consequitur, mathematicam cum phantasia, divinam cum mente & intellectu. Porrò mentium nulla est etiam despicatissima, quæ non omnem ueritatem in suo lumine uideat, qua nos illis scientijs artibusque, uel ata tingimus certè uel anhelamus. Eia igitur comparemus ista corporeis, funt

funt in nobis hæ artes atop cientiæ, funt in tota cognoscente natura uaria genera cognitionum!id quod in corporu turba diuerlarum uirtutum ua ria priuilegia. Est omnis cognitio, participatio quædam luminis intelles ctualis, est corpore omnis uirtus participatio quæda facultatis cœlestis. Quanquam sicut illa euidentius in ratione, ita perfectius hæc elucet in spi ritu cordis. His ita politis, agite uideamus an recte dixerit quilpiam, si de mentibus illis defluant intellectuales radij, alios fore qui phylicos faci**ant** non mathematicos, alios mathematicos non divinos, alios divinos potius & physicos, uel mathematicos, atop ita hec lux erit, ut ista studia penes naturæ diuerlitatem mentium spirantium, non à radiorum ab eade mens te fuo ita confilio uoluntate & proficifcentium, puto rectius fentiet qui ni hil esse credat huiusmodi, quod & largiter dare quæuis illarum non possit, & quæ non sua quidem, more siderum, libertate donet, sed natura, & si contingit ut hoc potius inde quam illud munus excipiatur, non ad dans tem in omnia æque liberalem, sed ad captum accipientis coditionemque dicat esse referendum. Quod si quemadmodum diximus ita se habet stella ad corruptibile corpus, quod ad nostrum attinet hoc propositu, sicut mens ad defectibilem cognitione, pariter erit dicendu posse stellam quali bet ex se dare, quicquid corpus subditum, quodcung sit illud, accipere na tum est, ut iam afflatus occulti diuersitatem no afflantis stellæ, quod astro logus putat, sed afflatæ materiæ diuersitas faciat. Dixi afflatum occultum, quoniam sideris actio per lumen atos calore, pro intentione remissione os radif potest esse diuersa, quod superius explicauimus, sed in occultis istis proprietatib.per quas ipsa se quasi stella propagat, effundit q suas (ut ita dixerim) species & imagines, sicut illa no apparet interio at premisio, ita necullam agendi diuersitatem ponere persuademur. At inquies uirtus lo uis & species ista diffusa, diuersa est certe à uirtute Saturni. Fateor, sed non propterea diuersam rem effecturam, cum nulla sit res in sublunari mudo, quam non utrauis facere possit. Quænam igitur actionis diuersitas : facit utraque idem, sed alia idem facitalio modo, nobiliore nobilior, & emis nentiore. Quanquam nescio si de istis uirtutibus ita statuamus, an efficas cior forsitan in nos uirtus inferior, non quia loco proximior, sed quia nas turæ cognatior, sed alterius operis hæcinquisitio. Hictantum asserimus, si præter lumen atque calorem sua cuique sideri proprietas concedatur, ita defendi posse, omnes uniuersales, ut nullam faciant ex se diuersitatem inferiorum.Possemus tamen concedere uim aliquã particularem illis, con trahentes, scilicet, sideream potestatem, atque ita concedere, ut nihil hoc ta men adiuuaret astrologos, ut si omnes quidem stellas in omnibus semper idem operari, sed non omnia in omnibus concedamus, ueru aliud aliam. ad hoc exemplum: Constant corpora quælibet ex materia & forma, putet igitur aliquis ita se rem habere, ut quæ attinet ad materiam, tria minora sie dera

derà faciant, Luna, Venus atos Mercurius, diuisis officiis, ut materiam is plam Luna regat, ad formã uerò disponar à Venere & Mercurio, à Vene re per quantitate du fit ordo, figura, copolitio, decor debitus in partibus, 🔏 Mercurio per qualitatem, dum formabili mobilitate fulcipiendæ forme congruas induit affectiones, at the funt form a manentis à superioribus tris bus stellis in hunc modum, ut quôd forma sit habeat à Saturno, quôd det esse & uitam his quæ uiuunt à loue, quod moueat intus excitet & ad opes randum à Marte.Quodautem se res quælibet ipsa diffundat,& per diffu» sionem notificet at propaget, ad Solem potissimum referetur, cuius esse trideatur operatam materiam uincere, de qua libi fimile parit, qua & gene ratio ipsa & manifestatio. Quid si igitur differrent opera Planetaru, quod & ultro concedimus, non ratione, non fide experimentorum, non authos ritate Platonis, Aristotelisue coacti, esset tamé quo o omnis diuersitas res rum inferiorum, non à cœlo, sed à causis inferioribus, agente illo quod est fuu semper in omnibus, èodem modo, sed opere uariato, tum à proximis causis, tum à dispositione materia, particulares magis quam uirtutes in si deribus ponere, quando nec iltas univerlales nulla ratio perluadet, pollet de quibuldam aliter suspicari sine piaculo, & cum doctorum etiam autho ritate non nego, sed quod sequens liber oftendet, sig huiusmodi nec sunt ille quas astrologi dicunt, nec illis afficimur eo modo quo credunt.

quarundam rationum astrologorum in ipsos argumentantes. Cap. xxvi.

Xaminauimus naturales omnes mutationes rerum inferioru, quæcung cœli opera esse uidentur, nã de fortuitis hominu ca sibus in quintæ rationis solutione dicemus, nec repertum in il lis quod faueret astrologis, sed occasio data potius multa obij ciendi, ut sit quod eos dre yver istam comouisse pæniteat. Etenim quid col higimus inde aliud 🛱 radijs luminariū affici corpora fublunaria : Sed nec alia affectatione co caloris, nec alterius caloris co uitalis, nec cuius actio ali ter immutaret, क p situ sideris, uel ex propinquo, uel è directo nos magis irradiantis. Ex his principis omniu effectuu reddimus ratione, quolcuq fide experientiæ in testimoniú sui dogmatis afferebant, in qua reddenda non confirmari astrologia ex illis observationibus sed infirmari patebat, & quid illi uel fallerent, uel fallerentur, ubiq detegebat. Sic falso apparuit credi ab illis uim Solis exiccatricem, aut Lunæ parū salubriter humectatricem & frigidă, falso fingi in Luna uim occultă præter motu & lumen, quæ mare reuocet & effundat.falso noxa patus octimestris reum sieri Sas turnu, fallo lignis ascribi quali uirtutis potestatisco diuersæ, qd prositus tantummodo uarietate Solis radius operatur, falsò crisimos dies & perio dos febrium, ad Lunæ motus, uel aliorum siderū referri. Deniæ tantū abs tuit

fuit, ut existis à Sole Luna mutationibus argumentum summeretur ad fidem decretorum astrologiæ, ut inde in suspitionem falsitatis no medio. criter adducatur, ita enim argumetabatur sub Luna si quis cubet membra occupattorpor, & cum ea echini similiter implentur, frigefacitigitur & humefacit, Solem torridum sensus attestatur, igitur siccum. Nos è diuerso sicinstamus, Luna implet echinos, igitur calida est, demonstrauimus hæc ex Ariltot. itupent frigore dormientes fub ea, igitur calida est. Declarauie mus hoc aperta ratione, quo pacto scilicet id eueniat. In plenilunio fauet conceptibus, alit corpora, crescens roborat, uegetat, igitur calida est. Probauimus ex Hippocrate, ex euidétia ipfa. De Sole pariter appellamus ad experientiam, qua patet illius radiis spiritum uitæ omnem uiussicati, id uerò non est siccæ potestatis, sed salubriter calidæ. Nec difficile suit declarare, quo pacto uel accidenti uel siccet, uel exurat, imò frigefaciat etia Sol, Luna frigoris & humoris causa esse dicatur, licet sidus utrunca uiuifici tan tum luminis & caloris sua natura sit author. Sic item colligebat, uidemus à Sole & Luna manifesto nostra corpora permutari, necigitur de aliorū siderum influxibus dubitādum est. At hocipsum de alijs nos in dubium trahit, quod de Sole Lunz quidemus, quod scilicet ab eis ita corporu dispositiones uariari deprehendimus, ut reliquas stellas asymbolas potius iudicemus, quàm in partes operis aduocatas, fiquidem Lunæ lumine de crescete semper humiditas in corporibus attenuatur, augescit semper illa crescente. Cur igitur, si quod putant astrologi, de alioru siderum efficiens tia uerum est, cur inquam, non interdum humili Planetæ cum dominātur iactură luminis lunaris farcientes humiditates non augent, ut liceat nobis aliquando fiderum beneficio etiam in nouilunio fucculentas oftreas 🕬 nitare, cur inuicem illa plena nunquam Saturni siècitas atca Martis ius coe li pro legibus astrologicis, usurpātium corpora desiccat, & cæla ligna des fendit à carie, potius ergo fauent observationes ista tollentibus potestate Planetarum, quam astruentibus, sicut & his potius qui signis efficaciam nullam tribuunt, quam qui plurimã, alioquin cum à Luna mouetur mas re, sicut uolut necipsi negamus, cur in aquaticis signis posita, no plus mo. uet quam in igneis, nec minus in liccis denique quam in humidis: aut cur Luna no facit uberiores accessus humidis iuncta Planetis, quam exiccantibus? Et quomodo si uera que predicunt de duodecim locis, quas appel lant domos, quomodo illud colonat, quod ab ortu scandens Luna, quo plus fummo propinquat fortius agit in Oceanum, at the ita fortius ex 12. lo co quam ex horoscopo, quo tamen locò languere fierica imbecillimã om nium siderum potestatem aftirmant. Potius igitur stät nobis contra illos ista experimenta, quàm ut contra fidèm astrologorum opinionibus arros gent, nisi quemadmodum dicebat Plauorinus, ut supra etiam tetigimus, quia Oceanus quali Lunæ comes, cum ea limul senescit adolescito, puparua & maxima tanquam stellis atop sideribus euincta duci atop regi. Scd longe dispar, atop ut idem astrologos sudens iactabat, nimisós ineptum & absurdum est, ut quantum æstus Oceani cum Lunæ curriculo congruit, negocium quoque asicuius quod ei sorte de aque ductu cum riualibus appud iudicem est. Existimentus ipsum quo o quasi habena quadam de coole uictum gubernari.

CAPVT XXVIL Eliquum ut postremam argumentationem dissoluarius, peti-tam ab euentis humanis, in quibus alia ita uires nostras excedant, aut præter meritum & rationem eveniant, ut decreti fatas lis & colestis potentia um adstruere uideant, hochos itasole uemus ad prælens, ut oftedamus habere luas caulas hec omnia latis apud nos, necapparere quicquam in omnibus, quod authorem cœlum desides ret, hoc est, nihil in cursu rerum esse humanaru, unde suspicio nasci debeat facta hominum fatis règi & gubernari. Nam per initia quide libri lequen= tis non soluentes iam, sed arguentes, hæcinprimis cœlitus nullo modo fie riposse docebimus, in quibus istam uim fati agnoscere sibi isti uidentur. Ea uero denica duo sunt magna, uidelicet atca mala. Dicamus primum de magnis, uel ad animum pertinent ista, uel ad externa. Sic énim & nobis A lexandri felicitatem, & præceptoris ingenium ac doctrinam obiectabant. Incipiamus igitur ab his quæ ad animum pertinent. Admiraris in Aristos tele consummatam scientiam rerum naturalium, ego tecum pariter admis ror. Caula cœlum est inquis, & constellatio sub qua natus est, non accedo, non tam uulgata ratione, quod nati eodem astro multi non fuerunt Aris stor quam quod præter cælum sub quo tanquam causa universali, & Boë tiælues, & philolophi actici pariter germinant, caulæ proximæ lunt Aris

tiæsues, & philosophiactici pariter germinant, cause proximæs sunt Arisstoteli propriæ & peculiares, ad quas singularem eius prosectum rescrasmus. Primum utice (utille inquit) sortitus est animā bonam, & hanc utice non à cœlo, siquidem immortalis, & incorporeus animus, quod ipse des monstrauit nec astrologi negant, tum sortitus est corpus idoneum ut tali animæ samularetur, nec hoc etiam à cœlo nisi tanquam à communi causa, sed à parentibus elegit philosophari. Hoc & principiorum opus quæ dis ximus, hoc est animi & corporis, & sui arbitris suit, prosecti in philosophia, hic arrepti propositi & suæ industriæ fructus. At plusquam philosophantes multi, pari studio at ce labore. Fuit in causa doctrina præceptoris, & selicitas sæculi in quo æditus, ueterum pleni monumentis, sed non exastis, ne & sabor non adesset inchoandi & persiciendi bonas artes materia non deesset. At prosect plus longe quam coætanei & quam discipuli. Sor

titus erat non astrum melius, sed ingenium melius. Nec ingenium ab as

quo nos tanto loquimur, quam astrologi honorificentius, quanto causas uniuersalis particularibus causis divinior & eminentior. Quod si captus excelsitingeni humani uel Aristot uel philosophus altus, erit causa hoc non omnino deterioris, quale corpus, omne proptereace coeleste est, sed" melioris, hoc est divinæ, licut Socrates maior mea lententia omnium phis losophorum, sapientiam suam non Aderibus natalitis, sed assistenti numi ni retulit acceptam. Quare plus cœlo damus quam oporteat, si divinitate animorum corporeis illis radiis demittimus, minus si corporeas differentias que de prinatis rebus accipiuntur, illi quali particulari caulæ tribuimus. Minus autem omnino quam deceat, cum deformitates iplas politicas & labes mentium ascribimus stellis, quod est unum ex illis quibus maxie me mouebantur ad aftra confugere, quod apparent in hominibus multis ablonæ quædam appetitiones, præter leges humanitatis, quæ non intrin fecam, hoc est humanam, sed extrinsecam habere causam uideantur, & quia potentem ideo sideream. Ego uero ab illis qualierim cur prægnans mulier terram comedat libentius & carbones quam exquilitum omne ge nus eduliorum? Et si monstrifici desiderij, non astrum sed foculm causam! inuenerint. Admonebo çaulam pariter corum qua demirantur, in corpos! ris temperatura potius quam in cœlo esse quærendam. Dicerem apud im probos quot dæmones, sed à corporeis eos abducerem. Certe præter corporis habitum quantum faciat ad huiufmodi portentolas affectiones consuetudo, uerissimo possum exemplo declarare. Viuit adhuc homo mi hi notus prodigiosælibidinis & inauditæ. Nam ad Venerem nunquam accenditur, nisi uapulet, & tamen scelus id ita cogitat, sæuientes ita plagas desiderat, ut increpet uerberantem, si cum é o lentius egerit, haud compos plene uoti, nisi eruperit sanguis, & innocentius artus hominis nocentisis mi violentior scutica deserverit: Essagitat ille miser hanc operam summis precibus ab ea semper fœmina quam adiuit, præbet@ flagellum, pridie si= bi ad id offici aceti infusione duratum, & supplex à meretrice uerberas ri postulat, à qua quanto cæditur durius eo feruentius incalescit, & pari passu ad uoluptatem doloremque contendit, unus inuentus homo, qui corporeas delitias inter cruciatum inueniat. Is cum non alioquin pessis mus sit, morbum suum agnoscit & odit, quoniam is mihi familiaris muls tis iam retro annis, quid pateretur liberè patefecit. A' quo diligenter tam insolitæ pestis causam, cum sciscitarer, à puero inquit sic assueui. Et me rurs sus consuetudinis causam interrogante, educatum se cum pueris scelestis simis, inter quos conuenisset hac cædendi licentia quali pretio quodam, matuum libi uendere flagitiola alternatione pudorem. Hoc ego factum licet graue auribus liberalibus, ideo non suppressi, ut cognosceremus es ui dentia ipla quantum illis affectibus daleat consuetudo, ne quasi caus In habere terrenam nullam possint coelum statim accusemus. Nam id quidem

quidem aftrologus si audiat, damnatam dicet fuisse Venerem in hominis genitura, & aduersis fortasse, aut also modo minantibus radis Martis flas gellatam. Veniamns ad res externas, in quibus Alexader præponebatur, cuius tanta tam repentina felicitas, undenam ortum haberet quarebatur, nisi haberet à cœlo: Facilis responsso, à uirtutibus Alexadri quales habuit multas necessarias imperatori, fortitudinem, liberalitatem, laborum tole= rantiam, peritiam rei militaris, egregiam literaturam, & quas alias enumes rare non est necesse. Ab exercitu quem nactus est, & sub patre Philippo exercitatissimum, & beneficio regionis bellicosissimum, & ob liberalitate exemplumes uirtutum amantilsimum sui. Ab ignauia populorum quos Superauit, unde dictus à patruo pugnasse cum fœminis. At fortuna que in rebus bellicis plurimum dominat. Fortunam uerò cum dico, cœlum non dico, sed eam causam cuius meminit Arist. secundo libro physicæ ausculs tationis, & quam uulgo fortunam dicimus, atop his uerbis solemus expris mere, ita sors tulit, ita euenit, ita res cecidit, per quam fit ut ludentes asseris, autiaciant quod uolunt, aut quod non uolunt, hæc est illa cæca nuncupas ta, quæ præter illas quas diximus, & similes causas, Cæsares, Syllas, Augu stos, Alexandros fecit, quam per se nec dependere de cœlo, nécidem esse quod fatum, nec providentiæ derogare divinæ, & quid demum aut elle, aut non esse possit, quoniam proximo libro late disserendum est, hic dices re non oportet, ubi astrologos non alfis magis quam Aquinatis Thome, quem hi summe sibi fauere putant, armis opprimemus. Quod uerò ad id attinet quod principaliter hic tractatur, nego quicquam in terris adeò ma goum fieri uelluideri, ut authorem cœlum mereatur. Nam miracula quis dem animi(ut diximus) cœlo maiora lunt, fortunæ uerò & corporis, ut 🛱 maxima sint, coeso collata minima deprehendunt, ut quod recte dixit Pha uorinus. Nihil magnum in terra præter hominem, nihil magnum in homi ne præter mentem & animum, huc si ascendis coelum transcendis, si ad cor pus inclinas, & cœlum suspicis, muscam te uides, & musca aliquid minus. At quemadmodum quidem in illo nigro agmine formicarum, funt quæ alijs præstent robore, magnitudine, Sunt uictoriæ, bella, paccs, officia, las bores, egestas, diuitiæ, quæ contemplantibus nobis, omnia exigua, & nul To discrimine nihil sunt ita nostra ista corpuscula, nostræ fortunæ, nostri re ges, nostræ prouinciæ, bella, fædera, nuptiæ, cælo si comparent, nihil sunt penitus, cui tota terra collata, cuius unam portiunculam inter se homines igne, ferro & partiuntur, indiuiduum punctum est. Non ergo ea est mas gnitudo rerum terrenarum, ut alterius esse quam coli opus non possit. Quo si digna non funt quæ inter nos digna sunt, quanto magis erunt ins digna, quæ indigne etiam fiunt a nobis : ut flagitiosos euchi ad dignitatem, Socratem perire iudicio stellicatoris, & enormia id genus, qua quoti die multa & uidemus, & patimur. In quibus inprimis elucescere fatum, &  $\mathbf{X}\mathbf{x}$ cœlestis

coelestis decreti necessitatem ait Maternus. Quem ego cum astrologis as lijs libenter interrogauerim, cur errata nostra tantopere ambiant stellis im putare, & cum ipsi peccamus libentius inde cœlum, quam nos accusare! quasi aut mirabile esset nos errare, pronos & malos ab adolescentia, aut er rare illa possint aliquando iussis optimi Dei incommutabili semper ordie ne famulantia.Damnantur(inquiunt)innocentes,facinorofi,præmijs affi ciuntur, à quibus quæso principibus, iustis an iniustis ; si à iustis nec cœs lum satis erit tanto miraculo, si ab iniustis, quid cœlo opus est, ubi despes ctrix cœli malitia latis est. Quærit Aristot.in Problematis: Cur serè idem femper boni & pauperes, cum's multas afferat caufas & ueras & facetas. nullam tamen affert à cœlo, ut qui scilicet sciret sentes & tribulos, non cœs lum germinare sed terram. At cautus homo & prudens , quod maxímè fu giebat discrimen incurrit, euadit alius periculum, cui se temere sæpius exe poluerat: Quid est quod admiremur; cur non minus hæc nunquam eucnire, quam si eueniant sæpe pro miraculo sit habendum, horum cum plæs runce fiunt causa quærenda est, prius quidem proxima: Hæç si deest, remo tior & occulta, cum de raro & fortuito non est alia causa inuestigada, si coe rum satis meminimus quæ sapientissimus Aristot. & secundo lib.

phylicæ aufcultationis, & fexto primæ philosophiæ fcriptum nobis reliquit.

DISPYTATION VM 10 ANNIS PICI MIRAND Volazaduerius Aftrologos libri 111. Finis.

## I O A N N I S P I C I M Irandulæ Disputationum in Astrologiam, Liber IIII.

QVI MOS IN DISPVTANDO SERVATVS ET DEINCEPS feruandus, rum fi detur astrologis, quod maximum dant theologi astrologiam tamen nihil esse. Cap. L



os TER hicfere in disputando mos, ut si quid & ponat ad uersarius, quod & dari sine piaculo, & contra rationabiliter negari possit, negemus id potius nos quam demus, etiam si sit tale quo concesso nihil magis consiciat ille quod conten dit, at spista serie peruenientes ad id quod maximum postus

lare potest, ostendamus etiam id si detur quod iure negari posse declaratures, minime tamen colligi quod arbitratur. Sic enim & res ipsa quæ uenit in disputationem tota per sua membra particularius exploratur, & quam multa gratis accipiat aduersarius intelligit, quam parum etiam & absurationem etiam et

Digitized by Google

dam opinionem tueatur, que tam multis uel nominibus falsa uel certe du bia, Tum utcung omnia se habeant ipsa omnino non esse falsa no possit, hunc morem servantes cum astrologis, primum defendebamus tantu So lis & Lunæradios efficaciam habere permutandi res inferiores, cætera lis dera nihil nobis influere ob radiorum uel distantiam uel imbécillitaté. Se cundo loco si dabatur eis, id scilicet non extorquetibus sed imperantibus defluere ab omnibus aliquid in nos, oftendebamus id turi ab omnib. in a tentione tătum remissione o diuersum essuere, hoc est lucem culore uiuifico, frigus autem humiditatem ficcitatem quab illis non emanare. Ter tio si facerent quatuor primas qualitates non sequi, ut impressionum que fiunt in fublimi diuerfitas effet ab eis, aut fi hocforet non tame ab illis uel peltilentias effe, uel cataclismos, uel exustiones, multominus tifttute pris marum illarum quatuor qualitatum res externas & casuí fortunzios suba iectas à sideribus gubernari. Quarto si primarum affectionum authores sidera crederentur, hoc est calefaciendi, frigefaciendici, tum humectandi & exiccandi potestatem habere, non alias præterea illis dotes attribuens das per quas efficiant multa quæ per uim qualitatum illarum fieri no pols sunt. Denique quales quales haberent stellæ uirtutes, & proprietates eas uniuerfales ita esse, ut nulla etiam esse qua non uera inferioru corporum conditionem potestatemés complecteret, quare agere illa omnia cu omni bus, quod est causa universalis proprium. Diversitatem autem eoru qua fiant & quæ confingant, omnem à proximis causis uel liberis, uel naturas libus, uel fortuitis originem dicere. Que nos omnia eo confilio defenden da suscepimus ut intelligerent astrologi cum aliter sentiunt & asseuerant, non confella le dicere & manifesta, sed quæ nec certis ullis rationibus, nec euidentibus experimentis, nec authoritate Platon. Aristotelisue conmes tur, sed in ambiguo posita, sicuti propugnantur à quibusdam, ita oppus gnetur à multis. Quib. si tota niteretur astrologia, nec in sideliora sibi fune damenta locaret, non esset apud me penítus ruinosa, sed nutabunda, hoc est tam caderet, illa mea sententia, quam uacillaret, Verum astrologis des mus quantum illis Aquinas Thomas theologics permulti atque philolo phi dare posse contendunt, no magnopere scilicet refragante ratione, lon ge tamen minus accipere, quam acciperet illos sit necessarium, ut aliqua altrología non folú apud nos, fed fua natura, & apud ipfas angelicas men tes esse defendatur. Dabit enim illis Thomas id quod maximum dari pos. test citra apertam calumniam uarietatis, ut scilicet omnium Planetaru ad nos defluuia cum uirtute proueniant, et alijs alias stellis esse proprietates, non modò calefaciendi, frigefaciendi, humectandi & exiccandi, sed occultiores. Vnde uaria munera terrenorum turba softiatur, ut non omne pros prietatem quam habet homines, cæteraco natura corporalis inferiorà suis causis proximis habeat, sed aliquam etiam à codestibus, hoc totum & nos precas

precario concedentes altrologis, oftendemus nullam tamen ideireo futusram hanc artem, quin de his maxime uaticinetur ex altris, quæ fieri ab illis uel indicari non possunt, etiam si fiant illa cuncta que diximus, atquita con cussam uel ad interitum priore sibro astrologiam nulla iam pacis uel indulgentiæ sperelicta, disputatio præsens funditus euertet.

FORTVITA A COELO NON ESSE CAR. IL Offuitæres pro quarum bono uel malo euencu fortunatos tro-camus homines & infortunatos hæpræcipue funt, que sicuci fa tales inprimis putantur, & à coslessi decreto pendemes, ita prædictionum astrologicarum para maxima & potissima materia: funt. Nam quæ per se causas proximas habent ut coditiones animi & corporis, non exigere adeo superiorem causam occultiorem o uident, quam quæ temere fieri caluós dicimus quum fieri fine proxima caula uideantur, talia funt feliciter uel infeliciter nauigare, peregrinari, mercaturam facere, fodientem terram thefaurum inuenire, latronibus, bestijs, occurrere, regi placere, periculum euadere, bona seruitia, malaue sortiri, domum ingredi mox ruituram, & quæ alia hoc genere præter consilium, præter opinione, mileris & uerè ægris mortalibus accidunt de quibus ut que prorlus extra noltram manum sint, & extrinsecus ueniant in nos, optamus maxime as strologorum audire sentétiam. Alioquin quo quis corporis habitu sit uel à speculo, uel à medico sciat, sicuti & qualem mêtem sciat à seipso, si modo mentem habet, at quæ fortuita nuncupamus, ea funt quæ potisimum per. artes diuinatrices humana curiofitas expetit, hec igitur ante alia nullo mo do de cœlo præuideri posse probabimus, necalia ratione quam qua utit Thomas Aquinas, eo maximè loco quæ fauere sententig astrologorum ui detur, hoc est tertio libro contra Gentes, ubi fortunatos à cœlo & fieri hos mines & infortunatos dicere uidetur, ea ratio talis est. Virtus cœlestis corporis non agit intellectuuel electione, sed quemadmodum naturaragit, Naturæ proprium est ad unum tendere. Effectus igitur qui non est unus à naturali caula per le elle non potelt, at quæ ex accidenti concurrunt intal. cem & conveniunt, ea vere unum non lunt, led duntaxat unu per accidens. Concursus igitur huiusmodi quem solemus fortuitum nuncupare, nulla elle potelt per le caula naturalis, led cœlestis caula, naturalis caula ut dices bamus. Et igitur rerum huiulmodi fortuitarum caula per le elle no potelt. Adricitiis exemplum, quo simul declaratur quomodo non est causa per le cœlum huiulmodi euentorum, led tätummodo ex accidenti, instigatur, i inquit, aliquis à cœlo ad sepulchrum fodiendum, accidit ei me in sepulchro: thefaurus fit, quare fodiens fepulchrum thefaurum inuenit, non fuit hoc à: colo ut inueniret thefaurum præterquam exaccidenti, quin exaccidenti. elt eundem elle & lepulchrum & thelauri locum,nam instigare hominem ad lepulchri folsionem, in quo latet thelaurus ut thelaurum inueniat caus

læ

fe rationalis est & intelligentis, cuius proprium est rem unam ad aliam referre & ordinare, naturalis causæ non est, qua duntaxat ad unum fertur, ut diximus, qualem esse cœlestem radium nemo distitebitur.

Q.VOMODO RERVM FORTVITARVM CAVSA SIT. Deus, quomodo angeli, quomodo cœlum, quomodo nos, quomodo fortuna. Cap. 111.

Vm de fortuitis rebus mentio fiat, opereprecium fuerit altius explicare quæ sint illarum causæ apud philosophos at et theosogos, nam ex his quidem quæ hactenus diximus existimari posset in casum nos illam duntaxat temeritatem et referre, nunc

improbandos esse astrologos qui seruare in his quo extraordinarijs or dinem & certas causas conarentur, ut nihil temere in natura, nihil sine caus sa legitima fierer. Que si qua cogitanda est, illa uidetur potissimum eligen da, quam astrologi accipiunt, cœlum scilicet, cum nec infra cœlum, talis ul la iudicetur potens, scilicet, rerum omnium, quæ sub cœlo siunt, nec supra cœlum dicunt, uidelicet cum multa indigne præter meritum & rationem fieri uideantur, quæ potius corporalis caulæ quadam necelsitatem quam prouidentiam arguant eligetis. Quare ut hos scrupulos extrudamus disferere quædam latius super his rebus utile suerit, ut postquam à cœlo gu= bernari hæc non posse monstrauimus, nuc unde & quomodo gubernens tur aperiamus. Fortuita fieri dicimus quæ præter intentionem operantis eueniunt, quare tantum in rebus humanis fortuna dicitur, ut que sole con filio rationece fiunt. Exemplu tale quo superius etiam usi, proposuit agris cultor terram fodere culturam foli cogitans, non thefaurum, accidit ut the faurum inueniat,fortuito factum dicimus,nec reperti thefauri caufam ali≠ am damus quam fortunam. Fortunam uerò non intelligimus aut numen, aut naturam, aut rem omnino aliquã caulam talis euentus, sed potius exs dudimus, tantum fortuna factum dicetes, ac si dicamus ita euenit forte no exaliqua caula, nam folsio quidem terræ caula dici non potelt, non lit ter ra; quatenus terra est locus, sed accidit eundem locum terram simul esse las wbram@thefauri.Quapropter si queras qua causa factu, ut eruerit ille the faurum, nullam est afterre, cum non una causa, sed fortuitus concursus plu rium hoc causarum effecerit. Propterea errabat qui fortunam in rebus esse negabant, quam opinione fecundo physice auscultationis, & sexto primæ philosophiæ libro, conuellit Aristoteles. Errabant aut non quia putarent quo nobis improuisa fortuita quint, ea nota prouisa que esse posse superios ribus métibus, quare nihil absolute simpliciter que esse fortunam, sed quod arbitrarent huiulmodi euenta necessariò habere proximam per se caulam; no intelligentes quo pacto quod est unu per accidens, causam minimè exi gat per se unam, ut hominem eundem musicum esse & bellatorem causam nullam haber, alioquin si simul essent propter aliquam causam, ordinem inuicem haberent ex illa causa, quæ autem sibi temerè accidunt, ut bellatori

## 10an. Pici Mirandulæ

tori esse musicum, musico esse bellatorem, patet ea inuicem ordine habes re, quare nullum habet per se agentem causam, sed ex accidenti tantum sic rectè Peripatetici casum & fortunam desendunt in rebus necessitatem exe terminantes. Sed errant ex eis quidam detestabilius quam qui auferut cafum, pernegantes scilicet aliter ista fieri & fortuito, hoc est nullo cossilio sus perioris caufæ, nulla prouidentia, pullulat enim pestilentissimus hic error ex impietatis radice, qua creditur aut non cognosci, aut si non cognoscun tur non curari à superis res humanas, qui alibi rationibus reuincetur, ubi contra philosophos impios erit disputação, nunc ueluti pro sudicato falfus abijciatur, authoritate omnium theologorum, totius is philosophes rum familie, & Aristot. Peripateticorum principis in Moralib. libris, tam ubi de felicitate, quam ubi de bona fortuna disseruit, nam illic cura elle ho mines Dis, præcipuece sapientes, & hicnota esse Deo sensibilia omnia præterita atquefutura, & in his dirigi nos ab eo clarissime asseuerauit, quod in libro quoque de Mundo, libro utica Aristotelis sapientia digno confirmauit, quem Platonica illa de divina iustitia sententia quasi oracus li cuiuldam coronide terminapit. Si igitur curant humana Dei, sic enim lo quimur, ut culto des angelos, & intelligentium caularum serum ordinem complectamur Dei ueri consilio providentizés famulantem. Si inquam hocuerum est, nemo dubitaucrit instigatos ab illis homines ea sæpe face re quæ sunt homini, non præuisa, non precognita, illis uerò sapientissima præcognitione disposita. Vulgatissimum est exemplum de seruis eodem milsis à Domino ut convenirent ignaris tamen Domini voluntatis, quo rum conuentus atque concurlus iplis seruis inopinatus atque fortuitus, Domino præuisus & præordinatus est, sie procurans utilitatem pauperis agricole cultos angelus potelt ad eum locum effodiendum inuitare moti bus occultis, ubi nouit angelus effe the faurum, ut quod pauperi fuit fortu na, confilium tamen angelo fuerit. Hoc respiciens Aurelius Augustinus quinto de Ciuitate Dei libro, no inquit causas quæ dicuntur sortuitæ, un de & fortuna nomen accepit nullas esse dicimus, sed latentes eas & tribus mus uel ueri Dei uel quorumliber spirituum uoluntati. Dixit quorumlis bet spirituum, quoniam tam à bonis hoc fieri potest quam angelis malis, licet no omnia polsint mali quæ boni, necidem utrilæ finis, led bonis qui dem commune hominum bonum, malis uerò malum, frustrante illoru ta me malitiam bonitate diuina, dum in bonum ordinat redigitio quicquid ab illis mala fuerit uoluntate patratum. Sed hæcalibi latius. Proclus Plas tonicus in commentariis in Timæum eadem ratione pro qua & Augusti nus fortunam definiuit esse dæmonicam potestatem congregantem inuicem causas inter se diuulsas, nec differt à Peripatetica determinatione, qua dicitur fortunam esse in electione humana, causam aliquid essiciens tem ex accidenti, sed altera, causam remotiorem occultioremque, ale tera proximam notamés respexit. Dixit enim Proclus dæmonica potestas tem quòdita uocent Platonici quascup mentes inter homines positas & intellectus superiores, à particulari & proxima rerum nostraru cognitios nesemotas. Declaremus exemplis hæc quomodo siant ubi & cœlū in his quid agat intelligamus. Domi erat Lucius & foris quidem quid agere nõ habebat, ueru ledit animo tamen exeundi lententia limulat& egressus dos mo est, ruit domus, fortunatum dices qui periculum imminens sic euitaue rit, cuius rei causam à malè pio philosopho si quæsieris, sed & malè philo= sopho respondebit casu ita factum, nec aliam causam requirendam, si que ras ab Astrologo in benignam hoc aliquam radiationem refert fortunans tis Planetæ, cuius ope defensus ille sit à ruina. Fallitur autem ratione supes rius enarrata, quoniam incitare Lucium ad egressum ne sub ruina pereat caule est intelligentis agentis & consilio & ratione. Qualis nec Iouis nec al terius stellæradius tantū esse hoc de cœlo potuit ut ad egressum Lucij ani mus effet propensior quam ad quietem, sicut hoc quogs ab ipso corporis habitu esse potuit, ex quo alij sedentarij magis, alij ambulatores homines funt, ut si qua fuerit huius boni constellatio causa, fuerit ex his potius quæ uegetes nos reddunt et melius apparentes, quales Martias dicunt, non be nefica quæpiam & defensatrix à malis quado ut sæpius idem inuehamus. Sic enim expedit ordinare illa inuicem, radius non potest egressum scilicet tuitionemés à ruina. Sed quemadmodum eligenti egressionem Lucio spa ciandi gratia fortuitum est, ut egrediens mortis discrimen euadat, ita constellationi siquam modo talem esse censemus, iuuanti illum ad motum, for tuitum est prorsus accidentale, ut liberet à ruina, quo fit ut nec cognoscens astrologus quid tuc influat cœlum Lucio aliud sit quod cognoscat, quam auidum illum futurum motus ambulationis (8, sed futurum ut simul do 1 mum & periculu fugiat, præcognosci ab eo posse, nec thema necratio ulla consentit. Vna igitur superest causa cui prouisum hoc nec fortuitu esse po tuit, dinina scilicet uellicans intus animum Lucij instigans & ad egressum, ne lub domo mox calura dilpereat, quam lcilicet & caluram idem numen intelligit, & ad eum finem ordinare Lucij exitum potest. De radio corpos rali neutrum dici potest, quare nec philosophus ullus fortunam definiuit cœlestis decreti constitutionem, aut genituræ factum, aut tale quippiã du Aum dogmate astrologorum, sed aut ad ipsum casum inopinatum & con cursum causarum se retulerunt, aut ad intellectuales causas inuicem concia liantes suo consilio, quæ nostræ prouidentiæ sines effugerut. Sic magnus ille philosophoru dux Aristot quid sit bona fortuna, quid mala, quid for a tunatum esse, quid infortunatum, latissime disserens, ne dum decernendo cœlestium meminit constellationum, sed nec inquirendo disputando & quia istam Genethliacorum opinionem nec dignam putabat, de qua phia losophus homo dubitaret, sed uelut alia circulatorum deliramenta potius inter

inter fabulas & præstigia quam inter controuersias philosophiæ deberet annumerari. Iple igitur Aristot. in eo tractatu post diligentem totius que stionis examinationem ita definit. Cum nobis bene ita fortuito euenit, du pliciter fieri solere, aut incidentibus nobis prorsus imprudeter in id quod bonum facit euentum, aut quamuis non confilio deliberatione & impetu tamen ad id animi ductis, cuius ita rationem ignoramus, ut quo ille le fer**t** obstinatisime tantum remo uelo & descendamus, illud primum ad casum putat referendum, hoc ad divinam motionem qua penitus ipsa uoluntas occultis impulsionibus inclinetur, quod passisolent illa dicere, præsagit animus nescio quid, non possum aliter uelle huc rapior, alia cogitanti mes non accedit, & ita cum fui confilij rationem nullam reddere polsint, ita tamen libitum libi,ita præiudicatum animo pertinaciter asseuerant. Quo lo co philosophus Aristor. & Deo nota esse omnia, ut superius diximus, & nihil esse sublimius Deo, unde possit uoluntas nostra moueri, quod mas gnum esse immortalitatis argumentum affirmat. Ex quibus omnibus ita colligi potest rerum humanarum quasdam sieri casu, quasdă natura, quasdam electione, qualdam divino confilio, nam licet nihil fiat præter Dei co silium, ita tamen partimur ut sieri diuinitus ea dicamus, que relictæ sibi ho minum mentes non efficerent, sed peculiari numinis impulsu commotæ faciunt, præter illam generalem lummæ potestatis omnibus alsistentiam, sine qua nihil esse, nihil sieri, licet minimum potest. Sic quamuis proprium hominis sit agere electione, regitur tamen interdum natura cum motibus affectionum corporalium mancipatus, iudicium rationis non expectat. Declarantur hæc uno exemplo. Indicit rex bellum finitimis, forsitan in causa natura regis est bellicosa, cupida, irrequieta, forsitan non tam passio. ne ducitur quam ratione uel iure uindicandi quod suum est, uel iniuriæ re ponendæ, uel alijs de causis. Potest præter hæc omnia speciale Dei consis lium interuenire, semper iustum semper rationale, licet non eius semper uel iustitia uel ratio omnibus pateat. Dei inquam consilium, & animantis ad bellum capelcendum, & cum ita liber armantis ad uictoriam, quo pas cto loquitur apud leremiam prophetam: Ecce ego mittam & assumam us niuerlas cognationes aquilonis, & Nabuchodonolor regem Babylonis feruum meum, & adducam eos fuper terram iftam, & fuper habitatores 😎 ius, & super omnes nationes que in circuitu illius sunt. Et apud Esaiam: Assuruirga suroris mei & baculus ipse est, in manu eius indignatio mea, ad gentem fallacem mittam eum, & contra populum furoris mei manda-

bo illum, ut auferat ipolia, & diripiat prædam, & ponat illum in conculcationem, quali lutum platearum, ipfe autem non fic arbitrabitur, & cor eius non extima

bit.

AD COE

🖀 Vm quid uerò ab homine fit 🗘 eius nires excedere uideat, infa .

AD COELVM NON ESSE REFEREND VM, SIO VID A' NO bis sit quod nostras uires excedere uideatur, sed potius uel ad angelos uel ad Deum. Atquinibi de sato multa utq diuina præuidentia nostramibertatem non toliat. (In Cap. 1.111).

litis folet euentis admirabilibus on mortalitas nostra concuti, ukla ererum magaitudine, suspicari vim causæ potentioris, id agentis m homine, atos per hominem, quo humanæ uires facul tatis excedat. Et hac quidem suspicione, qui carneos tantum oculos has bent, rapiunturad colum, quo mhilipsi maius nident, aut potentius sens tiunt, male ita compotes mentis, ut ad causam amentem expertem es cogni tionis id referant. Cui necomne mentis humanæ consilium satis esse cres dunt. Quodsi respondeantilla quidem à Deo disponi & ordinari, sed à Deo per cœlum sideraœ compleri, quorum nirtus & efficacia tanta sit. Ni mis quam absurde dicere reuincentur, siquidem intercedentes ista causa inter Deum & nos, sicuti humiliores Deo, ita sublimiores hominibus esse debent, nec quæ ratione consilio que peraguntur, qualia nostra sunt, per irra tionalia corpora decet ab authore primo disponi, sed quemadmodum ille. elementaria molem, utpote deteriore, per coelestem que melior est regit & moderat, ita tes humanas non corporum fed angelorum mysterio, qui na : tura dignitate que mediant inter nos & Deum conuenit gubernari, quare cuà Deo descendis ad terrã, descende per cœlu, cum à Deo descendis ad hos mines, descende per angelos. Sic angelum, Persaru, Græcorum, Hebræo. rum, legis apud prophetas suis populis, puidentes, & apud Platonem omnes & Platonicos locales Deos, urbibus, regnis, hominibus & præpolis. tos, quoru mentionem quocs factam ab Aristotele, & antiquior Isidorus, & post lsidorum, Clemens Alexandrinus in Stromatis meminerut. Negs nos turbet quod indigne quædam interdum iniustecp sieri nobis uidens tur, ut propterea ad caufam naturali necessitate non consilio agente, liben, tius recurramus. Nam ridicula sanè suerint, urbis uiliora mancipia, si de. confilijs principis iudicare prefumplerint multò nostra uel ridicula uel sa erilega potius temeritas, arbitrium sibi uendicans primi ordinis sapiens. tiæt djuinæ, quæ non in unius hominis, unius familiæ, unius urbis, sed orbis totius utilitatem, non ad fæculum instans, sed ad omnia pariter sæ cula, oculum prouidentiæ radium és suæ bonitatis extendit. Nos hæc hoe municuli,imò noctuæ, talpæ, uerè asini, uerè boues, & quidem supini diju dicantes,& Deum reuocabimus ad examen ! Qui fæpius nec in illo, quan tulum que est quod habemus iudicium, sed animi potius morbo iudicates, iniuste factum querimur quiequid heri ipsi nollemus: Et quis non asseue. ranter exclamaffet dormitare Deum cum iustus Ioseph uenumdabatur ifrattibus : Quis non etiam nullum esse cum idem carcerem præmium 511511157

castitatis accipiebat? Vide mox eum in Ægypto regem, uel à regesecundum. Vide patrem cum tota familia à fame redimentem. Vide prophetia nobilem,nec negabis à Deo facta illa priora, per quæ ad ilta deinceps or• dine suo peruentum est. Sed & alcius si kuspexeris ut ab illa tam impia mer catura rem eò perductam intelligas.ut descridens totus populus in Ægy ptum diuc ibi attritus ab Algyptijs regibus, tem gloriole in libertatem al seratur à Mose, tot prodigis confirmata posestate Dei, tot oraculis manifestata, in Pharaone, in Argypto, in Hebrgorum populo, per legem, per tot miracula diuinæ maieltatis, nunc per beneficentiam, nunc per iustitia, que figurarent futura sub lesu divinæ corporationis inestabilia illa mysteria. Profecto uel insanue adducieò non poteris ut sine ratione fieri quicquam. suspiceris in rebus humanis, proptereaco non à Deo optimo sapiente, sed uel à dæmone malo cum Manicheis, uel à corpore sideralis reuolutiones necelsitate cum astrologis, uel à casu fortuito temeritate qubernari cum non multis malè philosophãtibus credas.Sed & quoties suscitari bella & cædes,&urbium uastationes,&euersiones regnorum intelliges,non mix turam duorum radiorum aut interpolitum naturali curlu luo lumen inter Solem & Lunam cum præstigiatoribus istis causam cogitabis, sed consilium Dei, uel punientis malos, uel exercentis bonos. Vnde ille dictus Dei Hagellum, & alter fatis proximus fæculo nostro, no hominem esse fe dixit, fed irani Dei orbiscs uasticatem. Sapiens ille Perfarum apud Herodotum qui discumbente apud se in convivio Thebano, cui futuram sug gentis cla dem, nescio qua præsentione sibi precognitam reserauit, rectè locutus est. Nam cum suaderet Thebanus, ut idem imperatori exercitus denunciaret, dehortareturg ab incepto, cuius esfet futurus exitus tam infelix, respodit id homini esse ineuitabile, od sieri Deus ordinauerit. Quare nec suis uerbis, si scilicet imperatorem admoneret, sidem futuram , quado ita Deo des cretum effet, proinde que le ctiam Martdonium (ita erat principi nomen) se qui alligatos necessitate, placetos op necessitatem non astrorum, sed diuini consilif dixit, quã & fatum si quis uo cet, rectius inquit Augustinus sentiet quàm loquatur. Est autem hoc fati nomen quantum ex ueteru colligi mos numentis potest in quadruplicem significationem acceptum, ut fatum uel ipla natura fit uel caularum leries ordors nexu necessario cuncta producens, uel fiderum constitutio, cum quid aut nascitur, aut concipitur, aut inchoatur, uel divini confilii executio certa inevitabilis in fuccessus. In prima significationem accipitur ab Alexandro ex Aphrodisiade in libro de Fato ad principes Seuerum & Antonium, ita enim fata effe concedit, ut fatum ipla natura lit, quæ principium, aliud elt ab electione, quare fato ignis cae lefacit, aqua humida est, Sol illuminat, sed & cum quis dissoluto corporis remperamento moritur, fato moritur. Si uerò uel ex equo precipitatur, uel gladijs occidit, fato non moritur, in quem modum de Didone Virgilius mortem

mortem sibi per uim præparate dicat. Sed quia nec fato debita nec morte. peribat. Astrologi uerò id maximè genus mortis in fatum reiecissent. Sic Demosthenes. Et ita quidem fatu nemo esse negauerit, sicuti nec natura. Quo pacto & Aristoteles quinto libro physicæ auscultationis fatales dis xit generationes, hoc est quæ secundum naturam fiunt. Nec dubium cum sic fatum, intelligamus multa fieri præter fatum, sicuti & multa fiunt-præ£ ter natură, uel calu uel electione nostra, uel (ut inquit eodem loco Alexan der)ipse Aphrodiseus Consilio Deorum. Qui uerò secundam inuexerur opinionem, cogitarunt in ipla natura nihil non fieri necessario, siquis oma nes simul causas complecteretur. Nam qui multa fieri dicunt extra neces sitatem, hocita defendunt in naturalibus rebus & arbitrarijs. In naturalia bus, quia non omne quod fit naturaliter necessario fit, cu naturæ opus im pediri possitin arbitrarijs, quia electio nostra, & arbitrium liberum est: Illi contra sic instant: In naturalibus quidem siquid impeditur necessario impediri, quia & illud impedimentum à naturali causa est, qua tandem ad supremam naturam, hoc est coelum redigatur: Ea uero necessario agit, sed falluntur, nam ut impedimento quidem fuerit causa naturalis, fuit ea tamen quæ & ipla potuit, & non elle & impediri cum agebat, quare contingens illud impedimentum non necessario fuit. Et si de Illo rursus impe dimento nos urgeas,futurum fcilicet caufam naturalem,quæ & ipfa ficu» ti naturaliter, ita necessario aut impedietur.Respondeo, te si mundum cre= dis æternum, autin infinitum progressurum à causa contingente in cons tingentem caulam, inter quas ordo lit semper accidetalis, nec unquam ad unam caulam primam necessariam peruenturu, unde sequentibus necessi tas inuehatur, cum nulla sit talis intra naturales, quado nec cœlestis cuius operibus & materia concurrentes inferiores caulæ facile obstant. Si uerò de mundi creatione cu theologica ueritate cofentis, deuenies per impornum illum regressum ad primam rerum contingenté institutionem, unde tolletur necelsitas, non confirmabitur electionibus nostris, multo irratio nabilius inferunt necessitatem, quoniam uoluntas nihil eligat, non præiu dicatum à ratione, nec in nostra sit manu, ita uelle iudicare, sed falsis nitun tur assumptionibus, ut ab alijs alias, & à nobis alibi declarabitur. Nam pe culiares hec seorsum tractatus exigunt, nec magnopere pertinent ad confutados astrologos, quorum illa tertia est acceptio fati toto opere confutanda, differens à prima opinione, quod naturam ipsam cœlestem non so lum naturalium, sed & fortuitarum ut uidimus rerum originem facit, ma» leœ de causis inferioribus in hac parte maximè sentit, pessimè de cœlestiø bus, quando licet natura cœlum sit constellationes tamen ille quas fingut ex siderum positura, per loca, signa, domos, aliaco id genus, causæ natura. les non sunt, sed fictitiz, nec ex uno illo momento initiali dependet opera tio cœlestium, necad ea que propria sunt inferiorum causarum referutur, ut iami

uriam declarauimus, & sequentia magis declarabunt. Restat quarta fati si: gnificatio theologica, sicutilla prima physica magis, sed utraque uera, ut pendentem à Divino consilio seriem ordinem à causarum notet, sub quo nihil nostra libertas periclitetur, cum simus, & nos inter has causas, nec in hac chorea fati patiamur tantum, sed agamus, siue igitur Dei præuidentis am, siue prouidentiam, hocest, siue mentem illius omnia præcognoscens tem, siue noluntatem ex suo placito omnia disponentem attendas, nullum fit præiudicium liberis actionibus nostris. Nam si præuidentiam, cur non libere facio quòd præuidit Deus me facturum: nam si erit quod ille præui dit utics liberè faciam, quod libere me facturum ille prævidit. Sed & quia erit quod noluit, uoluit autem me esse liberum, libere agam quicquid as gam, nisi ipsemihi meam libertatem ademerit, & certè non solum præcos gnouit Deus noluntates nostras, sed & præordinauit, nec cum id Grego. rius Nilenus, Damalcenus in negaret, uidentur aliter negare quam ut admoneant. Cætera quidem per uoluntatem Diuinam, electiones nostras, per illam cum nostra etiam uoluntate disponi,ita tamen ut non modo cos gitationum nostrarum euentus, sed & ipsæ cogitationes, ipsa consilia, ipsa propolita, nec regum tantum, ut lcriptum elt, led omnium corda in manu Dei sunt, qui solus omnia moderatur, nunc in his quæ nec ad uitium attis nent, nec ad virtutem, inclinans uoluntatem quo libitum illi. Si sic decreti alicuius sui exigat absolutio, nunc uirtutes in nobis, sed & nobiscum ine choans & perficiens inchoatas, nuc à uirtutibus ad uitium motos, permus tans ad iustitiam, uel admouens uirgam pædagogi pro misericordia, uel comminuens quasi hallucinatus pro iustitia, omnia semper, aut bona, aut occasiones certè faciens bonorum, tanta de fato, de prouidentia, & humas narum rerum gubernatione dixerimus, cum per le cognitu utilia, tum'ad conuellendam astrologicam uanitatem necessaria, ut cum quid sieri cons tingereque uidemus, quod aut maius uideatur aut ordinatius, quam ut in casum hominemue referatur, non vim ibi corporalium radiorum, sed Diuini confilii angelicique ministerii cum humana libertate curam potes statemque intelligamus. Liquet autem ex his quæ diximus, & quo pacto tum præuideri futura, tum præcaueri cum sint mala possint à nobis, nam si fortuito tantum sierent res humanæ, nulla præsensio futurorum esse posset. Cum autem humano Divinoque consilio fiant, potest humana rae tio de illis nonnihil confectare, foli uero numine atflati præuidere certife simè, quòd Prophetarum prædictiones oraculaque confirmant, proxis ximi licet longissimo interuallo prophetis prudentes sint. Vnde illud Euripidis: Qui bene coniectauerit is uates optimus esto. Sic in procue rando felici rerum successu, infortunțis quæ uitandis illud potissimum est, Deum sibi conciliare propitium, animi puritate, pijs operibus, uotise que sanctissimis, post hoc ipse sibi homo consulat sua prudentia, nam licet

licet in plerilo rebus multum fortuna possit, plurimum imò totum in o mnibus dispositio certè diuinæ uoluntatis, ipsam tamen rectamuluendi rationem magnum in his habere momentum necesse est, nisi frustra collatum hoc nobis munus à Deo dicamus. Quare rectè dixit ille, nullum absesse numen si sit prudentia, sed nos facere fortunam Deam cologi locare. Propterea Plato in epistola ad Syracusanos, cum Homerici illius dicti me minisset: Dis mentem abstulerunt, quia homines potius adiectam ipsi mentem abstulerunt, quod Euripidis ille sententia confirmat, qui sortem animæ filiam esse dixit. Prudenter igiqui uitam instituentes ratione natuarali, tum quia religione diuinam nobis beneuolentiam parantes, uitemus omnem superstitiosam uanitatem, alioquin qui uel sutura præuidere, uel cum sint mala præcauere per astrologicas sperauerit observationes, audis et Esaiam sibi dicentem: Veniet super te malum & nescies ortum eius, & irruet super te calamitas, quam non poteris expiare.

NEC PRAETERITA NEC Q VAE AD ALIOS attinent posseexaliqua constellatione prævideri. Cap. v.

Vod si habeant forte de fortuitis rebus aliquid quod respondes ant. Quanquam habere nihil possunt, aut uerum, aut uerisimile. De his quæ genituræ horam antecedunt quæso quid respondes bunt!hoc est, quonam pacto putabunt efficientem causam suis effectibus esse posteriorem? Quid de his item quæ non solum priora, sed etiam alies na,ideo & fuas caufas non huius genituræ constellatione, sed alibi possis dentia, ut cum ex hora qua filius nascitur de parentum, auorum &, & fras trum natu maiorum naturis fortunis & pronunciant. Hæc enim & priora illa funt constellatione, & ab ea itidem aliena, ut quæ à præteritis iamdiú propris constellationibus sui habeant fati ordinem & dependentiam (si quod scilicet esse fatum à cœlo existimemus) in eo item qui nascitur quos modo illud efficit natalitia constellario, quod multis ille diebus ante diem natalem accepit. Prædicunt enim ex themate genituræ, mas ne an fæmina sit qui nascitur, mancus an integer, pulcher an deformis, dece aliis huius modi corporis conditionibus, de quibus omnibus iacta alea erat priule quam è matris (ut ait Lucilius) bulga infans committeretur. Horum oma nium prædictionem qua sibi ratione astrologi uendicant? sed nec effectu causa posterior, nec præuidenter ex cœlo aliter quæ inde præuidentur; quam quo pacto effectus ex causa præcognoscitur. Haly Auenrodam as potelesmaticos Ptolemæi libros enarrans, quasi nostram hanc soluens quæstionem, ostendere uoluit quonam pacto, ex fratris fratrum, ex filios rum genituris parentum fata præuiderentur. Non quoties, inquit, mulier congreditur uiro toties concipit, sed tunc solum cum ea incidit hora cuius constellatio, cum parentum constellatione concordet, & quoniam qua Yy' 2

cum alio pariter conueniunt inter le quots conuenire necesse est, si conues niunt cum parentum constellationibus filiorum omnium genituræ, erunt iplæ quoque inter le concordes, quare & mutuo etiam sua inuicem fata sia gnificabunt, sic ex fratris fratrum, ex filij genitura parentum naturæ fortus næ q demonstrantur. Ego uerò in hac astrologica subtilitate nescio quid primum coarguam uel irrideam. Non concipit, inquit, mulier, nisi qua ho ra siderum positio cum parentum sideribus conuenit. Non igitur ex ca ho ra qua nascitur, sed qua concipitur puer parentum debent sacta præuides ri. Sed & cum alio item cœlo pater, alio genitrix nata sit eius qui concipis tur, quomodo una poterit constellatio tam diuersis constellationibus respondere; aut si hoc fieri posse putent aliqua siderum diuersitate, quomos do tot filiorum themata thematis patris, matris qui fimul respondebunt? Cum ab isidem sideribus, ab isidem cœli regionibus peti in omnibus des beat parentum fignificatio. A' quarto & decimo cœli loco fors patris & matris ab illis inuestigatur, à Sole, item Saturno, Venere, & Luna. Horum dispositio in thematis geniturarum uaria ferè semper et multiplex pro uas rietate filiorum, tu istam omnem uarietatem putas posse non uariare à con stellationibus genitorum, quasi possit ab alio no dissentire, quod à seipso prius dissentit, aut non sit futurum, ut idem pater necessariò & fortunatus sit & infortunatus, quoniam eius scilicet alter filius quartum habeat los cum felicibus radijs illustratum, alter uerò infelicibus obsessum. Quod ut uitaret uulgus astrologorum soliti dicere non ab omnium siliorum genis turis, sed ab eius qui esset maximus natu parentum fata præuideri. Sed adi mitur statim eis illud perfugium, de fratrum genituris, quas ostendebant idcirco inter le conuenire, quòd cum genitorum costellationibus omnes pariter consonarent. Sed quid oportet rem operosius consutare euidens tilsimè friuolam? Qua enim ratione defenditur? non concipere mulierem nisi qui tunc concipitur ea sit deinde hora nasciturus, cuius constellatio 😎 iulmodi lit futura quæ parentum eius qui nalcitur, fortem atop naturam as strologo possit significare, scilicet illis cœlum & tota natura deseruit, nec potest aliquid fieri in universo, nisi eo fiat modo per quem possit de eo as strologus diuinare. Præterea illud quomodo soluunt in quo erat tota uis nostræargumentationis, no posse effici ab hora qua infans nascitur, quod infra tribus, in parentibus dudum ante precessit. Nam eorum opinionem qui non effici hac re, sed significari tantum ab astris dixerunt, postea coare

guemus. Nunc adueríus eos disputamus, qui eorum quæ cæs litus prædicuntur, causam esse cælum opinans tur, quod & Ptolem. & principes oms nes istius artis opinas ti sunt.

PV TV

# in Astrologiam Lib. 1111.

FYTYRA MYLTO POST TEMPORE A' PRAESENti constellatione effici non posse. Cap. v1.

Vid quòd non folum præterita, fed fi recte confideremus, nec quæ multo post tempore sunt sutura estici possunt à præsenti constellatione, quod est tamen familiare frequentissimum'os in astrologorum predictionibus. Vbi enim non illud legitur apud eos, Plas netam orientalem in prima uitæ parte præstare quod pollicetur, occiden= talem in postrema, qui horoscopum occupauerit, uel horoscopi fuerit do minator cito dare quæ fua funt, paulo post cum qui decimi loci iura possi deat, qui occidenti uel affuerit uel præfuerit sero, serius qui imo coclo fues rit collocatus, atque alia hoc genus innumera. Hoc denique attestantia, non fieri à constellationibus quod sunt facture cum ipsæ sunt costellatios nes, sed multis potius annis postquam suerunt, huius uero mirandi exem plum in nulla uirtute uel actione naturali, qualem esse cœlestem confitens tur, apparet ut scilicet tunc efficax magis existimetur cum non est, quam cum est, non remanet autem coelestis influxus in corpore instar medicine. Sedrespondebunt sortasse etiam si præterit ille siderum positus, durare tamen uirtutem inde nobis infulam quæ huo tempore pro natura agentis materiæ habilitate, suos tandem effectus in lucem sit æditura. Ego ues rò quod attinet ad naturã agentis, obijcio illis quod prius obijciebam, ua riari quidem pro agentium conditione, uaria & uirtute effectus quo & nas turam, & conditionem. Sed hoc effe omnibus causis pariter commune, ut quod sint effecturæ, tunc magis efficiant quando sunt, quam cum multo iam tempore desierunt. Quod spectat ad materia si forte dicant no statim fieri regem & philosophum eu qui nascitur, licet coelo id promitiete, quia ætas repugnat, poterit uideri non ablurdum elle quod dicitur, led cu etas eorum munerum capax est, quæ natalitiæ stellæ pollicebantur, cur tamen non fit, cuius & causa sufficiens iam præcessit, & materia habilis idonea@ presto est. Sed aut cessare aiunt effectum tot annis, quot signorum partis bus à tali loco Planeta distabat, aut quia talem in themate cœli locu obtis muit, nili fero præstare sua beneficia suis no posse, hocrationalis potius na tura, pro electione arbitrio i lua munera quo uoluerit tepore dilpenians tis, naturalis caulæ.nec est, nec esse potest. Præterea si ex se quide daret stas tim cœlu quod promittit, sed materie dispositio est in mora, non erit astro logi euentus tempora præcognoscere qui cœlum considerat, sed eius pos tius qui materiæ statum conditionem cognoscit, ut quid futurum sit ab astrologo audiat, quado futurum astrologo ipse demonstret. Quod item respondebant servari vim à cœlo derivatum prætereunte constellatione; scire ab eis uelim, ubinam conseruetur: utique aut in materia, aut in causis inferioribus et secundariis, quorum siue utrunque siue alterum eis placet; Sciant nec in æstu suentis refluentis & materiæ, nec in tam pria atque mu tabili tabili particularium caularum multitudine; uirtutem cœlestem posse eans dem & stabilem tam diuturno tempore permanere.

DE AVSPICATIONIBVS QVAS ELECTIONES dicunt, quàmuana & impossibilis sit astrologorum sententia. Cap. VII.

lbet item ab eis sciscitari de ea parte qua maximè utilis uitæ pu taï astrologia,quæ est de auspicationibus,uulgo electiones uo cant, hoc est, quonam pacto à colo fieri intelligat, ut quod hac quidem hora aggredimur faciendum feliciter, quod uerò alia infeliciter fiat à nobis.Nam ut facile omnia hæc dicūtur,& habet in prima fronte speciem probabilitatis, ita cum diligentius examinant uana impossibilia de deprehendunt. Si quis (inquiunt) iter sub tali cœli constellatione capessat, comodam habebit peregrinationem, à rege benigne excipietur, rem sua familiare adaugebit. Contra, si alía hora equu ascendat, aut descen dat in nauim, difficilia itinera, periculo fam nauigation e experietur, nec effi ciet tandé cuius rei gratia iter nauigationemue suscepit. Hæc omnia fateor me non perspicere, quonam pacto fiant à cœlo, doceant ipsi me si possunt. Esto, lupiter de nona cœli regione radios suos in terram iaculetur, felicem dicent costellationem pro itinere capessendo. Quæro ego ex eis defluxus iste afflatus & fortunatus, homines ne iplos afflet at & afficiat iter arreptus ros, an iplam potius iter agentium hominum operatione, hoc elt, uel equi ascensum, uel è domo egressionem, uel huius aliquid corum quæ sunt nes cessario itineris inchoamenta. Si primum respondeant assabuntur i li, etia si tunc primu iter non accipiant sideris beneficio, quoties arripiendi itines ris illis fuerit propositum, præsertim cum ex eorum sententia non præstet constellatio quod pollicetur, tunc maxime quado est, sed longo etia post sæpe temporis interuallo. Si secudum multa certè delirare cogentur ut po sitionem tueant, dum nobis exponēt quo pacto louia illa equi ascensio, & mollem pedibus uiam fubsternat,& latrones abigat ex itinere,& nubibus pulsis placatum efficiat diffuso lumine cœlum. Nec parum item illis nego cii in retinendo isto defluxu, dum multorum forte dierum iter planè confi ciatur, cum non parua iure suspitio habenda sit, nece in illo equu ascenden te uirtus cœlo descendit, reciproca ratione cum de quo ille descêderit , illà in cœlum rurfus afcendat,& nouo ifte uiator loue femper indigeat, cu erit ei equus insiliendus. Nam somniare uim aliqua primordialem nusquam confistentem, nullibi radicatam, quæ totum tibi iter molliter beate & confi ciat, hominum est in somnis etiam delirantium, qui quod loquuntur nihil perpendentes, futilem dant & sine mente sonum. Videamus rursus eosdē ne scrupulos incidant in his rebus que sunt opera potius nostra 🕏 operas tiones. Sententia est Ptolemæi, si in urbis costitutione Mars cœsi medjum obtinuerit, pracipes eius ciuitatis gladio plerunce perituros. Exponat no bía

bis Ptolemæus, ubi nam sanguinolēta ista Martis radiatio recipiatur, quæ tot deinceps principes, sit successu temporum gladio necatura: Si suscipi eam uelit in principe qui tunc urbem ædificat, rogabo quo pacto iacti illi defossión in terram iusiu principis lapides, urbis scilicet fundamenta, cole stes radios aliorsum uergentes in principem istum slectant atos deriuent. Quo pacto in eius posteros regniós successores hereditario quasi iure des ueniat, noxia ilta uirtus cuius & susceptaculum perit, & origo præterijt. Sanè quid possit sine rubore interrogantibus ita nobis respondere, equis dem non perspicio. Dicet igitur forte non in principe ipso urbis instituto. re, sed in ipsa potius urbe, in ipsis primis lapidibus super quos erigenda est, pestilētiam illam recipi, Martis pestifero quasi quodam afflatu, omnes eius urbis principes afflaturam. Bellum utica inuentu Mosaico etiam tes stimonio confirmandum, qui leprofænobis domus expiationem prophe tica olim inspiratione monstrauit. Sed uereor ne cogesta desuper humus, proximis & lapidibus inculcata, nephritim illam martiam non prohibeat, aut li omnino exhalct, non egenos potius & pauperes pestilentiæ magis oportunos inuadat, quam principem iplum ciuitatis. Qui in suburbana aliqua uilla forte habitauerit, credo gladio non peribit, præfertim fi plurie bus passuum millibus ea distat ab urbe, quam ut Martius ille uapor, calce, ruderibus, intertrimentis, interim undicafuffocatus, integer illuc polsit, efficaxos peruenire. Sed hac philosophis periclitabit gloria Platonis, academix & Aristotelis, qui in suis de Republica libris, ubi de condenda res gendacs feliciter urbe, ac ciuitate tam multa perceperunt, de tam utili, tam observandace cautione nihil nobis scriptum reliquerunt. Quæ omnia si non per iocum, serio pensitemus, uidebimus iure Haly interpretem Ptole mæi, quanquam summum astrologum partem tamen hancastrologiæ, que est de electionibus friuolam inefficacemés existimasse.

> ASTROLOGOS MENTEM NOSTRAM COELO subificere quanquam ut sunt astruit d dissimulare conentur. Cap. VIII.

Actenus demonstratum est nulla ex corporalibus rebus & tem poraris, quarum maximè ius habere cœlum putatur, depedere i cœlo, quo scilicet modo astrologi opinatur. Nam nece ca quæ unt sortuita, nec q ad alios attinent, nec quæ aut præterita sunt,

aut futura, longo post tempore, tum eorum maximam partem, quæ ut siat feliciter à certis horarum observationibus auspicantur. Que si non ita esti cit cœlum, ut è cœlo prævideant, quantò illa minus quæ sunt incorporea, de quib. tamen pronunciare astrologica superstitio nihil erubescit. Contia nentus enim hoc genere moru, ingeniorum di diversitates, & que cu ania mi nostri opera & proprietates, continent quæ ad dæmones, ad mentes su periores, ad Deum, ad essicaciam supplicationum, ad arcana conscientiæ, Yy 4 ad statum

## Ioan.Pici Mirandulæ

536

ad statum future uitæ, ato hoc genus alia pertinent, de quibus omnibus mille dogmata prædicendi nugiuendum hochominum genus arrogans tissima temeritate diuulgat. Et quidem à moribus exordirer, quos alios ato alios esse in hominibus putant, pro uarietate natalis constellationis. Sed solent cum hic urgentur dissimulare quod sentiunt, et de arbitrij liber tate multa funditantes, cauendum præcipere, ne cogi putemus à stellis no stram libertatem, à quibus solum propensionem inuitamentumque alis quod habeamus, gd uel sequi uel declinare nostræ sit electionis. Detegā igitur primum fraudem huius defensionis, plurima afferens dogmata ips forum ex quibus pateat mentem ipfam eos cœlo fubijcere, etiam ubi à cor pore no dependet. Postea nec morum ingenioru de diuersitatem eo etiam quo dicunt, modo in cœlestes causas referri posse declarabimus. Ergo si non aliter putant humani animi differentias esse de siderum habitu & pos sitione, quam ut assecto aliter atque aliter corpore, animi etiam operatio nonnihil immutetur, quomodo ex Marte in nona cœli regione feliciter constituto, tantum præstari nobis posse contendunt, ut ab obselsis cors poribus sola præsentia dæmones expellamus? Quod non animi solum estad corpus inclinantis, sed sicuiuentis in corpore, ut Deo plenus, & mentes habitans penetralia, in corpore uiuere se non sentiat. Quomodo item ex parte Solis, de arcanis confcientiæ eius qui nafcitur erga deos & homines, iudicaturos se præsumunt: quibus in manu animi & nostra ma gis libertate, nihil politum elt, nec ita ut angelicæ pateant cognitioni, nec potestati subificiantur. Denique si societas corporis cœlo animam sociat, quomodo de statu eius cum extra corpus est posita, de cœlesti constela latione pronunciant? Vulgatum enim apud illos duos esse planetas aus thores felicitatis, Venerem, & louem, sed diversis officis, ut Venus præs sentis uitæ felicitatem largiatur, lupiter futuræ. Maternus postquam mul ta ex his commemorauit quæ à Saturno præstantur in Leone constituto, tum ita subiungit. Sed cum hæc omnia fuerint assecuti longæui moriens tur, & anima eorum ad colum Dis applicata transibit. Saturnus enim in Leone positus animas eorum qui sicse habuerint in terra, innumeris ans gustijs libertas ad cœlum,& ad originis suæ primordia reuocat. Hæc il= le. Vnde non id solum intelligi uolo quàm ad impietatis usque suspicios nem astrologica ista superstitio se diffundat, sed quanta scriptoribus hus ius artis fides adhiberi potelt, quali nili experta uluco comprobata literis mandauerint, quos proculdubio scimus cum scribebant experimentum non habuisse uitæ futuræ. Nam si à suis consectaneis uita functis hæc fors te intellexerunt, potius quæad inferos quàm quæ ad superos mitteret constellatio poterant intelligere. Quanquam enim putant se certa hora fupplicantes à Deo impetrare posse quod uolunt, non tamen facile cres dam, nisi dogma mutauerint, æternam se ab eo felicitatem impetratus

ros, & certé putant illi quod diximus. Scribit enim fabulosissimus ille Als bumasar, qui Luna Ioui coniuncta cum capite draconis Deo suppliaues rit, impetraturu à Deo quicquid petierit. Et erunt adhuc philosophi, erut theologiquibus hæc placent, putent & fe, & quos sequuntur astrologos, fatis adhuc intelligere quid fit Deus, quid fit oratio, quæ mihi infania hoc loci non tam est confutanda quàm execranda, cum ex his que de oratione aduerlus impios alibi dilputauimus, fatis fit confutata. At Petrus Appos nensis cuius ego scripta quoties lego, toties illud Heracliti uenit in mente πόλιμα θεία γουν ε φερα iple, inquã, scribit, illa se hora de qua dicebamus, à Deo icientia petifile, & post eam diem in ea magnopere, pmouisse. Mihi quans tum nouus hic Salomon in ea promouerit metiri non uacat, credo certé quicquid promouit, no plus eo esse quod humanis passibus cosici possit. Sed utcung sele res habeat, cosulerem Petro isti, ut totum quod profecit, sux potius industrix ingenior acceptum referret, quàm louix illi sug sup plicationi, sed ne pertinaciter illud defendat, cogantur bona iudicia nega. re, eum potius quicquam in bonis literis profecisse, ut quàm ut tam uanæ superstitioni aliquando assentiant. Consulerem item in commune astrolo gis omnibus, ut postquam illis Iupiter ita fauens est, tantum sibi una felia cis horæ supplicatione, divitiarum opumés comparerent, ut nostris posthac pecunis nihil indigentes, desinerent aliquando mentes imperitorum tot quotidie mendacijs, emungendæ pecuniæ gratia ludificare.

mores hominum a' coelo nonfieri. Cap. 1x.

Ideamus de moribus, an recta ratione polsit defendi, esse horû quoq aliquo modo causam in cœlo. Forte enim si nec uim pasti cœli, partem animi rationalem nec cogi nostram libertatem existimemus. Nihil erit preterea cur aut philosophia aut pietas

neget, uaría hominum studia, multiplices ingenior u proprietates, à divers sis stellarum afflatibus provenire, cum id etiam faciat habitus corporis, sal ua animi dignitate & libertate electionis. Verum fallitur longè qui ita put tat, nam ipsam & solam partem sensualem ita affici à Sole, ut ad flagitium aliquod habeat pro pensionem, & rationi contrarium, & pietati magnope re est adversum. Quæcunç enim à causis naturalibus siunt, his præsertim quæ sibi à conditore naturæ præscriptas leges servant immutabiliter, tam in authorem naturæ sic instituentis, quàm in naturam ipsam sunt referens da, quacunça autem vel virtute vel propietate sidera prædita sunt, & philo sophorum & theologorum consensu, indidit illis nature principiu Deus. Deum optimum & sapientis simum vix negant insipientes, quæ vero hæc aut bonitas aut sapientia potentis sima, cœli manu hominem, quanquam siberum, insirmum tamen, slectere ad eam partem, ad quam minimè eu veris declinare. Tu optimos servos maloru facere authores & ministros, ut

cum ipli regisiussa nunquam transgrediantur, ipli tamé maximè sint, qui alion ad transgressionem inuitent & impellant. Postremò qui hic ordo na turæ, qui consensus, quæ sapiens institutios ut quæ ratio naturæ sieri nol= let, ab his tamé ut fiant sedulo procuretur, quæ sunt partes naturæ magne, potentes, optimæ, principales. Præterea non facit qui peccat aliquid imo deficit quare qui inuitat ad peccandum ad deficiendum inuitat, quod no cõuenit causis superioribus efficientibus semper, deficientibus uero nuns quam. Absurdissimum igitur dogma astrologorum putantium habere nos ab hac quidem siderum positione, inclinationem ad furta, ab alia ad incestus, ad fraudes, ad homicidia, cum tota natura præsertim superior dis uinæmenti proximè iuncta, naturalis & diuinæ legis observationi possit forte fauere, obesse & aduersari nullo modo possis. Compescant igitur os profanum,nec Venerem dicant Marti copulatam ad adulteria nos uocas re, aut eofdem in fignis maribus collocatos ad mafculorum nepharios cõ cubitus excitare, Martem cœlinona partem occupantem facere irreligios sos, atque alias omnino constellationes ad alia nos irritare flagitia. Imputent sibi non cœlo sua delicta, nec sœculentæ materiæ, & iniqui animi sor. des à purissimis putent naturæ fontibus emanare. Verum solui forte ista obiectio poterit, si (quod quidam putant) dixerimus, esse omnium sides rum uires bonas & salutares, sed cum in nobis suscipiuntur materiæ uitio degenerare, & qui benefici erant afflatus euadere interdum noxios, atque maleficos. Sic à Marte quidem præstari animi fortitudinem & Herculeam efficaciam, sed autuitio corporis in quo nimium rubra bilis exæstuet, aut culpa animi abutentis munere cœlesti, flecti quandoque impetus illos ad crudelitatem & iniustitiam. Sic à Saturno altitudinem mentis, profundis. tatem confili, inuestigationem rerum obstrusarum, amorem contemplas tionis infundi, eadem tamen omnia quia torpidum inuenerunt susceptas culum, uel arbitrij culpa eius in quo recipitur dolosum facere animum, sor didum,incultum, superstitiosum, & adusque limphationis periculum ima ginolum. Sic à Venere fieri nos propensos ad hilaritatem, ad beneuolens tiam, elegantiam que ciuilem, abuti nos isto instinctu ad nequitiam, ad lus xum,ad improbitatem.Incitari à Sole nos ad magnanimitatem, abuti ime petu isto nos ad ambitionem, atque ita de reliquis. Verumenimuero dis cet hæcaliquis potius astrologiæ defensor, quàm astrologus. Est enim inter proloquia astrologorum illud omnium primum, maximeque confessum, esse alios Planetas bonos, alios malos. Quod si essent uera quæ dicebantur, & omnes pariter boni fua natura, & omnes mali eadem ras tione dicerentur. Cum nullus sit afflatus adeò salutaris, quem & materia & conditio suscipientis, inficere, immutare, interturbare, no possit. Quod si & ipsi nullum esse uolunt Planetam adeò malum, à quo non magna es tiam bona, nullum adeo bonum, à quo non magna etiam mala possint proue\*

prouenire. Hanc tamé efficiendi diuersitaté non ad materiam & radij refea runt susceptaculum, sed ad uarium sideris eiusdem in cœlo habitum & po sitionem. Quare dicunt Saturnum si propriam domum, propriam altitus dinem, proprios fines, tenuerit, si bonis radiationibus commiscebitur, si diurna fuerit genitura, cotemplatores facere, pios, sapientes. At uero si mis nus commodo receptaculo suscipiatur, in malam hanc degenerare conditione dicunt eundem ipsum planeta, si male collocatus, si consunctus Mar ti, si malis ad Solem schematismis, dæmoniacos facere, sordidos, inuidos, et mendaces, neœ unquã cum ita in cœlo habens fe, sit Saturnus boni quic quam ab eo expectari posse cotendunt. Quare qui ita astrologiam defens dit, ignorat planè quod defendit. Quod enim diximus de Saturno, dictu de omnibus intelligatur, nam & Martem no feliciter dispositum dicere so Ient, ad ambitionem, ad impotentiam, tyrannidis quibidinem extimulare, non quoniam uitalis eius qui nascitur spiritus, plus nimio caleat uel friges scat, propterea bonum cœli ignem uel torpidum faciat uel edacem, sed quia & Saturnus & Mars & Sol cum ita in cœlo se habuerint, huiusmodi mala ex fua natura & proprietate,nafcentibus influant,hoc est quod astro logi scribunt & opinātur. Nec si quis hoc neget astrologiam secius defene dit, quam qui spogia librum emendat, secum & dogma, ut declarauimus, & ueritatem aufert omnis prædictionis, si & de cœlestis influxus observa tione non illa dependet, & cœlestem influxum materiæ dispositio non sos lum minuit uel adauget, uerum alium facit penitus & immutat.

MALAS LEGES SICVTI NEC BONAS

colonon subjict. Cap. X.

Inc eorum opínio confutatur qui bonas quidem leges negant fubijci cœlo, utos à diuina uirtute dependeant, de malis uerò id excedat. At quantum obstat in bonis erroris sublimitas ne corconcedunt, cum nihil habeant quod naturæ uires & facultatem poreis causis subijciantur, tatum obstat in malis earum improbitas ne ad optimas causas Deogs optimo obedientisimas referantur. In universum uerò tam bonas quàm malas religiones à cœlo non dependere, ipla latis experientia demonstratur. Alífenim religionum ortus & uarietatem ad sidera referunt, urbibus & provincijs suo quodam, ut ipsi credunt, iure do minantia. Alíj ad magnas quas uocant coniunctiones Planetarum lupes riorum, Saturni præfertim atos Jouis, & hanc quidem sententiam sequuns tur Arabes & Latini, uestigijs Arabum insistentes. Illi accessisse uidetur Ptolemæus, qui (ut postea declarabimus) de magnis illis coiunctionibus nullam unquam habuit mentionem : Sed libro lecundo Apotelesinaton cos ait ex Asiaticis qui ad orientem uergunt & meridiem colere Venerem & Saturnum, quoniam trigono subsint arida qualitatis, hocest, Virginia Tauro, & Capricorno, quibus iple putat Saturnu, Veneremos dominari.

Rurfus qui inter meridiem habitant & occasum, & Venere atos Martem habere pro numinibus, quoniam humidæ triplicitati subijciantur, cui cū Marte,Mercurium & Venerem præficit. V traque uero fententia,ípfa , ut dicebamus, euidentia rei euentis & refellitur. Nam si uirtute magnæ alicu ius coniunctionis religio aliqua nascitur, abolita ea uirtute, aboleri quo 😙 illa religio debet. Nulla autem siderum est cõiunctio cuius uirtus durare per tot annos fingatur, etiam ab astrologis, quot annis & cultus idoloru, & mosaica religio, & Christiana etiam perdurarunt. Circiter quing and norum millia idolorum cultura mundus caligauit. Quænam quæso cons iunctio: qui maximi anni fideris alicuius : tot fibi annorum fpacia uendi» cant: Mosaicæ legis ritus & observantiæ apud Hebræos ettam hodie uis gent, & iam ter mille annis aut eò plus uiguerut. Quæista tam fortis, tam diuturna est constellatio: quæ extinctio, imperio religionem extingui ta. men non permittit. Dabit causas horu theologus & ueras, & suo dogmas ti colonas, de cœlo dare astrologus nullas potest, unde si ista deriuaretur uarietas religionum, uariari illas quotidie, atque immutari sæpius uideres mus. Quod & astrologi ipsi putantes ex principijs suæscientiæid colligentes, præfinierunt terminos unicuios religioni quos ille trangressæ ips fa rei euidentia aliunde fe dependere quam à fideribus demonstrarût. Jam illam Ptolemæi opinionem, quæ perinde, atque uarijs locis gentib. uas. ria sidera dominantur, ita uarios etiam ritus religionum in locis existimat, longe magis ab ipsa experientia confutatur. Cum & illis prouincijs quæ inter orientem iacent, & meridiem, præsint eadem sidera quæ olim illis presidebant, nec tamen ut olim ibi Venus Saturnus ép coluntur, cur enim hæcillis numina dominabatur, utigs ut iple scribit Ptolem. quoniam ters rena triplicitas quæ constat ex Tauro, Virgine, & Capricorno, regionis bus illis præest, illi uero triplicitati Venus & Saturnus, ita enim ipse existi mauit. At partitio hec mundi & regionum, sub alijs atque alijs triplicitati bus distributarum perpetua est, no temporaria, quare eadem erit semper quæ aliquando fuit. Cur non igitur ô Ptolemge eadem etiam in eisdem lo cis hodier religio durat: Denio totam istam disputationem ita concluda mus Prolemæum ipsum interrogantes, si à uaria sideru præsidentia apud alias gentes olim alia fidera colebătur, cuiulnam fideris ui ac potestate efe ficitur, ut nulla sidera hodie àliqua fere totius mundi regione colantur.

CORPOREAS DISPOSITIONES NON EFFICI

Væ omnia si sint satis confutata, restabit sola corporis dispositio, de qua pronunciare possitastrologus, si de his talis tantum potest, quæ efficiuntur à cœlo. Sed nec istam efficere potest natalitia constellatio, cum & corporis habitum & figuram
quam secum gerit ex aluo prius habeat puer qua aluum egrediat. Quare
erit

trit hæc quo quillis annumeranda de quibus quinto capite dicebamus, no posse prædici per natiuitatem qua utuntur, quia ista præcedunt natiuitas tem, quare potius per conceptionem uel feminis dispositionem. At semen tune non fit. Ergo erit costellatio qua semen factum est potius spectanda, **led hoc postea, si igitur præuideri corporis dispositio, pr**ænunciari& pote rit, Ex hora conceptionis poterit ution magis, quam ex hora nativitatis, ex qua nullo modo potest, sed an exilla etiam possit sequentibus libris exas minabitur. Nuncillud demonstratur, errare astrologos, qui breviore corpore, an procero, obœfo, an macilento, firmo, an imbécillo, manco, an inte gro, legitimo, an monstroso, nascat is qui nascitur, ex genitura hora pros nunciant. Has enim ille omnes conditiones longe prius adipiscitur, qu'am formatus iam & absolutus ex matris utero in publicum emittatur. Quare sicuti non fiunt ab ea constellatione, quam dudum scilicet precesserunt, ita nec prædici ex eius observatione à mathematico possunt. De conceptus tempore postea disputabimus, nuncillud scire lectorem uolumus, putasse fummos astrologos, quæ ad corporis attinent temperaturam à proximis causis & cœlo inferioribus à Deo dependere, ut quemadmodum scribit Haly, ueniam dari fibi postulauerint, si in predicenda corporis dispositio. ne éxcideret à ueritate. Nos igitur totam de cœli efficientia disputationem ita colligamus. Si cœlum causa est universalis, non esse ab eo rerum partie cularium uarietatem & distinctionem, & si in eo quog particulariu pros prietatu effectrices uirtutes elle concedamus, non tamen huiulmodi quas les de cœlo astrologi uaticinantur, cum neop fortuita in causas naturales. Nec quæ sunt mala in optimos authores, nec quæ à ratione cossilio & pros ficilcuntur, in principia naturali necelsitate efficientia, nec in corpora ins corporeos radios, nec quæ iam præterita, aut longo post tempore sunt su tura in præsentem constellationem, nec quæ ad alios attinent, in nostram genituram referri nulla ratione posse uideantur. Tum esse per absurdum & ab omni philosophia maxime alienum, quorum proprias causas uides as, & manifestas & sufficietes apud nos in uiribus corporum inferiorum, in animorum diuerlitate, in affectu, confilio, occasione, confuetudine, in concursu tam uario confluentium undicrerum, atca causarum, eorum tas men originem quærere in sideribus, quæ nece sit ibi, nece ut esse possit, aut rerum quæ fiunt, aut cœli efficientis natura conditione patiatur. Hinc fa-Etum, ut omnes philosophi (quorum studium in perscrutandis rerum cau sis labor quersatur) cum à medicina, aut mathematicis, ab omni arte ator scientia, rerum ueras causas mutuetur, astrologicis tamen causis nusquam utantur. Quòd, ut Phauorinum, Carneadem, Possidonium, Timæum, Pis thagoram prætermittam, ab ipso Aristot. à Platone, à Plotino, ab Auens roë, ab Auicen. à bonis utriule familiæ sectatoribus sactum, inter initia os peris declarauimus.

#### Ioan.Pici Mirandulæ

NON POSSE COELVM EIVS REI SE gnum esse, cuius causanon sit. Cap. XII.

Erum dicet aliquis forte, etiam fi concedatur non fieri à sideris. bus istas uarietates euentacs rerum humanarum, non tamen statim id colligi, ut præuideri ista de cœlo prædición non pole 🖪 sint. Quandoquidem quæ sidera minimè faciunt, possunt ta: men significare atop portendere. Sunt enim qui ita sint opinati, non fieri sci licet, potestate cœlestium res inferiores, præterquam in re communis effia cientiæ, sed cum à proximis causis proprijs & dependeant, indicari tamen à cœlo priusquam fiant. Atop per Planetarum transitum, stationem, recele fum, futura cognosci, ut aues, seu præteruolando, seu stando, futura pennis, uel uoce, significat nec scientes. At uerò nec ipsa hoc unquam insignes astrologi crediderunt, necut credamus ratio ulla consentit. Quod enim natura, non hominum instituto signum est alicuius rei, & corpus est, aut caula est rei quam significat, aut effectus, aut tam signum quam id quod fignatur, ab eadem caufa proueniút. Quod si quis putat addendum, quasi diversum ab his quæ diximus, ut sit causæ necessario inseparabiliter & con nexum, is plurimum longe & fallitur, quoniam ista connexio, & concomis tantia fieri alia ratione non potest, quam quod uel causa id pariat prius ex se, quam efficiat aliud, aut quod eam causam excitat ad agendu hoc quog fuscitet simul, quod sicut utrungs ad communem causam referri concedis mus. Age igitur uideamus quod ņam magis ex his cœlo conueniat, si cœa lo futura fignificantur.Cœlorum utique motus & dispositiones, effectus, non funt rerum inferiorum, causas esse negant. Restat ut cœli habitus & di spositio, & quod per eam creditur indicari, ab eadem causa dicantur pros uenire, quemadmodum iris portendit interdum lerenitatem, non quia fas ciat serenitatem, sed quoniam iridis causa, causa etiam est serenitatis. At corporea causa nulla reputabitur quæ sit coelo superior, propterea coeli inferiorum & simul & dispositiones efficiat. An reliqua erit causa incorpos ralis, fortè enim dici posse uidebitur, fieri euenta rerum humanarum ab is psis diuinis mentibus, cœlestia corpora reuoluentibus, & dum fiunt ipso 'cœli quod mouent habitu, & positione mouent, quass nutibus certis nos bis indicari. Verum qui hæc dixerit, sanè proxima fabulis poétarum, ine commodum illud quomodo uitabit; fieri ea à diuinis mentibus quæ ho. mines ipli line flagitij culpa non faciunt, ut hunc ad homicidia, illum ad adulteria, alium ad furta urgeant, & impellant. Mitto quam omnis philos sophia abominetur sieri res corporales ab incorporeis causis, corpora cau sa medianon intercedente. Præterea nam alia, atque alia hora nascentes. diuerlo fato nascuntur! si non cœli positio quæ uariat in horas, sed cœs li author immobilis sui par semper, suique similis, fati author & caus

la existimatur: Postremò ut Thomas argumentatur: Cum eiusdem causæ effectus, sele inuicem indicant ab eodem principio, eodem etiam modo proueniunt, cœli uerò motus & inferiorum corporum, rerum & disposis tio, non codem modo est à causis superioribus, sed illæ immutabili ordis ne,& necessario, hæc ordine uariabili,& quæ utrang in partem cadat con tingenter, pro natura scilicet rerum quæ mouentur, que gubernant, quam diuina principia non mutant, sed conseruant, alioquin naturam, non coge rent, sed destruerent. Non potest igitur cœlum significare inferiora, nisi quatenus causa effectum indicat suum, quare qui causam quidem non esse uicti ratione fatentur, signum tamen esse contendunt, hi uocem suam igno rant. Quod & Thomas Aquinas gravissimo viriudicio, qui o nihil soleat temerè asseuerare, in theologica summa asseuerate pronunciat. Posset hoc dici de cometis, de traiectionibus, deca alijs hoc genus, quæ fiunt in sublis mi, ut excitata à stellis alicuius rei estectricibus, quod illorum causa factus ra est, non faciant, sed significent. De stellis ipsis dici nullo modo potest, cum illis, ut dicebamus, nulla corporea causa superior inueniatur. Sed & qui ita opinantur fati necessitatem uel nolentes inducunt, quoniam si sint caulæ lidera inferiorum, potelt non effici quod illorum influxu fieri pros curatur, uel obstante materia, uel causa particulari communem influxum alio deducente.Si uerò fint figna, cum ex natura ad fignificandum fuerint instituta, quàm eorum uera natura, tam erit eorum significatio uera. Alio 🕫 quin cur instituta à Deo ad significandum? cuius opera perfecta, si fallunt, si mentiuntur! Quod si non mentiuntur, erit necessariò quod futurum ab illis fignificatur. Deniœ fi inter caufas numerantur , non repugnat eorum conditioni in eo ordine esse causarum quæ impediri, mutari, superari, pose sint. Quæ si signa existimentur, inter mendacia haberi non possunt, ne aut fallax fuerit, aut ignorans, qui in cœlesti uolumine, futurorum notas, ut di cunt literas & descripsit. Postremo si non indicat cœlu faciendo, sed quod non facit, indicat tamen, restat ut quod aliæ faciunt causæ, indicetur ab eo. Autigitur quod omnes faciunt, aut quod uel aliquætantum, si quod alis quæ tantum, cur quæso harum opera indicat, illarum non indicat : siquis dem pariter omnes, nullæ erunt reliquæ caufæ per quas, quod demonstra batur, quò minus eueniat possit impediri, necessariò igitur fiet quod pors tendebatur. Hocautem si dixerimus non modo ueritati, ut alibi demone Arauimus, sed ipsis etiam astrologis aduersabimur, cum & Ægyptij, & Pto lemæus, & celeberrimus quisquaftrologorum, fati necelsitate femper pernegauerit, quod in tractatu præcipuè de quæstionibus sentire se declarat. Cum non omnem quæstionem dicant esse legitimam, sed quæ ab impetu animi cœlitus moto proficilcatur, quales cum multas minime esse conces dant, quæ à ratione scilicet nostra consilio & nascantur, aperte fati necessis tatem non admittere se declarant, sed & ea introducta omnis astrologíæ utilitas perit in eo præcipuè collocata, ut præuisa mala cauere, bona cons firmare, augere possimus. Postremo si sint sidera signa non causæ infes riorum, pars ea astrologiæ, quæ uulgo dicitur de electionibus, extra cons trouersiam tollitur, cum in illa fauor cœlestis ad efficiendum, non signos rum indicia ad curiostatem inuestigentur.

> SIVE SIGNA SINT SIDERA, SIVE CAVSAE, partem causa astrologiæ quæ est de interrogationibus nullam esse. Cap. XIII.



Tramuis uerò opinionem astrologi magis probauerint, hoc est, siue sidera causas inferiorum, siue signa tantum, non causas esse uoluerint, necessariò pars ea quæ de quæstionibus, quaque maximè utuntur sunditus auseretur. Est enim istius partis hoc

fundamentum moueri animos nostros à cœlesti constellatione, saltem ex parte imaginaria, cum quanimus illinc ad desiderium sciendæ rei alicuius inftigatur, tum fi aftrologum confultat, ex ea quæ hora confultationis, cœ li configuratio, portendi de re illa, quod sciscitator scire desiderabat. Quae re posse astrologum de rebus omnibus de quibus quæstio fiat, interros gantibus uera respondere. Quæramus igitur nos ab eis qui omnem que stionem possunt dissoluere, signa ne tantum inferiorum sidera sint, an sint etiam caulæ, significent & faciendo, si sint signa solummodo, non est igie tur à fideribus impetus nostri d'esiderij, sed quemadmodum alia, qui ex ea funt opinione, proprijs aiunt fieri causis, licet indicentur ab astris, sic mos tus quoque desiderij non cœlestem constellationem, sed uim ipsam imas ginariam, nostram electionem, uim animi appetentem, & quæ de foris sen fum animum & lacellunt, pro origine caula & fortientur. Si caulas esse respondent significarios ex illis inferiora, sicuti ex causa effectus demonstran tur, quonam pacto defendent cœli constellationem quæ hora consultas tionis apparet, causam earum esse rerum de quibus astrologus respons det interroganti. Quare cum pridem sint facta, aut quoniam nunquam fie ent, causam habere nullam oportet. Sanè Mars erit in occidente, qui res sponderiab illis uera non permittet. Quod si impetrare possint ab eo, ut uel audire eis liceat uera. Respondebo ego etiam non quærentibus, de istis quæstionibus oppidò perquam uera. Visum suit astrologus parum gloriæ sibi, & qui magis urgebat quæstus comparari, si de tempore tans tum genituræ, uel anni conuersione, sua cuique fata pronunciarent, nam pro his quidem intelligendis, aut semel tota uita, aut singulis tantum ans nis adire eos fuit necesses. Cum tamen multa quotidie curiositas nostra scis re desideraret, de quibus illi nihil poterant respondere, unde & arti apud idiotas multum authoritatis, & professoribus multum pecuniæ detrahes batur, hinc sibi, aut alijs saltem persuaserunt posse se quicquid quæreretur ex hora questionis apertè præuidere, modò qui interrogaret naturali ims

petu

petum motus, non propria electione effet ad interrogandum, sic scilicet fe ab omni falsītatis infamia pulchre uendicantes. Nam si quod respondes bant re ipfa refellebatur, non parum uerus aftrologus, fed parum efficax quæstio fuisse dicebatur, si euchtis responsa respondebant, quid iam obs staret, cur non oracula in terris haberentur? His artibus & fallacijs nugi uendum hoc hominum genus ludificant imperitos, cum nihil possit à ras tione dissonum magis uel dici uel cogitari, quam quod de ista interro. gandi fallacia excogitarunt. Nam utillis concedam esse à cœlo desides rium illud meum sciendi de absente, gratia exempli, quonam pacto se habeat, quæ tandem ista consecutio, ut statim illud etiam sit uerum futus rum, qua hora desiderium hoc meum astrologo explicauero, huiusmos di esse cœli constitutionem, que mihi statum absentis ostendat. Vnde hæc competentia, aut foederatio, & nostri desiderij, & rei quam scire des sideramus. Quod si forte respondeant uim eandem cœlestem quæ rem ils lam procul efficiat à nobis, uellicare simulanimum nostrum, quasique admonere rei quæ fiat. Primo illud sequeretur, tunc solum ista incessere nos desideria cum res ipsa fuerit, & tamen de his que aut pridem facta, aut longo fient post tempore, aut quæ etiam nunquam fient, efficaces fieri putant posse interrogationes. Præterea id si dicamus non erit spectana da cœli constitutio qua hora astrologum interrogamus, sed quo pris mum momento interrogandi cupiditas nos inuadit. Siquidem eadem similifue constellatio est, quæ & parit euentum, & desiderium agnoscena di illius suscitat in nobis. Quod utique si rationabiliter insaniendum, longe rationabilius diceretur, quam quod dicunt astrologi observans dum scilicet tempus sciscitationis, non quò nos primum sciscitandi cue ra sollicitauit. Tum quoniam ut dicebamus si qua inter hæc esse potest cognatio, siquis consensus, non aliter esse potest, quam & rei quæ facta est, & desiderij nostri quæ quoquomodo ad eandem, aut similem constellationem referri posse uideantur. Tum quod hora qua astrologum i psi consulimus uariari potest, mille de causis quibus siat ut serius aut cià tius astrologum conueniamus, ut si eius domus remotior sit à nobis, si tuntem in uia quis remoretur, atque alia hoc genus temere intercurrens tia, que horam questionis proptereaque coli configurationem, de qua est responsurus aliam atque aliam faciunt. Sed hæc nihil curant

astrologi, quibus iamdiu familiare est, ea semper & dicere & sentire, quæ nullam habeant prorsus rationem & sire mitatem:

Zz 3 bivis

#### Ioan.Pici Mirandulæ

DIVINA MIRACULA À COELO NEC FIERI NEC fignificari, sed miracula miraculas, sicut naturalia naturalibus indicari. Cap. XIIII.

Erum utinam hactenus infanirent, & non diuina etiam miracu la, quæ p tosius naturæ facultatem excedunt, naturalibus tam E corporum fuperiorum radijs, fieri existimar et. In hoc enim eos errore uersari, supra monstrauimus, declarantes diuinam ab eis

religionem referriad siderum potestatem, & quam olim Deus per Mos sem populo Hebræorum, & quam postea Christus per Apostolos muns do promulgauit.Sic & illam fub Noë totius orbis eluuionem, & que alia hoc genus diuina miracula facra prodit historia, suis omnia constellatio nibus ascripserunt, in qua re proculdubio infanire magis uidentur, quàm qui hæc potius fuisse aliquando non concedunt, qui & fuisse credit qua lia narrantur, & à naturalibus tamen causis effecta, cum nulla cogitari mas ior possit insania, quàm ut factum aliquid supra naturam, naturæ uiribus putes. Esse autem diuinam legem ex his quæ naturæ uires excedant, ads uerlus impios disputando probauimus. De cataclismo universali facile potestidem demonstrari, cum naturæ nihil magis repugnet, quam ut suum ipla excidium moliatur. Quare cam libi iniuriam nunquam inferret; de qua ipla le lua asserere potestate non posser. Quod si non potuit fieri curlu naturali, ut cum aquæ montium omnium cacumina, quindecim cue bitis luperarent, Noë cum lua familia, cum 🛱 omni genere animalium , ins tra unam arcam duodecim menses inclusus naufragium illud euaderet. Non fuit etiam naturæ propositum ad perniciem omnium viventium ter ram totam aquarum inundatione lubmergere.Quod li à cœlo ilta non fis unt de cœlo præuideri etiam non possunt. Cum quæ cœlum non facit, ea etiam non significet, ut paulò ante probauimus. Quanquam istam pros priam habent rationem quare ab astris non portendantur, etiam si cætes ra, quæ facultatem naturæ non excedunt, uel fieri, uel indicari à cœlo cons cedamus. Est enim, ut alibi declarauimus, ordo rerum à Deo pro naturali curlu institutarum, ita suis finibus inclusus seiunctus ce ab his rebus quæ diuina uirtute & uoluntate fiunt præter naturam, ut hæc omnia fi tollans tur,nihil lit in rerum natura quod delit,nihil quod luperlit. Est autem cœs lum & quæcung in cœlo communi curfu eueniunt, ex his rebus quæ funt fecundum naturam. Quare si quid siderum motus uel dispositio quæ ex naturali eorum conditione illis debetur, futurum fignificant, debet hæc fignificantia & indicatio inter res naturales haberi & numerari. Quod fi aliqua ex his signis portendere ea dicamus quæ fient supra naturam, ses quetur illud absurdum, ut si relinquat Deus naturam suis conditionibus, nec faciat aliquid super eam, natura iam ipsa falsa & mendax inueniatur, in qua etiam Deus aliquid frustra superfluo instituerit, quoniam erunt adhuc in sideribus signa rerum futurarum, quæ tamen non erunt, cum res quæ

qua fignificantur res fint præter naturam quas auferri supponebamus. Signa ipla res lecundum naturam lint, quæ ablatis supernaturalibus, nec auserri, necaliqua sibi debita persectione privari dicendum est. Non igis tur, si ab œuo miraculum aliquod facere Deus disposuit, miraculi eius ins dicia naturalibus rebus inferuit, ita ut ad naturæ ipfarum rationem fignificatio hæc pertineret, sed naturalia quidem signis naturalibus miraculis antecedentibus miracula uoluit significare. Cataclismum diuinæ iustitiæ miraculo euenturum, diuinitus inspiratus diuinitus & seruadus Noë mun do significauit, educendos Hebræos ex Ægypto, & dandam illis legem fa cha per diuinam uirgam à Mose miracula magis astrologists Aigyptios rum, testificata sunt, subijciendam populo Dei terram promissionis, & quæ in ea supra leges naturæ mira Deus erat operaturus, non naturalis as liqua cœli configuratio, sed coercitus manu creatoris rapidissimus Solis motus indicauit, ut traiectum sicco pede lordanem, et sonitu buccinarum, diruta urbis mœnia prætermittam. Ezechiæ uitam diuina uirtute proros gatam, non benigna louis irradiatio recto fua spacia ordine percurrentis, sed retrocedentis Solis miraculum demonstrauit. Prodigium uerbi cor» porati, & uirginis puerperii, quum mentium supra mentis naturam diuis nitus afflatarum oracula annunciarunt, tum in ipsis corporibus cœlestis bus & terrents prodigia mille testificata sunt, dum immensum illud domi no nouum sidus exoritur, nunc cum eodem in cruce deficiente, Sol, Luna plena, contra nature ordinem deficit, his fignis diuina miracula & demon strantur & confirmantur, quæ à naturali rerum statu nec fieri possunt, nec conuenit indicari.

PER STELLAM MAĞORVM NON POSSE CONSTELLAM tionem aliquam intelligi, & declaratio quarundam scripturarum quæimperitis possent uideri astrologiæadstipulari. Cap. x v.

Vnc quoniam in mentionem stellæ deuenimus quæ Magis næ tum lesum demonstrauit, no ab re fuerit admonuisse lectorem, ne hanc forte stellam astrologorum opinioni fauere suspicetur.

Quasi non ea aliud fuerit quam index nati prophetæ cælestis

constellatio Magis illis ab oriente cognita & explorata, qui essent cœles stis scientiæ, ut putatur, oppido quàm periti. Abducit autem ab hoc erros re euidentissime nos, ipsa litera euangelij, quæ de hac stella loquens, ait: Et ecce stella quam uiderant in oriente antecedebat eos uses dum ueniens sta ret supra ubi erat puer. Quod nemo, nisi insaniens existimabit de cœli side ribus consigurationibus esse esse intelligendum. Erat igitur illa sactitia & temporaria, no perpetua stella & naturalis condita ad id ossici à creatore, per quam significari natum regem sudæorum. Eò sorte modo Magi intel sexerunt, quo & postea in somnis declinandum Herodem, & alia quam

uenerant uia, in patriam esse revertendum. Sed et cauendum pariter est ne quibuldam scripturarum locutionibus perturbemur, ut cum in tempos, ris plenitudine missum Dei filium legimus apud Paulum & in euangelio dominum dicentem: Nunc est hora uestra & potestas tenebrarum, & alis bi, nondum uenit hora mea, putabit enim superstitiosus horarum & temporum costellationes significari. At tu illum interroga. An cum famescit, tempus putet comedendi?quæcun@ tamé per id tempus fuerit cœli costi tutio: & cum fatis laborauit, corpus curandum: & cum fatis obdormiuit, tempus euigiladi. Que si omnia habere suum dixerit tempus, no pro eius temporis constellatione, sed pro natura ipsius rei qua fit, pro poccasione opportunitateo faciendi, sic pariter alsa que & Deus facit suprà naturam, & homines faciunt propria libertate, quanquam nullas desiderent ut fiat constellationes, necessariò tamen aliquo tépore fieri, & congruentius hoc quam illo tempore fieri are commodius. Decuit mitti filium Dei eo teme pore quo est missus, ante non decuir, causa in cœlo non est, sed in proposito Dei, & exigentia rerum de qua multa scribunt theologi, quatum licuit eis per indicia scripturarum ad divini consilii secretum penetrare. Decuit item postqua est natus no statim occidi, sed quo tempore expediens fuit, permisit iple se manibus impiorum, atque ea hora fuit potestas és tenebra rum. Idem in reliquis intelligedum, quod ex uno nobis libri Geneseos lo co aperte declaratur.ibi enim cum terram promissionis, sic ex re appellaram, Abrahæ Deus promittit. Tum inquit, scito peregrinum futurum se men tuum in terra non sua, ubi quadringentis annis affligetur, generatios ne autem quarta hucreuertentur. Hactenus scriptum si fuisset, insultaret astrologus, non potuisse diuinam promissionem impleri, donectot ans norum ipacijs euolutis ad certam perueniretur cœli dilpolitionem, quæ esset euetum illum paritura, Tu uero uide quid ex Dei persona propheta Subificiat: nec dum enim, inquit, completæ sunt iniquitates Ammorreoru ulque ad prælens tempus. Vide igitur quid expectaretur; non copulatio, **s**cílicet Iouis & Saturni, aut sideralis alia constellatio, sed plenitudo iniqui tatis in Ammorreis, per quam diuina iustitia cuius legibus reș humana, non fatali necelsitate regutur, & merito illos expelleret, & fidelis Abrahæ Temen illucintroduceret.

> QUAE NATVRAE VIRES SVPERGREDIVNTVR quantum adidetiam quodin fenaturale continent à cœlo fignificari non posse. Cap. XVI.

Atis iam nisi fallor est demonstratum divina miracula à cœlo nec sieri nec significari, quanqua quod attinet ad essicientiam hocipse indicant uoces, nec nulla indiget probatione. Quære bat aut nuperrime Hiero. Beniuenius acuto uir ingenio & per spicaci, cu in his reb. quæ siunt supra natura interdu aligd sit etia naturale,

hum

num ex ea parte à stellis possent ugnificarieut si non potuerit aliqua cons scallatio Dei corporationem indicare, potuerit tamen legiser homo, & bo nas leges promulgaturus, oftendi, respondi neque hoc modo posse illa à stellis significari, nec quod putauit Alliacensis, hoc modo ab illis sieri. Is enim non alia putauit ratione defendi posse ab impietate, qui rerum hus insmodi mirabilium & diginarum causas quærerent in sideribus, quàm si dicant dependere hæc à cœlo, non quatenus funt supra naturam, sed quas tenus in eis est aliquid naturale. Hoc uerò qui dicit, nihil dicit, sicut & nis hil dicit qui fieri ab aliqua conffellatione hominem dicit, non tamen fieri ab ea naturam rationalem, nam si non facit ea in homine quod est rationa le, non est cur dicatur magis tacere hominem quam Leonem. Si igitur des mas ex divinis miraculis quod eis est proprium, & ea tantum relinquas quæ sunt illis communia, cum rebus innumeralibus non est cur effectus singularem causam tam studiose quæras in cœlo. Sed profecto qui lesu Genesim inuestigant, non illud scire contendunt, cur in utero nouem men / sibus fuerit quemadmodum reliqui homines, cur bono corporis statu, cur prolixo capillo, cur pauper, cur ludæus, quoniam his conditionibus abundat omnis uita mortalium. Sed quæ in eo præcipua fuere & fingus laria, eorum maximè caulam quærunt in lideribus, quam & præcipuam esse putant & singularem, ea uerò iam supra naturam Dei opera non cœs Iorum, quòd natus ex uirgine, quòd homo & Deus, quòd in patria domi nus & peregrinus in carne, quòd mirabilium operum effector, quòd iure dominus orbis, quòd iudex uiuorum & mortuorum, quòd diuinæ gras tiæ author & dispensator, quod expulsor idolatriæ, dæmonum triumpha tor, author virtutum, viciorum expulsor, pax mundi, veritatis manifestas tor. Hæcsi non quæris nihil quæris, si quæris impiè quæris. Persugium igitur nullum quod astrologis parat Alliacensis ut diuina miracula die cant fieri à cœlo, sed non quatenus sunt miracula, que nec significari (ut ex nohis quærebat noster Hieronymus) ea ratione à sideribus possunt, quos miam si ordo rerum quæ à Deò proueniunt supra naturam è medio ause. ratur, restabunt tamen, ut superius diximus, indicia hæc cœli, effectus illos aliqua ex parte (ut dicebamus) protendentia, sed effectus iam

qua ex parte (ut dicebamus) protendentia, led effectus iai nullus erit, indicia illa igitur uana atop fallacia quas le nihil effe in natura coelesti supes rius est demonstras tum.

DISPYTATION VM IOANNIS PICI MIRAND 🗫 læaduerfus Aftrologos libri 1111. Finis.

IOAN

## sso Ioan.Pici Mirandulæ

## IOANNISPICIMIrandulæ Disputationum in Astro. logiam, Liber V.

DECRETA ASTROLOGORVM CIRCA MAGNAS COMiunctiones utiliter confutari, & quam mendaces fint deprehenfi
qui de magnis inferiorum rerum mutationibus per
eas uoluerunt iudicare. Cap. 1.

persuadentium imperitis, nullam unquam suisse legum mustationem, nullum prophetarum aduētum, nullum in rebus humanis euentum admirabilem, quem magna aliqua sides rum superiorum Saturni præsertim at su soniunctio.

non præcesserit. De qua re illi cum coràm uel consectaneis uel rudioribus quasi de re certa atos confessa in tabulis disferunt, & per tot millenaria ane norum discurrentes hæc, inquiunt, illa est constellatio que diluuium fecit, hæc Mosem peperit, illa lesu aduentum , hæc Machometi legem anteces sit, nemo est serè qui non moueatur, & uel descendere in eorum sententis am, uel ad dubitare aliquid saltem non cogatur. Quare quoniam hac pars te maximè lædit religionem ilta professio, uolo occurrere isti pestilentiæ priusquamipla totius artis fundamenta conuellamus, quoniam tantum hocloco errant astrologi, ut si etiam in cæteris bene sentirent, defendi hic tamen non possent, non solum quia de rebus prædicunt quæ indubium est colo non subesse, sed quia ipsæ quibus in prædicendo regulis utuntur errores continent & in historia & in astrologia manifestissimos, quod pri usquam rationibus ostendamus, ipsa satis potest experientia certum his fa cere qui uim rationum minus peruidebunt, quoniam omnes qui ex huius constellationibus de sectarum legumos mutatione siue successu diuinare aliquid uoluerunt, falsi atos mendaces sunt deprehensi. Olim mathematis ci, cum copit Christi fides pullulare, non plus éam annis ram dixerunt, à cuius tamen initio iam millesimus quadringentesimus no nagesimus quartus annus euoluitur. Albumasar uel author uel inuentor huius erroris, eandem legem, hoc elt noltram permāluram dixit ad annos 1460.quia scilicet tot sunt anni quos uocant annos Solis maximos: Præs terierunt anni illi nec ipsa præterijt, quia scilicet cœlum & terra præteris bunt, Verba autem Domini non præteribunt. Nec tamen de sua, hoc est, Mahumetis lege ueriora prædixit. Abraham Iudæus anno Christi milles simo quadringentesimo sexagesimo quarto Messiam eorum uenturum di xit ex astrologica observatione, quod tunc scilicet ea primum erat reditue ra siderum positio sub qua olim Moses ex Ægypto populum reduxerat.

& eductis dederat legem. Ego proximo ante eum anno natus, cum iam tri gesimum agam experimento didici prædictionis istius falsitatem. Arnaldus Hispanus nobilis quidem medicus sed ad superstitiones paulo nimis propensus exastrologica uanitate, pleris alijs adiectis antichristum nos bis anno gratiæ 1345.comminabatur. Fluxere ab eo tempore anni iam sus pra centum quadraginta octo, & nullus adhuc antichristus nisi quales eti» am multi tempore apostolorum. Iuniores quoties nobis ex aliqua supes riorum planetarum coniunctione fallacis prophete aduentum annuncias runt:præsertim ex ea quæ in Scorpione Iouis & Saturni abhinc decem an nis coniunctio fuit, nullus tamen adhuc fallax propheta mundo præter eos apparuit. Iple Alliacensis scribit, quo anno Constantiæ generale cons cilium celebratum est, predixisse astrologos, nullam futuram in ecclesia pa cem, sed religionis exitium, dissensiones & in ea designari, ex loue in prima domo in anni figura retrocedente,& tamen scisma illud magnum quo nul lum unquam maius fuit in ecclesia nec diuturnius, per quadraginta annos iam confirmatum, eo primum anno extinctum est folita pace & tranquilli tate ecclesiæ reddita, quo satis certè potuit mouere ipsum Alliacensem, ne quam ultra isti uanitati fidem adhiberet, qui & ipse ab illis forte persuasus uerebatur ne illud nobis scisma paulò post antichristum apportaret. Es rantaliæ quas narremus istorum de legibus sectisos prædictiones ipso deinde euentu inficiatæ, sed puto istas satisfacere cum non sint alij in ista arte tantæ authoritatis quantæ apud omnes astrologos habentur, quos rum prædicta ipsis experimentis confutata declarauimus, nunc ad ratio. nes descendamus.

QVIBVS VIIS ASTROLOGI DE GRANDIORIBVS rebus iudicium ferant, magnorum corbium reprobatio. Cap. 11.

Strologi quatuor maximè uijs magnas rerum inferiorum mus tationes foliti uestigare per superiores planetas. Iouem præsers tim & Saturnum cum simul sunt, quam magnam uocant cõiun ctionem, per orbes magnos, per Saturnias reuolutiones, per os

Etaui orbis accessus atoprecessus. Has omnes uias & irrationales & fallas & inuias ostendemus, unde non solum id consequemur quod primo hic quærebamus, ut quæ de religione & legibus impia temeritate diuulgant, falsa conuincantur, sed omne etiam de magnis mundi mutationibus iudiacium infirmabitur. Exordiar autem à consutatione magnorum orbium, re uolutionum quas Saturnias uocant, ut his reiectis quibus opere minus tota deinde præsentis libri disputatio aduersus magnas coiunctiones libe rè euaget. Fingunt quemlibet ex planetis, & item unumquodop signorum mudi imperium obtinere annis trecentis & sexaginta, quibus exactis tum nouum aiunt incipere orbem magnum, cui & planeta priori proximus, & signum

signum quod deinceps hæret signo priori pariter præsunt, atæ ita qualis dominantis signa atos sideris est natura, talia euenire in eo annorum spas cio, & cum orbis inchoatur nouus, nouari quo p multa in rebus inferiorie bus & pro natura rectoris mutari semper rerum nostrarum conditionem. Tum si quis quærat ab eis, ubi nos, aut in quo nunc orbe, hoc est sub quo rectore uiuamus, respondent sub Leone & Luna, quod ita probant. Scris bit enim Aoniar in libro de natiuitatibus copisse nouum orbem magnu, quo tempore ea fuit louis Saturnice coniunctio, qua cataclismum uolunt fuisse presignatum. Ea uerò præcessit cataclismum annis, ut dicunt, ducen tis septuagintanouem, isti uerò orbi prefuisse ait Aoniar ex planetis Satur num, ex signis Cancrum, quod dixit etiam Albumasar in libro primo de magnis coniunctionibus, differentia prima. Hæc ergo supponentes quas si cardinem totius supputationis, colligunt ex eo quod attulit ipse numes ro annorum natum esse Dominum Iesum, cum unus & quadragesimus su pra cetelimum annus uolueretur eius orbis, qui ab eo quem diximus, lub quo fuit diluuium, quintus & decimus cui præsit ex signis Leo, ex planes tis Luna terminandus anno gratiæ, millesimo sexcentesimo quinquagesi. monono. Hac est omnis astrologorum sententia, nec uidebis qui in pua blicis annorum uaticinijs, fi magni orbis faciat mentionem, Leonē & Lue nam rectores mundi gubernatores & non constituat. Possem ego hic ob 🛪 cere quam leuis cos moueret coniectura, ut tot annorum, quot cœli pare tes finxerunt, spacium, magnum orbem uocarent, quam nulla ratione dis catur durare uim mundi gubernatricem unius planetæ per tot annos præ fertim planetæinferioris. Tamen nec à Ptolemæo nec etiam ab ullo anti= quorum tale aliquid unquam excogitatum, sed Arabum esse iuniorum si gmentum. Sed his omifsis, necessarijs eos primum rationibus urgeamus. & quas ultare non possunt si stare suis principis uolunt, nec dogmatires nunciare. Dicat igitur mihi si magni isti orbes sint statuendi, an in ipsa pris ma mundi constitutione cui omnes consentiunt, noui orbis exordium fas ciant an non faciant. Si dicant se no facere, quid dicere possunt absurdius ? Si facere, iam mathematica deductione rescindam quicquid de magnis or bibus supra determinauerunt, ostendens fieri non posse ut si illa sunt uera quæ dicebant cum orbis constitutione noui orbis exordia cœperint. Als bumasar enim, quo præcipuè authore nituntur, à mundi initio ad diluuit numerat annos integros duo millia ducentos uigintiocto: Licet Eusebri supputatio hunc numerum annis sexdecim excedat. Sed nihil interest us trum dixerimus & cum astrologis disputantes eorum maxime opinionis bus utamur. Statuatur igitur numerus annorum ab Adam ad diluuium ex sententia Albumasaris, aduersus quem disputamus, patet à coniunctio ne ea quæ diluuium, ut dicunt, præsignisicauit, & cum qua simul nouus orbis cœpit, relinqui ad mundi creationem annos mille nongentos quas draginta

draginta septem, cum ipsa diluuium præcesserit, ut dicebamus annis due centis septuaginta nouem, dividamus igitur eum numerum numero mas, gni orbis, hoc est per trecentas & sexaginta partes erit planum coffari ins de integros quinque orbes magnos, tum annos superare indiuisos supra centum leptem & quadraginta, quare necessario initium magni orbis sta tuetur anno mundi centelimo quadringentelimo octavo. Qui numerus annorum si pars alterius antecedentis orbis est, necessario erit dicendum præterifse orbis annos ducentos & tredecim antequam essent anni, hoc estante ipsius mundi primordia, quo satis patet nihil dici poste delirius. Sed ita est, certe nihil est isto hominu genere incosideratius, nihil ad mene tiendum fallendum p natura uel professione propensius, fingunt ipsi sibi aliquid quo dogma colerent, & præstigias faciant imperitis quod est mas litig corum & uanitatis, sed fit semper ui uarietatis ut consequatur inde ali quid uel fallum uel omnino impossibile uel sibipsi, hoc est eoru dictis sal tem dogmatis & repugnans. Quod hi minime aduertetes efficiunt, tamen & spargunt obliviosi paritero mendaces, quod est ignorantiæ uitium uidelicet & tarditatis. Exemplum est præ manibus in ea re de qua disputas mus. Nam ut persuaderent quacunce possent ratione magnam illa per cas taclismum mudi inundationem à cœlo perfect à par puerilis figmenti mas gne coniunctionis addiderunt nouum orbe copisse cum ea, sub quo scili cet o rbis esset innouandus, & ut nihil deesset ad fallacia Saturnum illi or bi Cancrucp præfecerunt, quoru alter ex planetis, alter ex signis humidita tis frigiditatis & authores habentur. Ethoc quide, ut dixi, malitiæ eorum & uanitatis, sed & stultitia eoru apparet atque tarditas & ignorantia, tum quia delirà huic fequi non uiderunt, ut quando orbis nouitas noui orbis exordia non haberet, tum quia si Saturnus & Cancer orbi illi prefuerunt, colligemus necessario primo integro orbi præfuisse Marté & Aquarium à quibus cur imperium mundi sit auspicatum, nulla unquam potuerut ratione defendere.Nam si de Luna hoc dicerent, afferre aliquid possent, ut quia terræsit proximior, si à Saturno orbis eminentiam, si à Sole uirtutis potestatem, si à loue Venereue, natur & beneficentiam, in Marte nihil inuc niant cur prima mudi gubernacula mereatur. Nihil item in Aquario cum initialem nullam habeat prærogativam, qualem & Cancer & Libra & Ca pricornus habere existimatur. Sed quid pluribus euagamur: uidere hinc licet plane atop dilucide quam sint medaces pariter atop obliviosi. Nam di cunt, ut ostëdimus Cancrum & Saturnum orbi illi ante diluun euentum præfuisse, quia hoc suum dogma confirmat ut magna humido frigidos planet a aquarum inundatio profecta existimetur. rursus quoniam conso num uidetur ut gubernationem mudi à Sole inter planetas, ab Ariete ins ter signa exordiamur planetam inquiunt mundi fuisse Solem, Arietem ue Fo signum. Hec enim scribit Haly Abenragel & ipse etia Albumasar libro AA primo

primo de magnis coniunctionibus, & tamen ista inuicem pugnant, ut simul uera esse non possint. Nam cum sintante orbem diluun ad mundi ula initia orbes quina integri magni, sex autem impersecti, siue quinque numeremus siue potius sex fieri non potest, ut si primo orbi Aries domis netur, sexto aut quinto Cancer dominetur. Aut si primum rexit orbem solare sidus, orbi diluug Saturnus præficiatur. Nam si præfuit primo Aries & Sol, præfuit igitur secundo Taurus & Venus, tertio cum Geminis Mer curius, quarto Luna cum Cancro. At nec quinto nec sexto Cancer & Sas turnus, sed illi quidem Saturnus cum Leone, huic autem Iupiter cum Vit gine. Quomodo igitur non erubescunt hæc posteris scripta relinquere tantæ uel ignorantiæ uel hebetudinis manifestissima testimonia: Sed hoc ingenio ferè funt authores astrologiæ. Sic & nescio quis Ocliaton alios sis bi fingens orbes magnos uolebat efficere, ut & mundi constitutio & lesu natiuitas, noui orbis haberet initia, idem qutrice signum, hoc est Aries siz gnorum caput preficeretur, quod cum ei aliter no fuccederet, dixit numes rari debere ab Adam ad Christum annos quatuor mille trecetos & uiginti. Tot quide si numeremus erit planè quod ille omnino uolebat. At eum numerum nulla historia recipit, sed à Græcis quidem Latinis & scriptoris bus per annos ferè nongentos, ab Hebræis & per quingentos, ab astrono mis alijs etiam per mille centum & dissentit. Sed voluitille potius non esse quod erat quàm ita bello fuo commento renunciare. Quemadmodum ils li ueteres quos tradit Aristoteles, qui cum semel statuissent omnia esse des nario numero distributa, nec tamen in uniuerso plus nouem sphæris inue nirent, dixerunt necessariò aliam esse terram, ut denarius eorum numerus impleretur æmulatione quadã diuinæ fapientiæ quæ non feipfam ad res, sed rerum ueritatem format ad seipsam.Postremo pretereundum non est, si essentaliquid isti magni orbes necessario, quod quidem per eos dicunt astrologi falsum esse oportere, cum in illis euoluendis plurimum aberret, putant enim hunc quinunc revoluitur, cuius agi volunt annum centelis mum nonagelimum quintum orbem esse à primo quidem decimumnos num, ab eo autem sub quo suit diluuium decimumquartu atca hac ratio. ne illi præficium Leonem & Lunam. Sed hoc essenon potest nisi à muns do ad nos annos numeremus sex mille octingentos triginta octo, quod ueram quidem annoru supputationem excedit per annos plusquam mile le & quadringentos, ut in tractatu nostro de uera temporum supputatios ne probauimus, sed & si alias sequamur historias, cæteros scilicet Latinos qui plures computant annos, pauciores tamen inueniemus his quos isti ad luos orbes corrogat perficiendos, cum nulla hiltoria in eo numero lex mille & septingentos aut circiter excedat, quibus tamé ipsi centum ferè & quadraginta adificere deprehenduntur, ut suam orbium positionem des fendant, quam fatis puto etiam in expertis esse confutatam.

SATYR

## in Astrologiam, Lib. V.

SATVRNIAS REVOLVTIONES, ABOASARIS inuentum & historijs & rationi adversari. Cap. 111.

Estat de Saturnijs revolutionibus. Et has quidem solus sibi sin xisse uidetur Albumasar, & post eum alij non magnopere his utuntur. Sed uideamus quid sint & quid mouerit Albumasas 🗷 rèm, & quantum in his, ut in cæteris folet, aberrauerit. Cum Sas turnus decem periodos abfoluerit, quæ trecentis ferè annis exiguntur, pu tat magnatum euenire in rebus humanis. Motus est hac coniectura quod in alijs suis historijs aliquando comperit post hunc numerum annorum insigne aliquid euenisse, inde ipse dogma fundauit reuolutiones Saturni decemmutationem afterre rerum inferiorum. At in ipfa hac primum his storica coniectura uide quam aberrauerit. Post Alexandrum enim, inquit, exactis annis trecentis apparuit Aielasor filius Bel qui Persas contriuit, & post alios totidem annos apparuit lesus dux scilicet noster. Hac igitur ras tione erunt à lefu ad Alexandrum anni fexcenti, quod extra omnem cons trouersiam constat elle falsisimum, cum nulla historia quadringentos nu meret annos à Christo ad Alexandrum, & ipse Alphonsus in astronomis 'cis tabulis non plures numeret undecim at cotrecentis. Videamus modo, hi præcipui authores altrologie, ex quibus fundamentis mirabilia eorum dogmata fulciunt. Idem Albumasar post Iesum, inquit, exactis decem Sas turnijs reuolutionibus orta est lex, quæ est media inter Nazarenos & Pas ganos. (sic enim uocant gentes) At sanè scimus nullam post Christum les gem ante Mahometem exortam, sed puto intellexerunt Arabes isti sectam Manicheorum, qui & Minin uocantur apud Talmutistas, quæ quidem hærelis non solum iam decem exactis, sed prius etiam quam nona Saturs ni reuolutio perficeretur, inualuit. Quæ òmnia fi ex hiftoria ille fideli attus Iisset, non propterea erat dogma faciendum hoc Saturni decem periodos parere, alioquin mille mihi ego huiulmodi dogmata confingam. Nam & Hebræi primum templum à Salomone ædificatum ad quadringentos aut paulò plures annos aiunt permansisse. Tum quod secundo sub Dario ædificatum eft non plus decem annis superfuisse, hoc est quadringentis & decem, à cuius desolatione serè per annos totidem suas leges in Babylo. nia sibi confinxerunt, faciamus hinc dogma, quartam decimam semper Sa turni reuolutionem, Saturniæ ludæorum genti mutationem magnam afferre,& probabiliora dicemus quam Albumalar qui denarium libi nume rum elegit. A quo illud etlibenter sciscitabor, unde natura scilicet, istas reuolutiones exordiatur, & lub qua cœli parte initium faciet illius periodi, rationem afterat quæso cur illam potius cæteris anteposuerit. Sed non est diutius laborandum in confutandis his nugis præfertim quæ alijs aftrologis præter Albumalarem, parum latisfecisse uidentur, imò ita, ut ipse etiam Alliacensis, qui in tractatu de Concordia historiæ & Astrologiæ his magnopere usus suerat, in elucidario confessus se nullum eas habere sundamentum euerso stylo magnam sui libelli partem inuenta taxatione corrodens.

dentes Aftrologorum opiniones circa magnas coniunctiones. Cap. 1111.

Estat de accessu & recessu octaui orbis & sphæra nona, restat de magnis coniunctionibus, sed illud quidem sequenti libro examinetur, nunc ad coniunctiones magnas conuertamur. Sed fuerit operæprecium afferri prius quid de his ipfi fentiant, ut facilius intelligantur quæ in confutationem afferentur à nobis, que nec ipla narratio erit line utilitate côfutationis, cum difsidere luper his ita eos 🍃 uidebimus, ut nec dum constet apud Astrologos quæ maxima sit coniun ctio, quæ maior, quæ media, in qua re non est solum de nomine controuer sia sed inde prædictionum oritur magna diuersitas, cum alij à maximis, alij à medijs, alij à minoribus coniunctionibus euentus iubeant expectas ri. Communis igitur sententia quam Alchabitius ac Leopoldus tradunt, & ante eos Albumasar huiusmodi est, magnam esse coniunctionem cum simul iungantur Iupiter & Saturnus, quod post uiginti semper annos eue nit, maiorem autem cum facta ab una triplicitate in aliam migratione in lis minibus nouæ triplicitatis congrediuntur, ato id euenire ferè post annos ducentos & quadraginta.nam intra fines trigoni unius duodecies copus lari tum transitum fieri ad signum proximi trigoni , quod sit ab eo in quo se iunxerunt, non primum sed secundum, ut si ex Capricorno utrica discesa ferint, non in Libra, sed in Aquario se primum excipiunt in ea triplicitate. Mediam inter has coniunctionem effe eam, quæ trigefimo quoque anno perficiatur Saturni & Martis in Cancro. Maximam omniŭ Iouis & Satur ni in Ariete quæ postnongentos & sexaginta annos eueniat. Messahala ab his dissentiens libro suo de cõiunctionibus eam maximam ait esse con iunctionem quæ littrium luperiorum,hoc elt,Saturni,Iouis & Martis, à quaiple & lectarum mutationem & translationem regnorum & prophe tarum aduentus expectat, non ab ea quæ sit Iouis & Saturni in Ariete,

quod A strologorum uulgus opinatur.proximam huic coniuns ctionem facit Iouis & Saturni: Tertiam Saturni & Martis: Quartam Iouis & Martis. Videamus nunc quantum

utrace erret pos sitio.

Digitized by Google

PLANETAS MAGNIS CONIVNCTIONIBUS IVNCTOS
non plus posse quàm divisos, magnas cás istas contunctiones notum esse inventum de maso Ptolemas intellechu natum. Cap. v.

Rincipio scire ab eis uelim, quare putent maiora facere Iouem & Saturnum cum sunt simul quam cu separati, proprias unusquis que uires exequuntur & exercent. Varig enim naturæ radiorum commixtio nouam quidem rem facit quam discretus influxus proprius que non faceret, sed maiorem cur faciat habere rationem non possumus, sed eo potius inclinamur, ut credamus minus aliquid sieri inde, quam si feorlum ageret unulquilque planetarum, quod potest, nam si, qui simul coeunt planetæ, eade essent proprietatem, & uires haberent earundem re ru effectrices, profecto accessione facta duplicis radij effectus quots dus plicaretur, at cum contrariæ sint repugnatisque naturæ, qualis lupiter & Saturnus, necessario alter alterum, impedit, & dum inuicem suas frenant ligantque potestates diversitate mixturæ fit ut expectare ab eis nil possis mus nisi mediocre, quemadmodum omnia funt quæ ex extremorum mix tione dissultant, sicuti & ipsi dicere solent cum sunt simul Saturnus & Mars, quanquam uterca noxius, uterque sit malesicus, quia tamen diuers fam habent nocendi potestatem, non fieri ex illorum coniunctione maius aliquòd malum & admirabile, sed frangi potius debilitarique alterius uis res ab altero, ita ut nocere neuter possit dum nocere uterque pro suæ na= ture conditione contendit. Quare non est plenè indubitatum si cœlo sub fint euenta inferiorum, maiora euenire & magis durabilia cum iunguns tur lidera luperiore quàm cum eorum aliquis cæteris debilitatis plus ali quid fortalle solito uirium potestatis quanciscitur. Quod si iunctos plas nctas plus facere quam separatos ad magnas istius mundi mutationes ile lis dederimus,non tamen dabimus hoc ad Iouis Saturnica aut Martis cos iunctionem referendam, led obtinere uim primam in iltis rebus alia lides ra & ratione & summorum astrologorum authoritate probabimus. Nes que enim unquam aliquis ueterum per has, quas isti uo cant magnas cons iunctiones, de uniuerfalibus mundi mutationibus iudicarunt, nihil de his Maternus quanquam curiosissimus utique astrologiæ inuestigator, nihil Paulus, nihil Ephéstion, nihil Theophilus, nihil Astaxarchus, nihil ipse Prolemgus, cuius hic nobis testimonium erit satis, ne parum eis notis testi bus aduersus eos utamur. Is igitur secundo libro Apotelesmaton docens qua uia generales & mudi mutationes præuideantur eas omnes refert so lummodo in Solis Lunger defectus, nec potest dici aliquid rationabilius, nam debent effectus universales & magni in eas referri causas quæ maxis mæ, universales, & efficaces sint. Est autem confessum apud omnes inter, planes

planetas duos esse tantummodo efficientie universalis, Sole scilicet & Lu nam, cuius lume non aliud cp Solis lumen per eam quasi per speculum, ut sic dixerim, ad terram delatu. Quare si qua debet coelestis uirtus origo & caula exiltimari effectuum uniuerlalium atca magnorum, nulla debet pos tius quàm siderum istorum talis existimari. Quod enim ait Messalla sieri magna à loue & Saturno, quia tardioris sunt motus, probat potius quæ negat quam quod affirmat, cum omnium concors sit sententia debei i no. biliori corpori & potentiori motum uelociorem. Quo circa qui superio» rum siderum partes dignitatem & tuentur, ne imbecilliora putentur, quia fuo ferius loco restituantur. Solent ex orbium proportione, quos ambia unt,probare eos multis uelociores,quibus ex periodorum mora apparêt tardiores. Sed scio quid dicent de Ptolemæo omissum hoc ab eo in libro Apotelesmaton ne mysterium proderet. Ita enim scribit Haly eius intera pres. Sed in centiloquio (sic enim uocant) multa huius rei dedisse documenta, cum uerbo quinqua gesimo eius libri iubeat ne planetarum cõiun ctiones obliuifeamur, in quibus magna fit efficacia, & uerbo item tu quin quagelimo octavo, tum quarto & sexagelimo earundem rerum nos ads monet magna tradens de his præcepta coniunctionem maximam, medis am, minimam co distinguens. Ego uerò ab eis responderi nihil potius uels lem, ut uel hinc palam omnibus fiat quæcung eorum dogmata maiora admirabiliorace uidetur ca uel ex uanis opinionibus, uel ex falfa ueterum authorum intelligentia pullulasse. nam quod dicunt tacuisse hoc Ptoles mæum in libro Apotelesmaton, ne mysterium proderet, tantum abest ut negem, ut nec in Centiloquio credam proditum ab eo, in quo certè tam ni hilmagis locutus est de istis coniunctionibus quam nec de Priami more. te, aut bello Troianorum. Quo pacto autem plura eius authoris enuncias ta peruerterunt, & quanti ex uno errores deinceps propagati, deinceps a.e. periemus. Est quinquagesimum Ptolemæi uerbum, ita apud eos, hoc est in uulgata editione. Non obliuiscaris esse centum uiginti coniunctiones quæ funt in stellis erraticis, in illis enim est maior scientia rerum quæ fiunt in hoc mundo, fuscipientium incrementum & decremētum, Græcè est ita, ne prætermittamus centum & decem nouem coniunctiones. In his enim polita est coniunctio eorum quæ fiunt in mundo generationis & corrus ptionis. Primum plus tribuit istis coniunctionibus barbara interpretatio quàm tribuất Ptolemæus apud quem illud non est, non esse maiorem scia entiam rerum quæ fiunt in mundo quàm quæ est ex illis.Preterea ut illud omittamus, sententia enunciati alia non est, quàm ne solam spectemus sia deris uniulcuiulos proprietatem. Sed ex eorum coniunctione uarias scias mus uariarum rerum effectrices uirtutes exoriri, quod nemo denegat ab omnibus astrologis concedendum, sed in quas potissimum maximas quas & rerum inferiorum mutationes referamus superiorum esse siderum coniuna

iunctiones Ptolem.certe non dixit, sed potius si eius dicta recte & legano tur & intelligantur, contrariam nobis fententiam indicabunt. Non enim centum & uiginti (ut uulgo legitur) has esse dixit coniunctiones, sed sos lum centum decem & nouem, quia his scilicet Solis & Lunæ coniunctios nem non numerat ut quæ privilegia habeant peculiaria prærogativamés fingularem in magnis uniuerfalibus is mutationibus, reliquas omnes as ceruatim in numerum ordinem predigit, ut inter quas alia alia singulari nulla conditione præstaret, quod non aduertentes barbari expositores quasi omissum foret uitió librariorum Solis & Lunæ coniunctionem addiderunt, legendum & centum & uiginti, non autem centum decem & no uem, quod Græci omnes codices habent, putauerunt, ut non contenti sen fus deprauatione, literæ quoque fidem adulterarent. Transeamus ad alia. Scribit Ptolem. uerbo 58. in hunc modum: conjunction is locum, quo in loco ab anni ascendente est inspice, siquidem cum profecțio illuc peruene rit runc tempus erit. & uerbo 64. est huiusmodi in minima coniunctione differentia mediæ coniunctionis, & in media maximæ coniunctione dife ferentia.putant Arabes & Latini utrobiq per coniunctionem à Ptolem. Satur. & louis coniunctionem intelligi. Sed ita nemo falleretur qui Græs cos authores astrologiæ præsertimæ Ptolem. inconniuentibus oculis ali quando perlegissent, quod enim dicimus coniunctionem, Græce owns el quæ dictio cum absolute profertur pro Solis semper & Lunæ copulatione accipitur, nisi additum sit cuius ea confunctio fuerit, uti Veneris & Mercurij, louis & Saturni, & aliorum planetarum . Quare cum utroque enunciato ovo dop absolute dixerit Ptolem.nihil ultra adijciens, manisestis simum apud omnes qui non sunt Græcælectionis penitus insolentes, de luminum coniunctione intelligere Ptolemæum, non autem fiderum alios rum. Atque ita prioris, hoc est octaui & quinquagesimi uerbi sententia estut signo & loco ubi in anni reuolutione Solis Lunæ¢s coniunctio fa• cta est diligenter observata cum anni profectio per anni scilicet menses di fiributa, per quam alterum alteri signum iuxta seriem constitutionis in do minandi potestate succedit, ad eum locum peruenerit, esfectum expectes mus, quoniam ipsa antegressa anni conversionem Solis Lunæce cons iunctio nobis significauerit. Vtitur enim his maxime Ptolemæum lumis narium congressibus ad totius anni euentum inuestigandum, quod nes mo nescit qui Apotelesmaticos eius libros euoluerit. Sunt autem in hus ains uerbi translatione multa addita,omisfa,interpollata.Nam & pro con≠ iunctione coniunctionem minorem legunt, cum nulla in Græcis exema plaribus maioris uel minoris differentia adificiatur, & terminus profectionis ad plures annos extenditur, cum nihil de hoc apud Ptolem. qui de unius tantum anni euentis, uti dicebamus, facit mentionem, fed fauere ma gis illis uidetur. Postremum illud enunciatum ubi cõiunctiones maximæ AA mediæ,

mediæ, minimæque distinguuntur, qualem differentiam in luminarium conjunctione multi non intelligunt, sed facile hoc & apertum his qui ad Ptolemæi lucernam non oscitabundi aliquado uigilarunt cum enim ille, ut diximus, omnia tribuat Solis Lunæ coniunctionibus, tum has triplis ci genere ordineca distinguit. Nam quæ desectum essiciunt alterius lumis. naris,eas Itatuunt primo loco,per quas nõ unius anni, Ied multorum in🗸 terdum euenta possent pregideri. Has maximas ideo nucupabimus, quia & maxime tunc sidera illa coniunguntur, cum nec longitudine discrepet loci,nec latitudine, & maximè remota futuroru euenta portendunt. Con= tra, minimæ apud illum quæ singulis siunt mensibus, & unius tantu men sis nobis indicant dispositionem: Medias inter has quæ ingressum Solis, in signa quatuor tropica proxima antecedunt, Arietem, Cancru, Libram, Capricornum, à quibus totum anni tempus quod sequitur nobis indica. tur, aut uernum, aut æstiuale, uel autumnale, uel hybernum. Quoniam igi tur quod uniuerlalis dispositio indicat, particularis sequens distinguit 🛠 determinat, ideo mediam dixit coniunctionem maxime esse disferentiam, medie uerò minimam, ut si gratia exempli Lunæ Solis & coniunctio equi noctium uernum proxime antecedes qualitatem nobis futura ueris ostes derit, sciamus tu id totum & minui & augeri pro natura coniunctionum, quæ lequentibus lingulis menlibus rata reuolutione contingent. Et qua habent habitudinem menstrux istx ad illas quatuor temporum coniuns. ctiones, ean dem habet illæ trimestres ad maiores & paucas deficientium siderum coitus atque congressus. Hæc est Prol. opinio de maximis, mes dis, minimis & confunction ibus, quod barbari isti non intelligentes bels lissima sibi somnia fabricati sunt de Saturni Iouis & conjunctionibus, qua rum maximæ post nongentos & sexaginta, mediæ post ducentos & quae draginta, minimæ post uiginti annos redeunt, quod præter ea quæ dixis mus congruere enunciató etiam non potest, quoniam maxima apud eos conjunctio medias minimas & complectitur, quare non poterit effectus. maximà coniunctionis per minores illas determinari per quas illa per multas læculorum reuolutiones exigitur. Quid igitur dixit Ptolemæus. mediam elle maximæ differentiam, mediæ uero minimam : hoc est illud figmentum ex falsa unius authoris intelligentia natum quo se isti adeò ia 🛎 ctant, quo le reputant, gloriabundi quod religio omnis stellis sit ligata, quo lanctilsimas leges, prophetarum aduentus, diuina miracula potesta. tibus siderum fatorum (p sub n ciunt. Certe nusquam se mas

gis pueriles oftendunt aut magis rudes, ris diculigi inueniuntur.

PRAE

PRAECIPYOS ASTROLOGOS MEDIIS VSOS ESSE confunctionibus non ueris, tum alia errata illorum circa eaidem. Cap. v L

Ed dicet fortassis aliquis Astrologorum, esto Ptol. non intelles ximus. quid si uelut tempestas nauem aliquando agit in portu, ita nos error iste duxit ad ueritatem : Quicquid senserint Ptol.

💆 & alij, experientia confirmatum est nullam unquam uel legum uel regnorum magnam accidisse mutationem, quam non aliqua siderum superioru coniunctio antecesserit, nec unqua aliqua huiusmodi antecessit, quam no id genus mutationes in rebus inferioribus sint subsecutæ. Bene habet si tempestatem agnoscut, sint portu in isto uidebimus. Necp enim si in magnis delirarunt, quantum constent ista infima experientiã facere funt conati. Quod nos in uniuer sum primo declarabimus, tu singillatim quals cunqualiquis Astrologorum signauit coniunctiones magnas, retulitquad euenta rerum admirabilium, & falsas & falso supputatas, & ad effectus fal so relatas, luce clarius ostendemus. Principio authores omnes huius dos gmatis ueris coniunctionibus non utuntur, sed medijs, hoc est, fictis & imaginariis, quod ut plane omnes intelligat, dicam quid lit uerus motus, quid m edius. Erraticæ stellæ per Zodiacum æquo cursu non deteruntur, hoc est, non equali temporis interuallo æqualem semper illius parté præs tergrediuntur, qui igitur metiri illorum motus, & dirigere in numeros uo luerunt, finxerunt unicuit planetæ motum uniformem, ut ex hoc ficto & uniformi,inæqualem illum & uerum facilius affequerentur.Fictum illum Prolem.uocat periodicum, iuniores medium, quia hoc quasi medio utun tur ad uerum inueltigandum, cum ex motus fupputatione planete locum inquirimus, interdum medio utimur motu, interdum uerò non quia mes dius ille locum indicet nobis quo planeta consistat, sed ut ex eo ueram sea dem illius methodo & ratione faciliore quæramus. Planeta enim nunquã est ibi, ubi per medium motum esse deprehenditur, quia nec sic unquam il le mouetur sed excogitatum, ut dixi, hocab Astrologis est, ut ueritatem inde ordine quodam certius adipiscantur. Dicebam igitur qui per mas gnas confunctiones judicant de futuris, eos medijs uti conjunctionibus, non autem ueris.nam quòd dicunt post 20. annos iungi Iouem & Satur. post 200. autem in initifs congredi triplicitatum, tum post 860. in Aries tislimitibus conuenire, falsisimum est si ueros motus respicimus, est aus tem uerum, quanquam nec exactè, si medios, hoc est sictos illos & falsos rescilicet nullos ad doctrinæ facilitatem à mathematicis excogitatos,ita autem quod medius dicit motus, diuersum est ab eo quod per uerum ats tingimus, ut etiam & signum siat aliud coniunctionis, atque ea, gratia exempli in Piscibus assignetur, quæ tamen fuerit in Aquario, & tems pus adeo uariet, ut si de his quæ post per 240, annos eueniunt, agimus coniun#

coniunctionibus, uera interdum mediam per annos etiam centum antece dat. Apparet ex tabulis rectè supputanti louem & Saturnum anno gratiæ 1226. à terrena triplicitate migrantes ad aëream in Aquario se excepisse. Es rantigitur in eadem ex medi motus ratione per annos ducentos & quae draginta permansuri, & tamen post annos circiter centum & quadragins ta, hocest anno gratiæ 1345. ab aërea ad aqueam triplicitatem, facta mutae tione in Scorpione congressi sunt, & in aqueis semper signis simul inuens ti ad aërea postea no redierunt. Quæ quidem igitur hæcinsania aduersus apertam pugnare ueritatem, & rebus uti adeò impudeter falsis & fictitifs, ut in constellationem corum consensu omnino nullam, cæca tamen temes ritate euenta rerum referant humanarum, quodos non est nec fuit, nec erit unquam, causam tamen putare eorum que sunt certe nihil est ista uanitate delirius, in quam tamen sunt lapsi præcipui omnes authores Astrologiæ. Albumasar enim princeps istius dogmatis in eo libro qui inscribitur de magnis confunctionibus, qui multum celebratur apud Astrologos, mes dis semper usus est coniunctionibus, ueris nunquam. Abraham preterea in eo opere cui titulus est Redemptio, cum unam aut alteram ex uero mos tu coniunctionem inquirat, ad medias deinde confugit semper, de ueris nullam omnino faciens mentionem. Alliacensis in tractatu de concordia Historia & Astrologia cum septem afterat maximas coniunctiones, oms nes illas medias aftert, ueras nullas. Idem alíj multi, eodem femper morbo modo laborantes, de quibus omnibus singulatim postea disseremus. Et quidem sufficere hæc nobis possent, ut nihil monstraremus esse quod die cunt si nihil est constellatio ipsa ex qua prædicunt. Nam quoniam istæ es tiam medix, hoc est null ad uerum non eis respondent, hoc est non incie dut in ea tempora in que maxime uellent, perfugium fibi aliud machinan. tur per nouam stultitiam priorem insaniam defendentes. Finxerunt enim non lequi statim post istas conjunctiones quod protendunt, imo non cia to sed post multos quidem annos & centum & ducentos atos his plures. 'in qua re uide quantum fallantur, nam potentis causæ & efficacis non est sero incipere quod est factura, sed sero quidem desinere, incipere auté auc statim aut cito. Quare istarum conjunctionum uirtus uel efficax uel imbe cilla. Si efficax non potest diu cessare ut non faciat, si imbecilla non potest diu durare, ut serò quidem, sed tamen aliquando faciat, domat uis magna `fuperat& quod prohibet & quod reluctatur: Euanefcit infirma, & fua fei= psam tractu temporis longiore tenuitate dissoluit, quid quòd in hac tems porum intercapedine luperueniunt noug lemper conjunctiones, quaruira natura est ut & ipsi dicunt obliterare priores cum superueniens constella. tio elidat præcedentem, unde si incerto anni tempore defectus accidat lu= minarium, soliti dicere fatum illud cessare, quod ex primordis annuæ com uersionis erat acceptum. Cur non igitur etiam sequenti coniunctione pre sertimi.

lertim & proprietate & natura diversa cessat! Cur illam primam non expungat! Ad quam tamen ipsi pertinere uolunt effectus qui post eam per trecentos etiam annos tot uarns intercurrentibus medns constellationis bus subsequuntur. Nemo hoc dixerit uel philosophus uel non extremæ etiam homo tarditatis. Quem errorem adauget mirum in modum alius 💪 error & inexpiabilis.nam in ipfa temporum fupputatione adeò errant in🔊 signiter, ut quam putant interdum coniunctionem per ducentos gratia uerbi annos euentum aliquem antecelsisse, ea uerò per mille & quadrin» gentos rei illius gestæ tempus antecesserit, quod sequentibus libri istius capitibus demonstrabitur, & in his quidem mendaces, indocti, rudes des prehenduntur. Sed uide etiam quam sint astuti bellissimi isti diuinato. res, nam ut fallendi nunquam eis deesset occasio, ita sua sibi placita contie nuarunt, ut quo cunque aliquid tempore eueniret paulo admirabilius in antecedentem aliquam coniunctionem illud referre possent. Dixerunt es nim, ut hoc assequerentur, unius uim coniunctionis ad horam usque altes rius perdurare: atque ita quicquid interuenit medium coniunctioni cuis piam acceptum semper poterit referri. Nec uiderunt in hac fallacia suas ruinas, quoniam si uicissim remeant apud eos ut non sit magnus effectus sine magna coniunctione, nec magna coniunctio appareat sine effectu, dum illud tuentur ne euentis huiusmodi tales causæ non adsint, faciunt necessario ut tales causæ sine euentis huiusmodi sæpe satigentur, quonis am non ex eis semper accidunt magna & mirabilia,imo nec frequenter quæ sieri aiunt à magnis coniunctionibus, & tamen ut ipsi uolunt effectrix corum uis non interrupta à successione permanet semper. Et hæc quidem in universum adversus eos qui magnis istis coniunctionibus de futuris euentis impia temeritate loquuntur, nunc sigillatim omnia exe cuciamus.

QVIS ORDO SERVANDVS, ET ALLIA

Xordiamur à maximis coniunctionibus quas Alliacensis sin suo tractatu de Concordia historia 8, 40 hincillud confirmaturus Astrologorum nõ euenire unquam tales coniunctiones line magna mutatione rerum inferiorum,

& quidem iplemet à tota ilta sua concordia in elucidario suo discordat,& cum in illa tum Saturnijs reuolutionibus, tum maximis coniunctionibus watur, illas nullum habere fundamentum has non à se fuisse supputatas, tantum semelaperte confitetur. Quo magis mirandum habere eum in ea re laudatorem in qua iple seipsum non probauit, sed quia interdum mouit aduerlus le rationes parum ueras, cum lint quædam non necessa. riæ, nonnullæ expressæ parum colligamus nos pauca quædam sed effis cacia, quibus totus ille tractatus plane rescindatur, tum accedemus ad confutandas alias coniunctiones, quas Abraham & Albumasar & plu res alii ipseis eos secutus Alliacensis in elucidario protulerunt. Verum quoniam de temporum supputatione sape loquendum præsari quedam necessarium existimati, ex quibus primo illud ostendatur cum ambigitur de temporibus non esse ut putat Alliacensis, arbitrium huius rei penes aestrologos, sed penes historiam, tum cum inter scriptores historiarum uze rietas est, quibus un potisimum iure sit accedendum, de quibus utique pauca hic & cursim, quonia late hæc peculiari opere disputatimus, quod de uera temporum supputatione conscripsimus.

TEMPVS RERVM NON AB ASTROLOGIA VT
putauit Alliacensis, sed ab historia esse petendum. Cap. VIII

Lliacensis in libro de concordia Astrologiæ & Theologiæ exi stimat numerum annorum à mundi initio ad hæcusos tempora astrologica ratione posse deprehendi redigica ad ueritatem, quæ quidem super ea re sacræ uel peregring historiæ uarig protulerunt.Nam si genituræ, inquit ipsius mūdi thema habeas exploratum, poteris ex illo primam à mundi initio Saturni & Iouis coniunctionem supputatione colligere. Quod si aliam rursus tuis annis coniunctionem proximam indagaueris, quod medium fuerit inter illam primam & postre mam temporis interuallum, ex intercidentium coniunctionum supputae tione elicietur. Hæc quidem in eo tempore ille sentiebat, sed in elucidario planè confessus est non esse astrologicam uiam qua de annorum nobis dubio numero certum aliquid inueniamus. Quare nec astrologos unqua etiam lummos hoc tentalle aut de fua arte fuille pollicitos, fed cum hæc di cat nelcio cur denuo in illa perstet sententia summam de temporum ratio. ne quæltionem ad altrologos effe referendam, & quod quidem in hilto rijs de anno mundi diuerlum ab illis inueniatur, ad illorum opinionem 🗪 mendari castigarica debere. Quod breuiter ostendemus nulla ratione pos fe defendi,nam potest quidem Astronomus si ueram aliquam siderum pò sitionem quæ olim fuerit, rursus aliam proximam habuerit notam cers tilsima ratione determinare quantum temporis necessariò medium exas ctum sit inter illas. Sed quid hoc eum iuuabit: an incertum est tempus rei alicuius geltæ,Nam elto aliquis dicat fluxisse à Christo ad nos annorum tria millia, dicat alius 1400. in componenda hac lite quod officium erit 🗛 stronomi, dices oftesurum illum inter siderum positionem sub qua natus elt Christus, eamég rursus que habeatur nunc non posse annorum tria mil lia deuenire, sed mille & quadringentos. At que ista est tarditas: que hebe tudo ut no uideas quali certu te ponerè quod in questione uerfatur ; nam qua siderum positione natus sit Christus Astròlògus nescit, niss prius atà: teperit ab historia quo ille rempore natus sit. Exeamus ad tempora remos tiorai

ì

3

Ĭ

X

1

.

Ċ

£

8

J

ì

ł

Į

tiora. Alphonsus numerat à diluuie ad Christum annos tria millia cêtum & duos. Ide sentit Albumasar, quem ille scilicet est secutus, huic numero refragatur omnis historia, putat Alliacesis errare omnes historias potius quam astrologos. Qua quæso ratione; an quia inter eam coniunctionem quæ præcessit diluuium ad Christum per tota annoru curricula deuenia tur:hoc illis denegat nemo, sed unde didicerut fuisse eam conjunctionem per tot quot ipsi annos putant ante diluuium! Num scire hoc ipsi aliunde potuerint quàm ex historia: profecto est hocadeo manifestum, ut nisi lap fum hic uidissem Alliacésis , putarem me in re superflua uerba prodigere. Nam illorum sententia quantum quæso erat ridicula, qui ex prima à mun di initio coniunctione de annis mundi certiores fieri posse nos dicebant, eam uerò primam coniunctionem ex mudi genitura colligebat quali du bitare de annis mundi possimus, qui non solum quo anno, sed & qua ho ra cœqerit exploratu habeamus. Petendum igitur tepus rerum à magistra rerum historia nemo ambigat, cuius in ea re discipula Astronomia arbitra esse no potest. Nam dabo ego Alphonso per tot annoru millia ante Chri ftum talem fuisse qualis ex eius tabulis apparebit siderum positionem, sed per hæc tempora euenisse cataclismum aut rem aliam gestä no dabo, nist fidelis hoc mihi historia demõstrauerit. Errarunt autem omnes Astronos mi in hac temporum supputatione uehementer, quod magis suo siet loco manifestum, quod non aliam eis ob causam potuit contigisse, nisi quia fal fis historijs adheserunt, Latini enim Astronomi Arabes sunt secuti, illi ue rò fabulosissimi sunt, & si quas à Græcis Latinisue scriptoribus historias acceperunt, peregrina translatio plerace uiolauit, quod cum fiat facile in omni re apud Barbaros literas abhorrentes, tu uerò fit facillimè in ista nu merorum annotatione in qua & librariorum accuratilsima diligentia nõ nihil semper ferè hallucinatur. V tendum igitur ueris historijs atos fidelis bus inter quas sacram alijs anteponendam Christianus nemo dubitabit. Sed nec uel Hebreus uel Saracenus. Porrò in his quæ ante cataclismu eue nerunt, aut illam hoc est Mosaicam, aut nullam habebunt etiam gentes hi storiam quam sequantur, cum de illis temporibus apud ceteros nihil pro ditum literis inueniatur, ficubi uerò in facris uoluminibus æditio Græca in hac annorum permensione ab Hebraica ueritate discordat, non potest quisquam recto iudicio authori ipli preponere fidem translatoris præser tim cum numero Hebræorum non folum, accedat Hieronymus , fed ac= cedendum etiam putet Augustinus qui etsi ueterem translationem liben ter lequitur & probat, ubi tamen de hac uaria annorum dinumeratione fa cit mentionem fidem ait rerum gestarum ab ea lingua esse petendam, ex qua translatum est quod habemus, atque ita utille quod diuersum est apud 70. mysterium putet potius quam errorem historiæ tamen hoc est literæ ueritatem apud Hebræos esse non dubitat.

BB sv Me

SVM MA SENTENTIAE ALLIAC. IN LIB. QVEM DE Concordia Aftrolo. & Historiz przetitulault. Cap. 1 x.

Ostqua hec de uera temporu supputatione breuiter iecimus sun damenta, ueniamus ad istas maximas Astrologorum cõiunctios nes, hoc est ad maximas coru infanias, ab his exordientes quas in tractatu de Concordia Historiæ & Astrologiæ colligit Aliac.is,in eo opere hoc ordine ulus est. Principia duo fupponit, alterum de annoru nu mero ab Ada ad Christu, alteru de themate genituræ ipsius mundi. Fluxe reigifinquitab Adã ad lesum anni quinquies mille trecenti quadraginta quatuor. ab Adam scilicet ad diluuium his mille duceti quadraginta duo. à diluuio ad lesum ter mille centum & duo. In prima uerò mundi constitu tione ita erat in cœlo sidera collocata, nam horoscopum secit prima pars Cancri, summa uero cœli fastigia Arietis pars prima possidebat, Mercuri us in Geminoru parte quintadecima duodecima cœli regionem, Venus in Tauro undecimã occupabat, utrunos luminare nocturnu quide in Tau ro,diurnu in Arietis parte decimanona medio & fummo cœlo pertulge= bant: Saturnus in Aquario domű mortis: lupiter nonű cœli locu tenebat in Piscibus:Mars in Scorpione & in quinta ab horoscopo sede moraba= tur, quo etiã lo co, sed in Sagittario erat Draconis cauda, quam tota dispo sitionem tibi ipsi figura depicta ante oculos ponere potes. His ita positis nullo negocio colligit fuisse primam à mundi initio maximam Saturni et louis confunctionem in principio scricer Arieris post annos 320. posts quam lex alias enumerat interiectis, scilicet femper annis nongentis & sexaginta errore medij motus, ato ita lequit leptima à mudi initio maxima cõiunctionem euenisse anno gratiæ. 735. Postquam octava sequer anno. 1693.His ita distributis colligit ex historijs capita rerumagis memorabis liu, quæ medio illo téporis spacio euenere, quod inter una scilicet aliamos coniunctione maximam exigitur, hocest per annos illos nogentos & ses xaginta,in quo teporis internallo quicquid infigne accidit, & memorabi le ad precedentem putat coniunctione referendum postquam illud scilia cet euenit, & quoniam semper in hoc annoru spacio gestum aliquod inue nit magnu & memorabile putat confirmatu, no scilicet maximas illas con iunctiones line maxima reru inferioru mutatione cotingere, & qd alioqui erat pollicitus præstitisse sibi uidet, ut historie ueritate astrologicæ uerita ri oltē deret cōlonare.Hæc totius libri fumma,hic ordo,hoc fundamentū.

ERRASSE MVLTIFARIAM ALLIACENSEM, ET VT QVAEcung supponit concedantur, no tamé efficere eum quod uuit. Cap. x.

Rincipio autem ut ita sit de coniunctionibus, de tempore euena torum rerumés gestarum, de mundi genitura, utque illi denique demus totum quod postulat. quæ ista tandem est per historias consirmatio Astrologiæ; si nuquam elapsos ostendamus annos nongenatos & tos & lexaginta, quin magnam aliquam genituram rerum mutationem ui cilsitudinem humanæ conditionis uiderit mundus. Spacium hoc annos rum delcribe quælo alijs ab initijs, ut non uerbi gratia ab anno mundi tre centelimo & uigelimo, quod erat tempus prime coiunctionis, led à quins gentelimo mundi anno, nongentos & iltos dinumeres, qui ab una coniun ctione reuoluuntur ad aliam. Varia op nõ minus et bella inuenies, & leges, & prophetas, & pestilentias, & euenta genus multiplex & tiarium, tractu illo temporis tam diuturni contigisse cur no per ducentos semper annos à tempore illius tuæ coiunctionis seriem istorum actorum reducebas. Pin guis hic nimis Minerua si Astrologiam historiæ ita cocordamus. Sed nec coniunctiones illæ ueræ, sed mediæ, hoc est, falsæ & nullæ, nec ut eas pro medijs accipiamus, ad illa etiam tempora funt inferendæ. Nec is quem pu tauit ab Adam ad Christum numerus annorum, sed uerā supputationem plus annis mille & quadringentis excedens.necres illæ gestæ aut euenta temporibus quibus putauit, euenerunt, & quam describit mundi genitue ram non solum dubia aut falsa, sed impossibilis astrologica ratione planè demonstratur. Quare una litura totus ille libellus emendari potest eas coniunctiones medias esse, no autem ueras nemo nescit nec insi diffitetur. Quod si mundi genitura ex qua omnes ducutur impolsibilis necellariò, & illa ad medium etiam motum falsa supputabitur, illa an sit impossibilis uolumus uobis Mercurius interpretetur, qui in ea quidem figura procul **à Sole fex & quinquaginta part**ibus collocatur à quo tamen ultra noue**m** atquiginti, non latum quidem unquem recessisse se unquam per deos os mnes deas & deierabit, quod peccatum euidens nimis & inexpiabile. Eam etiam putat primordialem mundi figuram quam in Elucidario affert Als liacensis, mirabilibus illusionibus onustatam. Refertur enim ad Chaldeos & Ismaëlitas quos scilicet huius mysterij coscios fecerit diuinitas. In ea au tem Mercurius in prima parte Geminorum, Sol in prima Arietis collocas tur, quo fit ut disiunctus à Sole sit Mercurius partib. sexaginta, quod plas nè esse impossibile Astronomus nullus denegabit. Sed redeamus ad illas conjunctiones que (ut dicebam) sub lata prima cœli figura ex qua omnes colligebantur falfæ & impossibiles, deprehendunt. Accedit & illud quòd nec post nongentos annos est coiunctio in Ariete, ut docet Abraham His spanus in sexto libro, cui titulus Redemptio Israël. Atmecp etiam quæ ad il las refert euenta, quibus putat temporibus contigerunt.non enim à mun= do ad diluuium anni, ut refert, bis mille ducenti quadraginta duo, sed mile le sexcenti quinquaginta sex, ut postea declarabitur, quare tertia illa maxi ma coiunctio quam præcessisse ait diluuium annis duobus ut que à mun di constitutione per annos euenerit bis mille ducentos quadraginta, post diluuium iplum fuit annis lexcentis octuagintaquatuor. Itidem anno à di luuio nongentesimo quadragesimosecundo quartam notat maximã cons iunctionem, iunctionem. & ante eam per annos sexdecim natum ait Abraham patriars cham, qui tamen ante huius temporis coniunctionem per annos sexcens tos & triginta diem Domini uides exultauerit. Natus est enim anno post diluuium ducentesimo nonagesimo secundo. Sed nec à diluuio ad lesum tot ulla historia annos computat quot Alliacensis secutus Albumasarem & Alphonfum; hi enim annos numerant ter mille centum & duos, ugram ad Abraham anni ducenti nonaginta duo, ab Abraham ad Dauidis regnum, nongenti ferè & quadraginta testimonio utrius p editionis & Ras bani,à Dauidis regno ad initium eius captiuitatis quæ ex uaticinio Hiere miæ durauit annis 50. quadringenti fermè & octuaginta, idem Beda Ras bano Hebræis& fentientibus:ab ea uerò captiuitate,id est, ab eo quo cœs pit tempore ad lesum anni quingenti & nonaginta quos omnes simul si colligas inuenies à diluuio ad Christum annos paulò plus duobus millibus & trecentis, cum illi tamen ultra annos tria millia & centum & duos annumerent, à quo numero Latini historici qui plus annorum computas uerunt plus tamen centum & quadraginta annis à numero minore defece runt. Quanquam nos etiam pauciores qua supra collegimus exactissima notatione computandos in tractatu nostro de uera temporum supputas tione probabimus. quam igitur notat sextam magnam coniunctionem, ante Christum per annos ducentos & uigintiquing, ea post euangelium tuit annis ferè sexcentis. Sed & illud homine in historijs ostendit ualde ins diligentem qui septingentesimo Christi anno ad quod scilicet tempus se= ptimam retulit licet fallam coniunctionem, hæreticorum ait peltem exors tam in ecclessa præcipuè quæ Arrianorum quorum hæresis anno gratiæ trecentelimo ferè exorta ante annum l'excentelimum nulla erat. Et de his quidem ut puto fatis & ni fallor euidētibus ufi teltimonijs disputauimus.

IN DILVVII CONIVNCTIONE TVM INTER SE TVM aueritate Aftrologos discrepasse, atcut deturillis quicquid petunt non tamen id eos probare quod contendunt. Cap. XI.

Ranseamus ad alias magnas coniunctiones ab alijs paulò dilis gentius annotatas, sed non ita ut notam ipsi tamen delirij nes dum erroris euitent atop ab ea primum exordiamur antiquissis ma ad qua referunt cataclismi uniuersalis euentum. De qua pri mo uidebimus op pugnantia inter se & contraria ipsi Astrologi sentiant, utop alter alterum taxet & reprehendat, tum aberrare planè omnes, postre mo ut sit uera eorum sententia, non effici tamen quod uolunt, ut plar è scili cet illud hinc consirmetur, no euenire tales coniunctiones sine mutatione magna rerum inferiorum. Est igitur communis sentetia astrologoru ante uniuersale diluuium per annos ducentos septuaginta noue iunctos suisse

Iouem & Saturnum in decimaquarta parte Cancri cum principium Aries tis esset in horoscopo utro o scilicet sidere in quarta coli regione pariter collocatis. Hoc scripsit Aoniar in lib. de natiuitatibus, & posteriorum uul gus in eius lententiam maxima ex parte discesserunt. Albumasar octo ana teannis hanc coniunctionem annotauit, hoc est ante diluuium annis dus centis octuaginta septem, quod secutus est etiam Henricus eius interpres, **Verum cum eam coniunctionem idem Albumafar præcefsiffe dicat con**\* iunctionem quæ sectam Arabum significauit annis tribus millibus none gentis quinquaginta octo, contradicit Henricus ex fide tabularum Mach liuiensium quarum numeris ait à se deprehensum fuisse eo anno quo eos iunctos dixit Albumafar, inter Saturnum & Iouem fignorum quatuor ins teruallum, sed supputantem se diligentius ait invenisse illam coniunctio nem anno ante Arabum costellationem ter millesimo nongetesimo quins quagelimoprimo. Cum item Henricus iste simul eos dicatiuctos in quars ta parte Cancri, alij usi tabulis Alphonsi quarta decima parte eius signi iun ctos illos fuisse contendunt. Sed mittamus has eorum discordias atopiam illud oftendamus, ut omnes pariter à ueritate discordent nam siue regis Alphonsi siue tabulis illis utamur Machliuiensibus cum à Christo retror fum uersi sumendo primordia cœlestium motus explicamus incidimus in eam conjunctionem anno quidem (ut ait Henricus) ante Christum tertio millesimo trecentesimo quinquagesimo secundo, à quo numero alij paus cis mensibus uariant. Nos autem superiore capite à diluuio ad Christum annos paulò plures duobus millibus & trecentis uera supputatione cols ligi demonstrauimus: quare præcessit ea coniunctio ipsum cataclismum annis non utipsi dicunt ducentis & octuaginta, sed mille adiectis duobus & octuaginta.quid igitur illi & cataclismo : nece enim putò ad tot annos uim illius coniunctionis extendent. Sed demus illis non pluribus quam uolunt eam annis antecelsisse diluuiu atophis quibus putant temporibus diluuium euenisse, an credis tamen estecturos quod uolunt? At quamuis hæcitem illis demus nihilominus tamen falfi, uani, ridiculi.Nam efto iun= Ai fuerint Saturnus & Iupiter in Cancro propterea ne perfit mundus as quarum inundatione submersus: At plus quam decies post ea tempora in eodem signo simul tuere nec tamen perfit mundus, imò nec una propte» rea regio aquis immerla est, nedum orbis univerlus. Euentum rarum, mas ximum, admirabile, ipfa tamen coniunctio quid quæfo habet huiufmodi: Nam & fæpius postea redijt (ut dicebam) & siue Messahalæ siue aliorum fententiæ accedamus, non folum maximis fed nec maioribus coniunctios nibus connumerabitur. Cum & duo in ea tantum sidera copulentur nec in signorum initio, hocest, in Ariete, necin principio alicuius triplicitatis, quid igitur habet singulare: cur tam mirabilis & nunqua postea uisi, præs terce fidem excellentis effectus, caula existimetur. quid cur tam diu, hoc est

per ducentos & septuaginta nouem annos perdurasse uirtus eius putes tur? Nam si quæ in principijs accidunt triplicitatis ad principium uso alte rius dixeris habere efficientiam, dices quidem rem falfam & à nobis fuperius improbatam, sed tuis forte dogmatibus consonam. At dicere hoc de ea conjunctione quæ in medio fit, nec nostræ ueritati nec tuæ etjam uanis tati concordat, cum non plus qu'àm ad uiginti annos eorum uirtutem sie gnificantiam& deducas.Cum autem illa in medio ferè Cancri euenerit, re• stabant adhuc anni 120. ut dicunt ex medij motus ratione, ut ab aquea tria plicitate ad igneam Saturnus & Iupiter converterentur. Quare si illa in Cancro copulatio tot precessit annis diluuium, hoc est ducentis & septua ginta nouem, lequitur ut facta lit orbis inundatio in medio igneæ triplicis tatis,ad quam migrauere lidera luperiora annis ante cataclilmum centum & quinquaginta nouem, permansere in ea post mundi summersionem per annos 120. Quòd si etiam Alphonsi tabulis utentes, resoluimus ans nos à nobis ad mundi primordia, computemus & à Christo ad diluuium ex eorum fententia annos ter mille centum & decem inueniemus mediam coniunctionem Iouis & Saturni in decimanona parte Sagittarij per ans nos duos ante diluuium & dies unum atos uiginti, atos ante eam ueram eo rum coniunctionem in quartadecima parte eiuldem ligni,anno ante dilus uium uigelimoprimo adiectis diebus trecentis triginta leptem. Item eos rundem coniunctionem mediam incidemus in decima parte Arietis ues ram & respondentem ante eam mediam diebus ferè quinquaginta tribus in sexta parte illius signi, ante diluuium scilicet annis duobus & uiginti adiectis diebus uigintiquinco, cur non igitur ista & uera, & temporibus fuis proximæ, & in uigore propriæ triplicitatis coniunctionis, cum in i= gneis signis acciderint non εμπύροσιγ potius fecerunt, hoc est consumptios nem fæculi per ignem quàm una illa in Cancro cataclismum & falsa, hoc est ad medium motum supputata, & per tot annos id tempus antegressa, & tot cum mutatione triplicitatis suæ sequentibus conjunctionibus dia uerfæpenitus,repugnantists naturæ. Non dubito fore quenquam aftros nomum qui(modo se fallere nolit)non fateatur nugamenta hæc esse hos minum delirantium ac nugas pro arbitrio libidine& confingentium,mo🛋 do semel decretos errores infantias & suas quacun possunt ratione cons firment. Planum est igitur & tempore universalis diluun nullam fuisse, quam isti putant, coniunctionem, & si de annorum quod uolunt, numero

illis concedamus, eas potius per ea tempora fuisse constellas tiones à quibus ignis exustiones, quàm à quis bus aquarum inundatio exs pectaretur.

IN HO

IN MOSIS CONIVNCTIONE ET MESfiæ uaticinio quam delirus Abraham ludæus. Cap. XII.

Braham princeps (ita apud Hebræos cognominatur) cuius aud ditor fuit Abraham Auenazre. librum compoluit quem prætistulauit, de Redemptione Ifrael, quoniam illud operis propolistum, ut altrologica uia tempus uenturi Messiæ inuestigaret.

Exorlus igitur à Moss natiuitate nescio quam suam, de qua dicebamus sibi fingit siderum positionem cum Saturni & Iouis copulatione, ad quam & Mosem, & regnum Israel, & legem refert Iudæorum populo da= tam, quanquam (ut solent uerbis religiosissimis, quo suos libros ab igne tueantur)iple quoque sic semper neget dicere quod dicit: hac autem cons stellatione formata sub qua regnum cum lege Hebræorum exortum sit, quoniam similem inuenit, post annos Moss ( ut ipse quidem supputauit) bis mille octingentos quinquaginta nouem, hoc est, anno Christi millesia mo quadringentelimo sexagesimo quarto, iubet tunc expectari Melsiam. Fuerunt eo anno Saturnus & Iupiter simul in Piscibus, & peruigesimo ante alios, hoc est, anno millesimo quadringentesimo quadragesimo quar to simul fuerunt in Cancro. Post quarum omnino alteram coniunctios nem & Melsiæaduentum, & mirabilia illa omnia, quæper Melsiam exs pectant, astrologica assertione sutura pronunciat. Quod cum re ipsa iam satis confutatum sit elapsis à prima quidem coiunctione annis: iam quins quaginta, à secunda uerò triginta, posset hinc & quod de Mose fabulas tur fatis infirmari, ut non dediffe eis regnum ea credatur conftellatio, qua redeunte ad eos, suum regnum minime redijt, nec peperisse uidetur Mos fen, qua effectis nihil uiribus ad nos reuerfa nullum tamen prophetam ad nos attulerit. Quid quòd non solum post illas coniunctiones felicius as gere cœpit gens Hebræorum sed non minoribus ferè post ea tempora ca lamitatibus obruta est, quàm aut sub Tito aut sub Adriano pulsis nuper Indæis omnibus ex tota Hispania à Christianissimo illo rege nunquam certe satis laudato, ubi & numero, & diuitijs, & authoritate plurimum poterant, qua eiectione nihil unquàm ferè uel triftius uel acerbius pals sos ipsi se non diffitentur, ità multi naufragio, pestilentia quam plurimi, famè maxima pars eorum ablumpti, ut nobis etiam Christianis in tanz ta calamitate, in qua diuinæiustitiægloria delectabat homines, tamen exs trema adeo patientes commiserationem faceret & dolorem. Hic est Mels sias, hæc est illa redemptio quam ex Mosaica constellatione Abraham ila lis promittebat: qui ne de præteritis etiam rebus divinasse melius credas tur quam de futuris, uideamus in illa, ad quam Mosis aduentum retus Iir, coniunctione quàm falsus plane & ridiculus sit: nam & ea coniuna Ctio, per quam natum credidit Mosem, pluribus post Moseos mortem an nis euenit, & si de tempore illi concedamus, nihil tamen tale, ut putat illi significauit, Videamus de tempore, sed prius illud scire oportet, Hebraos hoc anno qui est à Christo 1493. annumerare à mundi constitutione à qua luos annos dinumerant annorum quinos millia ducentos quinquaginta tres, quare à mundo ad Christum computabunt ipsi annos termille ses ptingentos & sexaginta. Cum igitur ille Abraham coniunctionem illam postquam tribus exactis annis natum ait Mosen, anno dicat mundi 2365. euenisse, sequitur ut ante Christi tempora eueneritannis 1395. At uero à Mose ad Christum anni uera supputatione colliguntur, mille quingenti & nouem, quare fuit illa coniunctio post natum Mosem annis centum at🛌 que triginta. Numerus iple annorum ita demonstrat, nam à Mose ad pris mam templi ædificationem ex tertio libro regnorum, qui est apud eos pri mus Samuelis, colliguntur anni 479. à prima autem illa ædificatione ad instaurationem templisub Dario computantur anni quingenti & duos decim, à Dario ad Christum numerantur anni quingenti & decem & o. cto.quorum omnium summa est quam dicebamus anni scilicet 1509. Ea uerò coniunctio Christum antecessit annis mille trecentis nonaginta quinque ita primo natum Mosem annis centum atos triginta, sed non ils la mirifica adeò propheticaque constellatio, ut de eius tempore magnos pere sit pugnandum. Iuncti enim inquit fuerunt Iupiter & Saturnus ans no mundi 2365. die uigesimo quinto mensis Idar, hoc est Februarii, in prie ma parte Piscium medio motu, uero autem motu eodem anno in uigesia maquarta parte Aquarij simul fuerunt. Explicet igitur primum, utram si= bi magis eligat coniunctionem ad quam potissimum referat regnum lus dæorum legemés Mosaicam, illam scilicet in Piscibus mediam, an hanc ue ram potius in Aquario: Veram si dicat sibijpsi repugnabit & Astrologis alijs, nam ex minoribus illa coniunctionibus fuit, cum non accideritin principio triplicitatum. Tales autem coniunctiones, ut iplemet scribit eo = dem loco non significant legum mutationes, aduentus & prophetarum, fed uel annonæfertilitatem, aut inopiam, uel translationem quidem ims perij, sed inter cognatos & quæ sunt intra gentis unius fortunas, imò ins tra eiuldem etiam familiæ fines le continent.Præterea in themate coniuna ctionis quod ille describit Aquarius, in quo erat lupiter & Saturnus ses ptimum cœli locum implebat, non autem nonum uel decimum quibus regna, & leges, & nouæ sapientiæ exordia significantur. Et si quis omn is no contendat istum Aquarium ab sua urna nobis Mosen pluisse de cœs lo, dicat quælo cur anno Domini 1226. quo Iupiter & Saturnus in Aquas rio cum mutatione etiani triplicitatis se coniunxerunt, quæ erat maioris bus coniunctionibus annumeranda nullus tamen de cœlo Mofes defcen dit, nullus eductus populus ex Ægypto, nulla lex data, & eorum quæ sub Mose in hæremo contigerunt, miraculum nullum eo tempore wie die

dit mundus. Sed nec illum Abraham notasse præcipuè uidetur coniuns ctio quæscilicet suit in Aquario, sed Iudaici regni Mosaicæ & legis coniun ctionem eam uocauit, quæ fuit in Piscibus, quare & similem illi facit eam quæ anno ab illa 2859. in Piscibus etiam uenit, ex qua expectari iubebat Melsiam quali alterum Molem. Iltam uerò quid pluribus confutamus : Cum ex illis quas uocant medias, hoc est, quæ re nullæ sint, sed sictæ à no. bis & imaginariæ, quam iam fæpius irrifam à nobis taxatamés aftrologos rum infaniam nunquam possum satis admirari, qui ad ea ex professo quæ nihil funt nec iam fuerunt aut erunt unquam quasi ueras ad causas euenta referãt rerum inferiorum.Nec scio cur Auenazre qui nullam ait fidem Als bumalari adhibendam qui medijs utatur coniunctionibus, idem de præs ceptore ilto suo non dixerit qui toto illo suo libello de medijs semper agit coniunctionibus quæ post annos 238. facta ab una ad aliam triplicitatem migratione contingunt, & in illa sua initiali prophetica coniunctione incredibile quàm sitridiculus. Describit enim thema cœli ad eam horam in qua Leo tenethoroscopum in 7. uero loco apud Aquarium Saturnus & Iupiter hospitantur, Sol in medio cœli culmine discurrit in Ariete. Pisces nonam occupant regionem ex qua quoniam omnis petitur significatio le gum & prophetarum, parum ei succedebat quòd in ea nullus planeta in a ueniretur. Sed Astrologus homo admirabili subtilitate & Solem & Iouem & Saturnum, illum quidem ex decimo hos ex septimo loco ad nos num transportauit. Medio enim, inquit, motu Iupiter & Saturnus erant in Piscibus, Pisces in nono loco.igitur lupiter & Saturnus & Sol quans quam in decima est ex partitione domorum, si tamen numerum & conse quentiam aduertamus signorum erit in nona, nam & Aries quintus est à Leone, & nona domus quinta est ab horoscopo. An putamus & aristas iltis commentis lubtiliores?Relpondeam nelcio, an indigner tantam flos liditatem,tantam uelaniam,an potius doleam damna mentium rudiorum qui hac utpote non intellecta tradant scripturæ, & nonnunquam magnis ficent cum foleant tales ab errore ire in fuperstitionem, à fuperstitione pau latim ruant in infidelitatem. Dic quæso admirabilis Abraham qua hora erant Saturnus & Iupiter in Aquario, an etiam erant in Piscibus; medio inquis motu . at quid hoc aliud dictu est quàm ibi eos non fuisse,& si ex decima Sol imperium promittebat, idem quomodo ex nona legis fulgo. rem indicabat, cum nec nona in decimam nec decima in nonam uerti, nec utrobice esse simulidem planeta possit! Sed nimis ego multa de

his, cum aduersus stolidas opiniones Aristot, nes get esse disputandum.

VARIIS

## Ioan.Pici Mirandulæ

VARIIS CONIVNCTIONIBUS MEDIIS A' VARTIS

Christianum legem ascribi & absquatione etiam

aftrologica. Cap. XIII.

Hristianam legem hactenus nõ uidi qui ad ueram aliquam 🛚 rea ferret confunctionem, sed ad medias tantu, alij ad cam quæ fue rit in Arietis parte sexta per annos sex prius quam lesus nasces 💯 retur,alij ad eam quæ in postrema Cancri parte contigerit ans tegressa priorem illam annis 20. Essent auté hic multa un de eis negocium facescerem, ut si ostëderem, nec sub ignea, nec aquea, sed sub terrea natum Ielum, quod & ratione, & Abrahæ authoritate aliorum & etiam posset coa probari, tum illam in Cancro coniunctionem prophetas non significare, cum non ex maximis nec ex maioribus etiam fuerit, quod uidens quidam author quid si, inquit, ad Leonem dicatur pertinere: Finis enim Cancri principium & Leonis confinia funt, at the ita erit principium illud igneze tri plicitatis. Bellum utiquinuentu neg enim ista loca transuersis plus quinque digitis distant, quare nulla ferè impensa potest ista referri migratio, sed risimus puto ia satis satis & confutauimus medias istas coniunctiones, quas cum iam omnes planè è medio fustulerimus, non est cur aduersus eas plus operæ instruamus, cum sit satis declaratu id quod dicitur eas medias, non esse aliud quàm si nullas eas dicamus, quod autem non est, ution nec facere potest, nec indicare ea quæsunt. Quod si post natum Christum aliquam ueram afferant confunctionem, porrò nihil admirabor nisi postquam illein lucem est editus, stetisse cœlum credamus. Alioquin & Iouem & Sature num & alios item planetas & congredi & digredi ab inuicem sæpius suit necesse, sed nullus unquam dixit astrologorum habere istas coniunctios nes uim super ea quæ præterierunt, sed præcedere quidem eas multis ans nis fuos effectus, sequi uerò nuquam quod est dictum rationabiliter, nam si efficiuntur, effectu causa posterior esse non potest, si significantur frustra cœlestibus signis euenturum significare id quod iam euenit.

EAM QVAE VVLGO FERTVR, VERAM NON ESSE lesu genituram, nec ex ea indicari illum aut violenta morte moriturum, aut magnum esse prophetam.

Cap. XIII.

Ouere autem solent nonnullos quæ de genitura ipsius lesu nu gantur isti divinaculi.natus enim est, inquiunt, prima facie Viraginis (sic decanos vocant) ascendente, de qua scribit Albumas sar esse in ea Virgine formosam duas manuspicas gerente pues rumés nutrientem, quem gens quædam vocat lesum, sic costrmari putant miraculum verbi corporati per scientiam Astrologiæ quæ inter cœsi imas gines Virginem lesumés repperit. Hic eis equide non magnopere irascor, quoniam solent ipsi sua dogmata talibus testimonijs costrmare, quare pustat libenter nos etiam hecrecepturos quibus dogmata nostra corrobores mus,

Digitized by Google

mus, sed no eget his fabulis somnis queritas Christiana, apud qua etiam feria philosophoru pene fabule sunt. Quis has uidit imagines cui sensu ta cente ratio illas occultior indicauit? Vbi de illis uel Ptolemæus uel antiquus aliquis unco fecit métione: Meracilsima nuge funt Arabuco figmés ta, quanquã illa referant ad Indos, aduerfus quas libro fequenti latius difs putabimus. At necp ista Virgine (ut dicunt) ascendete natus est dominus lefus, alioquin per duas fermè horas ante mediã noctem in luce apparuils set, que ex ecclesse traditione media nocte natu accepimus, quare nec ter≠ tia (ut quidam dicit) Libre pars fed decima potius, eu oriebatur natorum desideratissimus horoscopum occupabat. Vnde illud etiam falsum osten ditur quod blasphema uoce disseminat, fuisse in ea genitura Martem in domo mortis, unde illi per crucis supplicium fuerit moriendu, nece enim potuit eo loco esse Mars, nisi uirginem faciamus horoscopum, quod ab hora illius geniture magnopere esse diuersum declarauimus. Sed instabit aliquis fi de ea cœli parte Martem auferimus, collocaturos nos eum in oc cidente, ubi etiam uiolentæ mortis pericula minitetur. Ego uero ab eos rum decretis nihil recedens ostendam ex ea genitura uiolentæ mortis ext tium non presignari:nam quanquam Mars septimo loco in discrimen uis tæ natum adducat, fcribit tamen Maternus minui id infortuniū fi noctur≠ na fuerit genitura, item si Mars in domo aut finibus aut sua fuerit altitudi ne, tum etiam si octavo loco fuerit inuentus, unde expressior nulla mortis fignificatio, obliftere tamen Martis malignitati Iouis benignitatem, fi fue rit in horoscopo, & horoscopus ipsesit in domo louis aut Veneris quæ stella prospera se loui radiatione coniungat. Ex his autem non unum aut alterum led plane omnia in lesu genitura inueniuntur. Nam & noctunec die natus est, & Mars in Ariete, hoc est in suis laribus fuit, & horoscopus erat Libra domus Veneris quam tamen ferè partiliter lupiter illustraret, tum Venerem in Aquario constitută trigoni radij amica sibi societate iun gebat, quibus illud & adijcias Lunam, quæ imperat nocti in nocturna na tiuitate fœliciter se habentem mortis domum tenuisse, uidebis necessario bonam mortem ex ilta liderum politione pronuciandă, erat enim in Tau ró, hoc elt, in fua quidem fublimitate, & luminibus aucta, & quo loco gau der, hoc est octavo felicissimo Solis cospectu defluens ad Venerem, apud quam hospitabatur nullis uel Martis uel Saturni radijs infestata, sed nec discedens ab eis, nec ad eos uadés, hoc est, nullo illis societatis uinculo col ligata. Adde Venerem & domus mortis & horoscopi pariter dominam nulla uel Martis uel Saturni inimica radiatione percussam, fotam ras dis Iouis bonum fibi exitum promittentem. Oblatus est igitur quia uo= luit non quia eum cœli furor ad supplicia crucis impegerit. Sed non pos test hominibus temerarijs nullius pudoris occasio unquam deesse aliz quid garriendi. Nam finge quouis loco Martem fuisse, ansam habes bunt

bunt nihil minus aliquo modo delirandi. Si enim statuatur in horoscopo faciem hinc referri depalmatam colaphis cæsam & sanguine deturpatam, etiam Martium illum hominem & in se gladios dicent attulisse interitus. Si secundo loco ab horoscopo, afterri paupertatem & rerum omnium ins opiam: si tertio, nullos fratres: si quarto nullum patrimonium, ut qui Das uidis filius Dauidis tamen temporarium saltem regnum nõ obtinuerit: si quinto, nullos filios: si sexto, datos in nece omnes suos seruos: si septimo & octavo loco habes, quid dicăt: si nono ô beatos astrologos , cum dicat Maternus, qui in nona cœli regione Martem habuerit in sua domo, futua rum hominem bonis dæmonibus terrori, cuiul paduentum praui dæmo nis spiritus fugiant, & ex eis homines laborantes non uerbo sed sola sui li beret oftensione, quantis igitur credis ista clamationibus & plausibus ses ctaturos diuulgaturos astrologos, sibi forte nascête domino Martis stels la cottitisset. Quod si cœli culmina tenuisset orbis statim subiecti legibus eius imperium pronunciarent, eum præsertim primum cardinem supiter occuparet, si undecimo eum loco apprehendissent, Carolos Constatinos attulissent in medium, & quotcung pro Christi ecclesia Cæsares pugnas uerunt: si duodecima, de inimicis insidijs quæreretur, inter quos etiam ses iplos inuenirent, ita inlanis, ut dicitur, occasio semper infurendi. Sed audi de Saturno etia quid dicant.erat enim in nona cœli religione in signo Ge minorum, at inquiut, facit prophetas & facerdos, quid quòd retrocedit: Debet hocomnino minuere illas promissiones, faceret ergo prophetam plus quam prophetă facere no poterit qualis Ioannes bap. an igit poterie diuinum afflatorem@omnium facere prophetaru?Erat Saturnus codem loco & in eodem figno constitutus cum nata est Eleonora Galeoti fratris filia uirgo quidem illa pudica & moribus integerrimis, sed necuel Anna uel Delbora uel Cafandra. Sed perfistite quæ astrologi admirabiles in propolito dogmate, et uideamus quid ibi Saturnus in lua natiuitate ligni ficaret. Scribit Abraham wester in lib. de nativitatibus, qui sic Saturnu ha buerit collocatum, hoc est, nona cœli regione, eum malum fore Christia. num. Videtis quam belle dogma uestrum consirmauerit. Quis enim audeat Christum malum dicere Christianum, qui nec fuerit Christianus? ô homines ridiculos & nunquam certe satis irrisos. Esculanus ille supera stitiosus qui fertur Magus, natus est, ait, lesus in stabulo, quia imum cœli tenuit Capricornus, & alius rex, inquit, fuit Iudæorum, quia horoscopus erat Libra: Hebræi enim Saturný funt, Saturní regnum Libra, quasi non

fingulis etiam mensibus multi nascantur his conditionibus qui nec nascuntur in stabulis, nec Iudæorum reges es tiam inscribuntur. Sed iam nimis multa de istis nebulonibus.

Q.V AI

Q VAE DE MAHVMETE DIXIT ALBUMA.

far experimento falía esse deprehensa.

Cap. x v.

Lbumasar Arabs adventum sui Mahumetis legemon illam Sai in Scorpione per annos duos & quinquaginta ante illius legis æditionem, qui non est pluribus confutandus, cum quæ ex eadem constellatione de ea lege uaticinatus est ipsa iam experientia confutas uerit. Denica quod supra etiam diximus quocunca tempore aut boni aut mali ueniant prophetæ, deesse coniunctio non potest in quam eorum ads uentus referatur, cum post annos uigesimos, ut supra diximus, Saturnus semper & Iupiter congrediantur, sed non esse tales cogressus, aut signum aut caulam quapropter prophetæhuiulmodi ueniant, illud fatis effe indis tio potest, quod sæpe alias, similes aut etiam ad idem opus efficaciores res deunt constellationes, post quas tamen nullus propheta, nulla lex noua, nulla immutatio religionis. Mahumetes, inquiunt, uenit postquam iuns cti funt Iupiter & Saturnus in Scorpione, cur non alius Mahumetes. post annum gratiæ 1065. quo tempore simili conditione Iupiter & Saturnus simul fuerunt, mutata etiam triplicitate, & quod in illa Mahumetis cons iunctione non uenit,Mars eodem anno in eodem figno per corpus illis applicuit, & tamen historias si uoluamus nullam per ea tempora nouæres ligionis legemus institutionem, quæ tertiam fer è orbis partem in suas tras xerit leges.

> n Antichristi Vaticinio alios iam mendaces apparuisse, alios mendàces futuros. Cap. xv.

I fallos, uanos, ridiculos eos in his deprehendimus quæ de prè teritis religionibus sunt locuti, non plus debemus putare fidei adhibendum illorum nugamentis cum de antichristo, de sæcue li consummatione, de problem

nes isti prophetica quadam authoritate sermocinantur. nam & quosdam iam euentus reprobauit, ut Arnaldum, alios en nontullos qui aiunt anno Domini 1345. ob illam trium siderum superiorum in Aquario coniuns ctionem, aut anno 1464. ob louem & Saturnum in Piscibus iunctos Messiam Abraham, alij antichristum nobis minitabantur, alios qui in longum hæc magis distulerunt, non dubito eodem argumento à posteris redars guendos quia & illorum scilicet uaticinium res ipsa resutabit, donec eues

niat dies angelis ignorata, quam cum nosse Dominus Iesus nostrum esse negauit, audacium omnium, ut ait Augustinus, digitos una uoceresoluit.

CC QVAN

OYAM LEVITER PROBENT ASTROLOGI, SEX tantum religiones esse possetum Hebracorum legem lousam potius uel Solarem quam Saturniam dicideberi. Cap. XVII.

Ed audi quàm pulchro figmento & præteritas omnes religios nes,&quæfutura est sub antichristo sub uno (ut ita dixerim) faice colligant. lupiter, inquiunt, religionem fignificat, aliam autem atque aliam ex complexu eius cum alio & alio sidere. Sunt autem sex præter Iouem, quare sex etiam species religionum quis bus nec plures erunt, aut fuerunt, nec item pauciores. Iupiter enim cum Saturno Iudæorum facit religionem, cum Marte Chaldæorum ignem adorantium, cum Sole Ægyptiorum, qui cœli militiam, hoc est, sidera cos lunt, cum Venere Saracenam, cum Mercurio Christianam, cum Luna eam quæ sub antichristo postrema omnium est futura, hoc est illud subtis le & profundum inuentum, quo cum alij plerique tamen Rog. Bac. in es pistola maximè utitur ad Clementem, quo usus etiam Alliacensis in tras ctatu de Concordia Astrologia & Theologia. In quo illud primum des miror, oblitos eos adeò fui dogmatis, ut qui femper foliti dicere ex coitu solum siderum superiorum Saturni maximè & Iouis fieri religiones uel significari, nunc ad Lunam ulque delcendant, quæ sit nobis antichristum aliquem paritura, quòd si etiam ad numerum planetarum numerare uos lunt species religionum, aut subtrahant aliquem necesse est planetam è cœlo, aut plures alicubi sibi mendicent, alioquin numerus non respondes bit. Nam aut idolatriam quasi unam religionem accipiunt, aut separatim accipere in eo numero uolunt ipeciem unamquamio idolatriæ, pro uario ritu cultuœ eorum qui idolis seruierunt. Si primum malunt, tollant opors. tet è medio unum planetam, quoniam non erit alia Ægyptiorum, ali $oldsymbol{a}$ Chaldæorum religio, sed una atque eadem, hoc est idolatria, quare tans tum erunt quinque religiones idolorum, Mosaica, Christiana, Mahumetensis atque, ut ita dixerim, antichristiana, si species separatim accipi ius bent idolatriæ, uix tot stellæ etiam in coelo quot religiones in terra, quôd si ad ea quasi capita redigi putent alias quorum alterum ignis, alterum çœ li cultus habeatur, magnum illis merito à dæmonibus malum prætermis sos in ista partitione se indignantium, qui tamen in idolatria præcipuè, & ferè soli colerentur. Omnes enim dij gentium dæmonia, quare tres saltem <del>-ne</del>cessariò faciant species idolatriæ, cœli, dæmonum, elementorum, co= genturque alicunde ab amicis unum sibi quærere errorem, uolui dices re erronem, hoc est planeram, ut octo inueniantur ad numerum religios num. Sed & semper rerum omnium de quibus loquuntur malè periti, cul= tus enim cœlestium proprius erat Chaldgorum, ut scribit Iamblicus, in de monum cultu Ægyptijs magis occupatis, quare dent pro Marte Solem

Chaldæis,& diabolicũ aliquem planetã interim procurent Ægyptijs.Pa£ terer aut facile pugnare cos ubico cum ucritate, quonia illi fuerune semper parum amici. Sed cur fecu adeo fæpe non libenter concordant, neg enim sua satis dogmata si cosuluerint, rationem inuenient cur Hebræorum lex Saturnia sit potius quam Christiana, sed illa potius ad Solem uel ad Ioue, nostra erit ad Saturnum referenda. Saturnus enim ut quidam dicunt, core porea bona non largitur sed aufert, dat aut spiritualia & que no uidentur. Lex Mosaica corporea bona & promittebat & largiebatur, nostra hec au fert potius quam exhibeat spiritualia quæts no uident, promittit & prestat. Saturnus reges populi, imperatores exercitui, divites homines, mula ta sobole nobiles, natura mulierosos no efficit, quales principes omnes re ligionis Hebraicæ, Abraham, Iacob, Moyfes, Iofue, Salomõ, Dauid, igno biles facit pauperes, heremitas, uoluptatu osores, æterna meditantes, core porea contemnêtes, qualis, si alijs adnumerādus, dux noster & imperator Christus, Iesus quales apostoli, martyres, monachi, Christiani quoru uita, doctrina, sanguine religio nostra aucta, nata, confirmata est, quare si illoru decretis consona erant dicenda nos Saturnij, Hebrei solares uel Iouij erut dicēdi. Sed traxit eos in illam opinionē fabbati cultus, quæ dies quoniam apud eos Saturni existimatur, apertissimè eis uisum est cadere quòd Saiturniam gentem esse dicerent que Saturniam diem pre cæteris ueneraret, qua eriam ducti coniectura solent nostram eriam dicere solarem esse relie gionem, quia diem solis quem dominicum dicimus observamus. Sed cur nő potius feriamur die Mercurij cum Mercurio etiam nos fubijciant? So lem enim Ægyptijs,Mercurium nobis dabant. Et Albumasar ait Iouem cum Mercurio legem significare Christianam, quanquam idem etiam de Sole dixerit. Neg enim uel errare uel mutare sententiam uitium apud cos qui in erroribus motibus, planetaru adeò funt assidui, quòd in uertigine illa cœli tam rapida attoniti in spectanda uix unquam bene pedibus consi Rant, led utcung lit miras habent rationes, quibus inuenta ilta lua confire ment: no enim temerè ad Mercurium nos retulerut, sed quia, inquit Rog. Bac.multiplices ille habet motus cognituco difficiles, religione sibi uedis cat Christianam, cuius dogmata pene incredibilia inuenta agnituco diffis cillima. Ali iuniores nescio quid excogitarunt, quonia scilicet Mercurius Librarius est deorum, est autem apud Christianos Librorum magna cos pia,ideò inquiunt,iure Mercurialis censeri debet ista religio. Hæc est ads mirabilis sapientia astrologorum, obliti scilicet sunt gentium

Bibliothecas, Arabum & Hebræorum libros ferè nullos adhuc uiderunt.

DISPUTATION VM TO ANNIS PICT MIRAND V. Izaduerius Aitrologos libri V. Finis.

CC 2 IOANs

## IOANNIS PICIMIrandulæ Disputationum in Astro. logiam, Liber VI.

QVO ORDINE SIT PROCEDENDVM IN CONVELLEMS

dis Aftrologorum fundamentis: Item fieri non posse ut aliquando ad eadem loca sidera omnia restituantur in quibus semel fuerunt. Cap. L.

\* c = \$ \$ 1 M V \$ Ordinem institutum@nostræ commentationis, in qua erant radices prius astrologorum conuellendæ quàm ista fastigia magnarum coniunctionum, magnorum orbium, & id genus alia excideremus, quando illis sublatis corruere ista erat necesse. Quis enim illis side adhibeat per magnas coiunctiones de regnorum religio-

numé mutatione pronunciantibus: Cui costiterit iam signa illa, Arietes, Leones, Cancros, Sagittarios, in quibus cõgredientes Ioue & Saturnum facere hæc putant, ea nulla esse, aut si qua huiusmodi sint, in cœlo eo no esse in quibus supputatur; tum Saturnum Jouem reliquos & planetas, euen ta non efficere, & uicilsitudines rerum inferiorum. Quæ si efficiant, de eos rum tamen efficientia natura proprietate, uel ratione uel experientia nihil esse compertum, & cum ex alia aliud coniunctione proueniat (si quidem ... prouenit ab illis)non posse dijudicari hæc apud illos apud quos ipsa rue dimenta istius artis adhuc sunt in ambiguo. Videbimus enim in his quæ postea disputabunt nodum esse confessum quæ sit hora putanda conium ctionis, anni an initiu, quo uertente illa contigerit, an quo potius uertens te sidera ipsa congrediuntur, tum neutrum ex his temporibus assequi eo 🗷 posse, quare in dubio relinqui coniunctionis horoscopum, uidebimus. Item si constiterit de horoscopo, de ratione tamé thematis disponendi, ni 🛦 hil adhuc costare, sed esse in incerto ubi duodecim locoru initia rectè con fiituantur, atœ illis etiam constitutis de uirtute tamé ipsius loci, quod prin cipium, quod medium, quod extremum illis non liquere, quibus ignoras tis sicut qua cœli regione coniungantur, ita quid sit factura coniunctio sci ri non potelt, cum lignificati ferè omnis uarietas ad locorum, quos uocãt domos, naturam proprietatem & redigitur. Et quia in istis maxime cons iunctionibus illud folent obferuare, uter planeta fuper alterum exaftetur, uidebimus nelcire eos adhuc quid ilta lit exaltatio quam ipli uulgò uocãs eleuationem. Et cum item referat plurimum quis loco ipsi, uel copulatio. nis siderum superiorum, uel defectus luminarium, planeta in primis do. minetur.

minetur. Videbimus ita controuerla esse omnia ista iura imperia authoria tates & planetarum, ut nullius fere signi pars aliqua inueniatur, de cuius principe & domino certum aliquid habeatur apud Astrologos. Sed non oportet hic enumerare istius artis fundamenta quæ postea conuellentur. Cum quibus (ut prius dicebam) ruere etiam omnia oportet quæ per mas gnas coniunctiones, & id genus alia de diuinis miraculis audent pronun ciare. Verum cum hac maxime parte proprietatem religionis offenderet, in tollenda hac peste, omnis celeritas mora uidebatur, præsertim quòd efs ficacilsimè confutari uidebatur integra re astrologica & nihil in cæteris là befactata, si pars hec de magnis coniunctionibus falsa conuinceretur, atca ubi maiores fortiores quidentur in illis potius expugnarentur. Nunc res uertentes unde sumus digressi, pergemus prima istius artis fundamenta ordine consequenti radicitus extirpare. Nece uerò filentio prætereundus error apud astrologos inuulgatus, in quem lapsus Albumasar & plæriæ alij putantes fore aliquando, ut ad eadem loca ita omnia sidera restituans tur, ut similis omnino cœli dispositio & cœlestium omnium inter se posi= tus habitudo & inueniatur, at & olim etiam fuerit, unde putant illud euens turum, ut sint etiam res eædem apud nos quæ olim fuerunt, ndem homis nes,ijdem euentus,eadem bruta,& omnino conditio eadem omnium inferiorum, quod quidam deinde astrologomiste profundius examinantes, consectaneis solent dicere in aurem, hæc est illa Christianorum resurres ctio, quam & Hebræi sperant & Mahumetenses. Fuerunt certè illi prophe tæ, maximi astronomi, sed celauerunt mysteria hæc populum & idiotas. Putauerunt enim esse numerum annorum communem mundi & dierum cum quibus loca planetarum & stellarum certificari possent, & quando ille completus erit quod omnes stellæ erunt ad ipsummet punctum reuer fæ,& propter hoc omnes res redibunt quales fuerunt. Nos uerò istam ins faniam coarguere pluribus non est necesse, quoniam Haly ipse in exposié tione primi libri apotelesmatum ex sententia ipsius Ptolemæi idem dicens tis, illam indignanter etiam obiurgat, necesse aliquem, ait peritum ariths meticæ, cui non iste error euidens fiat. Tum post eum Nicolaus Orem phi losophus acutissimus & diligens mathematicus in tractatu de proportios nibus proportionum, mathematicis rationibus opinionem illam falfam & impossibilem demonstrauit, putantem scilicet posse eandem unquam cœli & siderum redire positionem, quæ alias fuerit, qui cum suf=

ficienter hoc munus impleuerit delegandum ad eum lectorem existimaui, ne, quod has ctenus nusquam fecimus facta faceremus.

CC & PER

PER QVAS RES ASTROLOGI VARIARI ÍNFLVXVS Šīz derum dicant, & Gomnino illa in univerium abiurda lint. Cap. 11.

Agna ni fallor uel (ut uerius dixerim) omnia Astrologiæ fune damenta sublata sunt, si satis est comprobatum nihil sieri à cœs lo, necindicari quorum ex cœlesti observatione predictionem astrologi profitentur. Bratautinter rationes quibus aduersus illos utebamur,una potiísima de momentanea quam fingunt uirtutu cœ lestium mutatione, qua in superiori quidem disputatione tetigimus, expli canda aut ad hunculo locum iure distulimus: na & peculiari indiget pro prioce tractatu, & magnu habet momentu in conuelleda Astrologia, cum ex ea no solum id cofirmet quod hactenus probatu est scilicet, à sideribus non effici particulares rerum inferioru mutationes, sed illud quots si pros ueniant ista de cœlo, aliter tamé prouenire, quam ut cœlestiu aliqua obser uatione deprehendi & significari possint, Est igitur quod astrologi dicut huiulmodi uirtute ac potestatem sideru & stellarum aliam atos alia esse sin gulis horis ac momentis, du aut funt alijs cœli locis, quas neoterici uocat domos, aut in alijs signis quæ duodecim fingunt inueniri, aut ipsi inter se planete tantu spacijs interuallo distates uarijs inuice radiationibus copu 🛴 lantur, quos uocant uulgo planetaru aspectus, hi sunt præcipuè modi (ut iuniores quosdã omitta) quibus mutari defluxum uirtute & cœlestiu pus tant, domus scilicet signi, aspectus & diuersitas, quæ quide nisi ab illis de. fendantur, tueri dogma non possunt de sideru esticientia, ut omnis rerum inferiorum mutatio diuerlitas 🌣 à lideribus proficilcatur : quãdo quidem si illa eadem semper immutabilique uirtute sunt, ut nos de omnibus, exce pta Luna, putamus, necessario aut nde aut similes ab illis semper estectus proueniret, nam effectuum diuerlitatem in caulas inferiores, quemadinos dum nosipsi, referre non possunt, nisi & nobiscu fateantur de ista diuersis tate nihil posse de cœlo se diuinare, cu scilicet cœlum author & causa no stra habeatur. Quare necessarium illos, quanta est in estectibus rerum inse riorum uarietas, tantam in cœlo reperire causarum quo & diuersitatem, in qua quidem re nihil eis stellaru multitudo suffragatur, quonia quotquot Itelle sint atop planete, nascendi cuilibet omnes adsunt. Quapropter nulla ratio afferri posset, cur alijs aliter & non eadem omnib.largiretur, nisi alis quid fingeret unde stellaru uirtus & efficientia alia sit & alia singulis tema poribus, de quo deinde facile colligi possit quæ diuerso tépore fiunt uel oriuntur, pro eo qui tum ellet liderum ltatus, diuerlam à cœlo lortiri cons ditionem, de qua ipsi possint prænunciare, qui siderum statum quocuncs temporum cognitu habeant & exploratum. Hoc est aute quod nos præs lenti libro coarguemus, cu nihil polsit magis ablurdu, magis remotu ab omni ratione putari quam tanta esse in natura corporu superioru incons stantiam & mutabilitate, quanta utico nec in rebus inferioribus est uidere, quan≠ 🟅 quanco in suanatura maxime fluxis & uertibilibus. Quæ enim hecta uer sipellis mutatio & instar Chamæleontis incostantia: ut & breui temporis interuallo diuinilsima illa corpora fui fimilia atop ifidem dotibus predita nunqua inueniatur: Dicant quæso desluxuu sideralium proprietates illas quid putent, an de natura ipla atos substantia siderum eas proficiscican de ui aliqua potius extrinsecus immissa: siue à 12.coeli locis, siue à signis, sia ue à mutuis inuice radiationibus hausta. Si primum responde at, non poss sunt proprietates illas mutare, nisi & ipsa astrorum substantia commutes tur, quod necipsi (ut puto) sunt concessuri. Si secundum malint, erunt cœ leltia corpora omniu corporu ignobililsima,quæ nihil ferè à propria na≠ tura, sed penes extrinsecus ingruente uim & affectu omnia faciant, quandoquidem substantia corporalis tantò perfectior, quantò ab illa affluens operatio magis de intima substantia operantis egreditur. Et hec quide in uniuersum generaliter & dixerimus, nam insania opinionis tunc maximè elucescet, cu particulatim modos examinabimus quib. mutari uirtutes sia derum putant,in quibus excutiendis feriem feruabimus errorum fabula 🛎 rug luaru. Quod la facere aggrediamur à 12.cœli domib.exordiêtes, pro quaru diuerlitate no solu intedi ator remitti, sed alium omnino penitusos diuerlum & signoru & siderum defluxum fabulosissimè comminiscunt.

DOMVS ASTROLOGORVM Q VAM NVLLO NIXAE FUNDAMENTO & quamin earum virib. explicandis altrologi inter le pugnent. Cap. 111.

Vodecim domos apud astrologos celebratas nemo ignorat, non omnino rudis istius artis, ad has mihi uidet omnis ferè sia gnificatio defluxuug proprietas ab illis tandem referri. Nam li de natura alicuius queras planete quidnam efficiat cuius rei largitor & author habeat! nihil definitum et certu respondebut, nisi quòd natura domus in qua planeta reperiatur, ita ut qua in comune de proprié tatib. dicere solent planetarum serè omnia ad ea uideant accedere que sub eomuni uoce multiplicem habeat rationem. Quid enim magis est genera le in ratione planetæ 🛱 ut lit bonus aut malus, hoc est felicitatis author, aut infelicitatis. Et tamé hoc quog in sideribus firmű atg idé semper non elt, led in malo loco bonus planeta nocet, in bono malus prodefle ab illis existimat.Denics lupiter ut pro omnib.unu dică, în oriente collocatus tă differt à leiplo cu paulum lupra orienté in eum que uocant duodecimum ccelí locu commigrauerit, & ignis differt ab aere aut ab aqua, & lepus ab asino, asinus ab elephante. Nam in oriente maxima semper bona in duò decima domo quæ attigua est orienti, magna sæpe mala decernit, illud Io ui maxime propriu opes ut largiatur, ato diuitias, tamen tertio octavo op collocatus frequenter patrimoniù dissipat, cum sua natura nobiles faciat & sapientes. Octaum locum si tenucrit faciet ignobiles, & quorum sua ror ad infaniam, ut Maternus ait, euadat. Postremo quid magis est louis pro# proprium quam ut beneficum sidus existimetur: cum et fortunator plance tarum, & magna cœli felicitas nominetur. At tertio loco constitutus, nece bonus,inquit Maternus, est nece malus. Sexto etiam loco collocatus mas xima etiam mala decernit, cuius rei reddes rationem Maternus adijcit: Lo cus enim sextus habet malitiæ propriam prærogatiuam, & quæcunca stell la in ipfo loco fuerit, id est sexto, ad decernenda mala maximas uires ex los ci uitio mutuabitur, hæcille. Quæramus igitur ab Astrologis, unde tanta tam subita, tam perpetua in diuinis corporibus sit diluuio, quæ pro sirmitate immutabilitatecy suæ substätiæ naturæ propriæ tenacissima suicy sem per similia iure crederentur. Sanè duo tantu fingi modi possunt quibus id fiat: Alter, ut locis illis inditas uires ac potestates uarias intelligamus, qu**as** subiectis sideribus influant, quod allata Materni uerba uidentur significa re: Alter, ut nec quidem accipere aliunde nece affici aliter atos aliter ipsum planetam existimemus, sed quemadmodum pro diuersa ad terram expos situ sideris habitudine, proiectus radiorum uariatur. Variari quo quinde credamus radiorum uim & efficientiam. Vtrum maluerint dicere infaniæ coarguentur.nam si fluere à loco uires huiusmodi ad planetas respondes ant; interrogabimus de loco quidnam sentiant? an quod ueteres aliqui, lo cum esse spacium nudum à corporibus separatum: An, quod Aristoteles, ultimam superficiem corporis ambientis: Si spacium ac interuallum, fates antur cum eisdem etiam philosophis nullas huiusmodi interuallum habes re uirtutes ac proprietates, quando quidem formas naturales non meros dimensus, & nudam intercapedinem cosequuntur. Si corporis ambientis ultimam superficiem, potest quidem huic loco aliqua uis inesse qualis scili cet corpori, cuius etiam superficies à qua deinceps ambitu corpus afficiat. Sed quæ nam ilta corpora?quorū extremum fiderum locus exiftimabiť 🕻 Certè qua cun p illa dicătur, siue extimus oranium globus, siue sideri uni= cuice iunctus & proximus, nulla erit pars huiulmodi corporum que & o. rientem, & occidetem, & fummum cœli ac imum & cætera loca unius diei reuolutione non ambiat, quare si uirtus ab illis partibus erit, non erit eas dem uirtus semper orientis nece eadem occidentis, sed pro natura præsen tis illius corporis inibi collocati, uirtus quo exipsa mutabitur. Postremò hocab illis dici non potelt, quoniam signa 12. quæ alia præter domos in is psis domibus esse dicuntur, sicut planetæ in domibus & in signis, ea ins quam signa, summa omnium sphera ab illis describunt, que & ipsa queme admodum & planetæ à domo in qua funt, uires naturamés mutuari dicun tur:nam dicunt Arietem non eadem facere in oriente quæ facit in occiden te, atque idem de alijs signis quæ in octaua si nulla superior, aut in ea quæ lumma exiltimat lphæra accipiuntur. Hæcigitur cum nullo corpore ams biant, non est ubi uirtutem istam domoru cogitemus præterquam immos bili spacio & interuallo, quod corporibus occupatur. Id uerò aut nihil est, si cre≠

si credimus Aristoteli, aut si est aliquid, nullus tamen uel efficaciæ uel pro prietatis charactere est infignitum: Quare diuerfas in istis locis, hoc est in litu diuerlo lignorum & planetarum uirtutes cogitare, quibus inibi po sita sidera afficiantur, ab omni ratione penitus est alienum. Neque enim absona minus & deridicula dicențsi altera parte defensionis utetur, quia scilicet pro situs diuersitate alia facie nos planete respiciunt atque illorum in terras aliter radif demittuntur, hinc faciant effectus nasci diuersitatem. Quam enim hoc sit absurdum qui optices philosophiæque rudimens ta vel delibaverit facilè intelliget, cum nemo sit qui nesciat effectus qualis tatem pro radij qualitate, pro p natura corporis irradiantis, non pro dis uersa radij circulatione distingui. Hec ut idem magis aut minus siat in cau fa esse potest. Solis radius quocung modo, quocunque situ in nos deijcia 🔩 tur, semper calefacit, semper illuminat. uerum cum uel proximus uel ad lix neam, magis illuminat, magis calefacit. Cum uerò uel obliquatus, uel fractus, aut è loco remotiore descendit, eadem quide quæ rectus, que pro pinquus, sed minus eadem facit. Nec alia quidem in effectu fieri potest die uersitas, quàm quæ ipsam intentionem remissionem e caloris luminis e confequitur. Infanum igitur dogma aftrologorum putantium & figna coeli duo decim & planetas hic quidem politos fratres nostros perbeare, uel mileros facere paulum inde cum processerint in fratres nullam habere uim, nullam significationem, sed diuitias aut dare aut eripere, alibi quis dem conciliare amicos, alibi suscitare nobis aduersarios. Nihil quidem aut signi aut planetæ natura mutata, sed sola facta situs uarietate. Hæc aus tem quemadmodum etiam diximus, siue radios faciat nobis proximio. res, siue potentius in terram rapiat, siue orienti societ uel dissungat, siue ter ræ uaporibus magis minusue immisceat, potest forte radijuim uel acues re uel hebetare, naturam mutare cèrté non potest, quare necres quam ras dius operatur, sed effectus specie non mutata, eius aliquam fortè disposis tionem uel firmius & efficacius quidem, uel imbecillius forsan operabis tur, quandoquidem uirtutes & proprietates, uel quales elementorum, uel quæ magis occultæ,naturam rei speciem flequuntur, quare illa in aliam non mutata iplæ quoque mutari, ut aliæ atque aliæ lint, nullo modo pole funt.Quod si tamen expertos ita se respondeant, aliqua fides forsita habe retur, uel si super his posset experimentum comparari, quod infra reuins cetur, uel in eandem sententiam inter se convenirent, sed cum locis eisdem diuerlas diuerli alcribant proprietates luis iplimet inuicem observatios nibus adimunt testimony fidelis authoritatem. Arabes etiam Latini ues stigijs Arabum insistentes seruorum qualitatem indicari à sexto loco contendunt. Ægyptij & Ptolemæus ab eo qui à sexto maxime omnis um distat, hoc està duodecimo ualitudinem aduersam siue uitium ile la siue morbus, non tam à sexto quærit loco Ptolemæus quam à septie mo &

mo & primo, quonia illo nunqua utitur in apotelelmatis, his uerò utitur semper contra uulgus astrologorum, istis omissis à sexto significationem omnem hujulmodi querunt qui cui que futuri sunt fili, Arabes & Latini de quinto loco pronunciant. Ptolemæus à decimo & undecimo, & cu cuics uita nihil protenditur, quinto pariter utitur et quarto. Quod item Paulus Alexandrinus observat. Mallius ab oriente natorum fortunam & parentum uota suspendit. Porphyrius ex decimo significari præcipuè filios air, quoniam ex ea parte in corpora anime demittuntur, atop ita bellè fabulam fabula confirmat. Parentum fortunam de nullo loco accipit Ptolemæus. Arabes à quarto, à sexto, etia Heliodorus. Alij ut refert Abenragel etiam à nona. Secundus locus Alexandrino præcipuè quidem wipi mgareus λόγον, & subitas spes significat, apud iuniores horu fere nihil, sed diuitias quaru tamen à Ptolemæo in Apotesmatis nec à secundo nec ab alio quoquam duodecim locorum ullum iudicium, tum de illis Heliodorus etiam à tertio accipiat significationem. De coniugio prædicunt serè omnes ab occis dente, Heliodorus à medio etiam coelo, Ptolemæus negligit utrungs. Pes regrinationes à nona tertia regione dijudicant. Heliodorus etiam à septis ma, exploraturus hæc Ptolemæus, & hanc & illas pariter contemnit. De parente à quarto loco Heliodorus, Maternus à decimo, à neutro iudicat Ptolemæus. Amicos præuident undecimo, Heliodorus etiam à tertio. Prolemæus nec ab undecimo nec à decimo. Religionem à nono reliqui. Item Mallius à septimo, quem & portum Plutonis uocat, Secundæ dos mus apud Ægyptios cognomentum. Idem Saturnum quarto præficit lo co contra sententiam aliorum. 12. præficientium. Quod si Mallium euols uamus, qui se ueterum ait dogma aliquando imitatum, quoque nullus an tiquior extitit apud Latinos rerum coelestium (uel ut uerius dixerim) fas bularum enarrator, inuenimus de locis. 12. rem ab omni quæ nunc referas tur, opinione ita diuerlam, ut omnis predicendi ratio penitus immutetur. Quod in occasu collocarit Martem, cui primam sub occasu sedem alij des creuerunt. Quid alia illa tradita à Mallio cœli loca. 12.nonne ab omni que nuncin manibus, Astrologia diuersa: nonne rationem omnem use riant prædicendi:

Fortunæ (inquit) sors prima data est, hoc illa per artem Censetur titulo, quia proxima continet in se Fundamenta domus, domui proxima continet in se Qui modus in seruis, qui sit consensus in aruis, Quam produt magnas operum componere moles Vt uaga sulgentis concordant sidera cœsi. Post hanc militiæ socus est, qua quicquid in armis Quæp peregrinas interversantibus urbis Accipere assucuit, titulo comprehenditur uno.

Tertia

Tertia ad urbanos statio est numeranda labores. Hoc quoq militiz genus est ciuilibus actis. Compositum fideigs tenet parentia uincla Format amicitias & sæpe cadentia frustra Officia & cultus contingant præmia quanta Edocet appolitis cum mundus consonet astris. ludiciorum opus in quarto natura locauit, Fortunamés fori, fundentem uerba patronum Pendentemés reum lingua, restorumés loquentis Impolitum & populo nudantem condita iura, Atq expenfa fua foluentem iurgia fronte. Cum iudex uero nihil amplius aduocatipfo Quicquid propositas interfacundia leges Efficit.hoc totum partem concessit in unam. Atquitcung gerunt dominantia sidera manat. Quintus coniugio gradus est per signa dicatus, Et locios tenet & comites, atopholpitis una lungitur & similes conjungens fædus amicos. In lexta diues numeratur copia lede, Atop adiuncta falus rerum, quarum altera quanti Contingat ulus monet, altera quàm diuturni, Sidera ut inclinant uires & templa gubernant. Septima cenfetur fæuis horrenda periclis, Si malè subscribunt stellæ per signa locatæ. Nobilitas tenet octauam qua constat honoris Conditio,&famæmodus,&genus,&fpeciofo Gratia prætextu. Nonus locus occupat omnem Fatorum fortem dubiam, patrios & timores Omniais intrantum mixta putritia uerba. Huic uicinus erit uitæ qui continet actum, In quo seruorum mores & qualibus omnis Formetur domus exemplis quoca ordine certo Ad sua compositi discedant munera serui. Præcipua undecima pars est in sorte locata Quæ summam nostri semper uires & gubernat. Quæœ ualitudo constat nunc libera morbis Nunc oppressa monent & mundum sidera cun**q** Non alías fedes tempusúe genusúe medendi Quæ sibi deposcat, uel cuius tempore præstet Auxilium,& uitæ fuccos mifcere falubris. Vlumus & totam concludens-ordine lummam

Rebus

Rebus apiscendis labor est qui continet omnit Votorum essectus & quæ sibi quisc suisce Proponit studia atça artis hæc irrita ne sint. Seu serat officium, nutus blanditur in omnis Aspera siue soro per litem iurgia tenet, Fortunamue petat pelago uentos és sequatur, Seu cererem plenam uincentem és horrea messem, Aut repetat bacchum per pinguia musta fluentem. Hac in parte dies atça hæc momenta dabuntur, Si bene conuenient stellæ per signa sequentes.

Hactenus Mallius cuius sententiam liquet quidem ab omni, quæ nuncin usu, Astrologia discrepare. Sed tamen à nemine puto adhucintellectam ex his qui se Mallii faciunt interpretes & sectatores. In hacigitur tanta os pinionu uarietate quæ sides experimenti, cum & alia maior accedat, quan doquidem, initia sines domorum, quonam modo partiri oporteat nons dum constitutum, sed alii aliter sentiant, ut alio libro declarabimus, quod esse tamen exploratum oportuit prius quàm factura experimentum obser uatio de illorum proprietatibus institueretur. Tantum abest, ut certa sa cta, ut demum aliqua prætendi observatio possit, quæ ueris nos cogat & trahentibus in assensim rationibus declinare. Nos, quicquid Ptolemæus cæterióg crediderint, euidentia rationum ad hæc cogente ridiculum sals sumóg concludimus aut locis istis inesse aliquas proprietates, aut per eos rum diuersitatem mutari dessum efficientiamóg planetarum.

DE DVODECIM SIGNIS, Q.VOD FICTA A' MATHEMAticis sint ad supputandi facilitatem: Item circa eadem multipliciter Astrologos aberrasse. Cap. 1111.

Ta uerò fignorum iltam diuifionem & confinia feruant, quali na turæ legibus præscripta, ut plus putent habere commertij duos planetas, & si uiginti partibus distent modo signo in eodem collocentur, quàm si alter postremas partes teneat Arietis, alter in Tauri inis tijs inueniatur. Quanquam illi uastissimo spacio dirimuntur, inter hos au tem nec transuersi quidem digiti cadit interuallum. Quod si quis numes rum iltum lignorum à natura elle contendat, nec fictum à mathematicis ad supputandi facilitatem, sed philosophica ratione stabilitum qualem aftert Albumasar, ut duodecima signa propterea sint quod elementa sunt quatuor, quorum quodlibet in tres partes diuidatur,medias,primas, $oldsymbol{\&}$ postremas, possem equidem respondere nihil minus ridiculam istam ras tionem & friuolam esse, quam illa sit mathematica. Sed huiusmodi omnis no confectura motos non fuisse authores istius divisionis, sicut Haly & Auenazre superius testimonio declarauimus, sta facile demonstrari ratio= nibus potest nam & procedat in signis ista coniectura, quid de signorum in par≠

in partes triginta distributione: quid de partiu in sexaginta minutias pars tione dicetur: quam super his afferent philosophicam rationem; aut quos modo purgabunt factum à mathematicis nullas ibi naturæ proprietates extimantibus, sed quærentibus numeros ad supputandum magis oppor tunos. Vnde lapfus aftrologis uel occasio certa falledi super his decernen tibus quali uires haberet omnino leparatas, nec arbitrium illa, led natura potius inuicem divisisset. Notum enim ut varias proprietates varijs eius dem signi cum partibus tum minutijs ascribāt. Vnde alias partes lucidas, alias tenebrofas,alias Soli,alias Marti,alias alņs planetis cognatas prædi cant, ita quoque de ipsis minutijs fabulantes, ut scripserit miriogenesim **Aesculapius quam celauit Maternus uti mysteriū, in qua prodiderit quã** defluxus haberet minutia quæ proprietatem quam secundam partitios nem, ut sola uoluntas fecit supputantium, ita ipla totius zodiaci in 12.sie gna principalis diuisio, originem aliunde non accepit, quibus utcunce di uisio eorum intelligatur, efficaciam etiam nullam esse declarauimus, ut ins sania astrologorum hincilla confutetur, putantium pro signi conditione, quod quilæ planeta peragrauerit, illum immutari. Nam domus & altitu= dines planetarum penes iltas signa constituunt, non penes imagines que nos libro proximo posse tantum cogitari & nihil habere soliditatis osten dimus, ut propterea forte Chaldæi qui fignis non utebantur nullas etiã fe cerint domos planetaru, neœ enim apud eos Leo Solis domiciliu, aut Lu næ Cancer, aut Libra Veneris, & Taurus, aut Iouis Pisces & Sagittarius, atque ita dereliquis. Sed altitudines solum siderum observant, non ad sia gna relatas, sed ad imagines, ut nihil apud eos Saturnus in Capricorno, ni hil possideat in Aquario, sed in Libra tantummodo & Scorpio ius obtis net. Nam hæc signa quanquam duo, una tamen imago apud Chaldæos iudicatur:alioquin Ptolemæus & alij si domos planetarum, quod nõ fas ciunt, referant ad imagines, ratio non quadrabit: nam cu stellis imaginem Tauri constituentibus plurimum habet. Mars affinitatis, ita ut plus etiam nullus planetaru, qui tamen in Tauro denci dicitur. domos igitur, altitus dines, fines, triangulariates, monomirias, decanos, hydropolopias, & reli quas planetarum huiusmodi cu zodiaci partibus affinitates à signis istis accipiunt, unde uim aliqua ad planetas deuenire non posse, si res penitus sint imaginarie, no naturales, no efficaces, satis ut puto dare coprobatum est ut demirari liceat illos qui de planetarum similitudine comunire astro logicam opinionem uoluerut, ita planetas zodiaci qualitates redolere di centes, in quo rerum semina sunt dispersa, ut terra saporem referunt plan tæ. Multum enim dissimilis ista similitudo, quando quidem à terra plante non aluntur, quanquam lucet ibi animalium omne genus, nec folum zo= diaco non afflixi, ut terræ stirpes & uirgulta, sed immenso disiuncti chase DD .

mate & internallo. Vnde potissimum eos Panetius Plotinus & derident, qui ex tanta spacif intercapedine à zodiaco ad sidera contagionem putet posse prouenire. Nos non tam à spacio quod immensum interiacet coms mouemur quàm à natura reru iplarum, cu uera corpora et naturalia affici ab imaginarijs, et lucentia sidera à non lucentibus (ut non dixerim nullis) immutari nullo modo possint. Sed facile est uidere quid hic etia eos dece perit, nam quoniam in Leone positus Sol uiolentius terras calefacit, et ue niens idem ad Arietem quasi mudum instaurat, uisum illis cu Leone cucs Ariete cognationem habere, quonia peragrans illa signa fortior redditur & uim eius maiorem quotannis experiamur. Hinc Leonem Solis domici lium, Arietem regnu statuerunt, qua ducti in Sole coniectura, simile putas uerunt in signis alijs decernendu, ut in alio quidem signo plus possent, in alio minus, & bellissima quide ratione distribuerut cuica planete duas do mos præter Solem & Lunam, quorum cuilibet una satis regia soret. nam de Sole cum decreuissent ob causam allatã, ut Leonem pro domo sortires tur,in quo estu flagrãti suas maximè uires exerceret, uisum est rationabile ut proxima Lunæ domus putaretur ad nos magis accedens. Sed circulus eius nobis etiam maxime proximat, quare Cancrum Lung domiciliu assi gnarūt, tamen pro situ sphærarū in quibus planete deferuntur duas cuios distribuerut, utring scilicet alteră, ut Mercurio qui coterminus Lunæ cre ditur, hinc Geminos, inde Virgine, Veneri hinc Tauru, inde Libra, hinc Arietem inde Scorpium Marti condonarent, Ioui Pisces & Sagittariū, Sa turno Aquariu & Capricornu. His persuasionibus necrhetorice quidem probabilitatis sua dogmata fundauerunt tradita à posteris tanta authoris tate, ut maiora uix etiam oracula suscipiant. In quibus id primu unde relis qui qui pendent, uide quam sit criminosum. quanque plenum & ignoran tie & tarditatis. Nam & Sol in Leone magis nos calcfaciat, non ex natura signi dd peragrat, sed ex situ positu i contingit, co ex eo loco rectius terrã ferit nostris regionib. proximă magis. Alioquin si recepta de signo qualie tas hoc efficeret, faceret idem apud omnes gentes, cu eade signa sint etiam apud omnes. Verū ille quo tepore urit terras sitas ad Aquilone positus in Leone friget apud eos qui meridié incolut, apud quos feruet ueniens ad Aquarium, sub quo nobis glaciem & aquaru imbre estundit, scilicet quo niam quãto magis ad nos accedit, tãto magis ab illis elongat, & contra ad eositer inflectit quiescua à nobis ille digredit. Quod si non taisto & alijs adductos experimentis se cotendant, quib. alibi aliu magis minusue pol se planeta observatu sit. Forte aliqua sides, si super his cosona tradidissent ueri artis institutores, unde etia nouis professorib. experimenta Chaldeo rum dico magistros qui patentibus in campis tot prædicant millibus ans norū observare cœlestia, nullam domibus istis, ut supra dicebamus fidem adhibuerunt. Cur nam igitur illi tam sedulis, tam diuturnis obseruatios nibus

nibus nunquam Martem in Scorpio fortem deprehenderut, imbecillum in Tauro, Saturnum potetem in Capricorno, debilem in Cancro; quid de reliquis dictum pariter intelligatur, & cum idem signum tot finibus dius datur, tot præterea decanis, tot apud Agyptios monomitis, apud Chal= dæos dodecathemorijs, nec de finibus nulla fit inter eos concordia, deca nos negligat Ptolemæus, quos aliter Indi, Ægyptij aliter partiuntur, mo= nomirias nesciant Arabes, irrideant Græci, Agyptij in omni prædictione utantur:Mitto ulum dodecathemorioru qui plurimus apud Chaldgos, ta men, ut scribit Maternus, præstat planeta in suis finibus quæ in domicilio præstat, in decano quæ in finibus & domo largit, aut his certe quam pros xima atop simillima, cum hæc, inquam, ita se habeant, quæ fidelis & cocors esse potest experientia, qua nam parte zodiaci quis planeta itineretur uel exulet, siue potens aut debilis inueniatur : Adde uarias de signis opinio 🛎 nes cum uel ad nonum orbem referuntur, aut octavo potius describūtur, & eadem parte Saturnum alius uelit, alius Iouem, alius aliu ex planetis do minari, & hi quidem his signis, quæ moueri putant, utuntur, alij his quæ non mouentur. Super quibus opinionibus ita nihil decretum, nihil præiudicatum est, ut Abraham in lib. de natiuitatibus duplex fieri thema pre= cipiebat, alterum quidem ad mobilia signa, alterum ad immobilia, qua the matis uarietate tota prædictionum ratio uariatur. Sic omnis experimenti authoritas infirmatur, quòd nec ullum haberi posse super his rebus, aut si posset haberi nondum habitum esse postea demonstrabitur.

Q V AE SIT ASTROLOGORVM DE ASPECTIBVS fententia, & qu'am parum rationalis. Cap. v.

Onfutauimus iam de signis dece 12. cœli locis astrologoru opi nione, restat tertius modus quo permutari uirtutes defluxus os fabulantur, qui de aspectibus uulgo nominatur. Putant enim Saturnu si, uerbi gratia, à loue 60. partibus distet, hoc est duo= bus integris signis, aliter inferiora efficere atop mouere quam si per 90. ab eodem sidere distaret, quod est trium signorum interuallum, & in priore quidem distantia aiunt Saturnum Iouem hexagona radiatione conspis cere, quam sextilem dicunt aspectum, quia spacium interiectum sexta pars zodiaci est, in altera ex quadrato se contueri, quoniam quarta zos diaciab inuicem dirimuntur. Similiter alias esse utrius sideris proprietas tes si alter ab altero 120. partibus absit, unde trigona radiatio, hoc est tris stus aspectus emergit. Alias si simul ex diametro opponunt, uel in eodem fitu uel loco conueniunt, & quod de loue diximus & Saturno idem de os mnibus dictum intelligatur, ut pro uaria semper eorum inter se distantia virtus eorum & efficientia permutet: Atos adeò quidem permutet, ut cum certis quibusdam distant internallis, hoc est trigono nel hexagono, sit eos rum defluxus omnis bonus & salutaris. Rursus alia quadă distantia cons

stituti, hoc est uel quadrangula uel opposita uires habeant radiorum mas ximè noxias, aut certè semper parum beneficas mutariquitem ex ista interuallorum diuersitate non solum defluxus bonitatem & malitiam, sed effie ciendi quo 🕫 speciem & rationem. Hæc sunt de aspectibus planetarū astro logorum deliramenta, quæ statim audita homo philosophus nullo etiam coarguente damnabit, cum nulla possit ratione defendi, ex sola distantiæ interuallics diuerlitate duarum ad idem conspirantium causarum natus ram & proprietatem adeò commutari.lllud autem quæro primum ab eis, hæc quæ de afpectibus dicunt ad ipfos ne planetas an ad planetarum tan• tum effectus uelint referenda?hoc est cum radijs quadrangularibus laces siri louem à Marte, soueri Venerem trigona louis radiatione loquuntur, ipla corpora intelligant planetarum huiulmodi aut bonis aut malis affes ctionibus promoueri, an illa quidem nihil inuicem pati, nihil sentire huius modimutationum. Sed quid ergo nos faciant, & quonam pacto subiecta corporea moueant tali loquendi genere significari. Siue enim hoc potius fiue illud respondeant, mille undiælaqueos, mille angustias incidut. Nam si putant planetas inuicem moueri & quasi amicitias & odia exercentes nunc se amico fouere complexu, nunc mucronibus radiorum hostilem in modum persequi atopinuadere, reclamabit non solum divinus lob apud quem legimus Deum facere pacem in excelsis suis, sed cum suo Aristotele Peripateticorum uniuerla familia, apud quam certu est corpora superiora locorum fola uarietate mutari, qualitates illas fub Luna exceptas nec acce dere illuc ullas neco decedere. Quod si prorsus concedere illas uolunt, cer tè quod ad noxías attinet qualitates, si concedant, explodendi ab omni philosophorum cœtu uidentur, cum ignorare omnino naturam cœlestis patriæ uideantur, qui in ea esse putant quod iniuriam facere possit yel sua stinere, quare si qua in sideribus passio est admittenda, non aliasaltem quàm quæ perfectio potius est dicenda quàm passio aut cum à Sole Lus na illuminatur, quæ non alia ratione ab eo tunc patitur, quàm ab eo patis tur aliquis à quo beneficium accipit. Lædi igitur stellam à stella, uel obsis deri, uel infici, uel debiliorem deterioremue fieri, & ex benefica noxiam, ex potente infimam reddi, tam est remotum ab omni ueritate, quàm ab 📭 mni malo remota est omnis natura cœlestium. Quod si pati iniuriam side ra possunt, certe que sunt nobiliora perfectiorace ab ignobilioribus pas ti eam non debent, ut illud saltem colligatur non omnia ab omnibus affis ci mutuo posse atque moueri, sed quædam à quibusdam ut alia quidem a= gant tantum, aliqua patiantur. alioquin illud quomodo non erubescunt, Solem dominatorem regemque planetarum, & sicuti luminis ita potesta... tis fummum cœlestium fontem, sic tamen in numerum ordinem & rediges rejutiple quoque aliorum radijs, aut uictus langueat, aut parum falutaris madat,& cum omnis ab eo planetarum uirtus deriuetur de proprio (ut dici

dici solet) telo patiatur. Sed mittamus hæc omnia quæ illis forte absurdà non uidentur, & planetis (ut uolunt) statuamus illos affici atque moueri. Illud respondeant, quamnam habeat rationem, ut que proxima sidera sint nihil le moueant, eadem facta remotiora lentire le inuice et pati mutuo ins cipiant, ita enim de aspectibus cum loquuntur solet definire. Nam li Cans crum teneat Iupiter, Mars Leonem, inter que signa nihil interiacet asynde ta esse dicunt sidera louis & Martis, hoc est nulla radioru siue aspectuum copulatione coniuncta, tum uerò cum Mars procul magis factus à Ioue ad Virginem commeauerit, & Martis Iouem, & Iouis Martem participas re putabunt. Quo quid absurdius dici potest aut magis remotum ab oms ni philolophia: cum illud lit uulgatilsimu omne quod agit in aliud quan to proximius est patienti tanto agere illud efficacius. Hocigitur quod ius niores aspectum uocant, cum non sit aliud quam radiațio, sic ețiam à uete ribus nuncupata, hoc est luminis sui atque uirtutis in alium propagatio, & (ut sic dixerim) elucidatio quædam, quomodo nulla incorporea quæ sunt proxima, efficax uero erit in remotifsima sut quidnam illis perfuadet perinde atque à remotiore propinquioreue distantia radius extra fundatur,ita illum euadere alterius alterius & naturæ: Cum non possit (si ueram fequimur rationem) alia inde diuersitas prouenire quam ut debilius fortiusue patienti planete radius infigatur. Cur autem proprietas etiam eius commutetur, causa nec singi nec excogitari potest. Nam & si pro internal li diuersitate aut numerus partium interiacentium uarietur, aut ipsi inter se planetæ diuersam positionis figuram sotiantur, illa tamen inefficientia rerum naturalium pro numerorum & figurarum diuersitate non uaria= tur, quoniam à numeris & figuris naturales uirtutes non proueniunt, sed à naturalibus formis pro quarum diuerlitate figuræ quoque iple stabiles & natiuæ non quales ex motu consurgunt aduentitiæ, mouentur & uas riantur. Neque uerò minores incidunt difficultates si diuersitatem radias tionis non incorporibus planetarum, sed in eorum effectu putent consis derandam, ut scilicet nihil pati ab inuicem sidera dicant, sed uariam inter ea distantiærationem illud esticere, ut radij profluentes aliter misceantur, proinde quarif pro diuerlitatib.mixturæ effectus inde proueniant. Nam hæc si respondeant primum obijcere illud possemus authoritate Plotini non posse radios cœlitus diffluentes ita inuicem commisceri, ut noua uira tus aut forma proueniat, cum no sint illi aut corpora, aut liquores, aut affixæ corporibus qualitates, quarum more nec in corporibus suscipiunt, ut scilicet uel inde inficiantur, uel pro substantiæ coditione ex habitu suo aliquo modo permutentur, quare philosopho illi sat uerisimile non accis dere radijs quod plurimis qualitatibus, ut ex aliqua concretione siue mix tura in aliam formam ex omnibus coalescentem aliquando commutetur, quod etia no fine interitu cofluentium ad idem fimpliciu particularium ( Ĵ

litatum solet euenire, quoniam in radifs non facile quis cogitabit. Verum demus nos illis radios commisceri, modo nobis demonstrent quomodo ex eo radij aliter misceantur qui à sideribus confluunt, aliter atop aliter in ter se distantibus. Sola enim (quod supra dicebamus) diversitas inde hat potest puenire, ut qui à proximis magis, iunctioribus que corporibus emanabunt, hi melius intimius & misceantur, contra difficilius cohæreaut qui à leiunctis, magis & remotis proficilcantur, quod tamén illis no placet qui inter radios planetarum in attiguis signis collocatorum commertium nul lum faciunt, faciunt autem inter eos maximum qui de sideribus uasta imimenlaœ cœli regione leiunctis emanauerunt.Præterea li ratio uel diames ter oppositionis, uel quadrangularis, triangularis úe figuræ diuersitatem facit in proprietate radiorum, non poterit hoc defendi nisi corpora planes tarum mutare conditionem ex illa figurarum uarietate dicamus, quoniam radíj uirtus atos proprietas non aliunde est quam à natura corporis irradiantis. Necista uarietas figurarum alibi est quam intra corpora ipsa, de quibus radifad nos descenderunt, qui quanto inde magis recedunt tanto illam minus habitudinem figurarum inter se conservant, donec terram côtingentes coéant in conum, ut qui ab oppositis fontibus profluxerunt in unitatem coalitus apud nos confluant, quare cum miscentur nec trians gulis iam nec quadrangulis inter le schematis complicantur, ut possit non ratio commixtionis de schematum ista uarietate mutari, sed erit astrologís eò diuertendum, ut in radijs dicant talem esse proprietatem qua sidera, à quibus emanarunt, tali inter seipsa figurarum habitudine componeban= tur, ator ita postremò uel sidera pro uarietate dicent configurationum nas turam uariare, quod est confutatum, uel si ipsa non uariantur profluens tium quoq ab iplis radiorum uirtutem eandem immutatam@ esse inuiti confitebuntur.

## VARIAE ASPECTVVM RATIONES REcitantur & confutantur. Cap. v 1.

Eteres quos Maternus imitatur, rationem aspectuum attule runt ex numeris, ut numero illo partium inter se, sidera separata iuncta dicerentur, qui in aliquem numerum ductus uniueras sas cœli partes numeraret. Centum igitur & octuaginta partizum interuallo diametram sieri radiationem, quoniam iste numerus duplizatus integrum numerum trecentarum & sexaginta partium essicit. Parizater trigonum ex 120. partibus constare, quoniam has partes si triplicauez ris, rursus partes absolueris cœli omnes. Quadrata radiatio partes exigit nonaginta, quas si duplicaueris summam colligas trecentarum & sexagin ta, hexagonus 60. partibus computatur, quæ sunt sexta pars omnium par tium. Sed dormitans nimis hæcratio nimis sus supina: nam eadem ratioz ne inter duos & septuaginta gradus aspectum faciunt, quoniam quina quies

quies multiplicati trecentos & sexaginta gradus absoluunt, faciant idem in quinque & quadraginta cum sit numerus hic omnium graduum coes lípars octaua. Sed Habent (inquit Aboasar) númeri illi aliam prærogas tiuam, quoniam non modo cœli partes, sed nui fierum quoque signorum numerant multiplicati.nam in hexagono duo sigha; in trigono quatuor, in tetragono tria, in diametro fex computantur natif & bis fex, & ter quas tuot, & quater tria, & lexies duo lignorum dub decim numerum conficis unt sed friuola quoque ista constrmàtio, nam simili ratione quæ distaues rint partibus triginta erunt inuicent sidera configurata, quia partium numerum si respexeris duodecimam partium cœli partem habebis, si sis gnorum eorum, quoque duodecimam portionem. Postremò causa de géometricis à Ptolemæo figuris allatæ propositum non concludunt quandoquidem & figurarum istæ concinnitates diuersas in rebus natus ralibus proprietates non efficiunt, sed qui eis utuntur, errorem illum ins curruntab Aristotele condemnatum, ut mathematice physicas res pertractent. Quod fortaffe uidens Auenrodan, ait Ptolemæus, post mathes maticam super aspectibus rationem allatam, attulisse aliam ex natura. Est autem ratio quam aftert huiulmodi, hexagonam trigonamque radiatios nem esse beneficam, quoniam à signis sint generis eiusdem, aut masculis, scilicet aut fœmineis, hoc est planetæ illis inter se schematis colligati ita dia sponuntur, ut si alter in signo fœmineo alter quoque est in sœmineo , si als ter in masculo, & in masculo pariter alter contra quadratam oppositamés radiationem esse maleficas, quia è diuersorum generum signis emergunt. Hæç est ratio Ptolemæi non solum infirma sed seipsammet tollens, tum quia figna ista re uera nulla funt, quod fequentibus libris aperiemus, tum fi aliqua funt, illis tamen qualitatum aut fexuum notis infignita non funt, ut hæc mascula, illa fæminea, alia ignea, alia aerea dici possint, quod superius etiam satis est comprobatum. Postremò quacunque sint illa condie tione, demutari ab illis planetæ non poslunt, quod infra demonstrabis mus. Nunc super his litem nullam faciamus, sed ut ista, sicuti omnia, secum pugnent euidentissime demonstremus, quoniam si uerum est quod assus mitur, erit opposita radiatio quæ malefica maximè existimatur, bonis ans numeranda, cum ipla quoque non alibi quam in signis eiusdem generis eueniat. Sunt enim Arles & Libra generis eiusdem, Cancer item & Capri cornus,& reliqua omnia quæ ex diametro se contuentur. Quod non uis disse Ptolemæum oppido per quam mirum est, ut in re tam aperta tamés expressa homo alioquin ingeniosus hallucinaretur. Qui si suorum etiam alibi dictorum fuisset recordatus, uidisset nihil procedere illam rationem, fed eius præceptis effe contrariam. Nam tertio ipfe libro eiufdem operis putatinter signa non solum eiusdem sexus, sed etiam qualitatis, non hes xagonam, hoc est bonam, sed quadratam, hoc est, malaminterdum esse DD configue

configurationem, unt cum obliqua, hocelt, breuium temporum sunt pari terce ta quæ sunt generis diuersi, no quadratam habere, sed hexagona po tius affinitatem, ita ut Geminos & Aquarium quadrata sit illa radiatione compositurus, hexagona uerò Taurū & Aquarium. Quod si est uerum, quomodo configurationum aut bonitas aut malitia de signorum affinis tate discordiaue consurgit; que difficultas omnibus est subeunda, qui spa cia radiationu no pro signiferi, sed pro equatoris partibus metiunt, quod maxima pars astrologorum observata qui tamen omnes (utsunt mirum in modum inconfiderati) cum de malitia bonitate de alpectuum illis ratio est reddenda, non aliunde magis quam semper de ista signorum uel cognatione uel diuersitate ratiocinantur. Aboasar aliam affert rationem, ut putat naturalem super aspectus, oppositionem inquiens confirmari, de lu minis plenitudine quam assequitur Luna cum opponit Soli. Quadratam uim apparere in motu planetarum ab apside à qua 90. distantes gradibus curlum mutant. Trigonum uideri in planetis luperioribus qui à Sole 120. partibus remoti retrocedunt si prius erant directi, uel diriguntur si prius erant retrogradi: Hexagoni quantitas cõuenit, inquit, medietati diametri circuli, tum quantitati distătiæ domorū Veneris à domibus Iuminarium. Sic centonem ex mille pannis unum malè compaginauit, oppositionem quærit à Luna, quadratum ab apside: Trigonum à superioribus, hexagos nu à Venere & male omnia ab omnibus. Nam que ratio, ut quoniam per diametrum Luna lumine Solis impletur, omnes planetæ non solū ad Soe lem, sed inter se etiam hac distătia copulentur: Et si superiores Solis trigos no curlum mutant, cur habebit hoc interuallum uim commutandi uires planetaru non solum superiorum sed etiam inferiorum, nec ad Solem tan tũ, sed interipsos planetas acceptum. Quid quòd nec illud perpetuum in superioribus. Mars enim, ut scribit Paulus & Porphyrius, interdum cum à Sole quatuor & octuaginta partibus diftat in antecedentib.collo**catus,** sistit se, ut retrocedat no solum trigono expectato, sed expleto tetragono. Quod si de illa etiam superiorum in Solis trigono mutatione uim trigos ni collegerut, erat potius intermalas quàm inter bonas radiationes nume randus, quando quidem planeta omnis superior in Solis trigono est infelix, si credimus Paulo & Heliodoro. Omnes enim, inquiunt, asique sapi (or s res xaxoi, hoc est, planetas omnes stationarios malos & infelices esse, siue in prima statione sint, siue in secunda. Sed euidentioris hæc omnia leuitatis, क्ut pluribus redarguấtur. Excogitata postremò neotericis quibusdam de mulicis confonanțiis alia ratio, ex qua radios planetaru tum cocinnere inuicē,tum dissonare harmoniarū quadā similitudine tradunt. Est enim, inquiunt, apud mulicos comprobatu ratione & experientia tertiã uo cem & quintam primæ consonare, quartam uerò & septimam nequaquam. Quid si igitur etiam paribus spacijs inter se plane distantes nunc bene,

nunc malè consoni inueniantur! Hexagona radiatio tertiæ uoci respons det, trigona quintæ, quadrata quartæ, cum ibi tot fignorum quot hic uos cum medient interualla. Sed hæc utig bella funt, habent g spèciem proba bilitatis apud eos qui philosophiam de limine salutauerunt. Nos uerò ut omittamus istas in tam diuersis reru generibus similitudines, efficaciam, rationem declarabimus no habere at computationem & similitudinem non procedere. Nam apud musicos quidem uox uoci cuilibet si non cons sonat dissonat, apud Astrologos multa spacia (ut sic dixerim) sibi sunt mu ta, hocest, nece consonant inuicem nece dissonant, ut gratia exempli, uox fecunda non minus inter diffonantes annumeratur à muficis quàm quar≠ ta, septima uel undecima. At uerò apud astrologos secudum signum cum primo non discordem, sed nullam uocem emittit. Quintum uerò & septis mum aliquam quidem uocem, sed non concordem. Præterea maior illa 🛃 tiam diuerlitas, quòd lexta uox apud mulicos æquè atos tertia confonat, & apud Astrologos sextum signum à primo penitus est distinctum. Tum in mulicis uox octaua quali eadem confonat, fignum octauum primum non agnoscit, nec potest coniunctionis speciem uox octava referre quam potius ciusdem toni uoces representat, quare in hac tam bella similitudis ne plus omnino dissimilitudinis quam similitudinis inuenitur.

Q.VID EOS DECEPERIT, NEC DE ASPECTIBYS experientiam habitam. Cap. VII.

Erum enimuero nec huiulmodi quidem rationibus sunt adducti qui dogma primitus illud commenti funt, fed exposita quædam ex Luna illos magis coniectura decepit. Cum enim à Sole lumen mutuantem, pro diuería ad Solem politione, lis ue illa proxima esset magis, siue recederet uariare figuram conspicarens tur, transtulerunt idem ad reliquos planetas, ut omnes pro diuersa non so lum à Sole, sed ab inuicem quoque distantia, conditionem statum & coma mutarent, in quam opinionem non aliunde eos deductos hinc facile anis maduertas, quod nec plures aut pauciores, nec alias planetarum inter se configurationes statuerunt, quam quot quales & Luna subire ad Solem in signi magis diuersitate deprenditur. Sunt autem Lunæ ad Solem sches matismi quince celebrati, cum aut Soli coniuncta, aut cornicularis, aut dis uidua, aut prætumida, aut plena conspicitur, quibus totidem in planetis respondent excogitatæ ab illis configurationes. Cum autem sunt simul, aut hexagona, aut quadrangula, aut triangula, aut opposita se radiatione conspiciunt. Respondet enim coniunctio coniunctioni, tum hexagona radiatio figuræ corniculari, quæ tunc primum in Luna conspicitur cum 60. à Sole partibus distat, uo caturque à Græcis xwood nis, quarum partium numero hexagona quoque inter planetas ab illis radiatio constituitur. Luna item tunc est diuidua, Græcè dixámu@ adpellatur, cum inter eam & Solem

& Solem 90. partes interiacent, quo spacio cum ipla quo p inter se sidera dirimuntur, quadrata componi figuratione ab illis dicuntur. Trigonicam radiationem de Lunæ prætumida similitudine duxerunt, quæ illa tuc pris mum figura conspicitur, cum 120. partibus à Sole remouetur, uo catur & à Græcis à upinugilo, nos prætumidam & gibberosam possumus appellare, oppolitionem iplam plenilunio respondere nemo non intelligit, & quos niam Luna pro diuersitate figure diuersimode quot solet corpora immu tare, statuerunt idem de omnib. planetis, ut scilicet pro ista interuallorum inter se uarietate uariis quots modis res inferiores afficerent. Cuius utiq consequentiæ coniectura si (quemadmodum puto) sunt adducti, facilè po test quantum decipiuntur intelligi, si quidem Luna pro diuersa ad Solem distantia uti figuram ita influendi proprietates immutat, quoniam à Sole lumen accipiens plus minusue ab eo qua parte nos respicit propositus ha bitudinis & ad eam conditione illuminatur. At & inde fit naturali ratione, ut prolucis uel incrementis uel decrementis non solum alia se nobis effis gie representet, sed aliter quoce nostrorum & aliorum item corporum cor porales qualitates immutet. Quis enim dissolui nescit corporum humidis tates à calore: Quis rurlus lucem caulam esse caloris: Vnde apertè colligi tur quo plus Luna lucis habuerit, magis inferiorum quibus proxima est, corpora calefieri,& confequenti ratione, quæ in eis funt humiditates, mae gis liquescere & resolui, quo pacto illud erit uerum Ptolemei enunciatum à primo Lunæ quadrangulo uscad secundum humiditates corport 👍 fluere, quia scilicet per id tempus Lung partes ad terra uergentes affluens tiori lumine potiunt. Hincilla studijs agricolarum comprobata expemen ta cælam materiam cum impletur lumine Luna, cito computrescere, quæ contra creditur Luna deficiente à carie immunem, & putredinis uitio con seruari, quia scilicet putrefactioni maxime oportuna humiditas est, quæ quemadmodum dixi, pro auctu decremento que luminis Lunæ & crescit sis mul in corporibus, & decrescit. At uerò de istis Lunæ mutationibus quæ fola uicifsitudini huiufmodi lucis est obnoxia ad planetas & pprio & immobili semper lumine præfulgentes eadem transferre oppido per quàm insanum, cum potius ex contrarijs liceat argumentari, si Luna quonia ex situs diversitate plus magisue illuminat, pro luminis modo diversimode nos immutat, confequi ut planetarum ficuti lumen, ita proprietas influens di non mutetur, quæ peruaria, uel ad Solem, uel ad seipsos distantie ratios ne, nec pauperentur lumine nec ditescant, sed eodem modo nos terrenaco alia semper intueantur. Siue igit ista, ut nos quidem suspicamur, siue quas primum incessuimus moti coniecturis, in istam opinionem sint adducti, patet leuissimis eos niti deridiculis or rationibus, quibus si forsitan minus confidentes experientiæ fidem allegent, quod unicum est profugium des stitutis à ratione, possumus nos æquè ad experientiam prouocare, qua

quotidie corum apotelesmata reuincuntur. Sedillud unum respondeants quæ super his habita uera sidelia experimenta, de quibus tata apud cos est controuersia, ut quo loco quadratum alius statuerit, alius trigonu est se contendat. Et quod hic quidem facit hexagonum, sit qui tetragonu est uelit, imò trigonum sit alicui, quod tamen alis erit diametrum, de qua re quoniam infra latè dissertur, ad eum locum lectorem delegamus, nunc il sud admonentes, non modo in præscribendis sinibus radiationum, sed de ipsarum quoque natura pleraque eos disserre, adeo ut scribant Paulus & Heliodorus hexagonum quod inter signa non est æque uel ab æquis noctis, uel tropicis distantia, natura oppositionis habere. Tum nec etiam oppositionem esse malesicam, sed inter bonos aspectus malos que mes diare, pariter Ptolemæus nec esse quadratum malum nec trigonum bos num putat, ut siqueat satis nullam authoritatem experientiæ patrocinari, cuius in tam diuersis opinionibus æquali side, æquali authoritate magis stri, patrocinium quisque suffragari sibi contendit.

QVAS DE OBSESSIONE DICVNTVR PVGNARE HIS quædeaspectibus. Cap. VIII.

Vnt autem præter figuras istas quas diximus & aspectus, aliæsiderum cū inter se tum ad Solē positiones, quibus affici uires & mutari proprietates rerum putent, inter quas etiam lint quæ prioribus illis uideantur repugnare. Nam planetam obsessium dicut, quoties utring radij maloru siderum eum circumstent, quam habis tudinem Græci uocāt ἐμπεςίχεσψ, ut si Iupiter Libram teneat, Mars Virgis nem.Scorpium& Saturnus, aut inibi etiam loue collocato, Mars ex Taus ro in Virginem, Scorpiu radios iaculatur, tunc scilicet louem obsessum appellabunt. Ego igitur illos interrogo, moueant ne planetæ afficiat og les inuicem inharetibus signis proximis q locatits negat, tollitur imatelytoris, quoniam radius Virginem attingens in Libra politio sideri non nocebit: sicut nec missus ad Scorpium, quoniam Scorpius, Virgo, Libra proxis ma signa sunt. Si cocedunt, aspectuŭ ratio nulla est tota inde dependes, ut putemus ex certis interuallis afficere se planetas, ex alijs nihil inuice pati. Quod si respondet in obsessione aliter euenire, quonia utring radif sunt, id potissimum dicunt unde eorum insania manifestetur, quasi, ut solet ho minibus euenire, fugienti no noceat à tergo inseques hostis, modò pateat ex aduerfo liber campus ad euadendum qui tame ab insequente compres hendat si contra stet alius fugæ obstruens uia scilicet hoc exemplo: si Vira ginem occupet Mars louem no attingit in Libra collocatu, quem tamen inde attinget si cotra loue in Scorpio steterit Saturnus. Quod igitur hoc genus consentientis secum disciplinæ, ut signa proxima uoces asindetæ apostrophæ, quæin illis posita sidera nullam inuicem habeant communionem, necin alterum aliquid profluat ab altero, & tamen obsessum dicas

## Ioan.Pici Mirandulæ

**600** 

dicas planetam quòd ex proximis signis malesicis radijs infesteur, neque enim si Saturnus auferatur, lædi louem concedes à Marte, adiecto Satura no, id quidem concedas, presertim cum adueniat eo modo Saturnus quo nec ledere ipse louem potest. sed ita est certe, ut dicebamus similitudo eos induxit hominis circumsessi, cui circumstantibus inimicis, exitus nullus est ad salutem.

PLANETAS SVB SOLIS RADIIS CONSTITUTOS non male affici, aut, ut dicunt Aftrologi, comburi. Cap. 1x.

Onne etiam delirant in Planetis ad Solem comparatis, quos

fub radijs constitutos inefficaces & malè affectos esse uolunt, quasi sidera quo plucem Solis non ferant, & ueluti capita ins firmiora, si nimis solentur, ægrescant, Atqui lumen omne cœs leste præcipuece solare beneficum est, nec si rebus terrenis inimicum est aliquando, aliter quam materiæ uitio id contingit, materiæ uitium hoc in sideribus nullu est, quare lumine Solis quo magis perfruuntur uegetio res & magis efficaces euadunt, præfertim cum ad sidera Sol comparatus, caulæ universalis habeat rationem, cuius est propriam naturam particus larium non labefactare sed confirmare. Quod si Luna silente destitui bes neficio eius inferiora uidentur, alia ratio, quoniam parte qua nos respicit, Soli copulata lumine spoliatur, reliquis planetis luce propria nitentibus: idem non accidit, ut propterea cum radñs Solis circumfunduntur, in per# mutandis inferioribus minus possint. Quod si pertinaciter hoc defendat, opprimi exhauriric siderum potestatem, debet hoc magis euenire quo potentiores sunt, quo proximi magis Soli fuerint planete, quoru utrun que solent negare. Nam siquidem partiliter & essdem penitus in minutifs planeta Soli congreditur efficacissimum sieri uolunt. Tum in Ariete at co Leone radijs occupato sidere Solem non nocere, quibus tamen in locis potentissimum Solem esse decernut:nam excipit,inquiunt, stellam apud se, quando Aries altitudo, Leo domus est Solis, hospiti autem iniuriam nemo intulit bonus, quasi (quod ubique peccat) humano more tractens tur ista coelestia quasique Sol non naturali necessitate, sed arbitrio quo dam & lucem extra se fundat & calorem.

SIRATIONEM ATQVE ETIAM QVORVNDAM aftrologorum authoritatem fequi uolumus, planetas retrogradientes fortiores uideri quam directos. Cap. X.



Enica altrologorum decreta qui perscrutabitur, uidebit omania uel ab humana quadam, ut diximus, similitudine contrairerum coelestium & naturam & dignitatem non philosophia ca ratione sed poética ferè licentia esse deducta, uel à fabualis mea

## in Astrologiam, Lib. VI. 601

lis meris arbitrarijs is commentis, ut quæ produnt super imaginibus de quibus infra disseremus, uel positionum quarundam mathematicaru occassone, quibus cum recte utant mathematici, ad istam divinandi profese sionem peruerle genethliaci transtulerut. Quod in zodiaci divisione ma ximè peccauerunt. Sed de hac quidem diuisione suo postea loco disputabitur. Nunc illud ex eo genere est quòd planetarum esticientiam putant uel imminui, uel roborari, sed & speciem ipsam uariare rerum efficiendas rum pro illis motuu diuerlitatibus quas excogitant mathematici, ut nuc quidem directo curlu procedant, nunc retrogradiantur, nunc statiua tare ditate subsistat. Debiliter enim facere quod facit, planetam cum retrogras ditur, efficaciter cum procedit. Sed & prosperum esse interdum cum diri= git, qui sit noxius ide si retrocesserit, in qua re uides quod aduersus astros logos dici poterat. Heliodorus mouit quæstionem cotra seipsum in libro commentariorum in Paulum Alexandrinum, quam no alns magis quàm iplius uerbis explicabo, folutionem afcribens qua le putauit questionem dissoluere cum adaugeat eam potius. Verba eius Græcè sunt hæc.

🛨 Nos ita uertimus in Latinum uerbum penè uerbo reddentes.Illud autem scire necessarium, quanquam planetæ moueri dicantur inæquali= ter, re uera tamen in colectibus nihil est inaquale, nihil inordinatu, quin potius omnem ordinem, omnem equalitatem in illis inueniri. Sed hoc ad nostram fit æstimationem, ut appareant inæqualiter moueri interdumés etiam stare, ipsa enim re uera nece stant nece motum unquam retardat aut retroagunt. Sed accidit ut appareat ita fieri ab illis ob eccentricoru & epi cyclorum politionem, super quibus mouentur, ut Ptolemæus in sua com positione nos docuit. Et si quis obijciat, quomodo igit apotelesmata sunt diuerla, propterea co eoru motu aliquid uel accedat uel decedat, aut quo niam perstare dicantur, siquidem uerè neos stant, nec inæqualiter mouens tur!Respondemus apotelesmata, hoc est astrologorum responsa no fieri propriè ob illam motuum uel in equalitatem uel stationem, sed quoniam accidit tunc planetas delatos in epicyclis, aut terræ fieri proximiores, aut à terra remoueri.HxcHeliodorus, à quo illud non modo concessum, sed attestatum & confirmatum accipimus, stationes planetarum nihil effices re quatenus quidem sunt stationes, hoc est planetarum efficientiam nihil immutare. Pariter neque retrocessiones nece directiones quatenus sunt huiulmodi. Veru exhis diuerla pronuciari quod accidatin his motuum differentijs, aut terræ proximare planetas, aut magis elongari, quali illud dixerit, naturalem habere hoc rationem, ut aliter nos immutent cum sint proximi, aliter cum remissi. Quod utique & nos concedimus, uerum si propterea rectos, stantes, repedantes & planetas observant, cotrarium erit dogma statuendum ut scilicet repedates planete essent esticaciores quam cum directo cursu feruntur, imbecilliores autem cum sunt recti, siquidem EE.

sola in his maior minorue à terris elongatio observatur. Nam, ut scribit Haly exponens Ptolemeum, utique ratio omnis attestatur, ut quanto tera ræ proximior est planeta, fortius nos immutet afficiatos potentius, omnis autem planeta cum retrocedit, terræ proximat, è contra rectus à terra dis stantior fit. Debuit igitur fortior retrocedens planeta existimari, non que madmodum ipsi decreuerunt, debilis & insirmus.

CAPVT ET CAVDAM INTERSECTIONES ESSE IMAGINA. riorum circulorum nulla naturali ui præditorum, quibus in prædicendo antiquiores uli non funçaec in corum viribus concordant recentiores. Cap. XI.

Aput quoque draconis & caudam quibus tribuit tantum tur

ba astrologorum, quis non uideat res inanes & commentitias essed quod antea diximus hinc astrologi sæpe lubricant in errorem, quòd quæcunque reperiunt à mathematicis annotae ta necessaria motuum metiendorum methodis,his omnibus abutütur in prædicendo, quasi pariter essent naturalia & instuendi prædita potestate. cum tamen aliter longè se res habeat, quando illi pleraque & cominiscun tur & fingut in cœlo mathematicis numeris & mensuris deservientia, nul la tamen naturæ alioquin stabilitate fundata. Ostendimus hocin signis quænon mobilia cogitat Ptolemæus intercepta folstitijs & æquinoctijs: ostendemus in signorum partium minutiarum diffinitione, nunc in capis te & cauda id e apparabit ne que enim aliud funt quam interfectiones duos rum circulorum, quàm mera puncta, quàm nexus linearum duarum men te conceptarum, à mathematicis introducta, ut eclyptica loca discernant, ibi tamé nulla uirtus, nulla qualitas efficaciaue naturalis, ut scilicet transferri aliquo polsit ad genethliacã. Certè aliter nequeunt quâm ut inibi po situs aliquis planetarum, pro loci commodo uel incommodo melius alia quid peiusue decernat, ipfa uerò per fe feorfum in notata uim habere rege di permutandice corpora nulla possunt. Vidit hoc & insignis astrologus Abraham Auenazra, qui libro primo Rationum astrologicarum ita scris bit:Dixerunt item exaltari caput draconis in Geminis, caude in Sagitta. rio. Sed hoc uanum est, quoniam caput & cauda nec bonum significant. nec malum. Sunt enim connexiones duorum circulorum, observatur tas men Luna cum est in eis, quoniam in capite posita ob eam causam magis uigoratur, quia nobis est propinquior, contra debilior est in cauda, quos niam in ea uerges ad meridiem à nobis elongatur. Ide accidit reliquis pla netis cum in capite & cauda reperiuntur, exceptò Sole cui nulla in alterua tram partem declinatio est. Cum autem seorsum caput & caudam notatam in tabulis legis, scias neque nocere illa neœ prodesse, quamuis plures aliter opinentur. hæc ille. Sed neque Ptolemæus illis utitur unqua in præ dicendo, neque ueteres usos intelliges ex Materno, apud que nulla mena tio caus

tio caudæ capitis draconis. Quod si de illis aliquando ueteres loquuns tur, non aliter quam de loco quodam & positu. Vnde & diuersa suit apud eos opinio, quoniam antiquioribus malus uteros locus uisus est ob eclys pticam, id est uiam, propterea es inter infelicia loca utrunes pariter statues runt. Heliodorus in tractatu 🕬 મંદ્રમામ, id est, de filifs, si loca, inquit, filios si= gnificantia ab in fortunantibus planetis & eclypticis nodis, hoc est capite & cauda libera fuerint felix est. Recentiores, si caput in loco fuerit filios rum, filios ficut nouellas oliuarum in circuitu menfæ pronunciabunt, dus cti alia coniectura quam supra retulimus ex Auenazra, quod in capite propinquiores nobis planetæ sint efficaciores. Verum procedit ista ratio cum in capite aliquis est planeta, quanquam citra caput ad nos declinans debet eadem ratione fortior existimari. Sed cum nullum in eo sidus inue= nitur, quid potest uel dare uel auferre: Sola siquidem à nobis mente desse gnatus. Nam quod quidam inibi à Luna derelinqui uirtutem quandam luspicantur, astrologorum nemo dixit, tum non physicum est si naturam cœlestium lumen consideres, necastrologicum, quoniam caudam Lus na gquè perambulat. Tantum igitur fitus meraco politio, de qua tamen & Arabes & Latini quasi desidere quodam tandem decreuerunt ita ut and nos quot addere uitæ caput istud existiment, & partem ætatis quandam gubernare, & in Geminis exaltari, & naturam habere Veneris atos Iouis, contrà caudam, Martis & Saturni. In qua re uidimus quantum ab ipsa ues ritate dissentiant. Sed mirum quantum etiam à seipsis, quando quod nes xum copulamés totius quasi cœlestis felicitatis dixerunt. Alibi tamé cum bonis bonum elle dicunt, cum malis malum, augere eum quicquid inueniat. Alibi super eo quasi de malo prorsus loquuntur. Nam Alchabitius apud quem & leges quæ mox retulimus, inter infortunia planetarum hoc quoque commemorat, si fuerint cum suis capitibus (habet enim quilibet planeta suum caput & suam caudam apud Arabes Genzauar appellata) aut cum capite fuerint caudace draconis, que capitis caude E Lune pros pria cognominatio, in quibus præfertim ipla tam malè se habuerint quan tum in capite. Idem in libro de Natiuitatibus, applicantem capiti Luna cli matericam facit locis scilicet uitæ principalibus, caput pariter istud & caus dam connumerat. Abraham, ut retulimus, uigorari in capite locatam Lus nam affirmat. Vidimus Heliodorum fupra cum infortunalibus ea stellis numerare. Idem in tractatu de climatere Soli Lunæ horoscopo partiés for tunæ ea connumerat, ut quæ de isto capite protulerunt nullo capite auf certe corde protulisse uideantur, ubique tamen malitioss caput

draconís uocitantes, quo maiori cum reuerentia qualióp numinis authoritate cres dulis auribus infos

naret.

EE & ORIGO

fagiendo ulum Ptolemæum, & quantum in his Maternus & Haly aberrauerint. Cap. XII.

Athematici cuiuldam dicti occasione super antiscijs pariter era rauerunt, nam quoniam gradus in quibus Sole costituto dies diebus, & nox noctibus sunt æquales, Hipparchus & ueteres ab respondente utrings sibi dierum & noctium æqualitate and tiscios dixerunt, quasi dixeris ex aduerso æquales. Divinaculi nostri gras dus istos equales esse dixerut, uirtute & potestate, quam supina ignorans tia nemo non cognofcit, ut ab æqualitate quæ Sole illos peragrante dies rum noctiumque contingit, ad uirtutis æqualitatem se transfulerint. Sed acculare præ omnibus Maternum libet istius erroris propagatore, quan quam ut ignorantissimo totius mathematicæ uenia condonada est. Is Pto lemæum ait summam decretorum antiscijs tribuere. Nec miror, nam cum totum Maternum euoluerim diligenter, nusquam lecti à se Ptolemæi mie hi fecit indiciu. Quod igitur attinet ad antiscia illis in decernendo, in pronunciando nunqua utitur Ptolemæus, siue Centum enunciata, siue Apoz telelmata eius recuiris, tantum primo lib. Apotelelmatum ibi fententias alioru જાલા જામ જામ જામ જામ જામ જામ કાર માટે મુખ્ય જામ માટે કર્યા છે. માટે કર્યા જામ જામ જામ જામ જામ જામ જામ જ inter iplas institutiones enarrat, his ulus est uerbis: Rursus equalis esse po testatis aiunt quæcunœ altero tropicorum æqualiter distant, quia in illis positus Sol æquales dies diebus & noctes noctib. facit. Hocubi dixisset, quali deinde oblitus, ut qui scilicet non probabat, nuquam reuo cat in me dium, nunquam meminit, non solum nominis antiscioru, quod alioquin nusquam apud eum, sed nec rei ipsius, hoc est, istius æque à tropicis remo tarum partium allinitatis at confensus. Nam quod incentum enuncias tis quodam loco dicit Planetã sæpe ibi uires suas extendere ubi no est, uel le transferre ad antifcias & dodecathemoria nimis coactū & licentiofum, præsertim cum in omni sua disciplina Ptolemæus alterum rideat, hoc est, dodecathemoria, & quæ hoc genus alia funt, alterum negligat, hoc est, de quibus loquimur antifcia. Eo uerò præcepto nec aliud uoluit nobis india care quam numar & fapur, hocelt, configuration is radiation is to potestate, & per quam & multa & efficaciter faciunt ex fententia astrologoru, prefer tim's Ptolemæi, planetæ quibus locis minimè funt, ferè enim aliud ipfe in costellationibus & phases, & schemata non obseruat, aut certè nihil akiud magis.Sed nec quid antifcia fibi uellet Maternus noster intellexit, quoru latentem rationem alibi fe explicaturum promifit, quafi aut nõ expofitam rem cuilibet mathematico, aut quæ tribus uerbis explicari non possit, sed ignorantiam eius inde deprehendas, quòd nimis imperitè loquendi mos rem iplum ulurpat, Martem quinto gradu in Geminis constitutum antis scium mittere in Cancrum, quo pacto no loqueret, si quid esset antiscium istud

istud intelligeret. Neg enim radius aut lumen est antiscius qui mittat, neg aliud dicto est antiscium mitti ab aliquo planetaru, quam mitti gradus in quo est æqualitatem, quare periti sic potius loquerentur, epocham Mars tis, hoc est partem quam occupat, antisciam esse tali parti Geminorum, aut quod idem ualebit esse Martem in antiscio Geminorum. Qui aut in Gemi nos Martem antiscium dixeritiaculari, exibilabitur à mathematicis & irris debitur. Sed Abenragel etiä multipliciter laplus, qui primo lib. suaru com mentationum aphorismos explicans quosdam, tam gradus æqualiter ab gquinoctifs elongatos, quam qui pariter distant à tropicis Cancro scilicet & Capricorno æqualis esse potentiæscribit. Neg enim hoc de distatia ab æquinoctijs dictum à ueteribus, sed à tropicis tâtum, quibus antisciorum nomen impositu est. Nec Abenragel debuithoc non uidisse, quandoquis dem delcripti utring ab æquinoctijs circuli funt quidem æquales. Necels se enim ab illis æquè distantes parallelos æquales inuicem esse, ueru non hemicyclia inuicem æqualia, quod in æquè remotis à tropicis accidit, uns de antisciorum ille consensus. Errat item illud cum multis quòd habitudis nem gradus adantiscium gradu numerat inter eos quos aspectus uocat, unde colligunt sidus in altero eorum positu, uim habere etiä in altero, si in hexagonis locis, & tetragonis & trigonis & oppositis habet, Natus autē hincerror quod quæ Græci ginnala uocant, hoc est figuras barbari, & nos frates aspectus uocat. Apud Græcos autem aspicere se signa dicunt, non que inuicem configurant, hoc est, ut nostri dicuntaspiciunt, sed quæ Græs ce in The planton prime, hocest, ab his punctis emergunt & occident, id quod in signis cum accidat æque à tropicis separatis (sunt enim in eodem paralles lo)propterea ea signa quæ antiscia quidam maxima pars astrologorum BAL more, hoc est, uídentia nuncupat Arabes, deinde & Latini in cam signis ficationem acceperunt, in qua nomine aspectus ipsi abutuntur. Atque ità quod euenit, sepe error in dictionibus errorem parit in rebus. Sic satis des claratum uariam in fatis explicandis (si qua fata concederemus) apud às ftrologos antifciorum obferuationém, tum quanta fuper his etiam & Arà bes & Latini, contra fententiam ueterum fomniauerunt.

IN PRAECIPIENTIBUS ET OBBDIBNTIBUS SIGNIS
pariter deceptos aftrològos. Cap. XIII.

X hoc genere illa etiam est observatio germane uidelicet hebe tudinis uel fallaciæ, de præcipientibus signis & obedientibus. Nam cum mathematici signa in quibus Sol positus dies essistione lux tenebris uincitur mosationa, hoc est, præcipientia uocassent, & que ex aduerso portendunt tenebras supra diem maxima, hoc est, obedien tia, Genethliaci nominis argumento moti decreuerunt eum in cuius genia tura signum precipiens horoscoparet, fore illi, ut imperaret, qui signu obe EE 3 diens

diens genituræ haberet horoscopum, quasi illa præcipientis obedientisés cognominatio mathematicis instituta, istuc pertineret, nece in ea tatummo do dierum & noctium sub illis signis accidens inæqualitas foret indicata:

confutatio rationum Quas de planetarum exaltationibus quidam astrologiassignauere. Cap. XIIII.

Ed & ista de Planetarum altitudinibus uel exaltationibus opis nio unde emanauerit, utos pariter mathematica quadam occas fione huc præcipites ierint, admonuit me naturalis historie scri ptor ille diligentifsimus, cui omnis debet antiquitas, omnis po steritas, qui alteram à barbarie, à morte alteram uindicauit. Is igitur libro fecundo pertractans illam quæstionem, cur cadem sidera alias altiora, alia as inferiora uideantur, post alia quædam ita subijcit: Altera sublimitatum causa, quoniam à suo centro absidas altissimas habent in illis signis Satur nus Libre parte uigesima, Iupiter Cancri decimaquinta, Mars Capricorni uigesima octaua, Sol Arietis decima nona, Venus Piscium uigesima sexta, Mercurius Virginis decimaquinta, Luna Tauri quarta. hæcille. Vnde fas cile quilo colligat non tardissimus aut ita olim fuisse, aut putatum sideras li scientig tunc uacantibus, posita sidera in partibus memoratis-altissime à centro suarum absidum summo ueri, quare & gradus illi siue partes altitu dines Planetarum dicebantur. Vnde data occasio Genethliacis, ut seruato altitudinis nomine, quasi tamen non loci foret altitudo, sed naturæ & pos testatis abuterentur.Neœ enim alias dicunt astrologi exaltari Planetas, 🐯 in his partibus, ubi ex uetere astronomia putatos altissime à suis centris d**i** stare, eos ostendimus, quanquam illud lectorem scire oporteret, in uulga= tis codicibus Plinii mendam inueniri , & uerba quæ deinceps ponuntur permutatis numeris inoleuisse, quando nota denarij debita Veneri ad So lem est translata, ut in Sole uigesimanona pars pro decimanona, in Vene re decimalexta pro uigelimalexta perperam legatur. Nam & uitiū in Mas terno, ubi Venerem legimus in uigesimaseptima parte Piscium exaltari. Scribendum enim est sexta at qui gesima ex Porphirio. Illud quo q nonni hil uariat quòd Lune quartam parte Tauri astrologia uetus assignat, secu ta ætas tertiam, siue opinionis est diuersitas, siue culpa librariorum, in ista numerorum notatione sæpissimè hallucinantium, similiter in Saturno nō prima at couige sima, sed uige sima legi oportet authore eodem Porphirio. Neœ uerò iam dubito bonis mentibus palam factum, quomodo in aftro= logiam divinatricem Planetarum exaltationes irrepferint, sed cum ad pos steros dogma peruenisset, & theoricæ siderum disciplinæ mutatione ratio illa dogmatis esset antiquata. Posteritas alias sibi rationes cogitauit, quie bus putaret opinionem prioribus illis effe perfualam,& alij quidem alias, ut in mendacio plurimum cotigit, uerum leues & deridiculas. Prolemaus

in

in Ariete, inquit, Sol exaltatur, quoniam ad eum cum peruenit, incipit eius uis magis apparere. Verum (quod de domibus supra loquetes diximus) id non efficit signi qualitas & natura, sed situs, nõ quia peragrat Arietem, ideò fortior esse incipit, sed quoniam propinquare incipit nobis, quare non si tuis teporem hortis infundit, ueniens ad id signum sperandu, ut ad regnum etiam euchat, quonia in fua sit positus altitudine, in qua alijs utics regionibus deficeretur à quibus distare magis in Ariete & proximare ma gis lub Libra illum contingit. Sed uideamus de reliquis etiam Planetis, Lunæ sublimitas Taurus, quoniam si cum Sole iungatur in Ariete appa= rebit uis eius primum in Tauro. O efficacissimam rationem quasi si Soli in Tauro congrediatur, non idem cum Geminis sit euenturum, & si in Ge minis coéat apud Cancrum, & si in Cancro, idem sub Leone, at p ita de res liquis omnibus, ut demirari liceat Prolemæum quem non puduerit ilta conscribere. Verum aliæ sunt etiam rationes, quoniam Luna proxima So li elt,& trigonum Lunæ laterinum.Sed non proximam Soli Lunam pus tat Ptolemæus nec debemus ex trigono coniectare fublimitatem, nec ex domo, ucl trigonum, uel altitudinem, uel ex aliquo eorū terminos uel des canum, quoniam impermixta funt hæc, ita ut cuilibet fua in re propria aus thoritas debeatur.Præterea si trigoni mouet argumentum, cur no potius in Geminis Mercurius exaltabitur quàm in Virgine; ubi & illud quadras bit, ut sit proximus exaltationi Solis à quo parum abesse solet. Id quod in iltarum quoœ exaltationum ratione feruare conatur Aboafar. Sed conue nit(inquit Ptolemæus) Virgo Mercurio, quoniam siccus est, & sub Virgi ne siccitas autumnalis apparet. Verum diximus iam de signorum natura no proficilci iltam quatuor temporum mutationem, quare politus Sol in Virgine faciet alijs regionibus quod apud nos facit politus in Tauro.Prg terea si hoc obseruabatur cur non in Cancro regnare Mars statuebat! sub quo scilicet æstuat mundus, sicut sub Virgine iam arescit. Est autem Mars Planeta feruentifsimus que tamen in Capricorno uolunt exaltari, sub quo frigore,gelu,glacie& distringimur.Verum ad meridiem(inquiunt)uergi**t** Capricornus, est autem pars meridiana calidior. Hoc est quod uobis obie ctamus astrologi istam scilicet leuitatem & inconstantiam rationu uestras rum(si tamen rationes istæ dicendæ sunt)nam de signo eodem pro como do, pro & arbitrio uestro, nunc quasi de calido, nunc quasi de frigido disse ritis, & mox idem nec calidum iam nec frigidum, sed humidum potius uel siccum appellabitis, in partitione signorum Capricornu terrenum facitis, quare siccum, ad Martem cum transfertur inter feruentia computatur, & cum Saturni domicilium dicitur sideris scilicet gelidissimi niues & pluuig sub eo sieri memorantur. Quod si Capricornus quasi calidu signum Mar ti condonatur, debet simili ratione Cancer frigidissimus numerari, quare louem profectò rege non habebit uiuifico ut dicunt calore prepotentem.

Verum præsto est latebra in quam se condant. Nam suscitat (inquit Ptos lem.) Iupiter ueros aquilonares. quare signum ad aquilonem positum illi conuenit. At confugere primum astrologi ali huc non possunt, qui negat huiulmodi uentos à loue suscitari. Prætesea nec Ptolem. excusatur, qui sia mili ratione in occidentem debuit mittere Martem, non in meridiem, cum occiduos uentos,non australes à Marte putet excitari. Mitto Geminos & Leonem ad Boreaminclinare, cur non igitur potius Leo exaltatio louis : Non convenit (inquit Auenrodam) calor Leonis Ioui, imò verò magis & frigiditas Cancri. Adde quod Leo trigonum Iouis signum diurnu & mas sculum, lupiter item Masculus & diurnus, Cancer inter fœminea nocturs na aquatica delignatur, quæ à louis natura cuncta amouentur, couenit igi tur omnino magis illi Leo quam Cancer. De Venere & Saturno nihil mis nus delirant ut sit Libra Saturni sublimitas, quonia Soli contrarius est Sa turnus, Venus in Piscibus exaltetur, quoniam humida est, & sub Piscibus ueris humiditas incipit. At enim sæpe iam diximus non signorum natura consequi temporum istas qualitates, sed accedentis Solis & recedentis po sitionem. De Saturno ut solent pro commodo loquuntur. Nam hic quis dem oppositum Soli faciunt, alibi συμοββετην, hoc est eiusdem conditionis esse predicant, quare ab utroop significari partem, utrunop esse orientalem. Sed uteres masculus, uteres diurnus. Sed nimis profecto multa dicturi, si alia huiulmodi particulatim cuncta prolequimur, quibus alij parum cons fili nouam excogitauerunt rationem utics breuiorem, sed omnino efficas cem esse enim triquetra uel hexagona domiciliorum exaltationes Planes tis præterquam in Mercurio. Quod si quæras cur in Luna, Venere, Mars tec hexagona, triquetta in alijs maluerint. Respondent trigonum diurnis potentioribus & Planetis magis convenire, nocturnis autem qui ex heresi Lunæ sunt, quod Arabes aiz uocant, da sa adeves Tils antivo, hocelt, de radif imbecillitate hexagonum. Verum falluntur in Marte quando non quo niam imbecillus ideo nocturnis annumeratur, led potius ut uigor & efficacia radij Martialis nocturno frigore retardetur, nec ex hæresi Lunæ dici potest, qui sit masculus Planeta, qui contract qualitate à Luna discordent, & contraria omnino atque Luna ratione nocturnus existimetur, nam illa quidem ob naturæ similitudinem, Mars ob dissimilitudinem, Lunari & Cacro aduerlus in Capricorno, sicut oppositus Tauro in Scorpione. Sed procedat ilta coniectura illud relpondeant, cur dextra potius triquetra 📆 sinistra: cur sinistra potius quàm dextra: imo cur in loue quidem sinistru 🕏 in Saturno & Sole dextrum?& cum habeant domos duas Planetæ, cur ab altera potins quàm altera trigonum elt acceptum; ut cum in Sagittario & Piscibus Iupiter hospitetur, cur potius in Cancro quam in Leone debes at exaltari : præsertim cum plus habeat cum Sagittario affinitatem, ut as strologi dicunt, plus item (quod antea dicebamus) & plus longe quam

Cancer illi Leo conueniat. Postremo ut huiusmodi omnes coniecturas fictas à posteris intelligas, nec omnino fuisse quib . primi institutores hus ius dogmatis iecerint fundamētum, hinc cognoscas quod rationem non reddunt cur non tali in signo, sed in tali ipsius signi parte Planeta dicatur exaltari, cuius caulam supra ex uetere astrologia demonstrauimus: Qua propter Aboasar difficile hoc invenire suisse dicit universitati astrologo. rum, & iple ne omnino nihil loqueretur multa anxius super hac re nimis peruerla, & fabulosa subtilitate distorsit. Quare liquet indubie occasione quam diximus ueteris disciplinæ, putantis in his gradibus à suis centris distare maxime Planetas, receptum hoc dogma à genethliacis de altitudis mibus Planetarum, quarum quam uana sit observatio, nemo sam non intelligit, non solum quod naturam potestatem transfulerunt quæ fuerit loci situsés cognominatio. Sed quoniam in eare uetus astronomia forte fallebatur, nimis inter primordia fallax & parum explorata, & utuera illi tunc decreuissent, ratio posteritati illa non congruit, permutatis absidis bus & quæ apogea dicuntur siderum errantium.

RATIONES ASTROLOGORVM, DE TRIGONIS ÉT trigonocratoribus, atque obiter de lignorum lexu, confutantur. Cap, xv.

Éguero putemus astrologos occasione tâtummodo accepta delirare, oculatiores quam ut deuiare sine duce non possint. Præuaricantur sæpissime ubi nullus est obuaricator. Nam de istis quidem exaltationibus mathematicis ferè debet quod infaniunt, quanquã fibijpfis magis, ne qua eos iniuria defraudemus. At que trigona uocă uulgo triplicitates, ipli pepererut, nece eos hoc loco, quanci mathelis iuuit, quæ quonia res inde depedet, quod ligna quædam ignea faciunt, quædã terrea, quædã aërea, quædã aquea, reddere prius luper hi**s** rationem eos cogemus, et quomodo hoc quide huius Planete trigonum, illud illius bene diffiniat examinabimus. Dicite igitur uiri sapientissimi interpretes& cœlestium, qua ratione elementorum istas qualitates in cœs lo fignis distribuistis: Auenrodan magnus in uestra disciplina signorū na turam uel ad Solem refert, uel ad stellas, ad Solem ui talis signi naturæ dis catur, quale opus est Solis id signu permeatis, quo pacto mobilia signa, æquinoctia uel solstitia, reliqua fixa uel communia dicuntur. Ad stellas si hospitantium inibi stellarum uirtutes signo attribuuntur, neutram ratio. nem uideo quadrare uestre partitioni, nã si Solis opera sequamur, igneus erit Cancer, non aquarius, sicut aqueus Sagittarius magis quam igneus, no igneus Aries sed aéreus, Taurus humore atque calore potius abunda bit quam frigore & siccitate, atq conditio signorum ferè omnium comus tabit, quæ nec erut perpetua (quod uos uultis) Si refert ad stellas, idetide suis sedib. migrantes, an Alchindi ratio potior existimatis, cu in Zodiaco quatuor quatuor sint signa principalia, duo equinoctialia, duo sossitialia, his quae tuor primas elementorum quatuor qualitates assignari, igneam Arieti, 20 queam Cancro, aéream Libræ, terream Capricorno. Tum quia trigonarà diatio locis congruentibus incidit, ideò figna cuilibet figno utrino trians gula, naturam similem iure statuuntur sortita. Sed neque ista ratiocinatio quadrat, quoniam in referendis ad signa quatuor proprietatibus elemens torum, duplex potuit eius ordinis efferatio, altera pro cognatione figni et elementi, altera pro situ ipsorum elementorum, ut primum primo tribues retur, lecundum lecundo, atœita deinceps: Si primum obleruarunt ut cali da calidis,frigida frigidis responderint, ignem ut dixi, Cancro dare debue runt, aérem Arien. Si alter aérem Cancro, qui secundus est ab igne, sed ops posita (inquit Alchindus) calor frigiditas danda, igitur signo temporis secũdi,hoc est, Cancro imò,ideò Libræ quæ opponitur Arieti, quòd si pre= ponendam aquam aéri dicant, quoniam sit esticatior, iam seipsa natura facient sapientiores. Præterea si agens qualitas qualis frigiditas, non qualis humiditas patiens Cancro couenit, quomodo ab eis inter fæminea signa nocturnaça deputatinon potius inter diurna & malculai quod obleruant & in Planetis, non aliunde magis rationabiliter sexum in coelestibus agno scentes, quam penes agentes patientes qualitates, propterea fo louem, Solem &Martem, in quibus calor, Saturnum, in quo frigus excellat mares appellauerunt, Lunam & Venerem fæminas, quoniam humidæ fint. Sic igitur aqua & ignis mares etiam ab Ægyptijs dicebantur ob causam mes moratam,aër at**g** aqua fœminæ,ita quæ aquea figna ftatuerunt, debu**erūt** astrologi masculis annumerare, non fœminis, quod in omnibus tamen pa riter fecerunt, Cancro scilicet Piscibus, Scorpione a erea, cotra mascula des creuerunt, cum sit tamen humiditas aéris qualitas propria, pugnat igitur in his fecum aftrologia,& feipfam euertit,ut ubica tamen delirans.Namca ut à proposita re, non tamen ab re digrediamur, quæ leuissima ista nugas menta: discernere sexum in coelestibus, tali profertim coniectura, qua mos tilex ligna malculina, lex fœminina statuerunt, ut primum marem, seques fœminam, atopita per uires semper alterum uirum, altera fœminam. Nam si erithoc faciendum debuerat pro natura signorum fieri, non quòd fatali & uana istiulmodi colequentia primi scilicet & secundi, atos ita deinceps, quod quam habeat rationem audi ex Ptolemæo: Nox, inquit, diem sequis tur, & fæminæ hærent uiris, debet igitur signo masculi fæmineum proxis mum statui. Contra quam rationem non est utios disputandum sed ridens dum, nisi illud forte serium est, ut uideamus prior, ne die nox, an nocte die es, ut fortasse nocturna signa debuerint anteponi, quia potius dies nos ctem lequatur, qua nox diem. Scriptum est enim: Factum est uespere et ma ne dies unus,quapropter Hebræi temporum initia à nocte statuerunt,ue= rum occupatiores quam ut nugari liceat multis uerbis. Quanquam apud iplum

iplum etiam Ptolemæum multum habeat momenti sexuum ista diuersia tas, apud quem refert non parum in masculis, an in seemineis signis Plaanetæ inueniantur. Quod si compertum experimentis dogma contendat, quæro quibus suis, an ueterum Si suis canos non habent, ut tanta sit austhoritas, si antiquorum, at ex antiquis magna pars aliter sentiebat, mulati ordinem ab horoscopo faciebant, ut esset exoriens signum semper massiculinum atque diurnum, reliqua consequenti ordine per uices diuideren tur. Alij quatuor quidem signa diurna secerunt Arietem, Cancrum, Leoanem, & Sagittarium. Quatuor nocturna Geminos, Libram, Capricoranum & Aquarium. Quatuor promiscua, Taurum, Virginem, pisces & Scorpionem. Quin receptam opinionem explodebat antiquitas. Vnde is lud ex uetere astrologia.

Sunt quibus esse diurna placet quæ mascula surgunt,

Fœminea in noctem latis gaudere tenebris,

Qui non multa fibi nullo monstrante loquuntur.

Quo in loco mirum quantum delirat triuialis quidam istius poetæ ine terpres, longe item illi rationalibus (siquidem cum ratione aliquando est insaniendu) qui omnia pariter ignea, atca aquea, diurna appellauerut, reliqua sex nocturna, terrea scilicet aerea. Ite si quod placet Ptolemeo mascue lu & diurnu se consequunt, erunt mascula illa, ista seeminea. Si cille cecinit.

Nance Sagitarij signum rapidice Leonis
Et sua respiciens aurato uellere terga,
Tum Pisces, Cancer & Cancri, Scorpion ictu
Aut uicina loco diuersa aut partibus æquis
Omnia dicuntur, simili sub sorte diurna,
Cætera nec numero consortia, nec uice sedis
Interiecta locis, totidem nocturna feruntur.

Fuerunt & qui aliter fentirent quare subdit. Quinetiam sex continuas dixere diurnas

Caltoris esse uices, quæ sunt à principe signo

Lanigeri, sex à Libris nocturna uideri.

Desinant igit sidem allegare ueteru observationu à quib.tam disident sape, con tota astrologia dissidet à veritate. Obijci aut illud etiam poterit, il masculu signu principe loco statuendu, iudicarut suturu in incerto quoda nam primu & masculum signum, quemadmodu & incertu, quodnam sia gnu initiale ut suprà declaruimus. Alijs enim Cancer, alijs Capricornus prima videbantur, quoru tame utruo semineu apud istos. Sed sorte nec ta multis eludi sabulas oportuit, quanco operapretiu obiter ista sabulam consutasse, discernedi cœlestia signa per sexus, quo nos ideo divertimus, ut in Cancro pugnare illos secu ostenderemus, que aqueu faceret & semi neu cu sit sit ti frigiditas inter agetes qualitates no passivas. Quod si prima para

Digitized by Google

partitio illis detur in signis tropicis & æquinoctijs, non procedet in alijs signis ratio distributionis.circulo enim demonstrant, quod est slagitium in dialectica, quãdo quidem cum hoc loco probât trigona figna eiufdem nature, assument argumentum, quoniam trigona radiatio cosentientium, inuicem est locorum,&rurlus probaturi trigonam radiationem consens tire, assumut quòd eiusdem naturæ incidat locis. Sileat igitur iam Alchine dus.Reliqua est sententia Abraham Auenazre ducetis ratione istaru qua litatum à figuris imaginum & effigiatorum inibi animalum proprietatis bus, ut Pilces, Cancrum, & Scorpionem, frigida uocentur, quòd aquatis lium nomina effigem & repræfentent. Leonis fignum calidum ob natus ram Leonis, atque ita de reliquis. Sed ista quoque ratio aut nulla, si nullæ imagines, ut demõltrauímus, aut falfa fi aliquæ funt imagines, in qua cum signis imagines confunduntur, quod supra etiam reprobauimus. Denics cum figura loco uarientur eritista distinctio signorum temporaria, non quod astrologi omnes uolunt, & ipse etia Auenazra, immobilis & perpe tua, neque Aries igneum fignum erit nostra tempestate, quando totu ima go ferè Piscium occupauit in quintam & uigesimam eius partem Arietis imagine iam delata. Quod fi nulla funt trigona, nulli funt & trigonocras tores, hoc est domini, ut dicunt triplicatum. Quanquam etiam si illi cons cedantur, de his tamen ut solent extra ratione etiam definiunt. Nece enim denegabût, sî quo in sîgno Planete alicui bene sît,male esfe in eo quod per diametrum illa aduerlatur, patet in domibus hoc Planetarum, patet in exs altationibus.Quod si est apud eos maxime confessum, quomodo obliti dogmatis astrologici in oppositis trigonis tres planetas eosdem regnare uoluerut!in terreno scilicet & in aqueo Martem, Venerem & Lunã, Taus rus opponitur Scorpioni, Virgo, Piscibus aduersatur, è Cacri regione res sidet Capricornus, & tamen in Tauro, Virgine, & Capricorno qui domis nantur, ijdem in Cancro, Piscibus, Scorpione trigonica omnes regnant potestate. Nec si tamé astrologos roges cur denciatur Mars in Cancro, ali ter respondebunt, quàm quoniam ijdem exaltatur in Capricorno, & cur infestet ille in Tauro, quonia domicilium dicent, habet in Scorpione. Pus gnant igitur hæc inuice omnia & mutuo fallitatis ipla le redarguunt. Ad= de quòd in prima triangularitate Albumasar, Alchabitius, omnes & Las tini dominari Saturnum cum Ioue, Solect decernunt, in qua tamen Satur nus exulat, in Leone deficitur, in Ariete, in Sagittario nihil fuum agnoscit. ·Verum inquiunt, diurnus quemadmodū lupiter & Sol. Verumetiam fri= gidus, cum uterq illorum calidus habeatur. & si cum agebatur de exalta= tionibus Saturno Libram assignabant, tantu ob eam causam quòd natus re Solis opponerer. Cur regnu in Ariete: cur in domino triplicitatis conrra naturam ipsorum signorum Soli associat, quasi naturæ Solis cogruen rissimus. Plura sunt hoc genus, sed prosequi singula fortè superuacuu, cer te mos

te molestum mihi & nauseabundum, quod si ad sidem hic etiam experimenti rurlus ego ad discordiam huiusmodi experimentorum, quandos quidem Agyptij duos tantum faciunt trigonocratores, ut exmonomis rijs licet intelligere, reliqui tres constituunt qui deinde inter se dissidet. na in primo quidem triangulo dominari Saturnu, Albumafar, Alchabitius, Latini uolunt, Ptolemæus, Martem. Contra in secundo Ptolemæus Sas turnum, Arabes & Latini ferè omnes Martem, in quarto domino eum fas cit Ptolemeus scilicet Martem, suppares duos quasión secundarios dominos, nocte Lunam, Venerem interdiu. Alij Martem cum Venere æquant in principatu,nec Martem imperare nifi noctu uolüt, Venerem interdiu, tum Lung secuda noctu dieca authoritas apud eos Recentiores, Arabum opinionem & Latinorum experimentis aiunt confirmari, Auenrodan is pse(ne commemorem Græcos)omnes effectus adstipulari sententie aftir mat Ptolemæi. Mitto plurima in quib. super iss dem triangulis digladians tur, quoniam supra actum est de illis, patet autem hinc magnas etiam con iunctiones dissolui, quatenus pendent à migratione trigonica, ne coms memorem alia dogmata astrologorum ab his maximè trigonis sidem ori ginem's ducentia.

DE FACIEBUS, TERMINIS, DODECATHEMORIIS BAbyloniorum, nouennis, monomirijs, quam parum constent testimonio etiam ipsius Ptolemæi. Cap. xvi.

Eliquum facies fines és confutare, ut de omni sit dictum, cum signis affinitate Planetarum. Nam iam domos euertimus, exaltationes deiecimus, trigona obliterauimus, nullum tum nes gocium in his confutandis,nam facies nullæ,etiam apud Pto= lem.Sic etia Gręcis quot qui & decani.Sed & decani quidem signorum, facies autum planetarum. Has igitur facies Ptolem. aspernatur, indignas. ratus de quibus haberet mentionem, & quibus unquam in apotelesmatis uteret, quas cum nullis astruere illi possint rationibus, possent forte præs tendere experientiam, nisi illos concordia hoc quo ploco desereret. Alias enim Indi, alias Babylonij quos Arabes imitant, alias Maternus, Planeta= rum facies esse uolut. Primus Tauri decanus apud Babylonios faciem ge rit Mercurij, Veneris apud Indos, Iouis apud Maternu. Secudus his quis dem Lunæ, alijs Mercurij, alijs Martis. Primus Geminorum Chaldais Io uis, Indis Mercurij, Materno Martis, quos ne prosequar omnes particula tim Babilonij methodum istam sunt secuti, ut primum quidem decanum principia scilicet Arietis Marti darent, quoniam ea domus est Martis, tas men pro ordine sphærarum sequentes, sequentibus planetis prima decua riam cuiuslibet signi patrifamilias, hoc est, domino domus reliquas duas dominis signorum eius trianguli. Materni commentu penitus arbitrariu, uetere tantu traditionem prætendit, quæ cum aliquis pensitat, illud etiam

cognoscat, non ueris observationibus aut side experimentorum hec illos dogmata decreuisse, sed infirmis huiusmodi lenibus cõiecturis fide expes rientie, de quibus de pipsis etiam experimetis latissime inferius postea di sputabimus. Sicuti autem Ægyptij decanos excogitarut in tres partes sie gnum diuidētes, ita Babylonij dodecathemoria signum in partes duodes cim disfecantes,hoc utentes illi dodecathemorio, nõ eo quod Maternus illis ascribit, authores Mallius & Porphirius, meminit etia Ptolem. sed ir ridens, atopista dodecathemoria uocari vóns, hoc est, loca. Albumasar ite, & Auenazra, & Hispalensis, huius tantum dodecathemorij meminerūt, non eius quem Maternus, & Alchabitius, & Heliodorus tradunt, de quo nos postea suo loco dicemus. Saxoniensis in comentarijs in Alchabitium nominis affinitate deceptus utrug confundit. Indi fua quog ipfi figmeta cominiscentes in nouem partes signu quodlibet diviserunt, statuentes pri mamparte esse domini signi, quod ex eo trigono mobile suerit, ut prima quidem nona pars Arietis Martis sit, na Aries mobile signu, prima uerò Leonis rurlus Martis, quia fignum ex ignea triangularitate mobile Aries est. Sequentes autem partes ponunt de serie sequentium signoru, ut si pri mus sit Martis cuius Aries domus est, secuda sit Veneris, tertia sit Mercus rij,quòd illa Taurum, hic Geminos domum habeat. Ægyptij rurļus in singulas partes singula numerauerunt, quas uocauerut monomirias, assis gnauerunce illas Planetis per ordinem trigonorum, ita scilicet ut cuiuslis bet signi pars prima esset monomiria Planetæ, qui dominus sit trigoni il= lius,nocturnus quide si genesi sit nocturna, diurnus si diurna, secuda pars domini secudi eiusdem trigoni, tertia domini trigoni signi sequentis, atq ita deinceps,ita tamé ut idem planeta uno decurfu bis monomiriam non fortiret, quas omnes anatomias & diflectiones non alijs quam ipfius Pto lemæi uerbis cofutabo, qui omnia illa ε φυσικόμ, αλλακινόδοξομ λόγομ habere di xit,hoc est, non habere physicam ullam rationem, sed uanam ostentatios nem, nec poterat rectius super his definire, nam quanto ista prius habent temeritatis & maiore licentia confinguntur, tanto rudibus & imperitis mirabiliora maioraque uidentur. Nec aliud fuit in causa cur Aboasar magnus in astrologia habitus sit uir alioquin nescius mathematica, quam o illi nihil parum rationabile uifum, fed coaceruauit omnium fimul fabula= meta, nihil renciens nec alpernatus, quare plura 🛱 ali uidet lecreta prodi disse, quia fabulas scilicet plures comemorauit. Reliquu est de finib. quos nő aliter quidem breuiter confutabo, 🛱 ex dilcordia iplorum adhuc de fi nibus inter se litigantium. Alios enim Ptolemæus præscribit, alios Ægy= ptij, alios Babylonij, alios Indi, alios nescio quis astrologus cuius memis nit Albumasar, ex cuius sententia in magno introductorio promit mis ra,iuniores Ægyptijs adhæret, Græci Ptolemæum sequuntur, & cum eis Auenrodan, aln suos quoque habent sectatores. Quare non solum signa

ipla nulla, sed istæ quo qui signa aliquid essent Planetarum, cum signis afa sinitates, ut hic quidem domus, alibi regnum, alibi sines habeant, friuolæ, sabulosæ, pugnantes, commentitiæ sunt, nequ solum Latini dissentiunt sua per his, sed in ipsarum inuicem collatione. Nam uulgo primas partes dat domui, secundas exaltationi, tertias finibus, quartas triplicitati, quintas sa ciei. Ptolemæus primo loco domum, secundo triplicitatem, ut placet Haaly, tertio exaltationem, quarto terminum locat, saciem prætermittit. Chaladæi domos non habent, Ægyptij monomirias omnibus addunt, nouemas Indi, Babylonij dodecathemoria, triplicitatem cum domibus non po nunt. Maternus plus tribuit altitudini quàm finibus, plus finibus item quàm domibus. Gaudent enim inquit stelle principe in loco in altitudine sua positæ. Secundo loco in finibus suis. Tertio in domibus suis Vanissia ma igitur dogmata astrologorum quæ nec rationibus sirmant nec experimentis, quando in illis nugantur, in istis non concordant.

DE GRADIBY S FOEMINEIS, LYCIDIS, TENEBROSIS ET alijs id genus quòd eos contemplerit Ptolemeus, nece in eis conueniant alij aftrologi. Cap. XVII.

Onfutauimus eas diuisiones signorum quas referut ad Planes tas ut hic quidem explorem Manage 11 10 tas, ut hic quidem exaltetur Mars, alibi Sol. Hæc sit huius facies, altera alterius, hæchuius monomiria, illa illius . Similiter trigona, fines, nouenas, dodecathemoria. Nunc ea forent tra-Ctanda quæ de gradibus ipsis absolute tradiderunt, ut hi quidem lucetes, alij tenebrosi, alij fortunātes, alij ut dicut Puteales, alij ualitudinarij, quos uocant alzemena, alij masculi, alij fœminei. Sed supra satisfactum est mas gna ex parte, nunc illud addiderimus, omnia hec quoce contemplisse Pto lemæum, cuius interpres Auenrodă, tantum illis uidetur côcedere, ut hec observent, si veritatem experimentis in his esse deprehederint. Sed quæ fi des erit experimenti: cum de gradibus masculis & sœmineis sex ferantur opiniones. Aliter enim eos leges apud Firmicu descriptos, aliter apud Al bumasarem, aliter apud Auenrodan, aliter in Alchabitio, uariat Abraham in plerifq, tum ab omnibus his penitus discordant qui duodecimã cuius que signi partem nunc masculam faciunt, nuc fœminam uicibus alternis, primas partes ex signi genere statuentes, Mitto qui gradus duodecim ex triginta in sexu signi ponut, sequentes totidem in opposito, tum reliquos fexæqua portione pariter partiuntur. De lucidis & tenebrosis,& obscus ris alia opinio primum apud ueteres expositione stellaru, quoniam eam partem lucidam uocabant, in qua erat stella, perpetuum & id crediderunt, quoniam putabant stellas non moueri, quare errabant. Si Hiparcho, Pto 1em20, & reliquis assentimur, posteri dogmatis origine non perspecta, quanquam stellas moueri contendunt, eosdem tamé gradus lucetes, eose dem tenebrolos, quos prisci determinant, in qua re quanta nata apud eos

confusio, quantacp peruersitas rerum & dictionum, superius explicatum est, ut nihil posset esse minus quam uera super his apud cos experientia. Erratum idem ab eis in gradibus, quos augetes fortuna dicunt, ibi quoq declarauimus, quos & aliter magna ex parte apud Alchabitiu, aliter apud Albumasarem, aliter apud Auenazram inuenies annotatos. Eadem dis uersitas in putealibus, quos nullus ueterum posuit, nec potest non menti ri Aboasar Ægyptiorum se sequi sententiam dicens, quado illos enarrat, quandoquidém ex illis plurimos quos Aboalar puteos facit, Epheltion Thebanus totius Ægyptiæ astrologiæ peritus inter lucentes gradus enu merat, ut Arietis sextum gradum, & Tauri quintum, & trigesimum Ges 1 minorum, & uigelimum fecundum Cancri, & in alijs signis alios multos. Quid quod Doriensis quida astrologus, qui se uocauit perscrutatorem deistis gradum proprietatibus, aliter omnino sentit quam omnes uetes res, nec pro suo dogmate aliud quam experientiæ sidem allegat, quòd scis licet ueterum dictis euenta non respondeant, respondeant suis, uana igis tur, infidelis, inconstans, ista quoq observatio graduum diversorum, non folum à nobis, fed à Ptolemæo quogs damnata.

PARTES VNDE ORTAE ET QVANTVM IN EIS dimetiendis section pugnenta strologi. Cap. XVIII.

Am partes quibus ututur in omni prædictione nonne merum figmentum, res uana, dogma uoluntarium, numera inquiunt, gradus inter hunc planetam & illum interceptos, & cum totis dem ab horoscopo gradus percensueris ubi numerus desinet,

pars erit ibi rei cuiuspiam significatrix, non aliter obseruanda quàm Plas netæ, quàm stellæ, quo præcepto quid fingi potest delirius; no solu quòd uirtus in cœlo naturalis ubi nulla stella, ubi neclume, nec alia qualitas nas turalis, ficuti nulla utio in eo gradu ad quem numerus ille terminatur. Ve rum quoniam ista dinumeratio ad libidinem quots fingitur, nec ullam ha bere potest physică rationem, Aboasar nugacissimus reddere causam uo= luit huiulmodi partium, quod antiquorum fecerat nullus. Sed ita tamé ali quid dixit, ut in summa loquacitate nihil loquatur. Nam uerborum eius fumma tandem hec est, cu fuerint Planetæ duo significantes candem rem, distantia quæ est inter eos habere uim quots significandi, sed illam ab ho 🛎 roscopo dimetiendă, quoniam que uentura sunt bona malaue sciantur, co gnito loco ad quem reru fuaru fignificator prouenit ab horofcopo, quae re gratia exempli cum Sol ato Saturnus sidera sint paretum, interuallumi quo inuicem dirimunt ab ascendente numerandum, & in gradu qui fues rit numerus eius futuram lignificationem super parentes, ut in quo Solis Saturni& potestas in quendã modum quasi copuletur, hæc est fubtilita 🕿 Aboasaris in qua supponit quod negatur, quodos in primis à nobis irris detur, elle scilicet illi distantie talem vim, ut similis intervalli sinis ducti ab

ascendete uim aliqua habeat efficiendi, hoc qua habeat rationem reddere debuit, qd cum minime faciat, no est illa opinionis ratio, sed narratio, quæ no folum, ut uidimus est efficax, quonia de quo quærit nihil probat, fed est falsa repugnas principijs astrologoru, quado partiu authores (ut mox díximus) primas partes fecerut ipforum Planetaru, non reru & euentoru, sed fuit à posteris postea id excogitatum. In partibus aut Planetaru Aboa faris ratio quem habeat locu, dicentis partes accipi ab interuallo duorum planetarum, eandem rem significantium, præsertim quod nullius Planete præter quam Solis & Lunæ per se distatia accipitur apud Hermetem, qui author prius harum partium fuit in eo libro cui nomen fecit wαναριτῷ. Sed à Planeta cuius pars quæritur,& parte alterius luminariū, capit enim Ve🗸 neream parte à parte Solis & Veneris, ubi deceptos Aboasaré & Alchae bitium primo libro notauimus. Mercurij à parte Lunæ que fortunæ dici tur, ipso & Mercurio ubi illi quo & aberrauerunt. Martis à Marte parte & fortung, Iouis à parte Solis & Ioue, Solis & Lung ab inuice, ut est omnib. manifestum. Nec alias res significari uult per partes, quam quæ quis Pla neta cuius esse dicitur pars significat. Adde quod rerum partes non accis piuntur à Planetis, eas res apud astrologos significantibus, quoniam qui dem Mars fratres significat apud omnes, & tamen pars fratrum à loue atque Saturno, nuquam autem accipitur à Marte. Et ueteres omnes partem coniugi corrogant à Saturno, cui Planetæ cum nuptijs nullu coniugium esse uoluerunt. Commetum igitur illius Aboasaris non modo leue & nu gatorium supponet id scilicet de quo disputatur, sed ab opinione aut hos rum istius dogmatis de quo disputatur alienum, quos aliud mouit quàm quod iste nugator post tot secula somniauit. Fuit enim erroris huius occa sio prima talis: Visum antiquioribus orientem gradum, hocest, horoscos pum Soli respodere, quare cum Luna propemodum Soli supra existimes tur, alterum esse horoscopum uoluerunt Lung proportione respondens, nec alio loco potius statuendu iudicarut quàm qui tantu distaret ab orien te, quatum Sol in qualibet genitura distaret à Luna, eum locu xaugou ru xus, id est, Sortem fortunæ uocauerut, ob eam quam paulo post causam coms memorabimus. Docethociple Ptolemæus Apotelesmatum libro tertio, commonefaciens quotillud omnem antiquitatem conuenisse, ut ab ho roscopo tantum pars fortunæ distaret, quantum à Sole Luna, nec uariare fententiam eorum, qui in nocturnis genituris Luna potius computant in Solem, quoniam ide ab ascendente ad antecedentia signa se conuertunt, quare definunt eo loco quo & illi qui à Sole ad Lunã supputantes, pro si gnorum consequentia numerat, causam nominis suspicior talem, na cum duos quasi horoscopos fecissent, alterum solis, alterum Lung, illi quidem, hoc est, uero atos Solari, corporis atos animi sortem tribuerūt, isti uero Lu nari & aduentitio, fortem fortunary, hoc est, rerum earum quæ extra nos sunt ut à primo nos ipsi, à secundo quæ nostra sunt fatu sortirentur, quare lunaris horoscopus sors fortung nuncupatus, nece ex alia re magis quàm ex ipsa de fortunis iudicat Ptolem.nam uulgo sortes istæ partes dicuntur, loca uerò apud Maternū.Hoc cum receptum iam foret,Hermes quidam Ægyptius parum spectata prioris instituti ratione, putauit à pari exem= plo omnium Planetarum sortes faciendas, atopita Saturni & reliquorum fortes costituit in libro cui titulus wavapere uocauitis parte Solis, a yation d'ale µova,hoc est,bonū Deum,ssue dæmonem,louis,vixxy,id est,uictoriam,Mer curij, ἀνάγκη, id est, necessitatem, Veneris, ἔροτα, id est, amorem, Martis, τόλε μαν, id est, audaciam, Saturni, νεμεσιν, id est, nemesin, in quibus ordinandis hanc methodum obseruauit ut unamquam partem acciperet à distâtia ipfius Planete cuius est pars ad partem, aut Solis aut Lune. Solis quidem in Venere & loue, Lunæ in cæteris, & ubi Solis parte foret utedum ab eo coputus fieret in diurna genitura, in nocturna uerò à Planeta ad partem, contra fieret ubi fortune utitur parte, sed & omnium duci numeru ab hos roscopo iusit, quia id factum uidit ab antiquis in fortune parte, cuius exe emplo reliquas cogitauit, parum animaduertes eam (qualifcuncs fit) cons iecturam, qua moti ueteres Lung fortem statuerunt non conuenire in reli quis Planetis, quibus cu Sole no ea uel paritas uel cognatio, ut illi aliquid uice horoscopi respondere sit necesse, quemadmodum Soli oriens corres spondet. Verum utinam istis finibus hec se fingendi licentia continuasset, nã Paulus Alexandrinus Hermete, quem diximus, aliquot feculis, iunior, addidit partibus Planetarum partes quatuor, non iam fiderum, sed rerum parentum scilicet filiorum, fratrum, & coniugii, quod inuentum, occasio fuit præterea ita delirandi, ut innumerum numerum essingentes, serè quisquiliarum partem in cœlo designarent. Nam & cicerum, & fabarum, & lentis, & hordei, & ceparum, & mille rerum huiusmodi partes apud Arabes omnes, et Latinos legis authores, Chaldgos nullis usos partibus, non tam moueor ut credam, quoniam inuetum fuit Ægyptiorum, qu**àm** quonia Porphirius institutiones scribes Apotelesmaticas ex Chaldæoru fententia, partium nufquam meminit, Ptolemæus preter fortunæ partem reliquas omnes abominatur, quanquam rechius etiam illam cõtemplisset. cum horoscopum Lunæ & quicquid in eo comminiscunt uanum & arbi trarium sit. Sed uidetur erratum illi ueniabiliter, cu ad ea respicitur in quæ de unius partis exemplo, astrologorum licentia futili temeritate, prolapfa est. Qui cur distantias seruent Planetarum duorum curca illam numeren t ab horoscopo, causa iam patet, quoniam scilicet ita factu in fortunæ parte repererunt, in quo factum id à ueteribus, quia quasi horoscopus quereba tur, quare in ea distantia fuit collocanda ad oriente, in qua Sol à Luna mo uebatur, postea originem dogmatis nescientes suas ibidem quales narrat Aboasar fabulas confinxerunt. Qui si potius experimentis quam ratione

motos

motos le dicant respondebo quod hactenus semper feci, non esse experis mentis authoritatem, super quibus æquali homines authoritate non con cordat. Euenit autem & hocin partibus, ut in omni doginate astrologos rum. Et primum ipsam fortune partem alius ferè semper alio loco statuit, quoniam Ptolemeus seu diurna fuerit genitura, seu nocturna computana dam à Sole ad Lunam præcipit, alij nocturna genitura computandum à 💉 Luna ad Solem affirmant parté Veneris.Heliodorus & Maternus à para . te dæmonis ad Venerē interdiu, nocte contra Alchabitius seques Aboa= farem à parte fortunæ ad partem dæmonis in nocte, interdiu à dæmone ad fortunam. Abenragel à Venere in fortunam, & die & nocte pariter ac>cipit. Parentum partem Arabes in diurna à Sole in Saturnum, in nocturs na natiuitate à Saturno in Solé accipiunt. Heliodorus, si Saturnus radijs occultetur, si nox fuerit aut dies, à Marte pergit ad louem. Partem fratrum Maternus nocte à loue in Saturnum, Græci nocte, sed interdiu à Saturno in louem.De coniugio dissonant mirum in modum, nam si mariti sortem inquiras Alchabitius femper à Sole numerat in Venerem,Heliodorus in Venerem quidem sed à Saturno. Maternus ex antiquorum sententia iua bet, ut interdiu quidē à Saturno eamus ad Venerē, nocte uerò à Venere inchoemus, se uerò quod alí quo præcipiunt multis in genituris pros basse testatur, ut in diurna nocturna eg genitura à Sole ad Lunam semper computetur. Quod si fœminæ genituram perscrutemur, iubet Maternus interdiu à Marte in Venerem computari, nocte à Venere ad Martem, alij femper à Venere in Saturnum, quam Abenragel Vellij, Alchabitius Her metis ait esse sententiam. Abenragel probat, ut à Luna in Martem semper accipiatur, ali semper à Sole in Martem, sic in reliquis dissident, sed tæs dium omnia prosequi. Partem peregrinationis Arabes à domino nonæ, in minutias primas ipsius, Græci à Sole in Martem. Partem hæreditatum illi quidem à Saturno in Lunam, hi uerò à Saturno in Venere. Seruorum illi à Mercurio in Lunam, hi à Marte in Lunã. Partem matris antiquí om 🗈 nes à Saturno in Lunam computant, numeru deinde ab horoscopo perà censentes, ut in omnibus facere ueteres cosueuerunt. Arabes eam à Luna quærunt in minutiam primã octauæ domus, supperadduntés tot gradus quot Saturnus ex signo in quo est perambulauerit, & quatamcung com putus fecerit summam tantam ab initio signi in quo est Saturnus per sex quetia deinde ligna. Sed non tam ocioli, ut omnes eorum fabulas memos remus, illud certè constare cuilibet potest, non niti fidelibus

experimentis, quæ sibi quisque pro arbitrio dogmata confinxit.

FF 4 BODE

DODECATHEMORIORVM SENTENTIA, EXPLODITVR, ET AVTHORES coru Aegyptij cu luis quoc climatericis annis renciuntur. Cap. XIX,

Ar infania Dodecathemorioru, pariós ratione qua partes exibi landa, non auté Dodecathemorion illud intelligo, cuius supra meminimus, quod est signi cuiuslibet pars. 12. sed quod tradit à Materno Græcis& (criptoribus in hunc modum, cuiulcunque, inquiunt, stellæuolueris Dodecathemorion quærere,partem eius duodecies come puta, siue illa signi in quo est Planeta pars decima siue quinta, seu quouis alio numero fuerit, tum quantas fumma computationis confecerit, diuis des eas singulis signis triginta dispartiens, sed à signi primordio sumes initium in quo stella est, cuius Dodecathemorion quæris,& in quocungs signo postremus uenerit numerus, ipse tibi parte Dodecathemorij osten dit. Exemplum huius pone: Solem in Arietis parte quinta & minutijs 5. st quing duodecies multiplicaueris, erunt partes sexaginta, minutiæ unam facient partem, atque ita erunt partes sexaginta unæ. Dabis Arieti in quo Solem esse diximus, triginta, Tauro triginta, Dodecathemorion in prima Geminorum inuenietur.Hocinuento quid uanu magis, aut futile potest excogitari: cum per numeros istos, nulla tamé uis Planetæ, nulla qualitas eam in partem transmittatur. Quod si obseruatum dicitur euentis tam res spondere, obijciam Paulum Alexandrinu authorem grauissimum apud Ægyptios, quorū illud potilsimū fuit inuētum, qui talem obseruationem deprehendi fallam atteltatur, quia nouam iple methodu introduxit cotra ucteru omnium opinione, ut no duodecies partes illa multiplicarent, sed terdecies scilicet illi sõputatio antiqua nõ succedebat, utpote falsa & com mentitia. Et quoniam aliquando terdecies multiplicado eueniebatei ad quærebat, more astrologoru ex uno successu dogma instituit. Hecsunt ils la misteria Ægyptiorū, quorū sententias uelut oracula superstitiosum uul gus adorat, quoru doctrina ne dum habet aliquid divinitatis, sed ridicula etiam semidoctis. Nam si qua foret astrologia, nihil minus Ægyptij quam astrologoru nomen mererentur, qui & rerum quæ sunt in cœlo ueraru & naturalium, hoc est, sideru & stellaru motus ignorabant, ut infra dicemus. & in prædicendo plus istis fallaciosis somnijs utebantur, quam stellis & Planetis. Scribit Heliodorus Mercurium Trimegistum, qui partes Plane tarum primus inuenit uiam aperuisse, unde per solas illas partes nulla alia re spectata pronunciari possit de omnibus pariter monomerijs & dodes cathemorijs, mirum quantum in omni prædictione tribuebant, unde cos oblique notat Ptolemeus prudentissimus astrologoru, ait sua se dogmata traditurum મારે નીંદ્ર સત્રાહિલ્ફ છું લેફાઇમાઈફ લેજલાહિલ્ફ માર્ચિક quæ lint omnia જાણા વર્ષિક જેને જેને πυλλομφλυαρόμθεα εξ μλαίθανομ εχονία λόγομ, hocest, non per partes & numeros inefficaces, & causa ratione no habetes, quæ superflue multi nulla ad per suadendum ratione fabulantur, cum auté numeros dicit, & quæ reprendi

in Astrologiam, Lib. VII. 621

mus dodecathemoria notat, & qui climatericos annos faciunt ex numes rorum fola observatione, ut enneadicos & hebdomaticos. Vnde multis molesta senibus superstitio super anno sexagesimotertio, quoniam peius angui tigrideque formidant. sed peccat in his uulgus errore uenfabili, qui philosophi esse uolunt quis excusaverit.

DISPYTATIONYM IOANNIS PICI MURAND Valaductius Aftrologos libri VI. Finis.

## IOANNIS PICI MIrandulæ Disputationum in Astro. logiam, Liber VII.

OVID HACTENYS DISPYTATYM, ET QVID IN hoclibro disputandum. Cap. 1.

ACTBNVS nulla esse astrologia demonstrabatur, ablata sis derum efficientia, quod ex philosophia, ex siderum dignis tate, conditione rerum inferiorum, & fide experientiæ ras tionabiliter dici à nobis oftendebamus. Tum si illa efficiant ] quod opinantur astrologi, quare hæctamen aliter faciant quam sit ab illis excogitatu, probauimus nullam de ista efficientia, & cons lequenter de futuris rebus cognition eillis esse possibilem. Nunc illud no bis agendum, ut si fieri cœlitus hæc concedamus, & quomodo ab illis est confectum, hoc est ab hora primordiali sortiri res omnes fata sua de cœlo, quod tamen cuius rei sit fatum sciri ab eis non posse declarémus. Est aus tem hocillis primum necessarium si assequi debent, ut quæ sit cuico hora fatalis, certissime habeant exploratum, quod necsciri posse aut scitum cer te ab eis non esse præsentis libri disputatione docebimus. Et quoniam res rum uariarum principia uaria statuuntur, de principio hominis primum disputabimus, & illud esse in ambiguo declarates, & omnino qualecuns que sit, illud certe non esse quod ab astrologis existimatur.

in omnibus rebus quænon momento sed tempore absoluuntur,

& in hominibus maxime, in quibus genitura parum
roboris habere uidetur. Cap. 11.

Staut in decernedo principio cuiulcuo rei que no mometo led tempore confumat questio inextricabilis, an sit fatale illi tempus quo primu opifex facere illa aggrediat, quacuno demu causam

efficientem fortiat. An potius cu absoluitur, an cum non tota quide simul exigitur, sed per partes sint partium diversarum fata quo o diversa. Quice quid enim dixerimus, suam habet rationem qua confirmetur. Nam si felis citer manus opifex admouerit, quomodo esse potest opus infelix quod fe liciter opifex operatur: cum ea sit demum & operantis, & operationis fes licitas, si opera & bene & ex uoto operantis eueniat. Tu si fatum efficiens ter no signanter tantum est à sideribus, quando potius fatum accipere res suum debet, quam cu sidera illum intercedetibus alijs causis efficiunt. Vie detur igitur factum ex ea hora pendere qua rem facere primu opifex eius aggreditur.Contra fatum quo pacto accipiet res priusquàm lit, aut quos modo esse dicet à nobis cu primu incipit sieri utaliquando sit: Denice ex specie & quæmomento aduenit ultimo cõstituente forma res illud est åd est. Quod igitur illi potius fatale momentu quàm quo esse primu incipit quod elt, & seorsum à causa à qua fiebat, sua costare potest natura & firmi tate!non igitur de hora qua fieri, sed qua esse incipiunt res fata reru ratios nabiliter auspicabimur. Rursus si aliæ alio tempore partes absoluetur, cur non quæ& decretum fue fortunæ de fuo tepore adipifcetur: maximè cum experientia comprobetur, aliter uarijs eiuldem rei partibus euenire. Nam & in corpore eiusdem hominis alia interdum membra rectè se habebunt. alia male: & aliqua pars eiuldē urbis ruinis & incendijs erit obnoxia, cum nihil eiulmodi reliquis partibus accidat, cur non igit rationabilius unum quodos moueri & gubernari à propria costellatione, of de preterito quos dã principio & fortalsis abolito trahere res sequentes fati conditione. Et hæc quidē in uniuerfum de rebus omnib. dicta fint, nuc particulariter cas dem in homine examinemus, de cuius fatali primordio (si aliquod est hus iulmodi)multa & inextricabilis necellario ambiguitas nascif. Quid enim potius statuemus cum tam multa eius principia, ea que omnia digna princie patu conspiciantur: an quod inter omnia primum tempore est punctum illud fatale temporis arbitr**a**mur quo uir fœminæ primum cõgreditur**:an** no illud quidem, sed cum semen de mare accrescit in uteru; an potius hæc quidem quasi præludia, & necessario antecedentia. Primum uerò humas næ formationis initium statuemus, cum adorif uis ipsaseminalis purisis mam partem excrementi muliebris eamés costituit, hoc est, cogit in fœtu, quemadmodum à coagulo lac unitur & condensatur, an nechominis ad hucinitiu, sed cu in conceptu partes corporis omnes potestate insunt : an cũ membranulis iam siue secundis circumobducitur; an homine exordiri natura incipit quando cor primum actu secernitur, cuius uirtute quod gi= gnitur iam quasi filius à patre emacipatus à seipso incidit gubernari, ut na turæ interpres Aristot. docuit. Huic enim principio uis magna authoris tas & debetur, cum & cor primum sit quod formatur, & in cæteris partib. distinguendis, cum motus omnium, tum incrementum à corde distribuis tur,ut

tur,ut (si nobis est cum astrologis fabuladum) quemadmodum cordi ins sita uirtus, totum deinde reliquis coagentibus explicat hominem, ita hau sta prima in corde Solaris uirtus, totam deinde explicet fati potestatē. An podus hinc quidem cordis & uitæ fatum principale, fed membri cuiusli» bet dilpolitio ex hora potilsimum qua dilponitur, priuati lubit luig fati conditionem.Confiderantibus enim recters omnia penfitantib. illud ual de apparet rationabile, ut si, gratia uerbi, luminaria ut dicunt oculis præs funt, ex luminariu dispositione cum oculi disponuntur eorum potius has bitus mixtiots dependeat, quàm uel ex ea quæ pridē cum femen impleuit uterum antecessit, uel post secutura est cum pridem oculis absolutis, extra uterum matris infans est proditurus, id quod de reliquis membris pari ra tione dictu intelligatur. Quod si posthabitis omnibus his quæ diximus, aliud authoritate efficaciacs prestantius initiu inuestigetur, quod nam ras tionabilius proferemus quam quo anima fœtui participatur, quonia tuc esse incipit homo, & substantiæ integram rationem consecutus, tunc ex materia sua formace consistit. Et si fatum ex hora proficiscitur, qua res pria mitus est, nulla utique potius fatalis hora hominis existimabitur. A' qua si tamen opinione recedendum est, illud magnam habebit probabilitatë, ut que corporis sunt ad seminale principium referatur, quæ animæ ad ipsam animationem, quæ funt externa ator fortunæ ad id forte momentum, quo hunc captum, in quo ludit fortuna, claustra uteri egressus homo primum ingredif.Deniœ ex hac tam uaria atœ nodofa de humano principio ambi guitate extricabunt ipli le, forte, qui sunt diuini, philosophia quæ tantu ra tionibus nitif, explicare se rectè nullo modo potest, que si est tamé aliquid affirmatura, nihil minus affirmabit quam quòd aftrologi decreuerut, uti ex hora natiuitatis nascentis hominis fata dependeant, in qua opinionem necratione astrologi sunt adducti. Sed quia hoc principiù assequi magis posse uidebant, & ideo primas illi partes cocesserunt. Quare & post geni turam dare aliquid solent conceptioni, quoniam sperent de ea nonnihil interdum etiam posse cognosci. Reliqua quæ sunt potissima certè princia pia, præsertim cum animatur fœtus ex asse reiecerunt, quare scilicet, illis ex asse, hoc est, penitus sunt ignota, nec si inde pedere hominum fata concesserint poterunt sibi diuinandi de fato aliquid arrogare. Verum ut reliqua prætermittamus, genituram conceptui & fætus animationi qua ratione præponantur, quandoquidem si primas in fato constituendo partes inia tio illi demus, quod maximè tempore primum est, non est prius princis pium principio seminali ex quo omnia alia proficiscuntur, si non tam pria mum tempore quam efficacia dignitate is præponitur, tempus animandi fœtus omnibus erit præponendum, genitura & posterior omnibus & efs ficaciæ aut nihil, aut parum habet, quæ nec hominem inchoat, nec facit, nec absoluit, sed inchoatum & iam absolutum ipsa solum ostendit.

PTOLE

PTOLEMAEVM PLYS CONCEPTVI QVAM GENIE turæ tribuisse, cui nece aliquid tribuendum esse Ptolemæiratio convincit. Cap. 111.

🕶 Vod si uerba ipsius Ptolemæi grauiter pensitentur, uidebimus eum ui rationis adductum, plus dare conceptui, quam genitus ræ,quanquam ut faueat professioni, de efficacia genituræ mule ta astruere sit conatus, uerba ipsius in tertio Apotelesmatum sunt huius modi: Cum principium temporale hominis aliquod statuatur natura qui dem illud erit principium cum seme utero genitali admittitur, potentia autem & secundum accidens cum hora partus infans egreditur, qui igis tur horam admissi seminis casu uel obseruatione deprehenderint, illam se qui potius eos decet in proprietatibus corporis animæ¢a dignoscendis, efficientibus eo tempore stellarum configurationibus consideratis. Cum enim semel à principio semen exambientis aéris affectione certa qualitate disponitur, licet per consequentis conformationis tempora uarietur, quo niam tam propriam cognatamque tantum materiam naturaliter sibi ascie scit, cum actum fuerit, magis etiam primæ suæ qualitatis dispositioni assis milabitur.Hæcibi Ptolemæus ad uerbum. Vbi mihi uidetur quam exe pressissime & asseuerate, nulla interiecta dubitationis particula, pronunciare primum & naturale & efficacissimum hominis principium esse seminis admissionem, atque huic potissime inhærendum, cum agnoscitur, in prænoscendis hominum uicissitudinibus, tam quæ ad corporis, quàm quæ ad animā attinent. Quod ubi etiam asseruit, tunc quæ uidebanī obij ci posse de seminis permutatione accurate anxieta dissoluit. Verum quos niam sciebat artem periclitari si aliunde pronunciari de hominis fato pernegaret, adiecit his que diximus in huc modum: Qui autem horam ignos rant principij seminalis, quæ plerung ignoratur, illos necessarium esse sequi principium natiuitatis. Pensemus autem hæc & priusquam alia subs iungamus,in quibus folum utendum ait hora genituræ cum hora conces ptus ignoratur, & de hora quidem coceptus dixit, quòd adhærere illi cos uenit.ita enim Græcè scribitur महनगंत्रस्य, de hora natiuitatis non conuenire dixit, sed avay nacep, hoc est, necessarium esse, quasi nescientibus horam hos minis concepti, & tamen uolentibus de eius fato diuinare ad natiuitatem necessario est confugiendum, ut luce clarius appareat no uolentem sed co actu necessitate in hanc sententiam descendere Ptolemæum ut hora geni turæ quasi secuda (ut dicitur) post naufragium tabula utatur, & hactenus quidem pro ratione locutus, mox ne deferat professionem conatur quan tu potest hoc quoq de genitura principium ualidum demostrare, quare de eo ita subdit: Et hoc etiam est maximum principium, atque hoc solo à primo deficiens quod ex conceptu ea etia possunt præcognosci que ante partum eueniunt. Porrò si quis hoc quidem principium dicat, illud aue

tont with all post principium; erit quident illustrat horrempore ses eundum, led fortielle erit potellate perfective, ferè enimiture hæc humani feminia generacio non negabitur, illuda ut hominis, cum multa tunc accia piatinians qua prius non habebat cum eratin utero; & ea natura homis nis propria, quamuis item quod hora partus non circumdat mihit uideas tur conferre, uc quinascitur talis aut talis sit, facir tamen ut subcognatami circumdantis configurationem prodeatin lucem, quoniam natura postquam eum perfecit tantum ad exeundum impetum dat, cum dispositio est fimilis figuræilli quæ à principio fœtum formauit, quia rationabile & ha rum quos rerum fignificationem habere dispositionem stellaru hora nas tiuitatis, non quia six estectrix illarum, sed quia ex necessitate & secundum naturam fimilis est illi potestate quæ esticit. Elæc Ptol. à nobis fideliter res citata, in quibus illud primum est videre omnino esse falsum quod ait ins terpres Auenrodan dubitanter loqui Ptol in prioribus uerbis ubi de effi cacia coceptus edificrit, asseuerate in his postremis ubi hora natiuitatis sis gnificandi uim habere demonstrat, cum contra potius ibi quidem omnia affirmet, nihil excipiens, nihil dubitans, hic nihil non adiecta dubitationis particula loquatue munc ferè, nunc fortalsis interponens, & cum denique totam suam disputationem terminaturus non aliam habet rationem qua fati significatricem horam genituræ defendat, quam ut similem a princis pio seminali esse suadeat. Tantum abest ut authoritatem decernendi quas lis sit futurus qui nascitur neget esse in conceptu, ut non plus super hac re concedat genitura, quam ut conceptui similis & confentiens inveniatur. nam illa quidem opinio apud astrologos inuulgata, credita etia ab interprete Ptolemzi, ut significet solum hora coceptus quæ in utero matris for qui accidunt, defalsa intelligentia dictorum Ptol.nata, facile intelligitur, qui non ea solum significari per conceptum dixit, sed etiam illa quæ genis tura non possit: Præstat, inquit, hoc Ptolem. coceptus geniture, quod per illum etiam ea quæ funt ante partum possunt præuideri. Quod si illa tans tum, nunquam erat etiam apponendum, nec propterea præstare primum principium, secundo existimandum, cum longe sit maius spacium totius uitæ quam rudis adhuc naturæ informis of fœtus rudimenta gubernare. Quapropter si Ptolem.in illis dubitanter hesitanter es prolatis uerbis con fidat, ut sit principi secundi uirtus fortasse primo esticacior, & hoc ferè feminis humani illud hominis potius sit principium, non solum à ratione sed à seipso plane dissentit. A' seipso, quoniam, ut dicebam, non potuit in principio nascendi authoritatem fati defendere, nisi excogita cum prine eipio seminali, natiuitatis affinitate, & cum poster de sexu alisso nascentis conditionibus preuidendis præcepta tradit, ea ex conceptu magis quam ex natiuitate ait præcognosci. A ration e, cu propter multa que supra dixi · mus, tum quare ualde extra rationem est, ut conceptum principium semi»

628

nis natiuitatem hominis dicamus, quadoquidem cum femen uterum me pleuit, non fieri ipfum, sed incipit aboleri, cum homini fabricando natura manus admolitur, quate illud sicuti hominis generandi, ita corrumpendiseminis est principium. Quòd si principium hominis uoces nativitatema quare multa tunc primum habet quæ in utero non habebat, at no illa pertinent ad lubstantiam, quæiam facta & abloluta est, led ad gestiones opes rum tantummedo nonnullorum quæ nec hominis propria, à quibus si fæ tum hominis auspicemur, multo post ortu tempore fatum orietur, ut cum scilicet fați no iam infans incipiet, cu cogitare, deliberare, ratiocinari, nami statim quidem natus nihil habet hominis proprium preter eiulatum, non igitur his tam scilicet fi falsis & friuolis, astrologoru prudentissimus Ptolem.insisteret, quanquam cane omnino desertor professionis præuaricas torés putaretur protulerit dubitanter. Necs uero hæc solum quibus coce ptui genitura præponitur, sed quæ aliquam uim in fato decernendo astru unt genituræ minus habere possunt sirmitatis. Summa enim totius uirtutis ad colensum refert, qui sit internatiuitatem atcp conceptu. Atqui nam iste consensus; quæ similitudo: Respondet Haly Solem hora genituræ insigno semper inueniri, quod aut septimum aut nomum aut decimu sit ab. eo in quo fuit hora coceptus. Hæccine igitur illa similitudo: O ridiculam uanitatem, quasi aliquod tempus alicui tempori hac ratione non consens tiat, quare scilicet Sol quocue tepore à signo in quo alias suit, aliquo sem per signorum numero necessario distat. An probabilius quod affertur de Luna: cuius locus cum nascimur horoscopus sit conceptionis, et qui tunc Lunæ locus horoscopus fit, deinde natiuitatis, atqui hoc falsum confis ctumque ab astrologis postea demonstrabitur. & Haly Auenrodan in tra ctatu presentis quæstionis exponens Ptolemeus. Vt uerum interdumita fallum interdum, ait le deprehenlum. Verum age lit uerum nulla potius uia, fictus ille confenfus, utriulophoræ euidentius op coarguetur, quoniams fi ex regula illa astrologorum conceptus horam inuestigaueris, & themae ad id tempus tibi constitueris, inuenies cœli stellarumque dispositionems ab ea lemper esse diuerlam, aliarumés rerum omnino significatricem, quæ hora natiuitatis supputantibus apparebit, sed quid plura in nugis confue tandis uerba prodigimus. Haly infignis astrologus in Lib. quem scripsie de electionibus apertè confitetur efficaciam fati discernendi esse in hora conceptus, sed quoniam hecignoretur, ideireo ad horam nativitatis astrologos confugisse. Etipsi cum urgentur de ortu Geminorum quorum dis spar sit fortuna, solent dicere interdum diversitatem conceptuum illorum fortunam uariare, cum tamen si hora conceptus ea solum disponic quæ accidunt intra uterum, illud potius sequitur, ut possit corum quorum conceptus dilpar compar quidem esse fortuna, sed nativitas nullo moe do elle polsit.

YNL

### in Astrologiam, Lib. VII.

WNIVERSALIA FATA Q.VIBVS VIIS ASTROLOGI VE fligent & quam parum rationabilibus. Cap. 1111.

Iximus de initio fati particularis quàm sit incertum, & & falsa ratione ab astrologis constitutu, restat dicere de universali, uns de scilicet fata urbium, gentiu, regnorum, et in universum mun di pronucientur, & hoc quo & (si aliquo de sse concedat) in am

biguo tamen & incerto sit, & a nostris astrologis perperam definitum. So lent autem ad uniuerfales prædicendas mutationes triplici ferè uia proce dere, aut ex magnis siderum superiorum uel luminarium eclipticis cõiuns Ctionibus, aut ex cœli dispositione, cu primas Arietis minutias Sol ingres ditur, quod quasi principium anni statuerunt, aut ex principis urbium, regnoru, gentiu & peculiaribus, hoc est ex hora qua urbs ædificata, uel res gnum institutu, uel lex genti data qua viuit, qua eg gubernatur, que omnia Fint friuola magna ex parte supra est ostensum, no solum ubi tota depul sa est sideru efficientia, sed etia cum totam prædicendi ex magnis coniuns Ctionibus ratione infirmauimus, & siue ab illis, siue à defectibus luminas rium, longo posto acciderunt tempore expectare aliquid uanu declaraui mus, tum impietatem infaniam & deteximus aftrologoru, et legem cœli fa to, & fato fuælegis gentes fubijcientium, nec non co fit uanu, uel urbis edi ficate uel accepti regni, quasi rei naturalis diem natalem decernere. Núc et si omnium rerum fatum aliquid esse concedamus, sumus ostensuri de fas tali principio harum reru nihil certum aut posse definiri, aut hactenus esse ab astrologis definitum. Primum quidem in auspicado urbis fato à iactu lapidis quàm ratione mouentur: quadoquidem iam ciuitatis potius & ur bis fata perscrutant, illud momentu potius obseruandu quo urbs ædifica ta cœpta est habitari, & suis legibus regi & cotineri. De regis item fortus na magna inter eos discordia, cu ali putet ex hora illam pendere qua rex instituitur siue decernitur. Alij cathedram potius siue coronationem pus tant inspiciendam, sed hæc quasi minutiora prætermittamus, cum etiam Haly fata gentium urbium & regnorum non tam ab his ipsis quæ diceba mus, quam à principis magnarum universalium constellationum cres dat dependere, de quibus cum illis collato pedemox disputabimus.

ASTROLOGYM NON POSSE PRAEDICERE QVANAM orbis regione fatum aliquid euenturum sit, quoniam incertü apud ipsos quæcui signo uel Planetæregio subiaceat. Cap. v.

I magnæ quas uocant coniunctiones, si defectus Solis & Lus næ quantas astrologi fabulantur scient mutationes, illud nunc contendo, uerè tamen de illis ab astrologis nihil posse predici, nece tame illis coiecturis que obijci possut, horoscopu magne

coiunctionis incertu, an sit proprius, aut ipsius anni quod uertete illa coti gerit, arbitrarie quillos in defectu luminariu principium medium quod ser-

GG 2 uare,

627

uare, temporibus reliquis in observatis, tum etiam solius principis habita ratione, condonentur illis hæc omnia, nec super his litem ullam faciamus, alibi premere eos possumus esticacius, unde omnimoda huiusmodi præs dictionum incertitudo demonstretur. Sunt enim earum quatuor capita, primum ut prædicatur quid sit futurum, secundum quo in genere rerum, tertium quonam tempore, quartum apud quas gentes & in quibus locis ac regionibus. Quod si nulla ferè rerum mutatio est, nullus casus, uel pros sper, uel aduersus, qui non aliqua mundi parte apud aliquos populos acci dat quocung tempore ueniat, erit omnis huiulmodi uana futilis is predis ctio, nisi postremum hoc habeant exploratum, quonam scilicet loco, quae que parte terrarum admirabiles illæ mutationes euenturg sint. De hoc au tem ita definiunt, ut in regionibus illis expectetur que sint signo subiecte, apud quod talis uel coniunctio siderum uel luminariù defectus cotigerit, nec solum quæ signo penitus eodem, sed uel eodem uel signo saltem eius dem triplicitatis. Hæc est omnium astrologorum super hac re indubitata sententia. Vnde illud colligitur, nihil posse de fato alicuius regionis uerè prædiuinari, nisi prius constiterit, cuina signo, cui planetæ regio illa subija ciatur. Sicut nec de hominis potest fato prænunciari si tépus genituræ fue ritignotu. Quod si de subsignis planetis & diuersis terraru distributione omnia apud astrologos sint incerta, patet euidentissimè prædictiones eo ru de huiulmodi rebus necessario fore quam incertissimas. Illud uero, qui Ptolem. & Albumasaris libros legerit accurate, facile intelliget, cum nuls lum sit dogma in quo sibi minus astrologia consentiat. Ptolemæus in lib. Apotelelmatum igneum triplicitatem præesse dicit septentrioni, terream meridiei, aéream orienti, aqueam occideti. Quod secutus est Iulius Firmie cus opinionum ueterum æmulator. Idem uerò Ptolem. secundo lib. eius dem operis, uel aliter explicare, uel immutare nonnihil eam uidetur parti tionem,igneam triangularitaté non tam leptentrioni quàm his terris pres ficiens, quæ sitæ sunt inter septentrionem & occidentem, terream his quæ inter orientem & meridiem, his uerò quæ inter ortum & septentrionem: aéream, aqueam inter occasum collocat & meridiem. A quibus omnibus ea tantum distant que Albumasar scribit quantu distat oriens ab occiden te, is enim fexto lib. Magni introductorij igneam triplicitatem no feptens trioni, ut Ptolem. sed orienti uoluit dominari, ipsi quidem septetrioni, cui scilicet igneam præficit Ptolem.ipse aqueam dominari cotendit, & quam orienti Ptolem.aëream ipse contra præficit occidenti. Idem tenet Paulus Alexandrinus in institutionibus artis Apotelesmaticæ. Sed ipse idem Als bum quasi sui oblitus lib primo de Magnis coiunctionibus tam diuersa ab his scribit, quæ scripserat in introductorio, quàm illa erat diuersa à dos gmate Ptolem. Nam ibidem non igneam ut Græci cu Ptol. ato Materno, non aqueam utiple alibi, Arabesés permulti, led aéream præficit triplicia

tatem

satem, & quam ibi septetrioni aqueam dederat, tum opposit à asscribit re gioni, hoc est meridianæ, occidenti autem nec aqueam ut Ptol. nec ut ipse . alias aéream sed terrea ait dominari, quibus sententifs quidna potest esse pugnantius: quarum le arbitrum quilnam faciet: cum necratio hic possit, nec experientia monstrare ueritatem. Henricus Macliensis postrema hac Album.opinionem ait esse uerissimam & experimentis & plurimis coms probatam.Contra Alchab.& Zael Israelita,& Abraham Auenazra,&Sa phar in ilagogicis, & Messahala, illam probant quam scripsit in introdus ctorio Haly. Auenroadan utraca reiecta Ptolem. sententiam omnib. antes ponit Mitto & ipsi super his ueteres inter se dissentiret, Agypti ab Hips parco, ab Hipparco Ptol.id aliquib. exeplis declarabo. Arieti enim Agy ptij antiqua Babylonem, & Arabiam Ægypto coterminam. Ptol. Britans niam, Gallatiam, Germaniam, Hastarniam & Palæstinam subject. Hips parchus & antiquissimi astrologoru exactiore quidem ratione alijs enim signi partibus alias regiones subiecerunt, atopita sinistro quidem Arietis humero Babyloniam, dextro Thracia & side Armeniana & wheleas Aras biam Ægypto confinem & Aspetel hausor Persidam, & Cappadociam, & Messopotamiam, & Syriam & Rubrum mare, atqueita in cateris signis est discordia: Ægyptij, Hipparchus, Ptolemæus & discordant non minus, quàm à Ptolemeg etiam Album. & à seipso. Vnde luce clarius constat nis hil posse ab astrologis certi pronunciari, ubinam gentium ato terrarum casus aliquis sit uenturus, cum de ipsa subsignis gentium terrarum qui diuis sione nihil habeant certum uel exploratum.

NON POSSE INITIVM VNVM CONSTITVI DE QVO totius anni pendeant fața, tum uaria à uariis anni statul principia, & iuxta Hebrços annum potius autumno quâm uere inchoare. Cap. vi.

Eliquum ut de initio anni dicamus, quod non posse unu conssituui ex quo totius anni status prædicatur, tamen expresse mat Ptolem. ut nullius potius quàm ipsius uerbis hoc sim cos probaturus. Is igitur lib. Apotelesmatum secudo ita scribit: In circulo nullus cogitare principiù simpliciter poterit, in Zodiaco aute eà utica quis principia iure costituet, quæ æquinoctiis ates sossituiti determi nantur, que sunt quatuor, duo scilicet equinoctialia & duo sossituitalia. Ve rum hic locus hæsitationi an aliquid horum quatuor sit præponendum. nam si ipsam quidem simpliciter circularem naturam spectes, nullum eos rum singularis principi primilegium obtinebit. Vtūtur autem qui de his scripserunt, assiquid supponentes, diuersimode, uno quoque illorum quas tuor quasi principio moti, ab aliquibus eorum propria ratione naturalica consensu, habet enim unaquæ illarum partium aliquid peculiare & execellens, unde sibi principii & noui anni authoritatem uideantur uendicas cellens, unde sibi principii & noui anni authoritatem uideantur uendicas re, ut

re, ut uernum æquinoctium quod tuc primum dies nocte incipit longiqt. ficri, & quia tempus id anni abundat humiditate, quæ qualitas & natura (ut superius diximus) in omni principio generendarum reru plurima est. Astivalis solstin prærogativa hæcest, quod tuc maxime dies in suo quas. si fastigio consummatione producitur, tum uerò apud Agyptios & inundat Nilus & Canicula exorif. In autumnali æquinoctio fructus omnes colligunt & terræ femina iaciūtur. In brumali folstitio post decrementum. incipit dies tunc primum augeri. Quod autem mihi conuenientius & nas turæ colonum magis uidetur, hoc est, ut in observatione rerum anni quas tuor illis principis utamur, observantes quæ ante illa proxime fiunt Soa lis & Lunæ, uel coitus, uel opponés, & præsertim eclipticas, ita ut ex prins cipio quod sumitur ab Ariete uer quale suturum sit prævideamus, ab co. uerò quod à Cancro estatem, à Libra autumnum, hyemë à Capricorno. Hæcibi Prol.ad uerbum. E quibus apparet & creditum ab eo & copros batum nullum uerum initium posse constitui. Ex quo totius anni fatum præuideatur, ut non possim satis mirari & Auenrodan eius interprețein. & iuniores astrologos identidem predicantes plus tribuere Ptolemæum. in anno exordiendo ueris æquinoctio, quàm uel autūni principio uel [o] stirij. Nam quemadmodum uernum æquinoctium quid non habere die cit, unde principi privilegium mereatur, facit idem nihil fecus in reliquis, & postquam omnibus initialem esse authoritatem ostendit, tu non aliud quidem alio plus habere momenti, sed equè omnia observanda esse decer nit, hor & magis conveniens & naturalibus consonum asseverans, quam ut unum ex illis reliquis superhabitis obseruetur, quando quidem unum# quodo suam habet rationem cur principium aliquod anni iure existime. tur, quo factum est ut diuersæ etiam gentes aliæ, ab alio ex his initijs ans num exordirentur. Agyptij ab æquinoctiali folltitio, Romani ab hiemas li, alij ab autumnali, hoc est, ab ingressu Solis in Libram, eam etiam horam observantes que vigesimam Scorpi partem peragrabat, plurimum in the efficaciæ momentice Putantes ad statum & mutationes aéris predicedas; quod Saphar & Aoniar funt secuti. Nonnulli item ex sententia Ægyptio rum uolunt illa quatuor principia consideranda, sed non ita ut omnia in omnibus observentur, unde cum Sol quidem Arietem ingreditur ipsius Solis statum considerant, cum uerò Cancrum Iouis, cum Libram Saturni, cum Capricornum Martis, quod hæc omnia sidera in eis signis regnas re existimentur. Albu. aliud sibi somnium est comentus, ut si quum Aries tis primas minutias Sol inuadit horolcopus invenitur, signum sixum, ex eius hore cœlesti dispositione de toto anno quidem reste pronuncietur, si commune sit signum duo principia anni statuant, si mobile quatuor, qua prorlus uana & arbitraria ficuti necratione, ita nec ueterum uel authoris tate uel experimentis fulciutur. Quod si quis forte ex mudi creatione opi nionem

nionem astrologorum uelit confirmare, ut propterea ex ingressu Solis in Arietem sutura sortuna cognoscatur, quoniam per id tempus mundum Deus creauerit, ut non sint assud annorum conversiones quam revolus tiones mundanæ genituræ, is uerò facilime statimos reuincetur, quandos guidem li mundi lequamur genituram tam erit incertu quod lit anni prin cipium statuendum, quam etiam estincertum quona tepore anni muns dus fuerit institutus. Neque enim apud Hebræos, à quibus mudi creatios nem accepimus quicquam super hac re certum & definitum est, sed alij ue se, alij autumno exortum contendunt, et si altera opinio est preferenda, eò potius declinant ut in autumno con ditum credant. Nam quod scriptum est eodem mensium in quo phase celebrabatur primum mensem in anni menlibus futurum, id ratione folennitatum celebrandarum dictu uolunt. quare si illa maxima prima & præcipue esset solennitas, à qua corum exitum de Ægypto, quod primum Dei in populum beneficium, cætera sint secuta. În reliquis aut rebus omnib, à Septembri initium faciebant, quod multis tum facrarum literarum locutionibus, tum antiquis coluetudinis bus ludæorum uidetur comprobari. Scriptum enim in Exodo est, scenos phegia, hoc est, in festa tabernaculorum celebrari in exitu anni, ea uero me dio Septembri celebrabantur. Et in libro Nehemig scribitur & factum est in menle Casleu, is est apud Chaldxos qui apud nos December, anno 20. tum scilicet factu est in mense Nisan, hoc est, Aprilis anno 20. qui si mens sis Nisan, id est Aprilis, caput anni esset, non uigesimo anno, sed primo ac nigelimo erat scribendum. Præterea cum lege caueretur ne septimo anno dui scilicet erat labbatum annorum, aut meteret agros, aut seminarent. Si Eaput anni erat Aprilis, sequebatur, ut quod per Octobrem sexti anni ses minauerant, id æstate sequenti metere non liceret, quare hæc scilicet æstas àd leptimum annum pertinebat, si eius exordia à uere sumebatur, quod si erat tredita lexto anno terræ lemina deperibat, quod incommodum non lequebatur à Septembri annum instituentes. Mitto quæ Lersiensis in cos Bilto scripsit, & Bedain libro Temporum, & losephus in primo antiquis fatu. & Hieronymus in epistola de Solennitatibus, qui Ezechielem etiam exponens Octobrem dicit primu elle menlem, lanuarium uero quartum, guibus omnibus liquet siue ex mundi creatione aliquid conjectemus, s

ue astrologorum ueterum rationem authoritatem sequamur, omnino astrologos aberrare, qui exingressu Solis in

Arietem de totius anni fato pronuncias ri polle contendunt.

ming to a religible . Some received

GG 4 DE DE

នាស្វារី អាហ្គានសាស្ត្រា ប្រជាជនសាស្ត្រី នៅ និងមាន ប្រធាន វីវិទេ នៅមែន នៃ នៅមានមែន បានមានជាតិ មិនប វីស្ស៊េន (ស. 10) នៅការអាច ដែលមែន ប្រធាននិងសាស្ត្រី នៅក្រុម នៅក្នុង នេះប្រការ នៅ និងប្រធានិង វាមេស៊ីវេទ្រពេល ប្រសិស្ត្រី ក្រុម នៃស្គ្រាស់ ស្ត្រី និងប្រជាជន និងសាវាមេស៊ី ការអាស៊ី នៃបានសេស ស្ត្រាបាន មិនការក

2010

DE DIRECTIONIBUS ALIJA-QUE MODIS, QVIBVE tempora futurorum definiunt quam parum eonstent, quamue in his astrologi inter se discrepent. Cap. VIL

lcut errant in fatis anni auspicandis (si qua fati concedatur aus

spicatio) stain tépore definiendo quo ilsud sit euenturu quod initialis hora promisit. V tuntur enim hac quoq in re friuolis. falsis, uanis, suppositionibus, & methodo naturali nihil cons uenientibus, inter quas illa prima et potissima est de Planetaru partiumo Zodiaci directionibus (sic enim libet eas uocare) quo magis ab his quib. cum disputamur intelligamur. Illæ igitur quam falsis nitantur ridiculisor fundamentis breuiter aperiemus, declarata prius ex propolito astrolos gorum opinione. Esto igitur genituræ alicuius horoscopus Leonis P. quintadecima. Satur.in Virginis p. lexta collocetur, patet Saturnum hos roscopo, necaspectu necalia re copulari, quare no debet illi nocere, uerus tamen opinantur peruenturum aliquando ex directione horoscopum ad Saturnu, & quo anno illuc perueniet, ex Saturno morbi periculum nato imminere, peruenire aut aiunt hac ratione, quoniam fingulis annis fingus læ nobis signorum partes attribuuntur, pro anaphorarum tame propors tione, sed hoc nihil ad rem de qua nunc agitur. Dicut ergó primo anno ul tæ iplum deberi gradu in quo est horoscopus, quare si in eo gradu Planes ta bonus, aut corpore, aut radijs fuerit, eo anno sua bona largiri, contra si malus mala, secundo anno secudum à primo gradu respondere, terrio ter tium, & sic deinceps. Quare si Saturnus (exempli gratia) primam & niges fimam partem ab horoscopo occupauerit, cum primo & uigesimo ætatis anno pars illa respodeat, fore ut annus ille Saturni radifs infesteur. Cum uolut igitur quonam anno bonum malumue aliquid euenturum sit nato præuidere, dimetiunt gradus inter loca principalia genituræ, & corpus aut radios bonimaliue sideris interceptos, & pro numero graduu de annorum numero prescribunt, post quem eventus ille debeat expectari, hec est corum politio in directionibus, exquibus & uitæspacium Ptolemeus & calus omnes vices fortunæ altrologorum turba pronunciat. Quis bus quid potest leuius: quid magis irrationabiliter cogitaris nam illa pris mum'ad annos graduum distributio, potest ne magis ex libidine fingi? nullo fundo lcientiæ rationisue concepta maxime cum interdum annos, interdum dies (ut scilicet eis subuenit) à gradibus istis dicant indicari. Et haberet hocforfan aliquam probabilitatem, si partitio ipsa graduum ele set à natura, illa uero ex arbitrio tota pendet, mathematicorum signa in triginta potius quam in uiginti partes non ob aliud diuidentium, quam quod numerus ille diuisionibus arithmeticis est accommodatior, ut testimonio iplo astrologorum proximolibro nobis demonstrabitur. Sed quomodo mihi nocere poterit Saturnus in sexta Virginis parte (sicu t

tratacceptum) cum nascebar inuentus, etiam si illis demus primo & uige simo ætatis anno eius influxum ad me pertinere, nam quando ad me pertinebit Saturnus,illic non erit, & quando ibi erit Saturnus,pars illa ad me non pertinebit. Qui si forte quemadmodu à pestilentia infectæ uestes ues nenum ad aliquod tempus non amittunt, ita partibus cœli etiam euenire dicant, ut receptam à malo fidere contagionem diu retineant, propterea 🔅 gradus ille iam tum cum nascebar infectus à Saturno, post multos etia an nos uim noxiam illam in me refundat, Perbelle positione subtiliter & des fendent,& fiquidem cum phílofophis effet fermo, iuberem meminiffe lu≠ minis affectionem lubiecto non hærere, led abire cum corpore à quo difé fundatur. Cœlestium autem omnium impressionum (ut in metheoris ait Auicenna) & uehiculum lumen est, & fomentum. Sed ipsi mihi respons deant cum ad eundem gradum tot annis intermedijs aliorum accurlus lit Planetarum, an superuentu luminum salutarium inolitum illud uirus pus tent aboleri posse uel imminui. Præterea si perdurant in cæli regionibus à Planetis acceptæsusceptæs qualitates, necad exiguum spacium tempos ris conservantur, non erit in factis dijudicandis tantummodo observans dum, quis quo cœli loco uel anno reuoluente, uel hora genituræ, Planeta inueniatur, sed qui eadem loca præcedentibus etiam annis peragrarint. Postremò commentum illud dirigendi aliud non est, quam subficere res non solu constellationibus his quæ sunt, sed quæ esse etiam possent. Nam quid aliud est dicere Lunam quæ me nascente hexagonis radijs à Sole ses riebatur, infortunium tamen aliquando inibi parituram ex quadrato So= lis aspectu, sub quo illa quidem non fuit cum nascebar, sed fuisse si pluris bus cœli partibus interiectis procul à Sole magis constitisset, quas partes per quas scilicet à quadrata radiatione distabat cum peregerit post tot ans nos ab ea illa ibi calimitas infligetur. At costellatio ista sub ortu meo non fuit, & si postea aliquando est futura, nihil tamen ad me, cui si fatu aliquod est, præterita illud cæli dispositio dedit. Patet igitur quam absurda, quam falla, qu'àm inconsona sit positio dirigedi, qua qui quotidie utuntur astro logi, quodnam habent fundamentum under sit deducta, nondum forte ut opinor in considerationem examenés reuocarunt, utuntur autem præs ter directiones in euentorum temporibus præuidendis dominatu Plane tarum, quos ordine quodam imperium uitæ suscipere confixerunt. Hinè centra Chaldæorum,fridariæ Perfarum,Indorum nouenæ,tecates Ptoles mei, aphoriace occurlorce hinc, decennia Agyptioru, cranocratores Aras bum, & quæ alia hoc genus, alij alia pro libidine fomniauerūt, que omnia peccant hoc inconcinnum quod de sideribus ita definiunt, ut hic quidem tot annos Planeta nos regat, quo tempore columato, succedeti Planetæ, uel pro sphæraru, uel pro climatis ordine, quasi per manus gubernacula tradit, qui rurlus per cocessum sibi tepus administrata iurisdictione; cedat fideri

sideri proximo ius & potestatem, quod quidem ab omni est naturali ras tione penitus alienum. Nam quod hoc potius quam aliud ex eis hoc tem. pore inferioribus dominetur, non alia potest causa rationabiliter assignas ri, quam aut materiæ dispositio huius potius quam alterius impressionis bus oportuna, aut sideris ipsius ad nos efficacior habitudo, ut super terrã feratur, alijs sub terra collocatis, aut uerges ad aquilonem regionibus nos stris fiat proximior, aut rectiores radios in terram iaculetur, et quamuis cu astrologis sentiremus de bona mala que reru conditione, pro locoru, signos rum, radiationum diuersitate, eius Planetæ qui plus ceteris in cœlo per id tempus authoritatis & potestatis obtineat, hoc est, solum quod dici ex na turali methodo potest, at reliqua ficta & fabulæ sunt, ut loue dicamus nuc præesse terrenis, quare annis præcedentibus præsuit Saturnus, quem ex fphærarum ordine lupiter sequitur, & Taurum hocanno dominari, quo niam precedenti Aries dominabatur, quasi terrenorum & magistratuum uices in sideribus inueniretur. Quod si ita dicant experientia comprobas tum posset esse aliqua sides, si de ista inter se distributione temporum con uenirent. Sed cum alius Lunæ, alius Marti, alius Ioui, eosdem annos attribuat, nónne omnibus pariter experimenti fides abrogãda, quam pro fua quilæ opinione in tanta opinionum uarietate prætendat. Ægyptij quos sequitur Firmicus uitæ administrationem cuilibet siderum dant equa par titione annos 10. & menses 9. hocordine, ut in diurna genitura primum decennium Sol accipiat, in nocturna Luna, post quod decennium, qui in genitura per signorum cursum in secudo loco fuerit inuentus, tertius qui post secundum fuerit, & simili modo cæteri. Sed quicung decennium sor titus fuerit, licet sit totius temporis dominus, omnibus tamen stellis tota decennÿ fubstantiam diuidat, à fe incipiens, & post fe illis tradens qui sînt per ordinem politi. Primo autem illi quicunc in themate secundus fuerit inuentus. Est autem summa annorum quos Planetæ septem modérantur ex eorum sententia quinque & septuaginta ternis mensibus adiectis, quis bus constitutis ad primum rursus Planetam reditus sit. Persæ eunde quis dem annorum numerum colligunt, & à Sole similiter si quis natus inters diu fuerit, à Luna si noctu exordiantur, facientes etiam ipsi unum quidem temporum dominu principalem, sed alios tamen in dominatu uicaria suc cessiones particeps, quam distributionem uocant fridariam, unde illi uule gata inter iuniores aliquem esse frigidariæ Iouis participem. Multum ues rò discordant ab Ægyptijs, nam in successu Planetarum non loca themas tis genituræ, sed sphærarum ordinem obseruant, Solem medium faciens tes.Præterea non cuiq Planete æquale tempus alsignat, sed Soli quidem annos decem, Veneri octo, Mercurio tredecim, Lunæ noue, Saturno uns decim, loui duodecim, Marti septē, Capiti tres, Caudæ duos, quod quam habere possit rationem ipse quoque Auenazra in libro rerum astrologie carum

quetum fatetur fe mescire. Contra uerò in ascendendo participe dominatus zequam cuilibet Planetarum portionem dant Perle, ita ut princeps Plane ta septimam sui temporis partem solus gubernet, secundam cum Planeta à se secundo, semiam cum tertio. Ægypti uero inæqualem hanc faciunt di stributionem, decernêtes Soli quidem menses nouem & decem, Saturno triginta, Ioui duodecim, Marri quindecim, Veneri octo, Mercurio uigins ti, Lunæ uigintiquinq, quam rurius lubdiuidunt, ut Saturno ex triginta suis mensibus dies sex reliquis Planetis impartiatur, atque idem de suis ce teri mensibus faciam, ut docer Ephestion, & Maternus ignorauit. Sed ils lud kuit alsiduum Perlis & Ægyptijs.quod illi caput & caudam annume rant cronocratoris, Ægyptij non faciunt. Ex quibus omnibus patet post primum decennium, rarò eundem fore annorum gubernator è apud Pers sas, & apud Ægyptios. Ab utrifo uero dissentit Ptolem. ætatu dominos faciens, ut quaternus primos annos Luna gubernet, Mercurius decem sez quences, tamé ordine quidem colequenti, Venus quide octo, Sol nouem, Mars quindecim, lupiter duodecim, reliquu uite Saturnus, qui tamé cum exactam peculiarem unicuios geniture temporum distributionem inquis rit, Gronocratoris illis quidem principalibus addit annuos, menstruos & diurnos. Sed in illis Ptolem. totius fati cardo uerfat, ubi taxat eos qui unu faciunt uite cronocratore, Aigyptios innuens, & Dorotheum, atqs illi fens tentie Ptolem. siquis accedat, diversissima semper in distribuendis tempo zibus ab Ægyptijs Perfis op definiet, quo magis libeat irridere nostrææta tis astrologos qui non intelligentes, eodem tecates Ptolem. & cronocras tores, quo Perlarum fridariæ, Ægyptiorum que decennia pertinent, uti sis mul his omnibus uoluerunt, quafi non diuerfæ atos cotrarie fint fuper eas dem re. Sed de rebus diversis, opiniones inter se minime congruentes. Indorum astrologia nec fridarias, nec decennia, nec tecates, nec cronocratos ges nouit, sed unam non in septem, ut illi, sed in nouem membra partitur, de quibus hic ordine pro locoru thematis dispositione pronunciat, ut pri mam annorum partem regat constellationes ad duodecimam domu per- tinentes; lecundant quæ ad horolcopű, tertiam que ad lecudam domum, quartam uerò quæ ad nonam, quintam quæ ad decimam, fextam quæ ad undecimam, septimam quæ ad sextam, octavam quæ ad septimam, nos nam quæad octauam. Nec folum ab alijs in ifta temporum dispensatio> ne, sed in ipsa domorum partitione discordant, ad signiferi gradus (quos equales uocant) illas dividetes. Arabes Andrugazarem imitantes, per tri gonocratores quali dixeris triangulatores, hocest, dominos triplicitatu, tres uitæ iudicant partes, ut derebus ab unoquog locorum duodecim lis gnificatis, quis sit primæ atque futuris status, ex primo triplicitatis domis no iudicent, quis mediæ ex secundo, quis postremæ de tertio, quod si trigoni unius duo tantu Domini sunt ut alio libro dicebamus, aut unius tor#

forte geniture unus dispositor, quanquam alius in diurna, alius in inocour na, erit magna pars uite sine gubernatore Sednec ulli sunt ist trigonocra tores, & si ter mille esse concedantur, ea in uita regendavicaria sibi success sio, penitus est deridicula. Sed ab his omnibus Chaldæorum inuenta plus rimu diverla qui nectecatibus, nec decenis, nec fridaris, nec novenis Indorum, necusigono cratoris, sed geniture cardinibus vituntur. Primam ui tæ partem ex primo gardine indagantes; mediam extaltigio lummi cœli; postremam ex occidente sum uero de morte, de his ritamiqua post mortem eueniunt ex quarto thematis loco pronunciahant ded etiam trimem brem illam priorem divisionem ita iterum partiebantur, apoclima qui dem horoscopi (quasi decliuium dixeris) & partus dolores indicarent, & quæ accidunt matri dum uteru gerit, iple horolcopus iplam nativitatem; & primos statim annos ab illa horoscopi epanaphora, quod estreliquie postremum primæ ætatis. Rursus medij cœli apoclima primas partes me diæ uitæ, medias ipsum medium cœlum, postremas eius epanaphora, sie militer faciebatet in quarta item domo, ut declinans domus ab ea anteces dentia proxime mortem, ipla quarta domus morte, epanaphora que post mortem possunt euenire significaret, quas opiniones explicandas milit proposui, simul ut opinionum pugnatia cognosceretur, proptereace nec ulla fides esset experimeti, simul uanitas dogmatum arbitraria leuisimis innixa coniecturis deprenderetur. Nam qui dabimus primam uitæ pars tem orienti, mediam summo colo, quando quidem ætas media prime sue cedit, medium cœli orientem non sequitur, sed precedit. Sed in opinionis bus istis confutandis laborandum non est que ipse seipsas inter se confue tant & elidunt. Quod si pergam narrare omnium somnia uix usquam ulli fines. Messahala à Sole orientali primamuità medietatem gubernat, ab occidentalisecundam. Hemus aliter, illam quidem Planetis dat in hemisphærio superiori collocatis, siue illis orientalibus siue occidentalibus hanc omnibus his qui sub terra. Vellius alio figmento Lunæ ascribit pris mam partem, alteram domino secude domus. Albumasar sabulosisimus illam ad partem fortunæ,hanc ad dominum partis ait referendam. Alij & aliter, sed non oportet omnia prosequi, lege Ephestionem in libro Apote lesmatum Ptolemæi. Lege Abenragelem, & preter quas narrauimus, mul tas alias ibi comperies pugnantes inter le luper hacre opiniones, quare scilicet pro libidine suam sibi quisq fabulam componit. Quibus demum nimis creduli, quasi oraculis & prophetarum responsis, sidem mancipans tes, circulatoribus nugacissimis & fallacissimis, spes, metus,

anxietates, lætitias, & quod est pernicioss uitæ totius institutionem & gubernacus la credimus.

SICA-

### in Astrologiam Lib. VII.

837

necessaria, & quantum errent de stellis sixis. Cap. VIII.

lcut autem alcilcunt commentitia multa, qualia commemoraul

mus, quorum ficuti natura nulla, ita nullus influxus, figina fcilis cet domus, imagines, caudã & caput, partes, dodecathemoria, nouenaria, alia & hocgenus, ita multa prætermittunt in primis necessaria, &multa super his quibus utuntur falsa pugnatiaco decernunt. Sicut enim que lumine carentinellicacia, ita nullum in cœlo lumen inefficax. Ipsi uerò eum stellæpenè innumerabiles in octaua sphæra refulgeant, mille tantum utur adiectis duabus atop uiginti. Quod cum eis obneitur, alij aliter fols unt.Petrus Aponentis in elucidario, hoc inquit difficultatem artis often dit, non impossibile tamen eam esse demostrat. Quod respondens id quis dem uidetur concedere cognitu illas else necessarias, si fatalis perfectè con Rellatio comprehendenda est, & quoniam hoc sit difficile, ideo quæ prosi tetur, id artem esse difficilem, sed nos illud contendimus, & fieri non posse utomnes deprehendantur, & si sieri hoc potest, astrologos tamé qui nona du hoc effecerunt, ex colo futura uerè non prædicturos. Aln tutiore quos dam perfugio se condentes, inefficaces aiunt illas quas omittunt, maiores. enim omnes quæco decernendi fati habent potestatem, astrologis explora tas, reliquas prætermissas, in quibus ob corporum exiguitatem nihil ferè momenti. Sed ex his latebris facile eruunt, nam si stellas has nuquam obferuauerunt, de earum natura quid possunt asseuerare, faciant, non faciant, immutent non immutent? & si de corporis paruitate persuasos se respons deant, quodnam corpus in cœlo terræ comparatum exiguu reputabitur ? uel ut rectius dixerim comparatum illis quæ in terra collocata de coclo pu tant gubernari, quod item inefficax & imbecille. Si colestium corporu & terrenorum naturam inuicem conferas, in quaru altera nihil non fublime, potes, & magnum, in altera nihil no humile, infirmum, & minutum. Adde quod multæ forsitan ex his stellis quas ob paruitatem, aiunt, esse posthabi tas, & Mercurij & Luna globo non uincuntur. Nam minime ex his quas observant Martemaiores Venereco putantur. Præterea si forsan singulæ stellae minutiores non magnas habeant uires, multaru tamen id genus coè tus ato concurlus habebit plurimum potestatis, ut si que lacteum orbem illum tot luminibus densum efficiunt, singulæparu polsint simul omnes, quo pacto parum polle putabuntur. Cæterum læpe in mulica, melodia li uocula parua subtrahatur, soluitur concentus, dum quæ per se parum exaudiretur, facit ut relique modulatius omnes exaudiantur, cœlorum omà tus totus inuicem nexus atq consentiens, nihil habet quod cesser, quod su peruacuum, quodinutile sit, quare quacuno vel minimam partem adema pseris, perijt statim quod tota integritas faciebat. Inter helciarios ut potest haud fortis homo tractum adimere ut illius si desit manus non trahatur, HH

sic potest unius stellæ tantum ignoracio, ueritatem fati labelagare, steci dum ut numero penè innumero fine piaculo ab illis prætermittantur. Bo natus hæcfortè(si tamen peruidebat)extimescens:Astrologus, inquit, 📭 titur stellis omnibus quamuis nominatim omnes non explicet, utitur 🕳 nim signis duodecim sub quibus ferè omnes stellæ comprehenduntur. At quis hoe dixerit, nec dum astrologus, sed lymphaticus; quando signa quæ uocantur duodecim, graduum habent latitudinem, extra quam stele læ utrinque innumerabiles, quòd si que inter easdem lineas signo cuilibet coextendumur, uirtutis eiuldem esse respondeat. Primum quæram de rebus ignotis quomodo affeueret : Quod fi proprium hoc effe dicat aftros logorum non repugnabo,& prouocabo ad iplos altrologos, apud quos aliud imagines ipfæ prætendunt fignis coorientes, aliud figna quibus co# oriuntur. Alioquin signa quibus ututur immobilia sunt, imagines locum mutant. Erit igitur alia atop alia natura eiuldem imaginis, alijs lignis, idens tidem loco signo & respondens. Sed & ipse Bonatus infaniam responsion nis puto animaduertens, statimalio est digressus cumos cerneret pernegas zinon posse stellarum omnium cognitionem ad rem astrologicam pertis nere, quarum omnium tamen cognitionem astrologi non haberent, quid tum,inquit,si totam nesciamus astrologiam:prædicatores Christiani diut na omnia nesciunt, de quibus tamen quotidie ad plebem cocionantur. In qua re uide quâm parum bonus iste Bonatus decipiatur. Si quis enim ins quirat siderum naturam gratia cognitionis, quod philosophi est, uno side re cognito aliquid est confecutus, si quod astrologus profitetur, non tam fiderum quærit & futurorum in fideribus cognitionem, nihil fecerit prors lus nili cognitionem eoru liderum habeat unde futura polsint præuideri, led præuidentur ex his ex quibus fiunt, flunt aut ex omnibus, igitur etiam ex omnibus præuidentur, omnes igitur qui non cognoverit, nouerit fortè aliquas, futura de stellis nuquam prævidebit. Exemplum in medicina phá losophiaco. Quærit philosophus herbarum potestates ut eas intelligat. Quærit medicus ut earum uirtute morbis medeatur, si uel unam philosos phus copererit aliquis, erit philosophus, sed imperfectus, quoniam quas rum quærit rerum notitiam, aliquam habet at dece supponamus, aut quo numero mauis species herbaru, ita pelledis omnibus morbis necessarias. ut una si desit curari corporis uitium nullum possit; earum si nouem calles at quilpiam & unam nefciat, non folum medicus non abfolutus, fed medis cus nullus erit, quando alíquam quidem notitiam, fed curationem nullans potelt præltare quam medieus profitetur . fic altrologus dici non potelt qui de unius saltem hominis fato dicere inspecta genitura non potest. Quod si de mixta omnium siderum afflatione conficitur, quomodo præs uidebit : qui & singulæ stellæquidnam efficiant & omnium sociata tema peratura quid pariat, non cognouerit. De Theologia autem alia ratio,

quia sicut persecte sciri no est possibilis, ita necnecessaria, ut credere, ut sci re, ut suadere de ea multa possimus, de qua ut omnia ita nihil cognoscere serme est impossibile, nece enim oculatis minus negatu Solem non uidea re, quàm & penitus introspicere. Sed iam nimis multa in consutandis nua gis illiteratissimi circulatoris.

> DOGMATA ASTROLOGORVM DE STELLIS Fin xis pugnare tum inter se, tum cum ueritate. Cap. 1 x.

Ed necillud astrologi tantum peccãt quod ex stellis plurimas nesciunt, uerum super his etiam quas habere se putât explorae tas, pugnantissima & falsa dogmata statuerūt, est enim (ut declarabo) quando stellas planetis esticaciores, est quado minus potentes efficaces & decernunt, in qua re tum pugnant secu tum utrobios à ueritate dissentiunt, ordinariam, ut ita dixerim, felicitatem proés captu conditionecs nascentis à bono Planetarum statu pollicentur, à non errati tis stellis, ut inquit Ptolemeus, waganifes arv xias, hot est, opinione omni ma iores felicitates expectat. Ego uerò tum Proclo super Timæum Platonis, tum ratione asseuerate, maiora à Planetis quam à stellis fixis præstari pos se contendo. Neque enim sedes ipsa sublimior sublimiorem naturam nor errantium indicat, cum moderator omnium Sol, si non omnes, excepta Luna, certe supra se multas habeat stellas collocatas. Cæterum cur præsta re Planetas fixis iudicemus argumento sit illud, quòd uni quidem Plane tæmultæspheremultis fixis unam tantum spheram deseruit, ut ipsarum Rellaru agmen universum unius sideris uincat potestatem, singule tamen Rellæ Planetis singulis anteire non possunt. Quod si magnitudinem cora porum spectes, Sol extra cotrouersiam omnibus maior, maior omnibus item Iupiter & Saturnus si principaliores quasdam exceperis, quanquam nec de corporum uastitate potentia maior intelligitur. Nece enim explos ratu Saturno Iouem potentiorem quanquã sit maior, & cum omniu side. rum minimus sit Mercurius, habet tamé (ut ipsi uolunt) in omni genitura plurimum potestatis. Nec item Lunæ Venerem anteponunt, quanquam ab ea uastitudine corporis excedatur. Denig illa lucida sita ad cor Leonis quæ à Latinis Regina, à Græcis Basiliscus dicitur, quanqua no primæ ma gnitudinis, primæ tamen ab eis authoritatis, potestatis & censetur, qua sci licet nobiliorem certè faciant, quoniam à Solis itinere no deflectit, eadem ratione Planete stellis nobiliores, qui minus utro querium ab eadem uia declinat. Accedit testimonium antiquitatis Planetas colmocratoras nucu pantis, quasi dixeris mudi dominatores, qua stellas appellatione minimè dignabantur, Sed utinam dogma faltem tuerentur, nec fæpius de eildem quas mirabilium faciunt operum effectrices, quasi de infirmis & imbecile libus loqueretur, nam efficere nihil aiunt, nifi uel cardines, aut domorum initia faltem occupent uel luminarium alteri copuletur. Atque ita cui tana

tum supra tribuebant, hic earum uirtuti adeo detrahunt, ut per le nihis ila læ efficiant nisi loci vigore vel potentissimi sideris adminiculo fulciantur, cuius rei nec causam nec probabilem ullam afterunt rationem, sed ex fals sa cuiusdam ueteris dicti intelligentia forsitan lapsi sunt. Nam ueteres (ut Maternus docet) de signis dicebant, cum nuda sideribus inueniebantur, efficatiam non habere præter ea quæ cardines quatuor occuparent. Hoc illi quod de fignis fiderum manfionibus & hofpitijs dicebantur, ad fingu: lares stellas etiam trapstulerunt, nisi potius astute dogma statuerunt, ne si ab omnibus stellis fatiratio soret explicanda miserè inextricabili cura torquerentur, quam ab homine posse superari, necfacile credulis persuas derent, alioquin quænam ratio opinionis! an quia loco remotiore! sed quanto nobis propinquior est Saturnus? aut quæ cardinis tanta præros gatiua; ut in eo non folum non faciant; fed faciant admiranda; nihil obs stante uastitate distantiæ, mox ab eo cum paulum declinarint, aut ad eum nondum attigerint, faciant omnino nihil, cum uel locus undecimus ad fae stigia codise erigens, quarto loco sub terræ medium sito potentior ad agendum esse uideatur. Sed ita est certè ut dicebamus, deterruit eos las bor, nec difficilem adeomideri artem voluerunt, ut impossibilis facile posset iudicari. Nam quam solent afferre motus tarditatem, tarditati nis hil fuffragatur, cum radius stellætanto fortius affigatur, hæreatque cons stantius, quanto eo in loco unde demittitur diuturnius stella ipsa commo ratur. Quid quòd hæc etiam fecum pugnant, cum de sidere tardiori do gma sit dare sero, quæcunque det, uerum diu durare & permanere quæ dederit. Contra de non erraticis decernunt illas motu tardissimo, solene dicere maximas quidem afferre felicitates, sed quas postremo calamitas tibus claudant, quare nec morantur diu munera, sicut nec diu conseruans tur, sed sicut semper à varietate, sic à seipsis ubice dissentiunt, quanquame nos etiam omnia non prolequimur. Pollet enim & quispiam eos interros gare, cur sicuti Planetarum inter se, ita cum stellis & inter se stellarum inter uallum aspectus non considerarent, quod Ioannes de Regio Monte ade, uertens ait, posse aspectus illarum esse forsan aspectibus Planetaru perfes ctiores, quod no sicuti hi fugaçes & momentanei, sed stabiles potius atos perpetui, possent & alia super his obijci, sed consequentia percurramus.

> tis, repetitiog corum que hactenus disputata. Cap. X.



Vam multa, de ipsis etiam Planetis, falluntur, satis superius est demonstratum, cum nec eorum proprietates (id quod uidentur etrare in non erraticis) uires ép non solum intendi, at ep remitti, sed alias sieri, potius ép diuersas, identid é putant pro locorum uarie

tate

tate pro conditione signorum, prò schematismis, multipliciós habitudine inter le omnium, proce motuumiplorum uaria denominatione, del stans tium, uel procedentium, uel repedantium, qua procul ab omni uerò, pro cul à ratione, dignitate, naturate coelicarum rerum dici, clarifsithe (nili fallor) oftendimus. Illud quoq taxances quod Planetas & signa pariter illa duodecim dominari per uices, & tradita quasi per manus administratios ne iure successionis quoda imperia, diuersis rebus temporibus di prescrie bunt, ex humanis videlicet ipfa quogs coelestia non ta metientes certe, qua métientes. Risimus preterea & cum Plotino, & cogtaneis expunximus, co effectum expectarealiculus Planetæ tot annis jubet, quot forgeab aliquo loco figni partib.ille distabat, mille super hoc falla, & nullo scientie fundo concepta comminiscetes, quare superiore omnem disputationem ita colli gamus, uideri quide aftrologos dicere probabilia cu regi inferiora dicut à cœlestibus, sed deprehendi mox falsos, uanos, detestabiles, hoc est, nece pios, neque philosophos, cum à causs universalibus res particulares, ma las à bonis, à magnis exiguas, ab ordinarijs temerarias, à corporalibus ins corporeas, à necessarijs arbitrarias, à naturalibus artificiosas, à præsentis bus iam præteritas, à præteritis iam prælentes effici posse credunt, predis cant, affeuerant. Si omnia ista fierent à coelo, nullas tamen corum minus quam cœlestes causas astrologos assignare, cum taceant ueroru que sunt in coelo siderum atos stellarum uires, de rebus tamé non ueris multas acci piant proprietates, & cum corum exiguam teneant partem, adijcere ipsi multa commentitia, qualia libro precedenti commemorauimus, loca, dos mos,imagines,nodos,antilcia,partes,dodecathemoria,res fictas, ineffica ces,imaginarias, nulla naturæ foliditate, quibus si quasi naturæ uera folis ditate constantibus, propterea p nos regentibus, potest sapiens

homo fidem adhibere. Fateor proculdubio me nondum intellexisse quid sit esse sapientem.

DISPYTATIONY M. 10 ANNIS PICI MIRAND VI Izaducius Afrologoslibri VIL Finis.

HH ; IOAN

## IO, ANNISPICIMI randulæ Disputationum in Astro. logiam, Liber VIII.

INCERTYM ESSE NVMERVM CORPORYM SYPE morum, penes que iuxia aftrologos fati decemendi potetras est. Cap. 1.

NTER omnia que lcire eum oportet qui lcientia liderum

profitetur, fere facillimu id potest existimari, de quo mox lis dijudicetur, quod si neclunt assecuti, nece assequi astrologi possunt difficiliora quo pacto sperabuntur: Quanto enim id difficilius operece maioris, ita numeru corporu luperioru à quib. uis fati ad nos peruenit habere comprehenium, ut in fatali constellatione describenda, non asciscatur aliquid commentitium, & nihil uerum, & els ficax omittatur. Erit enim alioquin hocutile & cognituillis necellarium & cognolci tame no polle, prælentis libri dilputationibus aperiemus, ut non folum prædici ab illis uera non polsint, quoniam et motus politus ce Rellarum ad liquidum non peruident et eatu omnes minime habeant exa ploratas quod lequentibus libris obniciemus. Sed quonia nece illud con fat eis adhuc quæna ista sint corpora quorum positus inspiciendus, atca proprietas indaganda, tantu scilicet absunt, ut que artis corum professio. pollicetur omnia lint consecuți ut ețiă nelciant quenam iste sint res que ru scientia iplis est necessaria. Na si falli dicant nos auc per calumniam hec obijcere, compellabo ego cos uoce divina rogaboca uti de numero mihi stellaru aliquid dicant quod cum eos percunctor no solu intelligo stellas ab eis quæ uideantur numero no coprehendi, sed nec constare an præter eas quas intuemur,aliæ etiam fintin coelo, cum fenfum tumantionem nos ftra aufugientes. Phaudrinus philosophus in eleganifia sua aduersus genethliacos apud Gelliu oratione, mirari se dixit cuit pro præcepto lique re Planetas, quos Nigidius errones uocat, no esse plures quam uulgo exi stimant, posse enim sieri ut & alij quidam Planete pari sint potestate, quos tamē cernere homines nõ polsint,propter exuperantiã uel íplendoris uef altitudinis. Certe si, quemadmodu inquit Alpetragius, reru cœlestium ho mo fapientifsimus, adhuc motus in cœlo est qui nescitur, potest et corpus inibi esse, cui potissimu motus ille cõueniat, nulla artis adhuc obseruatios ne deprehenium.Atteitantur tum multi tum uarñ corporum iuperiorum à iuniorib.motus excogitati, ueteribus (utipsi putat) ignoti & longa tans dem observation u diurnitate deprehensi, quorum exemplo redditur mas nitestum

nifestu posse alios etia motus sua nel tarditate nel obscuritate, aut alia spe-Cie mathematicos adhuc latere, quos sit posteritas ipsa diuturnioribus ob fernationib. aliquado cognitura, nolo facere de epicyclis ecetricis o fermo nem, dec sphæraru Planetis deservientiumultitudine, apud omnes astro nomos tamen incerta, quonia forte penes hec corpora potestatem in fato decernendo esse diffitebunt. Despheris supra Planeras quata sit ambigui tas, quacum de alfrologia illa dininatrixincerta efficiatur, minime estillen dum alii enim orbem octavii qui stellis no erraticis illuminatur extimum sciunt ali supra gummoni collocarunt ali etiam decimi. A gyptiorum & Chaldægrum altronomi supra orbem octavu nihil esse arbitrati sunt, quos lecuti lunt Plato & Aristgr. & Hipparcus & Ptolemeus, quod fortè juniores non putabat sed ita se res habet. Nona sphera apud Ptolemeum nulla est quod facile ex eius Magna compositione potest intelligi. Multi autem ob id falluntur quod putareos omnes in poni orbis opinione incidere necessario, qui sphæram offayam ab occasu in orientem moueri ha beant exploratum, quare cum id & Ptolemæus & Hipparcus confiteans tig, nihil ambiguntipli, quin noni orbis inuentum illorum etiam fuerit à quibus ille motus primum fuerit apporatus. Accedit quod Prolemæus et mobilibus & immobilibus signis utitur, cum & imagines sphære octave mobile faciat, & ad immobilia figna loca referat Planetarum. Quare illis indubium certume widetur przecrilona octaux que mouentur, alia elle figna apud Ptolemzum quz nonimouentur, przeterquam motu totius mundi, atque ea non alibi quam in nona supra octauam sphæram cogita ta. Verum longe plurimum er falluntur, nam & motus stellarum ab occia dente in orientem in noni orbis lentențiă necellario no adducit. Et quod moust de immobilibus fignis eo maxime declaratur folo orbe octavo co tentum fuisse Ptolemæu, quod miror ab istis animaduersum intellectues non fuille, Ptolemæus enim hæcinimobilia ligna in iplamet lphæra octa ua describit, quod non faceret si superiorem aliam excogitasset, uerba eius in secundo Magnæ compositionis libro hæcsunt: Abutemur autem sie onorum nominibus in ipsis duodecim obliqui circuli partibus, & quali eorum initia à tropicis æquinoctialibus que punctis capiantur, sic dodes cathemorion, hoc est, duodecimam partem, quæ à uerno equinoctio est, ad totius sphære sequentia, Arietem uocabimus, secundam Tayrum simi liter à deinceps lecundum traditum à nobis lignor duode cim ordinem. Heçait Ptolemeus qui eadem etiam docet primo libro Apotelesmatum, partes zodiaciad quas Planete referentur folftitis & equinoctifs inchoa ri determinario principes, que quatuor puncta, quoniam stata & immos ta sunt ideo ipla quot signorum partitio ab ipsis instituta, stata & immo bilis est, quaquam imagines à quib. ad illa nomina sunt translata iugiter moueant, & pro temporis curlu uarijs locis earu fines initiaco reperiant, HH

non igitur signa hæc immobilia apud Prolem. sunt in sphæra superiore. sed à quatuor fixis & immobilibus sphere octaux punctis describuntur. supra quam aliasi cogitaliet, nunquam magnum hocinuentum in Mas gna sua compositione tacuisset. Libet autem irridere Ioannem Saxonien fem, qui'in fuis in Alchabitium expositionibus nititur comprobare utens dum signis nonte splitziz ex sententia Ptolemai, affertog in confirmation nem fuæ opinionis herba duædam Haly interpretis Prolem. de oradibus lucidis & tenebrolis, que plenon Haly, led Ptolem . Verba elle purante funt autem ca expositoris ucrba non authoris, quod righ folium ex Cirecta exemplaribus, led ex util gara etlam trasfatione quiliber facile porell intel ligere, uide quæ istis possit de cœlestibus fides adhiberi, qui in suis autho ribus euoluendis fomniculofis adeo & cacutientib.oculis deprehendunt tur. Quid quod non solum Ptolem. sed nullus eum plus mille annis secue tus nono orbe usus inuenitur. Primus Alphonsus loca planetarum ad no 'nam sphæram supputauit, cui neoterici omnes adhælerunt, ueteres octac ua tantummodo utebantur, quam etiam Leo Hebraus, & Proclus Plas tonicus, excellentissimi mathematici tupremani omnium elle contendite. à qua sentia iuniores diverir no uantisina coniectiffa altruunt aliu ora bem octavo elle luperiorem, quoniam duo motus ad partes maxime opa politas eidem corporei inelle ex le non pollunt, quare cum lit deprehens sum uera observatione non erraticas stellas ab occidente moveri in orien tem, rurius és ea sphæra cum reliquis ab oriente voluatur in occasum, puà tant confici necessario, ut prior ille motus qui multis annorum millibus îma restitutione complétur, naturam propriam sphæræ stellarum conse quatur, alfus qui diei unius spacio confuntatur, sicuti erronibus, ita sphae ræ octaug ab alio atque ideo luperlore globo comunicetur, omnia fecum ab oriente in occasum fapiente, astra que propris corum motibus ab oca calu feruniur in orientem. Quæno de nibilo nata luspitio ab alijs tame ell ditur multipliciter. Sunt enim qui negent moueri stellas ab occidente in orientem, quanqua & oculati certe homines & mathematici funt qui mos tum diurilum ætheris efle dicant, quod lit unum non diuilum in Iphæras fed perpetuum, stellas autemomnes fixas quam erraticas propriis morie bus ab occasu ferri in ortum. Leo Hebizus inferiori cuidam sphære non superiori eum motum refert acceptum. Alij totum cœlum quasi anima! quoddam ex omnibus sphæris ueluti membris constituentes, alium esse motum dicut qui toti cœlo à motore quodani universali alios qui singuà lis sphæris pro eorum diuersitate, diuersits à proprifs coru diuersis is mos toribus debeatur. Eum igitur quem diurnu appellamus, cum sit commus nis alijs iphæris, no octauæ elle magis aut alterius cuiulquam quam cæte rarum, sed coelestis universitatis à communi quodam existit motore.pro. pterea nec fingi alium orbe oportere cuius ille sit proprius, nec sequi eius dem

dem sphæræ duos esse proprios motus, cum alter ex communi cum relisquis cœli partibus, alter ex propria natura non ab eodem motore tribuas tur. Nos hæc omnia in medium constituamus solum id assirmantes, nihil indubitati certics super his posse asseurari, sed tora ad probabiles locos at translatitios disputatio redit, qui multi utrinos cu sint in ambiguo, tans dem in certocs nos relinquunt. Quod si rationi putamus concedendum qua nonus orbis consirmatur, erit a illis assentiendum qui decima supra nonam excogitarut, cum sit penè eadem ratio dogmatis utrius. Illi enim ut pertinaciter hoc defendant, plus uno motu uni sphære ex se non conuenire, nonam introduxerunt, quod duplici motu sphæram octauam uolui deprehendissent, hi triplici motu deprehenso, eadem ducti coniectura descimam introducunt. Quod Alphonsus, Campanus, Leopoldus, Messa hala crediderunt, qui hanc etiam opinionem, quanquam falsò, sicut a secutus eam Albertus, referunt ad Ptolemæum.

SI SYPRA OCTAVAM SPHAERAM ALIA SIT, FALSAM
esse ueterem astrologiam, si nulla, nouam, quam etiam si sit, nona ruere omnino necesse esse. Cap. 11.

X hac autem tam uaria tamque multiplici opinionum uaries tate quam incerta reddatur astrologia diuinatrix facile est per spicere. Nam si supra octauam duæ aliæ sphæræ sunt, falsa est omnis ueteru astrologia, qui potentissimis coli partib.ignos ratis inutilibus & imperfectis observationib. sunt innixi, quoniam sphæs ræille inefficaces effe no posfunt, quaru suprema motus rapiditate, utrace logi sublimitate & uastitate molis reliquas antecellis, si rursus nulla sphera preter octavam, nulla etiam iuniorum, omnis astrologia, duodecim signa in nona orbe describens, qui si est nullus, quamnam habebit in fato decernendo authoritatem: quanqua siue aliqua est siue nulla sphæra nona, omnis nostræætatis astrologia uacillare cognoscitur, nec solum inconstatia dicere, sed controuersa atos pugnantia. Nã illud mihi respondeant, putent ne afflatus ad nos ab omni cœlo prouenire; an folum ab his partibus quæ' conspicuo lumine corruscants Primum si concedant ea ratione no solum Planetæ, sed quæ Planetas deferunt orbes, in participatum fatalis decreti recipientur, quos illi tamen ita non observant, ut apud quos putent nihil esse efficatiæ in permutandis inferioribus. Alterum si respondeant, Solis scilicet uim huiusmodi, inesse sideribus conspicui luminis radio resulgens

minu ulla varietate distinguitur, sed aut tota diaphana est, unde aqueum coelum & cristallinum nuncupata, aut tenui luce rarace distinuditur, quas lis etiam inesse reliquis globis & potest & à quamplurimis existimas tur. Quapropter aut sphæra omnis observanda, aut nona illa etiam

tibus, erit etiam his concedendum fahere nonæ defluxus nullos huc pers nenire, qui uel nulla uel inuifibili luce prædita, nec fideralib. radijs, nec lu

Digitized by Google

fifie

si sit aliqua contemnenda, quod credidit Bonatus, assirmas nihil quod su pra octauam sphæram collocetur, ad astrologum pertinere. Et tame in ca duodecim signa ab omnibus describuntur, quæ non modò aliqua, sed po tissimam habent in anni constellatione authoritatem, non solum ad hæc quæ suis uiribus largiuntur, sed quoniam in permutandis uiribus Planea tarum primæillis partes ab omnibus delegantur. Quare quocunque sele uertat laqueos incidunt inextricabiles, dum aut multas omittunt spheras non omittendas, aut in una admittenda quæ sit inesticax, omnis constela lationis adulterant ueritatem, quòd si hinc forte se extricarent, omnino te: nebuntur uinculo inenodabili, & cū sphære nonæ uirtutis affixæ & effica. tie quantum uelis inesse concesserimus, nulla præterea de spheris alijs lis te suscitata, nihil minus falsissima omnis iuniorum prædictio conuinces tur cum negari non possit uirtutem & proprietatem illius sphere ab octa uæ influxibus esse diuersam, quam tamen illi quasi eandem existimantes, no alia de nonæ fignis tradiderunt, quàm que de fignis octaue tradita ele fent ab antiquis, magna certe uel hebetudine uel malitia si uel no uiderut diuerlarum sphærarum eandem naturam esse non posse, uel hoc uidentes uoluerunt hoc tame alijs persuadere. Satis enim apparet uerisimile quod decipi alios procurauerint, quoniam sphæra nona excogitata, si de orbis alterius influentia erat agendum, cessare multis etatibus eorum professio nem erat necesse, dum scilicet pluribus experimentis natura, tum primum inuenti orbis approbaretur, quod erufcatiores homines & ambitiofi mie nime patiebantur, quare translatis ad partes none sphere ijsdem nominie bus quibus partes octaue ueteres appellarut, quasi cum nomine ipsa quo que natura communicaretur, eadé prorsus de illis quæ de octaua priores dogmata prodiderunt. Sic Arietem Taur. Gem. Canc. & reliqua signa in **f**phera nona ipli delcribunt,& eadem facere aiunt, que lignis eiuld**em qui** dem'appellationis, sed alterius sphere sieri antiqui scriptum reliquerunt, totam scilicet imposturam solo consortio nominum defendentes, in qua re siquidem fallunt, flagitium est, si falluntur insania, cum no aliter errent, quàm si nomine Iouis ad Saturnum translato, Saturnum factum Iouem existiment, & cum de Saturno sit uaticinandum, ea pronuncient que pros tendere louem ueteres tradiderunt. Neque enim minor putanda inter or bem octauum nonumés diuerlitas, quam inter Iouem & Saturnum, li & motus eorum, & lucis qualitatem quibus coelestia in primis discernuns tur gltimemus. Apparet enim inter illos duos Planeta solum diuersitas quod alter altero tardior, quodo alterius lux alterius luce, uel nigrior, uel candidior. At quanto maior illorum orbium distantia quorum hic quie de sua natura tardissimo motu, ille omnium rapidissimo transfertur, hic tamen multiplici agmine stellarum radians, & conspicuus, ille aut nulla aut inuifibili luce sub obtutum oculos ép no cadit. Deniep si partium eius dem

in Astrologiam, Lib. V III. 647

dem sphere atos etiam minutiarum diversissimam dicunt esticaciam, quo a nam pacto sphærarum diversarum eadem erit: & si spheris duabus eadem natura, nonne alteram frustra naturæ opisex Deus estecit: Et si veluti dixi, necmotu, nec luce, nec situ, nec mole conveniunt, quæ illis præterea coma munio est naturæ: circumspiciatur undique machina universi, & in omnia bus globis elementorum vel coelorum manisesta diversitas semper apparebit. Quare si non ceteris excogitatus orbis nonus, aliquis est, necessario alterius est naturæ ab octavo, atos ita quæ de huius signis & partibus Pto lemæus & alis antiquiores præceperunt, signis sphæræ nonæ asserbi con venireos non possunt, quod cum faciant, tamen omnes juniores, eorum vaticinia (etiam si veram artem prositeantur) non nisi casu incidere possunt in veritatem.

DIFFERRE IMAGINĖS A' SIGNIS QVANQ VAM nominibus conueniant. Cap. 111.

Erum enimuero de sphærarum numero quicquid statuatur, si gna ipía duodecim, quibus & ueteres & neoterici tantum tris buerunt,ut in eis totius astrologicæ prædictionis fumma cars doque uerletur, ea nos fieta, nulla que esse breuiter demonstrabis mus. Tum si illa sint uera, falsa tamen astrologos super his, & pugnantia dogmata tradidisse, quare quæ pendent ab illis ad diuinationes (pendent autem omnes)eas prorsus esse fallaces. Sed admonere antea Lectorem oportet, aliud signa esse duodecim, aliud imagines, quanquam numero nomine conveniant. Dico autem hæc omnino esse diversa, etiam apud cos qui nona sphæra uel ignorata, uel neglecta, in eadem signorum facis unt divilionem, in qua imaginum quoque formæ cogitantur. Signa enim ímmota fixaés constituuntur æquinoctijs intercepta, atque solstitijs, ita ut Arietis quidem, quod est signum, initia à uernali æquinoctio semper accia piantur. Arietis autem quæ est imago, alio tempore initia alibi supputens tur, sicut stelle, à quibus effingitur ab occasu ad ortum, iugiter deferuntur. In qua re lapsi magna pars astrologorum putantium, qui ad octauã sphes ram referunt Planetas, eos signis mobilibus uti necessario. Nece enim ucr ba Ptolemæi primolibro Apotelesmatum contrarium præcipientis ins tellexerunt, quæ Latina huiusmodi sunt: Illud annotatione dignum non prætermittamus, quoniam & dodecathemorum (hoc est signorum duos decim) finium seu terminorum initia à tropicis & æquinostialibus puns ctis facere rationabile est, quod etiam scriptores maxime significarunt. Ex his enim quæ fuprà diximus patuit, & naturas, & uires & cognationes eo 🕫 rum ex tropicis & æquinoctialibus principis, & non ex aliquo alio caus sam habere, quare si alia principia statuamus autnon, uti illorum naturis in prædictionibus cogemur, aut utentes excidere à ueritate zodias ci interuallis, à quibus illorum uires proveniunt omissis & permutatis.

#### 648 Ioan. Pici Mirandulæ

Hæc Ptolemæus, cuius fententia prius aperienda fuit quam confutanda. quoniam parum uel intellecta uel animaduersa à quam plurimis est. Patet igitur prima diuerlitas imaginum & lignorum quòd illæ quidem mouen tur,ifta autem non mouentur,& fi in octaua fphera defcribantur,altera eft euidentisima, quòdimagines inæqualem habent magnitudinem, signa inuicem funt æqualia, fignorum enim unumquod 🕏 triginta continet par tes imaginum, aliæ pauciorum aliæ plurium per spacia protenduntur! Quoniam igitur aliud signa, aliud sunt imagines, proprijs utrace rationia bus confutabimus. Et primum illud de signis percunctabimur que illis ra tio demonstrauerit duodecim ibi esse naturas distinctas uiribus & proz prietatibus, atque his nece plures nece pauciores. Abraham Auenazra in principio libri Rationum altrologicarum, aliqua, inquit, dicuntur de sia gnis quæ probantur, aliqua ex arbitrio statim declarans, quænam ista pos tissimum, quæ arbitraria proteruntur, divisionis zodiaci meminic. Divis fiones enim, ait, signorum cur tatum in partes trecentas & sexaginta, quos niam hic numerus divisionibus est accomodatior. Idem quoq scribit Has ly Auenrodan Apotelesmaticos libros Ptolemai exponens: Diuisimus circulum in partes duodecim quæ ligna nuncupantur, & unumquodque signorum in partes triginta quæ dicuntur gradus, & parte quamliber tris gesimam in minutias sexaginta, quonia hi numeri divisionibus idonei ma gis reperiuntur. Quibus igitur potius quam eorummet uerbis eos redars guam!ita naturæ rerum & colequentiæ rationis ignaros, ut quoniam qui astrorum motus metiuntur circulum in duodecim partes diuiserut ob nu meri ad dividendum oportunitatem, hincipsi dogma costituerint partes illas duodecim uires & proprietates habere diuerlas, quali eorum diftin# ctio non arbitrio mathematicorum, sed à natura cœli exorta sit, accidités si in octava sphera describantur, ut Ptol. Ægyptif signorum ig omnes magis stri uoluerunt, ut res nulla soliditas & natura illis respondeat, sed cogitari tantummodo & mente concipi possint. Quare & Origenes imbutus dos ctrina Algyptiorum signa ista intelligibilia & ratione tatum perceptibilia nuncupauit. Neg em aliqua est pars sphæræ octauæ qua uel æquinoctiū uel folftitium femper fiat, fed alía ato alía, fi quemadmodum putant, ab oc calu in ortu proprio motu lphæra illa defert. Quapropter puncta in quis bus fiétifémper uel gquinoctium uel folttitium intelligimus,re quid**e nut** la, à sole nostra cogitatione dependent, que possint utics mathematicis ad inueniendos motus lupputādaģ loca planetarum deleruire, led uirtutum origines & influxuum aliquorum principia statui non possint, quod for i tasse Chaldæi considerantes imaginibus solis non etiam signis in prædia Ctionibus utebantur, unde maxima huius artis infirmitas & inconstantia ualde cognofcitur, quando ea quæ prima & ualidifsima eius fundamenta consensus putat astrologorum, ea tamen Chaldei prosessionis fautores et in fue

in futurorum prædictionibus celeberrimi nulla existimarunt. Haly Auen rodan aliqua exparte hæcanimaduertens, ligna (inquit) man quæ nihil operantur, operantur autem Itellæ fixe quæ funt in eis, tu quare solle a lingulis annis omnia per currit. & ex operationibus quas in eis, collettutus Sol operatur, nomina accipiunt, quoniam item Itellarum fixarum quæ iunt in eadem ligni parte uel centum, ut antiquiores, uel leptuaginta accipiunt in antiquiores, uel leptuaginta accipiunt antiquiores, uel leptuaginta accipiunt antiquiores, uel leptuaginta accipiunt antiquiores, uel leptuaginta accipiunt accipiunt antiquiores, uel leptuaginta accipiunt a tus quog ad partem illam trasferetur. Hæcille cuius quidem opinio tum ex allatis tum ex alis alibi eius uerbis hæc fuille cognolcitur, partes quis dem iplas zodiaci i stellarum influxus excludatur efficiendi uim nullam habere cum autem huius quidem signi talem alterius aliam esse proprieta tem & influentiam dicunt duplici hoc ratione habere veritatem, aut quos niam stellæ in ea tunc sioni parte couenientes tali potestate præditæ sunt ut quæ hospith dicitur hospitis sit efficacia, aut quoniam Sol ad signum il lud perueniens talia operatur quo pacto æquinoctialia signa & solstitus aut quo si mosti. lia Aries scilicet Cancer Libra & Capricor mobilia dicuntur quare in eis Sol constitutus anni tempus immutat, contra qua his proxima lunt lixa, quare quo anni ea tempore peragrat Sol aeris status qualitases non mu tatur. Similiter ait Ptolemeus Arietem facere tonitiua & corrulcationes non ob aliquam uim in ea parte zodiaci litam, led quia Sole polito in A riete æguing chum uernum est, quod anni tempus ex sua qualitate mutae tiones hujulmodiaeris ciet. Solis enim calor ad nos accedens proxime. antecedentis hyemis humiditates dissoluens multos sursum elevar uapoa res, ex quibus compacte nubes mutuis collisonibus quando inter le con currunt corrulcationes emittunt. Hæc est Haly Auenrodan de lignorum potestate sententia qua magis confirmari no potest, quod uolebamus 20 diaci scilicet partes æquinoctifs interceptas ates solltitifs, in quibus uim principalem confiltere ait Ptolemæus, quibus et altrologi omnes præter Chaldæos utuntur, eas efficiendi uim pullam habere. Nam opinione Ptolemæi Auenrodan dum exponere cupit o declarare, stylo ut ita dixerim, in amne ueritatis immerlo obliterat, uel inuitus penitus o expungit. Asse rit enim circuli partes nihil efficere, coqua fieri ab eis putantur ea operatione uel Solis uel stellarum in islis partibus agentium excitari. At uero Agypti & Ptolemeus & omnis turba alfrologorum perpetuas & immobiles signis allcribunt proprietates, que nec Solenec stellis inde-disceden. tibus exolelcunt aut permutatur, alioquin debuit alia Prolemaus tradere denatura lignorum, quam que prodita olim erant ab Ægyptiis. Sed alia etiam posteriores quam qua scripsit Ptolemaus si migrantibus stellis uir tus quoq lignorum permutatur, cum ne lyllaba tum commutata, eade de natura signorum prodant utab eis qui pridie scripsere, qua etia apud Pea toliras \$ 22 5 3

tosiras & Cechipsos, cum tamen illud debeat euenire, ut quæ Arietis alias erant sint quandog Tauri proprietates, & quæ Scorpi fuere sint aliquan do Sagittarij, ato ita de reliquis, quadoquidem stellæ olim in Ariete curs sum agentes nuncin Taurum prætergradiantur, & quæ Scorpium olim occupabant, ad Sagittarium tractu temporis commigrabunt. Iam de Sos le quod dicitur lefu bone quèm uanum & nugatorium, ut figno uidelicet attribuatur quod Sole inibi collocato non signi sed solis uirtute proficisci tur, quod ferme perinde est, ac si cathedram dicant aspirare uim disputans di, quòd in ea sedens philosophus soleat disputare, pariter à scabello, & in eo fedente sperët fyllogismos, sic scilicet quoniam in Ariete positus Sol tonitrua ciet, et hyemis gelu, temperie ueris immutat. Planetarij decernunt cum fuerit Luna in Ariete tonitrua expectanda, et omnibus in rebus Arie tem esse mobilitatis authorem. Nec aduertut si tonitrua fiunt in Ariete So le collocato, non idem fequi de Luna reliquis & Planetis, quando illud no à signi natura sed à calore fit Solis uaporosos halitus in sublime tollente materiam nubium, & de qua tonitrua & cætera id genus postea procreen tur, quæ uis in calore fiderum aliorum quoniam non eft, no fiet ab illis qd fit à Sole, quanquam scilicet in eodem signo collocatis. Nam quod hoc es tiam Sol in Ariete magis faciat quam in Aquario, no de lignorum est pros prietatibus, sed de loci positione, quare scilicet in Ariete proximior est no bis, quare quæ apud nos funt radijs eius per id tempus magis afficiuntur, propterea in eodé positus signo diuersis in regionibus alia per id tempus efficit. Sed prima dialectices nesciunt rudimēta, in quibus docemur distin guere quod est per se, ab eo quod est exaccidenti. Sed utinam tantum non effent dialectici, ac non plane ut pueri delirarent. Nam quis illud non pos tius infaniam uocet & errore, ut quoniam posito Sole in Ariete (ne ab eo= dem discedamus) tepus anni mutatur. propterea putent quicquid inchoà ueris Luna ibidem polita, statum firmumô non futurum, sed fluxum atop mutabile. Et quoniam dum Leone occupat Sol æstatis scilicet medio, no mutatur, sed durat eadem aéris qualitas, propterea esse fixum signum Leo nem, quare quæ sub eo quis auspicatur diuturnà, immota ép futura. Vnde illud mirabile dogma Luna Leonem peragrante, nec induere primum ue stes, nec incidere oportere, quare ob fixi signi qualitatem uestes illæsunt diu perennaturæ, qua significatione uidetur aut morbus aut mala alia cau sa significari, propter quam illis uti non possis, quandoquidem quib.uta≠ ris, hæ uestes non consumi diu perdurare non possunt, quis hæc audies possit non putare uel ad risum sicta à fabulantibus uel amentium deliras menta, aut quibus illi iam artibus ab erroribus remouebuntur, quibus tas lia possunt, non solum non absurda uideri sed uera. Solent autem philos sophi quando cum illis disputatur, qui nihil erubescunt, & primis etiam dignitatibus prima fronte resistunt, cogere ad sui euersionem, hoc est, ad

ea quæ dicunt non tam sirme probare quam contradicere. Et nos igitur eadem uia istos aggrediamur, quoniam quabfurdum eis non uidetur has bere ob id Arietem uim faciendi res mobiles, quare Sol ad eum accedens anni tempus immutat. Illud saltem ab eis impetremus, ne quasi nati sub Ariete loco le moueant, led dogma teneant & tueantur. Quod si faciant cos sicinterrogamus. Signa hæc quæmobilia, fixa, duplicia uo cant, immobilia sint : an cum imaginibus pariter moueantur : si mobilia respons deant,iam à luis signis ipsi quoque mouentur, quandoquidem æstatem, autumnum, hyemem, uer, initiare non mobilium signorum sed immobie liu est,& quas ipsi dant signis proprietates, ut mobilia, fixa, duplicia sint, à prædicta uarietate temporis ducuntur, non igitur alijs competunt signis quam quæ dictis in locis immota semper in circulo cogitantur. Quod si immobilia este dicunt, sequitur ut cum imaginum loco non conueniant, quæ cum fuis stellis identidem loco permutata sint (quod si est) quonam pacto proprietates ab imaginum fola figura deriuatis alíjs etiam fignis at tribuuntur, & Arietem quidem quem mobilem, æquinoctialem, breuium temporum uocant, quæ sunt immobilis signi conditiones, mox & quae drupedem dicunt, oculis languidis, libidinosum, quæ non iam signi sed **ima**ginis funt,nomine quidem eodem, fi natura, loco, proprietatibus, difé Et ne particulatim singula prosequar, omnis turba astrologos rum cum signa partiuntur, ut hæc communia, hæc fixa, hæc mobilia sint, rurfus alia recta, alia obliqua, quæ funt (ut dixi) non mobilium fignorum conditiones. Item differentijs ijs utuntur, alia humana, alia funt ferina, alia aquatica, alia terrena, alia muta, alia uocalia, hæc sterilia, illa fœcunda, quæ omnia funt imaginum no fignorum, quia nullam hæc circuli positionem, sed naturam imaginis, formam, effigiem & sequuntur. Quæ hæc igitur tan ta est tarditas uel somnolentia; ut miscere res diuersas, atque confundere, fola deceptos nominum communione non naturæ uideantur: Nam & ils lud quoq, ut hoc calidum, illud terrenum, aliud aëreum, aliud aqueum, si= gnum sit, acceptum quidem est ex imaginibus, eadem & temeritate ad sis gna translatum. Quoniam si status circuli ex immobilibus punctis consis deretur, Aries potius aerem erit iudicandum, hoc est, calidum & humidum quàm igneum, id est, calidum & siccum cum eo uer aperiatur, calidæ humidæ¢ qualitatis, quin & Ptolemæus reddens rationem cur in circulo cuius initium nullum, sumere ab Ariete anni exordia consueuerimus. Rea spondet quoniam in prima rerum omnium ætate abundat humiditas, quæ est qualitas ueris quod inchoamus ab Ariete. Sic igitur ô Ptolemæe **si primum** signum Aries est, quare humiditas primæætati debetur, putas ne siccum signum an humidum est:si siccum non igitur primum, si humis dum cur ignitum dicitur à uobis ? Denique istæ (quod uolebam probas re)frigidi, sicci, calidi, humidi, differentiæ signis distributæ ab imaginum potius Potius conditione quam à signis uidentur acceptæ, quod etiam Auenas zra in libro rationum astrologicarum confitetur. Sic enim Cancrū, Scor# pium, Pisces, frigida statuerunt, animalium quorum habent appellatios nem natura pensitata, Arietem, Leonem, Sagittarium, calida, eadem ratio ne, Geminos & Aquarium ob effigiem humanam aérea, quæin homine qualitas plurimum dominatur, sic terrea Taurum & Capricornum & Vir ginem, tum ob uim fexus tum spicæ quam manu gestat ratione. Sumptam uim igitur hancab imaginum diuerlis proprietatibus, lignis attribuerur, in qua re bonus Ptolemeus no folum dormitat, sed Lassim ederinat, ut in eodem cotextu à signo ad imaginem se transferat, quod ita plane demons strabo & simul errorem Haly inexpiabilem in exponendis Ptolemæi uer# bis. Verba igitur eius fecundo libro Apotelelmaton hæc funt, Arietis dos decathemorion(sic signa uocat)uniuersaliter quidem est βροστώνες καλα-ડ્રે મેના ત્યાં કાર્યા કાર્ય प्रवेड प्रकार के के के तो have of a steep id lot no of the celt, particulation autem hæc magis & minus fiunt pro natura & proprietate stellarum quæ funt in eo, & subdit, nam præcedentis quidem eius partis imbres & uentos faciunt, mediæ aĕa ris temperiem, ultimææstum & pestilentiam. Tum quæ ad aquilonem inflectuntur, æstum & corruptionem, quæ ad meridiem glatiales & lub= frigidæ sunt, hæc ego Ptolemæi uerba ita accipio, ut quòd de Ariete in us niuerlum pronunciat, inibi ad immobile lignum referatur, quod negari non potest, quoniam ipsum est in quo sit æquinoctium, & Ptolem. eam ob causam Beorganis dixit esse & xanagants, quod hac omnia uernum ante tempus solet excitare, tum que adijcit consequenter de diuerla partium es ius efficientia pro natura stellarum inibi existentium. Credit quidem Has ly de signi etiam partibus diei, ut mox dedarabo, sed luce clarius ex ipso Ptolem.deimagine dictum esse declarabo, & quantum errat Ptolem.in dogmate statuendo, tantum errasse in exponendo Ptolemæo ipsum Has ly.Putat igitur ille dicta Ptolemæi sic accipienda, ut stellæ quas illis in**elle** partibus dicit, suerint eo tempore quo scribebat in illis partibus eius sia gni de quo loquitur, atog eam tunc fuisse illius signi proprietatem, que mu tatis ad locum alium stellis successione temporis alio transferatur, quæ 🗷 tique Haly interpretatio probabilis appareret, li quod facit in Ariete in 🚁 lijs signis fecisset Ptolemæus. Et stellarum quas in illis partibus ponit, no mina nulla protulisser, sed cum in Tauro explicet quasdam stellas, nomia natim & luum limul & fui crrorem interpretis manifeltat, quoniam (tellæ illæ tempore Ptolemæi in ea figni parte non erant in qua eas ordinat, fed in parte potius imaginis, in qua scilicet sunt & erunt & suerunt. Verba 🕬 ius de Tauro hæclunt: Tauri lignum uniuerlaliter quidem utram pallert aéris qualitatem, elt tamen sub calido, particulatim autemantecedentes quidem eius partes, præsertim & ubi Pleiades sunt, terremotus & uentos,

&nubes, exuscitant, sequentes ubi sunt Hyades, corruscationes & sulmi= na faciunt. Age igitur à Ptolemæo de imagine hæc dici quis non uideat : in eis antecedentibus partibus Pleiades sunt, quas Vergilias nostri uos 'cant, in sequentibus Hyades pro quibus in uulgata translatione Aldebas ran legitur, quanquam enim in uertice & cornibus toto & capite Hyades funt. Pleiades autem inter finitionem corporis eius & caudam Arietis, quem uocant locum abscissionis, illæ tamen sequentes, hæc antecedentes obtinent partes, quoniam Taurus auerlu occidit & exoritur. At uerò ad figna hæc fi referantur, nulla erat ueritas dictis, quandoquidem tempore Ptolemæi non erant Pleiades in signo Tauri, sed in Ariete, ut ex magna e= ius compositione agnoscere, cuius promptum est, quam cum debuerit Haly legisse, nec eundem fuisse utrius operis authorem dubitauerit; non possum satis mirari in retam aperta hallucinatum, ut dicta Prolemzi de locis stellarum in signis exposuerit, & Pleiadas per id tempus in primis partibus Tauri fuisse scriptum reliquerit, quem errorem etiam Haly, &Leopoldus,& Ascadensis in summa quam uocant Anglicanam,& denica posteriores ut Bonatus sunt secuti. Sed maior error horum quod sequans tur Haly dicentem Ptolem.locutum de stellis, positis in illis partibus si= gni, & tamen non mutant, sed dicunt idem quod Prolem.cum ab eo tems pore sint mutatæ plus uiginti gradibus, patet igitur quod probare uole= bamus contradicere sibi astrologos imprudenter qui signorum imagis numés proprietates (si quæ sunt illæ) quasi lo co, natura, partibus, non difé ferant inuicem milcent.

CHALDABORVM IMAGINES MERA ESSE PIGMENTA, quides ad eas fingendas illos induxerit, at errorem artificio for ciofarum imaginum & alios plures inde pullulaffe. Cap. v.

Erum age signorum nulla situirtus, an imagines ipsæ aliquid sunt: forsitan enim hic delirare astrologi non uidebuntur, nec inniti sictitis rebus & arbitrarijs, quando illas imagines suis quamés luminibus, stellis, radijs, pro stellarum natura potestatis habere plurimum quis negabit: ego uerò astrologos delirare hic etia

am nihil dubito, quoniam & si stellæ de quibus imagines fabricantur, & ueræ & naturales sunt, ipsa tamen de stellis imaginum constitutio, nec ues ra nec naturalis, sed falsa proép libidine fabricantium penitus imaginaria, & sine aliqua specie est probabilitatis. Quis enim statim non iudicabit, ut si magna est uirtus unius stellæ, multarum in unum pariter conspirantis um etiam non sit maxima: Sed rediens ad se ratio, nullam inibi esse uidet præter sictam à nobis siderum conspirationem, nam mixtio per coalitum certè ibi non est, quomodo igitur coeunt multæ stellæ in unam propries tatem, & natura distinctæ, & magnorum spaciorum immensa uastitate dis

11 3 stinctæ,

Hincla, scio quid respondebunt, in unius imaginis illa estigiem conuenta re, quod sit argumentum alicuius occultæ etiam affinitatis, ut quemadmo dum ex una speciei cuiusdam figura deliniatur, ita una sit in his ex illis 🔾 mnibus eiusdem rei natiua proprietas. At uerò hoc aliquid fortè esset, quanquam necefficere(quod uolunt) si imagines ista uerissimis ibi no» tis expressa absolutæģ uiderentur, cum autem pro arbitrio (ut declaras bo)nostro singantur, nec potius ibi canes & lepores (ut ipsi uolut) quam tygrides & elephantes, cuique sibi formare commodum sit, patet quod de figura sumitur argumentum esse, ut cætera solent astrologorum, uas num & arbitrarium & fabulofum . Quod fi non pro libidine afpicientia um, sed pro natura consistere ibi illas figuras contendunt, non tam ad exe perimenti fidem prouocabo, quam ad ipforummet astrologorum & ras tiones & testimonia. Abraham enim Auenazra magnæ apud illos autho ritatis in æditione secunda de astrologicis rationibus (Conscripsit enim de eadem re libros duos) de imaginibus istis redditurus rationem, uerbis Quæ nos ita ad sensum uertimus in Latinum: Vuls turem cadentem uocat Ptolemæus lyram, nec mirum, quoniam sicut us nulquilque mutare libi figuram potelt, ita & nomen, cœlum enim lphæs ricum est, quare nihil est in eo cur hoc loco potiusquam aliò exordium sta tuas alicuius rei, sed quemadmodum aliæ alijs stellis pro oculorum arbis trio coniunguntur, ita diuerlæ fiunt imagines, nos igitur eo modo eas narrabimus quo traditæ sunt, hæc illæ. Qui uerius & esticacius opinios nem meam confirmare non potest, quoniam si principium nusquam aut finis est in circuli partibus, potes à quacunque malueris stella tibi imagis nem inchoare, & in quacunque uolueris etiam desinere, nec dubium pro initij & terminorum quos tibi præscripseris diuersitate, proque numes ro Itellarum quas uel asciueris uel excluseris uarias inde imagines te cons flaturum, præfertim cum ex his etiam stellis alias alius formas sibi repræs fentet, ut in Vulture & Lyra Abraham declarauit, & in alijs pariter potes declarare. Neque enim in ipsarum quæ magis celebrate zodiaci imagis num numero conuenere, sed cum alíj duodecim, Chaldæi tamen illas uns decim fecere, ex Libra & Scorpio unam constituentes. Nam quid prohibet cum omnibus in pictura ista cœlesti quidlibet audiendi concessa sit æqua potestas,& ipse etiam Albumasar qui in omnibus rationes dogmas tum astrologiæ redditurum se profitetur, cum uenitad imagines aliam non attulit rationem, quam quod Aratus illas ita descripsit, quasi non ille sit tabulosissimus, qui (ut Cicero inquit) astrologia scripsit astrologiæ p 🕬 nitus ignarus, quod si sphæram Arati cum Barbarica sphæra contuleris, dillentire plerunque & dissonare inuicem illas uidebis, quare scilicet sin**e** ad libidinem fictæ, & nulla doctrinæ, uel rationis soliditate nitantur. Hes bræorum magistri sicuti imagines suas astrologi, ita suum in stellis alepha betarium,

betarium, hoc est, suæ linguæ notas & elementa inuenire contendunt, nec si credulos oculos nanciscantur, minus hoc possunt illi probabiliter, quam de imaginibus astrologi persuadere. Quid pluribus opus est, ibi o : mnes formæ, omnes effigies, quare nullæ ibi formæ, nullæ effigies, os mnes potestate & arbitrio hominum, natura & ueritatis actu nullæ. Quod si ibi saltem nostri divinaculi augustarum quædam rerum & sublis miorum simulacra confinxissent, facilius ego quidem inducerer, ut non tam corum & contra naturam quam Dei opera mihi uiderentur. Sed cum illius confilium & fapientiam animaduerto, non uideo, cur illud diuinitae tis templum, illa atria cœli, melioribus non potuerit aut noluerit imaginis bus infignire, quam irrationalium animantium, monfrorum, uel rerum etiam uita carentium, quid enim ibi præter ursas, dracones, lepores, cab nes,& quæinanima lunt, uti lagittas, naues, triangulos, adde capita ahø scissa tabe sanieque diffluentia, & relegatam ad supplicium uirginem, ut hydram & centaurum prætermittam, quod si natura non patitur, cur eo. rum in cœlo exemplaria libi descriplit: Equidem maius omni infania pue to, adduci aliquando ut credamus naturæ hæc instituto, & diuino consilio ibi etiam formata. Puderet bonumantistitem, aut magnanimum res gem meliores picturas in templo, in regia, non habere. Alioquín quod confilium instituentis ista naturæ : an ut per imagines has superiores, in : feriora generis eiuldem corpora gubernaret! & per Lyram quidem cœ lestem assaret quibus uellet hominibus musicam melodiam, per animas lia quæ funt ibi ea quæ apud nos funt, generantur 🔅 quotidie & corruma puntur, & generaret ipla & conservaret, ne monstra sunt opportuna, quae nulla in natura funt; innumera animalia ibi non describi quæ nulla descris buntur:Nam quod canum urfarum@fit privilegium, ut duos habeant in cœlo siue rectores siue antistites, elephanti, tygrides, & innumeræ species animalium nullum habeant in cœlo numen per quod regantur: sed nimis multa de his cum illis, quæ non folum elt turpe credere philosopho, sed confutare etiam indignum. Quod si quisme percontetur, cur in ista fina gendi licentia ad has potius imagines quam ad alias fautores astrologiæ descenderint.Respondebo illum rationis habere questionem, que frustra desideratur in his rebus, quæ nulla ratione constitutæ sunt. Quid tamé in plerisco eos induxerit, facile est uidere. Puto enim imaginum nomina, qua zodiaci partibus ascribuntur, ab operibus Solis esse deriuata, qua potisi mum fiunt, cum in illis partibus inuenitur, ut gratia exempli: Cancri no 🗸 men habuerit pars ea figniferi in qua Sol collocatus Cancri more regredi tur, quæ proxima est Leo propter æstus immodici exuperantiã, sicut Tau rus pars alía nuncupata quod ad eam Sol cum peruenerit terra bobus arà tur, qua Gemini sequuntur, quare tunc geminando omnia geminant, sub

Virgine terra exusta Solis ardoribus nihil parit, & sub Ariete uellere flo rum campi uestiuntur, qua ratione capiti etiam de capilamenti similitudis ne animal illud præfecerunt, Libra noctes & dies in librili appensas inuis cem æquat, cum ad Scorpium Sol peruenerit, tum primum aër frigore pungit, mox sub Sagittario & frigorum uehementiorum & uentorum a= culeis nos lacescens, in Capricorno ratio manifesta, quare inde Sol instar capræ ascendere rursus incipit, in Aquario & Piscibus pluuias piscibus at fatim effundens. Potuerunt huiusmodi illi similitudinibus adducti, has potius quam illas in uarijs cœli partibus imagines fabricare, trahentes facilè stellas in effigiem naturæ illius cuius illi parti nomen ob aliquam caus sam imposituri essent. Accessere sigmenta poetarum uel ad uoluptatem, uel ad gratiam multa confingentium, sicuti Conon Ægyptius mathemati cus uidit prius monstra, & ex Beroniceo uerrice cæsariem, sed nec operæs pretium rimari diligentius & explorare insanias aliorum, dum satis sus per constet nolentibus delirare non esse naturæ hæc opera, sed singens tium nugas, uel somniantium deliramenta, sic ut tandem rectè de his ins uentis diffiniam, à corrupta philosophia & poétarum fabulis sunt exorta, quibus tamen quasi rebus uerifsimis & digito (ut sic dixerim) Dei formas tis tantum astrologi omnes tribuunt, ut uix credibile sit, in quas superstis tiones hæcillos infanía perduxerit. Ne des pharmacum, inquiunt, Luna in Tauro collocata, quoniam animal illud ruminat, quare pharmacum fas ciet, ut euomatur. Cum domum ædificaueris caue ne Scorpius quartum locum obtineat, quoniam multi in illa domo Scorpij abundabunt. Qui Corona oriente procreabitur erit rex, qui Lyra musicus,& mille alia hoc genus, è quibus uideas illis esse persuasissimum harum omnium rerum ueras effigies & naturas esfe in cœlo, à quibus ad nos mirabile defluan**t** ín decernendo fato potestates . Denios illa fabricandarum imaginum su= perstitio, tota per ista infania pullulauit, ut formata scilicet in metallo alis quo simili imagine, à cœlesti illa uirtutem affiari metallo opinentur, quæ tamen nec funt in cœlo, nec si essent ob illam tamen ibi sculptam imagin nem illinc descenderent, & si descenderet, haud quicquam tamen, ut pro= bat Auerrois aduerfus Algazelem,nobis inde proficeretur. Sed de his las tius peculiari tractatu postea disseremus.

ratione cognitas essentines ne que sentu, ne que ratione cognitas essentines es authores, qui non Chaldzi aut Indi, sed
Arabes tantum fuere.
Cap. v I.



Emirari utica aliquis posser insaniam astrologorum in fabricand dis, quas hactenus incessuimus, fabulosis imaginibus, nisi alias multo magis ridiculas somniassent. Tradut em in uno quo

que decano siue facie cuiuslibet signi imagines esse quasdam, inussibiles il las quidem, led uerilsimæ naturæ foliditate constantes, quas qui audiunt non diffluere in rilum no possunt. Sunt enim huiusmodi, in prima, inquis unt, facie Cancri ascendit formosus iuuenis bene amictus, sed in facie eius & digitis nonnihil habens obliquitatis, corpore reliquo simili equo atos elephanto, pedibus albis, supra se uarias frugum species & folia arborum suspendens. In prima facie Leonis ascendit arbor altissimæradicis, cusus ramis insidet canis, & uir amictus uestibus nobilibus quidem, sed sordis dis, lachrymabundus, & de parentibus suis tristis. His similes aliæ in alijs fignorum decanis ab illis describuntur, quarum omnium, utpote rerum efficaciísimarum meminit Aboafar fexto libro Magni introductorij. Mes minit Auenazar in libro cui titulum fecit  $\star$ hocest, Initium sapis entiæ: Meminerunt Petrus Apponensis, Michael Scotus, & astrologi As rabes,Latini&permulti,de quibus ego cum olim nonnihil audiuissem, putabam per has imagines illos indicare, quidnam figni cuiulo decanus operaretur, non quòd inibi, hoc est, in cœlo figuras esse opinarentur. At eorum adiens libros longè secus esse agnoui, putant enim & asserunt, & contendunt, has in illis decanis imagines elle uerilsimæ, operum apud nos mirabilium effectrices. Quin, ait Albumalar: Operantur quidem ins terdum quæ lunt similia suis formis, sed sæpe & alia penitus & diuersa. Et quidem li lynces hoc dogma statuissent, adducerer aliquo modo ut sub dubitarem patuisse oculis eorum quæ nostros obtutus effugerent. Istis autem hominibus tam admiranda mysteria propalantibus non inuenio fidem, quidnam polsit altruere, cum nec habeat oculos alios quam quos homines folent, homines autem non uident, nec raptos cum ab Apostolo in colum eos legamus, nec in terra locatis ratio ulla potuerit ista demons strare. Erubescant autem qui se uocant philosophos, nec ista pudet tamen eos nugamenta conscribere quæ uix bimulo infanti fabulans anus persua deret, adde quod nec easdem omnes, sed alias ali sibi imagines comminis scuntur. Hic quidem in prima Arietis facie mulier, inquit, ascendit, fulgore resplendens, & cauda piscis marini. Alius non formosamibi mulierem, nõ piscem, sed æthiopem esse ait, de cuius tamen oculis ambigitur, nigri ne an rubentes potius, sed qui procera certè statura, & albam chlamydem indua tur. In tertia facie Geminorum oritur inquiunt quidam, fistula aurea; & ca nis latrans, & delphinus. Alij cotendunt nihil horum inibi esse, sedmirum petetem arma quibus se induat, clypeo munitum, instructumic pharetra. In tertia facie Scorpij equum aiunt Arabes esse & leporem. Indi nec equit necleporem, sed canem, aprum, & leopardum. Alij nullam bestiam, sed uirum in genua curuatum, forte (si licet mysteria interpretari) pro astrologis Dec supplicantem, ut eos aliquando reddita mente liberet ab insania. Quid

Quid enim aliud preterquam infanos: qui fallatiofis adeo nugis nec pos sibilibus uacent, credant, astipulentur? Videns hæc Abraham Iudæus at que astrologus in libro de Natiuitatibus ridículas potius quam ueras is magines istas esse confitetur. Sed nec quenquam inuenio, præter Arabes homines semper fabulosissimos, & qui eos secuti sunt Latini, fidem illis adhibuisse. Nihil de illis Ægyptij, nihil Chaldæi, nihil Græci, nihil Latini ueteres Astrologiæscriptores. Nam quod ait Album. Indos, Ægyptios, Babylonios, ista tradidisse, fallus facilé deprehenditur. De Ægyptijs enim & Chaldæis est unde intelligamus talia apud eos deliramenta nulla fuisse, unde confici potest de Indis eum pariter mentiri, quanquam non ita potest, ut de illis reuinci, cum nulla extent à fide dignis authoribus tradie ta nobis Indorum monumenta. Sed hoc peculiare Arabum est, ut quale cunque ipsi fingunt commentationes, præscribant illis authorum nomis na illustrium, quales multas in primo disputationum istarum libro commemorauimus. Cum igitur extent Petosiris quædam, adhuc apud Ægy= ptios, astrologiæ magistri. Cum extent præter Maternum, Ephestion commentator Thebanus, & Paulus ex Alexandria Ægyptiaca omnes astrologizinterpretes,facile exillis cognoscitur nullam de istis imaginis bus in Ægypto mentionem.Patet idem de Chaldæis authore Teniro Bas bylonio, qui scripsit Apotelesmata decanorum, & coorientium cum illis imaginum. Patet Porphirij & testimonio, qui exsententia Chaldæorum astrologicas scripsit institutiones, ut mittam Mallium, & Maternum. Vta cunque nobis & Chaldæorum dogmata referentes, de Græcis authoris bus soli possunt dubitare, qui Græca non legerunt, neque enim usquam apud Græcum ullum scriptorem mentio de istis imaginibus, utacculare magnopere Haly debeamus, qui istum errorem asscripsit Ptolemæo, nam cum uerbo quinto & nonagesimo libri, cui titulus Fructus, dicit Ptoles mæus κινθανεύει τὰ wagavaτελλοντα έκαις ο δεκανος δαλέρ των προαίρεσιρ τ γεννομινόσ, hoc est, quæ singulis signorum decanis cooriuntur nati uoluntatem indis care, & quamnam artem lit pertractaturus, expolitor Haly per coorientes imagines, inultibiles iltas de quibus diximus putat intelligi, nelciens quæ nam apud Græcos मध्यस्य स्थापन , hocest, coorientia dicantur. Vocantur enim apud eos hoc nomine 6. ille atque 30. extra signiferum imagines, quarum 15.2d austrum, 1.2to 20. uergunt ad aquilonem, de quarum pros prietatibus & natura primo libro Apotelesmaton scribit Ptolemæus, qui neceológo, necalibi ulquam, aliarum unquam imaginum meminit, præs ter eas quas labricantur ex uisibilibus stellis, aduersus quas superiore cas pite disputauimus, utitur autem eadem dictione in sequenti uerbo, cum dicit confideranda in defectibus luminariū παρανατέλλον α, id est, coorientia, quam eandem sententiam secundo libro Apotelesmaton tractas indicat, ex quo

ex quò genere ista sint que coorientia dicantur. Ex quibus cum ait nati uo luntatem artemép indicari quam sit professurus, id docet quod Mallius, Maternus Græcios scriptores explicarunt, ut qui Naue cooriente nascitur nauta sit suturus, qui Lyra musicus, qui Emotho auriga, atque ita de reliquis. Sed & Porphirius in ilagogis typum, hocelt, figuram & formam τω ζωλιών, hoc est animalium quæ funt in zodiaco παγανατελλόντων, id est coos \* id est, astrorum compositione ait constare unde intelligie mus coorientia hæc quæ dicuntur, non alias esse imagines, quàm quæ ex stellis constituuntur, in quo declarando fui prolixior, qui audio Trapes zuntium Grecum hominem (nece enim eius liber ad nos peruenit) sed ita audio in commentariis eius in centiloquium Ptolemzi expositionem Ha ly este secutum. A' quo erròre barbarus Album, potuit eos deflectere, qui nullas præter uisibiles & constitutas ex stellis imagines ad austrum aquie lonem& sitas, decanis exoriri ex sententia Ptol. affirmat. Libet autem ad mentem reuocare, quod quinto libro aduersus illos dicebamus, qui nas tum Dominum Ielum dicunt oriente prima facie Virginis in qua Virgo sit lactans puerum qui uocetur lesus, constat enim imago hæc Virginis puerum lactantis ex his fabulosis imaginibus quas irrisimus, quanquam nec talem ibi imaginem, sed aliam quandam, ut narrat Album. Indi come miniscuntur, quod inuentum quam uanum & ridiculum sit, quisquis anis mo satis perpenderit, pudebit eum astrologicis istis deliramentis, Euange liorum ueritatem uelle aliquando confirmare, quod non alia ratione à dæ

mone est procuratum, quam ut quasi amica fautrixés religionis
pestis ilta reciperetur. Sed habeantipsi sua sibi nugamenta, quibus accersitis non confirmatur
ueritas Christiana, sed infirmatur potius at es pol-

bispytationym toannts pici mirandyb læaduerlus Aftrologos libri vitt Finis.

IOAN

# I con Pici Mirandulae I con A a La La San Parlandulae randulae Dipurationum in Altro 
EPITOMA BORVMO VAS HACTENVS CONSECTA.....

& quid sequentibus libris agendum undecaulpicandum. Cap. 1

emonstkatvm elf hactenus altrologiam nullam elle, quod itta de quibus pronuncietur à colo non dependear, præterquam per accidens, aut tanquam a caula remota & universall, quariim neutra cognitionem particulare euena torum partic. Declaratum est item il de coolo sierent illa, no

torum parit. Declaratum est item si de coclo sierent ista, no tamen quomodo altrologi opinantur, hoc elt, a momento quoda initiali, tum ir delur hoc quots, certe non ab his caulis quibus utuntur in prædis cendo quarum nullam li certu habeamus examen uera & haturalis. Nam quant fellis utantur & Planetis, augent, minuunt, mutant, protocis, fignis, interdallis & Calelle id genus, qu'a falla & inefficacia effe declaras millis. Quare uel malas caulas întroducunt liocelt fabulolas, uel inficitit Donas admixitone malatum l'uncillud nobis agendum, ut declaremus Methetamaconfilerent elle tamen hullimodi qua cognolci ab illis non possint aut il possint cognolicamondum habitam tamen corum cognitios ment, Tra lunt autem cognitu necellaria, li de rebus futuris uera predicen da sunt. Painum illud ut nora initialis rei cuice fideliter teneatur. Secundum ut statish coll siderum politionem ad eam horam exacte compres hendamus. Politienum utilla ceeli liderum politio quidnam faciat rationibus ueris, aut no fallacibus obleruatum experimentis intelligamus. Horum nihil posse cognosci, aucqui sciuent flactenus non extitisse duos bus sequentibus libris aperiemus. Exordiemur autem ab hora primordia li cuius cognitio in primis necessaria nec constitui reliqua recte possunt, si quid in ea, uel ambigater uel erretter La vero nel hominum liue genituras rum, uel urbium, ator regnorum, uel anni constellationes auspicantur, nos à thirtis initium faciamus.

nech semperscire posse, nech per ueram regulam explorare. Cap. 11.

Omentum quo quis nascitur, exploratum habere astrologus non potest, nisi sorsan accinctus cum prodit infans astrolabio cœlestia metiatur, sed hoc sit quàm rarissime, nec sieri nobis uo lentibus semper potest, ut noctu, a ere nubilo, mathematico nul lo, uerum cum sit labi quoque facillimum, ut testatur Auenrodan in come mentaris super Ptolemæum. Nam si non sit exactissimum instrumene

tum,

tum, quale forsitan nunquam est, quod inspectione momento egressionis ad liquidum respondeat, ratio partilis horoscopi uacillabit. Verum ut sit uera per astrolabium horæ perscrutatio, rarissimè, ut dicebamus, sieri hoc contingit, illud frequens, fere perpetuum, ut parentes, dominus úe genis turæ talem fuisse natiuitatis horam dicat astrologo, cui fidendum non esse necastrologi diffitentur, fallax enim plerunque, quare dicitur, apud eos hora extimata siue suspecta, de qua, scilicet, suspitio certitudo nulla, nam so laria mentiuntur & horologia quidem si nihil fallant, ea tame quæ medijs horis cadunt interualla non demonstrant, adde quod horæ uulgares ini= tium ab occasu Solis non habent, quod mathematicarum ratio postulat, uerum cum aër incipit obtenebrari, quod euenit Sole sub finitorë dudum iam demerlo, præfertim in lignis obliquis Sole collocato, quæ cum mos ram in occidente trahant, longiorem interdum nox unam horam exegerit priusquam aér obtenebrescat. Denics confitentur hoc nobiscum astrolos gi, sed remedium adhibuere ne propterea diuinatio periclitetur. Nam & fi illa non sit uera quam uocant horam extimatam, nisi tamen à uerò pluris mum distet, habere se methodum dicut ueræ inueniendæ, quare nihil obs esse priorem illam incertitudinem.nos, si sapere isti possent, id tantum obs ÿceremus,artem liue lcientiam dari non polle,quo facta lit nec ne,res par≥ ticularis quepiam cognoscatur, non igitur esse methodum qua reddamur certiores quo momento Ioan.aut Paul.æditus sit in lucem, sed ista non uis dentur eis absurda, forsitan neg illud esse qualibet nedu die, sed hora pars ticulas multas temporis, quibus certa regione nasci nemo potest, conses qui hoc facillime demonstratur. Nam si natus ego prima noctis hora dis cor à parentibus, & methodo conuenire horam negat astrologus, quare ferius aut citius me fuille natum rogo, nunquid alius fub eadem cœli incli natione prima noctis hora nasci potuerit, quod si negant fieri potuisse, ses quitur quod dicebam ut multæ sint horæ cuiuslibet partes, quibus locis quibuldam nalci homo non potest, dico autem multas horæ cuiuslibet partes, quoniam nullum ferè tempus genituræ datum à consulentibus regulis quadrat astrologorum, led mutatur ab illis semper in partem, uel an tecedentem horæ, uel subsequentem, si potuisse alium nasci per id tempus in ea regione cocedunt, quanquam ego tunc minime natus lim, natus igis tur prima hora noctis dicatur Anto. atque illud interrogo si quam ueram iam statuimus horam suæ natiuitatis Anton.porrigat astrologo ueram ils le sit arbitraturus an falsam, si ueram debuit eadem ratione meam cum offerebatur ueram arbitrari, cum eius methodo non magis nunc conueniat quam cum Ioan. eam offerebat, si falsam, uerum statuebatur ea hora natus Anto.fallum ergo dogma per quod hora uerilsima quali falla reputatur. Præterea qui præceptum hoc genus tradiderunt signum aiunt mutari no debere, quod extimata hora demonstrat, sed eius signi partem methodo

declarari, quæ potissimum sit in horoscopo. Verum extimata hora de siz gno sæpe mentitur, cum postremis præsertim aut primis signi partibus as scendentibus homo nascitur, tunc igitur methodus non emendabit ers rorem sed confirmabit. Patet his rationibus usam non esse horoscopi uestigandi cum est incertus. Nunc illud ostendamus, si qua forsitan posset excogitari, quas tamen astrologi tradiderunt apertissimè esse sales.

PTOL. DOGMA Q VOD ALMVSELI SEV AN moder uocant, & authoritatibus & rationibus confutatur. Cap. 111.

Tolemæus tertio Apoteles. lib. dogma tradit huiusmodi:

Præcipit observari noviluniu proxime genitura præcedes, aut plenilunium: tum Planetam qua parte coitus fuit, uel op positio, authoritatis plus habentem, denice themate iam dis fposito cui cardini proprior ille Planeta fuerit, statui locum illum ad nume rum quem in partibus figni Planeta ille dominator obtinuerit, hunc cardi nem confingunt totius genituræ, hoc fundamentum totius Apotelelmati cæ astrologi omnes decernunt, hoc illud decretum quod Almuseli uocāt, interdum Animodar. In quo quantum peccentiuniores sententiam Ptol. perperam intelligentes superius. Nuncipse Ptol. excutitur, cui possum in primis magnas authoritatum moles opponere, nam Abraham Iudgus ait se multas genituras observasse cum exactissimis astrolabijs in his regioni bus quarum longitudo latitudo és confessa & explorata, nec tamen inues nisse de Planetis aliquem cuius gradus ex signis quæ occupabat atos mis nutiæ, responderet gradibus & minutijs orientis, aut medij cæli, nec plus hora dimidia uariaretur, à iam comperta sensu uerissima hora natiuitatis. Ridiculi uerè qui dicunt iudicio no fcripfisse hæc animi Auenazram, quas si lis illi cum Ptol. de regno, quo fuit etiàm annis nongetis posterior, quas sig in anno constituendo in annorum datore, & pleriso alijs Ptol.sentena tiam alijs non anteponat. Sed & Alchabitius proprio commentario Icria bit se demonstrasse nullo pacto per eam rationem gradum orientem ues rum posse reperiri. Henricus Batensis Alberti magni discipulus suam exa minans genituram, quanquam nomine dissimulato seruum Dei se nomia nans,mittamus inquit Animodar Ptolemæi à fapientibus reprobatum, alij dogma non expungunt sed castigant ut Aoniar, nonnihil à Ptol. dise sentiens. Alij super eius intellectu digladiantur. Et cum illud inquiritur, cuinam loco proximior sit Planeta, sunt qui quantitatem discretam obsers uandam uelint, sunt qui continuam, ut Antonius de Monte Vlmo. Veru omifsis authoritatibus aduerfantium Ptolemgo, folitus ego dogmatis fal sitatem ita declarare. Nascatur Lucius Romæ, Florentiæ Fabius eadem hora eodemés momento, liquet astrologis non eundem futurum horos icopum

fcopum utriulque, ob diversam coeli inclinationem sub qua nascuntur, & tamen si rationem ex Ptolemæi præceptis ineamus eundem utriusque ho roscopum faciemus, cum utraque regione plenilunium antecedens, si ue nouilunium eadem coeli parte contigerit, quare idem quo que dominator qui themate in utroque gradum signi possidens eundem, is sidem numeris cardines in utraq genitura definiet. Sed hoc euidentia rei sensu fum um non peruidisse.

investigationem partilis horoscopi per conceptum, Ptolemæo falfo ab Arabicis afcribi, irrationalem effe, & à multis aftrologis reiectam.

Cap. 1111.

Pud iuniores inuenta est alia ratio inuestigandi ex hora concei ptus horoscopi, cui plurimum tribuunt. est autem huiusmodi, ponunt quali confessum ex ueterum traditione, præsertimque Ptolemæi uerbo primo & quinquagesimo libri centum enun= ciatorum, Lunælocum in natiuitate fuisse horoscopum in conceptu. Con tra,locum Lung in conceptu horoscopum esse natiuitatis,hoc posito, mea thodum tradunt qua putant posse deprehendi locum Limæ, cum semen uterum impleuit, quo reperto similem quoti gradum colligunt hora nas tiuitatis ascendere. Fuit autem eis erroris occasio mendosa translatio lia brorum Ptolemei, quoniam nusquam ille de gradu hoc scripsit, uerum de figno tantum, uerba eius loco superius memorato sunt hæc: ਵੈਂਪਰੈਕ ਰੋਨੀਂ ਵੇਸ਼ ਇਸ ာαાင္ေ માંદ્ર પ્રદેશ્યમંતરજી મે તરામાન, દેમદોશન ဘဲ ટ્રે જેની દાણ દેણ માર્થે တက္ထားခုိက္ေတာ့ မ်က္သည့္ မရိယ ဆံေ အေင တက္ခင္တင္ဆိုင္သ ετοχεμελεινο, εμπη αποκυίσει ως οσκό ωνσομή κατουτου καταθιάμε βομ. Latine ita ad uers bum: Vbi est tempore natiuitatis, illud signum conceptus horoscopum flatuas, ubi fuerit in conceptu, illud fac horoscopum partus uel eius oppo situm. Non putauit igitur Ptolem. hac uia partiliter posse horoscopum inueniri, quare in libris Apotelesmaton, ubi hoc inquirit, nullam placiti huius facit mentionem, alioquin si de gradu intellexisset, quod ex eius uer bis falsum ostendimus, facillimum quoque existimasset in conceptu hos ram inuenire, quam hodie nullo magno negocio iuniores quibuslibet desiderantibus reddunt, usi methodo quam Ptolemæi esse uolunt. Quos modo igitur ipse Ptolem. Apoteles. libro tertio, principium seminale iπίπλιον, hoc est, plerunque seu maxima ex parte, ait ignorari, & cum in es ius cognitionem devenitur, id aut ou un poul hoc est, aut casu, scilicet for= tuito (p, aut observatione, debuit certe addere aut ivrixue, hoc est, artisiciose, siquidem arbitrabatur arte aliqua & uia istud posse deprehendi, quomodo autem ait calu, cognoscitur aut observatione, declarat Græcus interpres casu cum accidit mulieri recepti seminis sensum fieri, ut Cleopas KK třá

tra docet, observatione si consulto uir illud tempus annotat quo semel so minæ congressus, deinceps abstinuerit, tum sœcundum suisse congresse fum menses declarauerint. Præter hæcaliam esse uiam tempus illud ad lis quidum explorandi, ueterum nemo prodidit nedum ex eo nativitatis hos ram uoluerint innestigare. Nam quod Arabes dicunt Hermetem hoc præcepisse, fabulosum est, sicut alia multa (quod primo libro notauimus) mendacissime ad eundem reserunt authorem, quod enim Agyptij super hacre tradiderunt, Epheltion refert & Porphyrius, qui hoc iplum præces ptum quod legitur in Ptolemæo Petoliris Ægyptij inuentum fuisse die cunt his verbis: of wearegis, & quæ sequuntur. \* Petosiris autem inquit, signum in quo Luna fuit tempore conceptus, illud in partu horos scopum esse, aut eius oppositum, quod autem Luna tempore partus oc cupauit, illud conceptus horoscopum fuisse. Sed eodem loco Porphys rius duos alios refert modos, ex Antiochi quorundamque aliorum sens tentia, signi uestigandi, in quo fuit Luna hora concubitus, de gradu nun= quam facta mentione, quin ipsum quo scribuntur hæc caput inscribitur: De signo seminali Lunæ, quod illud signant, quodnam signum Luna tes nuerit cum loco genitali semen admissum est. Ephestion quoque Thebas nus tres alias ab his diuerfas, quarum Porphyrius meminit, Algyptiorum methodos narrat, quibus hoc idem inuestigarent, quodnam, scilicet sia gnum, hora concubitus ascenderet. Vbi uerbis expressis admonet nos Ephestion, non perueniri per eas uias ad partilem horoscopum, sed eum waxuñas indagari,hoc est, crassa (ut dici solet)Minerua. gradus uerò deter≠ minandi unicam esse rationem quam tertio libro Apotelesmaton tradide rit Ptolemæus. Est autem ea quam capite proximo confutauimus. Vea rum, ut diximus, in errorem lapsi sunt iuniores, quonia in Arabica translatione, quam Latini sequuntur, interpretes gradum pro signo perperam poluerunt. Cæterum quicquid scripserint authores, quænam ratio dos gmatis, aut qua potuit hoc observatione deprehendis Respondet, inquis unt, supputatio, quoniam ex loco Lunæ hora nativitatis quot diebus in utero infans fuit hora natiuitatis intelligitur, quos fi retro numeres in cost ceptus horam deuenies, atque per id tempus Lunæ locum inuenies eum qui tempore natiuitatis ascendet. Verum illud interrogo, quis nos doces at ex loco Lunæ tempus mansionis in utero definire : non hoc Ptol. non ueterum quispiam, non uester etiam Hermes prodidit. Quod respondeas tis aliud nõ elt, quam ita definiri manfiones illas oportere, fi uerum fit do≠ gma de permutatione ascendentis & loci Lunæ in concèptu & natiuitas te, circulo igitur demonstratis ueritatem dogmatis probantes, quòd eues niat ita manfionibus obferuatis,& manfiones obferuari ita debere, quare dogma uerum aliter non erit, scilicet ita facilè sit cuique dogmata confire

mare,

mare. Quod si forsan audetis experimento id asseuerare, simul observas to collatoque inuicem tempore natiuitatis atque conceptus, impunè uo 🕫 bis mentiri licet, acta re sine arbitris. Verum ex uestris qui se maxime contendunt expertos, negant ueritati respondere præceptum': Abraham 🖘 nim Auenazra se quinquies id observasse dicit, ter non successisse, quod nunc quidem in Martem, nunc in Venerem, nunc in Mercurium refert. Puto si decies id observasset alios quo planetas pariter accusasset. Nam Hemanuel Hebræus Auenazræ sectator bis expertus, semel à uero temé pore natiuitatis per septem dies reperit uariare. Aboasar numen astrolos gorum falli methodum istam quince gradibus posse credit, ut Sedis eius Discipulus narrat. Quod si est, nihil nos iuuat, quibus de gradu tantum sollicitudo. Pariter & Auenrodan magnus apud istos expositor Ptoles mæi mentiri sæpe illum testatur. Saxoniensis interpres Alchabiti, falsam & uanam penitus putat inutilem quoque affirmans fieri non posse, ut per eam incertus gradus horoscopi certus unquam reddatur, quod exemplo propositæ genituræ latè manifestat.

> MESALLAE FIGMENTVM CVM ÀLIIS QVINque, à Paulo Alexandrino recitatis explorandi horoscopi modis refutatur. Cap. V.

I sunt serè modi qui recepti magis astrologis. Messalla figé mentum aliud cogitat, sed explosum ab omnibus, perspes chæque uanitatis. Iubebat enim Lunæ tempus à nouilunio ad plenilunium, uel contra à plenilunio ad interlunium; quasi horam unam existimari, tum utrum illorum antecederet genituram; quod interiplum & tempus genituræ spacium caderet, comparari ad tos tam distantiam Lunæ nascentis & consummatæ, & qualis esset interuale lorum proportio, eam partem fumere horæ temporalis, ita tamen ut illud observaremus, ne quando mas hora pari nec fœmina impari nasceretur: Risit secuta ætas experimento deprehendens eadem hora mares & fœmi nas nasci. Ego uerò non tam placiti unius cogito uanitatem, quam hinc totam Messallam illum iudico. Nam ut labi, errare, decipi proprium sit ho minis, attamen scribere tam pudenda, niti rebus ridiculis, fabulas pones re quali dogmata, loqui quæ rerum palsim euidentia confutet, non est ho minis certe, si dos hominis propria ratio est. Sed nec tam unum Messals lam æstimo quam de Messalla omnes astrologos, apud quos primi ordis nis est, nec temere in ea familia sapientiores inuenies. Nam Antistites sas cræistius disciplinæmirabiles Ægyptij, quanta super hac re sabulamens ta commenti sunt. Resert Paulus Alexandrinus methodos quinque dis KK 3 uerlas

uersas à tribus iam memoratis quibus ad horoscopi ueritatem partiliter indagandam utuntur, Deus bone quam uanas, rudes, futiles, falfas. Prima huiulmodi,relpice,inquiunt,epochan Solis in diurna genitura,Lunæ in nocturna, & cuius planetæ fuerit monomiria, fac eiuldem planetæ monos miriam suspecto gradui proximiorem, uerum horoscopum. Altera siue dies fuerit siue nox Lunæ tantum epochan inspicit, cætera similis. Tertia, quæ Ptolemæo sui dogmatis præbuit occasionem, plenilunium uel ins terlunium proximum genituræ considerat, tum uerò despotem, hoc est, dominum domus in quo contingit, & onocratorem, hoc est, finitorem do minum, uidet & uter fortior in natalitia constellatione, uter plus in ea pose sideat authoritatis, & ex isto dinumerat gradum ascendentem. Quarta duntaxat inspicit dominum summum gradus, scilicet in quo Sol & Luna postquam infans utero prodituel coeunt uel opponuntur, & quot fines in ascendente signo possederit ille planeta, tot gradus eiusdem signi pus tant in oriente iam apparuisse. Postrema non solum genituram, sed conce ptum obseruat, hoc est, quod utrunque tempus uel plenisunium uel nos uilunium antecelsit, tum graduum quibus illa contigerit dodecathemo. ria fieri iubet & obferuari, in quo planetarum cadant monomizijs, ut qui in themate melius se habuerit arbitrium habeat horoscopi metiendi. Scrie bens Heliodorus quo pacto inuestigarent tempus conceptus, retrocedes bant, inquit, à genitura per nouem menfes, quasi gestandi uteri tempus semper sit æquale, ut rudissimi ubique diuinissimi isti Ægyptij inuenians tur. Possem autem obijcere multa quibus peculiariter ista dogmata pecs cant. Verum illa una ratio breuitati studentibus satis est qua Ptolemæi quoque dogma reiecimus.nam quamcunque secuti suerimus methodum ex prædictis, lemper eorum qui limul nati fuerint, regione tamen diuerla, faciemus eundem horoscopum, quum tamen omnibus mathematicis exe tra omnem controuersiam constat esse diuersum.

> INITIA VRBIVM, REGNORVM, FACTIONVM, Les gum ignota elle, nullam di artem altrologos tradidille qua possint inuestigari. Cap. VI.

Iquet ex his, nunquam horam natalem præterquam casu nos tam ad liquidum esse; tum quod aberret nullam posse per arstem restitui, sed cum ea uera non suerit, ueritas prædictionis constare non potest. Nihil igitur ueri dici potest à Genethlias cis qui partilem horoscopum cardinem genituræ, compagem totius sati,

fundamentum totius Apotelesmaticæ, una uoce testantur. Neque uero melior sides in urbium & regnorum initijs, quorum noticia scrupulari longe

longe difficilior quam geniturarum, quis enim hæc prodidit! quis oblers uauit scriptor historiarum: quarum fides & diligentia si reddiderit diem urbis instauratæ, uel urbis conditæ, utique magnanimis existimabitur. Romæ diem natalem coli mos fuit, sed non plus inde constat astrologis quam in imp.fuisse Lunam, hoc est, in Libra, cum condebatur. In opistos graphis Pauli Florentini medici & mathematici duplex reperi tempus an notatum instauratæ urbis Florentiæ, alterum anno gratiæ octingentesi. mo primo, alterum octingentesimo secundo, unde siderum constitutio penitus diuerla. Crediderim & multas uariari urbium constellationes, quæ uulgo feruntur, fictas ex Apotelesmatis, quales ueterum fingit Iulius Firmicus Paridis & Platonis, & aliorum, quod de mundi quam affert genitura, ipse quoque testatur. Præterea magni quoque esse momenti uo. lant illud momentum quo noua factio præualere cœpit in civitate, quo tyrannus urbem occupauit, quo seditio facta inter populares, quo ciuilis discordia nata, quo gens extera regnum inualit, quo nouz conditz leges. noua decreta fuerunt promulgata. Quarum rerum horoscopum quis nam reddet non divinator! cum hæc tamen habere prius oporteat quam diuinemus. Denique ut haberl momenta polsint aliqua temporum istos rum, certe non denegabunt ea foreminus exacta, minus certa, quam particularium geniturarum. Quare si putant istas indigere castigatione, nec aliter eis fidendum, multo hoc magis opus fueritin illis, quas cum nulla ratione docent emendare, nam quas memorauimus methodos genituris tantum hominum adhibentur. Erit igitur manca, fallax omnis eorum prænunciatio de fatis urbium & regnorum, quando de momentis illis primordialibus uolunt hæc dependere, quæ tamen aut ipli penitus ignos rant, aut non satis ex side, satis ad unguem tradita receperunt.

Non iamigitur homines mortem, exilia, paupertatem, non excidium urbes, aut pestilentiam ueres antur, cum audacissimi nugatores æditis passim libellis ans nuis ista minis tantur.

KK 4 INCER

quomodo domus dividendæ, quantum earum vires extendantur, & quibus lignis utendum. Cap. VII.

Eliquum de principiis anni, magnarum coniunctionum, &

defectuum dicere, nam momentum quo fiunt obseruantes, in= de uaticinantur fata rerum publicaru & uniuerfalium. Erit igia tur declarandum, huiusmodi tempora citra lapsum erroris ab illis deprehendinon possc, uerum hoc ex sequentibus elucescer, cum incertos adhucmotus planetarum, necinaccusabili supputatione compres hensos ostendemus. Hactenus igitur quam sit incerta cuilibet rei fatas lis hora dixerimus, si funt hora: fatales rerum quas astrologi maximè pus tauerunt, nam nullas esse fatales, & si quæ sunt, alias esse quam putent, sus pra demonstrabamus.Nuncillud palam faciemus etiam si tempora cons fequantur auspicandæ prædictionis, quæ tamen siderum positio, qui cœs li status ad eam horam, scire eos non posse. Primum igitur opus themas tis disponendi, præfinitis duodecim locis, quas appellant domos, ubi quantis astrologitenebris offendantur, quantum inuicem digladientur, re penitus incomperta, nemo nescit qui libros mathematicorum attigerit: alij sex circulis ista loco discriminant, quorum unus per orientis punctum circumuolutus, & septimum facit cardinem & horoscopum, alius ipse me ridianus etheris fumma infirma¢s deliniat, alij quatuor medijs locis inter• cepti per quatuor puncta notas & dicuntur divisionum arcus semidiurni & arcus seminocturni, in tres æquales portiones. Sed & omnes isti circuli mudi uertices permeant. Quam opinione uulgo receptam luperius coars guebamus. Abraham Auenazra docet in astrolabij compositione, tu alibi quoq, domos ita partiri, ut sex circulos designemus, quoru unus horizo, alius iple meridianus, quibus quatuor statim cardines statuuntur. Alios quatuor duci iubet per notas sectionis horizotis & meridiani ac diuisios nis partium æquatoris cadentium inter orientem & meridianum, & diuis sionis, inquam, in tres æquas portiones. Hanc methodum ualde probat, authoris tamen nomine suppresso, Ioannes de Regiomonte sublimis æta te nostra doctissimus quantematicus, quanquam Campano tamen non fatisfecit, qui nouam iple quots partitionis istius attulit rationem, cætera similis Auenazræ, sed in eo plurimu diuersam, quod pro æquatore factis tio quodam utitur circulo, quem nuncupauit circulum uerticalem, unde alius mensus alijo locorum fines emergut, scripsit Ioannes de Regiomon te copiole confirmatione huius dogmatis, multis tum mathematicis, tum ueteru altrologorum authoritatibus nites. Alij & aliter partiunt, & Ludo uicus Heremita noster diliges exactisimus & supputator, solitus est pros bare nulla ex methodis quas memorauimus Alchabitij dictis conuenire. Quid Quid quod eadem loca per zodiaci gradus quos æquales uocant multi censent dividenda, uel hac tantum utentes via (quod plerunque fecisse Ins dos fupra quoq monuimus) uel utrang divilionem pariter recipientes, tum eam quæ ex anaphoris uariatur adæquatorem tamen quæ gradus si= gniferi tantummodo respicit. Quod Hispanus Abraham præceptor Aue nazræ,&Henricus Valensis observant, non minus ex loco pronunciana tes in quo planeta sit, facta per æquales gradus distributione, quàm ubi communi more divisionibus annotatis. Præterea si constaret, ubi locos rum principia fines& statuendi, superest alia dubitatio quæ rursus omnia reuocat ad incertum, quoniam non cõueniunt loci uirtutem & efficaciam in tra spacium claudi loci designati. Sed Ptolem. supra illud ad antecedens tes signorum partes quinos gradus exorditur. alij tribus tantum partibus ill ud extendunt. A gyptiorum sapientes initium loci, quam uulgo cuspie dem appellant, non initium, sed medium esse quasig centrum uirtutis uos lebant, quare quindecim fupra gradus loci illius eum diffundi, & totidem citra. Quas omnes opinionum uarietates si paribus ferè omnes uel ratios nibus uel authoritatibus communitas animaduertimus, uel hac duntaxat incertitudine totam pronunciandi per aftra rationem(fi qua fit illa)in am biguo esse confitebimur. Nam uarietatis locorum diuisionibus, omnis ua riatur constellatio, quandoquidem (quod supra reprehendebamus) mus tãt stellæapud astrologos pro loci mutatione, naturam, influxum, & proe prietatem, & quod maximum est, illa loca pugnanti & contraria imprimis conditione decernunt, quæ sunt situ consuncta & coherentia.nam primo loco & duodecimo qui deinceps se habent, quid magis potest esse diuers fum quid fexto & feptimo, rurfus quinto & fexto undecimo item et duo. decimo: nono rurlus atos octavo: atos ita de reliquis. Sepius autem quem alius mathematicus fexto loco planetam collocabit, alius in quinto esfe contendet, quod omnem prædictionem penitus uariabit, & quem quis dam in nono esse decernet, alius ad octauum dicet pertinere. Tota igitur iita locorum distributio, radix & fundamentum omnis Apotelesmaticæ remanet in incerto. Sequitur eam cura signorum, quibusnam, scilicet uti debeamus: ubi perplexa nec explicabilis questio de mobilibus signorum & immobilibus, de g sphæra octaua, nona & decima, de qua re non est no bis hoc loco dicendum, quoniam supra abundè est pertractata. Iudæus Abraham duplex thema fieri præcipit, ut qui controuersiam dijudicari posse non crederet. Erit autem incertum ex hac dubitatione, quænam sie

gna planetis debeantur, & ex ea quam ante tractauimus, quæ nam loca. sed omnis hinc pendet astrologica pro nunciatio: omnis igitur dubia, in certa, in explorata.

2.13

LOCA

## Ioan.Pici Mirandulæ

esse de la Retarva vere asse qui esse aboriosissimum despinstrumentorum fallacia. Cap. VIII.

Ocis diuilis lignis& distributis, superest labor epochas status

endi lyderum & stellarum , hoc est , quibus gradibus & minus tijs tam non errantes quam errantes stellæ reperiantur indican di,quod officium rudes & imperiti facillimè putant posse se præstare, doctissimi hæsitært & distidunt, quibus, scilicet notum, quanta sit difficultas assequendi uerè loca planetarum, quod impossibile nedum laboriofum multis iudicatur. Andreas Summarius grauis mathematicus fuum ita librum exorditur:Motus stellarum an sciri possint nescio, non≠ dum esse scitum, certissimè teneo. Affert rationem sententiæ suæ talem, quoniam qui metiuntur syderum motus, necessario prius locum syderis definiunt, in quo illum instrumenti ope conspiciunt, & loco stellæ com perto, quasi suppositione utuntur, ad ipsam super eius cursu supputation nem dirigendam, quod si locus uerè deprehenditur, uera motus sutura supputatio, nam mathematica ratione nituntur, quæ minime fallitur, ues rum loci deprehensio fidelis usquequaque non est, organo simpliciter ue tique deficiente.neque enim potest qualiscung uastitas instrumenti mes chanici satis esse divisionibus actu sensuque perceptibilibus, quæsunt er rori uitando necessariæ, si distantiæ stellæ xuiuslibet ab obseruantis los co, tum proportionis illius qua ambitus uniuersi, instrumenti ambitum excedit, ratio habeatur. quare cum habitudinem partium instrumenti cor poris perexigui, ad totius partes tanquam ad res immensas nequeat sens sus assequi, locus sideris observari sine fraude non poterit. Verum forte latebit error, sed ætatis successu fiet euidentior, sidere semper à uero loco fingulis restitutionibus magis recedente. Confirmat hoc Ptolemæus qui hanc ob causam de fallacia instrumentorum, iubet ducentesimo quoquo anno altronomicos numeros inflaurari, quod eo temporis tractu ueteris observationis culpa retegatur, quare nouis observationibus castiganda, quæ nec ipfæ futuræ fint inculpatæ, fed citra tamen errorem qui tunc fens su deprehendatur, quæ cum rursus exactis multis euolutionibus aberra≠ bunt insigniter, noua, quam maxime sieri potest, rursus castigatione redis gentur ad ueritatem. Sic tabulæ Ptolem. principis astrologorum multis retro annishabitæ sunt inutiles, etenim studia recentiorum observatios nes identidem corrigunt, quoniam ut prædiximus, nulla tam solers, tam hubtilis histrumenti cuiuscunque fabricatio, nulla item tam uasta magnitu do,quælocum sideris inculpata fide renunciet. Refert Abraham ludæus in libro fuper opere tabularum de duobus astrolabijs fumma ratione coa tectis, tum magnitudinis tantæ, ut utriusque diameter nouem palmis exa tenderetur, & cum duo fratres Berlechit instrumētorum compositores sia mul,ingrediente Sole in Arietem, Solis altitudinë obseruarent, non idem

utrung

utrume retulit instrumentum, sed duobus minutis inuicem uariarunt. Henricus Baten. Machiliuenfis in hac arte præcipuus, ut in omni mathe matica, scripsit enim super astrolabij copositione nobilem tractatum, pus tatuel impossibile, uel, ut inquit, proximum impossibili, fieri instrumens tum nullo modo fallax, & cum esset Parisis refert se uidisse, duobus arte mira dispositis maximis quadratibus altitudinem Solis maximam in mes ridie scilicet æstivalis solstiti observatam, & altero quidem instrumento, partibus deprehelam quatuor & sexaginta, minutifs uerò duabus & quadraginta. Altero totidem partibus sed minutijs nullis, quare suit error in alterutro minutiarum duarum & quadraginta. Vide quam falli poterunt etiam qui nascentis horoscopum colligunt instrumento, quod admonis tos quog nos ab Auenrodam lupra lumus teltati. Baten. item, quem mox citauimus, in naturalium rerum speculo multis millibus uersuum probat nec Ptol.nec leber, nec Albategni, quantitatem diametrorum Solis & Lu næ certius indagare quam per defectus, nam fidem instrumentorum sus per eare fore suspectam. Mitto quam multis modis in magna compositio ne docet Ptol. & Alliacen. libro septimo de uisu, falli oculos posse super stellarum locis observandis. nam ut aër serenus & innubilus habeatur. quid prohibet uentum flare qui non sentiatur? At scribit philosophus Ari stotel. Euro flante uideri sydera maiora. Leo Hebræus uir insignis & celes ber mathematicus quasi ueteribus parum fidens, excogitauit nouum ins strumentum, cuius uidimus canones mathematica subtilitate præcellens tes, ueruntamen eo duas non erraticas bis eodem anno cum obseruasset, discrepasse priorem ab altera observationem duobus gradibus dicit, quod in aeris statum putat referendum.

VARIAE SENTENTIAE DE PLANETAR VM motibus, anni inæqualitate, & maxima Solis declinatione. Cap. 1 x.

Inc nata est forsitan inter authores tantarum diversitas opinios num de motibus syderum, quoniam si loca non fallentibus instrumentis uera deprehendissent in metienda, ut dicebamus, mora restitutionis non aberrassent, nec dissonassent inuicem.

Ptolemæus in magna compositione motum Solis uocat manisestisis mum omnium, quoque cæteros ueluti notiore metiri debeamus, hic uerò quàm parum certè sit exploratus, nihil certius nobis ostenderit, quàm quæ pugnantissimè super eo à principibus astronomiæ sint scriptæ tras ditiones. Antiquiores Hypparco Solis restitutionem qua consicitur ans nus, trecentis sexaginta quinque diebus constare uoluerunt plus quarta parte unius diei. Alij tantum quartam partem superaddiderunt. Hyps parcus ab Alexandri morte anno centesimo septuagesimo octauo scrisbens ex suis & Chaldæorum observationibus minus quarta parte diei adificiens

adijciendum supputauit, uerum quantum illud esset quod desiceret ad lie quidum non exegit. Posterior eo Ptolem. annis ducentis octuagintaquin que trecentesimam esse illam diei partem dissiniuit. Albategni post Ptos lem.annis 743. obseruans cœlestia, motum Solis inuenit uelociorem, quià deficere à quarta illa parte per centesimam & sextam diei partem. Thebit annum constare dixit 365. diebus horis sex minut. 9. grad. 12. Tum illa ma gna diuersitas, quod ali putant annos omnes æquales, ut Ptolem. Als phonsus. Ali inæquales, ut Azerchel Baten, Isaac Israelita, quos sequuns tur & aln ex iunioribus, quare citius interdum, interdum serius redire Sos lem ad locum unde digressus est, causam inæqualitatis esse, quod sphæra octaua non ab occasu semper ad ortum, ut putant Ptolem. & multi, sed ab oriente interdum feratur ad occasum. Quare illius motu cum ad eandem ad quam Sol reflectitur partem, Solis motum fieri uelociorem, cum ad contrariam tardiorem, hinc diuerlis temporibus annum nuc productios rem, nunc breuiorem obseruatum. Et quem citauimus Isaac eo libro cui ti tulus lesodolam, quasi dixeris, sæculi fundamentum tempore suo, scripsit autem anno gratiæ 1310.qui erat annus mundi Hebræis 57 00.putauit an nos ad lummum breues, ita ut breulari magis non possent, sed iam tems pus apparere, ut sphæræ octauæ motu paulatius produci inciperent. Ins ter illum autem qui posset esse longissimus & eum contra qui breuissis mus, mediam moram esse dierum 365. & horarum quinque, tum diuisa ho ra in partes mille octuaginta partium habere nongentas nonaginta lex, tum minutiarum 48. quaru quælibet sit 76. pars unius ex illis mille & 0= ctuaginta partibus. Quam scrupularem supputationem memini etiam me legisse apud uetustissimum Hebræorum scriptorem Rabi Adabaraba Adam Abrahæ filium. Denique quam sit Solis motus in ambiguo, Solis defectus oftendunt, qui præcedunt tempus in tabulis annotatum plus di midia parte horæ, quod & Andreas fummarius tradit, & euidentia fenfus quotidie declaratur. Henricus quoque Machliuem in libro quem inscris plit speculum rerum naturalium afferit in defectibus deprehendendis leu locum seu horam, siue quantitatem inspicias erraturum, qui numeros mo tuum tam Ptolem, quam Albategni fuerit secutus. Paulus Florentinus insignis mathematicus cum obseruasset ingressum Solis in Arietem dilis gentifsimis annotationibus, inuenit eum tempore in tabulis definito ters tia parte horæ uelociorem. Tradit & Alliacensis in Elucidario cum anno Domini 1364. Solis ingressus in æquinoctium uernum Parisijs obseruas retur, deprehensum Alphonsi tabulas excidere à ueritate: Quod si in tans ta luce cæcutiunt, hocest, in motu Solis omnium manifestissimo, ubi si quid erretur, errare quo p in reliquis sit necesse: quid de motu erit Mercus rii, qui se nunquam mortalium ferè oculis ostendit, quem Sosigenes præs ceptor Alexandri ex aphrodisiade, non plus duabus & uiginti partibus

posse à sole distare tradit, Theon Paulus Heliodo. Porphi. tribus & uigin ti.Ptol.etiam octo ato uiginti, de cuius planetæ motu inlignis quida mas thematicus fatebatur nihil à se compertu. Porrò Martem partes ser è una minutijs qui triginta tardiorem esse quam putarent, quod ipse deprehedis set, in qua re tamen studijs posteriorum esset exactius inuigisadumi. Idem maximam Bolis declinationem ab equatore prodidit à le observatam par tibus tribus & uiginti,minutijs 30. quantum Ptol. ijidem partibus, led mi= nutijs una & quinquaginta. Albategni 36.8 30. Archazel plus tertio et ui gesimo protulerunt. Denica Abraham Auenazra summus mathematicus in fexto de reuolutionibus affirmat, inveniri partem non posse quæ sit in horoscopo, cum partem Arietis primam Sol ingreditur, quare scilicet tem pus quo peruenit ad Arietem, nec certa ut ait motus supputatione, nec ali quo genere instrumenti ad liquidum deprehendatur, quod Auenroadan etiam exponens Ptolemæum aperté confitetur. Idem sæpe citatus Auena zra, quicquid exquisita ratione foret supputaturus, Tria canonum genes ra, ut scribit, adhibebat, Ptolemæi, Persarum & indorum, quod uariarent inuicem omnes et ad loca diuerfa planetas determinaret Plutarchus Ptos 10. Posterior & Emilio Romano mathematico summo sub Traiano cons temporaneus, in problematis rerum Romanarum hoc quoq, inquit, tem= pore quo ad fummam aftrologíæ peruentum eft inæqualitas tamen teme porum, mathematicorum peritiam uicit, & eorum numeros ac supputas tiones sæpissime fallit acfugit.

WNICI GRADVS ERROREM, IMO ET SOLIVS MINVTIAE MVL. tos interdum errores parere, nec per revolutiones vel annotum vel geniturarum, aut per magnas confunctiones aftrolo-

gum posse iudicare. Cap. x. X hac autem coelestium motuum incertitudine quis non totam labesactari uidet divinatricem astrologicam; qua, si labatur uno gradu, cadere tota ueritate sit necessarium, siet enim mutata signi parte, qua sidus reperitur, & sines sæpe permutari, quibus paré

uim domibus, alij maiorem, maximam omnes contientur, & interdum exaltationes, quas determinatis partibus perscripserunt, certè monomyrize
semper uariabunt, & nonnunquam confinia decanorum, & si planeta posstremas signi teneat partes, sieri potest ut error unius partis à signo transferat ad signum, & quæ foret in Tauro Luna siat in Geminis, cum sit felix
in Tauro, in Geminis infortunata. Tamen à mascula parte mutabitur ad
fœmineam, à lucida ad opacam, ab opaca ad tenebrosam, à puteo ad altitu
dinem, à plenis partibus ad inanes, à morboss ad felicissimas. Postremo
cum sit graduum omnium apud astrològos differes inuicem proprietas,
imò etiam minutiarum, quarum discretas proprietates in myriogenesi tra
didit Æsculapius, quomodo uariato loco planete gradu uel minutis mul
tum ab errore non mutabit uirtus sideris & insluxus; & quemadmodum
LL error

error gradus interdum uariat lignum, ita minutiæ error interdum uariat gradum, sed & locis quando & fallet ob gradus unius lapsum, ut qui forte lit in occidente lub terra collocetur, & qui pertinet ad horolcopum in 12. locis tenebris retrudatur, in dodecathemorijs error unius gradus 12/14tis et gradibus aberrare, nec si sideris epocha perperam habeatur, sortium ul la,quas uocant,pars rectè statuetur. Adde fallaciam in radiationibus ex unius tantum partis uarietate, cum aliud si partilis sit radiatio faciat, aliud applicans, aliud uerò defluens. Adde peccatum omnium grauissimum di rigendis, ut debent, radijs planetarum, si parte una labatur astrologus, una de anniunius error eueniet. Sed hæc fumma at qui maxima prope qui flagitia in ilta professione, quæ tamen si compares alijs errasis, parua uidebuntur, quæ tum eos incurrere sit necesse, cum horas initiales ex motibus capiunt planetarum, quod superius dicturi distulimus in hunc focum. Sit igitur anni principium ad ingressum Solis in primas Arietis minutias statuens dum, porrò, si, quemadmodum uidimus, hora dimidia plus ibi falluntur, constellatio penitus erit diuersa, tanta scilicet eueniet uariatio. Nec minus idem eueniet, si non ab ingressu Solis in Arietem, quam à plenilunio siue interlunio antecedenti annum auspicentur. Nec uideo cur Auenazra pari ter & Auenrodan illic quidem errorë uitari posse non putent, hic uerò pu tent, cum deprehendi coitus hora ad liquidum nequeat, nifi motus fideris utriul@recte teneatur,quod Auenaz.Macliuensis etiam obiectat, pariter annuas geniturarum reuolutiones, cum à reditu Solis ad locum eundem ordinatur, quomodo perperam non definient, in explorato tempore, resti tutionis: Ascendentia quo comagnarum coniunctionum quàm recte stas tuent,non exactè comprehensis motibus Iouis & Saturni; à quoru perfes cta cognitione tantum putat abesse nos Abraham, ut magnu esse pronun ciet si uel diem sciamus qua debeant simul inueniri, cuius sententiæ Saxo= niensis accedit, qui propterea factum dicit, uti ascendens magnæ coniuns ctionis non illud habeatur, quod hora magnæ cõiunctionis afcendit. Sed quod anni uertentis initio quo illa contigit alcedebat. Sic errorem errore tuentur. Venum coniunctionis ascendens no definit esse quod est, propte rea quod à nobis ignoratur, quare potius erat dicendum, sciri à nobis no polle quid coiunctio fit factura, quia sciri nequit horoscopus, quam quia uerus ignoratur aliū fingere minimè uerū, quid enim coniunctioni cū ho rolcopo anni tot forte menfib.antegreffo; aut quæ ratio ut afcendens defi cientium luminarium obseruemus, cõiunctionis no obseruemus! Denica ut uim concedat habere in cõiunctione alcendes anni, tame nõ negabunt, aut paris, aut maioris esse momēti proprium ascendēs, à quo diuersa cum oriatur penitus constellatio qua ignorat, necesse sit eos in prædicendis co iunctionis effectibus uacillare.Mitto quòd ascendes anni, autore eodem Auenaz.pariter est incertum. Ex quíbus omnibus patet error pudendus

Aboalaris, qui lib. 1. maioris introductorii dixit, non referre si gradu uno erret astrologus, in quo uerbo se planè nescire quam desendebat astrologiam ostendit, ut non iam illud uerum quod dicitur accusari eam à multis ob ignorantiam cum potius non damnetur nisi penitus introspecta, non collatur, non ametur nisi procul & de limine salutata.

octaui orbis distantia capitis arietis octaux, à capite arietis nonx, & auge Solis. Cap. x 1.

🛂 Vid 😝 hactenus tãtum de planetarum motu dicebamus qui for= sitan magis explorati, sed hærentium siderum motum quis sides liter reddet: quibus effe uim magnam imo precipuam & admira bilē confitetur omnis astrologia, quis inquam rectè collocabit in themate stella's fixas: aut quis denegabit errore unius gradus omnino non habere momentum: quando tantum unus est gradus in quo creduntur efficaces, hoc est, uel cardinum uel luminarium. Sed habemus, inquiens, omnes in astrolabijs, in numerorum tabulis passim uulgo@ descriptis. Hoc.s. est qd admonebam, cum super his cœpimus disputare, facillima hæc uideri astro logis triuialibus, quorum doctrina de paucis omnino scedulis, uerum do ctoribus & peritis inextricabilia, qui cum literas paulo remotiores adies rint peruident æquali authoritate magistros super his tantum dissentire, quantum distat oriens ab occidente. Agyptif, Chaldei uetus quantis des nice sententia, stellas erraticas uno tantum moueri motu putant, quem uo camus diurnum, Hypparcus alium introduxit, qua raperentur sicut erran tes ab occidente in orientem. Sit hæcigitur prima controuersia, moueans tur proprio motu necne. Recentiores controuersiam nullam dicent, quo= niam non sit mirum à iunioribus obseruatum, quod ueteres nondum pos terant deprehendisse. Verum sunt etiam ex iunioribus qui sententiam ues terum tueantur, quick non dubitent falli qui contra existimauerunt. Pros clus posterior loge Ptol. peritissimus fuit omnis mathematica, quod eius cum astrologicæ suppositiones, tum de sphæra tractatus & de astrolabij compositione, commentaria super Euclidem quæca alia scripsit multa, fas cilè declarant. Is in comentaris super Thimæum, quod & alibi facit, Hyp parcum Ptolemæumýs retaxat, qui putauerint stellas non erraticas circa polos signiferi uolui ad orientem, post centesimum quemos annum una parte peracta, sed potius accedendum Ægyptijs & Chaldæis, qui diutur= nis observationibus nihil huiusmodi prodiderunt, præsertim ita sensibus attestantibus antiquæ traditioni, ut non possit accedere Ptol. qui non sit exoculatus. Nam si mouentur, inquit, super polos zodiaci, quomodo pus tant Hyp.&Ptol.necessarium fuerit in his locis non parum uergi Vrsam sub occasum, quæ tamen ab Homeri us@ temporibus inoccidua dicta sit & Canopum oporteat amplius no uideri, cum faciat ea stella degentibus in tertio climate breuem periodum supra finitorem, his autem qui Rhos LL

dumincolunt radat orientem, ut scribit Possi. cum igitur arctos eadem nunc apparet inoccidua, quæ tot retro seculis semper apparebat, & Cano. eandem feruauerit positionem, deprehensi falsum sensus euidentia, quem recentiores hærentium stellaru motum introduxerunt. Qui si forsan obij ciant supputationes motuum planetarum colligi recte testimonio sensus ab his qui in numeris digerendis & in canonis expositione fixarum mos tum assumunt, dupliciter ait, dilui obiectionem: Primum quod hi quoq qui fixarum motum illum omittunt in supputandis motibus planetarum, consona debent apparentibus & desiderum reuolutionibus canones sta tuentes, quanquam non errantes immobiles faciunt, ad uerissimæ tamen rationis exeunt competentiam, deinde quod notum est ex falsis supputationibus colligi uerum, quare sensui respondere quod colligitur, side non facere veritatis in suppositionibus. Hæc doctissimus ille philosophus & mathematicus Abraham Auenaz.cum sæpememinerit utriuse sententig, quarum altera mobiles non erraticas, altera facit immobiles, quam Indis ascribit, nunquam præiudicat, sed in medio rem reliquit, ut in lib. de genis turis duplex fieri thema præcipiat, alterum quasi mouerentur, alteru quasi non mouerentur. Et quanqua super his ego nihil definio præter hoc unu, nihil posse certum definiri, uerissimum tame illud, opinioni ueterum hoc fauere, quod affertores dogmatis oppoliti nihil inter se conueniunt. Nam Ptol.quidem post Hip.ab occidente moueri uersus orientem semper pus tat. Arzachel Maurus cum processerint certum spacium regredi ab oriena te uerlus occidentem, quod llaac lequitur lfraelita uerilsimis dicens expes rientijs obseruatum. Thebit benchorath istum motum expungit, alio cos gitato, qui uersus austrum uergat & aquilonem, recentiores inuentu The bit probantes, admittunt etiam opinioné Ptol. triplici sphæram octauam motu discerpentes. Tum qui sentiunt cum Prol.progredi illas ad oriente, necs curlum mutare digladiantur, tamé de uelocitate curlus, id fallum pus tantes quod tradiderat centu annis expleri parte una. Nam Auen. Moles Agyptius, Auenaz. post annos 70. pertrāsiri partis unius spacia tradunt. Albategni post annos sex & sexaginta ut ferè sexqualtera proportione fecerit eas uelociores quam Ptol. Paulus Flo. eas ocius uolui quam dixerit etiam Albategni, asseuerabat. Has opiniones quis dijudicabit: Deprehen dimus, inquiunt, iuniores, fidelibus instrumentis earu loca quare falli non possumus. Quidnam igitur illos ueteres fefellit, quibus instrumenta non defuerunt, nec minor artis peritia quam uobistuulgatum hac tempellate, mobilem Ariete ab immobili uiginti quinc partibus distare. Sed Auena zralib.quodam,cui titulus,Rerum astrologicarum octo partium tradit, cum scríbebat, fuille distantiam, scripsit enim anno salutis humanæ, milless mo centelimo quinquagelimo tertio. Quare nostra ferè tempora trecetis & 40. plus minus annis antecessit. Proinde si motum quem tradit Albateg qui cæteris ocior, imitemur, non plus annis qui ab Auenazra ad nos abire aftra gradibus quing processissent, quare foret hodie diftantia non (ut aiunt) graduum 25. sed tredecim. An fallebatur igitur Auenazra? cui ratio tum organum suppetebat. Moses Ægyptius in eo libro cui titulus Mismethora, quasi dixeris Græce Auriguoip, Latine, secundam legem, inter initia primæ partis ait: tempora cathaclyfmi concordasse mobilem Aries tem cum immobili. Tum postea semper motam sphæram octauam uers sus orientem septuagesimo quoque anno, gradu uno. Cum igitur inundauerint terras aquæ anno mundi millesimo sexcentesimo quinquagesis mo sexto.nunc agantur ab orbe condito, ut uerior docet supputatio (Nes que enim refert hic ad liquidum rem exigere) annorum quino millia adie ctis ferè trecentis, erunt à diluuio, ad nos anni ferè tria millia fupra fexcens tos aut circiter. Quare mota erit octava sphæra tot annis gradibus plus minus duobus et quinquaginta, quibus distaret mobilis Aries ab immoe bili. [sac lfraëlita scribit concurrisse simul utraque signa anno qui fuit no. bis à Christo nato quingentessmus & sexagessmus. Petrus Alliacensis in élucidario tradit, id euenisse anno Christi ducentesimo & sexagesimo, que Supputatio per annos trecentos à priori supputatione discordat. Anges lus Mantuanus & plerique recentiores idem fuisse contendunt anno gra tie quintodecimo paucis mensibus superadditis. Idem refert Isarith, quen dam iuniorem cum supputasset loca Solis & Lunæ ad octauam spheram; deprehendisse nouilunium mensis Martij exactis à mundo annoru quins que millibus ducentis uiginti quatuor propè decimam quartam partem Piscium. Se uerò Angelum nouilunium id supputantem ad immobilia sia gna siquidem tabulis Emanuelis utebatur quas inscripsit Baal Cuaphim, deprehendere illud in uigelimo octavo gradu Pilcium, li Alphonli tabus las sequereturin uigesima septima parte minutijs & quatuordecim. Vnde colligeretur distasse mobilia signa ab immobilibus gradibus tredecim uel quatuordecim. Scriplit autem iste paucis annis ante nostram ætatem; quare sibi mirabile ait esse, quod Ozonienses tabulæ tradant sitam inter Arietis cornua stellam quæ scilicet Arietis mobilis est principium semos tam ab immobili Ariete anno gratiz millelimo trecentelimo sexagelimo gradibus ulginti quatuor & minutiis quinquaginta septem. Per quæ tem pora inuenio annis supra ferè quadraginta, tum Isaacillum, tum Rogeris um Baconam floruisse, quorum uterque non plus gradibus decem ætate sua putauit immobilem Arietem à mobili uariasse, nam uterque secutus ést Azerchelem, qui maximam inter eos distantiam que posset euenire tot partium existimauit, scilicet decem, ad quarum finem peruentum sua tempestate prodidit ssac. Quare tempus asserere & proximare rursus ins ciperent retrouerlus occidentem motu reuoluto. Sic igitur colligamus; aut non fallunt organa Mathematica, aut fallunt, si non fallunt quomodo EL 3 Maac lsac & Rogerius stellas observantes mobilis Arietis non plus partibus decem ab æquinoctio summotas iudicarunt: quæ tamen si tabularum os zoniensium, si recentiorum uera sententia plus tribus & uiginti partibus istinc mouchantur, ut pateat error graduum tredecim. Si fallunt, unde no stri cognoscunt se non falli, principibus in hac arte uiris tanta opinionum uarietate dissentientibus: inter quas utique si quis putat se posse dijudicas rebruto magis iudicio, quam ut de cœlestibus iudicet. De locis igitur no erraticarum qui sententiam proferat casu sorte non errabit, assequi hocra tione minime poterit. Sed necillud pretereundum quod Proclus & Ptos semæus negat apogeon & epigeon Solis moueri. Est autem quod appels lant barbare, augen & oppositum augis, recentiores uolunt, quos retaxat Hebræus Leo, ueram sententiam Ptolemæi desendens. Mitto super zo quatione dierum quam nesciant quam digladientur, unde horoscopi cols ligendi maxima incertitudo.

## DE DIRECTIONIBUS QUAM MULTIplices aftrologorum fententiæ. Cap. XIL

Is omnibus superest opus inextricabile super radios compos nendos, & quas aphefes uocat Ptolem.atque peripachos, uuls gò directiones exactè dinumerandas. Nam mutuis utrobique uulneribus cofodiunt se mathematici, nec niti æqualem ita ada uerlus authoritatem, uel arbitrari rem quamo, uel tot etatum experientia potuit. Recentiorum opinio est, exactissimam radiationem ex anaphoris rectis, obliquis, mixtis, pro lo corum uarietate componi, uerum illud eues niet, ut si quis edatur in regione cui supra finitorem uertex exaltetur gras dibus 48.& pars prima Capricorni fit in horofcopo, trigona radiatio fit futura in partibus Cancri, quem tamen ex diametro fcimus opponi Cap**ri** corno. Henricus Batensis observat eam configurationem planetarum ras tione locorum, ut trigonus sit horoscopo qui locum quintum tenuerit, nulla interim habita figni ratione, atque ita de reliquis. Albategni per zos diaci gradus numerat interualla, quos æquales uocant nisi sidus ad latus altrinlecus declinauerit, quanquam parum ob id numerus uariatur. Neces enim plus triginta minutijs etiam si decem partibus declinauerit. Hanc ses cutus est methodum Ioannes de Regiomonte, quam tradidit, & Abras ham princeps præceptor Auenazræ. Quod fi dicas experimentis effe des prehenium per anaphoras ichemata componenda esse, resistet Auenazra; diu multis obleruationibus infin**ities dicet annotatum per æquales gra**s dus elle constituenda, sunt qui rectas anaphoras semper usurpent, quod obijci falso Ptolem. supra declarauimus. Adde quòd latitudinem no obseruat Ptolem.preterquam in planetis copulatis. Abenragel auté in omni radiatione

radiatione præterquam in diametro. Aboasar & in diametro quod illi cae lumniantur.Mitto quam dissentiant quonam use radiationis uis extens datur, sunt qui gradibus tribus, sunt qui potius quing, sunt in Luna qui ad 12.ul@partes, funt etiam qui ad tredecim, ut Porphyr.ait. Par quæstio mathematicis inexplicabilis diffentio super directionibus (ut cum eis eorum more loquamur) Nam Ægyptij quidem anaphoris regionis sema per utebantur. Dorotheus in dirigenda prima parte rectis semper assens tionibus, quod experientiæ respondere sæpissime Abraham testatur. Pto lem.& ferè posteriores in oriente posito sidere & occidente per regionis ascensiones, positis quarto loco uel decimo per æquatoris, medis locis uerò per admixtas. Idem fentit Almeon cap. feptimo tractatus quarti de directionibus. Aboasar per zodiaci dirigit gradus, sic enim octaua differentia secundi tractatus libri de magnis coniunctionibus dirigit Lunam ad locum coniunctionis siderum infortunantium. Idem sentit Auenazra libro cui titulus initium sapientiæ, confirmans authoritate etiam Albates gni. Sunt qui putant utroque modo tam radios extendendos quam sides ra dirigenda scilicet per signiseri gradus & anaphorarum proportionem, quod uidetur Ioannes Hispalensis in isagogis suis uoluisse. Nam secunda parte sui quadripartiti capite super prima domo idem est executus. Alij extendunt quidem radios per zodiaci gradus, dirigunt autem per alcens siones quod Messalæ nec non Prolem. uidetur Auenrodan ascripsisse. Contra Abraham ludæus eandem aftert rationem operis utriulos, quare schemata componantur per æquales gradus, per eoso dirigendum sit. Mittam quam discordãt ad quam partem planeta sit ducendus, ubi quid ab alijs Ptolemgus dissentiat in apotelesmatis est uidere, tum nonnihil 🗛 uenroadan explicante, sed necillud hoc loco pertractamus, quanta sit difa ficultas his qui putant ascensionibus mixtis utendum in dogmatis execus tione. Nam Prolemæum id parum recte uel sufficienter præcepisse dos ctissimi iudicarunt. Paulus Alemanus insignis mathematicus, qui nunc apud Guidonem Vrbini ducem principem literatissimum uiuit, scripsit aliquando, se nunquam uidisse qui sidus ad locum triangulum rectè diris geret, quin etiam (quod superius erat dicendum) negat in latitudinibus planetarum fideles esse tabulas quæ feruntur. Ex quibus omnibus in cas pescendis horis initialibus, siue geniturarum, siue urbium, siue constellas rionii, tum in themate disponendo, siue cardines statuantur, siue loca pres finiantur, seu signa dividantur, seu sedea sideribus, uel hærentibus, uel ers rantibus tribuantur, seu schemate componantur, siue apheles numeretur, quanta patet erroribus ianua, quum adhuc ueritas super his & mathemas tica certitudo in Heracliti antro lateat inexplorata.

DISPUTATION VM IOANNIS PICI MIRAND Vola læaduerlus Altrologos libri 1 %. Finis.

LL 4 IOAN

## IOANNIS PICIMIrandulæ Disputationum in Astro. logiam, Liber X.

fecta, & quid in sequentibus agendum sit libris. Cap. 1.

v L T 18 iam gradibus astrologicam rem deiecimus, dum nec colo pendere fata inferiorum omnium declaratum est, nec significari, nec si dependeant, aliter potius quam pro natura cognatione, quorum utrunque confirmabatur ex perpetua & stabili conditione coelestium, qua sui par semper, suique similis non mutatur, ut singunt instar

Chameleontis, ui locorum uel distantiarum. Deinde quia quid cœlum fas ceret uel indicaret id intelligi à nobis posse negabamus, tum quia nec hos ras illas fatales quænam essent nec in choro colesti penes quos fati decers nendi poteltas collocata cognoscere nostræ sit imbecillitatis. Certè quæs cunc super his illi tradiderunt exorbitant penitus à ratione, rerum enim fecerunt primordia quæ non funt primordia, ueris omifsis, & cœleftium potentissima nel nescientes uel negligentes, utuntur in prædicendo coms mentitifs causis & fabulosis, quibus ut nulla ueritas inhæret, ita nulla pos testas aliquid efficiendi. Post hæctertio declarabatur, si nihil in istis quæ dicebamus offenderint, non modò non contigisse speratum, sed potius aperiri quam sit impermeabile, nechumano uestigio pertransibile, quod est illis conficiendum, ut scilicet initiales horas indagent, & coelestium quas finxerunt causarum statum ac positionem omnem momentis singus lis assequantur, quorum neutrum sciri posse, libro proximo disputabas mus.sedhæc etiam præstiterint, tantum abest ut suum munus impleues rint, ur necdum suum officium sint aggressi. nam labor ille proprius astro logi, themate iam constituto (quod opus est mathematici) quid explorata constellação faciat indagare, inter omnia est difficillimus, hæc si darentur ratione constare, scientia foret astrologia, si experimentis ars, si nec ratios nenec experimentis, nec ars utionec scientia, sed temeritas, inconstabile

præstigium, circulatorum figmentum fabulosisimum. Primum igitur rationis authoritatem, tum fidem expes

rimenti astrologis eripies

mus:

ratio

## in Astrologiam, Lib. X.

RATIONES ASTROLOGORVM INANES esse & ridiculas. Cap. 11.

Eneralia quædã de sideribus Aristot. Plato, cæteri philosophi, nixi rationibus tradiderunt, substantiam sempiternam, motum circularem, reliquaça id genus, uerum proprias sideru propriez tates nusquã prodiderunt, nihil super eis, quæ physica dici polaticante ratione, aliquin rerum corruptibiliú quas tractamus, quas

fet, indicante ratione, alioquin rerum corruptibiliu quas tractamus, quas proximè fentimus, quas intimius noscimus, dotes peculiares ab euetibus tantummodo effectis que cognoscimus, quas autem astrologi rationes con finxerunt sua dogmata probaturi, tantum absunt à ratione, ut nihil possit irrationabilius cogitari, ne que enim solu non demonstrantes aut rhetorum etiam enthimematis inferiores, sed false, futiles, pugnantes, uiciosæ, ridicu læ, quod excutientes ordine singulas, palam faciamus.

DVPLEX PRINCIPIVM, Q VO ASTROLOGI DE cernunt quædomus lit fortior, fallum elle, ut cy lit uerum, non tamen ex eo id colligi quod uo= lunt. Cap. 111.

Xordiemur à rationibus quibus locorum probât proprietates, quorū tamen & nullas proprietates quoru tamen & nullas proprietates, & interualla sciri non posse, supra declarauimus. Primum autem agemus de quantitate uirtu tis locorum. Secundo de qualitate, declarantes illoru ubio principia quis bus nituntur esse falsa, nece tamen colligi exillis si sint uera, quod uolunt. Est autem duplex quasi proloquium, quo definiunt quis quo loco sit fore tior, quo debilior. Vnum est, loca illa præualere quæ nectatur horoscopo radiationis affinitate siue trigonæscilicet siue quadrangule, siue sexangus læ.Contra pigra, deiecta que non coniungantur. Alterum, cardines quos uocant angulos primæ potestatis esse, secundo loca cardinibus succedens tia, tertio que declinant ab eis, Græcè dicuntur apoclimata, barbari caden tia dicunt. Primum igitur ista principia falsa, aut si concedantur, quæ tamē intelligunt ex his, tum inter se, tum principijs istis plerace repugnant. Prin cipiorum fallicas ita demonstratur, esticacia lo corum non potest alio refer ri, qua ad habitudine loci supra finitorem, ut in eo situ putetur stella quæli bet efficacior, in quo polita lupra nos fortius operatur. Hæc philolophus statim dabit naturali ratione persuasus, hoc dare cogit et astrologus, quo= niam uirtus ista locorum uel à natura petitur ipsius spacij, uel ex ista quam diximus habitudine ad nos, à spacio deriuari non potest non modo, quia nulla istius spacij uis natura est, ut supra monstrauimus, uerum quoniam istud si dixerim eritidem horoscopus eadem partitio quacuç regione constituenda, siquidem spacij partes determinatæ suas habuerint proprietates, quibus inibi politas stellas afficiant, quare non uariabuntur ex coclo, sed erunt omnibus eædem. Hoc aut toti penitus astrologiærepu gnat, quæ sidus eadem spacij parte collocatum mihi quidem decernet in

ascendente, alijs secudo loco, alijs duodecimo, alijs tertio, alijs undecimo, pro cœli.s.inclinatione diuersa, quæ non esset spectanda, sed natura spacij qua consequerentur ista proprietates, no habitudinem illius ad nos, nam p cœli deuexione nihil illa mutatur, hæc semper alia sit & alia. Quod si lo cus conceditur efficacior in quo situs planeta fortius agit in nos, concidut statim illa fundamenta de angulis & horoscopo, primum quicung locus fub terra debilior erit omnibus qui fupra terram, nec quintus aut quartus erit duodecimo uel octauo præferedus, tum inter eos qui supra terra quis cuo magis ascendet supra finitorem potentior existimabitur, quare duo. decimus primo præualebit. Cocelsit Aschedesis astrologus author sum mæ,quam uocant, Anglicana plus credens rationi prorfus indiffolubili; quam astrologorum omnium authoritati. Sed Ptol. quog ratione uidit, quam ferè secutus Apotelesmaton lib. primo statuit, omnium fortissimu esse locum medij cœli, quod inibi positi radij planetarum potetisime nos afficiut, proximum illi uirtute locum undecimum, propter eam rationem, debilissimos autem esse planetas qui mediant inter occidentem & imum terræ.Repugnant hæcautem cæteris astrologis, quorum maxima pars oz rientem cæteris locis anteponit, ut Messala, Firmicus, Aboxsar, quaquam Auenazra sentit cum Ptol.quare non cardines omnes primos facit, ueru locum undecimum omnibus antefert preterquam fummo.Postremo si di cta tuentur planetam quinto loco faciens debilissimum, quando medius est inter quartum locum & septimum. Tertio quog lib. super annoru spa cio loquens, omne quod supra terra præfert his quæ sub terra, sed oblitus eorum quæ prius dixerat, orientem loco præponit undecimo. Tum fecus tus altrologos abijcit 12.nimis futili certè falfa@ratione, quoniam inquit spissior & obscurus terræ uapor ex humiditatibus halans, illis uim descen dentem turbat & infirmat. Certè si ratio ualet, natus aère caliginoso nasces tur semper infelix, cui planetæ sub tenebris omnes erūt, quasi duodecimo loco collocati.Præterea cur non magis id patiatur in oriente politum lys dus : An plures halitus luce facta superius quæ potuit uaporosos sumos attollere, dissipare nondum potuerit: Verum in Sole forsitan hoc proces dit, sed meridie quænam stella duodecimo loco residens, aëre uaporoso præpedietur: Rectius igitur primo libro tantum illud spectauit, medium cœlum fore potentissimu interalia loca, ille intensior uel remissior qui ma gis faltigio minusue propinquaret, hoc est, solu quod dici naturaliter pos telt, si naturalium tantum uirium pensemus efficaciam, nam proprietatem alicuius influxus habere forsitan locus potest sub occidente, quam los cum cœli medium non habet (si quas habuerit huiusmodi differentias) ucrum quod Planeta facturus est ut fortiter faciat, quid aliud erit in causa quam potestas diffundendi radios in finitorem. Nimis igitur stultè stella fixă in quarto loco potente, sub imo scilicet terræ latitante, quæ si fulgeat **fummo** 

lummo ferè cœlò, cardinem in partibus non attingat uirium nihil lit habi tura. Planetam loco duodecimo non esse uitalem, qui sit tamen in quinto collocatus, cum long è rationabilibus quintus locus sedes tenebrarum co duodecimus possit appellari, nemini quisquam persuadebit fortius affici nos à Sole cum procul ab oriente distat adhuc gradibus 25. quam cum las plus uno gradu mergatur in occalum, cum tamen ad alcendetem ibi perti neat, hic ad locum lextum, multo minus nili lenlu carentibus perluadebut esse potentiorem quarto loco sub media scilicet nocte, quam si octavu uel duodecimum locum occupauerit.Nam colligatio trigona cum horosco= po reprobatur ex superioribus ubi de radiorum diximus internallis, ut si rectam sequi ratione uelimus plus ad horoscopi uim attinet eius anaphos ra quã tot spacijs distans bona fortuna. Quod si colligatio talis habet mo mentum, cur non iunctus cardini meliori locus erit potentior : Est autem ratione docente ta uarijs astrologis à stipulantibus cardo summus omnis bus melior. Igitur fextus locus illi triangularis debet bonis adnumerari, qua ratione nonus ex ascendetis affinitate. Hactenus falsitas principioru, nuc principijs decreta dissentire, nece enim semper octauus malus si pros pterea malus quod disiunctus ab ascendente, cum plerug locatus ibi Pla neta, trigono radio foueat orientem, similiter & secundo loco hexagona radiatio nonnunquam uenit ad horoscopum, quare quod colligunt non est perpetuum, nisi loca per gradus zodiaci diuidantur, hoc autem no reci piunt, igitur nihil colligunt. Illuditem respondeat, cum affinitas ascenden tis & in anguli bonum faciat locum, fufficiat alteru priuilegium, an utroc sit opus. Si alterum bonus, erit octauus locus succedes occidenti, si utrug malus, lecundus diuullus ab alcendente. Scribit item Heliodòrus ex Paus li ceterorum p l'ententia malos infortunantes p Planetas in decliu js uehe mentius lædere & nocere, quod fi locus infimus fua natura quod & dicere folent बैज्रुव्यम् 🕒 tam malos debetradios hebetare quam bonos.

argumentationes astrologorum Quibus sua roborant dogmata ad quince ferè genera redigi, infirma quidem & inefficacia. Cap. 1111

Xcutiamus nunc errores quibus locorum pprietates probăt, ut hic quidem fratres significet, alius paretes, amicos alius, hic moratem, alius inimicos, uerum ne sæpius eadem reprehedendam, geanera quædam prius refellam argumentandi quibus utunt astrologi quica quid sunt pbaturi. Tum particulatim cuius dogmatis euertentes sunda menta, tm admonebimus è quo genere iam taxatoru ducat argumetatio, proprijs uerò locis hoc aget, ut datis principijs & forma ratiocinadi num consequi tame quæ putat ostendamus. Sunt aut ferè capita quine ad que redigas omne astrologicam pbationem. Primu locus dici potest ab ordiane numeroru, secundum à parabolica similitudine, tertiu à mathematicis,

quartum ab astrologicis principijs, quintum à dialecticis. Ab ordine nue merorum sic argumentantur: Clima primum subiacet Saturno, loui secun dum, tertium Marti, quia Saturnus primus Planetarum, Iupiter lecundus, tertius Mars. Loca sunt 12. signa sunt 12. Primum igitur signum primo los co respondet, secundum secundo, atopita deinceps. Sed tertium signi Gee minorum, tertius igitur locus, fratres significat quasi geminos. Similiter primus Planeta primo loco respondet, secundus secundo, tertius tertio. Sed lupiter sidus secundum, divitias significat. Erit igitur loco secundo su per diuitias significatio. Hæc methodus à numeris ducta faciliter confuta tur. Siquidem cum philosophis, cum dialecticis, sermo sit, nam non modo non cogit, sed nec colligit, nec solum non persuadet, sed nec suadet. Primu igitur futilis nimis infanaýs fuppolitio, primum genere quoque primo ge neris alterius naturæ cognatione consentire. Primum ignis elementum, primus planetaru Saturnus, quid ab igne diuerlum magis altrologis eft Saturno: Mars tertius planetarum, aqua tertium elementum, nónne difsis det Mars ab aqua quatum ab aqua dissidet ignis! Aries primum signum, Saturnus primus planeta, nece tamé astrologis habet Aries cum Saturno proportionem, non regnat in eo, non dominatur, imò deprimitur, fallaz igitur suppositio, rudis & imperita, quæ si uera foret nihil minus esset ins certa, non tam quod incertum sit ne à Luna Saturnum uersus ascendens dum, an potius à Saturno descendendum ad Lunam, cum sua quilibet ras tione sit primus ordine Planetarum, quam quòd mediorum situs & ordo penitus in ambiguo. Manet enim adhuc sub iudice lis antiqua, Sol à Lus na secundus an medius magis sit, creditus est Ægyptijs Lunæ proximus, medius à Chaldæis, medium quogs putat Ptol. & turba recentiorum. Ves rum non modo leber acutissimus mathematicus, sed & ipse Theon inters pres Græcus Ptolemæi dissentiens à magistro putat supra Lunam statim collocandum. Quod Plato quod Aristoteles etiam affirmarunt, nec mirū fummos autores in eare diffentire, fuper qua rationes utrin**o translatitiæ** multæ, certa non potest ulla cogitari. Nam parellelares ubi sustuleris, hoc elt, obrutus discrimina, mathesis nihil indicat è duabus stellis utra superio or,nec de Sole duntaxat ambigitur, uerumetiam de Venere, de Mercurio, quoniam de Marte, Ioue, & Saturno, constat, inquit Summarius, omnes supraSolem, quo tamen ordine, nec est scitum, nec sciri potest, quod multa scilicet (ut loquuntur) aspectus est diversitas, præter & rationes, qualcuq feceris ex communibus erunt uanæ & dialecticæ, non ex proprijs certę & mathématice. Qualis illa Ptol. de Sole conuenienter inter planetas mediu poni, quoniam summouentur ab eo quidam longitudine loci, quod Saturnus & Iupiter & Mars faciunt, quidã sequuntur eum semper ut Venus atos Mercurius, friuola coniectura nec procedens, quoniam Luna digres ditur ab eo quantum superiores, non igitur medius inter digredientes ab eo &

co & non digredientes. Alpetragij ratio pariter debilis ut fint motu uelos ciores inferiores, quanqua qui uidentur uelociores probat esse tardiores. Sic em locus Veneris, Solis & Mercurij locis superior erit, quod non forè omnes æqualiter resistunt, plus niti uidetur euidentiæ, ueteru ratiocinatio Solem proximu Lunæ decernentium, quoniam Veneris interiectu Mer= curiue nuquam nobis eripiatur. Sed hæc quog multipliciter soluitur, ut quod contingat id in Mercurio paruitate, contingat in Venere, quia pros xime Soli radijs occupat & intercipitur. Quare radijs obstruere uiam no potest ad nos descendentibus quod remotior Luna potest. Quid co fortè tenuia nec Lunari densitate terrosa radijs non obsistunt.Habeant itë pros prium lumen, quod cum uice Solaris erepti reddunt, non eripiunt lumen, fed commutant, quare defectus no percipitur. Auerrois in paraphrasi Ma gnæ compositionis Ptolemæi dicit se quondam in Sole duas quasi macu las nigricantes annotasse, cumós numeros digessisset per id tempus, inuen tum Mercuriu Solis radijs oppolitum. Rectè igitur Moles Ægyptius ex Abubachesis quoc testimonio situm & ordinem Planetarum incertum pronunciauit. Nam Lunam quidem scimus omnibus interiore, cœlique stibulum, propter maiorem aspectus diuersitatem quæ minorem indicat necessariò habitudinem semidiametri terræ ad sphæræsemidiametrum. Quomodo uerò tres alie le habeant Sol, Venus, Mercurius, incertu. Simi liter notum quatuor has stellas nobis proximiores alijs tribus, sed illarū inter le trium litum & ordinem ratio non demonstrat. Cum igitur genes 🦠 thliaci nituntur ordini huiulmodi colequentiæ principio nituntur primu quidem falso, tum si uerum foret incerto, licet autem de signis idem obics ctare, quado (quod fatis demonstrauimus) in zodiaco nullu aut quatuor æquè principia sint. Dictum de primo genere argumentationis, à parabo lica similitudine sic probant: decimus locus in ædito cœli uerticè patet, quartus latet in imò terræ. Cum igitur magis copertum cuiq de matre sit co de patre, couenit ut per decimum locum mater iudicetur, pater aut per quartum, qui modus non est aliter quam ex suo titulo resutandus. Nam quæcunos de iltis similitudinibus argumenta petuntur no solum philoso phis sunt indigna docentibus, uerum nec dialecticis apta uel utilia dispus tantibus, quin necrhetorum perfualionibus commoda, & uang ferè poés ticæ lulum potius præ le ferunt, 🌣 lerig cuius 🌣 probationis idoneam aus thoritatem à mathematicis argumentari eos dicebam, cu bene decreta ma thematicis malè uertunt ad fuas prædictiones, qualia quæ fuperius de zo diaci in ligna, lignorum in partes, partium in minutias divilionem diceba mus. Item cum quod recta quædam, alia obliqua signa illis dicuntur, ob ascensionis moras inæquales ipsi transferunt ad naturam rectitudinis & obliquitatis in motibus. Exaltrologicis colligunt, quoties altrologicum aliquod dogma principium faciunt, alterius dogmatis confirmandi, diale cticis

cticis utunt, si quando comunes & probabiles quosdam ex natura uel pri maphilosophia, ppositiones assumunt. Sed id corrarissimu, nece em memi ni apud eos legisse meratione, quæ sidem dialectice, pbabilitatis afferret.

RATIONES A' PARABOLICA SIMILITYDINE ducta quibus domorum probant proprietates, refelluntur. Cap. v.

Ac dixerimus in universum, nunc ad referenda particulatim fa bulamenta descendamus (nam sic verius dixerim quàm argus meta) quibus lo corum proprietates assessant in l mēta) quibus locorum proprietates asseuerant, inchoantes ab illis quæsumuntur à situ & coditionibus signorum. Est autem locus à parabolica similitudine per huc modum, pater amat filios, & quin tus locus amica radiatione, quia triangula nechit horoscopo, quintus igis tur locus filios significat. Vt sit igitur modus argumentandi bonus, qui ta men planè est ridiculus, ostendamus, non rectè colligi quod contendunt Primus, inquiunt, locus nascentem significatipsum, quoniam de tenebris prodit in lucem. Item horoscopus ecce parabolica similitudo, de qua rede dunt,& rationem cur idem locus itinera modica representet, ut cum de ui co eiuldem urbis ad alium, de urbe ad luburbium, de domo itur ad pome rium. Nam uolunt horum quo p motuu causam in sideribus esse, quæ pri mi loci dispositione portendantur, ut ait Bonatus. Præterea uideamus an in reliquis locis similitudo procedat. Et secundi proprietas super diuitijs, quoniam nihil aiunt homini magis proximu, igitur hærens primo secuns dus locus diuitias fignificabit. Necessaria ratio penes eos quibus nihil po tius est diuitifs, uerum homini proximiora & intimiora multa, puta dotes animi & corporis, sapientia & ualitudo, quare debuerunt potius hec à sez cundo loco significari, quàm à sexto uel à nono, quid quòd inter externa quo parentes, uxor, amici, filij, gloria, pecuniæ præferuntur, ut potiora, ut proximiora, preterquam apud unum hominem genus qui se uocant as strologos. Tum locus idem, cur epistolas quo p notat, ut ait Zaël sfraëlis ta, præter fortè in genituris notariorum, quibus semper hæreant stylus & pugilaria.lam pergamus ad reliqua. Tertio fratres indicari uolunt, quins to filios, diximus causam, cur hic filios, similis fratrum est ratio, quoniam locus tertius hexagona radiatione iungitur afcendēti, quoniam igitur hes xagona copulatio amica, sed melior est triangula, ppterea filijs hæc quos amamus magis, illa fratribus datur, & eande ob causam locus undecimus est amicorum, quem pariter ex hexangulo respicit ascendens, uerum eos interrogo, cur non locus nonus filios significabit cum sit & ipse triangula ris horoscopo?respondebunt quoniam cadit. Rogo igitur iterum melior tertius an undecimus: & patet eadem ratione undecimum præferendum, quoniam cadit tertius, cur non igitur tertius amicoru undecimus fuit frae truthis peruertentes ordinem nature putent amicos fratrib.preferendos.

Illud quo que filis alio dicto perturbatur, nam parentes quarto debent iudicari, sed inter quartum & ascendente tetragonus est aspectus, quo nul lus inimicitiæ magis iudex, quomodo igitur nalcentem nalcentisés filios amica radiatione componunt eundem tamen cum suis parentibus inimie ca? Præterea placet Ptolem. Grécis omnibus & Auenrodan potius à deci mo loco filios iudicari quam à quinto, quod Porphirius ideo rectu pros bat, quia inde animæ in corpora demittantur. Sed Porphirij fabulæ fabus lam possumus opponere, quia perhibentur animæ per Cancrum labi des orlum, per Capricornum ascendere. Est autem Cancer signum aquilonas re, cui respondet apud Ptol. imum terre non summum, sed à quarto quo 🕏 pariter & undecimo prædictionem de filijs auspicant. Quid quod Alcha bitius & Hebræus Andragazar ad quintum locum legatos uolunt pertinere, & quod Vellius ait rumores & nuncios, addunt & famam, quæ polt cineres, & quod Adla scribit uestimenta, quana igitur ista ratione; nullam enim reddunt, illud ualde irrationabile quòd fextum locum quem uocat धैमुख्यीं quasi dixeris torpidum, cessantem, inertem, inesticacem, seruis attri buunt,quorum tamen & labor & industria dominorum nutrit otium & ignauiam. Sed uide pulcherrimam quam super hoc dogmate facit ratio ne Auenrodan, septimus, inquit, locus pares significat, subiecti ucrò elon= gantur à paribus (uerba funt ipsius) quatum sexta domus à septima elon. gatur. Sextam igitur posuerunt pro domo subiectorum. Hæc ille: Quæ ri denda funt potius quàm confutanda, ne nimis ab Aristotel. coarguamur. Nam de septimo quod dicunt pares significari, uide quam ipsi minimè uè racia, minime consentientia putent super illa, referunt enim ad eundem lo cum uxore, socios & apertos hostes, quibus quid est pugnantius. Sed de fendit Abraham in hunc modum: quoniam septimus, inquit, locus oppo nitur primo, lites & bella significat, quoniam rursus descendit ascendente horoscopo significat uxorem. Postremo quare mora descensus eius equa lis est tempori ascension u primi loci, que nonnulla conuenientia est, ideò fignificat æquales,& focios, sic òmnia facilè co firmabuntur, cum nulla sit res quæ similitudinis alicuius istiusmodi argumento, cuicunos alteri simili lis & dissimilis singi non possit. Vbi enim non succedit: si de rebus oppo stis ab eodem ponuntur indicia quasi conueniant. Sed coueniunt, inquis et, hac ratione quod tempora emerlus in ascendente casus & in occidente funt æqualia. Fateor bene dictum, si id quo & concedas eodem exemplo similem esse igni aquam, quoniam tot partes possideat aqua frigiditatis quotignis habeat caliditatis. Tam enim puto forsitan opponutur (quòd inon sit dictum scrupulosissime) descensus atopascensus, quam calor, atop frigiditas. Nonne certius uxor ad secudum locum pertinet proxima uiro, semper illig succedens quasi suppar, & secunda, presertim cum uelint etia ex signis alterum esse marem, alterum fœminam, quoniam, ut inquit Ptol: MMfæminæ

fæminæ uiris inhærent. Sed & reddant rationem cur idem locus fures, fue gitiuos & significet (ut Vellio placet) & emptiones quo ac uenditiones, & quod alij tradunt itinera mediocriter longa, tum quod seribit Bonatus cultum puræ diuinitatis præscientiam futurorum. Certè mors isti loco rectius debebatur quam octavo, cum pariter hic a luce descendatur ad tea nebras, sicut in ascendente de tenebris itur ad lucem. Sed non placuit, ins quit, Auenazra, quia nonnihil est similis ascendenti, tali scilicet similitudi. ne qua nos aquam probauimus esse similem igni. Sed Dorotheus quo co ex hoc potius de morte iudicabat quam ex octavo dominu loci ad id obs feruans.Illud item respondeãt cur octauus locus bella significet apud 🗛 boali, et quod scribit Alchainil uillicationem. Quod alij uolunt etiam usu ras, debent hæreditates hinc etiam præuideri. Ego non uideo quomodo conveniant heres & mortuus, melius igitur si mortem octavus locus iudi cabat, hæreditatem nonus significasset, qui succedit octavo, sed relatas ad octauum hæreditates, ait Auenazra, quod loco secundo proportione res spondet, ad quem pertinent facultates scilicet hæc est illa sæpius i am irrisa concordia rerum oppositarum, nam quæ oppositis locis erit similitudo præter dissimilitudinis: Quod si super eis quasi similib. semper loquerent 🔪 ignolcendus forlîtan error, led nunc qualî limilibus, nûc ut maxime dilsi🌶 milibus, & quidem ueris oppositis utunf, ut scilicet eis subueniat. Sic quas si contraria loca sumuntur, dum secundus & portendit quibus nutrimur, & uitam conferuamus, octauus mortem exiliacs fignificat, mox idem hæs reditates & censum quasi secundo similis & affinis, omnino qui moriun= tur heredes faciunt, non fiunt, nisi forsitan cœli, quod cœlo certè non subήcitur. Essent alia obήcienda, sed wereor nugas confutando, ne siam ipse quoq nugator.Prætermitti de nono loco quod dicunt nullo modo pos test, unde tantum quòd rideat habet Lector ut fastidio multiloquij nonni hil subleuetur. Nonus ait locus itinera longa significat, audi ratione, quos niam Sol decimo loco positus ad nonum descedens mouetur, hoc scripsie Auenazra lib. Rationum primo atos fectido, ubi opus omnino cachinnis potius quam syllogismis, quasi in omnibus locis ab uno transiens ad aliu Sol no moueatur. Quid quòd cum eo motu Sol descendat, puto no signis ficabit locus nonus itinera, quibus montes & eminentia loca conscendas mus. Quis enim non ic cetur litigans cum ridiculis adde illa quot super duodecimo loco fabulam, significari per eum animalia quibus uehimur, quoniam iunctus sit alcendenti, quoties idem signu utro ploco protendi tur. Alibi uerò per eundem locum tenebras aiunt carceres (portedi, quia maxime distat ab ascendente, à quo scilicet est duo decimus, sic tam parum lui quam ueri memores metiuntur in quibuslibet. Quod si iunctu eum lo cum debet horoscopo tum esse, cum idem signum sedem utraco occupat, dissunctum cum diuersa sunt signa, sequitur illud ut nec animalia quibus uehimur.

nehimur, nec carceres, ille locus semper indicet, imo nunquam hæc simul, fed illa cum idem utrobique signum, hos autem cum signa sunt diuersa, quod nullus tamen putat astrologorum.

prietatibus fignorum qua spordine & confequentis fi-

Actunt à litu coditione à locorum parabolica quadam limilie tudine du carationes. Auenrodan primo lib. Apotelesmaton ab ordine, consequentia que signorum augmentatur, ut primum scilicet signum primo loco respondeat, secundum secundo, & pro natura domini signi respondentis, natura quo o loci iudicetur, sic per tertium locum fratres iudicari & itinera breuia, quoniam Gemini quoq tertium signum quorum dominus est Mercurius. Item idem inquit super res mixtas habet influentia, quare fratres lignificabit, & curlu Solis proxi mus heret semper, quare breuia ad eum itinera pertinebunt. Sed nec alius quispiam astrologorum, necipse quem sequitur Ptol. Mercurium facit fra trum significatorem. Sed nec ulla ratio est ut breuibus præsit itineribus; quoniam curlum Solis imitetur.nam si propterea hoc quod veloci motu reuoluatur,non magis ad Mercurium quam ad Solem & Venerem hoc pertinebit, quorum omniu curlus ferme funt equales. Veniamus ad quar tum cui respõdet Cancer patrem inquit significat, quoniam Sol patribus præest, uis autem Solis apparet in Cancro. Vide co uanas quam friuolas accipiut coniecturas. Nam in alijs quidem domino semper utitur domus; hicautem ad eum confugit qui nullam habet in eo signo authoritatem: Neœ enim Sol in Cancro, uel regnum habet , uel h**ospitiù , uel trigonum,** uel decanum. Quoniam uerò nec domina domus Luna, nec lupiter ligni rex, significato patrum deserviebant, ad Solem se convertit, quoniam mas ximè in Cancro politus calefaciat, quod ut lépe iam diximus non de ligni natura, sed habitudine Solis ad terram contingit, alioquin quæ cognatio Solis fi principia fequimur altrologorum, cum figno humido, frigido, fœ minino, in quo ut paulò antè nouimus nullam habeat dignitatis alicuius prærogatiuam. Præterea cum Saturnus eodem in loco dominetur, ut ibis dem dicit Auenrodan, quomodo etiam Sol dominabitur: quorum natus ram putant oppolitam, faciut domos & regias etiam oppolitas. Aut quos modo & illud consonat quod ibi loquitur ; ut illi loco Saturni natura respondeat, quapropter in hæreditates occultags protendatur, cui tamen ut quarto competit signum Cancri, in quo Saturnus à domo procul exilium patitur. De octavo & nono loco non minus falla pugnantiais comminia scitur. Scorpius, înquit, octauum signum cuius dominus Mars, quia mor tem significat, uerum non qualé facit Mars apud astrologos sed Saturnus potius, nam sicut inquiunt, uenena significat & pigritiam ac inertiam, ug

ait Aboasar, quare à Græcis etia appellat Argos, quod naturæ Martis mi nimè couenit. Nonus locus ad louem referi, quare nonum signu est Sagit tarius, proptereace dicitur religionum sudex & sapiesiæ pro natura louis. Sed cur no eadem ratione locus 12. cui Pisces respondent æquè domus lo uis ates Sagittarius, & si gratior loui domus est Sagittarii, tamé si uera ista suppositio de qua ratio mutationis huiusmodi ducitur, ut loco scilicet nastura planetæ respondeat, quæ in signo copari dominet, non debuit locus 12. omnium esse miserrimus, cui signum asseribitur domus Planete omnis um fesicisimi, quanquam methodi insirmitatem satis ipse cossirmat Auen rodan, qui quoniam non procedere eam vidit in omnibus, usus est tatum ea in quince locis, in reliquis confugit ad rationes quas pximo capite con sutauimus. Nos autem nec in illis quince sequi quod putauit ostendimus.

contra rationes earvnde m propries tatum quas Aboalarex ordineaccipit Planetarum. Cap. VII.

Boalar iltas locorum proprietates à Planetaru colligit ordine, ut primus primo detur, lecundus lecundo, tertius tertio, proq Planetæ coparis numeri proprietate, proprietas quoq loci des cernatur. Sed grauisimum statim incidit incommodum, ut eis dem Planete rerum oppositarum loca attribuantur, Saturno primus & os ctauus, Ioui nonus atcp secundus, Veneri quintus & duodecimus. Est em primus locus uitæ, locus octauus mortis, quomodo igitur primo pariter & octavo præerit Saturnus!postquam enim pro numero Planetarum septem loca percursa sunt, redeunt ad primum, quare Saturnus incidit in o. chauum, quod omnes confitentur. Item nonus est fidei, sapientiæ, religios nis¢s fignificator, fecundus diuitiarum, fed Deus & mammona non côfen tiunt. Adde quòd ibi sicut alijs quots locis ait Aboasar louem futuri secu li felicitatem significare, que per fidem & sapientiam acquiritur. Venerem autem felicitatem iltius feculi,igitur cum diuitiæ ad iltius non ad uentu**ri** feculi felicitatem pertineant potius à Venere quam ab loue significabuns tur, nec ad locum fecundum cui lupiter numero competit, fed ad quintum cui Venus datur referentur, præsertim quòd & ipsi solent oppositas dos mos louis & Mercurij dicere, quoniam sapientia cuius author sit Mercus rius dignitatibus & diuitijs louijs aduersetur. Hinc quandog calumnis am repellentes qua sapius incessuntur, quod scilicet per futurorum præ scientiam & cœlestium uirtutum deductionem, naturæ ferè totius domia : ni,iuuant tamen plerun**g pauperes & ignobiles, esse e**nim in hoc fat**um** debent sapientum ne ditescât, quia Mercurio Iupiter aduersetur. Quomo do igitur louem nunc ut diuitiarum, ita fapientig faciunt authorem; fed in Venere quoq magis ablurditas elucelcit, que ficut quintum locum ita pa riter incidit 12.quorum alter lætitiæ uoluptatis , alter çarcerum & mœro=

ris & tenebrarum locus dicitur, quibus quidnam potest esse pugnantius! excogitarunt quidam bellissimam defensionem, nam quoniam solet uolu ptates consequi poenitentia, debent Veneri utruno locum couenire, tam gaudij scilicet quam doloris, puto defendet ita quog pariter, ut quoniam uitam sequitur mors ab eode Planeta utrunce significari. Nec dubito pari ratione dicturos ad Martem bella pacemos pertinere, quonia semper bels la sequitur pax, sicut pluuiam quo o serenstas, pluuia serenitatem. Vetu ne putent extra omne gaudium sibi semper mærendum ne aliquando mæ reant, admonere illos uolo no omnis lætitiæ comitem esse mærorem, sed quæ præter modum fuerit & rationem, hæc auté à quinto loco significari non dicent, si suorum principiorum mœrores sunt, nam ad quintum hæc referentur quoniam iuuent, foueant, refocillent, sicut locus quintus iungi tur ascendenti per quod nascentis hominis uita significatur. Immodica ue ro uoluptas quam pœnitentia dolorés sequuntur non est uite fomentum sed pernities. sed nimis serio loquimur in confutandis nugis. De Marte ui deamus Aboasaris rationem & finem faciemus. Fratres, inquit, significat & forores, quoniam ex illius funt parentibus, ratio dogmatis hæc quoniã primo loco quo genituræ dominus iudicatur asscribitur Saturnus, secun= do igitur lupiter, qui fecundus est Planeta, tertio Mars pro fphærarum or dine tertius. Sed ex eode genere sunt Mars at & Saturnus, quia uter & mas lus & noxius est. Significabit ergo tertius locus, quæ funt generis eiusdē, cũ eo qui nascitur, quare fratres atopsorores. Hæc noster Aboasar qui nisi scripsit ebrius, hæc certè scripsit insanus. Qui enim dissimilis magis Plane tarum Marte & Saturno! ille ignis, hic terra, ille feruore furit, hic torpet fri giditate, ille nocturnus, hic diurnus, & omnes si percurres nullu inuenies influxum Martis, Saturni influxibus conuenire: Præterea cum filij quog fimiles fint parentibus, aut non debuerunt à quinto fignificari cui Venus afscribitur, aut erit dicendu Saturnum cum Venere quoc conuenire. Nar rauimus rationes astrologorum quibus locorum proprietates probat, in eo forsiran magis arguendi quòd nimis diligenter quam quòd parum ils las uerè taxauerimus, ductas tenui quadam similitudine rerum, sed quams uis nullo negocio confutantur, habent tamen ex ueterum traditione scris bentium's testimonijs potius inficiendam of negligedam authoritatem.

GAYDIA PLANETARVM CVM DOMIBVS
ruere. Cap. VIII.

Inc omnia subuertuntur de gaudijs Planetarum, quoniam locos rum proprietatibus denotantur, nam gaudere Planetam quems que uolunt eo loco cuius proprietati Planetæ proprietas est simi lis. Dic Venerem quinto loco, quia gaudia, filios, uoluptates, quemadmos dum Venus significet, sic & alios alijs locis eadem ratione, quod ex Aues nazra libro tertio rationum, & Aboasaris introductorio licet intelligere.

MM 4 Ouans

Quanquam si lequamur hac intentionem, Mercurio magis tertius locus aut sextus conueniebat quam ascendens. Lunæ magis ascendens aut occi dens quàm tertius. Magis Soli decimus quàm nonus loui potius nonus, item secundus quam undecimus. Marti septimus quam sextus. Saturno quartus quam duodecimus. Quæ poterit quilibet munera lo corum Plas netarum conditionibus conferens animaduertere. Abenragel ait signi cu iuslibet partes alias esfe calidas & siccas, alias frigidas & humidas, alias fri gidas & ficcas, alias calidas & humidas, alias medias fiue mixtas, quare de partibus suæ naturæ uigorari quemlibet Planetarum. Medias autem siue mixtas conuenire Mercurio, uerum no reciperet istam rationem Ptolem. & alij qui Venerem calidam & humidam esse uolunt, quare partes humi: dæ & frigidæ nulli Planetarum conuenient. Preterea cum Mars in Ariete tantum quing partes possideat, erunt tantum in Ariete si uerus Abenras gel partes quing calidæ & siccæ, reliquæ conditionis alterius & à natura figni diuerfæqui tum natura calida ficcaós decernitur. Similiter eruntín Tauro plures aëreæ partes longe quàm terreæ, sic in alijs eueniet. Fallax igitur Abenrag, ratio, nec si uera, nostram tamen explicat quæstionem, quando relinquetur incertum quæ partes calidæ quæ sint frigidæ, quia non erit certum quæ cui Planetarum potius debeantur.

RATIONES PTOLEMAEI DE PLANETARVM domibus destruuntur. Cap. 1x.

Vncagendum de signis, & quidé super his multas ia rationes

eorum euertimus, ut quibus probat signa esse 12. sed nec plura nec pauciora. Tamen principium signorum statuendu ab Arie te, division è præterea illam in aquea, terrea, ignea, & aérea, cur item hoc illius Planetæ uel exaltatio, uel trigonum, hoc alterius, restat alia de quibus nunc dicemus à Planetarum domibus ordientes. Neg enim si concedatur cum signis diuersis affinitatem huiusmodi esse Planetarum, ut hic quidem lub ligno tali politus infirmetur, lub alio fiat fortior, horu tamen signoru differentiam nulla ratione posse nos consequi, quoniam no potest aliter hoc fieri & pro natura stellarum eius & signi, ut superius dixie mus. Sed naturam stellaru nobis ratio non demostrat. Igitur nec signoru cum sideribus affinitatem, quæ si spacia cœli potius & stellas cosequi dica tur,nihil minus inexplorabilis erit fyllogilmo 🛱 occultæ cæterarum reru proprietates.Ptolem.de domibus Solis & Lunæ nititur una ratione tans tum, de reliquorum domibus triplici. Prima fumitur à natura fignorum. Secunda de proportione configurationis ad domos luminarium. Tertia de numero colequentia & lphærarum. Primam primitus excutiamus. Est autem eiulmodi: Capricornus & Aquarius hyemalia ligna lunt, quia frie gida, Saturnus quo p Planeta frigidus, igitur illi rectè conueniunt. Peccat autem multipliciter argumentum. Sed primo quia debet in natura signi Spectari potius quod conuenit ex se quam quod ex accideti. Conuenit au tem ex accidenti lignis illis frigiditas, quare duntaxat ea ratione quòd po situs Sol in illis frigoris causa est per accidens, dum scilicet mouet longius à nobis. Cum uerò de illis pro fua natura decernitur, alterum apud ipfos astrologos terreum, alterum est aéreum, quæ qualitas loui potius couenit Es Saturno, qui frigidus & ficcus omnibus Aquarij qualitatibus aduersas tur. Præterea solent astrologi cum diuersa diuersis stellis associant, si male sunt stellædare illis quæ potius earum naturædissentiant ಈ quæ consen≠ tiant, ut eorum natura scilicet mala contrarij mixtura temperetyr, sic diurs num Saturnum, Martem nocturnum faciunt, cum tamé calore Martis fris gida nox, frigore Saturni calidus dies non cofentiat, ut inde qualitas utria ulo noxia refrenetur feruor in Marte, torpor in Saturno. Dicant igit an in fignis Planetæmalo reddendis,hanc quots fequi uelint rationem:an con trariam potius: Equidem Ptol.contrariam sequi uidetur sententiam, nunc methodi, quam supra seruauerat in nocturnis diurnis es diffiniendis. Ves rum liceat illi diuersis in locis eadem non sentire, modò in eadem seriè uer borum sibi non repugnet. At si nature Saturni cosonum signum domum faciat. Aquarius excluditur, si dissonu, foras mittitur Capricornus. Dicet Ptol.ad illas se respicere signorum qualitates quæ de Solis operibus illis debentur, signum aut utrung tam Capræ & Aquarn frigidis numeratur, quod Saturnie qualitati concordat. Nos extra ratione fieri contendimus, fed admittamus,nec tam colligi quod putat declaremus.Refpondebit em hoc fortè super Saturno, super alijs Planetis no succedet, nam Veneris do mus Libra, Taurus, Libra signum autumnale, quare siccum & frigidum, ficut Aquarius frigidum quide hyemale. Repugnat igitur Veneri Libra que pluribus quidem calida, rurlus omnibus humida definitur. Nec parū demiror Ptol.qui dixerit hæc Veneri signa conuenire, quoniam sit genes ratiua maxime & fœcunda. Nam potest hoc dici de Tauro, de Libra dicinullo modo potelt.In loue quonam pacto ratio quadrat; cui nulla cõmu» nio cum Piscibus & Sagittario. Siquidem anni tempus sub istis signis esti matur, alterum finit hyemem, alterum autumni finis. lgitur illud per frigis ditatem repugnabit Ioui, hoc etiam per siccitatem, quaquam nec Piscium humiditas aquea uitali Iouis humori conuenit.Ptolem. ad istam se refert concordiam, quòd utrung illorum uentos facit, & uim quoque habet ge nitalem, quare cum illis louem consonare Planetam temperatum. Que du refello, putarem superuacuam operam facere, nisi potuisset hæc prodere Ptol.cuius facile potest authoritas imperitis imponere. alioquin his similia quæ folent interdum literati per iocum ludentes inter fe dicere uentos fuscitant, igitur Ioui similia.Rationem reddit Auenrodan, quoniam rerū uiuentium genituræ seminibus & præest lupiter, quorum uapores halis tus & uentis nonnihil similes sunt. O mirabilem sapientiam, qua possunt ctiam

etiam humidis sicca similia defendi. Nam uentos quidem philosophi(nist fallor)omnes siccos faciunt cotra genituram omnem humidam, sed & foe cunda signa, quoniam posito in illis Sole semina germinant, res exoriunt. O si potuissent ad humanum semē deferri, commodius omnino accidisset hoc eis ab Ariete. Sed non poterant loui dare quem Mars occupauerat, quanquam omnino iniuria. Quid enim illi cum primo uere: cuius nullus calor, & genitalis humorés prolificus cu torrida Martis siccitate nihil para ticipat. Inualit audacia pari Scorpium nullo etiam iure, frigidum scilicet signum & autumnale. Non igitur istam si sequamur rationem satis æqua partitio fuerit ista domorum. Examinemus alias à configurationibus lus minarium & à sphærarum numero susceptas. Verum quoniam per habis tudinem colligunt ad luminarium domos, excuti prius oportet rationem qua domus ipfæluminarium statuantur. Est autem huiusmodi illa quam Ptolemæus affert: Cancer & Leo de duodecim signis omnium maximè tiergunt ad aquilonem, proximant is tiertici capitum nostrorum, proptes rea duabus maximis & principalib. stellis, hoc est, luminaribus data sunt, Leo Soli quoniam masculum signum, Cancer Lung sæmineum. Primum igitur fallum quod assumitur, nam signa nobis uiciniora, Cancer & Gemi ni, non Cancer & Leo, deinde si sit uerum que ratio docet, maioribus side rum signa couenire nobis proximiora? Potuerunt hoc dicere ueteres hac similitudine, quòd & illa proximiora nobis inter Planetas. Sed Ptol. dice re non potest, qui mediam facit Solem omnium Planetarum. An ideo fai ctum quoniam in Leone Sol magis calefacit: Verum sæpius dictu ex situ id euenire, non de signi proprietate, quare gentibus alijs facere Solem in Libra quod nobis facitin Leone. Quod si uirium siderum ceterorum, sen sus ita ueros, & rationes, ut Solaris caloris haberemus, experiremur, de rè liquis idem quod de Sole, magis affici nos ab illis accedetibus ad Leoné, co quia procul à nobis in alis signis inveniuntur. An alis igitur rationis bus Sol cum Leone concordat: sanè quod calidum signum et siccu, quod masculum item est, non est proprium Leoni, sed Arieti commune & Sagit tario.Restat una conditio cuius meminit ille grauissimus Aboasar: Nam quemadmodum, inquit, Sol medius Planetaru, ita Leo medium signum æstatis, hac nisi ratione ligarer, non eram concessurus apud Leonem mes lius Phœbum quàm apud alias cœli bestias hospitari. Sed persuasit Abos afar uerè præsidium & dulce decus astrologorum, qui de Lunæ quoque cum Tauro cognatione pulcherrimam rem cogitauit. Nam Ptolem. attulitad distantiam quod inter signa proxima nobis est fœmininum. Non contentus Aboasar aliud addidit, quod significet Luna rerum initia, sit au tem Cancer æltatis initium, cui demonstrationi quis non concesserit: Hoc non uidit Auenrodan ulus alia ratione, quod proxime scilicet Solis ædis bus ædes Lunæ merito collocentur, quia Luna sequatur, semper Solem.

Sed uiderit quam de Venere & Mercurio rectius hoc dicatur, quorum es tiam edes proximas Soli natura fecit, si credimus Ptol. cuius interpres As uenrodan quem citauimus. Cæterum sint iste domus luminarium, que ra tio super alijs distribuendis Ptol.hanc aftert imprimis, ut domus siderum malorum, qualia Mars at Baturnus inimica radiatione luminarium dos mos aspiciant, domus uerò bonorum ut louis, & Veneris amica, Mercus rius illis proximus statuatur. Rectè igitur Marti datum Scorpium & Arie tem quadrangulares Cancro atos Leoni, Saturno Capricornum & Aqua rium, illis oppolitos, loui triquetra illis ligna Pilces, Sagittarium, hexago na Veneri, Libram & Taurum, pxima Geminos Virginem & Mercurio. Sed nec uerum quod assumitur nec ex assumptis rectè colligitur. Nam do mum statui eam rationabiliter dicimus in qua Planeta positus bene se ha= bet, sed noxia Marti, Solice pariter illorum radiatio quadrangula, noxia item oppolitio Saturno, tum propter oppolitionis aduerlitatem, tu pros pter retrogradationem. Quod si uerum illud quod ipse tradit Ptol. selices omnes Planetas in ea distantia summotos à Sole, in qua domus eorū à So lis domibus distant, quod Græci uocant volgonouonoiay, Arabes almugeam, fequeretur & Saturnum oppositum luminaribus, & Martem illis quadra tum esse selices, contra sententiam omnium astrologorum de talibus sche matis infortunia calamitates imagnas decernentium. Postremo no quas drare principio quod colligitur euidens est, nam cum dicunt has uel illas domus triquetras uel quadrangulas esse domibus sic accipiut, ut compas rentur ad Leone, quæinter eum & Capricornum, p signorum consequen tia funt ad alterum, ordine conuerfo quæ inter Cancru & Aquariu, quare altera Solis altera Lunæ medictas & imperiu dicitur, alioquin domus Ve neris tam quadrangulæ & triangulæ dici possent, cum sit Libra quadrata Cancro, Leoni, Taurus, & Martis domus triquetræ forent, Scorpius Can cro, Aries Leoni. Igitur ad domum cuiul@luminaris coparari debet do= mus collateralis & quasi sub sideris ditione locata. Quod si fiat falsissimū deprehêdetur, opponi luminaribus, ut ait Ptol. domos Saturni, quoniam nec Aquarius Cancro, nec Leoni Capricornus opponitur. Quapropter domos quam Saturni nemo dixerit cum ex diametro luminaria respiciat fe, quia sextum à Sole uel octauum Luna locum teneant, quod Auenros dan quot confitetur. Alia ratio penes orbium numerum fumitur, ut cum de Leone Cancro & definitum est, tum proximioribus Soli, Lunæ & Plas netis in ordine sphærarum, proximiores domus ascribebantur, sic Mercu rio statuunt hinc Geminos, inde Virginem dari, tum Veneri quæsequun tur, proxima Marti, deinceps Ioui, postremam Saturno, has omnes ab ista fphærarum consequentia ductas argumentationes falsas, tum si uerè fo= rent incertas esse declarauimus. Rectè igitur Auenazra lib. secudo Ratioa num: Quæsiui, inquit, in libris sapientum de signis rationes domoru nec reperi reperi in eis aliquid bonum, tantum ad fidem experimentorum se conuer tunt. Hæcille. Nos hoc libro rationes, proximo astrologorum experis menta labefactabimus.

> FACIERYM ET FINIVM RATIONES IAM esse reprobatas. Cap. X.

Acies Planetarum quibus omnes utuntur à confequentia simi liter orbium diuiduntur, nam primas Arieti partes decernens tes domino domus dant, sequentes sequêtibus, iuxta ordinem situs & sphærarum, Soli scilicet primas à Marte, secundas Ve

neri, atquita deinceps. Indi primas dabant domino domus, alias duas dominis signorum eiusdem trigoni, quòd si trigona satis confutauimus, & quæ super orbium numero argumentantur, non est opus aduersus huius modirationes, nouis rationibus. Super finibus adeò non conueniunt, at quing super eis fecerint opiniones, quare rationes alterius alter arguit & irridet.Ita uerò funt omnes debiles & infirmæ, ut fuos quifæ confines nos uo quodam iure mutet & inuadat alienos. Ex ordine trigonorum Chals dæi fines fuos ordinarunt, ut trigona figna fimiliter partirentur. Effet aus tem modus partitionis, ut primas partes trigoni dominus occuparet, tum subsequentes qui sequentibus in signis habent trigoni potestatem, nume ris semper ab octo decrescentibus ad quatuor. Ægypti, quod illis obije cit.Ptolem.nullum servant methodi tenorem, nunc adeunt trigona, nunc reges, nunc patresfamiliâs, ordientes interdum ab his qui nullam in ligno possident authoritatem, ut à Mercurio in Capricorno. Ptole. aliam pros bat diuisionem, cuius legere rationem cuiœ promptum libro primo Apo telesmaton.Pendet autem à dominis domus exaltationis et trigoni, quam probare no debuit tamen Ptolem.nisi reprobat seipsum, quan do quidena illius author diuilionis exaltationem trigono præponit, trigonū domui. Ptolem.uerò præponit omnibus domum, postremam@facit exaltatio. nem, quæ in illa diuifione cunctis ante fertur. Indi malcula figna fimiliter per omnia diuidunt, & fœminea pariter eodem exemplo, sed exempli in utrisque ratio nulla cognoscitur. Asotol dedit luminaribus etiam termis nos, cui p Planetæ totidem partes, primas autem domino domus prophe tarum ordine,reliquas reliquis.Nos cum istud iam fundamentum & simi liter domos, exaltationes, trigona, fultulerimus, uel si quid sunt in incerto esse probauerimus, concidit omnis ratio finium definiendorum (si qui fis nes esfe concedantur.)Præterea si de trigonis,domibus,altitudinibus u👟

ritas foret explorata, non tamen exploratum hoc modo potius quàm illo fines decernendos, unde nata uarietas opinionum dum aliud alijs magis probabile uisum

est.

Q VO D

Vod item caput Arieti, Tauru collo, signis alijs similia membrā lubijciunt, ab illo quoq iam læpe lugillato numerorum ordine trahut originem, ut primum scilicet signum primæ corporis parti præficiatur, secundum secundæ, tertium tertiæ, quamuis illa quoce peccant in hac partitione, non tam quod Arietem primum faciunt signorum, quod signa 12. ueluti ex confesso rem tam ambiguam ne falsifamam dixe= rim, quàm quòd corporis partes quasi principales tot fieri ratio nulla pers fuadet.Aristot.septem fecit,Nicomachus 10. cur 12. ipsi reddåträtionem, uident rem potius ablurdam, humeros, brachia, manus in una cogere par tem figno uni subiectam, tam & pedes tibis, tibias geniculis, & genicula femoribus, uti partes quatuor magnas, quatuor fignis fubijciendas. Præs terea facturis distributionem huiusmodi potius calida calidis, frigida fris gidis, erant comparanda, quàm fecunda fecundis, tertia tertijs, hec est pos tius obleruãda naturæ communio quàm litus & ordinis enumeratio, nec forsitan riderentur pedes piscibus subijcientes, qui soli pedibus inter cœs lestia carent. Caueant igitur medici ne tam futili aliquando dogmate pers suasi metuant uenam incidere brachiorum, si res postulet, Luna Geminos peragrante quoniam brachijs Gemini prefunt, nec salutare remedium du cti uana superstitione morentur. Non Hippocr. non Galenus, non Auica non Paulus, non Oribalius, aut hocipli fece, uni, aut alij ut facerent consti tuerunt, non qui nostra (quod alibi diximus) repestate, feliciter & pruden ter hac artem exercuerut, quare cellet omnis hoc genus infana superstitio; que si nullam probatur habere rationem, necrobur habere potest experis menti. Tum quia ueritas nulla consonat mendacio, tum propterea quæ su mus libro lequeti plurima probaturi, tum ob iplam ponentium hæc inter se contrarietatem. Nam dat Sagittario testes Auenazra, dat Aboasar illos Scorpioni, dat Alchabitius Virgini Diaphragma, quem Latinè septum transuersum, Porphirius Leoni cui etiam uentrem, quod Arabes Virgini, funt qui genua Sagittario, quæ tamen Arabes & Latini Capricorno, Hea liazer Garnozess uin Hebræus in lib. de Anima Cancro manus & pedes assignat, cum tamen alíj Geminis manus, pedes Piscibus reddant, Libræ rursus ille crura pedes que etiam alia tamen ratione quam Cancro subifcit, Cancro enim quatenus scilicet gradiendi funcționem implet, Libræ pros pter hanc similitudinem, quare dum sit incessus attolluntur & deprimuns tur instar Libræ. Ceteri libre nihil tale, sed Aquario crura, Piscibus pedes, Libræ uerò tam nates quàm renes & lumbos subjiciant, Scorpioni fel res spondere ait Heliazer, naturam Sagittario, sed alij Scorpioni dant uerens da. Quod si quis dicat astrologis observatum nunquam tuto ferrum ad= moueri

moueri membro cuius signo Luna per id tempus insederit, primum in tanta incertitudine quodnam signo membrum subijci dicatur experimen tum constans & confessum haberi non potest, tamen utcunce forsitan con tigerit, sapiens tamen uir oppositum observauit. Scribit enim Nicolaus ore gravis philosophus & mathematicus, plerunce se uidisse factam salue briter in pede sanguinis missionem cum Luna foret in Piscibus, & in braechijs item cum Geminos illa peragraret.

RATIONES ASTROLOGORVM QVIBVS PROPRIETATES
lignis absolute convenientes astruuntur, & quod de supradidis sint rejecta. Cap. XII.

Iximus de proprietatibus quibus ad nos & ad Planetas signa referuntur, restant que simpliciter illis competunt & absolute, quas illi de triplici genere probationis assumunt. Primum à co futata iam cum Planetis ducitur affinitate. Secundum à sigura

cognominis animalis. Tertium ab his quæsub eis positus Sol operatur. Ab affinitate cum Planetis argumentantur cum talem naturam signi facis unt qualis quoq Planetæ qui dominatur in eo figno, ut cu Arietem dicut latebras latronum maleficorum phominum significare, quoniam Martis est domus, id genus hominum significantis, ab opere Solis cum mobilia signa, sixa, communia que decernunt, ex quibus Sol anni tempus aut mutat aut firmat, aut qualitate promiscua temperat. A' figura, cum alia mites mo res, alia ferinos afflare nafcentibus dicunt, quòd hæc omnium gerunt ima ginem, ut Aquarius, Gemini, Virgo, alia bestiarum, ut Leo, Taurus, Capri cornus.ltem hæc esse pulchra, illa deformia, nam pulchra uocant que cuq sub hominum specie cogitant præter Aquarium, quonia sit Saturnisenis holpitiu, quali non fenex etião deformis pulchro polsit holpitio uel eges re uel delectari, pariter quæ sint bruta effigie, ut Taurus, & similia semiuos ralia, uocant uocalia quæ humana, muta quæ speciem referut aquatilium, quod genus uiuentia uocem non habeant. Rurfus & aquatilia multe pros lis,humana specie sterilia.Reliqua mediæ statuunt conditionis, pro natus ra scilicet animantium quarum ferè credutur imagines. Quos modos pos sitionum superius disputata satis euerterunt. Cum enim de Planetz domis cilijs & ingenio faciunt coniecturam, argumentantur ab altrologicis, que nos paulò ante cofutauimus. Cum ab opere quo p Solis argumentantur quantum uel fallant uel fallantur oftendimus, quandoquidem non est na turà figni putanda quod opus est Solis in signo locati, no pro signi natus ra, led pro litu ad terram diftantião taliter operatis. Præterea quod in ans ni temporibus aéreis ép mutationibus cum euenit fallacissima coiectione transfert ad alia, ut quia fignum mobile Aries, tempus uariat, faciat quoq in eo nascentis ingenium mobile, non perseuerans, factum ad inchòans dum potius quam ad absoluedum, Nec solum erranter ab aeris qualitate ad euen≤

ad eventa diversa proprietates es se vertut ingenioru, sed in ipsis seris mustationibus sieri putat in sideribus alijs quod in Sole prospicitum, uc quare Sol positus in Ariete vernum faciens equinoctiu ciet sulgura suscitates to nitrua, putemus in Ariete Lunam positam idem facturam. Nec aliu delas plus in errorem e quod ad signi referunt naturam, quod a Sole pro situs provenit varietate. De figuris imaginu diximus abundanter sibro octavo e sint nulla, vana, quàm commentitie. Non opera Dei, sed hominu, non à natura ratione prosecta, sed poética mentis temeritate consictà. Sed ut ille verissime, nusquam tamé astrologi magis fassi quàm cui existis signos rum proprietates eliciunt, quandoquide à signis ut supra late demonstravimus, etiam in octava sphera differunt imagines, non modo situ mobilizate ep, sed & partium mobilis e dimensu & quantitate. Denies nimis inersti, futili supina es tarditate repugnant, dum eorundem signorum & ab ope re Solis & imagine conditionem inquirunt: Etenim illud aperte signis im mobilibus ex communi eorum consensu, mobilibus ista conveniunt.

TAXAT VR PTOLEM. DE PLANETIS LOQVENS, acsi exelementis constarent, rationes épaliorum quibus Planetarum probant qualitates, pariter confutantur. Cap. XIII.

Actenus de lignorum rationibus es inligniter lint irrationales, in Planetis eadem fallitas, imò maior, maior et temeritas. Often furi nos superius Ptol. malè philosophatum de erronibus, ea potissimum indicauimus, quibus naturam Planetarum inquis rit.Nam quasi Planete constent ex elementis, aut ex passionibus constent elementorum, non folum sese inuicem uel calore uel frigore permutantes, fed à terræ quoq uaporibus permutati, sic de eis sermonem facit Ptol.Lu na inquit humida est, quoniam terræ proxima, furfum ad eam terræ uapo ribus ascendentibus humescit. Saturni stella frigida est, in primis & modis ce sicca, friget procul à Sole posita, arescit procul à terræ uaporibus exaltà ta. Mars Solis uicinitate torridus exiccatur. Iupiter medius inter frigus Sa turni,Martis& feruorem temperatus euadit , quoniam uerò luper calidas sphæras sertur Martis atop Solis, ideo præcipuè calesacit. Venus humida est æquè at BLuna, nam luminis sui copia multos sibi terræ uapores ascis scit, habet item à Sole cui proxima uim calefaciendi. Mercurius & à Sole cui semper hæret habet exiccandi proprietatem, & à terræ uicinia Lungo confinio humectandi uires. Sic primo libro Apotelelmaton ratiocinatur Ptol.Cui si perfuaderi non potest à Peripateticis liberum esse cœlum ab istis affectionibus, faltem ex numero eorum quæ ipse demonstrauit, illud intelligat, plus à Luna distare terram, quàm ut possint ad eam terre uapos res halitus prouenire, qui nec supra sedecim stadia putantur à physicis sursum tolli, ne dum ad Lunam, ad Venerem, ad Mercurium incolumes NN

#### Ioan.Pici Mirandulæ

700

attollantur. Adde Venerem de Solis vicinitate futuram magis siccam qua de terræ nebulis humidã, siquidem Soli iunctior est quam terræ, nec cum Solis potentia uis humoris terreni potest comparari. Adde etiam Mercu rium terræ proximiorem,& à Sole propterea distantiorem, plus siccum fa cit esse quam humidum. Quomodo igitur consentit sibi Veneris humidi tatem conferens Lunari igne tam uicino tam parum excalescente, ut frigis da multis existimetur. Et si riget Saturnus à Sole minus elongatus, nonne tota stellarum hærentium multitudo, cum distantior sit à Sole torpida fris goris glacie distringetur: cum tamen inter eas igneæ multas esse naturæ pronuncient. Igitur ratio Ptol. non modò falsa sed nec consona sibi, quod in falsis plerug rationibus usu uenit. Alij de Planetarum coloribus argus mentantur, quod in Marte quoch tetigit Ptolem. Dicuntigitur hi mentiri philosophus elementa putantes nullo colore saporeue participare. Sed a quæ colorem album, dulcedinem ex saporibus conuenire. Terræ fuscum colorem et saporem amarum, quod alij tamen negant, dulcem potius con tendentes, nec si foret amarus terram quicquam germinaturam. Tum in igne saporem confitentur nullum, colorem uerò rubeum. Aérem dicunt tam coloris & saporis expertem, admittere aduentitios uarios & colores. In planetis ipsis nullos quide sapores, sed colores esse multiplices, ex quis bus illorum facile naturam possumus explorare. Nam fuscedinem in Satutno terrenam ostendere proprietate, & atræ bili conuenientem. In Mar te ruborem igneæ qualitatis & bilis rubræ testimonium facere. V enerem croceo & albo radiantem, ex croceo calidam intelligi, humidam ex albo, que quoniam nec pares funt qualitates, indicari nature temperamentum, qualis aëris sanguinis & conditio. De loue similem fieri coniectură. În Lu na quod albicat humiditatem ostendi, quod fuscedinis aliquid habet frie gidam demonstrari.Mercurij quidem colorem identidem permutari, qui nuncuiridis uideatur, nunc fuscus, nunc in alium quoque uertatur aspectum, uerumtamen magis fuscum adamare, quare terrenæsiccitati reddi conformiorem. Sicilli ratiocinantur nimis utique præter rationem, nam consequentur colores elementorum mixtionem quæ nulla est in cœlestis bus,nec colore dicuntur ab Aristotele participari cœlestia, nisi quatenus lumen color quidam est, nece uerò si color indicat mixti aliquam propries tatem, indicabit & lumen naturam corporis præfulgentis, siquidem conie ctura fit de colore, qui uarijs promixture uarietate putat emergere. Quare cum non crit aliud color quàm luminis euidentia,magis aut minus clas ri, non de composito, sed de simplici corpore manans, nullum faciet nobis indicium corporis illuminantis. Quid quòd certa nobis indago cœlestis bus explorandis ex eorum coloribus nulla foret, etiam si ueris coloribus prædita ellent, interiectu tam uasti, quodo magis obturbet, tam multisor mis spacifide coloris penitus auferente. Nec uolui obijcere illis Plat. scrie bentem

bentem in Phædone, non esse quæ uidemus nos siderum corpora, sed rak diorum qualdam reflexiones in aere similem sideri speciem referentes, sicut in profundo uitam agentes pisces uident in aquæ suprema facie non sidera sed imagines sideru, quasi dixerim radiosas umbras. Verum siue hoc, siue ipla sidera contuemur, nemo nescit initiatus sacris philosophiæ uariari colores mirum inmodum, rerum (puidentur interuetu corporum multiformium. Denics dubium apud medicos, an, quod putat Galenus, ex odore, colore, sapore, tactu, cognosci uires & proprietates herbarum possint, ides multis tum Auerrois rationibus, tum experimetis falsum des moltrari. Porrò de solo consequi nos id posse colore nemo suspicarus est, rerum inquam illarum quæ sub oculos, sub obtutu habere dies integros possumus, non motu, non spacio, non luminis multitudine consectantis industriam studium & interpellante. Quis igitur de cœlestibus hoc audes at polliceri: quaquam colores corporum illorum uerisimile quog nobis immixti, sinceri, puri renuncientur. Calcis candor à niue fer è non uincitur, cum sit tamen in calce plurimum caloris, in niue contra plurimum frigidis tatis. Errat autem Auenrodan nimis impudenter, qui falli nos quidem in terrenis rebus colore credit, in cœlestibus minime, quonia illa mixta sint ex elementis, cœlestia non sint mixta. Nam hinç maximè scimus de cœles stium natura fidem adhibendam non esse coloribus, quoniam ex elemens tis non funt mixta, cum tantum possit indicare naturam corporis color, quantum mixturæ nobis indicat modum. Præterea (quod mox dicebas mus)interiecta tam uasta regione corporum multitudo, non potest qui cunce fingantur ibi colores non peruertere; interpellare, quod uel ipla de monstrat super istis coloribus nata uarietas opinionu. Negat enim Aboa far tales cœlestes colores Planetarum esse quales narrauímus supra, credis tos ab his qui de coloribus sidera iudicarut, quippe stellam Saturni plum bi potius referre colorem quàm qui terræ fulcedinem reprælentet, nec als bedinem esse in loue, nec item Veneris esse proprium candorem, tum si Mars ideo calidus dicitur quare rubeus est, multo Soli rubrum colorem magis deberi qui sit Marte calidior, albam Lunam neminem putaturum qui non careat oculis, nonnihil diuersa uidentur quæ de coloribus Plane tarum ex ueterum monumentis in naturali produntur historia, ubi candis dus Saturnus, lupiter clarus, Venus nunc candens cum Lucifer dicitur, nunc fulgens cum Vesperi nomen habet, Mercurius tadians, Luna blans do colore describitur, omnino quod dicitur in Mercurio uariare illum co loribus, quare nature quo p multiformis & mutabilis esse de fallaci nasci> tur euidentia, nece enim quod Mercurius huiulmodi lit hoc contingit, ue rum quoniam Soli proximum semper magna ex parte uidetur propè fini torem, qua cœli parte multiplices (ut testatur Ptolemæus) halitus humidi eates & terrenæ, uersipelles aspectus, & colores stellarum multiuagos res NN 3 præsentant,

#### 702 Ioan. Pici Mirandulæ

præsentant. Nulla igitur ista de coloribus ait Aboasar commentatio, pros babilitatis fide coloratur, à qua tamen ut ait Aboalar astrologor uniuers sitas pendet. Aboasar ipse renciens memoratas rationes, putat ex primis qualitatibus quas Planete producunt, eorum naturam posse cognosci, od etiam Ptolem.admonuit, quare Saturnum authorem frigoris & siccitatis experimento deprehendi, nam uigere in corporibus has qualitates, cum fuerit iple gubernator anni, lic de Marte, de reliquis obleruatũ, quas quils que corporibus elementariam influet affectionem. Ex his uerò de tota na tura Planete coniectari, fiquidem cum frigus & ficcitas opera Saturni uite fint aduerfa, maleficum fidus Saturnum infelix& decerni, maleficu quo 🕫 Martem, ob æstum caloris adurentis, immodice & siccitatis, contra louem & Venerem stellas esse beneficas ob caloris natura & humidi, quib. quali tatibus uita conseruatur, sic in alijs argumentatur. Ad quatuor deniqils las qualitates omnia referens, frigus, humorem, calorem, ficcitatem, fed hu iulmodi ratio pendet ab experimetis. Nam frigoris effectiuum Saturnum potius quam caloris non probat ratione, quod paulò antè cofutati facere conabantur, uerum experimeto quasi compertum sensus euidentia, quod falsisimum putant multi philosophorum, asserentes nullam stellam frigo ris & siccitatis esse productricem, quasit constet inter eos que cuius quas litațis stella sit opifex, quod tamen ambiguum in Luna & Venere est. Ve nerem enim frigidam & Abenragel & Alchabitius, Aboasar cum Ptoles mæo calidam putat, Lunam Ptolem. calidam, cæteri frigidam, de Mercus rio quoq non conueniunt. Tum si de Planeta gubernante annum (ut 🗛 boasar uult) sacta est obseruatio, quomodo possunt in ea conuenire, cum tanta super anni domino deligendo sitambiguitas opinionum, ut tot ses re sint futuri domini quot astrologi pronunciauerint.

SI CONCEDAMUS PLANETAS PRIMAS EFFICERES qualitates, non esse propterea concedendum alios noxios esse, alios salutares. Cap. XIIII.



Aterum siue talibus experimetis, siue primis adducti rationis bus, concedimus quæ de qualitatibus dicunt, non plus efficis tur, quàm influxus siderum exploratos in permutando aéris statu non corporum per istiusmodi primas affectiones, uerum

nec salutares has esse stellas alias noxias, nec quæ propriæ peculiares si derum dotes inde colligi potest. Primum si naturam terræ Saturni stella, si Martis ignem repræsentat, cur autille malus, aut hic. Si nec terra mala, nec ignis malus, ex quibus innumeri uitæ usus, sine quibus natura consta re non possit. Nam in uiuentium quos corporibus bilis atra rubra si no sunt noxic sed necessarie, nec minus utiles quibusdam muncribus subeun dis, quàm uel sanguis uel pituita, quòd si nocere dicatur excessu, nocent eo modo sanguis & pituita, si supra modum exercuerint. Quod si de mun

do

do universali ratio particularis mundi quem hominem appellamus ritè uestigatur, iniuria cognoscemus ascribi stellis, excessum cuiuspiam qualis tatis in humano corpore. Nam quod elementa maneant intra fines, & pre scripto iure contenta, negocium mundi non facessant, à cœlesti natura cre ditur esse, regente & moderante fluxibilem & erraticam materiam rerum corruptibilium. Cur non igitur eadem ratione cœli potius fuerit contines re frenare qualitates in nostro corpore sub continuam uitæ dispositio : nem, quam alterius excitatu superfluo reliquas perdere totu a labefactas re: Quare si præest atræbili Saturnus cum nihil à cœlo non ordinatū non uiuificum emanet,non excitabit illam ad exitium animalis, fed moderabis tur ad conferuationem,nec habebit à stella fua bilis atra quò magis & uio lentius agat, sed quò moderatius atq uiuacius. Est enim istorum materia quædam congeries elementorum, efficiens causa cœlum,sed efficiens in unum cogit quæ miscentur, ac sub unius communionis pace omnia tems perat, aliud alia cœli parte mouens, si diuersis ista stellis subijciatur, omnibus uerò fimul cum cœlo stellis ad harmoniam totius unanimiter conspis rantibus. Proinde nemo fallatur ut cum rubræbili Saturnum præfici aus dierit in subiectam sibi qualitatem sieri quicco à stella suspicetur, quod ors dini bono uitæģ non conueniat, cum non minus compelcere tumultuan tem, & suscitare torpentem intelligi debeat coelestius præsecturæ munus. Nec mors à cœlo fed à natura, cum uitio proprio quæ¢s qualitas ita dege nerauerit, ut præfecti fideris disciplinam non sustineat, sed uel euagetur in modíca, uel remisse desiciat, hoc est, quòd semel iterữ & lectorem admonui no esse professionem cœlo magis inturiam astrologica superstitione, quæ quicquid à nobis fit præter rationem, culpa uoluntatis, quicquid natura euenit præter ordinem, uitio temerariæ labilis@ materiæ, id totum lideriø bus ambit imputare, nec putat illorum faluam dignitatem, fi non illis indi gnissima quæg accepta referamus. Ita igitur ratio colligatur non hocere corporibus, sed prodesse quatuor qualitates, cum sint modicæ & tempes ratæ, fed non aliter eas à stellis prouenire, non igitur quod ab els prouenis ant, stellas noxias dici posse. Primum necs Mars necs Saturnus ideo mali, dici possunt, quoniam bilem hic quidem atram, ille rubeam suscitet in cor poribus, quando neutra, si fines modumos no excedat uita noxia, cui pos tius est necessaria. Tantum uerò abest, ut exuberet, exitialiter authore cœs lo, ut non aliunde intra modum præscriptum & contineatur, de qua re dis ximus abundanter libro tertio, quo loco probauimus mala corporis cos litus non prouenire. Quod si qualitates huiulmodi uigoraret cœlum,& ultra modum, non statim sequeretur etiam malos Planetas omnibus Mar tem & Saturnum, sed essent aliquibus excessus istisalutares, nam & frigis dum semen radij Martis temperarent, & plus excalescens frigore Sature ni ad competentiam redigeretur. Quare non posset astrologus eum cuius NN

in genitura uidisset præpotentem Saturnum atræbilis incommodis adiu dicare, nec quem præ cæteris Mars afflasset æstibus choleræ obnoxium pronunciare, nisi qualis natura illis hos illiscripsisset, uel usus haberet exs ploratum. Quod cum ille nesciat nec uestiget, sed de istis tantum excessis bus qualitatum bonam malamés fortunam examinet, patet eum in dubio semper uersaturum. Patet item illud quod dicunt fortunator Planeta mus tatur interdum in infortunatorem, & infortunator in fortunatorem. No= cet enim Iupiter quandoque & prodest Saturnus, non aliter hoc accidere, quam pro materiæ conditione, non autem pro locorum, distantiarum sie gnorumés uarietate, que si forent in causa mutationis huiusmodi, pessime super ea decretu foret ab astrologis, siquidem positionem de primis quali tatibus tuentur. Nam Mars in Ariete uti magis calefaciet ita magis noces bit, quod ipsi pernegant. Nam Mars, inquiunt, domum suam non eueruit, & universaliter quælibet uel domum, uel finem uel altitudinem stella pos sidens, felix illis existimatur, calefacturum uerò magis Martem in Ariete quis dubitet: siquidem Aries ut uolunt igneum signum est, pariter in Cas pricorno Saturnus noxius, in Ariete felix erit putandus cotra illorum opi nionem, quando de Capricorno Saturni frigus & siccitas quibus nocere putatur intenduntur, & calor Arietis illius rigorem moderabitur, Felicia or enim erit cum retrocesserit, quod non putant, quàm cum recto cursuse mouerit, quoniam ut Alchindus ait, cum regreditur magis calefacit. Eas dem ratione Mercurius in Virgine nimia ficcitate nos lædet, & Soligica. lor ex Leonis calore uiolentius quam oporteat nos inuadet, moderatius uerò salutari, usq nos afficet, si frigidi signi mixtione teperatus in nos eius radius diffundetur. Ita multipliciter ista de primis qualitatibus accepta ra tio non modo ueritati sed astrologorum dogmatis repugnat. Sunt enim præter ea quæ diximus adhuc multa quæ illis obijciamus, ut si queramus cur non stella sicaliqua dominans picuitæ, sicut imperat atræ bili Saturs nus, Mars rubræ, Iupiter sanguini. Cui si Lunam aut Venerem dominari dicant, Venus & Luna Planetis infortunantibus erunt enumerandi, cum non minus exuberans pituita uitæ noceat quam atra bilis & rubra. Pors ro si Luna qualis à Ptolem. definiatur, infelicis habere præ omnibus astri rationem uidebitur. Est enim (ut illi placet) parui caloris, humiditatis ues ro multæ, qua temperatura nihil putrefactioni magis obnoxium, quare si noxius & salutaris Planeta de primæ qualitatis influxu iudicatur, erit no. xia Luna soluentis & corruptricis mixtionis effectrix, & longè noxia mas gis quàm Mars atque Saturnus, qui si non optimas, naturales tamen infundunt qualitates, quæ folum nocent non moderatè, uerum quòd à Lus na descendit ipsa sua ratione est immoderatum, per caloris imbecillitae tem fluente humido neque cocto fatis neque coacto, quam tamen & Ptos lemæus iple fortunantibus stellis annumerat, ueterum nixus authori .

tati.

tati, & Aboasar etiam Ioue feliciorem esse contendit. A' quo libenter id quot sciscitarer, cu sit Marte calidior Sol, adjunctate siccitate, Mars infor tunatior & inter sidera fortunantia primus Sol existimatur. Ita enim desia nit Aboasar, principe loco inter authores felicitatis statuens Solem, secun do Lunam, tertio louem, Venerem quarto, quinto Mercurium, de quo sis bi uidetur dissentire, cum Mercurium sua natura siccum esse uelit, & terræ naturam sapere magis quàm aliorum. Quare si principia sua sequatur, des bet illum inter noxía numerare. Dissentiunt autem alij cum inter se, etiam cum ab iplo quots Aboalar plurimum, nam magna pars Lunam, Solem, Mercurium medios faciunt inter nocetes at p beneficos, quos ut uidimus omnes beneficos facit Aboasar. Heliodorus & Paulus inter salutares quo & Mercurium annumerant.Ptol.Lunam falutarem, fed Mercuriū & Solem medie conditionis facit, ut uel ista eorum inter se discordia non pa rum opinionem istam euertat, & artis incertitudinem palam faciat. Adde futurum si uera illa suppositio de primis qualitatibus, ut ex 12. signis cœle stibus citra controuersiam sex infelicia & infortunantia sint, omnia scilicet ignea, omniace terrestria, cum illis abundent hæ qualitates propter quas Martem at & Saturnum infelicitatis acculant. Sed & nouem potius quàm sex, cum in aqueis quo cum frigiditate sicut putant exitialis humiditas, etiam no qualis sit aéris signis, qualis quin loue, Venere & Planetis, aérea, hoc est, uitalis at opprolifica, sed aquatica fluxa op dominetur. Id quod ab 🗸 furdum duplici ratione, nam cœlum primum omnium corporum maxis meco beneficum, maxima sui parte damnabitur, & felicibus astris infelicia figna domus erunt, ut Ioui Pisces & Sagittarius, Veneri Taurus, quæ des bent tamen pro naturæ cognatione distribui. Denica si fortunas hos Plas, netas uocat illos infortunia, quoniam de primis qualitatibus quæ uitales, magis ab his proueniant, contract corruptrices & noxiæ funt ab illis, non plus tamen (ut cum eis benignissime decidat) efficient quam ad corporis habitum istam uel felicitatem uel infelicitate pertinere, qui de primis illis qualitatibus temperatur & conciliat. Cæterum ad externa fortuitos & fuc cessus id etia deriuari, quonam pacto defendent:si non illa sunt infirmissie ma, quæ superius contra istam opinionem adduximus. Postremò ut nihil sînt omnia quæ nữc diximus, dubium non est nimis parum perite parữ 🕱 considerate facere qui de influxibus siderum penes has primas qualitates reddere rationem uolunt, quod tamen nullus nõ astrologus facit, nec qui se dogmatis huius artis naturales causas afferre posse gloriantur, alio tans dem se couertunt of ad elementales huiusmodi affectiones. At uerò si qui proprij particulares & siderum funt afflatus, hi non huiusmodi qualitates, fed occultas uere & cœlestes uniuscuius stellæproprietates consequunt, ad quas etia solet in terrenis rebus referre que cuo supra elementale natus rā, infra corporis tamē terminos attollere se uident, in quib. multas interdum

dum uidemus dotes ato uirtutes, non solu de mixtione qualitatu elementalium no prouenientes, sed dissentientes etiam ab illa. Quemadmodum mirobolani quidem temperatura frigida & sicca, plus ad morte facere uis dentur o ad uitam, in quo tame secretioris natura priuilegio ad uita prorogandam uegetadamo mirabilis esse credit essicatia. Multo magis & lun piter & Saturnus & natura omnis superior, si qua putat astrologi, influut nobis, etiam si hic quide Planeta frigidus & siccus, ille calidus humidus o censeatur, multa tamen ea qua precipua non per has qualitates, sed per alias radiorum suorum occultas uires agere sunt putadi. Tum quare illorum natura magis hoc congruat, tum o opera ad eos relata ab astrologis non possut (ut demostrauimus) ad qualitates illas assectiones o referri. Quod si est patet ratione illas deprehendi no posse, quod hoc loco probandu su scepimus. Restabit experientia uia, de qua libro sequeti latè disputabitur.

RATIONES ASTROLOGORVM DE DOMINIS DIERVM & horarum, annisés Planetarum inefficaces esse este, tum astrologos sæpe uti demonstratione circulari. Cap. x v.

Onfutauimus omnem modum quo se planetarum uniuersales proprietates probare posse condunt, ut à locis sphærarum & terræ situ, uel à coloribus stellarum, uel influxu primarum quatuor affectionum, restat argumentationes quibus nonnul

las particulares magis planetarum colligunt coditiones, hæ uerò uel à pa rabolica similitudine, uel ab astrologicis, uel à sphærarum ordine eliciuns tur à sphæris ut in dominatu dierum & horarum, nam horam diei primæ gratia exempli dantes Soli, dant reliquas Planetis, qui deinceps ex sphæs rarum positione succedunt, atque hinc dierum distributio nascitur, ut ille Planetæ dies affcribatur, cui facta per ordinem præcedentem horaria diui sione primæ diei hora contigerit. Hæc autem superioribus ample confue tantur, ubi quàm futilis iste modus argumentandi, quàm rursus in ambie guo positus, adhuc orbium ordo, quàm in cœlestibus uanè cogitata ims perandi successio declarauerimus, præter quæ possumus illud quoque as strologos percunctari, quænam ratio Chaldæis & Ægyptijs authoribus huius superstitionis primam totius temporis diem demonstrauerit: Necs enim uti possunt authoritate legis Mosaicæ, nisi credant eidem astrolos g os cum omni diuinatore prorfus exterminandos. Ab astrologicis ratios cinantur cum tot uitæ annos largiri Planetam quempiam dicunt, quonis am tot in zodiaco fines possideat. Est enim tam incertum quod de finis bus fumitur, quasi confessum, quàm quòd inde de annis est comprobandum, quanquam tamen si uerum quod de finibus uolunt, nulla tamen authore Ptolemao ratio consequentia, ut per tot, est nos uiuendi nobis spacia, decernantur. Peccant autem & in his sæpe quod qui circulo pros bant, alibi de annorum numero finium numerum , alibi ex finibus anno s ماه

Digitized by Google

tolligentes. Ab Ariete annum auspicantur, quoniam primum sit signos rum, quod tamen primum essein continuo circulo solent inde monstrare. quòd initium ab eo temporis ordiamur, fic & locum fecundum loui rea spondere, quia rem faciat atos portendat, & louem rem facere, atos porten dere, quia secundo loco respondeat argumentantur. Ad hoc exemplum plurima inuenies in corum libris, fed & longe magis ridicula, præfertim si in Aboasaris incidas libros, apud quem nuper hoc legebam Lunam largi ri annos centum & octo, Sol annos centum & uiginti, nam deficere Lua nam à uita Solis annos duodecim, quippe quæ uim non habeat, nisi postquam à Sole gradibus iam duodecim fuerit elongata, ut iam nihil sit mis rum gloriari Aboasarem se dogmatis astrologici plene reddidisse ratios nem, cum nihil sit adeò irrationale quod non ei ratio uideatur. Par insania cum annos breuiores Solis decem & nouem ideo effe dicunt, quoniam per hunc numerum medio motu luminaria coniunguntur, ubi nihil oma nino commune, nihil connexum, nihil sequens antecedentibus cum se= quentibus, hi tamen ita argumentantur, post hunc annorum numerum coéunt Sol & Luna medio motu, igitur totidem annos dat. Sol cum pau= cissimos dat. Simile enim ac si dicatur homo duobus oculis nascitur, ideò ex duobus quots parentibus nascitur. Parabolica similitudine sic utuns tur:Luna cœli ianua est, igitur os significat, est enim ianua ferè os domus, & os cibi ac fermonis ianua, barba item ad idem attinet sidus quod instar Lung identidem renouatur. Subficiuntur autem aures Saturno, quoniam **Sublimes tenent in capite partes, sicut in cœlo ipse Saturnus , qui eadem ra** tione quoniam scilicet est supremus, proceros homines parit, quod illius tamen naturæ non conuenit, siquidem siccus frigidus & decernitur. Hæ sunt rationes astrologorum quibus cœlestia sua dogmata fulciutur, quas non ego rationes, sed uel errandi uel ludendi uo cauerim occasiones, qui bus auditis tam patet uanitas dogmatis quàm folet ueris auditis firmitas innotescere. Quare satius illis fuit hæc uelo aut cista quasi orgia tegere, su= spitionem mysterij relinquentes, quàm dum rationales uideri uolunt suis iplimet rationibus, quali propria manu acculationi fuæ lubleris

bere, cum non sit aliud eas audire quàm quid astrologos in errorem duxerit intelligere.

DISPYTATION VM 10 ANNIS PICT MIRAND Ve læin Aftrologiam libri X. Finis.

IOAN

#### Moan.Pici Mirandulæ

# IOANNIS PICI MI-

# randulæ Disputationum in Astro. logiam, Liber XI.

astrologiam experimentis non esse comprobatam, tum idem multis rationibus probari. Cap. 1.



708

I naturam cœlestium consequi ratione non potuerut quod demonstrauimus, an potuerunt experientia? Et quança cur ita fiat ignorent, ita fieri tamen observationibus didicerunt, ut si non possit astrologia scientie nomen, possit tame & aratis & uere traditionis habere prerogatiua, quare uera quoque

predicere liue id syllogismis sine experimentis sit consecuta, nece enim ins terest ad divinandu, modò sit consecuta. Solent autastrologi, sicut omnis ars prodigiola experientiæ plurimum titulo le defendere, in quam ueluti a filum fe recipiunt, quotics fupra fidem præter & rationem aliquam uel lo quunturuel pollicentur, omnibus statim se laqueis omnium rationum pu santes extricari si se ita dicant expertos. Hocigitur perfugium illis adimes mus, quod aliquod esse putat qui & labijs loqui & auribus audire magis quam corde consueuerunt. Nam si quis exploratum meditatum is habeat quid fit experientia, tu quibus uns super influxu sideru comparari, prosit, is ne utiop dubitabit fiderum uires peculiares propriasóp operationes, tã esse experimentis quam rationibus homini imperscrutabiles. Et quide pa tere potest hoc satis ex superioribus, quoniam si uel nullum è cœlo satum, aut si quod iam fatum, no ex hora initiali, sed à materiæ cognatione depen det, patet experimentis nullam uiam relinqui, quando quæ quemos stella imprimis affiauerit, tam tibi erit incertum, qu'àm prorfus ignota primæils lius materie condicio fingularis, fed & horam feminalem fi quis fatalem fa ciat, ipsi non negabunt astrologi nimis abdită fore observationis oppors tunitatem. Veru ut tempus quots genituræ sit satis observatum, quonam pacto fidelis observatio sueritisi nec exploratum, ut declaraumus, quot & quæ caulæ cœlestes observandæ, nec earum quas putant habere copre henlas, qu'à sit forma, quis habitus, qua positio, possint singulis momens tis ex fide determinare, tum ipfam quots horam genitalem nec habere exs actam à domino genituræ, nec quod aberrat aliqua methodo castigare possunt. Porrò si quid in his deliquerint (ubi delinquere semper eos osten dimus)cadet necessario totius obseruationis authoritas, nuc si non delins quant etiam in illis, fieri tamen experimenta super cœlestibus libro presen tinul

inulaposse monstrabimus. Demus igitur genethliacis, ut horam genis turæ fideliter teneant,& statum cœli ad eam horam quam fidelissime, ros go quale cœli decretum talis constellatio faciat uel significet, quonam pas cto se putant experientia consecuturos : siquidem experientia multiplici eiuldem rei & læpius iterata obleruatione colligitur, eadem uerò constels latio aut nunquam ut probant doctiores, aut quod ueteres crediderunt, non nisi post multa millia seculorum eadem est reditura. Respondebunt fortalle particulares redire constellationes iterario sæpius, etiam si totius & absolutæ constellationis redintegratio non contingat, posse igitur se notitiam particularium illarum repetitis observationibus adipisci, unde collectis experimentis ex fide futura prænuncientur. Id quod ita declares tur exemplo. Nascitur aliquis Ariete horoscopante, posita inibi stella Mar tis,& septimum cardinem occupante Saturno, tum alijs suo modo dispos fitis,nafcetur alius,cetera quidem difsimili genitura,fed quod ad Martem attinet & Saturnum limile, poterit astrologus, quanquam non totius con stellationis particularis, tamé illius bis facere observationem. Quod cum læpius euenerit, læpius iterata obleruatio, faciet experimentum, lic le illi tortasse defendunt, sed parum uere, parum consone, etiam suis principijs, tum quia particularis eadem constellatio, in alio toto aliud operatur, tum quòd lubltantia totius decreti, non tam à paribus prouenit, quàm à tota, . hoc est, ab hominum simul partium, harmônia, peculiare & proprium alis quid efficiente, quod nulla seorsum pars, sed nece omnes simul efficient. Siquidem aliud funt omnes partes, aliud quod ex omnibus de mixturæ proportione dissultat. Erit igitur imperfecta talis observatio, qua sua cole ligunt experimenta. Nam imperfecta quæ totum nullo modo, fallax quæ eandem partem non in eodem toto confiderat, quæ ratio non ex alijs mas gis quam astrologorum præceptis robur habet, affeuerantium pro mixe turis stellarum omnia fieri, nec à propris earum uiribus, sed à complexu fimul univerlarum, & focietatis coality fieri fati fortitionem . Non igitur si in una uel altera genitura cum Mars atque Saturnus in cardinibus pris mis ex diametro le respexissent, dominum genituræ calamitatibus distras hi uideris, poteris quali facto experimento, cum alias idem acciderit calas mitates denunciare. Cum nihil repugnet eam constellationem, sub alia sis derum aliorum temperatione, ita conuenire, ut uel noceat nihil, uel fortè etiam possit, omnino aliud efficiat, quam quod in alijs genituris, ex radios rum diuerlis mixtionibus fecerat, ut si cum astrologis sentiamus fieri fatos res humanas. Hucreferri posset quod experientia quotidie deprehendia tur infelicium omnium felicissimas esse genituras, & felicium contra, infes licissimas. Quare scilicet, quanquam particulares constellationes, aut bos ham sortem, aut malam portendere, uideantur ex preteritis observationis

bus, ipla tamen totalis temperationis harmonia non alias uila, non togni ta, non explorata, facere aliud nunc potest, quam quod ille alias uel seore sum, uel in alia mixtione portenderant. Hoc animaduertentes antiquissis mi astrologorum non aliter huius artis dogmata tradebant, quam singus lares à se obseruatas genituras particulatim exponentes, & cum euentis demum comparantes, ut non tam quid Saturnus aut Iupiter, sed quid con stellatio talis tota peperisset indicarent. Quod Maternus exemplo Agys ptiorum sexto libro suarum commentationum aliquo modo est assecue tus.Accufat autem illos Ptolemæus quòd ad methodum artem non rede gerint, quodque reminfinitam & incomprehensibilem prosequerentur. Quare se ipse ad uniuersalia præcepta & simplices uires siderum explican das convertit, putans illis cognitis posse genethliacum sua demum conie ctura de particulari mixtione iudicare. Sed quanquam accusat iure uetes res altrologos, iple tamen non minus iure est acculandus. Viderunt enim illi rectè quid facto effet opus, sed errauerunt existimates id esse tale quod fieri posset, cum infinitum sit illud, necadartem, nec methodum redigi possit, tum nullus ex eo usus, nunquam scilicet eadem restituta constellas tione.lta autem Ptolemæus potius quid posset, quàm quid oporteret sies ri existimans, nimium aberrauerit, si de præceptis illis similibus ueras fies ri posse prædictiones putauit, ut hinc forte contigerit, quod scribit Aue nazra, præcepta Ptolemæi nunquam euentis experimentis & consentire. Sed propterea minus culpandus Ptolemæus, quod quemadmodum lis bro fecundo oftendimus,& opinabilem,& coniecturalem,& dubiam, & fallacem hanc esse artem plane confessus est. Ita igitur, in medium allato themate genethliacum urgeamus. Hic est aliquid ô Genethliace, si tibi cæ tera concedantur, in efficiendo potens atos præcipuum, proprius scilicet harmoniæ totius effectus, à quo maximè propriè nati fortuna dependet, cuius tibi notitiam, cum necratio fecerit, nec obferuatio, quomodo fati po teris explicare ueritatem. Falleris enim si non aliud putas totius efficientis am quàm collectiones eorum quæ singulæ partes esticiant. Erit hoc enim in coaceruatis & hærentibus tantum uel corporibus, uel qualitatibus, nõ autem ubi milcentur & alelcunt in aliam formam, quod in alijs lideru credit omnis astrologia. Sicutigitur theriace proprietatem non est expertus, qui rerum uires ex quibus coficitur observauerit, ita nec coeli agmen pres fens intelligit, quid efficiat, qui feorfum de partibus eius habueritalias exe perimentum, cum non solum partis ad partem, hoc est sideris ad sidus, sed omnium omnino siderum inter se status & habitudo id efficiat maxime, quod nalcentis est proprium, sicut eius quo sindiuidua propria quæ na tura no de confluuio gignitur accidentium, fed in communicabilis est, uel Substantiæ peculiaris, priuatag sortitio. Quid quòd nec unius etiam stele :

la notitiam consequi possunt experimento, cum nihil ulla seorsym, sed cum alijs omnia semper operetur, quo non solum id fit, ut tantum quælis bet polsit ex habitudine ad alias definiri, led ut nullo modo polsit ab alijs separata cognitione discerni. Nam à tota quidem constellatione uidebis feriem talis uitæ,& euenta talia prouenire,uerum agentibus illa omnia o± mnibus stellis, quæ cuius rei stella fuerit author scire non poteris, nisi seor lum cuiulque stellænaturam, uel ratione, uel alia prius uia deprehenderis. Quod si te dicas ita obseruaturum, ut quorum uideris hominum aliqua fata similia, qua parte illorum decreta consonauerint, inde maximè rem prouenire illam argumenteris, ea facta præcipue sæpius obseruatione. Re spondeo nimis fallacem hanc esse uiam coniecturandi, tum quonsam simi lis stellæ status rem diuersam efficere potest in mixtura diuersa, & dissimis lis potest eandem, tum quia sors eadem potest eandem causam non habes re, cum ex sententia astrologorum sint eiusdem effectus in cœlo causæ pes nè innumerabiles. Erit autem exemplo totum hoc dilucidius, nascitur Petrus Ioue posito in Piscibus, nascitur Paulus Ioue similiter se habente, relie qua omnino dissimili constellatione, uiuunt dispari sorte, moribus, ingenio, ualitudine, tantum pari fortuna in opibus cumulandis. An hinc licet coniectare datorem divitiarum esse louem loco secundo in Piscibus cols locatum! Minimè certèlicet. Nam quod illis commune fuit in fato, diuis tiarum scilicet copia potuit à diuersis causis cœlestibus prouenire, non à communibus, et si in alterius genitura dominus horoscopi Soli cardinem occupanti uim fuerit elargitus, altero in lucem prodeunte pars fortunæ tenuerit orientem, domino suo benigna radiatione coniuncta, uel in altee ra quidem geness Planeta fortunatior primo cardine fulserit, in altera Mer curiu s eo loco situs fortunanti Planetæ cardinalig uim suam suerit mutas tus, sed & si Venus nascente Petro quinto residens loco, in primo habues rit po testatem, Paulo uerò nascente luminaria nullis humilitatibus debilis tata a micabiliter se respexerint, erit ex opinione astrologorum non ab eas dem stellarum facie, utrique tamen divitiarum eadem fortuna, potest sors uaria eius rei diuersis euenire, cuius tamen opisex stella in genituris illos rum positione similifuerit, Tum quod non potest idem omnino unius stellæ habitus este, nisi sit eadem penitus tota constellatio, tum quia potus itin alterius themate contraria uis adelle, talis ibi lideris efficientiam, uel obruentis, uel hebetantis. Patet igitur ex coniuncto promiscuo es stellas rum afflatu discernere nos non posse, quacunque observatione, quid que stella potissimum largiatur. Quarenec uires naturas que siderum experis mentis cognitas definire. Accedit alia ratio difficultatis inexpugnabilis, etiam si seorsum ageret unaquæque stella quod agit, quoniam cum illarum effectus inuertere, interpellare, frustrari, conditio uel alterius sideris uel 00

uel inferiorum circumstantium que causarum multipliciter possit, nemo non prodigus præcepst judicij sic asseuerabit hæc euenire ea stella sic se habente, igitur cum se aliâs habuerit ad eum modum, similis quoque es uentus erit expectandus. Nam erat illa forte sua natura diuersam rem pas ritura, sed mutauit opus priuati fati uel fatum uniuersale regionis anni, uel principis, uel ciuitatis, uel familiæ, uel contuberni, uel antecedens, ut pæ rentum, auorum, attauorum, uel arbitrium nati, uel aéris dispositio, per quem cœlestes ad nos influxus tranciuntur, uel materia contumax, uel proximior caula non commoda, non idonea, fuperioribus motionibus. Hæc cum omnia, ut uolūt, immutare stellarum efficientiam possint, quo modo tuta erit argumentatio, li de eo quod euenit stellarum naturam ins terpretemur : præsertim cum sint ea quæ diximus, ita semper annexa stela larum operationibus, ut non polsit ad stellam quasi initium referri, quod obtigisse sæpius annotauerimus. Illud falli uidentur inexpiabiliter, quòd quæ suis, exempli gratia, in regionibus, uel Ægypti, uel Chaldæi, uel Ara bes observauerunt, putant universalis dogmatis habere rationem. Hoc est in omni pariter regione ualitura, cum tamen accidere omnino aliter sit necelle, siquidem ea funt uera quæ traduntur ab eis, quæque ulus & uitæ fides ipla demonstrat. Nam in aéris mutationibus id uidemus permanifes ste ab eadem constellatione cieri alibi alias tempestates, hic placidas, ibi uiolentas, hic fieri niues, ibi ferenitatem, alibi uentos, alibi pluuias. Nimis igitur est inconfequens in humanis corporibus pariendis, in fuccefsibus negociorum (siquidem siunt ista de cœlo) non aliud pro diuerso cœli curs uamine, quanquam stellas easdem, in diversis locis operaturas. Obiecit hæc illis etiam Phauorinus quod nos Pauli Alexandrini authoritate con firmabimus.Is enim in ifagogis Apotelelmaton felices in Ægypto genitu ras esse seribit eas potissimum cum Aquarius principalia obtinens loca bene fuerit affectus, quoniam sit Aquario subiecta Ægypti regio, ut hinc illud fortasse Mercurium in Aquario feliciter Ægyptiorum ingenijs aspis rare, uerum in omni domo Saturni humiliari Mercurium, ac malè se habe re proditum à Materno. Patet igitur testimonio singularis astrologi non ualituras in omni regione pariter easdem observationes (si quæ sieri pos sent in aliqua regione fideles) quod non contingere rationibus multis

iam demonstrauimus. Et si pater medicorum Hippocrates fallax in medicina dixit experimentum, nemo non indoctissimus in astrologia negauerit esse fallacissi-

mum."

Digitized by Google

SI Q.VA EXPERIENTIA HABERI DE ASTROA logicis dogmatis poísit eam nondum elle habitam. Cap. 11.

Gebamus hactenus hocipsum ut probaremus nulla temporis diuturnitate, nulla hominum quorum cunque uel industria, uel doctrina, de secretioribus siderum uiribus experimentum pos secomparari. Nunc siquidem id forte minus est persuasum, uel hoc saltem euidentissime demonstrabimus, si qua comparari talis possit experientia, nondum tamen elle comparatam, nam prioribus rationibus 'illud certe confectum est, ut notitiam fateamur huiusmodi omnium res rum esse difficillimam, quæque perfici nisi multis ætatum reuolütionibus non possit.lgitur ea primum astrologorum mendacia refutauimus, quis bus se parum Christiane, parum perite, parum uere, tot millium annorum habere prædicant observationes, tum eas quascunque habent ex eorum dictis fallaces esse declarabimus. Phauorinus philosophus apud Gelli= um, non est, inquit, ista Chaldæorum disciplina tantæ uetustatis quantæ uideri uolunt: & Panetij secutus authoritatem Ciceto, nam quod ajunt, quadraginta septuaginta millia annorum in periclitandis experiundisés pueris quicunque essent nati Babylonios posuisse, fallunt, neminem enim habemus authorem qui aut fieri dicat aut factum sciat. Hæc ille. Nos als tius ordientes impudentiam illorum coarguamus, & siue mundus æter# nus (ut philosophi quidam uolunt) siue factus ex tempore, ut divina ueris tas docet, hoc testatissimum relinquamus, nullas quatuor millibus annis antiquiores observationes potuisse ad istos pervenire, qui de astris scientiam tradiderunt. Certum enim philosophis qui æternitatem murfdi cres diderunt, magnis quibuldam elementorum mutationibus, & siccescere maria, & terras inundari, qualique terrarum & hominum sedibus com. mutatis, fieri oceanum ubi erit terra, & terram qua parte erat oceanus. Nec solum sacri historici, sed & Plato philosophus, & externi scriptores. eluuiorum huiusmodi exustionumque item sæpe meminerunt, nihil aus tem interest, mundi nouitas, an mutatio præteritarum rerum memoriam nobis adimat. Hæc igitur quam uetusta cælestium observationum esse potuerint ex historijs examinemus. Varro doctissimus Romanorum quam poterat uetustissimum contexturus historiam à regno Sicciniorum exorsus est, huic regno uel paulò superior uel contemporaneus Trogus a Nino ipso fecit exordium, qui cum Zoroastre bellauit, suitque Abras ham Patriarcha paucis annis antiquior, unde fabulosi deprehenduntur qui Zoroastrem scribunt quinque millibus annorum ante Troianum bellum claruisse, cum nectot ab Abraham ad nostra usque tempora supe

putentur, quænam igitur causa cur & Trogus & Varro professi histos rias scribere uetustissimas altius tamen orsi non sunt, præter rerum alis quorum 🖈 mundi, uel nouitate, uel certè innouatione, aut nullas aut penitus obliteratas, nam quanquam illi scribere ueteres atque adeò pris mas historias uoluerunt, ueras tamen scribere uoluerunt, non fabulosas quales Herodotus & Diodorus, quorum folent interdum dictis roboras re obleruationes tot milium feculorum impudentifsimi fabulatores, quae si Diodorus inscriptione sua, Herodotus consensu omnium literarum non habeatur fabulosissimus. Sed hæcueluti 🖈 mittamus, est in re nostra Porphiri testimonium euidentissimum, qui quidem quas Caliste henes ex Babylone, temporibus Aristotelis & Alexandri, Chaloxorum de astris annotationes in Græciam misit, Mille ait & nongentorum trium annorum observationem duntaxat continuisse, quos annos ab Alexane dro cetro si numeres in Abraham Patriarchæ uel paulo superiora tempo» ra desinere eos comperies. Hipparcus & Ptolemæus principes astronos miæ, ubi pro dogmate statuendo ueterum observationes afferunt, nullas afferuntipsi uetustiores his quæsub rege Nabuchodonosor apud Ægy. ptios Babyloniosúgfuere, post cuius regnum sexcentesimo ferè anno soa ruit Hipparcus, à quo ad nostra hæc usque tempora anni non plus mille sexcentis aut circiter fluxerunt. Mendaciter igitur & fabulose tot seculos rum habere le iactant obseruationes, eas uerò quas habent necessariò esse Falfas,ita facilè demonstratur. Aut enim cœptæ funt à temporibus Ptoles mæi, aut ab his excidere qui Ptolemæum antecesserunt. Siquidem post Ptolem. cœpit istius observationis tenor non suit satis hoc temporis ad observationem perficiendam, quod nec ipsi negabunt, si nititur experis mentis antiquorum, quæ scilicet uel Ægyptij tradiderunt, uel Chaldæi, quis rurlus dubitabit esse fallacem: quando sidelis observatio de coelestis bus esse non potest apud eos, qui motus cœlestium recte non tenuerint. In his uerò Chaldæos pariter & Ægyptios aberrasse plurimum nemo nescit, qui mathematicorum libros attigerit. Taxat eos ubique Ptolemæus in Magna compositione, taxat Hipparcus, nec facile quisquam credideris quam sero de cœlestium motibus sapere aliquid rectum uita cœperit. So ... lis defectus primus Thales prædixit Eugenio authore,& Callimachus di cit quod primus inuentor fuit minoris Vrsæ qua Phœnices nauigant. Idem annum in trecentos fexaginta quinque dies divisit. Obliquitatem Zodiaci primum fideralis fcientiæ rudimentum excogitatam Plutarchus asserit à Pythagora, quanquam eam Euripides quidam Chius Pythagora iunior inventam primitus à se glorietur, priusquam Solon floreret in Gre cia, floruit autem ante tempora Christi annis serè sexcentis, nemo non pue tabat Lunarem mensem triginta esse dierum. Primus Solon errorem hunc emendauit,

emendauit, ut scribit Proclus in Timæum Platonis. Quod si tam insignis 🕆 ter in Lunari motu tam facili familiarique nobis errabant, quid de motis bus siderum aliorum occultioribus tardioribusque sit putandum, sed non est opus hic coniectura. Legatur Ptolemæi liber cui titulus Magna compositio, patebitque citra suspitionem ueteres omnes in coelestium mo tibus, toto ut dicitur cœlo, penitus aberrasse, de motu quem dicebamus sideris proximioris, nihil non modo uerum, sed nec proximum uero des prehenfum ab antiquis ibi cognofces. Hipparcus primus in Rhodo infus la ducentesimo ferè antè Christum anno Lunæ cursum uerius obseruas uit, sed nectamen ad liquidum, quare corrigitur à Ptolemæo, qui proxie mus quidem Hipparco accelsit ad ueritatem, sed ita ut non attigerit. Ab Hispanis deinde astronomis emendatus , in Solis motu quo cæteros mes tiuntur adhuc quoque cæcutiunt, ne dum illum antiquitas sit consecuta. Sed Ægyptij plus nimio exorbitarunt, fieri Solis restitutionen putans tes post trecentos sexaginta quinque dies, & quartam diei partem, ade iecta 🛮 🛨 🛮 atque trigelima, nam nec quartam impleri ueriores deinde observationes docuerunt. Quomodo igitur fidelia fecerit experimenta super anni fato sapientia Ægyptiorum super eius initio tantu delinquens, ibi quoque ridiculi quòd annum auspicabantur, ut Theophilus tradit, cum primum Aigyptum Nilus inundabat. Anaximander, ut scribit Phas uorinus, in omnimoda historia primus, Gnomonem inuenit, quo conuer siones Solis & æquinoctia notaret. Astrolabium Prolemæi inuentum ele se nemo nescit, qui eius libros legerit. Primus Pithagoras idem sidus esse dixit uesperum atque luciserum, authore Parmenide, Pithagoras Chris stum quingentis annis non antecessit. Sed redeamus ad motus, adeò pao rum antiquis exploratos, ut de motibus quinque Planetarum præter Sos lém'& Lunam, ita paucas extare ueterum observationes dixerit Hippars cus, ut necaliquid super eis quod fidem faceret, à se quoque compertum posset affirmare. Primus Ptolemæus aliquid sibi de istis certum uisus est dicere, quanquam secuta ætas multis eum in locis pro temporis benefis cio castigauerit. In ascensionibus, quas anaphoras Græci uo cant, signos rum dinumerandis, quantum exciderent à ueritate quicunque in Ægys pto per sidera divinabant, & primo Apotelesmaton Ptolemæi, & Apole linarius in commentarijs 😾 testatus est. Et Apollonius ex Laodicea quinque libris operé dicato illorum errata sugillauit. Quis igitur hec con siderans dubitauerit; nullum apud Ægyptios uel Chaldæos de astrorum influxibus experimentum haberi uerum potuisse, siquidem nec signorum ascensi mes, unde maxima pars huius artis dependet, nec Planetarum mo tus haberent exploratos, quasi quid quo loco quis Planeta faceret expes riri fideliter possent, cum semper essent in eo loco Planetæ, quo ipsi eos 00 minime

minime putabant, ut non erraticas stellas præterea quarum motus omnis no, si Ptolemæo credimus, illis fuit ignows: Quod si illi errarunt, ut indubiè liquet errant Græci qui illos, errant Arabes qui Græcos, errant Latis ni qui Arabes Grecos o lequuntur, & ex eorum regulis hac expertis euch tura pronunciant. Neque enim quicquam putant maiori se prodere authoritate, quàm quod Chaldæorum & Agyptiorum authoritate confire mant. Hinc Asculapios, & Hermetes, & Noteplos, & Potosires, uana omnino nomina, quali nebulas lectoribus spargunt, quast non suerintisti rudissimi scientiæ quam profitebantur. Si uera nobis Hipparcus & Ptolemæus authores astrologiæ præcipui tradiderunt, quid igitur Ptolemæs us Apotelesmaton libro primo quasi fidem dictis facturus ad antiquos rum experimenta le convertit! quæ vix iple suo tempore vera potuit exor diri siderali scientia. Tunc primum tolerabiliter indapata, Petrus Aponen sis aberrantem Galenum in Lunæ motibus sic excusat. Hæc exacte non scripsit Galenus, nondum enim erant comprehensa, n'ec fuit tamen Gales nus Ptolem.prior, sed contemporaneus. quare totam nos sta dispositios nem concludamus, si quæ scripta estastrologia, experimentis ueterum nie titur, fallax est, quia illis ratio defuit, cum neotericis ista quoc sint

in ambiguo (ut lupra oltendimus) nedum antiquitati
fuerint manifelta, li iuniorum adhuc fallac
cior, quibus & ratio pariter

defuit & tems

pus.

DISPVTATIONVM IOANNIS PICI MIRANDY. læ in Aftrologiam-libri XI. Finis.

IOAN

# in Astrologiam, Lib. XII. ที่เกิ

### IOANNIS PICI MI-

randulæ Disputationum in Astro. logiam, Liber XII.

NON ESSE. ADHIBENDAM PIDEM. ASTROL. logiz quali reuelatz. Cap. L.

I fabulamentis astrologorum nec ratio patrocinatur, nec siá des esse potest ab experimentis, quid iam superest, cur se ilá lis homo sapiens dedat: an oracula putabuntur: & quæ uea lut parum rationalía consutauimus, ea uelut divina suscipiea mus, astrologos imitati, qui si quid sit ab hominibus præter

rationem referunt ad stellas. Parí ne igitur nos exemplo hominum delíras menta referemus ad Deos! Atqui si forte persuasio hæc aliquem cepit, sciat nonnihil sibi prodesse divinas huiusmodi revelationes, quandoquis dem, ut uidimus, tanta sit in decretis astrologiæ dissensio, nec reuelatum sit adhuc Chaldæorum ne astrologia, an potius Ægyptiorum , an Iudæo# rum, an Ptolemæi, an Arabum, illa sit quam munere singulari Dij nobis bene merentibus aspirauerunt. Nihil igitur ista nos iuuat diuina beneficie entia, dum in colluuie nostrorum mendaciorum latet illa de cœlo susces pta cœlitus uerissima sapientia. Nec Lydius aliquis sapis inde demissus quo legitima possit ab adulterina discerni. Quid si mihi sermo cum Chris stianis, quæram putent à Deo reuelatam, aut à demone potius, à Deo dici non potest, siquidém illam literæsacrædiuinæ uocis interpretes interdis cunt. Si respondeant à dæmone nulla sides dæmons, quem mendacif pas trem Deus appellauit. Hincillorum infanía confutatur, qui diuinitus hãc scientiam sicut alias omnes Adæ collatam fabulantur, à quo per manus deuenere ad Noé: Cuius filium Ionicum referat Methodius multa futura per hanc artem prædixisse, tamen per filios Noë superstites Cataclismo ad Abraham Patriarcham qui docuerit eam Ægyptios teste Iosepho, & ab Agyptijs ad Græcos, à Græcis ad Latinos deuolutam. Sic perbellam istissifuccessionem comminiscuntur, illaqueandis rudibus oportunam, sed doctioribus ubique falsam atque mendacem. Nam de Adam quod di cunt, nisi hoc quoque reuelatum, quo testimonio probant. An quod cres dimus illum Dei munere scientias omnes caluisse, sequitur hanc quoque, Certè lequeretur si hæc quoque foret scientia, si non uana, non falla, non ridicula, non repugnans principis uerarum doctrinarum, non Deo, ut dicebamus, sed nec inventore homine digna. Ad Ionicum veniamus. Scribit

## 718 Ioan Pici Mirandulæ

Scribit quidem de hoc Methodius, sed idoneus parum author, neque es nim ille est cuius meminit inter uiros illustres diuus Hieronymus, hic Par charensis fuit, illealius omnino, citatus interdum à Petro Commestore, in quo nemo mediocriter eruditus delectum bonorum authorum non desiderat. Sed nec Methodius dicit eum prædixisse quicquam, cæterum super isto lonico quid halere potestignobilis scriptoris authoritas: cum & Moses ipse Propheta, tres tantum Noë filios numeret: Sem, Cham, & laphet, nec losephus alium quenquam præter hos nominet, nec Philon, nec Hebræus quisquam, uel annalium conditor, uel Mosaicæ legis expositor. Abraham Ægyptijs astrologiam tradidisse Iosepho credamus, sed non diuinatricem superstitiosam, frequentiorem apud idolatras quam 20 pud ueri Dei cultores, qui Deus Abraham nuncupatur, à Mose & à Pros phetis, sugillatam, qui se tamen Abrahæ traditionem & præcepta sequi profitebantur. Verum illam potius mathematicam de siderum motibus, molibulque scientiam, cuius usus frequens Hebræis & necessarius, pro statis cærimoniarum temporibus observandis, cuiusque studio delegas tum Hylachar tribum, Hebræorum monumentis proditum est. Hæc non sine arithmetica discitur, quoniam tota ferè numeris constat & mensuris, quam simul cum astrologia Ægyptijs demonstrasse Abraham, scribit los sephus, qui si divinatricem potius istam intellexisset, falsus omnino esset, siquidem aithancastrologiam, quam primus Ægyptijs Abraham iudis cauerat à Chaldæis Ægyptios accepisse. Liquet autem ex superioribus suam sibi Agyptios ad prædicendum astrologiam fecisse, cui nihil ferè cum dogmatis Chaldæorum sit commune, sed in ea quæ de siderum mos tibus est, paucos se Chaldæos exercuisse, absque eis ad alios defluxisse do cet Ptolem.in Magna compositione, non aliam igitur quam mathematis cam istam Iosephus intellexit. Irridens autem Aboasar, qui suo loco, filios Noë in Chaldæam cum uenissent hanc ait disseminasse scientiam, qua cœ litus habitam, Chaldaicam ipse de finibus Planetarum reficit opinionem. Sed non fuit in confutandis his nugis tantum operæ insumendum, cum nemo non intelligat nisi tardissimus, hæc deliria esse hominum, suis some nas sidem sic mancipantium, ut quæ nulla ratione protulerunt ab Adam repetita authoritate confirment. Nam illud respondeant cur no aliæ quos que artes atos scientiæ per istam ad nos successionem deuenerint, sed inge tijs posteriorum excogitatæ studij secuta diligentia consummatæ sunt: An in yna astrologia quasi utiliore diuinæ hoc nobis prouidentie munus obtigit; Verum quod non solet dormitasset illa puidentia, non animade uertens frustra nobis seruari hanc divinatrice, niss mathematica quo es sere uaretur, line qua uti rectè illa non possumus. Neg enim prodest sideru uis res & naturas habere copertas, nisi possis exacta supputatione notare sin= gulis horis siderum habitus, formam & posituram. Quod cum sola maz thematica præstet, debuit hæc quo pad nos à primo patre hereditaria tra ditione deuolui, si tam salutaris divinationis usum deesse vite divina proz videntia nosuit.

> QVALES AEGYPTII ATQVE CHALdæi apud quos nata aftrología. Cap. 11.

Careficiunt qui nugalia hec tam indigne de cœlo, tam mendaci ter ficta, quasi de cœlo tamen habita uenerantur, que cum quis leget, introspectans, tam planè uidet uim eius, ut non relinqua tur ulla suspitio cœlestis inspirationis, id quod ex sam dictis he betissimo cui ps satis euidens puto. Verutamen non inutile fuerit sub uno quasi conspectu reputare Lector quomodo nata pestis ista mudo se disfu derit, hoc est, quibus authoribus orta, quib. perfuasionibus recepta, quà authoritate confirmata, quibus fomentis aucta, perfeuerauerit in hanc dis em. Nam hoc quots ad abrogandam illí fidem detegendam te illius tianis tatem non omnino erit inefficax. Nata igitur de Chaldæis, Ægyptijs&pa rentibus, de quibus dicedum aliquid priusquam de uanitate ipsorum ista dicamus. Fuit igitur utrace gens duarum rerum in primis studiosa atce pe rita idolatrice religionis, & mathematicæ. Ad hancloci oportunitate inui tabantur, nam patentes campos & planities latas, habitabant, unde sideru facilis ueriore pipectus, in illa hocelt, uanis superstitiosis exrimoniis, cur præ cæteris gentibus occuparentur honorarentur (\$\text{in}\$, cum antiquitate factum, propter quam primi Deorum cultus exercuerunt, qualig parens tes alijs,& necessariò magistri religionis fuere. Tũ quod alibi quots mon ltrauimus propter imperitiam fapientiæ phyficæ& rationis, & ruditatem ingeniorum. Nammathematica quidem sapientes non facit, quare uetes ribus puerorum studium fuit, quin potius, ut modice cum ratione & gusta ta uiam ttruit philosophiæ, ita si quis ei soli totum se tradiderit, occasiones errorum in philosophia maximas parit, Aristot teste. Fuerunt igitur Ægy ptij atcp Chaldei, quantum equidem affequor coniectura, parum facto ad sapientiam ingenio, id quod in hominibus earum regionum nunc quog . conspicitur, quibus si cultum studή casus ademisset, naturam tamen adis mere non debuisset. New uerò non fallat quod me quoque adolescentem olim fallebat, celebrata ueteribus, etiam & Platoni, Ægyptiorum sapientia &Chaldæorum, quos adiisse Pithagoram & Democritum,Eudoxum, Platonem, alios complures, non ob aliud quam comparandæ sapientiæ gratia, memorie proditum est. Nam celebre quidem illud atos diuinum sa pientiæ nomen de sola sibi cærimoniarum, & colendorum Deorū cognis tione uendicabăt, qui fuit apud omnes getes, apud omnes etia bonos phi losophos hæc semper persuasio, summa sapientiam in religione cossistere. Quare

Quare Plato, Pithagoras, alijos complures, hoc quidem recte uidentes, ue rissimam philosophiam in divinorum esse notitia. Cum fama esset Ægy= ptios huius in primis esse peritos, ad eos descendebant auiditate discens di, quicquid apud illos occultius fanctius ép uideretur. Descendebant etis am ut mathematicam discerent, quam quos modo memorauimus auide combiberunt, Pithagoras ille, Democritus & Eudoxus. Veruntamen ille titulus, sapientiæ prærogatiua of secretioris disciplinæ, non aliunde Chaldæis Agyptijs & quam de magisterijs doctrina & numinum colendorum, quam auditam ab illis probauerint, nec ne boni philofophi alibi diximus, hoc tantum asseueramus naturalis primæue philosophiæ que rationibus demonstratur, nihil Græcos philosophos quicunque rectè philosophas ti funt ab Ægyptijs accepisse, sed quæ ad cærimonias mathematica👣 spes ctarent cuius rei uel illud sit argumento. Quod si aut de mathematicis, aut mysterijs agitur, Chaldæos citari & Ægyptios uidemus, eorumigs sens tentias afferri semper in medium, in philosophiærationibus apud Plato. nem & Aristotelem illorum nomina nulla sunt. Quod si philosophatum in Ægypto Thaleten dicas non negabo, ut qui ab eis etiam didicerit a. quam esse rerum principium, in quam opinionem non ob aliud puto due ctos Ægyptios quam quod de Nili inundatione beari fuam regionem & fieri fœcundam uidebant, unde ab illius quoque exitu per Ægyptum annum auspicabantur. Erant profecto rudissima ingenia, proptereach superstitionibus idonea. Quas nihil magis quam ingenii uiuida uis acces dente doctrina rejicit & aspernatur, ita faciles erant qui à dæmonibus etis am ad omne genus infaniæ perducerentur, quod si non erat eis religio a. liud quam superstitio quod ex magna parte lamblicus confitetur, in mae lorum eos dæmonum cultu occupatissimos fuisse confirmans. Sequitur cum nomen illis sapientiæ de religionis nomine foret, quanto sapientio. res ferebantur, tanto fuisse illos insipientiores, quanquam ut superius dis cebatur illorum commertium Græcis philosophis magis semper suit in mathematicis, quàmillis fuit in superstitionibus. Thales in epistola ad Phereciden, in Ægyptum, inquit, ego cum Solone descendi, ut sacerdotes & astronomos uideremus, nil de philosophia. Idem ab eis se didicisse geo metriam, Demetrius dicit Democritum ad Ægyptios isse ut geometriam disceret.Interdum Democritus & Platoni & prudentibus monstrosus & tiam Pithagoras dictus. Sed inculpatum illud Platonis ingenium exhibens, quod fuit satis seculog necessarium antiquitati honorem & titulo religionis, de cætero suam massam Ægypti sermento nusquam temeras uit. Et sic Eudoxus quoque in uera Ægyptios est secutus astronomia, in diuinatrice præterea illis non consentit. Verum ne longius digrediamur ita concludimus Agyptios & Chaldros occupatissimos in idolatrica sue perstitione plurimumés mathematicis deditos, in reliqua se philosophia

parum exercuisse. Nec quenquam moueat quod Auerrois ait apud Chaldaos olim persectam suisse philosophiam, nam de Chaldais ipse non los quitur, quorum memoria uel monumenta ad nos peruenere. Sed exilla opinione qua mundi credens aternitatem, infinities ait has artes & abos litas, & redditas apud diuersas gentes. Nec nobis etiam fraudi suerit in us niuersum Chaldaos non probasse, ex quibus Abraham suit uir diuinus, nece enim Abraham Chaldaus, sed de Hur, quanquam ex regionum uicis nia Chaldaus interdum nominetur. Et dictum est Platonis, in ea gente qua plurimum mala est, si quis bonus nascatur, eum esse quam optimum. Nec ipse Abraham tam natura quam diuina gratia obtinuit priuse si um. Sed redeamus ad astrologiam, in qua re Ægyptios & Chaldaos, quidnam adduxerit sacilè est uidere, postquam de illorum studijs & inges hijs satis multa diximus.

QVID CHALDAEOS AEGYPTIOS IN HANC OPL nionem induxerit fieri fatores humanos & de stellis possepræuideri. Cap. 111.

Olent quicung in aliquam disciplinam se totos ingurgitarunt,

omnia ad illam referre quam libentissime, non tam propter am bitionem, ut scire per illam omnia uideantur, quam quod ita ils lis uidetur, quibus scilicet usu uenit quod per niues iter agentia bus, nam catera quo quillis alba uideri solent, candoris habitu in oculos iam recepto, reliqua in le transformante, lic amantibus, perdite quicquid occurrat amatæ, aut faciem, aut omnino aliquid refert sub ditionem unius imaginis, tota imaginaria amantis facultate redacta. Qui Theologus est, nec aliud quam theologus, ad diuinas causas omnia refert, Medicus ad ha bitum corporis, Physicus ad naturalia rerum principia, Mathematicus ad figuras & numeros, quod Pithagorici factitabant, hac ratione cum effent ueteres Chaldworum in coelestium motibus metiendis & stellarum cursis bus observandis jugiter assidui, necaliud quicquam eorum magis inges nio detinerent, omnia illis erant stelle, hoc est, ad stellas libenter omnia res ferebant, id quod de Ægyptijs dictum pariter intelligatur. Cum igitur ad hanc ex professione propensionem accederent coniecturæ, quas libro ter tio narrauimus, & confutauimus, ut corpora inferiora moueri à superioribus, non posse stellas uires ad influendum maximas non habere, uideri in Sole & Luna quantum nostris corporibus aerica dominentur, & simis lia cum occurrerent animis ad eam partem iam inclinatis, facile adducti sunt ut quæcunque acciderent hominibus, siue corporis sortes, siue anis mi, siue fortunæ, de cœlestibus causis crederent prouenire, quibus quoq cognitis & exploratis futura rerum omnium euenta præcognosci. Nece thim aded perspectæillis res physicæ, ut quod universalis causa differs

ret à particularibus, quodo illius & harum esset officium, satis intelliges rent, quid substantiæ cœlesti coueniret, quid repugnaret; quid esset quod per se dicitur apud dialecticos, quid quod ex accidenti, quanta dissimilis tudo inter naturæ opera & artis : quid posset esse signum alterius, huius tamen caula no esset, ut his rationibus excitari, nec quasi cessantibus pros ximis causis, communi causæ particulares diuersitates asscriberent, nec quasi Deo coelos parum bonis, & culpaz astris pariter suas imputarent, & pœnas tam animi mala quam corporis, inde deriuantes, nec quali natu ra corporis intelligeret, incidentium simul temerè causarum ad eam cons cursus referretur, nec uelut ad intima reigs substâtiam arte peruadente nos uas à cœlo influi uires in artis operibus existimarent, aut si no fierent hæc à cœlo, crederent tamen posse significari, quanquam nec si inuicem, uel els fecta, uel causæ, nec ab eadem origine eodem modo utrace prouenirent. Hæc omnia illi cum ignorarent, parum adhuc perfecta philosophia, paa rumm illis etiam indagata, quid mirum si tot contra trahentibus in erros rem, inducebantur primum coniecturis, quas diximus inefficacibus illis quidem, sed uulgo rudibus& philosophiæ magnæ probabilitatis, tum ass sidua illa cum stellis confuetudine, quasi & familiaritate , quibus omnibus accedebat innata fciendifutura hominibus curiofitas.Nam quæ fieri po🗗 fe cupimus, eadem facilè pofsibilia credimus. Accedebat feculi uitium, & in hominum mentes altè dedita per id tempus perfuafio diuinandi, cuius mille modos & species isto longè minus probabiles , & insaniæ plus has bentes auidissime consectabantur, ut pyromantias, geomantias, astragatomantias,& cætera id genus anilia nugamenta, inter quæ poterat error astrologorum sapientia summa existimari. Adde quod idolatrie cui erant obnoximire consentiebat, ut quos Deos colebanteos authores omnis um rerum arbitrarentur, non bonarum modo fed malarum. Nam erat in idolatrica hoc quots disciplina, alios esse deos benesicos, alios noxios, ut uel hinc contra rationem philosophiæ, stellas alias bonas, alias malas, exie stimauerint. Adde gloriæ & quæstus occasionem, quam paratam sibi uis derunt astronomi, si de cursibus cœli, quos de magno labore, sed exigua mercede, forsitan indagarent, putarentur futura preuideri. Quibus adij ce fraudes dæmonum improborum, tunc maximè mundo imperitantium, qui procliues in hunc errorem, ex causis memoratis, illorum animos, oca cultis magis instigationibus impellebant, cum iudicia peruertetes, omnino mentium sibi mancipatarum, tum illorum prædicta nonnunquam cos firmantes, uel ad prædicendum illos mouentes, quod euenturum, uel exe quentes quod ab illis.erat prædictum.Hæc omnia simul in causa fuisse nõ dubito, cur primum apud Agyptios & Chaldres homines superstitios nibus & idolatriæ deditos, in colestium motibus occupatissimos, phis lolophiæ

## in Astrologiam, Lib. XII.

losophiæ parum peritos, opinio nasceretur ex siderum statu sutura præŭi deri. Recepit opinionem seculum sacile ob curiositate & imperitiam, conssirmarum astrohomi libentissime spe quæstus & gloriæ comparandæ;

nibus statuerunt quo pacto inciderint. Cap. 1111.



Idimus apud quas géntes, & quomodo primum natus hic eré ror, fieri cœlitus res humanas, uel indicari, quomodo rursus in hac astrologi dogmata quibus utuntni in predicendo deuene rint facile est uidere. Non enimut demonstrauimus ueris ad

hæcrationibus ducti, nam qui possent : cum non sitratio uera mendacij. Tum rerum quo mobis & loco, & natura conjunctiorum proprietates, aliter quam ab operationibus non exploramus. Sed necinducti experis mentis, alioquin cessare eos oportuit, multas saltem ætates à prædicendo. cum extra controuersiam diuturnis duntaxat observationibus & sæpius repetitis experimenta huiulmodi perficiantur. Quid igitur coniecturas fecuti funt, partim à mathematicis quibus incumbebant: partim à parabo licis quibuldam limilitudinibus lumptas, quibus nihil poterat cogitari fallacius, fed uel fallebantur ipfi rudes philofophiæ & dialecticæ , uel falli posse putabant imperitum uulgus, nec properantibus ad diuinandi ques stum & gloriam tam satisfaciebat, quæ uerisimilior, quam que facilior uia atos paratior, sic primum statuerunt fata hominum ista de natali hora pena dere, tum quoniam id ferè uulgo uidetur hominem fieri cu nascitur. Tum quod alia principia, uel concipiendi fœtus, uel animandi, posita magis ea rantin incerto quam ut forent observanda in prædicendo, a mathematis cis sic accepta, primum quoniam motus siderum metientes in duodecim partes obliquum orbem diuiserunt, numerandi facilitate rursus eadem ratione quamlibet partium in triginta, & trigesimam quamos in sexagine ta susceperunt hanc divisionem quali natura non arbitrio factam, & quor iam partes ipli finxerant, libi tot influxuum uires & proprietates diuerlas esse decreuerunt tum pro numero signorum duodecim loca diuisere, sex supra finitorem, sex infra, sicut sex quots signa sub terra, sex supra semper revoluuntur. Ita magno errore definitum observandum in primis, sub' quo loco, quo signo Planeta collo caretur, alias enim ad influendum pro loci signice uarietate uires adipisci. Posthæc quascunce in motibus diuers sitates notarunt eas in operationibus quoque stellarum notandis iudicas runt, quali efficientiæ quo qui inde species quariaretur. Sicaliud facere Planetam decreuerunt cum rectus incederet, aliud cum repedaret, aliud eum sublisteret, tum pro siderum interse, uel coniunctione, uel distantia fieri ab illis res diuersas. Obseruarunt autem in primis distantias quasdam, quas cum motus nonis metiebantur, infigniores nonnullos mutapp tionibus

tionibus deprehenderant, ut trigonum interuallum, quod in eo Saturnita & lupiter Soli configurati semper retrocederent, sicut interdum Mars in quadrangulo, Mercurium & Venerem ultra hexangulum remoueri à So le nunquam uiderent. Cogitauerunt igitur istas siderum esse distantias observandas, cum interse trigona vel hexagona vel quadrata radiatione ponerentur, sed & opposita cuius euidens ratio est, præsertim quòd in his quoque configurationibus Lunæschemata ad Solem mutari conspicies bant,& cornicularem fieri in hexangulo, diuiduam in quadrato, præturni dam in triangulo, plenam in diametro, ficut item concirculorum quorune dam ad uiam Solis, interfectiones fuerant imaginati, rem necessariam in motibus metiendis, sed uanam in influentijs, ita has quot fatorum decre tis adhibuerunt caput caudamos appellant, quasi denios uires afflatus que radiorum mathematicas has quantitates, situs, loca, puncta, distantias, non qualitates naturasque radiorum consequerentur. Sed hunc illi erros rem nec animaduertebant ignoratione physicæ, nec poterant euitares singulis momentis alias in colo constellationes esse uolebant, quæ na Icentium identidem hominum uitam, fortunam, mores, ingenia, uariaret.

> Q.VID OBSERVAND'A ILLA INDICARENT, quibus conjecturis definierunt. Cap. v.

Ic à mathematicis quid observandum foret acceperunt, intentione peruersa, quæ suit antiquis (si credimus Aristot.) erroris quoque occasio, dum res naturales quasi mathematicas indicant.Restabat post hæcinuestigandum, quid hæcipsa significa rent, uel efficerent signa, sidera, motus, aspectus, cum uel hoc modo, uel illo disposita inuenirentur, hic coniecturis egerunt leuissimis & fallacissis mis quas narrabimus. De signis ita primum commenti sunt, erat Ægy= ptijs indubitatum omnia constare ex quatuor elementis. Cum igitur sie gna iam duodecim accepillent, occalione quam diximus, uila illis perbela la commodace partitio, ut hec quoce per quatuor elementa distinguerent, quibus ter replicatis signorum numerus implebatur. Et quoniam prima fuisse corpora,ignem, terramés opinabâtur, utpote centrum & circumfes rentiam.Nam ignis illis erat supremum corpus, tum inter media aduenis le aerem & aquam, ut etiam Plato oftendit in Thimxo. Idcirco primum fignum igneum statuerunt, secundum terreum, tertium aéreum, quartum. aqueum. Tum redeuntes simili consequentia quintum igneum, sextu terreum, atquita deinceps. Hinc euenit ut que trigono intervallo distarent, tri bus scilicet medijs signis interceptis, eadem natura censerent, quia scilicet quintum signum ad natura primi reuertebatur, que uerò hexangulo, pars tim quide affinia, partim discordia forent, sed affinia magis, quoniam pris

mum igneum, tertium erat aëreum. Que uerò tetragono penitus aduerla, si ignis & aqua penitus discordant, sic sigmentum ut trigona radiatio bos na foret, quadrata mala, hexangula uerè media, sed quadrata melior, oppo sitionem quots malam fore, quòd ita posita sidera ex aduerso se contuean tur. Aliqui tamen mediam hanc etiam uolut signorum qualitates in ea, sie cut in alijs aspicientes. Est enim inter signa, que altera quide qualitate con ueniunt, altera discordant. Patet hinc ut se inuicem ista placita pepererunt, & quæ seorsum audita suspicionem cuiuspiam rationis relinquunt, origis ne patefacta statim contemptibilia fiunt. Nam si illud primum fundamen tum nutans & imbecillum, numeris scilicet signorum duodenarijs, arbis trio fupputantium(ut astrologi confitentur)inductum fit, que fuper ædis ficantur omnia ruinofa, funt autem plurima ex ea una radice pululantia, nam & trigona inde quæ magnam libi altrologiæ uendicant partem, uns de trigonocratores, hoc est domini, ut dicunt, triplicitatum, à quibus ras tionem de finibus Chaldæi posteriores acceperunt, Ægyptij monomiris as, Arabes à magnis coniunctionibus maxima dogmata, Ptolemeus & o. mnes(quaquam alij aliter)diltributionem partium mundanarum regio. numés sub signis, ut hoc uidelicet trigono orienti, illud occidenti, aliud au stro, aliud aquiloni, darent, unde prædictiones de anni fato magnopere pendent, ut sciamus qua quid regione sit uenturum. Sed redeamus ad alias signorum proprietates,nam mysterium distinctionis in elementa satis deteximus, deducto uelo tatum nugas ibi meracissimas deprehendimus. Excogitarut igitur alia quidem ex his quæ subter labens signa Sol in illis operat, inde illa diuidentes in fixa, mobilia, communia, alia ex nomine par tium circuli, quasi rerum illarum, no imagine modo, sed uiribus similes, na turaco foregunde alia humana signa dixerugalia bruta, quod hoc signum Aquarium iuuenis iple figuratus, illud Aries diceretur, ficomnia ferè nata dogmata de signis, uel ab opere Solis uel à nomine imaginum, uel à diuie sione per elementa, quæstatim iudicat unitatem, tum audire 🛛 🛨 🗸 confu tata sint. Naturam Planetarum à coloribus iudicarunt, quod Aboasar tes statur, hanc esse coniecturam dicens universitatis astrologorum, et hinc es. tiam fixarum, nam omnes rubentes dixerunt este de natura Martis, ut ocu lum Tauri,cor Scorpij, ea uero quàm irrationalia quàm falla fatis iam des monstratum. Affinitates Planetarum cum signis sic paulatim introduxes runt, exaltationes apud Chaldæos, primum ut reor inuentæ, de quo scris psimus lib. 8. quòd in gradibus illis positæ, stellæ à centris suaru absidum erant remotissimæ. Addiderunt Ægyptíj domos, de Leone primum acce pta coniectura, sub quo uis Solis crescere uidebatur, ab eo principium sa cientes, reliqua signa Planetis alijs pro sphærarum ordine, ut uidimus, dis partiti sunt. Trigona quid introduxit, diximus, terminos, & decanos, &

dodecathemoria, & nouenas, & monomirias, divisio signorum fecit, quæ cum uastiora uiderentur, quam ut alijs exclusis in unius tantum Planetæ dictionem concederentur, lineauerut in partes uarias multifariam, & has quidem fines esse unius stelle, illas alterius uoluerunt, quod quoniam alia quiso coniectura decernebat, hinc natæ de finibus opiniones quino, de quibus adhuc fine fine digladiantur, ali in decanos signa partiti sunt, hoc est, in tres partes, alij in nouem, alij in duodecim, sed pro arbitrio omnes, nulla ratione, nam quis rationem dicat 12. partes signum quodlibet diuis dendum, quia signa 12. sunt, aut in tres partes ob ternarý perfectionem, aut in nouem, quoniam nonum lignum cum primo qualitate concordat, Sagittarius scilicet cum Ariete, Capricornus cum Tauro, atque ita de relie quis, hæc etiam Ptolem. quanquam astrologus cum legisset írrisit. Illi ues rò diuini uiri,Ægyptij,Indi,Chaldæi,quali primam philosophiam ample xabantur. Veniamus ad loca quorum proprietates ex similitudine quae dam definierunt, ut quoniam cœli medium locus fublimis, quæ putantur · esse sublimia significaret, imperia, regna, potestates, quasi non descendat intus potius homo quam afcendat, oriens nafcentem indicaret ex utero prodeuntem, septimus locus aduersarios quia primo opponitur, duodes cimus carceres & tenebras, quoniam ad eum locum Sol cum peruenerit fuscitatis uaporibus nec dissolutis aër ueluti tenebrescit. Sed non omnia prolequi oportet quæ supra commemorauimus, tantum satis ad memos riam reuocare quomodo sideræ istius cœlestis & discipling gradatim oras cula prodierunt, quæ sint sibi inuicem mirè connexa fabula fabulæ ubiæ manum porrigente. Sic enim cum trigonum & hexagonum interuallum bona determinassent, rursus & Planetas bonos Venerem & Iouem, sed & Solem & Lunam, quoniam bonis boni gaudent, gaudere dixerut louem in 11.loco, Solem in 9.quorum alter hexagonus, alter trigonus est horos scopo, Luna in 3. Venerem in 5. qui ab ascendente similibus distant intere uallis, dederuntos melioribus ac potioribus Ioui scilicet atque Soli loca su pra terram, infirmioribus uerò quæ sub terra, sed & Martem eadem ratios ne 6.loco gaudere, Saturnum 12.uoluerunt, quoniam funt hæcloca mala, ficutilli quo p Planetæ mali. Nec dubito pro natura deinde horum Plan netarum multas ipsis locis ab eis tributas proprietates, ut 9. uaticinia, que Sol dare creditur, 3. breuia itinera, sicut breuius omnibus stellis spacium circuit Luna,mœrorem 12.pro conditione Saturni,& clancularios inimie. cos, sexto seruos & morbos, ob naturam nocentis, sed efficacis agiliso Planetæ, quinto gaudia filios, uoluptates, ob Venerem, quam & prælulem harum rerum non magís iudicio statuerunt, quàm de stellæ nitore, radis & pulchritudine, unde illud alma supernènectareum ridens, quare credita antiquis elegantiarum & uenustatis Dea, talibus usi demonstrationibus,

tionibus, quali filiæ araneæ rete præstigiosum contexuere, quod si pros cul aspicias fallat mentita filorum magnitudine, & illecebra textus nouita tist lenocinio, si comminus intuere contemnax, si tangas manu disrum pas, ato dissoluas. Auxere nepotes inventum patrum, quoo fuit sigmens tum antiquius eo robultius, latente magis originis fraude quodis euenit semper authoritatem ætate conciliante. Nece uerò nos omnia diximus, tantum inuentionis methodum, hoc est erroris lubricum demonstrauis mus, cætera uerò ad id exemplum leuissimis scilicet omnia coniecturis, & & tenui nixa dissimillima is similitudine, etiam rerum terrenarum, qualia funt illa, felices esse Planetas cum procedunt, infaustos cum retrocedunt, ' cum'e etiam stare creduntur, quasi negent retrocedentes, quod promises rant, expediant procedentes quod pollicentur, morentur subsistentes quod largiuntur. Deficientem Solem & Lunam parere magnas calamis tates. Nam hæcimprimis terrificant, ignota causa, quasi uel deserentibus nos Deis uel abrogantibus, in apogeo positis stellis nascentem exaltari, quoniam is locus etiam sit altissimus, Partes Lunæ, tam aliorum deinde siderum, postremò & auenæ, et fabarum quis inuexerit, error explicatum, lib.octauo. Postquam autem huiusmodi coniectamentis hæc dogmata 🛫 fundauerunt,cœperunt geneles obleruare nalcentium , & li lemel aut ite= rum casu dogmata respondissent, experimento nulla maior erat authoris tas, ut si fortè gratia uerbi, natus aliquis Marte Scorpium occupante bels lo claruisset, indubium habebatur Scorpium esse Martis domiciliu, quasi non longe sit aliud Marte sic posito, aliud à Marte bellicosum nasci, quas sics ut diximus, experiri sideliter quicquam possentin coelestium motibus tanța delinquentes. Annotabant igitur etiam quæ euenerant domino ges nituræ cuiuspiam themate & regulas inde canones & condebant, quonis amés non erat hæc uia uerorum experimentorum, sed illis pro ratione, cas lus, ator temeritas, ideo & alijs, & ijldem etiam alias obleruantibus, aliter contingebat, quo factum ut tot euaserint penè astrologiæ, quot erant obs seruantes, unde illa confusio pugnantiaque opinionum quas proximo lis bro latè lumus executi.

QVIBVS FOMENTIS AVCTA QVO. modo propagata. Cap. VI.

le de nugacibus orta coiecturis, fallacibus adoleuit experimentis, fota seculi uitio, nutritace hominum curiositate, nullo non auido sutura de se secedo uerissime peti. Quotus enim quises de populo, de scholasticis etiam, quam no recte de coelo petuntur ista, cognoscat; accedebant principum studia nihil non cre dentium ob imperitiam, necnon sperantium ob cupiditatem. Quibus si quando de coelo selicitas pronunciabatur (pronunciabatur auté semper)

tam nolebant euerti astrologiam quam ne istam quoq felicitatem, prædis cabant interdum uera, nunc temere, nunc astute, nunc dæmone suffragans te, modis quos explicauimus. Quod cui etiam non fuccedat multa prædi centistamen uerò plausus, acclamationes, & tamen mille mendacia statina obruebat obliuio. Sed & multa illis fide's authoritas & ab oraculis no mo do probantibus istam artem, sed exercentibus. Interrogatus Apollo mas an fœmina nasceretur! fœmina respondit, quoniam in conceptu ad Venes rem Luna ferebatur. Quod uerò maius teltimonium professioni di deos habere authores?nouerunt scilicet improbi dæmones, sie non solum à no . stris, sed à Platonicis quog nuncupati, nouerunt, inquã, sub una superstia tione quantum mundo ueneni propinarent, quod cum altius in uenas pe netrasset, primu quidem fidem adimeret religioni, summo hominu bono, quasi de cœlo pendente fatali necessitate, quasi nulla miracula, nulla diuis nitus precognitio futurorum, sed ui constellationum omnia prouenirent, tum uitifs patrocinium faceret colitus in nos descedentibus, ato adeò for tasse bonis siquidem quæ à natura bona omnia sunt inficere demu bonas artes medicinam & philosophiam, ut quas non euerteret, sicut nec theolo giam, contaminaret tamen et philosophiam quidem à rationibus ueris ad fabulas, medicină à naturalibus efficacibus & remedijs ad uanas obseruae tiones, & anilia deliramenta couerteret, fieretos una pestis peruerse superstitionis, & corpori, & animo simul exitialis. Videbant pellum ire pruden tiam pro qua iam confuleret astrologia quid agendum, quo tempore, qua ratione, sedens in ipsa stolidissima uanitas uitæ clauu in manu teneret. Po stremò sperabant sore quod euenit, quæ una de cœlo mathematicis fup putationibus captaret authoritate, reliquarum superstitionu minus fraudem dissimulatam, minus sucatam infirmitatem, obtegeret, nec uang puta rentur quæ cœlestis doctrinæ sequaces appendices,& alumnæ foret, nece enim ulla est (ut ostendimus lib.primo) quæ quidem astrologiam, uel sos ciam, uel parentem, uel ducem, non agnoscat. An non digna res igitur pro qua se quo facerent astrologos dæmones nocentissimi : nihilos no pros curarent, quo magis indies peltifera persualio sensus hominum studias possideret, nam usos demones in oraculis, astrologorum regulis, credens dum ob aliud & ut fallerent, id est, fallaciæ fidem facerent, quis addubitet etiam Porphirianus : quando ipfe Porphirius tunc mentita dicat oracus la cum altrologicis nixa dogmatis respondebant, quod non euenisset si uera foret, futurio præmonstratrix, quando in ea latere dæmones peritise simos reru naturalium, nihil poterat. His somentis adulta præsidijs og mul ta,Ægyptios & Chaldæos penitus occupauit, peperit& statim apud eos superstitiosam medicinam. Scripsit enim Necipsus in Ægypto, qui decae nus quem morbum faceret, cuiulo rurlus decani potestate curaretur, rem habitam

habitam in arcanis interép mysteria quasi non arbitraria, ut demònstratilà mus, ista partitiò decanorum, irrisaque & neglecta penitus à Ptolemæd, hinc statim emensa magia, quæ non est aliud quam complexus idolatriæ, astrologiæ, superstitiosæés medicinæ, que sicut alias quo properstitiones in libris de uera side aduersum septem hostes singulatim consultationes.

QVOMODO AB AEGYPTIIS AD ALIOS altrologia deuenerit. Cap. VII.

B Ægyptijs & Chaldæis ad Græcos astrologia deuenit, sed per authores ignobiles. Nam excepta domibus circulatorum, Liscium & Academiam non intrauit, sed nec in porticum, quo plis cet procurante thale concorditer admissa, nec quia poterat ato mis & uacuo astrologiæ tamen credere potuit, Epicurus. Primus centesia mo & quadragesimo post Christum anno, bene audiens in literis, eam co luit Ptolemæus sed parcius quam cæteri, ita ut non tam infaniæ isti fauere quam modum ponere voluisse videatur, ut cumo authoritas unius homi nis semper mathematici, raro philosophi, tot contra, in mathematicis phis losophiace hominum clarissimorum obstantibus præiudicijs, relabitur. Rapuit nomen Ptolemæi Græcos aliquos in errorem, alioquin ad supera stitionem propensos, ut Porphirium, cuius nimiam in cultu demonum os peram curamés superstitionum, & preceptor Plotinus, & discipulus lama blicus damnauerunt. A' Græcis ad Arabes maiori tamen authoritate des uoluta, mirantibus illis quicquid à Græcis scriptum inteniebant, & in no minibus Agyptiorum & Chaldzorum uanam illam antiquitatis spes ciem suscipientibus, sicut autem acceptam illam à Barbaris repurgauit pro uiribus, circumciditque Ptolemæus prudentissimus astrologorum, ita acceptam à Græcis, Grammaticus quidam Aboasar & scriptor histos riæ refert, nugis & fabulis innumerabilibus, fecitque astrologiam pea ne tanto peiorem astrologia stolemæus quanto bonis artibus peiorest astrologia, factus homo ad inanem loquacitatem, nec modo philosos phiæ, sed astronomiæ quoque ferè penitus insolens, sugillatus à doctife simo quoque astrologorum, multitudini gratus, aqud quam magnus qui plura dixerit, non qui meliora. Creuit autem per ea tempora Rudium mas thematica, sicut totius quoque philosophia disciplinarumque omnium in Hispania in que cum su disciplinarumque omnium in Hispania, in qua cum regnaret Alphonsus in numeris mathématicis & cœlestium motuum supputatione diligentissimus, amaret quoque diuis natricem uanitatem, alioquin philosophiæ studijs non imbutus, nos ius gratiam Arabum & Græcorum multa eius artis monumenta ad peruenerunt, per Ioannem præsertim Hispalensem & Michaelem 8 us tum scriptorem nullius ponderis, multæ uerò superstitionis. Amplexat hæc primum Albertus utpote noua, natus enim per ea tempora, sed pun

non tam senex probauit quam iuuenis, sicut & magica adolescens cum uulgasset, matura ætate detestatus est sanctissimam in cœnobio, & inculpatam uitam degens. Factum tamen tempore procedente cum diuturnis tate traditionis, tum multitudine scriptorum, & quadam cum mathematis ca altronomia tam nominis quam subiectarum rerum, affinitate, ut ferè in controuersiam iam ueniret, an sine fallacia scientia: an superstitio foret: ue rum licet tam multis leculis à multitudine excepta, cuius proprium nihil sapere, à superstitiosis exculta, quorum scire delirare est, curiosis quæsio ta nullo iudicio uiris, ita semper, ut primo libro monuimus, à prudentie bus à philosophis, sanctissimis uiris irrisa, confutata, profligata fuit. Nam quo tempore cum idolorum cultus in Ægypto atque Chaldæa, cumque omnium uanitatum infania adolescebat, apud Hebræos ueri Dei cultores, per Molem, per Elaiam, per Hieremiam, per alios Prophetas, uoce, scriptisque damnabatur. In Græciam cum uenit Pithagorænon placuit, authore & Diogene & Theodoreto Platonici & Peripatetici ne dignam quidem putauerunt, de qua uerba aliquando facerent, ut quam inter artes circulatrices haberent. Eudoxus Gnidius legislator prudentilsimus (scri plit enim leges ciuibus luis ) idem magnus lub Platone philolophus, in in mathematicis uerò princeps ætatis suæ omnium consensu, nullo mo. dó credendum altrologis affirmauit, scriptum és reliquit. Fecerunt idem aliquot post annis Cassander ac Archelaus insignes mathematici: seces runt Panetius & Carneades, graves verice philosophi. Romam quoties ueniebant uel ex Ægypto, uel ex Babylonia diuinatores isti, toties eos Ro inana illa prouidentia feuerifsimis legibus urbe fubmouebat, fic fub Tie berio, sub Vitellio, sub Diocletiano, sub Constantino, sub Gratiano, sub Valentiniano, sub Theodosso, uel deserere professionem, uel pœnas das re professionis coacti sunt. Hadrianus horum præstigijs cur sit delectae tus fatis manifestum, nam propensione quadam naturæÆgyptum sicad amauit, ut nihil Ægyptiacum posset illi non placere, quo tempore tamen Phauorinus illos aperte, Plutarchus oblique, grauissimo uir iudicio sugil fauit.Mox fub Ptolemæo cum parum uifa est honestari, statim & Plotini magni Platonici, & Alexandri Aphrodisiadæ insignis Peripatetici, & O. rigenis in omnibus disciplinis eminentissimis, iudicis infamata est. Cum ad Arabes venit, detinuit quidem Abenragel. & Aboafares, nec dialectis cos homines, nec philosophos, Auerrocs & Auicennas non detinuit. Vbi uergijn Academia Parisiensi primitus apparuit, uix impetratum à curiolls quin internitioni data sub ignibus delitesceret, cumque aliquot post annos honestate eam Rogerius Bacchon & alij quidam conarentur, restiterunt eis uiri doctissimi Guilelmus Aluernius episcopus Parisiens fis, & posteum Nicolaus Oresmus mathematicus excellens, & Henricus. in Astrologiam, Lib. XII.

731

ex Asia, & Ioannes Caton, & Brenlanlius Britannus astrologiam non solum qua parte lædit religionem, sed planè totam, ut uanam salsamés detea stantes. Quare non ita unquam artis nomen obtinuit ut in præscriptum abierit, nam semper aliquis ueritatis patronus obnunciauit.

DISPUTATION VM IOANNIS PICI MIRAND VA læin Astrologiam libri XII. Finis.

10 ANNES FRANCISCVS PICVS MIRANDVLA facratissimo patri Oliuerio Carafæ Episcopo Sabinensi, Cardinalig Neapolitano, S.

Pollinium Thyanæum pater amplissime, dum ob literas cas

pessendas peregrinationem illam à Philostrato postea celes bratam suscepturus esset, optasse legimus, ut uiros bonos & & inueniret & agnosceret, idos etíam à Sole concessum iri sia bi multis precibus expetiuisse. Quod quidem uotum citra culpam non laudari magnopere non potelt, sicut ipsa ad Solem deprecae tio non uituperari, hoc enim uulgus eruditum & rude congenito ueritas tis noscendæ lumine, passim prædicat, ut ualidissimas omittam rationes, & diuinorum eloquiorum testimonia. At si optandum est in muneris, es flagitandumœ à Deo Opt.Max.illis proculdubio fummopere letandum est, quibus non modò obtigerit bonos agnoscere, sed etiam hos ipsos & in propria familia & fanguinis fibi nexu deuinctos reperire potius quàm inuenire, indeca aliquem eorum fructuum consequi, quos bonorum pas rit amicitia. Quæ mihi diuina beneficentia euenisse nece inficias eo, neque dissimulo cum Ioannem Picum Mirandulam Galeotti patris fratrem hos minem profecto dignum, quem Apollonius trans Caucalum & Brachma nas, sed & ad uso aduersum orbem auide rimaretur intra parietes domes sticos compererim, multis quab eo beneficijs cumulatus extiterim. Huic ego nobiscum degenti dum par pari referendum esse quoad possem ius dicauissem, Eo magis defuncto censui debere rependisuscepta officia, quo cum eius gloria & studiorum periclitabatur utilitas, & non medios crem ecclesia patiebaturiacturam. Quamobrem pro eo quæpiam nec ses mel, mandaui literis ipsius & opera diuturna & anxia uestigatione nobis ascita in multa exemplaria transfundenda curaui, laboratum autem mihi summopere est in reparandis libris omnem divinatricem astrologiam funditus eruentibus, quandoquidem eiusmodi characteribus delineati es rant (qui erat homini mos) ob scribendi dictandico uelocitatem, ut cuiusuis alterius lingue quam Latinæ speciem præ se ferre uiderent, tot interlis ti lituris ut non facile internolceretur quid pro dispuncto quid pro emen

712 Ioan. Pici Mirandulæ Epist.

dato haberi deberet, tot præterea partibus lancinati disceptique ut uix ab authore iplo exscribi posse iudicaretur. Hos ego libros (si non magis thes fauri quàn: libri)ueluti redivivos à nobis \$\text{g} nuperrime ab interitu reuo€ catos, cum cui destinare inscribere o deberem diu mecum cogitaliem, o cs curristi tu mihi Præsul Sacratiss. à quo digredi nullatenus ualui. Nam cui & congruentius & honestius quam tibi doctissimi hominis eiusdemque consanguinei literaria monumenta dedicare potui? & illa potissimum, quæ nostræ Christianæ religioni aduersos errores refellunt, cum & literis polleas, & ob Ioannem Thomam Carafam Magdaloni comitem socerum meum, cui arctilsima cognatione deuinciris, sis etiam mihi necessitus dine coniunctus, atque eam inter iplius religionis homines geras persos nam quæ sit proxima supremæ. Ea igitur uiolenter suscipe, & cum à maxie mis uerfandis negocijs aliquid ocij suffuraberis perlegas obsecro, in ipsa lectione simul cogniturus simul gauisurus artem illam astrologicam, siue : (ut loquar rectius) pestem quæ iam truci elata rabie, quanquam subdola fronte uirus insimulans in nostrum exitium debacchabatur,

ipsius Ioannis Pici patrui ope ualidissime extine ctam. Vale pater amplissime. Mirandulæ 4. Cal.

Iulias.

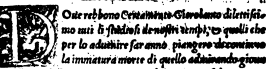
t i ń i ż

BLA

#### BLASIVS, BONACVRSTVS.

Hieronymo Beniuenio amico fug

dilectissimo. S.



ne Giveanni Pico Principe Mirinidolano, considerato per le eccellence o molie se uirtu quanta grando perdina hab. bino fatta, respetto massime allo utile che della mea star posse nano sperara 🗢 promette rsi, la qual perdita 🖢 stata non folo tomune à quelli che delle cofe philofophice, 🖝 tolle Platonice. mafsime fono defiderofi, ma estam a tueti li amatori de sprofeffori della scrittura sacra, hauendo lurgia con piu escellentif... fime opere, lequali non havena anchora dato in luce, fodisfatto in gran parte a quelli primi e cercado hora con fonuna mi lita et gloria della Christiana relligione sodisfare a questi seco di, ad che si oppose la mopinata 🕾 lagrimabil morte fua, la . quale, credo pero che li findiafest literati supradetti soportino patientemente, considerato che lo Omnipotente Dio non oper ta cofa alcuna fe non có grandifsimo mysterio co divina proc undetia, laquale credo habbi di prefente messo in animo à quefi nostri impressori, di publicare mediate latte loro, lo cruditio 🛭 elegate commento del prefato Principe sopra una una dotte o leggiadra Cázone fatta o cóposta dello Amore ditino se condo la méte 🛭 openione de Platonici, accieche anchora que fio no resti insieme co molto altre opere sue negletto & in obli mione delli huomini, er che tutti e literati er amatori del nome fuo habbino comodita di poterlo godere, piglià done quel frutto, che delle altre opere sue, no prodotte in luce, prédere no possano. Hauido io duna apresso di me uno trasunto di detta Cauzone & commento, & essendone con grande instantia re chiefto da alcuni noftri impressori sono stato alquato sospeso; **se lo doneuo concedere, ò nò. Da luna parte mi ritineua el sape** re io quato fusti alieno da la mete tua, o da quella dello auto re, la publicatione di tale opera, per le cagione da te intefes Dallaltra mi incitativa la inflătia di esti impressori, e l deside= rio li moli o la utilita o commodo che a me pareua che di tale publicatione douefsi refultare Il per che uinto ultimamen te da coforti et prie ghi delli amiti, ho uoluto piu tofto co qual che mio carico apresso di te fare copia di questo mio trasunto, anchora che fuora della tua nolunta, alle impressori predetti, che ritenédolo, de frandare el defiderio di molii péfando maffimamēte douere affere tāto piu efcufabile la mia colpa, quato è men graue loffesa priuata che la publica, perche questa oltre al ben comune ha anchora per fine el bene priuato dellamico. Conciosi a che hauendo jo notitia di piu trasunti di detta operaliquali in uarij luoghi 😊 per mano di molti disseminati si leggono indicano al jutto imposibile che la non fusi uno gi-orno per el medesimo modo publicata, il che bisognana susti con molto maggiore dispiacere tuo o di tunti li amutori delle cose del Conce respecto allo essere cali trasimi impersecti 🗢 ri= pieni di molti errori, de quali io credo che quefta mia copia fia, senon in tutto, al manco per la maggior parte purgata: Be se pur su in questo riconosei alcuna mia colpa, scusimi apresso di se & della felice memoria dello austore di esse Commito, ol tre allo amore che freno, ò legge nó conofce, tutti quelli che leg geranno, per ilquale, se il indicio non mi inganna, loro pooranno facilmente conofcere che havendo effe Conte havuto de seriuere dellamore Christianemente, come era fua intentio ne, lo harebbe facto con tanta piu felicita, quanto la dottrina neramente diuma supere o eccelle quella di Platone, o di tut tili akri Philofophi. Vale,

#### HIERONYMVS BENIVE

nius ciuis Florentinus, 🗀

ad Lectorem.

Vlouanni Pico Principe Mirandolano, huomo wor mente da ogni parte admirabile, leggendo, com**e acon** de fra gli amici; una mia Caxona, nellaquelo insutato dalla amenissima lesione delli erudiss commensarij del nostro Marfilio Ficino sopra el convinio de Platone io haueuo in po chi nerfi riffretso quello che Martilio in molte charte eleganf-fima mente deferiue li piaca di illufirarla con una non manco dotta o elegate, che copiofa interpretatione moffo non tanto, come in credo da e meriti della cosa, quanto ad una tenera o singular affetione che lui sopra ogni credulità hebbe sempre me es alle cofe mie Ma perche nel rittratare dipoi essa Canzo na es comento, sendo già in parte mancaro minito spidio es sia nore che haues codosto e m di comporti, e lui al interpre tarla naca nelli animi nostri qualebe ombia ni dabitatione se era commeniente à uno professore della legge de Christo, ualen do lui trattare de Amere massime celeste, or dinino , trataside come Platonico, et non come Christiano pensano che fusti be ne fospendere la publicatione di tale operag almes fino ad ten 20, che noi uedefiimo fe lei per qualche referenzione potefindo Platonica diventare Christiana. Allaquale deliberatione fa cesse poca di poi la immatura 🗢 sopra ogni altre calamita 👪 quefli tempi damnofa 🗢 lagrimabli marte di effo Gionâni. På co per la inopinata fuperumientia dellaquale quast come feit Ka alcuno sensa er pieno di cofuhone er fustidia delle cose del mondo rimanendo, penfai di lafeiar effa canzona 😊 comemo inflème con molti altri mia uerfs in arbitrio della poluere, 🖝 di fuplimerla per fempre, laqual cofa per benche da me fia fino ad quelli tempi stata offernata, ha niente dimeno poemo pin la findio or defiderio di altri in tirare ad luce questa tale opera, che lo feropulo e la diligentia mia in vicernerla. Intanto che essendo lei gia uenura in poresta di alcuni piu curiasi, per ins dulgentia o permissione di quelli, appresso de quali era inchi sieme con li attri libri o commensari di esso Gionanni Pie co la originale fue bozza fu prima data in muno a quefit no. firi impressori & da loro messa in opera, che is ad pena ne han uelsi notitia Allaquale cofa um potendo in beneflamente refi fiere, er da altra parte non riconofeendo les, esoe nella public carione di cale opera ultrera mia colpe, penfai, come fe dice, las feiar la andere, ad beneficio di natura Cófidandomi massime nella prudentia o bonta o dottrina di quelli, che ad cofi fure mi henno perfuafo, ben briega hora cheleggeshe in cinci quel li beoghi done effa Canzona ò uero Commento feguitando la dottrina di Platene fi parte in qualemque modo dalla ucrita Christiana possa piu in lui lautorita de Christo & de sui sania, olure alle ragioni inrefragabili de nofivi Theologi massime del lo angelico dottore. S. Themaso de Aquino in cotrario addots te, che la oppenione di mo huom gentile, escufando l'error no firo se errore pero cheamare si puo, el recitare semplicemente o sanza alcuna approbatione la openione daltri, anchora che non ucra escuipindello, dico có la inscrictione d uero titolo pres posto à essa Canzona co comento, per ilquale apertamente se da ce noi noler trattare di Amore, non seconda la nerita eatholiea,ma fecondo la mente es oppenione de Platonici Nella effea quarione dellaqual cofo fe bene oltre allo error predetto, fe etror è,ne posimo effere anchora molti altri. Questo bene però 🖝 questa utilita non li puo esser tolta, che li studiosi di Platone 🗢 della sua dottrina attentamente leggido, troueranno in esso commenso molei lumi mediante e quali possa locchio della loc ro intentione pin facilmente co forfe con altro sguardo penetrare alle intime medolle di alcuni piu remoti sensi duno tanto Philosopho. COM

## COMMENTO DELLO

Onne loanni Pico Miradolano sopra una Can Sona de Amore, composta da Girolamo Beniuleni Girradino Fiorentino, secondo

la mente & oppenione de Platonici.

Che ogni cola creata ha lo effere in tre modi, Caulale, Formale, & Participato,

CAPITOLO PRIMO.



Ongono E Platonici per loro dogma
principal fondamento, ogni cofa
reata hauere lessere suo in te modi, li
quali benche da diuersi diuersamenta
seno nominati, tuttania concorrono
id uno medesimo senso, er possoni da
noi per hora cosi nominare. Essere

vaujate Effere formale, Effere participato. Laqual diftintiome per piu termini von si puo significare, ma fra per effempio mifeftifisma. Nel Solo Secondo e Philofophi non è calore, roche el salore è qualita elementare 🗢 non di natura celefte, ttania el folo è canfa 😙 fote dogni calore. El fuoco è caldo et Braldo per fue manne co per la fue forme proprie. Vno legno mo è per fe caldo, ma ben puo dalfuoco effere rifculdato, partici pado da lui la predetta qualita. Duna questa cosa chiamata ca lore,hanel fole effere caufale. Nel fuoco effere formale Nel leno,ò altra simil materia effere participato. Di questi tre modi desfere, el piu nobile co el piu perfetto è la esfere causale, et pe To e Platonici. ogni perfettione che in Dio effere si concede, no glio ino sia in lui secodo questo modo di essere, es per questo disanno che in Dio no è cofa alcuna ma che eglie cagione di int te le cose Similmente che in Dio non è intelletto, ma che lui è fonte o principio dogni intelletto, liquali detti per non effere intefo el loro fondamento, danno à Platonici moderni non po sa molestia, erà me ricorda che gia uno gran Platonico mi diffe maraui gliarfi molto duno detto di Plotino done dice che Dio milla intende ne conosce, ma forse è piu da marauigharsi some ini non intada, per qual modo unol Plotino che Dio non intenda, che non è altro fe non che lui unole che questa perfet. tione dello intendere fia in Dio fesondo quello effere caufale et non secondo quel sormale, il che non ènegare lo intendere di Dio ma attribuirgne nesticondo uno piu persetto & eccellente modo,ilche effere cosi si puo diqui manifestamente comprens tlere che Dionysio Arcopagita principe de Theologi christia. Midiquale unple che Dio non solamente, se, ma anchora ogni nima es perticulare conofta , ufa pero el medefimo mo do di porlare che usa Plotino, dicendo Dio non essere natura untelletmale, ò intelligente, ma fopra ogni intelletto et cognitio me ineffabilmente eleuato E adung da notare diligentemente questa distincione . perco che 🗢 noi spesso luseremo, 🗗 alla in... celligentia delle cofe Platonice porge grand: fiuno lume.

Chetucte le creature sono distinte in tre gradi, CAPITOLO. 11.

Istinguono e Platonici beni crratura in tre gradi, de quali sono dua estremi. Sotto luno si tomprende ogni creatura corporale o nisibile, come è el Cielo, li ele-menti, le piante, li animali, ogni cosa delli elementi compossita. Sotto laltro sintende ogni creatura inuisibile o non solamente incorporea, ma etiam da ogni corpo in tutto libera o separata, laqual si chiama propriamente natura insellettuale, er da nostri Theologi è detta natura Angelica. Nel mezzo di questi dua estremi è una natura media laqual ben che sia incorporea, intisibile, immortale, no dimeno è motrice de corpi, o al

ligata a questo ministerio, et questa fi chiama anima rationale, mela quale dila angelica è sottoposta, preposta alla corpora le, soggetta a quella, pravona di questa. Sopra questi tre gra di è esso Dio antere en principio di ogni creatura, laquale om me in supra mette da la divinita essere, queste, es da lui mediata, mente pracedonde nella natura angelica ha el secondo essere, mini formale. Klaimaméte pellanima, rationale reluce dalla na uma Angelica à lei participata, pero dicone e Platonici essa di minici in trenature consistera, pero dicone e Platonici essa di minici in trenature consistera, pero dicone e Platonici essa di minici in trenature consistera, pero dicone e Platonici essa di minici in trenature consistera, pero altribui re questo nome dimino se non abustuamente. Di queste nature sa potrebbe sara più esplicata mitione en divisone più dearetica lata, dividindo e corpi in diverse nature en similmète le anime, dichiarando quele si chiamano animali, et queli animati et no animale mimato, ma questa discussione riserberenno a pro pri luoghi, er qui solo basti quello che alia cognitione del trat tato di more è vicessa prospi luoghi, er que solo basti quello che alia cognitione del trat tato di more è vicessa proprimente del trat tato di more è vicessa di disconimente di more è vicessa di more e vic

Come e Platoniei prouono Di non si potere multiplicare, ma effere uno solo Dio principio & causti dogni altra diuinita.

CAPITOLO. IIL

I queste tre nature, cibe. Dio, La natura angelica, 🗲 la natura rationale. La prima, cióe, Dio non potere effere multiplicate, me effere uno folo Dio principio 🕫 causa dogni altra divinita, provano B Platonici 🌝 peripa thetici, o li nostri Theologi per etidentisiime ragione, lequali in questo luogho sarieno superflue ad recitare. Dellaltra Haus ra, cioè angelica es insellessuale è difeordia tra Platonich Alcum, come è Proclo Hermya, Syriano, o molti altri, podpeno fra Dio & lanima rationale grande numero di creature le . quali chiamano parce intelligibili, 🗸 parte intellettuali, liquali termini qualche uolta cofonde Platone, come nel Phedone do ue dellanima parla Plotino, Porphyrio, & commune mente e pin perfetti Platonici pongonò fra diò & lanima del mondò mo na creatură fola, laquale efficinano figluolo di Dio, perche da Dio è immediamente prodotta La prima openione è piu conforme à Dionysio arcopagita, Et à Theologi christiani, Lauali, pongono uno numero di Angeli quasi infinito. La seconda è piu Philosophica o piu conforme ad Aristocile o à Platone. Oda rutti e peripathetici O migliori Platonici seguitata. Be pero noi hauedo proposto di partare quello che crediamo esfe re comune sententia di Platone o di Aristotile, lasciata la prima, benche sola per se ueta, seguiterenno questa seconda nia.

Che Dio produsse ab eterno una sola creatus ra incorporea, & intellettuale, tanto persetta quanto essere poreua.

GAPITOLO. HILL Eguendo adunque noi la openione di Plotino non folici da migliori Platonici, ma anchora da Ariftotile, 🗢 🕰 tutti li Arabi, & massime da Anicena seguitata. Dico chè Dio ab eterno prodisse una creatura di natura incorporea 🕳 intelletinale tanto perfetta quanto è possibile che sia una co sa creasa, e pero oltre ad lei mente altro produsse, imperocibé da una causa perfettissima non puo procedere se non uno effetto perfettissimo, er quello che è perfettissimo, non puo essere piu che uno, come, uerbi gratia, el colore perfettissimo fra tice. tie colori non puo essere piu che uno, perche fusseno dua, & piu, forza farebbe che luno di loro fusi piu, ò manco perfer co dellaliro, altrimenti farebbe luno quel medefimo che laltro, 🍑 cost non sarebbono piu ma uno. Quello adunque che sara manco perfetto delaltro, non fara perfettifino Similmente fo Dio banessi prodono oltre ad questa mente unaltra creatura\_ non San

non farrebbe flata perfettifsima perche farrebbe flata manco perfetta di quella Questa ragione sono io usato di addurre ad cofirmatione di questa operione, 🗢 par mi piu efficace di quel la che usa Auicenna, laquale si fonda supra questo principio. che da una causa inquato è una nó puo procedere piu che uno esfecto, ma essendo introdotte qui queste materie solo per intel ligêtia di quello che è nostro principale proposito, non è da unmorare in loco con più effatta effammatione. Quelto bafti ad sapere che secondo questi philosophe, da Dio mmediatamente non proviene altra creatura che questa primamente dico mme distamente perche anchora logni effecto che poi, o questa méte es ogni altra causa secoda produce, si dice Dio essere cau fa,nia mediata of remota Questa prima mente creata, da Plasone & cost dalli antichi philos phi, Mercurio trimegista & Zoroastre, è chiamato hora figluota de Dio hora mente hora Sapiencia, hora ragione diuma, il che anchora mierpreiono alchunizuerbo. Et habbi ciafcuno diligente aduertentia di non credere che questo sia quello che de nostri Theologie ditto figluolo di Dio imperoche noi intendiamo per il figluolo di Dio una medesima essentia col padrata lui in ogni cosa equale crea tore finalmète & non creatura, me debbess comparare quello che Platonici chiamano figluolo di Dio, alprimo 🗢 piu nobile angelo da Dio prodouo.

Di due modi di essere, Idea'e, & Formale.

CAPITO LO 🗷 r dichiaratione adunque di quello che feguirà, è da 🗗 pere che ogni causa che con arte có intelletto opera qual che effetto, ha prema in le la forma di quella coja che smole produerre come une archiecto ha in fe, o nellanina fua la forma dello edificio che unol fabricare, o riguar dando ad quella come allo effempio, ad micatione di quello produce & co mpone l'opera sua Questa tal forma chiam ino e Placoma ei Idea O effemplare, O un cliono che quella forma deilo edi fic 10 che a lartifice nella mente fua, habbia effere piu perfetto 😊 piu ueto che lo edificio poi da elfo artefice pro dotto in mae Beria conveniente cioè di pietre, legm, o altra cofa fimile Quel lo primo effere chiamano effere ideale ò uero incelligibile. Lal tro chiamano effere materiale & fenfibile, cofi fe uno artefice adifica una cafa, diranno effere dua cafe, un intelligibile, che ha lartifice nella mente, Vnalira sensibile cre è quita che da effo arcifice è composta, ò di marmo ò di pierre ò di altro esa primendo quanto puo in quella materia la forma che in je ha concetta, e questo è quello che il nostro poeta Dante tocca in una sua canzona, doue dice. Poi chi pingue figura se non pue effere lei , non la puo porre Dicono adunq è Platomi i che benche Dio producessi una sola creasura, non dimeno pro duffe ogni cosa, perche in quella produsse le idee, & le forme di tutti le cofe. E adunque in quella mente la idea del Sole del la Luna, o delli huomini, di tutti li animali, delle piante delle pietre, delli elementi o univerfalmente dogni creatura, effedo, la idea del Sole piu uero fole che effo Sole fensibile, & così di ziascuna altra creatura, non folo següe che lui habbid ogni cod fa prodotta, ma che lhabbi prodotta ue! più uero es più perfet so modo di effere che possimo hauere, cioè uel loro effere idea le o mielligibile o per questo chiamano questa mente mone do mtelligibile..

Come questo mondo ab eterno sussi causato & prodotto da quella prima mente, & come el sia anima: o de anima perfettissima sopra o-

gni altra anima.

CAPITOLO VI.

A questa mente nogliono esser causato questo mondo sensibile ilquale e una imagine o uno simulachro di quello intelligibile, o essendo lo essemplare, ad imi

tatione del quale fabricato quefio perfettifiimo fra tutte la co se creare, seguita che questo sia anchora tanto perfetto quanto la Jua natura patiffe pero conciosia che cogni cosa animata sia piu perfetta che le manimate, & piu quel e che hanno anima rationale e intelligente che la animate di anima irrationale, e necessario concedere che il mondo sia animato di anima pere fettissma sopra tutte laltre anime. Questa e la prima anima rationale laqualelquantup meorporea sia & immateriale, no dimeno e alligata à questo ministerio di reggere et muouere la natura corporale pero non e cosi dal corpa ibera o separata come quella mente dallaquale ab eterno fu prodotta ques sta anima cosi come essa mente da Dio, o di qui si trabe euie dentifsmio aryomento, che secondo Platone, non puo el mone do non effere eterno, come etiam consentano tutti e Platonici. P. 10 chessendo lanma del mondo eterna. 🗢 non potendo lei effer sauza el corpò, come loro uogliono, bisognia anchora che questo corpo mondano fusi ab e era o cost el moro cele fle perche lanima fecondo e Platonici, no puo effere in momo. uere. Habbiamo ditto tutti e platonici conuenire in questo, che il monde sia eterno peroche & Attico, & Plutarco, & li altri che uogliono che questo ardine presente del mondo haue ji pr nespio, nó nogliano peroche manzi a questo nulla altro fusa piche Dio, come pone la nostra catholica chiesa ma credono mazi a questo ordinato moto del cielo. presente disposicione delle cofe mondano effere flato uno mordinato moto o tumul tuario, retto da una anima informe o praua, et cost cotedereb bono effere flati infiniti mondi, per che infinite uolie el mondo e fuio dalla confusione del chaos in ordine redocco, o infinice uolte e in quello ritornato, ad che parte cocordi la openione de Talmutifti liquali domadano che facena Dio ab eterno, ci re spodono che creava mondi, e poi li guastana quaiung segue do la openione de Cabalisti alle loro parole se possa dare più uero o più equeminie fenfo. Questa openione aecribuiffe Ari stoule à Plerone o pero qua che uolta dice che lui jolo fa el sempo di nuono, qualche nolià, come nel xii. della Methaphile ca, confessa secondo Platone el moto essere stato eterno.

Come le repredette nature, Dio la natura angelica & la natura rationale, sono significate per questi tre nomi, Celio, Gioue & Saturno, & quello che per loro sintenda

CAPITOLO VII.

Veste tre prime nature cioe Dio. Quella prima mente, e lanima del mondo daili antichi sheologi de gétili che fotto nelamenti poetici coprinana e la ro mesterij sono denotare per questi tre nomi. Celio, Saturna, O Gioue. Celio e esso Di che produce la prima mente duta Sa surno co da Saturno e generato Gioue, che clanima de mono do experche talhora si truou ano questi tre nome confusi cioe che il primo fara chi amata Gioue, O lanima del mondo Sacut no 🗢 quella mense Gione Dichiaveremmo il fundameto, et la ragione di questi nomi, laquale intesa, coprehederemo che euto ta quella uarreta o mutationi leguali paiano ad placito o li-centrofamente fatte procedono concordemente da uno medesimo fondameto Dicono adunq che questo nome Celio e signi ficativo dogm cofa prima et excellete fopra laltre, come el primo cielo che è il firmameto e primo superemmente è tutte le co fe corporali. Saturno e fignificativo della tatura intellettuale laquale folo àttéde et e nolta allo intédere 🗢 cotéplare Gione e fignificacino della nita accina laquale cosste nel reggere, admi instrare, o muouere con lo imperio so le cose à se sogicite o inferiori. Questa dua proprieta si truouano ne pianeti da e me de limi nomi fignificati, cioe Saturno & Gioue, per che come lo vodiceno, Saturno fa li huomini cotemplatiui, Gioue da loro principali, gouerni, administratione di popoli, a perche la auta contemplatina e circa le cosé superiori à chi contempla et عو ء

lattiua circa le cose inferiori, lequali da chi e loro superiore so no rette o gouernate o per questo ogni natura per quanto in qualche modo si converte alle cose inferiori ad se; assimiglia al la uita attiua. Persuposta adung la dichiaratione di questi tre nomi habbianto ad considerare la proprieta di quelle tre nature, o sara chiaro o aperto quale nome, o per qual cagione si convenga à ciascoma di quelle.

De la uariatione di questi tre nomi, Cello, Sa turno, & Gioue & perche & come conuenghi no à le tre sopradette nature.

CAPITOLO. VIII.

El primo, cioe Dio non si puo intendere che lui com templi, perche questa e proprieta di creatura intellet: tuale, de la quale essi dio e principio 🗢 causa . peto non si puo chiamare Saturno , ma solo di lui sintendo questo, cioe lo effere principio dogni cofa nel quale meelletto fincludono due cose. La prima e la supereminentia 🗢 eccellentia Jua. laquale ha ogni caufa fopra el fuo effecto, 😊 per questo e chiamato Celio La seconda e la produttione di quello che da ui procede, nella quale fintende conversione alle cose à lui inferiori mentre quelle produce il che di sopra dicemmo essere Similitudine di uita attiua, o per questo in qualche modo se li conviene el nome di Gioue, massime con additione di somma perfeccione, comme dicendo Gioue octimo massimo. Alla prima mente angelica conuengono piu nomi perche e meno semplice che Dio, & piu diuerfita in lei si uede. Et prima e da sape re che ogni creatura e composta di dua nature Luna delle qua Li si chiama potentie o uero natura informe Laltra atto o uero forma & Platone nel Philebo chiama la prima infinito , & la fecondo termine o fine o da Anicebrone o molti altri sono chiàmate materia & forma. & quantung infra philosophi sia differentia da openione se questa materia informe e in tutte le creature una medefima o duna medefima ragione,o pure diwerfamente in diverfa gradi di nature si truoni, nodimeno tut ti in questo conuengono, che ogni cosa che e mezza fra Dio 😙 la materia prima e mista di atto 🗢 di potentia, 🗢 questo ci ba-Ha, ne importa al proposito nostro per qual modo si sia o sinten da effere questa o mistione, o compositione E adung per simil modo questa prima méte composta di queste dua parti et ogni imperfessione che e in lei, ui e per respesso di quella parte detsa potentia come per laltra ogni perfettione in questa mente si Possonó considerare tre operationi. Vna circa le cose à se supeviori. Laltra circa se stessa. Laterza circa le cose à se inferiori. La prima non e altro che conuertirfi ad contemplare el padre Suo. Et similmente la seconda non e altro che il conoscere se stessa. Lultima e uolgersi alla produccione o cura di questo mondo sensibile ilquale come di supra dicemmo, e da quella prodotto. Queste tre operationi smtendono per que modo procedere da quella mente, che per merito di quella parte chiama za atto che em lei, fi riuolge in uerfo el padre, per il merito del laltra detta potentia condescende allo opificio delle cose inse riori,per il merito dellun'a er della altra in se stessa si ferma, Per le due prime operationi si chiamera Saturne , perche luna o laltra e contemplatione per la terza Gioue, Et perche questo atto di produrre le cose mondane, gli conviene per quella natura detta potentia quella parte in lei principalmete fi chia mera Gioue il che e da offerna per quello e he nel secondo li-Bro diremmo esponendo puello che sieno li orti di Gioue. Per il medesimo fundamento lanima del mondo in quanto se stess la, o le coje à se superiori contempla si puo chiamare Saturno. In quanto e occupata al mouimento 🖝 al gouerno de corpi 🗢 attioni mondane, si chiama Gioue. Es perche a lei principal: mente si conviene questa operatione del governo delmade cor porale, come à quella mente si conviene principalmente el con

templare pero affolutamente fi chiame Gioue, eo fi come quella la mente Saturno; benche quella mente ogni uolta che di lei fi parla come di opifice del modo femper fi chiama Gioue per la ragióe difopra detta, questa e la uera proprieta di questi nomi.

Della compositione, divisione, & ordine di questo mondo sensibile, & la ragione per che le dice essere diviso à tre figluoli di Saturno.

### CAPITOLO IX.

Dung questo mondo prodotto da quella mente adimagine del mondo intelligibile in lei prodotto dal pri mo padre composto come ciascuno animale dellanima sua o del suo corpo El corpo modano e tutto questo che à gliocchi nostri appare fatto, come nel Timeo fi scriue, diquate tro elementi Fuoto, Aequa, Aria. O Terra. Et per uera i ntellia gencia di questo, e da ricordarsi del fondamento da noi posto nel primo capitolo di questo trattato, cioe che ogni cosa ha tre effere, Causale, Formale & Varticipato, come in esso capitolo dichiarammo Bisogna adunque che anchora questi quattro elementi habbino triplice modo di effere. El primo, cioe lo efsere causale, hanno ne corpi celesti perche la sostătia di quelli corpi non e coposta di questo Fuoco, Aria, Acqua, 👁 Terra, che fono dalla Luna in giù, comunemente chiamati elementi, ma in se si contiene tutti come omni causa contienne el suo esferro per essere ne celesti corpi uirru productiva de corpi inseriori ne per modo alcuno si puo intendere che il corpo del cie: lo si una sostantie mesta de questi elementi, come sono li altri corpi misti apresso di noi peroche sequirebbe oltre alle altre ra gioni da altri addote, che prima fusu fata questa parte del mô do dalla Luna in giu, che la parte superiore celeste perche prima sincende lesser delli elemeti in se simplici, o poi per loro co . corfo caufarfi quello che di loro e misto.Hano adung li elemê tinel Cielo effer causale come Platone unole, o no effer formale come rettaméte Ariftotile niega, 🗢 di questo altroue più largamente parlarémo. Háno elloro effere formale dalla Lua na fino alla terra, 🗢 ilterzo esfere, cioe participato imperfetto o diminuto, hano nelle parce foccerrane; o che questa fia el me ro, cioe che nelle uifcere della terra fi truoià foco, aria, 😅 ac> qua, lo demonstra la esperientia. 🗢 li philosophi naturali lo pruouono 😊 li antichi theologi lo cofermono, difegnado quel li enigmaticamente per il quattro fiumi infernali. Acheronte, Cocyto Styge & hlegeronte Possiamo adunque dividere el corpo modano in tre parti, Celeste, Mondana, o Infernale u-Sando questi dua secondi nomi secondo el commune uso die parlare, ujurpato ettadio dalli antichi, che e di chiamare que-Sta parte dalla Luna in giu propriamente módo, onde Giovan nı Euagelista parlado delle anima che da Dio ne corpi frafon dano dice ogni anima che uiene in questo mondo, co cosi in moles aleri luoghi anchora si truoua offeruato. Similmente questa parce soccerranea chiamano inferno deputaca per luogo di supplicio alle anime noceti. Di qui si puo intedere per qual cagione e ditto da Poeti el regno di Saturno à tre suoi figlioli effere diuiso, à Gioue, Neptuno, & Plutone, che non denoe ta altro fe non la triplice uariatione di questo mondo corpora le o puato al corpo per il modo ditto o quanto anchora alla anima mondana secondo che ni intediamo queste tre parti esfere animate. El regno di Saturno il mondo intelligibile 😊 esfemplare di questo, il quale menere di Sacurno rimane, cioe mé tre rimane nel suo essere ideale & intelligibile, rimane uno & indinifo, 🗢 confequentemente più fermo 🗢 più potente, ma poi che alle mani de figlioli e peruenuto, cioe che se tranmenato à questo essere corpoarle, & da loro in tre parti e diviso per la mariatione di quello triplice effete de corpi diviene piu infera

mo o meno potente assai che non era prima, degenerando dal primo quato degenera ogni cosa corporea dalle spirituali Di. cono la prima parte cioe la celeste essere suta di Gioue. Lultio ma o piu infuma, di Plutone o quella del mezzo di Neptuno. Et perche questa parte e quella done principalmente si fa ogni generatione o corruttione, pero e fignificata da Theolo... gi per lac qua 🗢 per il mare che e in cótinuo flusso 🗢 reflusso, onde, 🗢 da Eraclito, questo continuo moto delle cose genera. bili & corrutibile e affomigliato al moto di uno rapidifsimo, torrete per questo dicono e Poeti à Neptuno cessere tocco el re gno del mare, o per Neptuno e Theologi de gentili ne loro my stern intendano quella potentia, o uera deita che e preside dela la g:neratione,ne per questo pero habbiano ad intendere essere tre anime diverfe, lequali informino & reghino queste tre parzi del mondo, imperoche effendo el mondo uno , debba hauere anchora una fola anima, Laquale in quato anima et vivifica le parci del mondo fotterrance, fi chiama Phuone, inquato uini= **fica** le parti che sono sotto la Luna si chiama Neptuno,inquãto viuifica le celefti fi chiame Giove, 🗢 pero dice Plasone nel Philebo che per Gioue, sintende una anima regia, cioe quella parte dellanima del mondo che e la principale , 🖝 regge 🖝 do **mina alle altre Bt benche da altri altrimenti fia fatta questa di** nisione in questi tre figlioli di Saturno, ho uoluto solamente re sitare quella che e opinione mia propria, & che io efsistimo esfere piu uera pretermettendo le espositioni da Graci addotte, dellequali altroue farêmo piu integra essaminatione, 🗢 ad piu perfetta cognitione delle cose dette, cioe della natura de corpi celesti 🗢 mondani 🖝 elemetali, ho ad ricordare che secondo 🗷 piu de Platonici e corpi celesti sono composti di materia 🗢 di forma, come li altri corpi, benche di materia piu perfetta 👁 **d**alira natura.

Che le anime del e otto sphere celeste insieme con lanima del mondo sono le noue Muse.

CAPITOLO. X.

Oppo lanima del mondo pongono e Platonici molte
altre anima rationali, fra lequali ne sono otto principali, che sono lanima delle sphere celeste, lequali secon
do li antichi no sono piu che otto, cioe sette pianetti e la spheva stellata. Queste sono le noue muse tanto da Poeti celebrate,
fra lequali e la prima Callyope, che e luniuersale anima del
mondo, e laltre otto per ordine sono distribuite ciascuna alla
sua sphera.

De lanima uniuersale del mondo, & di tutte leak re anime rationali, & della conuenientia che ha lhuomo con tutte le parti del mondo.

CAPITOLO. XL

Criue Platone nel Timeo che nel medesimo uaso, o de medesimi elementi fabrico el fattore delmondo lanim**a** mondana 🗢 tutte laltre anime rationali, fra lequali come **l**uniuerfale anima del mondo e la piu perfetta , coft la nostra e **l**ultima 😙 la manco perfetta delle parti dellaquale noteremmo 🗪 a fommaria divisione. La nacura delbuomo quast vincolo 🗢 modo del mondo, e collocata nel grado mezzo dello univerfo, et come ogni mezzo participa de li estremi, così lhuomo per diuer **se sue parti có tutte le parti del módo ha cómunione es cóuenten** tia, per laqual cagione si suole chiamare Microcosmo, cioe pic col mondo. Nel mondo prima ueggiamo effere la natura cor= porale, o questa e duplice, una eterne che e la sostaiia de cieli, laltra corruttibile quali fono li elementi 🗢 ogni natura di quel li composta, come le pietre, metalli et simili cose poi sono le pid 👀 opra questi nel terzo grado li animali bruti,nel quarto **li animali r**ationali nel quinto le mente angeliche, fopra lequ**a** Le effo Dio fonte & principio dogni effere creato. Similmente

nelhuomo sono due corpi, come nel nostro concilio prouerrema mo, Vno eterno chiamato da Platonici Vehiculo celefie, ilqua le da lanima rationale e immediate vivificato, laltro corrottio bile noi ueggiamo con gliocchi corporali composto di quattro elementi, poi e in lui la uegetatina per laquale questo corrottio bile corpo si genera, si nutrisce , 🗢 cresce, 🗢 quello eterno nine di perpetua vita. Tertio vie la parte senstiva & motiva, per laquele ba conuenientia con li animali irrationali. Quarto nie la parterationale, quale e propria delhuomo 😊 delli animali rationali, o da perspatheci latini e creduta effere lultima o la piu nobil parce dellanima nostra non ostance che sopra essa sia la parte, intellettuale er angelica, perlaquale lhuomo cosi conniene con li Angeli come per la parte sensitiua conviente con le bestie Elsommo di questa parte miellettina le chiamano e Pla tonici unita dellanima, er uvoliono, fia quella per laquale lhuo mo immediatamente con Dio si coiunge. O quasi con lui coui. ene comme per la parte negetatina conviene can le piante. Di queste parti dellanima quali sieno immortali et quali mortali e fra Platonici discordia. Proclo 🗢 Porphyrio nogliono che soe lo la parte rationale fia immortale, 🗢 tutte laltre corruttibili. Zenocrate et Speusippo no gliono che oltre ad questa la parte sensitiua anchora sia immortale. Numenio 🗢 Plotino aggiu. gnendo à queste anchora la parte negetatina, cócludono ogni anima effere immorrale.

Delle Idee, & de loro triplice essere CAPITOLO. XII. ET VLTIMO DEL PRIMO LIBRO,

Amateria'delle Idee da Platonici celebrata fra tutte le questioni di philosophia e per aduentura la piu utile o la piu dificile o noi per che da quella depende el con noscere delli angeli & dellanima nostra, & del anima celeste, nelnostro conestio 😊 nel commento supro el consissio di Plaz tone esfattamente ne parlerenmo della quella materia perche e Platonici greci, dico quelli che alle nostre mani sono peruenua ti, offcuramente o breuemente ne parlano no fara forfe lopez ranostra mutile alli studiosi delle cose Platonice, se per quato fa al proposuo nostro noterémo deloro cerci copendiose decis, prima facciamo fine al presente libro introduttivo al sequente trattato di amore. Douemo adua ricordarci del primo funda mento danoi posto nel primo capitolo, cior come ogni cosa ha triplice modo di effere, causale, o formale, o participato Biso gna adúa che il simile sia delle Idee lequali in Dio harano esfere caufale, nello Angelo formale, nellanima rationale, participato. In Dio adunque secondo Platonice non sono idee, ma lui e eausa 😊 principio di tutte le idee lequalli lui-primamente produce nella natura angelica, come etiamdio chiaramente nelli oraculi de Caldel si truona scritto, 🗢 da esso angelo ne fatta participe lanima rationale, pero lanima nostra quando fi nolge alla parte sua intellettuele o angelica, e da quella illuminata, participando le uere forme delle cose lequali cos come nello intelletto si chiamano Idee, cosi poi nellanima si chiamano ragione o non Idee, o in questo sono differense lanime de corpi corrutibile, come le nostre, o de alcuni demoni.secondo Platonici, dalle anime celeste, perche le celeste per la administratione del corpo non si partono pero dalla par te intellettuale, ma ad lei sempre conuerse & cogiunte insieme effereitano luno o laltro officio, o del contemplare, o del gonernare e corpi, es par questo diranno e Platonici che corpi afcendano ad loro, er non loro descendano à corpi. Laltre additte alla cura de corpi caduci & terreni occupate in questo se privano della contemplatione intellettuale, & mendicano la fcientia delle cofe da fenfi, alliquali al tutto fono inclinate , 🖝 pero fempre di molti errori 🗢 opinioni falfe fono piene dallaqual prigione o miferia uedremo difotto effere potifismo

Digitized by Google

QQ 3

mezzo à liberarne la via amatoria, laquale mediante la bellez za delle cofe corporee es fensibile eccita nellanima memoria delle parti intellettuali, es cagione che ad quella rittolgendosi dalla terrena vita, veramente sogno di òmbra, come scriue Pin daro, alla eterno trasferendosi, es dal soco amoroso quasi pura gata in angelica sormà, come noi nellopera sequente dichiara remmo seucemente si trasformi.

SEQVITA BL SECONA DO LIBRO DELLO ILLV. ftrissimo. S. conte Ioanni Pico Mirandolano sopra la predetta canzona, che ogni uolta chel nome delle cosa pro posta e ambigua, si debba prima presuppore quello che per tal nome signi-

CAPITOLO. PRIMO.

Ice Platone in piu luogi, et doppo lui Aristotis le, 🗢 uniuer salmente tutte le schole de Philoso phi,che nel principio del trattare dogni mates Li ria si debbe presupporre quello che significa el nomme dell cosa dellaqual si ha ad disputare. Et per essecution ne di questo ci comandano che ogni uolta che tale nome equi: uoco,cioe significatiuo di diuerse cose et uarie, dobbiamo distin guere essi significati, et dichiarare per quale principalmente ina tendiamo di ufare esso nome, peroche altrimenti e sempre ogni disputatione confusa;inordinata, o uana, ne daltrode procede uano li errori di qualli fophifti, liquali intanti fua dialogi ri> prehende Platone, se non dal nó sapere questa regola di distimguere e termini equiuoci & ambigui,dallaquale regola uuole Budemo essere stato el primo inventore Platone, pero chi sanz za logica, nellaqualle il predetto modo simpara alle cose de Philosophi, o massime de Platonici ha posto o uero pone ma. no, e forza che 🗢 fe stesso 🗢 qualung altro che a fua detti por, gegli orecchi empia di errori infiniti & digrandifiima cofufio ne Bsfendo adunq questo nome, Amore, come nelsequente capitolo uedremmo comune ad significare dinerfe cose, e necessa rio prima che di amore parliammo dichiarare quello che per questo nome sintenda, escludendo ogni altra cosa che questo im portare potefii.

Di questo uocabulo Amore, & di diuersi suoi fignificati.

CAPITOLO. 11.

🖣 Ost come le uirtu cognoscitiue dellanima si rinolgono circa el uero et el falso, così le uirtu desiderative circa il bene co il male, La uirtu che conosce assente d quello che judica esfere uero, dissente da quello che iudica esfere falso, quello assentire si chiama da philosophi affirmatione, quello diffentire si chiama negatione. Similmente la uirtu dellanima che desidera à quello che se li appresenta con faccia di buono, ad quello finclina, 🗢 da quello che confaccia di male fe li demostra, fugge 😊 si ritrahe, quella inclinatione si chiama amore quella fuga 😊 quello ritirarsi si chiama odio. Questo e il piu largo 😊 piu commune fignificato die questo uocabulo di Amore, che si possa intendere Sotto questo sono molte specie le <sub>l</sub>uali fi uerificano fecondo la diuerfita de beni ne liquali el defi derio nostro sinclina, come, uerbi gratia, se questo Amore circa la roba, o massime se e inordinato, si chiamera, auaritia, se circa honori, ambitione. similmente se sia circa Dio o alcuno su periore à noi, si chiamera pieta. Se circa à uno equale, amiçi» tra Escludêdo adüq questo, 🗢 tutti li altri significați, poi hab biano ad intidere quello solo che e desiderio di possedere quela

lo ò che e,ò à noi pare che sia bello, et cost nel coutrio di Plato no e diffinito, amore e defiderio di bellezza, 🗸 come dicédo 🔞 poeta, appresso de Grecismtende Homero appresso li nostri Vergilio per la loro eccellésia fra tutti e Poeti,cost dicédo Amo re affolutaméte sintédo amore di bellezza. certo come di quello che eccelle et supera ciascuno desiderio dogni altra cosa crea ta questo similmète si osserua nella lingua latina, nella quale bê che propriamente si dica el tale ama Dio, el tale el fratello; el ta le e danari.tustania dicédo affolucaméte el tale uma, finséde luã effere preso da questo desiderio di bellezza dalcuno.il che unigarmète si dice essere mamorato. Et per che fra tutti e desiderio damore, questo desiderio di bellezza e il piu uchemente, onde Platone dice nel Phedro, che amore e detto da questo uocabolo Romis, che appresso de greci significa quello che appresso del nostro uulgare, fortezza,et nehemetia. Per questo ogni uol ta che noi nogliano significare qualche altro amore et desiderio #ssere uchemente, lo denotiamo per questo nome, come si dice el tale effere inamorato delle lettere, et tale delle arme, 🗢 cost del le altre cose, & Platone nel coniuio & nel Phedro, & el Poeta mostro nella presence cazona parlono di quello amore, del qua le chi e preso, nolgarméte si dice essere mamorato, il che no e al tro che desiderio di possedere 🗢 di fraire la bellezza di altrui di che si cóclude che et lamore col quale Dio ama le exeature, et quello che propriamete fi chiama amicitia et molti altri fimili, sono diversi da questo amore di che si parla, et per hora basti di re questo, chessedo amore del quali si parla, desiderio di possede re la bellezza dalerui, nó effendo in dio defiderio di coja alcha fuora di lui come quello che e in tutto perfettissimo 🗢 nessuna fuora di lat come quello che è in tutto perfettifsimo, co nessima bosa li măca nó potrebbe piu à lui repugnare questo amore, i peroche quello có ilquale lui ama le creature nasce ad póto da opposita cagione. In quello, colui che ama ha bisogno della coa sa amata, o ricene da lei, cios dallo amato, la perfettione fua, in questo,cioe amore diumo,lo amato ha bisogno,della amate,. 😅 chiama da, 🗢 nó riceue. Similméte quello ampre che amicitia fi chiama ha oppofita proprieta allamore nostro. Nella ami citia e sempre necessaria la reciprocation, cion che luno amico per il medefimo modo et per la medefima cagione ami laltro, 🖝 cosi e contrso, come Platone dice in molti luoghi , il che no e ne ceffario nellamore nosto, imperoche colui che ama puo effere nó bello, es confeguéremente non atto ad monuere lo amato ad mutto defiderio della fua bellezza. Amore adiona delquela noi habbiamo ad parlare sipuo cosi definire, come anchora Platone il definifce, defiderio di bellezza, defiderio, ui fi pone con me natura generica o commine, per laquale amore consciene con tutti li altri defiderij, come lhuomo inquanto e glie anima le conviene con tutte le frere,poi ui fi aggiunge de bellezza, che specifica la natura propria di amore, 🗢 lo distingue da 🛛 gni altro defiderio, come per lo effere rationale, & mortale Ii dinstingue lhuonio daglialiti animali. Se adunque conosce remo perfettamente le parti di questa definitione, conosceremo perfectamente amore. Et cominciando dala prima dico che de fiderio non e altro che una inclinatione & impeto di colui che desidera in quello che o e neramente, o lui essistima à se essere conuenience, o quella tal cofa si chiama bene pero lo oggiet. to del desiderio e il bene o uero,o apparete, o come poi si truo uono diuerfe specie di beni, cost nascono diuerfe specie di desta derij, come nel proposito nostro, amore, che e una specie di desiderio, 🛪 circa una specie di bene che si chiama bello, di che si conclude che il bello dal buono e differente come una specie dal suo genere, o non come cosa estrinseca da una intrinseca. Puosi dividere el desiderio per sua prima divisione in desiderio naturale, & defiderio con cognitione. Et per piena intellia meiache cosa e desiderio naturale, e da intendere che essendolo oggietto del desiderio el bene, es hattendo ogni creal sura qualche perfettione à se propria per participatione della

bonta dimina dallaquale cioe che proceffe, come feriue Moyfe, fu grademente buono, bijogna che habbia uno certo fine,nel qua je quel grado di che lei e capace di felicita, ritruova, o in quello naturalmers fi dirixa o uolga come ogni cofa grave al fuo centro. Questa inclinatione nelle creature che non Hanno cognitione fréhiamo defiderio naturale grande testimonio del La proni lentia dinina, dalaquale Jono state queste sali creature al fuo fine dirizate, come la faetta del fagittario al fuo ber zaglio, ilquale non e dalla factta conofciuto, ma da colui che con occhio di sapientissima prouidentia uerso quello la muoue. Di questo desiderio e desideriato Dio da tutte le creature, peroche essendo ogni bene particulare uno uestígio 🖝 une participatio ne del primo bene, che e esso Dio in ogni bene che si desidera, lui e el primo defiderato. Non e altro el bene delle pietre 🗢 del le piante se non quello di che loro sono capace di participare della bonca diuma o fecondo che una nacura e capace di participare piu o meno cosi e ordinata o ad piu,o ad meno nobife fine, pero el fine di tutte le creature e uno; cioe fruire, Dio per il modo à loro possibile. 🗢 gustare quato piu possono della dof rezza della sua bonta, ma secondo e poterne conseguitare più o meno sono diversificati e fini, o di qui puoi intendere come dio e quel bene del quale dice Aristotile nel principio della ethi ca. che tutte le cose lo desiderano, o per quello che e ditto se puo conoscere in che modo lo desiderio anchora che non cono scinto, o in che modo no desiderino cosa à loro impossibile, o quanto sia lontana dal uerò la espositione di coloro che hanno altrimenti in quel passo interpretato Aristofile per enidentisio me ragioni altroue dichiareremmo, conquesto naturale desiderio uolgedosi ad lui ogni creatura lo landa et adora, come can tano li propheti hebrei, et ad lui quasi supplicado tutti si uoltano offeriscono, come scriue el gran platonico Theodoro.

Del desiderio in commune, & come quanto e per se, sempre sia volto al bene.

CAPITOLO. 111.

Altra spetie di desiderio non e senon cirea le cose co nosciute da chi desidera et e dalla natura instituto che do ogni uirtu conoscente sia cogiunta una uirtu appetitiud laqual quello che la conoscente sudica essere bene, ama o abbraccia, quello che iudica essere male, odia o resutta lei inqua to e per sua natura, e sempre uolta al bene, ne mai sui alcuno che desiderassi di essere misero, ma perche la virtu che conosce spesso nel iudicare singana, o iudica essere bene quello che inventa e male aduiene che qualche uolta dalla virtu appetitiva quale per se e cieca o non conosce, e desiderato il male, o da luncanto si puo dire che uolontariamente il faccia, perche à lei nessuno puo fare violentia, dallaltro si puo dire che non uolon tariamente, perche lo sa inganata dai iudicio della compagna, perche lei per se mai desiderarebbe il male. Questo intede Platone nel Timeo quado dice che nessuno uolos tariamente percea.

## Che el conoscere le cose, e uno possederle, CAPITOLO. 1111.

Onsegue à ogni uirtu desiderativa una proprieta com mune, et e che sempre chi desidera in parte possiede la cosa desiderata, o in parte no, o se della possessi che per dia quello sussi in tuito privata mai la desiderarebbe il che per dua modi si verifica, El primo e perché come nel precedente ca pitolo dicemo, non si desidera la cosa se non poi che e conosciva da philosophi e sotilmente dichiarato, come el cose e uno possederle, onde segue el detto vulgato di Aristotile, chalanima nostra e ogni cosa perche ogni cosa conosce, et appresa sa Asaph. poeta Hebreo dice, Dio tutte le cose sono mia per she tutte le conosco, benche, come fra il suo conoscere o il noci

siro e disferentia gran disima cosi sia parimente nel possedera Laltro modo e che sempre fra chi desidera o la cosa desidera a conuententia o similitudine, godi, o conservasi ogni cosa per quello che à lei per cognatione di natura e più conforme, per quello che glie dissimile o contrario, si attrista o si core rompe pero infra dissimili non cade amore, o la repugnantia di dua nature opposite no e altro che uno odio naturale, come lodio no e altro che una repugnatia con cognitione. Di questo enidentemente sague essere necessario che la natura del desiderato inqualche modo si truoui nel desiderante, perche altrimenti fra loro non sarebbe similitudine, o che impersettamente seli truoui, perche uano saria cercare quello che in tutto si possifiede.

Chea diuerle nature conoscente, sono annesse le diuerle nature appeticiue.

CAPITOLO.

A Ome el desiderio in commune segue la cognitione in comune, cost à diverse nature conoscente sono annesse diuerfe nature appetitiue 🗢 quanto per hora basta. Si posson le niren cognitine in tre gradi distinguere, insenso, ras gionc, o intelletto, allequali simulmente confeguono tre gras didi natura defiderativa che si potranno chiamare appetito es lettione. & nolunta. Lappetito fegue il fenfo, la elettione, la ran gione, la nolunta, lo intelletto, Lappetito nelli animali bruttis la elettione nelli huomi, 🗢 in ogni altra creatura che fi truona mezza fra noi 🗢 li angeli la uolunta nelli angeli . 🗢 cofi came il senso non conosce se non le cose corporali o sensibili co si lo appetito non desidera se non le cose corporali o sensibili. o come lo intelletto angelico folo alla conteplatione delli spirituali coceti inteso o uolto, ne alle cose materiali smclinase no quato loro gia dalla materia affolute et feiolte, immateriale 🗢 spirituale divengono, losi la volonta loro solo de beni intempos vali & spirituali se pasce , la natura rationale posta fra questo dua come uno mezzo fra li estremi,hora à luna parte, cioe al fenfo inclinata hora allalira , cioe allo intelletto elekandosi , alli desideri delluna & dellaltra per propria elettione puo ac costarsi. Di tutto le supradette cose si può concludere che ogne nalia che la cosa desidetata cosa corporea 🗢 sensibile . Disa gna che il defiderio di quella fia o appetito che fegual il fenfo, o elettione di ragione inclinata alfenfo, ogni uolta che le cofa spirituale & incorporea, conuien che sia, o uolonta intellettuale co angelica; o electione di ragione alla fublimita delle intelletto affumica, et elevato. Vosto adunque Amore effere desidos rio, dichiarato che cosa e desiderio per conoscere che desi-

Della Belleza commune.

confequentemente dilui offoluta cognitione,

derio e Amore, se glie, o sensitiuo, o rationale, o miellettiuo, che

tanto e a dire quanto defiderio bestiale, o humano angelico, bisogna uedere che cosa sia bellezza che e loggietto del desidea,

rio,il che conosciuto haremmo della definitione de Amore, 🗢

Vesto nocabolo bellezza si puo pigliare secondo, ma larga o commune significatione, o puosi pigliare propriamente Secondo el primo modo, agui nolta che piu cose diuerse concorrono ad constitucione dunaterza, laquale nasca dalla debita missione o temperamento fatto di quelle cose uarie, quello decore o quella Harmonia o quella temperantia che resulta di quella proportionata com missione, si chiama bellena. Et conciosia che ogni cosa creata sia composta o sia con tanta debita ragione o, proportia ne composta di quanto possibil sia alla natura die quella cosa puosi secondo modo predetto chiamare bella ciascuna cosa creata non essendo essa bellezza altro che quello temperamento di quale e causa che quelle nature, benche duterse o uarie, pur

Digitized by Google

convengano o concordano insieme ad comporre una natura Secondo questa ragione nessuna cofa semplice puo essere bel la di che segue che in Dio mon sia bellezza. Dopo Dio comin cia la bellezza per che comincia la contrarieta janza laquale no puo essere alcuna cosa creata, ma sarebbe solo esse Dio, ne basta questa contrarieta 🗢 discordia di diverse nature ad con stituire la creatura sed p er debito temperamento non diuenta 😊 la contrarieta unita, 🗢 la discordia, concorde, il che se puo per uera definitione affegnare di essa bellezza, cioe che non sia altro che una amica inimicitia, o una concorde discordia. Per questo dicena Heraclito, la guerra 🗢 la concordia essere padre o genetrice delle cose, o appresso à Homero, chi mala dice la contentione, e detto bauere bestemiato la natura. Ma piu perfettamente parlo Empedocle ponendo non la discordia per se, ma msieme con la concordia essere principio de le cose intendendo per la difeordia la uarieta delle nature di che loro fi compongono, o per la concordia, la unione di quelle, o pero compongono o per la concordia la unione di quelle. O pero folo in Dio diceua non effere discordia, perche in lui nó e unione di diverse nature, anzie e essa unità semplice sanza compositione alcuna o perche in essa constitutione della creatura e necessario che e lunione superi la cotrarieta, altrimenti la cosa si risoluerebbe, perche da loro insteme si separerebbano sua prini cipij, pero e detto da Poeti che Venere ama Marte perche quel la bellezza laquale si chiama Venere, come noi di sotto diremmo no sta sanza quella contrarietà, o che Venere domi o mi sighi Marte, non per altro si dice se non perche quel temperamento mitiga rafrena, o retunde la pugna o lodio che e fra quelle nature contrarie. Simelmente appresso delli antichi A-🏗 ftrologi, la oppenione de quali segue Placone 🗢 Aristotile , 🗢 Secondo che scriue Allesandro Hispano, anchora Moyse, Vene re fu posta in mezzo del cielo appresso ad Marce adcioche hanessi a i domare limpeto di quello ilquale e di sua natura corrottiuo 🗢 distruttiuo, cost come anchora. Gioue la malitia di Saturno. Et se sempre Marte fusii sostoposto à V enere,cioe la contrarieta de principij componenti à loro debiti temperamen si,nessuna cola mai se corromperebbe.

## Della bellezza propriamente presa.

CAPITOLO. VIL

Vesta e la larga 😊 commune significatione di bellezza, nellaquale significatione communica con lei -questo uocabolo Harmonia', onde si dice Dio con musico & Harmoniaco temperamento hauere composto tutto il mondo ma cosi come Harmonia comunemente si puo piglia re per il debito temperamento dogni cofa composta, propria mente fignifica solo el reperamento di piu uoce coueniete infieme à una melodia, cosi benche, bellezza si possa dire dogni cosa debitamente composta, tuttauia il suo proprio significato e sola mence alle cose uisibili cost come Harmonia alle cose audibili, 😊 questa bellezza e quella, el desiderio de laquale e chiamato Amore 😙 pero da una fola potentia conofcitiua nafce Amore cioe dal uifo come e da Museo o da Propertio, o universalmenti da tutti e Poeti 👁 Greci 👁 Latini fu sempre celebrato, Ammonesi per questo Plotino ad credere che Bros, che in greco significa Amore si deriui da questa dictione Orașis, che siz gnifica uifione, ma direbbe uno fe bellezza e folo nelle cofe che il uifo comprende, come fi puo attribuere alle idee che e natura al tutto invisibile: Per dichiaratione di questo dubio, dal quale depende il fondamento di questa materia, e da notare che sono dua uisi,luno corporale,laltro incorporale, El primo e quello che comunemente si chiama uiso, el quale dice Aristotile esse ve da noi amato sopra tutti li altri sensi. Laltro e quella poten» tia dellanima, per laquale nel penultimo capitolo del primo li. bro fu detto noi hauere conuenientia con li Angeli . Questa po tentia da tutti e Platonici e chiamata uifo, ne questo uifo corpo

rale e altro che una imagine di quello. 

Aristotile nella Ethi ca sua, con molti altri luoghi dice non hauere altra proportio ne lo intelletto allanima che il uiso al corpo. Onde co Pallade per laquale e significato la intellettuale sapientia, per tutto apresso ad Homero della bellezza delli occhi si uanta, co questo uiso uidde Moyse, uidde Paulo, uiddoro molti altri eletti la fae cia di Dio, co questo e quello che nostri Theologi chiamano la cognitione intellettuale, cognitione intuitiua, conquesto uiso Giouanni euangelista dice, e giuste hauere ad uedere el sommo Dio, co questa essere tutta la mercede nostra.

Che le bellezze prepriamente prese sono due cio e bellezza corporale, & bellezza intelligio bile.

CAPITOLO. VIII.

Sendo aduna bellezza nelle cose uisibili, e essendo dua uisi luno corporale, laltro incorporale, saranno anchora dua obietti uisibili, e consequentemente dua bellezze. e queste sono le dua Venere da Platone celebrate. e dal Poeta nostro, cio e la bellezza corporale e sensibile, ditta Venere una gare e la bellezza intelligibile che e in esse situa quale come disopra dimostramo e obietto dello intelletto come e colori del uiso etchiamasi Venere celeste, di che seguita che essendo anno re appetito di bellezza, che cosi come sono dua bellezze seno anchora necessariamente dua amori, uolgare e celeste e cose come quello la uolgare e sensibile cosi questo la celeste e intelligibile bellezza desidera. Pero disse Platone nel conuiuio, che quante Venere sono, tanti sono necessariamente li Amori

Per quale cagione si dica Venere, cio e la bellezza esferemadre di Amone.

CAPITOLO. 1X.

Aduna Venerenon potentia alcuna dellanima, ma effa bellezza dallaquale essendo generato Amore, meritamente ditta madre di quello, imperoche la bellezza e causa dello Amore, non come principio prodottiuo di esso atto, che e amare, ma come obietto, perche secodo Platonici, delli atti dellanima nostra esse anima e causa essertiua, es li obietti so no come materia, circa laquale lanima produce quelli atti, uenendo per questa ragione la bellezza ad essere causa materiale dello Amore e detta Venere essere sua madre, perche da Phisolosophi la causa materiale si assomiglia alla madre, come la associate al padre.

Breue Epilogo di Venere, di Amore, & delle Idee.

#### CAPITOLO. X.

📉 Ara adunque Venere effa bellezza laquale genera lo 🕰 nore genera quella celeste & ideale, lo amore celeste ilqua le si diffinira così. Amore celeste e desiderio intellettuali de Ideale bellezza. Disopra e dichiarato che cosa desiderio,🗢 che cosa e appetito mtellettuale. Delle idee si parlo nel quinco capitolo del primo libro, lequali per dire breueméte no fono at tro che forme essemblare delle nature delle cose, di esse e pie no egni intelletto o per quelle intende, dellequali si scriue nel libro delle cause che ogni intelligentia e piena disorme, 🖝 🎏 nel ultimo capitolo del primo libro demostrato essere queste for me chiamate (dee in effo Dio , come in fuo fonte 😊 principio... 🗢 essere essentialmete nella mente angelica, nella quale prima mente sono prodotte da esso Dio ultimamente per participation ne nellanima rationale, laquale cost come participa la fostantia dello intelletto, cosi participa esse idee, co consequentemente la bellezza di quelle, di che possiamo concludere, lo amore della belleza dellanima essere non gia amore celeste persettamente, ma perfetta o propinqua imagine di quello, ma il primo o piu uero iui effere doue si truoua appetito della

ideacle bellezza il che e di necessita nella prima mete, laquale sensa mezzo, Dio della bellezza delle Idee ueste er adorna.

Del nascimento di Amore, & quello che si intenda per li orti die Gioue, per Poro, & per Penia, & per e natali di Venere.

CAPITOLO XI.

Ice Platone, Amore effer nato nelli orti di Gioue, ne natali di Venere, essendosi Poro accompagnato con Penia, effendo tutti li Dij nel conuito posti ad mena Ja, 🗢 esso Poro figluolo del configlio inebriato di nectare. E aduna da presuppore prima esso Dio esser increato & creato. re dogni cofa Di poi habbiammo ad intedere quella natura in forme, laquale da esse Dio formata, fa la méte angelica, come disopra fu detto, la forma che Dio da alla méte angelica, non e altro che esse idee, laquale come dicemmo e la prima bellezza. Descendono adunque esse idee nello angelo da Dio, 🗢 perche ogni cosa allontanandosi dal suo principio 🗢 fonte, 🗢 mescon landosi à natura contraria, diuenta piu imperfetta, pero este idee allongandosi da Dio loro fonte 🗢 principio 🗢 cóiungens dosi à quella natura in forme diversa in tutto 🗢 aliena dalla fua forma,e necessario che diuentmo imperfette.Ha adunque langelo alhora in se la bellezza delle idee ma imperfecta , & dalla opacita della fua fostătia ottenebrata di che e necessario che în lui fegua defiderio di hauere la perfeccione di quelle, il. quale defiderio effendo defiderio di bellezza, e quello defide. rio che danoi e chiamato Amore ilquale non nascerebbe se, d le Idee non fussino nello angelo ò se ui fussino persecce, perche comenel quarto Capitolo di questo libro dichiaramo. La cosa desiderata, parte si possiede, parte no, o se lamente sussi in tutto primo della cosa amata non farebbe tra loro similitua dine al cuna, il che e causa dello Amore Nasce adung questo amore quando Poro che significa copia, cioe lossuentia di esse Idee, si mischia có quella natura informe chiamiata Penia, per che e pouera o medica, effendo dogni effere o dogni airo pri uata,ne e proprio Pepua lessentia di quella natura informe,ma e la indigentia 🗢 la imperfettióe di quella Essa natura informe dichiaramo nello vitauo Capitolo del primo libro effere chiamata Gioue, o perche ragione in quello luogho e chiama ta Orti di Gioue, cioe perche in quella sono piantate le Idee, non altrimenti che li arbor in uno orto co di qui nasce che es. sa méte angelica adornata gia di esse Idee dalli antichi fu chi. amata Paradifo che e uocabulo graco 👁 figmfica quel che e appresso di noi gardino, co coloro che tutti sono nella uita in. tellettuale e eleuati gia sopra la natura humana simili fatti alli angeli, si nutriscono del contemplare, furono detti effere in Paradifo, al laqual uita contemplativa 🗢 felicità eterna ef fortandoci Zoroastre esclama cerca cerca el paradiso , laqual dittione di poi da nostri Theologi e stata transferita ad significare etiam esso luogo corporale, cioe el supremo cielo che e staza 🗢 habitatióe delle anime beatc, la beatitudinc delle qua li consiste in esso concemplare, o nella perfeccione dello incel. letto, come Platone nel Philebo, O nello Epinomide apertamente dice Sono aduna li orti di Gioue quella effentia informe. Tin essa della perfettione delle Idee che e esso Poro mista con la imperfettione di esse, 🗢 indigentia dello essere perfette, laqual nafce dalla imperfecta natura di quella affentia nacque Amore, cioe defiderio della perfettione di qualla ne prima nae que amore, che ne natali di Venere, cioe no prima che la ideale bellezza, benche imperfetta nacefsi nella mente angelica. Et tanto e adire ne natali di Venere quăto fe difcefsi effendo qua Ii Venere imperfetta 👁 diferente dalla perfetta 🛮 bellezza , come uno fanciullo in fafce da effo adulto & gio peruenuto alla sta perfetta, o ne natali di Venere tutti li Dij erono posti ad mensa, per questo e da ricordarsi di quello che su detto nel se

sto capitolo del primo libro, che ammi casta oltre al suo essere naturale, ha uno altro effere detto ideale. Secodo il quale fu pro dotto da Dio nella prima mente, pero per Saturno fi puo inten dere 🗞 interpretare 😊 Saturno pianeta, 🗢 la idea di Saturno 😊 similmente di tutti li altri. Quiui per li dei habbiamo ad intendere le idee di tutti li dei, es in questo segue Platone el modo di parlare di Parmenide pythagorico il quale chiama feme pre esse idee Di, li Di adunque sono esse idee, lequali precedo no essa Venere imperio che lei e quello decore 😊 quella gratia che refulta de la uarietà di quelle idee, 😊 dicesi che erano al conuito o ad mensa per che el loro padre alhora le pascea di ambrofia, 🕫 di nectare. Per intelligentia dellaqual cofa e da fapare che li antichi theologi de gentile come scriue Hesiodo so Aristotile coterma dicono tutte quelle cose che dio cibo alz la sua mensa di nectare & ambrosia, essere eterne, & laltre che non sono eterne, non essere state e quello conuito. Essendo adunque le idee della mente angelica O prima O ueramente eter ne per questo Placone anole, loro effer state à quello connito celefte, doue di ambrosia 😊 di nectare furono pasciute 🛒 il che anchora piu espresse dicendo che esso Poro, che è laffluentia umuerfale di effe idee si era di Nectare inebriato 😊 pero quatung iui fusimo le Idee dellaltre cose, nondimeno non dice che le fussino al conuito accettate, perche la loro non fu concesso il dono della immortalita Credo effere sufficientemente dichia. rato come Amorenacque nelli orti di Gioue, del congresso di Poro & di Penia, ne natali di Venere, nel contitto, effendo la Dij posti ad mensa & cibandosi.

Per qual cagione sia posto da Orpheo Amo-

re nel leno di Chaos.

CAPITOLO XII.

Per le cose di sopra dichiarate e manifesso perche da Oa pheo e posto amore nel seno del Chaos inazi à unit il altri Di perche Chaos non significa altro che la materia piena di tutte le forme ma confusa e imperfetta, quado adun que la mente angelica era gia piena di tutte le Idee, ma ancho e ra imperfette, e quasi indistinte e confuse, si potea chiamare chaos nel quale nacque amore, cior desiderio della perfettione di quelle.

.. A quale nature,& per qual cagione si couen

ga del nome del Circolo.

CAPITOLO. XIII. Esideria adung esso angelo fare quelle, cioe esse idea perfette, et e ragioneuale che la perfettione loro nasca da opposisa cogione à quella dalla quale nasce la loro imperfettione da due caufe. Luna e allontanarfi dal fonte 🗢 principio suo, laltra e coniungersi à natura dissunile 😊 contra ria.Dunq nascera la loro perfeccióe o dal remuouersi o dal separarsi da quella nasura dissimile, o risornado donde in pri ma erano processe al suo principio secondo la loro possibilita mteramente riunirsi pero amore, cioe il desiderio di acquista. re questa bellezza perfestamente commone 😊 stimola lange 🗃 lica mente ad convertirfi verfo Dio, er ad conjungerfi quanto piu puo con quello, perche ciascuna cosa intanto la sua pera fectione acquista, inquanto al suo principio si contunge, 🗷 questo e il primo circolo, cio e la mente angelica che dalla indi uifibile unita di Dio procedendo per circolare moto de mixinfeca intelligentia, ad quella perfettamente ritorna, co ogni na tura laquale e atta ad fare questo si chiama circolo , perche la figura circolare ad quello medefimo punto onde in prima cos nuncia, ritorna. Et questa proprieta si truoua solamente in due nature,nel angelica & nella rationale,& per questa mes deluna cagione queste de nature sola sono capace di felicità. perche la felicità non e altro che peruenire al suo summo bene & ultimo fine, & quel medefimo e ultimo fine dogni en . sa che s suo primo principio. Adunque quele nature che possa

no al suo primo principio vicornare, possono anchora conseguire la felicita, o tali solamente sono le sostantie immortali perche la natura corporea 🗢 materiale non ha come conceda no tutti philosophi peripathetici & platonici, questa potentia che loro chimano reflessiua mediante laquale possino ò in se ftesse,ò alloro principio riuolgerse. dunque folamente della lo. ro causa procedono 😊 parcicipano quello bene che dalla loro causa e loro communicato ilquale bene non lo potedo loro riu mire al fuo principio non puo confeguire affoluta perfettione, ma el bene loro sempre rimane imperfetto pero non hanno fes licità, ò lhanno si mperfetta che non si puo propriamente chia mare felicità. Essendo adunque duo sole nature, cioe langelica la rationale che possino ritornare al suo principio, solo queste due si possono chiamare circoli, o debbonsi chiamare circo li intelligibili, perche fono immateriali, fimilmente ne corpi fecondo li nostri Theologi, sono dua circoli magme 🗢 simula: chro di quelli, cioe el decimo cielo ehe e circolo corporale, 🗢 immobile, imagine del circolo intelligibile, cheela mente angè lica, laltro circolo e el corpo celeste mobile, imagine del circolo, che e lanima rationale. Del primo e Platonici non fanno merione, o direbbono forse la natura angelica essendo in tutto Jeparata 🗢 diuerfa dalla natura corporale,ne hauendo à quel la respetto ò habitudime alcuna, non essere representata per al euna cosa corporale Del secodo Platone nel Timeo sa espresla mentione monstrando come tutti e circoli del corpo celeste mobile,che fi diuide fecondo lui nella fphera nó erratica. 🖝 ne fette pianeti, e simulachro di altretati circoli immateriali, chel fono nellanima rationale. Alcuni attribuiscono à esso Dio e nome del circolo, & pare oppenio ne delli antichi Theologi 🧣 tili, che lo chiamano Cielo quasi che lui si una sphera compren viente in se tutte le cose, cost come comprende in se lultimo Cielo un e le cost corporali, ne e in conueniente secondo una ra gione el nome del circolo efferli proprio o secondo unaltra re pugnarli. Intendendo adunque, come disopra esponsuamo per erreolo una natura che da uno punto indivisibile cominciando, al medesimo ritorna repugna in sutto à esso Dio . ilqualle in questo modo non è circolo per che non ha principio daliron de,ma e esso punto indivisibile dalquale cominciono 🗢 alquade ritornono sutti è circoli si che quanto ad questa proprietà, re pugna el circolo à esso Dio, per che non ha principio ne fine. Repugna anchora elle cose maieriali, perche benche commei. no da uno principio non possono retornare ad quello resta che fia proprio della mente 😊 dellanima Secondo molte altre pro prietà conuenie à Dio prima perche e la pin perfetta figura di tutte latre come e esso dio di tutte le cose, o solo è questa figura del circolo non si puo adiugnere, il che dimonstra lei essere assolutamente perfetta oltee ad questo glie unaltra ragione la quale io credo effere posifsima & questa e che lultima sphera e luogo dogni coja locata, il che prouono e Platonici fottibnéte di effo Dio dichiarando, come infra li altri fa rorphytio, non-effere lanima nel corpo, come pare d'uolgari, il che ancho ra Platone nota nel Timeo, ma per opposito essere esso corpo mellanima, o per lamedesima ragione esse anima nella mente angelica 👁 essa méte angelica in esso dio ultimo luogodi ruti e luòghi, il che ne mysterij delli Hebrei si puo comprendre, liquali fra piu facrati nome di Dio pongono questo, cioe Luo. go, & cost nelle sacre livere molte uolte chiamate Sacra adunue per quasta regione, ad sufficiente dichiaratione dellaquax le farieno necessarie più parole, ma farebbe fuora di proposita mostra er cosi per le preallegate chiamato Dio circolo, el che meritamente offeruat o nella Theologia delli Smelliti da Para menide no anchora che molti lo credano ma noi a troue promeremmo quello che da lui e chiamato sphera intelligibile, non essere esso Dio ma el mondo intelligibile da Dio immediamense prodotto.

Breue epilogo del nascimento & amore. CAPITOLO. XIIII.

Pilogando adunq breuemete, dico che ne natali di Venere, cioe quando prima la bellezza delle Idee discesenella mente angolica essendo essa mente nuouamete na ta, cioe anchora non adulta, cioe essendo anchora quella bellezza imperfetta nacque Amore, cioe nacque nello angelo desi derio di hauere quella bellezza perfettamente, liquale gia in qualche modo hauena o da questo amore simulato si conuer se ad Dio o da lui riceue la persettio e di quella bellezza ideo le laquale poi che in se hebbe persetta gia su in lui Venere ad ulta, o alla sua persettione peruenuta.

Delle tre gratie segnace di Venere, & de los ro nomi,

CAPITOLO. XV.

Icono e Poeti hauere questa Venere per sua sequare O quasi ancille le gratie, e nomi delle quali suonano in uolgare Viridiia, Leiitia, & Splendore, lequali tre gratie non sono altro che tre proprieta consequente quella bel lezza ideale Prima lo essere uerde non e altro che permanere o durare la cosa nel suo essere integra o sanza labefattione alcuna, ne per altro si chiama la giouanezza uerde, se non perche alhora lhuomo da lo essere suo integro o perfetto,il quale del suo uigore & sua integrita con gli ami sempre poi piu o piu perdendo uiene ad annu! arsi in tuito, o cóciosa che ogni cofa composta tanto duri nel fuo effere, quanto dura quel la proportione debita che unifice le parti fua ad unione diquel la, ne sia Venere altro che questa proportione, meritamente essa Viridita non e altro che una proprieta consequente à essa 🔒 Venere Et pero doue e la prima o uera Venere cioe nel mon do ideale, ui si truoua anchora la uera uiridita per essere ogni natura intelligibile intrafmutabile della integrita dello effere fuo o m tutto infenefcibile, laqual proprietà in tanto deriua alle cose sensibili in quanto essa Venere possono participare, perche men tre in loro dura quella proportione in tanto durano 😊 si mătengono nerde, laltre due proprietà della ideale bel lezza e lo illustrare lo intelletto o muouere la nolonta à desiderio di se, empiendo quella quando e posseduta de inesfabile letitia Et perche effo effere o quella durabilita o permanen tia non e atto reflessivo pero una delle gratie e dipinta coluol to uerso noi, come procedente o non ritornante. Laltre due, perche apertengono allo intelletto o alla uolonta, la operatio ne dellequalie reflessina, pero sono dipinie col uolio in la , co. me di chi retorna, imperochu le cofe fono dette uenire ad noi dalli Dij, o danoi alla Dij ritornare.

Del nascimento di Venere da Peoti sotto fa bolare uelamento descripto.

CAPITOLO XVI.

Icendo Platone Amore essere nato ne natali di Venere, e necessario à questo luogo intendere come nascesa
se essa Venere. Platone nel conuiuso non dice altro se
non che la su sigluola di Celio el modo come di lui nascessi dichiarano li antichi Theologi de genitali sotto sabolare uelam
to, dicendo che Saturno tagliò e tessicoli à Celio suo padre, o
gitto gli in mare, o che del seme di quelli nacque Venere. Per
dichiaratione di questo mysterio e prima do presupponere che
la materia, cioe quella natura informe dellaquale habbiamo
detto essere coposta ogni creatura, e da Theologi molte uolte si
gnificata per lacqua per essere lacqua in cotinuo stusso et facil
máte receptina dogni forma li go sarebbe se io uolessi addurre
tunti e luoghi, o dello sacra scriptura Mosayca o Euangelica.

o delle facre lettere de Gentili, que da loro per lacqua signifisara questa natura, questo solo noglio adingere che per respeta to che questa natura informe prima si truona nello Angelo coa me in quello che e prima creatura, pero essi Angeli sono per questà nome delle acque significati ne altro e da intédere per le acque che sono sopra cieli dello quali dice Dauid che esse lang dans etimuamente Dio fe non effe mente Angeliche, il che co seme effere cosi Origene Adamentino, co sono infra Platonici alermi che negliono non effere altro quello Oceano che da Ho mero e chiamato padre delli Dij er delli huomini, che quella mente Angelica, laquale di sopra dichiaramo essere principio o fonte dogni altra creatura che dopo lei si truovi, per questo da Georgio genusto approbatissmo Platonico e chiamata questa prima mente Neptuno, come quella che e dominatrice di cutte larque, cior di tutte lattre mente. O Angeliche et huma n'e. Queste sono quelle acque, questo e quel sonte nino, delquale thi bee, mai piu nó ha sete Queste sano lacque er e mari sopra liquali, come dice Danid, Dio ha fondato lumbierso mondo.

Expositione della fabula di Saturno.

CAPITOLO Opo questa cognitione da sapere per quale capione e detto da Poeti che Saturno castrajsi Celio suo padre fu dichiarato nella prima parte dellopera presente, come effe Dio, ilquale e detto Celio, seconda Platonici, pro ducena el primo Angelo, ilquale loro chiamano mente diuina o li Poeti Saturno, o fu dichiarato che esso Dio non produsse altra creatura che questa, dallaquale poi cra prodotto il refto del mondo. Se adunque colui che rimane fterile, ne puo piu generare, meritaméte si puo chiamare castrato, perche poi chee creata la prima mente Angthca per effere inlei commua micato cio che dal primo Dio si puo communicare, o talmente communicato che lui non rimane piu prodottino di cosa alcuna non esanza gran ragione deno da Poeti Saturno castrare Gelio fuo padro, Castra adunque Saturno Celio,ma Gione no sastra Saturno, ma ben lo prima del regno perche poi che essa mente ha prodotta lanima del mondo, che e Gioue, non rima vestierile come fa Celio prodotto Saturno, ma produce dopo ellectuti e cieli & li elementi, & lanime rationali,ma perche ladministratione di queste sose mondane si fa mediante el cielo 😊 di effa anima rationale, che muouano infieme che cofe inferiore, effendo, come di sopra dichiaramo, essa anima mon lang principio dogni moto, & quella mente in tutto jampobile deseft da Poeti Saturno effere legato come quello che non fi muone o limperio o administracione del modo effere appres so di Gione, ilquale pero non gouernerebbe bene el mondo, se non sufi adiutato da cossgli del uechio padre, cioe che lanima non muonerebbe ordinacamente el Cielo, ne rettamente dispor rehbe laltre cofe non fusi participe della sapientia paterna insellettuale, come da Platone nelle leggie pienamente dichia-vato à chi con sana mête le legge, peroche le sue parole in quel le luogo male intefe, o à qualche Platonico, o d tutti è Mani chei furon cagione di gradi errori. E adunque manifesto per qual cagione Saturno castri Celio, 🗢 Gione leghi Saturno 🤝 solghili limperio. Seguendo aduma la esposuione da noi addotta habbiamo ad dire che tutto quello che comunica Celio & Saturno, cioe quella plenitudine delle idee laquale descende da Dio nella mente, sono e testicoli di Celio, peroche separati quelli da effo rimane sterile co non e piu generative, cascono questi testicali nel mare, cioe vela natura informe Angelica, & come prima có quella si coiungano nasce essa Venere, laquale come e detto, e quello decore, quello ornato, et quella gratia re Sultate dalla narietà di quelle idee, O perche quelle idee no has sebbono in se quella warieta o distintione se non fusino mischiere à quella natura imforme, rie fanza quella uarietà si pue

essere bellexxa, meritamente segue che Venere no potessi nascu ve se non cadendo e testicoli di Celio nelle marittime acque.

Di Poro, & perche fla detto figluolo del coni

CAPITOLO. XVIII. Esta dichiarare per qual cagione e chiamato Pord sie gluolo del configlio. Essendo adunto Poro laffluentia gluolo del conglio da Platone, imitatore delle facre lettere del li Hebrei nelle quali effo Dio e chiamato per il medesimo nome onde O Dionisio Arcopagita dice Iesu Christo essere chia mato Angelo del configlio, cioe nuntio di Dio non intendendo per il configlio altro che il primo padre Dio, il che imitandò Auicena chiamo la prima caufa, caufa ebsigliativa, il che e ad dimostrare che la mente non ha da se le Idee es la ragione dela le cose, ma da esso Dio, ne e alero il configliare uno se non date li la notitia 🔿 la ragione di quello che ha ad fare. Planedo ad una prodotto Dio la mente, laquale hauefit ad effer fabricatro ce di questo mondo uisibile, la consiglio, cio admaestro co ins strusse dellopera che lei havena ad fare formando quella med te della perfettifiuma Idea di questo artificio mondano.

In che modo fi ha à intendere Amor effere el piu giouane, & el piu uechio di sutti gli Dei.

CAPITOLO. XIX

Auendo esposto le parole del nascimento di amore del te da Diotyma, es demonstrato le parole di Orpheos il quale dice Amore effere nato nel feno di Chaos man zi à tutti li altri Dij,essere conforme al senso di Platone, resta ad dimostrare come anchora non repugna à quello che A thon dice, cioe Amore effere piu gionane che sutti li alert Bei il che pare mamfestaméte repugni à Orpheo, il quale dice & more effer il piu antiquo che tutti li altri Dei, Per intelligentia adung della uera folutione e da ricordar si di quello che di fo pra e detto, cioe che cosi come la casa ha dua esseri, uno nella idea fua nella mente dello artifice, laltro nella materia con me sono le pietre, elegni, es simili cose, et quello primo si chia ma effere Ideale & questo effere naturale, cosi e di tutte laltre cose lequali hano in quella prima méte lo essere Ideale, o suo ra di quella el loro effere naturale. Gioue adung et Saturno et cost tutti li altri Dij si possono significare, o per la idea di Sac turno, di Gioue, o cost delli altri, o per esse Saturno o Gioue naturale o nonideale. Dico adunque che el primo dio nello esser suo naturale 🜣 perfetto fu Amore, 😎 prima di lui non fu alcuo altro Dio che hauessi lo essere naturale, cioc essere perfeno, o lui fu cagione di darlo à tutti li altri Dei, il che essere cosi, e manifesto per le cose sopra dette por che Amore nacque quando le idee difcefono nella mente angelica , lequali idee effendo la fostantia di effa mente, no fu la fostantia di effa mente prima perfetta che loro fusino perfette, il che non fu fi non dapoi che amore fu nato. Se adunque effa mente angelica no hebbo lo effer naturale perfetto prima che amore nascesa fi, es lui fu capione di darglele in quanto per la conversione, fatta da lui à Dio furono quelle idee perfette, molto magiormi te si puo dire delli altri Dii liquali sono posteriori di essa méte.) cioe che amore fu prima che loro hauessino el suo effere natu. rale perfetto, non oftante che loro fusino prima di lui secone do el loro effere ideale imperfetto et per questo viene ad effere piu giouane di tutti li altri & piu bello, perche effe idee imm diatamente furono congionte a qualla natura informe, 🗢 lui non nacque in lei fe non dapoi che la fu gia dalle Idee , benche imperfettamente formata,

Come sintenda el regno della necessita esse restato inanzialamore.

CAPITOLO. XX.

El medesimo fundamento si puo intendere facilmente quello che dice Agathone, cioè che il regno della nes cessita fu prima che il regna di amare per intelligentia dellaqual cofa è da sapere che Platone nel Timeo chiama quella natura informe, necessita, o bent De altroue per necessit va intenda esso fato nondimeno in questo luogho ha ad inte dere la necessita secondo el primo modo, cioè per quella natura informe. Eadung da sapere che essendo ogni creatura com: posta di quelle dua nature del equali luna è materiale 😊 lal. tra formale, luna imperfecta & laltrà cagione della perfeccio ne ogni uolta che luna di loro participa piu della natura del laltra si chiama re essere soggietta à quella, et quellaltra predo minare à lei 😊 per questa ragioni, perche nelle creature infer 🗴 ri è piu della patre imperfetta che della perfetta, si dice in loro predominare la materia. Quando adunque le idee erano ano shora imperfette & inordinate, perche quella natura informe materiale è cagione dogni imperfeccione è detto da Theolo gi.alhora hauere regnato la necefsita, & ogni imperfectione, some è detto, che nella creatura fi truova procede da quella na tura informe, per questo dice Agathone, che tutte lo cose che delle idee si dicono che dinotino di loro qualche imperfettione, tutte accaddono regnante la necessita, cost comé tutte le perfee tioni poi che amore comincio ad regnare, perche quando per amore fi converse la mente in Dio, fu in lei perfetto quello che prima era imperfetto.

Per qual cagione si dica Venere imperare à tre fasi.

CAPITOLO. XXI.

On sarà adung fuora di proposito esporte per qual cagione dica Orpheo Veneré imperare à tutti è tre fa ti, il che solo da fundamenti di sopra dichiarati sara manifesto. Pongono come altre uolte hauemo detto è Platoni ci dua mondi, que sto sensibile, er unaltro intelligibile essemplare di questo. In questo mondo ueggiamo grandissimo ordine o ogni cosa concatenata insteme, o insteme dependen te con amicheuol cócorfo alla conftitutione di uno tutto. Que. sto ordine, questa serie di cause 🗢 di effecti, echiamata da phi losophi, Fato 😎 essendo queste cose mondane imagine di quela le idee del mondo incelligibile & dependenci da quelle, & à lo ro sottoposte. Seguita che lordine di questa dependa da lordine di quelle, ilquale ordine è chiamato Providentia, cosi co. me quello è chiamato fato, 🗢 pero è Platonici pongono la pro suidentia laqua'e confiste nellordine delle idee effere in quella prima mente, laquale providentia, cioè ilquale ordine depena de da esso Dio come da quello che è ultimo fine di questo ordine, ne essa legge di prouidentia che ordina le cose nel suo sine altroue le diriza che ad confeguire quello ultimo 😊 infinito bene. Se adunque Venere non è altro che lordine di quelle idee,dalquale dependo lordine mondano chiamato fato, segui tà che Venere domini à esso fato ilquale fato in tre parti è di niso. 🗢 disegnato per è nomi delle tre parce, Cloto, Lachesis, Atropos, perche quello che è unito nella providentia o mifurato da una indivisibile misura della etermita fatto gia nel fa so temporale, si divide in tre parti cioè presente preterito, o fu turo, benehe anchora altrimenti si possa dividere secodo quelli tre regni diuisi à figluoli di Saturne, come da noi nel primo libro fu dichiarato. Altri ucgliono che Atropos si atri buisca al la sphera non erratica, Cloto à sette pianeti, Lachesis alle cose dalla luna in giu, ma il trattare di questa materia richiede pro prio 🗢 determmato luogo Di qui si puo intendere che al fato non fono fottoposte se no le cose temporale, e questo sono quel le che sono corporee, o pero essendo lanima rationale incorpo

rea non è fottoposta al fato, anzi demina à quello ma bene à fot toposta alla providentia es serve à quella, il qua le servire è una vera libertà pre che se la volunta nostra obedisse alla legge del la providentia è da lei guidata sapientissimamete alla consecutione del suo desiderato sine, es ogni nolea che da questa servir tu si vuole liberare, si sa di libera veramete serva, es sassi schianta del sato, del quale prima erat patrona perche delicusare dala la legge della providetta non è altro che lasciare la ragiona es seguitare il senso e la ppetito irratioale, ilquale à sottoposta ad sato per essere di natura corporeo. Es pero chi à lui si sottoposte, molto piu si sa servo di colui di cui esse esse servo, ma di questo altra volta parleremo.

Del'Amore Angelico & humano, & de loro obiecti.

CAPITOLO XXII

Redo ad sufficientia essere detto di questo Amore ces leste, & di Venere sua madre, uero è che se succe le questioni che si potrieno monouere alla persona cognà tione dello idee molesi in questo luogo essequire sarebbe bisogno di piu lugo trattato,ma in questo luogo sarebbe superfluo er altroue à nostra intentione parlarné copiosamente. Lasciundo adúa questa materia ad altro tempo, e espedito quello che dello Amore celeste & angelico era da intendere, passeremo ad diëhiarare la natura di quello Amore che è propriamente mia imagine di questo, così adúa come dal cielo, cioè da Dio de feendono nella mente angelica le idee, es per questo nasce in éssa amore di bellezza miellettuale, coseda lamente angelica descendono nellanima rationale le medefime Idee, lequali for no tanto più imperfette diquelle che fono nelle mente angelica quanta lanima er la natura rationale è piu imperfetta dello Angelo o della natura intellettuale di che mutano o natura o nome, come fu nel primo libro dichiarato. Quel medefano adunque che di Saiurno respetto à Celio su detto, quel medea simo e di Gioue, respetto e Saturno. Et nota che Platino nel fuo libro di amore non parla del primo Amore celefte, ma foe lo di questo, & similmente non parla di quella prima Venere,ma di questa seconda cioè, non della bellezza della Idee de feendente da Celio in Saturno ma di quella che da Saturno difeende in Gioue cioè nellanima del mondo , il che lui minifestimamente dichiara, perche quella Venere celeste dellaqua le lui parla non dice effere nata di Celio, come dice Platone, ma di Saturno, allaqual cosa chi non ponessi diligente attentione iudicherecce Platone & Plotino in questo esfere discordi , coso come chi rettamente gli offerua conofce delluno 😊 dallatro inc fieme hauerfila totale cognitione & affoluta, dello. Amore cele fle, perche da Platone è trattato di quello che è primo o nero Amore celeste, & da Plosino del secodo che è imagine di quel lo. Venere adunque madre di questo amore, nasce di Saturno. 😊 fi unifee con Gioue. c ofi come quella prima nafce di Celio 🗢 si unifee con Saturno. O per quella ragione medesuna per laqual unole Plotmo che le idee, che è la prima Venere, non fieno accidétale, ma fostantiale alla mente angelica, uno le etiama dio che questo ragioni specifiche che sono nellanima, come le in dre nella mente, sieno fostantiali allanima, 🗢 per questo tales hora diro Plotino che Venere celeste è quella prima anima ras tionale, o diuma. Et per non dare occasione ad alcuno di er rare, che per queste paroli si monessi ad credere che la namea dellanima, in quanto natura di anima rationale, fufii Venere, soggiunge disorto, che questa anima è chiamata Venere, in uanto in lei è uno certo splendide 🗢 specioso amore, disegnan do per questo quelle specifiche ragioni dellequali habbiamo parlato, ad che ritornando dico che cosi come quello primo a more che ènellamente si chiama angelico & diumo, cost questaltro che è nellanima rationale si chiama amore humano, per che la natura razionale è la principale parte della natura de

Del amore uolgare, & della bellezza fenfibi le, che è lo obietto fuo.

CAPITOLO. XXIII.

T Ora espedito quello che è necessario dello amore celeste & della imagine sua passeremo ad trattare dello amore uolgare, ilquale non è, altro che appetio di -bellezza fensibile per il senso del uiso come puo essere chiaro perle cofe forradette Questa bellezza, si come la intelligibile o come universalmente ogni natura, ha tre modi di essere cioè Causale, Essentiale, ò uero Formale o Participato la caufa fua è il Cielo finabile animato di quella uirtu chel muo ue cosi come la causa della bellezza & Venere intelligibile, era quel prima o uero Dio intelligibi'e Questa uirtu motis ua del Cielo è la infima potétia dellanima celefte, secondo la qual potentia è congiunta al cor del cielo, come è la nirtu nostra motina o progressina cogiunia à musculi o à nerui, liquali usa per instrumenti & organi ad essequire questa sua operatione che è il moto, cost la urreu motiua dellanima del cielo atto corpo & organo al moto celeste circolare & sempi terno, come è piedi sono atti al moto del caminare delli animali, mediante esse corpo del cielo transmuta questa materia inferiore of formale di tute le forme che sono in lei non alie rimenti che la mano dellartefice mediante-el pennello forma la sua materia di questa ò di quella forma artificiale. La cau sa adus di questa Venere uoigare, che è la bellezza di queste forme materiali sensibili, è quella uirtu motiua dellanima cele ste, o in quella ha essa Venere lo essere causale Lo essere suo formale 🗢 essentiale è in essi colori dalla luce del sole uisibile · illuminati, cosi come sono illummate le Idee dal'a luce di quel primo inuifibile fole. Lo eff re fuo participato è nella di sposuone quancitativa della cosa bella cioè in essa figura che confiste in uno til c'ordine delle parie, o questa si puo chiama re bellezza per participatione, perche come di sopra fu dichia rato. Bellezza è obietto motiuo del usfo, co non effendo questa quantita atta ad mouere el usso se non in quato à partecipe de colori & della luce meritamente non ha per benefi-· eio della propria natura di effere bellezza 😊 procreatiua di amore ma per participatione & merito di altri che & per se et per la loro propria natura fono atti ad mouere el uifo et ge nerare nellanimo di chi li uede Amore della casa ueduta.

Seguita dello Amore celeste, humano, & bestiale.

CAPITOLO. XIIII.

More adunq uolgare no è altro che desiderio di pos federe questa tale bellezza o come subito che la in telligibile bellezza il che fono effe Idce, defcendeua nello intelletto Angelico,nafecua nella uolonta dello Anges lo defiderio di possedere quella bellezza, e per coseguire que sto si sforzana di accostarsi à quello, daiquale in lui era cal bellezza peruenta cost come prima la spette co la imagine di questa bellezza sensibile peruiene allochio, subito nasce nello appetito fensitiuo ilquale, come di sopra dichiaramo, segues la cognitione del fenfo, cost come la volonta la cognitióe, del lo intelletto, nafce dico uno defiderio di fruire pienamete quel la bellezz i et di qui possono nascere duo amori, dequali luno è bestiale, o laltro è humano o rationale pero che questo nó è dubbio, che hauendo pinaméte ad scruire questa bellezza, bifogna unirfi ad quello che è principio o fonte suo, o dal quale prima procede 🗢 se noi sequitiamo el iudicio del senso, ilquale seguitano è bruti 😊 li animali irrationali, giudiche. remo el fonte di questa bellezza effere in quello corpo mate. riale nel quale la ueggiamo posta, o di qui nascera in noi lap petito del coito, che no è altro fe non cogiungersi con quel cor po per il piu intimo modo che sia possibile nellaquale mate: ria el diffédersi piu logamente, è uno profunare e casti myste. ry amorofi di Platone. Maritornando al propofito nostro, di co chel fenfo giu lica quella bellezza hauere origine da quel corpo et pero el fine dello Amore di tutti bruti, cil coito, ma

la ragione per opposito iudicio, conosce quello corpo matteriale, non solo non effere fonte & principio di bellezza ma ef fere natura in tutto diverfa et corrottina di quella, o conofce che quanto piu da quello corpo si separa. O in se si cosidera. tanto piu ha della sua natura o propria dignita o presentia. o pero certo non debbe passare da quella specie riccuuta ne li ochi ad esso corpo, ma debbe de purare questa specie quato piu puro se in lei uede rimasto qualche infetiione di na tura corporea & materiale. Et perche lhuomo si puo intedere o per lanima rationale posta nella sua natura perfetta. Et puosi anchora incédere per lanima rationale al cc v. o gia ue nita 😊 alligata Secodo el primo modo Amore humano è pro priamente quello che disopra su detto essere imagine dello Amore celeste Secondo questo altro modo. Amore humano è questo del qua'e nomi parliamo cioè Amore di belleza sensi bile laquale dellanima è gia del corpo separata et fata di sen fibile quanto parisse la natura sua intellettuale, e molti sono equali piu in su non ascendono o questo cade nella piu parte de de glihuomini, alcuni piu perfesti ricordandosi duna bel lezza piu perfetta laqual gia uide lanima loro prima che nel corpo fussi immersa si accedono alhora di uno desiderio ineredibile di riuedere quella, & per confeguire questo intento, si separano quanto piu possono dal corpo, talmente che la nima nella sua pristina dignita ritorna, fatta in tutto patrona del corpo ne à lui per alcuno modo foggietta o alhora è lanima in quel'o amore ilquale è imagine dello amore celeste o puosi chiamare questo amore di natura humana perfetta, et quelaltro Amore di natura humana caduca 🗢 quasi imperfetta. Da questo amore se poi di perfettione in perfettio ne si ua crescendo, giuone lhuomo ad tal grado che uniendo lamina fua in tutto co lo intelletto è di huomo fatto Angelo, di quello angelico Amore cutto infiammato come una tere ra del fuoco accesa o in fiamma couersa, alla piu alta parte modo inferiore si liena, cosi lui da tutte le sorde o macule del terreno corpo espurgato, o in fiamma spirituale dal'amoro. sa potentia transformato, infino allo intelligibile cielo uolan do, nella braccia del primo padre felicemente si riposa.

I equale anime si truous lamore uolgare, & in quale langelico, & perche le anime celesse sieno significate per lano

CAPITOLO. XXV. Pr questo che dello Amore un'gare habbiamo de to, segue necessariamente che solo in quelle anime possa cadere questo amore uolgare lequali sono nella mate. ria immerfe, o dal corpo in qualche modo superate, ò almes no impedite o finalmente in quelle anime che non fono lil ex re dalle perturbacioni delli affetti, ma fono alle pafsioni fotto poste quale secondo è Platonici sono o le anime nostre o quelle de demoni, ò di tutti come uogliono alcuni ò delli infe riori o piu propinqui alla natura nostra Nelle alire anime, come sono le nostre, enecessario che si truoui puello Amore angelico eternalmente, cosi come è eterno lo intelletto dellani ma nostra nondimeno pochi huomini lo usano, la memoria de quali quasi hauendo uvite lespalle allo intelletto, uolge gli occhi & li conucrie alle cose sensibili & alla cura del corpo. Et per piena intelligentia di questo passo è da intendere, chelanime celeste hanno in se tale perfettione come dicono tutti e Platonici che possono insteme satissare alluno o allaliro loro officio cioè, o reggere o administrare el corpo loro, o per questo non sispicare dalla intellettuale contemplatione delle cose superiori 🗢 queste anime furono da molti Pocti se: gnificate per Iano bifronte, perche come lui dalla anteriore v posteriore parce oculate possono insieme v ucdere le cose intelligibile & prouedere alle fensibili, ma laltre anime piu imperfette che non hanno gliocchi fe nó in una parte loro, è necessario che se le si uolgano conquella parte dallaquale s. no oculate, al corpo, che laltra che è fanza ochi rimanga nol 14 uerfo intelletto, & cost elle rimanghino prine della nifione

RR Digitized by GOOGLE

delle cose intellettuali Similméte se esse convertono gli occhi merfu lincelletto non possono prouedere piu al corpo, o è necessario che lascino la cura di quello o per queste ragioni, queste anime allequali è forza per la cura del corpo lasciare el bene dello intelletto, la providentia divina le ha alligate è sorpi caduci o corrottibili, da quali folute, possimo in breue sempo fe per loro non manca alla loro intellettuale felicita ri sornare o le altre anime lequali non jono per la cura del cor po impedite dal bene dallo miellerio ha essa providicia alligate à corpi eterni & incorrottibili. Di questo fondamento puol trare la folutione duno argumento di Ariftoteli nel primo dellanima,doue dice, che se lo essere nel corpo è male dellanima, come Platone molte uolte dice feguita che lanime ce leste sieno piu infelice che le nostre, lequa'i qualche uolta si se parano dal corpo Et puoi crarne un altro fondamento, che fe noi poniamo tutti è demoni effere foggietti à passione, bisog. na porli tutti essere mortali, pero la definition e di Apuleio, cioè che Demoni sieno di animo passibile ma aterni si debbe intendere che loro fono eterni perche le loro anime fono eter ne,ma nó che in loro nó accaggia separatione dellanima dal corpo, come estamdio accade in noi. Ritornando adunque al proposito nostro dico che lanime celeste lequali sono da Boe. si per Iano difegnate come quelle che del tempo mediante el moto fono principio, hanno o occhi da quardare quella bellezza Ideale nella incellecto laquale amono cotinuamente, 🗢 hanno altri occhi da guardare le cose inseriori & sensibili, mon per amare ò desiderare la loro bellezza, ma per communicare loro quella 🗢 farle di esse participe. 🏻 Lanime no: fire prima che al corpo fieno alligare fono per medefimo modo come quelle bifronte, cioè hanno dua facce, perche come dice Platone nel Phedro . ogni anima , 😊 intendest dogni anima rationale constituța nella sua natura, ha cura di tut. to luniuerso cotporale. Hanno dunque finalmente 🗢 lanime nostre prima che caggino in questo corpo terreno parimente dua faccie, cioè che insteme possono riguardere le cose intelletuali, prouedere alle sensibili, ma quando nel corpo de-Scendono, interviene loro non altrimenti che se sussino per mezzo divife 😊 delle due facce ne rimanessi loro una sola, et per questo ogni hora che quelluna faccia che è loro rimasa uolgono alla bellezza sensibile rimangono prine della nisiove delakra, 🗢 di quinasce che nessuno puo hauere insieme, 🕏 lo amore uo!gare 😊 quello celeste, 🗢 pero Zoroastre confortandone alla uisione di quella bellezza superna esclama, estendi gliocchi 🗢 dirizali in su, 🗢 di questo puo essere buon testimone che molti dalla medesima causa che gliha rapiti alla uissone della bellezza intellettuale, sono stati de loro oc chi corporali con 'iqualı sı uede la bellezza sensibile ecceca. ti Questo significa la fabolo di Tyresia da Callimaco decan zata, ilquale per hauere uisto Pallade nuda che non significa altro che quella Ideale bellezza, dallaquale procede ognifapientia syncero 😊 non uestita ò coperta dalla materia subito diuenne circo, o dalla madefima Pallade fu fatto propheta, si che quella che gli chiuse gliocchi corporali, li aperse gli oc chi dello intelletto con liquali non meno le futture cofe che le presenti uedre poteua. Homero da lombra di Achille, dale laquale fu afflato di quello poetico furore che in se ogni mtellestuale contemplatione cótiene fu anchora di glocchi cor porali eccecaco. Paulo Apostolo nó prima alterzo cielo eleua to fu rapto, che dalla uisióe delle chose diuine glocchi suoi al le cose sensibili furono facci ciechi, del cui rapto forse qualche wolta parleremo Ma ritornando alla materia principale, dia co che metre lanuna nostra è couersa alle cose sensibili, no puo fruire la visione della bellezza miellettuale. O pero quantus nello intelletto dellanima di ciascuno eternalmete uiua quela lo amore cel ste, nonduneno soli coloro lo usono, che sono po -hi.liquali rimofii in tutto dalla cura del corpo, possono ina fieme con Paulo dire, di non sapere. Se essi sono nel corpo d fuora di quello, alquale stato qualche nolta permene uno bilo

mo,ma staui pocho, come quelli che noi shiamiano Estatici, della cagione di questa separatione molte cose sarcibbono da dire lequali roi r. el commento nostro sopra Platone nel conviuio di ssuffusamente diremo peroche da altri che io habbia let to, non è anchora socio scritto ad sufficientia.

Come in noi possino essere più amors.

CAPITOLO XXVI.

🥆 Ara adung in noi uno amore aterno 😊 fostantiale, cióe quello che è nello intelletro, ilquale è Angelico non hamano, poi nellanima nostra, laquale è per natura libera. o punssi nolgere o alla sensibile bellezza o alla intelligibà le, puo nascere tre amori, peroche o amala bellezza sensibile, ò quelaltra celefte, fe la fensibile, ò quelaltra celefte se la fenfibile desidera unirsi à quella corporalmente, o questo defiderio perche procede da irrationale giudicio, cioe da giudicare che quella belleza nasca da quello corpo oue ella è posta si chiama care che quel amore bestiale 🗢 irrationale , 🎖 desidera unirsi a quella con la mate, cioè servando in se la spe cie o la imagine diquella o continui pensieri o fissa intentione dello animo unedo quella à se, o se alei quanto piu puo. O questo amore, perche nasceda racionale giudicio, cioè da conoscere quella bellezza nó solo non habere origine da quel lo corpo materiale, anzi perdere della perfettione 🗢 dignita Jua per essere con quello admista, laquale recupera quado per uirtu dellanima da quella materia è separata si chiama amo re humano o rationale o la piu parte delli huomini circa questi dua amori si rinolgano ma quelli la intelletto de quali da philosophico studio purificato et illuminato cognosce ques sta bellezza fensibile esfere imagine dunaltra piu perfetta la sciato lamore di questa , cominciono à desiderare di nedere quella celeste bellezza, o questo è quel cerzo amore ilquale gia gusta in qualche parte quella bellezza celeste, hauendo di lei qualche memoria, et questi se in tal eleuatione di méte pera feuerano confequitano finalmente quello angelico 🗢 intelle tuale amore, il quale bene che prima in loro fussi, nondimeno come occupati ad altre cofe, non fene accorgenano, de quali fe puo dire meritamente che la luce luceua nelle tenebre non la comprehendeuono. o di questo acco largaméte parleremo nel la espositione dela festa stanza della presente canzona, alla enarratione de laquale passeremo se prima haremo à chi lego ge ricordato che della fabola di Ariftophane posta nel consi uno di Placone si puo hauere qualche lume per uno nostro des to nel fecondo capitolo di questo trattato. Et perche dal nofiro Poeta non è tocco cofa alcuno pertinente à quella, non è nostro officio interpretarla al presenta.

Sequita la Canzona.

CANZONA DAMORB COMPO fla per Hieronymo Beniuieni Cittadino Fiorentino, fecondo la mente & oppimione da Platonici.

Stanza Amor dalle cui man fuspes' el freno. Del muo cor pende & nel cui facco regne Nutrir non hebbe ad fdegno La fiamma che per lui gia in quel fu accefà. Muoue la lingua mia forza l'ingegno Ad dir di lui, quel che lardente seno Chiude, ma il cor uien meno Et la lingua repugna, à canta impresa. Ne quel ch' en me puo dir nefar difesa, Et dur convien chel mio concetto esprima Forza contro ad maggior forza non uale. Ma perche al pigro ingegno amor quell'ale. Promesso ha con lequal nel cor mio inprima. Discese bencho in cimà Credo per mai partir dalle sue piume.

Panido, quanto ellume. Del fo uiuo fplendor fia al cormio feoria Spero aprir quelche di lui affeofo hor porta.

Stanza 10 dieo com' amor dal diuin fonce Dell' increato ben qua giu s infonde Quando in pria nato & donde Muou' el ciel, l'alme informa, e'l mondo regge. Come poi, ch' entro alli human cor s' asconde Con qual & quanto al ferir dexir' & prompte Armi, è leuar la fronto Da terra sforz' al ciel l' humana gregge. Com' arda,infammi, aduampi, con qual legge Quest' al ciel uolga or quello ad terra hor pie ghi Hor infra questi dual' inclini 🗢 fermi. Stanche mie rime 🗢 uoi languidi e'nfermi. 🖰 Versi, hor ch' en terra sia che per uoi preghiç Si che à piu giufti prieghi. Del'infiammato cor s'inclin' Apollo. Troppo aspro giogo el collo Preme, Amor le promesse penne hor porgi All' alenferme, 😊 il camm cieco fcorgi.

Stanza. Quando dal uero ciel conuerfo feende Nell' angelica mente el diuin fole. Che la sua prima prole Sotto le uiue frondi illustra e nforma, Lei chel fuo primo ben ricerca 🗢 uuole Per innato disso che quell'aecende In lui reflessa, prende Vireu, chel ricco sen depinge er forma. Quinc' el primo disso che lei transforma. Al uiuo fol dell'increte luce Mirabilmente alhor s' incende è infamia. Quell' ardor quell: incendio 🗢 quella fiamma, Che dalla ofcura mente, 🗢 dalla luce Pre sa dal ciel reluce Nella angelica mente, e l primo 🖝 uro Amor.pio defidero D' imopia nato, o di richezza alhora. Ghe di se il ciel facea, chi cypri honora. Stanza.

Questi perche nell'amoro se braccia. Della bella Cyprigna in prima nacque Sempre sequir li piacque Lardente fol di sua bellezza uiua. Quinc' el primo disso che 'n noi si giacque Per lui di nuoua canape s' allactia, Che l'honorata traccia Di lui seguendo, al primo ben n' adriua. Da lui el foco,per cui da lui deriua Cio ch' en lui niue, in noi faccende, & doue Arde morendo el cor, ardendo crefce. Per lui el fonte immortal trabocca, ond efce Cio che poi el ciel qua giu formando mone, Da lui conuerfo pioue Quel lume in noi, che fopt' aciel ci tirà. In noi per lui respira Quel increaso fol santo splendore Che l' alma infiamma in noi d' eterna amore,

Stanza. V.
Come del primo ben l'eterna mente
E niue, intende, intende, muoue o fingé
L'alma spiega o depinge
Per lei quel sol ch'illustra' l'dinin petto,
Quinci cio ch'el pio sen concepe o stringe
Diffunde o cio che poi si muoue o sente,
Per lei mirabilmente

Môsso, sente, viue, opra ogni sue essente.

Da lei come dal ciel nell' intelletto.

Nasce Vener qua giu, lacui bellezza

Splende in ciel, viue in terra el mondo adombra.

L' altrà che dentr' al Sol, si specchia allombra

Di quel ch' al contemplar per lei s' aduezza,

Com' ogni sua richezza

Frende dal viuo sol, ch'en lei refulge

Cosi sua luce indulge

A questa, come amor celeste in lei

Pende, cose el volgar segue costei.

Stanza.

VI.

Quando formata in pria dal dinin nolto Per descendere qua giu lalma si paree Dalla pin eccelfa parte. Ch' alberghi el fol nel cor human s' imprime, Dou' esprimendo con mirabilarte Quel ualor poi che da sua stella ha tolto Et che nel grembro accolso Viue di sua celeste spoglie prime, Quando nel seme humar posson sue lime Forma suo albergo in quel fabrica è stampa C' hor piu bor men, repugna al dium culto. Indi qual hor dal fol ch' en lei ne sculto Scende nell' altri cor l'infufa stampa Seglie conforme aduampa L'alma qual poi ch' enfe l'alberga affai. Piu bella à divin rai Di sua nirtu l'effinge, o di qui nasce Ch' amando el cor d'un dolce error si passe.

Stanza VII. Pascesi el cor d'un dolce error l'amato Obietto in se come in sua prol guardando, Talhor poi reformando Quell' al lume divin che' n lui n' impresso. Raro & celefte don, quinc' eleuando. Di grado in grado fe nel increato Sol torna, ond e formato. Ne quel che nell' amato obietto e' spresso. Per tre fulgidi spechi un sol da esso Volto dium raccende ogni beltate. Che la mente lo spirto, e' l corpo adorna. Quinci glioechi er per gliocch' oue foggiorna L'altra su'ancilla el cor la spoglie ornate Prend' in lei reformate Non pero espresse, indi di uarie 🗢 molte Belta dal corpo sciolte, Porm'un concetto, in cui quel che natura. Dinis' ha in tutti, in un pinge & figura. Stanzar VIII.

Quinc' Amor l' alm' in quest' el cor deletta In lui,com' in suo parto anchor naneggia, Che mentre el uer uagheggia Come raggio di Sol sott' acqu' el uede, Pur non so che dinin ch' en liu lampeggia Benche adumbrat el cor pietoso allecta. Da questa ad piu perfecta Belta ch' en cima à d'quel superba siede. Iui no l'ombra pur ch' en terra fede Del uero benne dia scorge, ma certo Lume o del uero fol piu uer' effige Quinci mentr' el pio Cor l' alme uestige Segue, antro alla fua ment' el ued' inferto. Indi à piu chiaro apperto Lun· appresso ad quel solsospeso uola, Dalla cui niua & fola Luce informate amando si fabello La mente, l'alma, e' l mondo er aio ch' en quelle

R i Stanze

Stanza. I X.
Canzon, io fento Amor chel fren raccoglie
Al temtrario ardir chel cor mio sprona
Forse di la dal destinato corso.
Rafrena el uan disio, restring' al morso.
E casti orechi à quel ch' amor radiona
Hor uolgi, se persona
Truoui che dal tu' amor sinform: er uesta
Non pur le frondi à questa
Del' tuo diuin thesor, ma' lfrutto spiega
Agli altri basti lum, ma laltro niega.

PINIS.

## COMMENTO PARTICOLAR B.

LIBRO TERZO BT VLTL mo del medefimo fignor Conte Io anni Pico Mirandullano fopra la particolare efpositione della fogietta Cangona de Hieronymo Beniuseni.

A qualiscientie si apartenga el trattare cosi de luno come dellaltro Amore celeste, & uol gare.

CAPITOLO PRIMO.



L trattare delluno © dellaltro amore fapare tiene à diuerfe scientie. Dello amore uolgare, tratta el philosopho naturale © el philosopho morale. Dello amore diumo, tratta el theologo, © uolédo parlare ad modo paripa

thetici, el Metaphisico Parla delluno e dellaltro eccellentemente Salomone, del uolgare nello Ecclesiaste come naturale Philosopho, etne Prouerbij come morale, del diumo e celesta nella sua Cantica, e pero dicono che fra tutti à cantici della scrittura sacra, questo è el piu sacro e el piu diumo. Di quasti dua amori hanno trattato specificamete duo Poeti in lingua Toscana. Dello amore uolgare Guido caualcanti in una sua cázona. Dellaltro cioè del celeste, el Poeta nostro nel lopera prasente, nella quale quantua tratti delluno e dellal tro, nondimeno principalmente tratta del celeste, ne dellaltro parlase non ingitanto è una debele imagine di quello.

Delle differentie che appaiono essere infra lo Authore della præsente Canzona, & Guido caualcanti.

## CAPITOLO II.

Mor dalle cui man Sospes'el Freno, o dopo molti uersi soggiunge muoue la lingua mia sfrorza L'ingegno. Questo è el principio della prefenta Căzona del Poeta nostro. Laltra da Gibi do cóposta, comincia Donna mi pregaperch lo uoglia dire, e dalli espositori sua è detto per quella Dona in-tendersi amore, ne quali principii noto fra limo Poeta e laltro tre differette. La prima che Gindo dice che amore lo prega, et il nostro Poeta dice che amore lo sforza. La secoda che iui è chia mato amore per il proprio suo nome, il che no volse fare Guido. La terza che quello lo ggura per Dóna, co questo no,ma per lo ufato nome di amore, che fuona in nome di ma Schio, le qual differentie, ne da errore di alcuno di loro, ne da dioscorde openioni proviegono ma luno 👁 lattro cónementemente parla secodo la natura de lo amore soggietto del loro poema. Dissi nel capitolo precedete, da Guido essere trattato dello amore uolgare, er dal Poeta nostro, del celeste. Allo amore uolgare no debbe lanima rationale effere fottoposta, an zi dominare à quello, perche è collocato nello appetito fensiti uo inferiore 🗢 soggietto alla parte rationale dellanima,pero di lui parlado Guido dice Che amor lo prega o no lo

sforza, per dichiarare che lo appeuto de fenfi no puo fue e uio lécia alla ragione, come molti in escusacione de sui vicis dico. no non potere el cossolio della ragione humana insistere allo impota della parte sensitiua laquale puo bene pregare la ras gione o muitarla o allettarla alle fuo noglie allequali quan do fono moderate, puo la ragione fanza errore condescende. re o confeniire, ma sforzare non la puo per modo alcuno, el cotrario è dello aniore celeste, ilquale essendo, come nel secon do trattato dichiaramo, posto nella parte intellettiua, debba meritamente la rationale, che glie inferiore, effere allei sotto posta,ne mai ritiene la natura inferiore la sua liberta se non quando della superiore a se è internamente serva, pero conve nientemète si sociopone el nostro Poeta alla uiolétia dello a mor celeste, conoscedo in lei liberta grandistima. La ragione dellaltra diverfita, cioè che Guido no chiama amore peril fuo nome proprio è perche le amore uulgare no è uero amore ma cosi come la sensibile bellezza non è uera bellezza ma imma gine di quella, così è lui uno simolachro 😊 una ombra dello amore celeste, ilquale solo propriamente si nedica 🖝 attribue see el santistimo nome di Amore, ne allaltro couiene per altro modo fe nó como fi fuole chiamare la statua di Hercole, Elera cole, o lafaccia die Helene dipita o sculta. Helena.

## Solutione della terza dittersita. CAPITOLO. 111.

A cagione della terza diversita, cioè che da Guido. amore significato per nome di femina, o dal Poeta no stro per nome di maschio è perche lo amore uolgare al celeste ha proportione di cosa imperfetta ad cosa perfetta, et da pythagorici fu la natura imperfetta per la femina significata, o la perfetta per il maschio, ne restero di adgiugnere à questo che lamore uolgare, cioè della bellezza corporale, piu conueniente inente è circa le donne che circa moschi, el ce leste per lo opposito come ne la oratione di Pausania da Pla tone uel conuiuio è scripto, peroche el uolgare per essere pashone dellanima" fenfitiua, è molto propinquo ad lafciarci pre cipitare al congresso del coito per essere quella parte dellanà ma piu irrationale che rationale, al qual atto, quando purdalla fraglita umto lo huomo cade, meno incoueniente è nel sesso feminile che nelaltro, Lopposuo è nello amore celeste, nel quale non è questo pericolo, ma tutto tende o si diriza al la bellezza spirituale dello animo o dello intelletto, la quale molto piu perfetta si truoua ne maschi che nelle donne, come dogni altra perfettione si uede, pero tutti colore che di questo amore sono stati accesi hanno la maggiore parte amato qual che giauane di indole generofa, la cui uireu è fuea ad aleri care to più grata, quanto più quella è suta in uno bello corpo et no si sono effeminati drieto à uno armento di meretrice, lequali non folo non inducono lhuomo ad grado alcuno di spiritua le perfectione, ma come Cyrce, al tutto lo trasformano in bestia Amana di questo umore casto Socrate non solo Alcibra de,ma quasi tutti è pin ingeniosi o piu leggiadri della dio mé tu di Athenescosi da Parmenide Zenone Da orpheo Museo. Da Theophrasto Nicomaco Da Xenophonte Glinia su ama to, liquali tutti non desideranouodi essequire co li loro arrate alcuma cosa sozza some si credono molti che con la misura de loro uituperosi desiderij misurono è celesti pensieri di colo ro,ma folo per eccitarsi dala bellezza corporale esteriore ad riguardare quella dellamma, dalla quale emanò co per uenne quella corporea, e effendo quella dellanima una participacio ne dellabellezza angelica surgendo piu in su eleuarsi ad uno piu sublime grado di contemplatione tanto che si per uenoa al primo fonte di ogni bellezza che è Dio. Questo è il frueto che cercaua Platone del amor suo, o non quello nitrapero so che limputa Dicearco. Questo spesso conseguiua Socrate. ilquale piu uolte eccitato della belta di Phedro appresso alfiume Ilisso canto li alissimi mysterij de Theologia.

Deller-

Dellordine posto dalla diuina sapientia nel le cose create.

CAPITOLO 1111. Stanza prima.

Mor dalle cui man sospes' el freno. Fra li altri ordini della divina fapientia posti nelle cose create si uede questo principale, che ogni natura in 🛚 feriore, dalla superiore à se immediata è gouernata, o meire che à quella obedisse la inferiore da ogni male difesa à la sua determinata felicita fanza alcuno impedimento si códuce. 🗢 se per troppo amare la propria liberta co preporre una licenziofazina alla piu utile dalla obedienna della superiore natura come uno fancillo dal giogo dal maestro si ribella in doppia pena cade. La prima è che come naue dal nochiere abondanata, hora batte in questo scoglio, hora in quelaliro Sanza sperarza di porto. Laltra è che la perde lo imperio so pra laltre nature cost allei sottoposte come lei era à quella dal laquale fi rebella, il che accioche sia piu manisesto per essempli da facri mysterij de Theologi repetiti dichiarcremo. La na tura irrationale è gouernata dalla prouidétia daltrui , 😊 per la sua impersettione no è atta al gouerno di alco altra crea per cosi come Dio per la sua messabile eccelleira à ogni cosa prouedeo lui della providécia di alcuno no ha bifogno. Tra Dio 😊 la antinali brutti quasi duo extremi sono la natura delli an geli, o la natura delle anime rationali lequali e da aliri sono gouerna te et hano altrifotto el loro gouerno. E primi Ang li da Dio immediataméti illuminati 🗢 quafi admaefirati admis mscono & cosigliono li Angeli inferiori, com etiam dio in Da uid propheta si legge & da Dionysio Argeopagita piu dissu famente è explicato Lultimo ordine delli Angeli, & à noi im mediati, da Platonici & Pythagorici chiamati Demoni 👁 dalli Hebrei Issmi, che si deriua da Is. che significa huomo, quafi custodi es pustori delli huomini, è deputato al gouerno mostro cost come noi al gouerno di tutta la natura irrationale pero rettamente dice David che li huomini sono poco dimi nuti dalla natura angelica, che foito à loro piedifono posti harmenti è pefci li uccelli o tutte le fieri trrationali, per le. quali p arole tiamdio è da notare come molta piu sono dista te le be stie dalla perfeccione nostra, che nos dacla Angelica, il che sigrufica dicendo se brutti essere sotto nostri piedi , o noi dallardinita Angelica effere poco diminuit duna metre che è primi Angeli si sottopongono algiogo della diuma potesta, o la toro propria dignita o imperio o auttorita sopra lastre creature ritongono, ma quando anchora per smisurato a= more della propria ercellentia ad spirano ad sale equalita di Dio che come lui senza altro atuto per le suo forze proprie si uogliono conferuare, nel quale errore per il dono della gra tia in cui pereffere hora confirmati, cadere piu non poffono, ma cadono g a lucifero o squasequaci, alhora o dalla bea zitudine fua fono al baratro di estrema miferia precipitati, 😅 ogni imperio sopra le altre creature è lor tolto come à lucife ro aduenne, il quale neggedo horanoi dal fuo imperio liberi e sciolei muidioso insidia ogni hora a nostri beni. Similmen. ze infino che Adamo alla obedientia de fua superiori sottopo Seso dal diumo precetto o consiglio non serebel o fu o feli cissuno o dominatore di tutti glialiri animali, o luno o lal tro alhora perdette quado per cupidita di assomi gliarli per la sciencia del bene o del male à esso dio, o quasi dal suo go nerno per questa via come di quello più bisogno non hauessi, Librarfi, gustando el vieraro frutto devio dal diumo comanda Questo medesimo ordine se uedenel piccolo mona do cioè nellanima nossira, nellaqua'e le inferiori potentie dalle superiore sono corrette & administrate, o mentre à log ro credono, procedano sanza errere in ogni loro opera. Cer

rege spesso la imaginativa li errori de sensi exteriori, la ragio ne dallo intelletto è illuminata, ne mai in noi errore cade se non quando ò la imaginativa troppo proterva alla ragione non presta fede, ò la ragione c'e ta intelletto aduersa nelle sue proprie forze troppo si confida, parimente nelle potentie appetitiue è lo appetito fensitiuo dal ratifale gouernato, e il ra tionale dallo intellecto, il che fotilmente iocca el nostro Poro ta dicendo. Amor dalle cui man sospes' el freno del mio cor pende. Dichiaramo nel fecondo libro la more celefte effere appetito intellettuale, pero in ogni anima bene coposta debbere ogni altro appetito essere da quello gouernato, ilquale gouerno per il freno, imitando el parlere del Phedro qui è denotato, Dice aduqi el fico core da amore effe refrenato cioè ogni juo desiderio da quello dependere & di. ce cuore Perche communemente, come da philojophi & an chora nelle sacre litere è offeruato si auribuisi ono le operationi della potetie cognitiua dellanima al capo, o delle appe titiue al cuore. & nel cui facro regno. Non puo uno huemo ilquale especii da altrinuouo beneficio per migliore mezzo prouocare uerfo di fe la liberalita di quello, che mos strasi grato de beneficij in prima da lui riceuuti, pero el poes ta nostro espettando damore soccorso alla presente impresa fa demonstratione di gratissimo animo, peroche lamoroso fi . • amma dallaquale è suco lo in geono del poeta alla superna in rellettuale bellezza eleuato, ne quanto al principio ne quanto allo augmeto suo, o in suoi meriti o in sue forze referisce, ma humilente di lei chiamadosi indegno nostra esser nata co nu trita in lui per elementio di amore. Ma el cor uien meno. Di monstrato come per forza o comandamento di Amo re lui e condotto ad questa impresa nel resto di questa prima stanza, duo cose dichiara o per le sue forze non sperar potes re reggere à tanto pefò & col foccorfo di antore spernare ex m deliderato effetto, Et la lingua repugna tanta im prela. La medefinia imbecillità che fa la lingua' inepia 😁 insufficiente ministra à tanta impresa, la fa anchora impot n te ad resistere, er repugnare à maggiora forza di chi la muoue ad parlare.

Chel descendere di alcuna uirtu superiore in noi è uno tirare noi ad se.

#### CAPITOLO V.

Aperch'al pigro ingegno amor quell' ale promesso ha, con le qual nel con mio in prima discese. Tocca el porta in que sta luogo uno solenne desso de Theologi 😊 Mesaphisici, ilqual è, che ogni hora che si dice qualche uiren superiore in noi descendere non si debbe intendere che lei dalla sua sublimita scendendo si ponga in luogo piu inferiore per coniungersi à noi, ma tira noi per la uirtu sua ad se 😙 il suo descendere ad noi è uno fere ascendere noi ad se, perche alcrimenti di tale coniuntione ne resulterebbe imperfettione à quella uirtu. non perfettione à chi la riceue. o quello che inganna le comune imaginatione de uolgari è el conceperfi la coniuntione delle cose spirituali effere simile à quella delle cose corporali lequalisi coniungono per approssimatione di sito o di luo. go cosi etiamdio credono el lume intellettuale non si potere al lanuna nostra coniungere, se quello come habitante in luogo supperiore non descende quasi di cielo in terra per copular. si adnoi o questo significa el poeta nostro dicendo le mede. sime ale con lequali amore discese in loi, effere quelle con lea quali spera eleuarsi alla sublime contemplatione de mysterij amorosi. Benche incima credo perimai partire delle sue piume fa nido. Qui dimosfra el poeta dua co

fe. La prima questo amore fotto la fignoria del quale lui è nisso o uine esser quello amore celeste o non uolgare, dicendo quello esser posto incuma del suo cete signifi. Ado per que sto le inferiori, quali sono le sensitue albergo dello amore uol gare. Laltra è che denota per esser in lui gia gran tempo dimorato amore, hauedo gio nel suo coro saito suo albergo o nido potere di lui sedelmente o con uerua parlate, come di cosa a se domessica o samulare.

#### CAPITOLO VL Stanza seconda.

r O diro com' amor dal diuin fonte. In questa se conda jianza fa lo authore dua coje La prima breuemen te propone quello che lui ha ad dire di amore, poi quafe mollo dalla recente commemoracione della grandezza della materia laquale lui propone di trattare ritorna alla inuocatione, muocando infieme con amore al fuo ainto Apollo di re quanto alla prima porte lo diro com' arrior dal diuin fon dell' increato ben qua giu s'infonde. Cioè dal fonte della bonta divina primo principio come hab-. biamo dichiarato, dogni bellezza, & confequentemente di amore che di leinasce s' infonde qua giu Cioènelli ani mi nostri nequali ul imamente si cermina cale influsso. Dice ot ere ad questo che dira, il che fa nella sequente stanza. Quatt do in pria nato & donde Cioè come prima nacque nella mence angelica ne natali di Venere cioè della ideale bel lezza, dellaquale nel secondo libro tre cose principale suro no dette La prima che quel debito ordine di quelle idee ils quale noi prouiamo, per V enere denotarfi, è lordine della pro midentia dellaquale questo mondo inseriore è retto & gouer nato La sconda è che quello ideale splédore per liberale parsicipatione della angelica mente allanima rationale è partiripato, dallaquale ultimamente gia per amorosa conuersione dalla mente perfetta jono mossi e corpi celesti. Di queste tre cose promette par are el poeta, es pero dice che dira Quando in pria nato & don de muou el ciel l'alme informa, e Imodo regge. Comincia dal mo zo del cielo che è lulumo effetto, 🗢 da quella ordinata mente ascende al primo che è reggere el mondo che el reua ragione della prouidentia, benche poi nello effequire la promessa dichiaratione tenga ordine retrogado il che è fatto dal poesa per significare che quantunche nella inquisitione di alcuna uerita quando di lei offcuro lume & confusa cognitione ha in zelletto paía conueniente ordine 🗢 necessario.come Aristotile dichiara procedere dalle cose inferiori come piu propina que o piu note à noi, alle superiori nondimeno dopo la gia trouata uerita chi hadi lei scientificamente, & come Platone per sutta offerua diumaméte ad parlare debbe nel suo scriuc re seruare lordine della natura delle cose stesso, cioè che cosi come dalla cofe superiore emanano 🗢 prouengano le inferio ri, cost etiam dio dalla cognitione di quelle à la cognitione di queste con seventifico ordine si descenda. Di questi tre effecti uniuerfalmente per tutta la canzona seconde che, il luogo richiede parla el poeta, o è da intendere amore effere cagione di questi effectinon essettiua perche lui non è que le che pro duca le idee nella mente angelica il che fa dio, ne che illustri lanima dello ideale splendore, che questo il fa la mente, ne che il cielo munua, il quale non ha altro motore che tantma prepria ma dicesi causa perche dalla loro principali cause sano za lui non legguirebbono e predessi effessi perche fe la mense à Dio 😊 lanima alla meni e non fi conuertifsi, della quale con vierfione è causa amore, ne in quella idee, ne in questa quelle Specifiche ragione descenderebbono dallequa i se lanima non fusi perfecta e illuminata, non sarebbe acca causa ad estra-

here per il moto del cielo delfeno della materia infertore suco ste formo sensibili. Dichiarera adunqi el poeta come emure è cagione di questi efferii poi ultimamente dira come ficno la huommi per niren dello amore celefte sforzati clenarfe da terra cioe dalle cofe fensibile, al cielo, cioè al cofe spirituali, ex dira con qual legge et per qual modo hora uiva in coi quel ce leste amore che al cielo ne uolge hora quello uolgare che ad terra ne piega, hora m uno mezzo stato fra questi dua estremi ne ponga come & lui nella ulcime stanza cochera, & come da noi nel precedente libro fu diffusamente dichiarato. Et 🌢 da notareche fotto el celefte amore fi comprendon il quinto 🗸 il sesso grado di amore 🗢 sono il uolgare, il primo sesondo o terzo o per lo stato di mezzo sintende il quarto gran do, de quali non bisogna alpresente parlare perchenel prmcipio della V. VI & VII. stanzi, done il poeta ne parla dif fusaméte,ne tratteremo Quanto alla secódo parte uno dubio è da dichiarate, per qual cagione fia dal poeta nostro in suo foccorfo invocato amore & Apollo , per il éhe da sapere che à ciascuno che ha di qualche mocerià ad parlare sono neces. farie due cofe. Primo el concepete di quella la sua natura peo fondamente es secondo le sue forze esse concerto con elegan te modo, ò scriuendo, è parlando di fuora esplicare. Per cono sequutione della prima è necessario non solo nella mente hane re di quella cosa bona cognitione ma in quella al suto transformarsi, ne mai trattare bene uno mesto caso, chi prima lanis mo proprio dentro di mestitia no ueste 😊 chi duno atto marziale, come è di una guerra fatta ha ad scriuere, non basta le femplice cognitione di quella, ma bifogna, uolido quella col Suo parlare effingere & esprimere, prima comporre se stesse dentro ad fimile disposi tone. O cost è mogni altra materia, pero chi damore ha ad partare bifogna che in amore si trafa formi, chi può lacqua irasfòrmare in fuoco se no esso succest chi puo noi in amore trasformare, se non esso amore: bisogna adunq à chi damore scriue, el soccorso di amore, por che de lui non puo ferinere chi prima lui non diuonta.Per confeque tione della seconda è ne essario lo adiuto di quello dalquale puo peruentre in noi el dono della eloquentia & questo dalla antichi è attribuito alle Muse es ad Apollo per questa costo ne è adung dal poeta nostro inuocato Apollo 😊 Amore, cosa come da chi di nozze ò di guerra scriue, oltre alla inuocatio e delli dei donatori della eloquentia è da questo inuocato Mas. te. O Flymenco da quello, laqual cosa assai piu diffusamente nel primo libro della nostra poetica Theologia dichia reremo, o qui bafti nella prefente espositione quello che detto he nemo adiungendout anchora questo che cost come el concepere la cofi è prima che lo esp icarla cosi anchora meritament te douca, come il Poeta nostro ha fatto precedere la inuoca. tione di amore fatte ne la prima stanza, alla inuocatione de Apo lo il che fa hora nel'a seconda, ne fanza cagione è che la inuocatione di amore fu fola e quella di Apollo non fu fanza accommodata replicatione ad giugnendo quella di amore, pero che ben si puo concepere duna cosa el uero o intenderla perfectamente, o di lei non parlare ne seriuere, ma none puo gia parlare di quella, ò scriuere beneschi prima bene non la concepe & miende pero nou puo lo adimo di amore & bea neficio suo in noi essere circa questo per se, sanza hauere se co in sieme lo adiuto di Apollo, ne puo quello di Apollo per alcu no medo stare sanza lo adiouto di amore.

## CAPITOLO VIL. Stanza terza.

Vando dal uero ciel conuerso scende in questa terza stanza dichiara el poeta nostro ele gantisimamese ouc in prima nasce Amore, o comie má

me nafce, o quello che in fine è amore, o perche nel fecondo libro fu da noi diffusamente di questa materia trattato, qui bastera la semplice esposicione delle parole La summaria sen tentia di tutta stanza è questa, che quando da Dio descende nella mente dello angelo. prima prole, cioè prima creas tura di Dio la copia delle Idee, defiderando langelo la perfessione di quelle, à dio si riuolge o da lui conseguita piena possessione gi qu'ello che lui desidera, il che quaso piu piena mente ba in je,tanto piu lo ama ardentemente. Conclude in fi me che quello desiderio ilquale dalla mente, inquato è in se of feura & dalle idee in lei ricenute, nafee, è quello amore del qualenella prasente stanza si parla Dico adung quando dal uero ciel, cioè da Dio primo fra tutte le cofe, come è il eielo fra tutte le corporale, 🗢 dice u e r o perche da è Pitha gorici, o uniuersalméte dalli annehi theologi, sono le cose intelligibili 🖝 spirituali essistimate essere fole uere cose, 🗢 le cose sensibili effere imagine o ombra di quelle, o quasi da loro differenti come uno oro di archimia, che è fatto dallar se, ad imitatione del uero oro o naturale, o perche fra el Philosopho & il Sophista è la medesima differentia, impero che el Philosopho cerca eluero, el Sophista lo appareme, pero dicono li antichi Platonici effere lo opifice de le cose fensibili chiamato Sophista, ma per non dare materia ad aleuno & occapane di errare, è da notare che Dio non si chia: 2014 suero & intelligibile cielo, come quello che sia 1 dea di que sto sensibile, perche come nel primo libro su dichiarato, le Idee fono in quella prima mente da Dio prodotia, ma chia mas Cielo per uia di similitudine 🗢 di traslatione "peroche come el cielo ilquale è una parte del mondo fuprema contie. me in fe tutte laltre cofe mondane 😊 falua,cofi Dio nello infi miso ambito della sua indinissile 🗢 semplicissima unità ogmi cofa creata chiude er conferna scende et divin sole, cioè la luce delle Idee emanante da Dio antore dogni luce Spirituale, come elsole celeste dogni luce sensibile, 😇 dicese scendere elsole done scende la luce e la nireu sua nell'angelica mence, mente o mielletto è quel medefimo che, cioè il qual fole illustra e'n forma, perche come di sopra fia dichiarato, quelle idee sono sostantiale forma dello Angelo, pero non basto dire illustra, il che solo dimostrana accid entale perfettione la fua prima prole, cioè langes la prisma creatura di Dio sotto le triue frondi, cioè fotso lor namento di quelle idee, il quale perche cagione sia per fronde del Poeta fignificato fia chiaro à chi di quello si ricorde ra che nel secondo libro fu ditto, & è che quella infora me effentia dello Angelo è da Platone per li orti di Gione fimificatanella quale le Idee come fempre uerdi & frondofi arbori fono da Dio piamate, or dice utue, per che uina si chiama quella cosa, laquale ha in se intrinseco principio da essequire la sua operatione il che per largo nocabulo qualche uolta è chiamato moto intrinfeco, di che fegue che Langelo havendo mediante quelle idee intrinseco principio in se da essequire loperatione sua che è lo intendere, meritamente pro dire hauere la nita da quelle, nita per certo nobile 🗢 degna, dellaquale dice Danid à Dio dami intelletto 🗢 nines ro reputado qualunche sanza quella unue essere piu morto che vivo o chi di quello participa, viva di perfetta vita amabile er eterna, dellaquale quanto se puo in questo mondo gustano assai è philosophi contemplatiui. Volse oltra ad que Rolo autore nostro dare lo epitheto della nita alle idee per feguire Giouanni euangelista, ilquale nolendo significare cio che da Dio su creato essere primastato in lui secédo lo es fere ideale disse or tutte le cose fatte in lui erano uita Accor dans anchora à questo è sacri mosterij delli Hebrei liquali alla feconda Sephiroth, cioè enumeratione che dal primo pa dre procede et è in se la prima ideale sapientia, attribuiscono

il nome di uita. Lei chel sue primo ben ricerga & uole, la luce et trifcalda, ma prima illumina et poi rifcalda, 😊 poi che ha riscaldato, piu che prima perfettamente illumi na, perche quello che lai ricene poi che è dal calore infiama to, piu simile fatto alle natura della luce diventa assai più at to ad effere da lei informato, cofi adung defcendedo la luce Ideale nella mente Angelica, prima la illumina, ma non pera fettamente, ma poi che data le luce nasce in lei uno calore di ardentissima & inestinguibile sete di satiarsi al sonte del pre detto lume portata da tale ardore, quafe uno carro difuoco al luogo adiungne, done per infinisa liberalita del primo pa dre,cioè di effo Dio, in cui non alberga inuidia, tanto del defiato lume quasi nettare dolcissimo in lei trabocco, quanto les è capace in ricenerne. 😊 perche quanto piu di quello bee, tanto piu defidera, perche piu gusta la sua doleezza , pero il , poeta soggiuge. Quin c'el primo difio che lei tras forma cioè di poffere quella bellezza ideale perfettamen-te ilquale difio cioè ilquale amore trasforma lei amana tenella cosa amata alhora, cioè quando dello splendore divino pin in fe ricene per maggiore approfimatione 21 11uo sol dell'increata luce, cice à esso Dio mirabilmente alhor s'incende e'nfiamma pet innato disso. Dimanderebbe forse alcuno per quale cagione dica innato, conciosia che quello disio nasca in lei dalle idee rice ume, lequali non dase stessa possiede, ma peruengano m let difuora. Acui cofi fi debbe respondere, che non oftante che daltronde ricena le idee,origine di questo desiderio, nondimeno non le riceue come cofa accidentale, ò difimta dalla fo flantia fua, ma come atto fuo primo intrinfeco & foftatiale, 🗢 per denotare questo el poeta 😊 non dare occasione di errare credendo queste idee descendere nello Angelo come di stince & excrinseche dalla sua sostantia, disse in nato, cioè naturale o non accidétale disto quell ardor quell'incendio & quella fiamma. Quello che qui el Poeta suggiumge nelscondo libro è ad sufficientia dichiarato eioè come el desiderio di possedere la ideale bellezza, ilquale na fee o dalla mête angelica in fe orfeura. O della luce prima, anchora in lei imperfetta riceuuta, è il primo amore che fia nel mondo et il piu uero, cost come la bellezza da lui amata è la piu uera che pensare si possa & è per le medesime cose di fopra à dette chiaro come lui nasce d'inopia cioè di ponerea & di riche Zza è quali da Placone sono chiamaci Penia or Porò or familmete come nasce ai hora che dise el ciel facea chi cypri honora, cioè quando dal cielo è prodotte Venere laquale in Cypri shonora. O nota che il poeta in questo luogo pin tosto ha nolto con poetica leggia. dria significare Porò er Penia ambe dua per nome di femina cioè per richezza et per mopia, che feguendo le parole de Platone, lano per nome di femma & laltra per nome di mafehio figurare, il che ha facco perche la mopia 🗢 la richezza ciof, il possedere la cosa umata in qualche modo, co in qualche modo efferne prinato, non è principale 🗢 effectina, causa dello amore laquale di sopra dicemo che per la padre fe fignificacina, ma sono quella specie di cansa la quale da philosophi è detta sanza laquale non segue lo effetto, o per che questa dicono è Platonici ridursi alla specie et modo del la caufa materiale come meno principale o men degna, laquale per la materia fi significa pero nolse el poeta 🗢 luno o laltro per nome di femma fignificare.

CAPITOLO VIIL Stanza iiij.

Vesti perche nell'amorose braccia, la perfena cognitióe dogni cosa consiste nello insen dere el la natura sua propria es unte le sue proprie

RR 4

ta lequali confeguitano à quella, qualche uolta per la proprieta à noi note muestixhiamo la natura della cosa, o qualche uolta per opposito processo, dalla cognitione della nathra in se si peruiene alla cognitione della natura in se si perueme allacognitione della proprietà o questo modo è il piu perfetto ilquale in questo luogho ha seguito el Poeta nostro, imperoche dichiarato nella terza stanza la natura di amore, per quella nella presente dichiara la sua proprietà & da quel la affegna la ragione de piu degni effecti che amore operi in noi Questi perche nell'amorose braccia assegna la prima proprieta di amore con la sua ragione, & è che effendo questo el primo o uero amore, o dal quale ogni altro amore depende, nato della ideale bellezza, laquale si chia ma Cyprigna cioè V enere per la cagione supra detta , biso. gna che ogni amori ad bellezza si udlga 😇 in quella si dirizi o pero non puo alcuno desiderio de cosa deforme o sotza attribuirsi el santissimo noma di amore. quinc' el Primo disto che n noi si giacque. El secondo effetto di amore è questo che per lui si eccita in noi desiderio diquella belta cea leste es incelligibile, laquale bauendo dimensicata lanima dal corpo oppressa, rimane in noi topito o adormentato ogni di sio di quella ma per amore di nuouo eccitato si sueglia 🗢 dal la bellezza sensibile de corpi a quel a dellanima per honoraza traccia guidandone ultimamente nel seno de essa divinità prima fonte dogni bellezza ne conduce, da lui el foco. mi rabili & fecreti mysterij amorosi si contengeno ne cinà prossimi uersi sequenti, o principalmente doue lui dice accender si in noi el fuoco di amore, nel quale fuoco arde morendo el core, o ardendo di quello amore sustania cresce. Dissimila per certo sotto breuissime parole uno altissimo senso quale è questo. Quando lanima nostra è nella exercitio di qualche Tua potentia ò uirtu piu efficacemente fissa, rimangono piu debole le operation delaltre, o quando ad una tutta si con... uerte, la ltremancono in tutta eccepto quella nellaquale la uita dello animale consiste, il che fio per essempio piu chiaro se uno è fortemente fisso nella imaginatione, mancono la opera. tioni delle uireu sensitiue esteriori & uedest per esperientia di alcuni liquali mentre che nel penstero duna cosa sono pro fondamente fisi, ne intendono chi loto parla, ne neggona quello che di nanzi à gliocchi loro è posto, cosi chi è tutto al-la parte rationale conuerso, pensa es miende con locchio pu ro della ragióe fanza, hauerefeco in compagnia atto alcuno della imaginativa, similmente chi allo effercitio della parte intellettuale peruiene, mancono in lui li atti 🗢 le operationi 😇 della ragione 🗢 dogni altra uirtu inferiore cognoscitiua. Et perche come nel primo libro fu detto la parte rationale è propria dellhuomo 😊 per la intellestuale communica con li angeli questo tale non piu di humana uita, ma di angelica ui ne o morio nel mondo fensibile, nello mielligibile rinasce ad piu perfecta uita, el moto o la operatione è Jegno della uita, la priuditione di questi è segno della morte. Dung quado nel lo huomo alcuna operatione humana non appare, è ueramen se morto quanto dllo essere humano o se da quello passa allo effere intellettuale, è per morte di huomo in angelo trasfor mato ne altrimenti si debbe intendere el detto de sapienti Ca. balisti quando, ò Enoch in Matrathon angelo della divimtà, è univerfalmente alcuno altro huomo in angelo dicono trasformarfi, perofe el diuino o celefte amore, del quale lo auttore parla è desiderio intellettuale, come fu dichiarato nel se condo libro, ne ad tale effere si puo passure se prima quanto alla humana parce dellanima non si muore, meritamente di ce el poeta che mentre el core, cioè lanima humana che nel core alberga, arde nella amorofo foco, muore per quello are dore ma in quello morendo non mancha, anzi crefce. peroche da quel foco quasi santissimo holocausto cutta abrusiata Secrificata al primo padre fonto della bellezza per ineffabile

gratia al templo di Solomone dogni richezza spirituale 🕶 nato uero habitacolo della diumità , felicemente fi conduce, inestimabile dono di amore che fa li huomini equali alli ange li, admirabile uireu che per la morte à noi dona la uita, o de qui puoi intendere con quanto misterio da Flatone nel conus uio o nella oratione di Phedro sia posto la fabula di Alceste 😇 di Orpheo,dellaquale uadremo folo uno anagogico fenfe alla predetta nostro espositione conforme, per ilquale 🗢 🗗 mente di Platone, 🗢 la profundita di questa materia perfete tamente dichiaremo. Eadunque, Lincentione di Platone dimostrare come per alcuna via non sia da sperare die potere aggiugnere alla fruitione della intellettuale bellezza, se prima in tutto le inferiori potentie abandonando la humana uita insieme con quelle non si abandonà, net ama perfettamen te, cioè di amore non muore, dico di amore perfecio, perche quello amore del quale nel fecondo libro dicemo effere imagine dello amore celeste puo albergare anchora in chi è huo mo cocioliache esso nella parte rationale dimori, ma di quel lo ilquale è puro 🗢 finceramente intellettuale, lantichita 🗢 🕏 gnica delquale è iui da Phedro esposta, non puo uestirse chi prima di questa uita non si spoglia, separado, non el cor po dellanima, ma lanima dal corpo, pero Alceste perfettamente amo che alo amato per morto andare nolfe, & moren do per amore, fu per la gratia delli Dij in uita reuocata, ciol in uita reggenerata, no per corporale ma per spirituale res generatione, ma qualung crede, non si spicando in tutto dat jensibile mondo, ma anchora in esso uiuendo, potere congiune gerfi alla perfetta sublimita ideale obietto dol nostro amore, erra grandemente, perche le idee in se o nello essere suo uero, non si possono uedere se non locchió della uiriu intellete tuale ilquale seco non patisse consortio di atto di inferiore uirtu ma ogni horache è eccitato, chi fe li appropinqua, abrusia o consuma, o come viudtissimo fuoco in se converte. nellaltre potentie inferiori, ò rationali, ò imaginarie ueggon si non le idee in se, ma la loro imagine o similicudine tanto piu perfetta nella ragione detta intelletto possibile da peripathethici, chenella fantafia, ò uero imaginativa quanto quella è piu propinqua allo intelletto, o questo, ne più leggiadrà mente ne piu sottilmente, poeta dichiarare Platone che per lo essempio dallu addotto di Orpheo, del qualedice che dest derando lui andare ad uedere la amata Euridice, non nolse andare ad quella per morte come molle o effemmato dalla musica sua, ma cercò modo di andraui uino, e pero dice Pla tone che non pote confeguire la uera Euridice ma folo una ombra o uno phantasma di quella li fu demostrato, ne altrimenti aduiene à chi spera non si spiccado dalla operatione della imaginativa o dalla parte etiamdio rationale adgiugnere alla uera cognitione delle intellettuale idee, perche non loro infe 🗢 nello effere fuo uero ma qualche loro phataf ma o similitudine d'nello intelletto possibile, d nella imagina tiua relucete uede Questo senso quatung o sottile o alto, nondimeno è tato allo cose cosorme, che maraniglia mi pare come ogni altro preso dale parole di Platone non lo habbe imefo, o testimone menè la conscientia mia che la prima uol ta che mai el Simposio lessi non prima hebbi finito di leggere le sue parole in quello luogo che nella mente mi apparue questa uerita laquale es nel comento nostro sopral conuinio. o nella nostra poesica theologia piu diffusamente dichiararemo . Questo nodo uoglio lasciare scio glier à chi legge che quel medesimo serpente che priud Orphro di Euridice, linfegno la musica. O prohibillo per propria morte racquistare lamata Euridice, ne più oltre uoglio questo secreto scoprire, ma solo per piu sufficiente dichiaratione di questa materia è da sapere piu oltre, che qualche uolta si dice lanima esse a re separata dal corpo, ma non il corpo da lei 😊 questo è quane do ciascuna delle potentie dellanima, eccepto quella che il

corpo nutrifee chiamata neggetatina, è ligata es non opera come fe in tutto no fuisse, il che come dicemo, accade quan do la parte intellettuale o regina dellanima è in atto o ope ra laquale per la sua dignita; nó copatifce seco latto di alcuna altra potétia, eccepto quello della potétia nutritiua, le cui ope Tatiom per la grade distatia sua da lei, non sono dallo atto di quella annulate in tutto benche grademente debilitate, ma fe molto si fortifica o si prolunga la operatione intellettuale, bi sogna eti am dio che nó questa parte ultima uegetatiua lanimasi separi talméte che 🗢 lei dal corpo 🗢 il corpo da lei sia separato Puo aduq per la prima morte, che è separatione so lo dallanima dal corpo 😊 non per lopofito, uedere la amante lamata Venere celefte & ad factia ad faccia con lei 7agio nando della sua diuma imagine è suoi purificati occhi felicemète pascere,ma chi piu intrinsecaméte anctiora possedere la uuole, o nontocento del uederla o udirla essere degnato de fuoi miimi amplessi et hanelanti basci bisogna che per la se. conda morte dal corpo per totale separatióe si separi, 🗢 alho ra non folamenta uede co ode la celeste Venere, ma con no do indiffolubile à lei subbraccia, & conbasci luno nellaliro la propria anima trasfundendo, non tanto cambiono quelle quanto che si perfettamete insieme si uniscano, che o ciasche duna di loro due anune 🖝 ambe due una fola anuna chiama re si possono o nota che la piu perfetta o intima unione che possa lamante habere della celeste amata, si denota per la un nione del bascio perche ogni altro congresso, ò copula piu ol tre usata nello amore corporale non è licita per alcuno modo d'per traffumptione alcuna ufara questo santo et sacratif. simo amore o perche è sapienti Cabalisti uogliono che molti delli antichi padri in tale ratio di intelletto fieno morti tro uerrai appresso di loro essere morti di Binsica che in nostra lingua fignifica morte di bacio, il che dicono di Habraam, 🗔 Jach, Iacob, Moyse, Aaron, Maria, o di alcuno altro o chi el predetto nostro fundamento non intende, mai la loro intencione perfectamente intende, ne altro ne loro libri leggerai se n on che Binsica, tioè morte di bacio, è quando lanima nel ração intellectuale talméte alle cofe feparate fi unifice, che dal corpo eleuata in tutto quello abandona, ma per che à semile morte tal nome si conuenga non è suto da altri per quan to io habbi letto infimo ad hora esposte. Queste è quello che il diunzo nostro Salomone nela sua cantica esclama Bacimi, cobacz della sua bocca Mostra nel primo uerso Salomone la intentione totale del libro, lultimo fine del suo amore, ne piu oltre che al baico uedreno mai andare ne Salomone, ne Platone, ne qualug altro di amore paraldo del celeste ha ra gionaro. Da lul el foco per cui da lui deriua, cio chen lui uiue in noi si accede, & doue arde mo rendo el corardendo cresce Habbiamo di sopra di . chiarato come el core nello amorofo foco ardendo amore, et come per talemorte crescè, ad piu sublime uita La dichiara: tione delaltra parte, cioè come per questo foco di amore deriui nelli altri cio che in lui uiue, haremo pienamente nella e spositione del prossimo testo. Per lui el fonte immora tal trabocca on de sce cio che poi el ciel qua giu formando moue. Per il fonte immortale intende-Dio, 🕁 è nome attribuito à lui anchora dalli antichi cabalifti 🗢 se amore non fussi, non descenderebbe da questo fonte la inestimabile copia dalle uiue acque lequali prima nella an gelica mente riceuute, da quella poi pure per amore nellanis ma piouano, dallaquale pet il moto de cieli si produce ciò che nel sensibile mondo di nuouo appresso ad noi si genera non ri ceuerebbe lo influsso della bonta diuina langelo , se ad lui no si convertissi ne si converte per altro che per amore, come di-Fopra è detto, ne dello angelico lume participerebbe lanima, fe parimente per amorofo desiderio ad lei non si tonuertissi. Amore adunque è cagione della produttion è dogni cofa che de Dio procede non per amore che in lui sia, intendendo per

amore quello che Platone & il Poeta nostra intende perche in lui farebbe imperfectione, ma per lo amore delle creature inuerfo lui come habbiamo dichiarato, & per il modo deto to. Da lui deriua cio che lui uiue. Cioècio che in quello uine, o per dichiarare el Poeta che questo amore no è uno accidete, ne una qualità in quella mete, ma è à lei fostantiale, dice quello che è nella mense effere in effo amore, per li meriti del quale, 🗢 la perfettione delle idee in lei,et da qualla nellanima del mondo proviene, & côfeguene la produttione er lornato di cio che nel sensibil mondo si contiene, Quitello che segue nella presento staza è per le cose di sopra dette chia ro,ne ha bisogno di altra espositione, perche assai apertamete, o nel primo o fecedo libro, demonstramo qual sia quello amore eterno, del quale lanima nostra arde continuamente, quantuq à noi nel freddo della materia agghiacciati nó peruenoa alcuno fenfo di tale calore. Onde meritamete infieme con Dauid ei possiamo condolere dicedo, lacque sono intrate nello intimo dellanima nostra, o beato è chi puo dire, la gra de multitudine dellacque diquesto imo corporale abysso non tuto spe genere in me elfuoco del celeste amore.

CAPITOLO 1X. Ştanza quinta. y Ome dal primo ben l'e terna mente e ui ue,intede.Nella presente stăza demostrare el poe ta come nasce Venere uolgare, cioè la sensibil belleza Ka, della qual materia, perche nel secondo libro sufficientes mente ne habbiamo trattato qui bastara una semplice espos sizione delle parole dello auttore. Cost adunque come la méte angelica da esso Dio ha la essere el uiuere, 🗢 lintendere, cost lanima rationale, laquale da essa mente è prodotta, ha da lei lo intendere, el monere, e el fingere Perche lanima rationa. le intende se, 🗢 laltre cose corporee, muoue el corpore che sano eterne, quali sono è cerchi celesti sabrica, o singe le cor porce corottibile mediate el moto de corpi eterni perche mos mendo loro, come lo auttore soggiunge, depinge nella mates ria inferiore quelle forme delle cose quali ha in se concette,et dalle quali forme, raggi dello intelligibile fole, è illuminata, & cosi come lei della angelica mente le riceue, cosi etiamdio alla materia le communica, par tal modò adunque cio che ef sa in se contiene disfunde producendo ogni altra natura par ticolare che dopo lei fi truoua, o perche da essa cioè dallanie ma rationale è prodotta lanima sensitiua & motiua del corpo, o similmente la uegetatina, come nel Timeo si pruona, pe ro soggiuge el Poeta. Et cio che poi si moue & sente per lei mirabilmete mosso, sente, uiue, opra ogni luo effecto, imperoche da lei tutte queste operationi da questa adunce cioe dellanima motrice de cieli chiamata Gioue nel Symposio da Platone nasce qua giu cioè nella materia inferiore significata da Platone per Dione. Venes re,cioè la bellezza sensibile da corpi, come dal cielo, cioè de dio nasce pello intelletto, cioè nella mente angelica, laltra Ve nere che è la celeste bellezza Lattra che dentro al solsi specchia al l'ombra di quel ch' al cotempiar per lei s'aduezza.chiu de lo auttore nel fine di questa sta za fotto breuifsime parole alcifsimi fensi della bellezza corpo rale tratti dalla medolla de secreti mysterij delli antichi phie losophi 😊 theologi. Per intelligétia de quali è da sapere, che essendo,come nel secondo libro prouamo, la bellezza obietto del uifo. o conciosia che ogni cosa uisibile sia uisibile mediante la luce, fegue che lo atto, la forma, la uiuacita 😊 la ef ficacia dogni bellezza fia dalla luce, ò corporale fe la bellez za è ne corpi, ò intelligibile & spirituale, se la bellezza e spirituale, quando in prima adunq nella informe effentia dello angelo difce fono le idee, era il loro effere come lo effere de co lors et delle figure uifibili la notte prima che fopra loro lo fple dore de folari razi deftéda, 🗢 come chi al notturno lume del la luna uno bel corpo uede 🗢 desidera in piu chiara luce del giorno uedere quello per potere piu pienamente fruire quel-

RR s

la bellezza,il che nello opaco 🗢 adombrato lume della 🛛 noe te non li è concesso, cosi neggendo in se la mente angelica la ideale bellezza,ma opaca 🗢 ombrofa, 🗢 non potendo quel la nella notte della sua imperfettione, & nelle tenebre della **fua n**atura fe nó debilmente nedere, perche come la luna per fe non luce, cosi per se, se al primo padre non si conuerte, nessuna perfenione possiede, desidera con amoroso desiderio al paterno fole convertirsi, co dal copioso lume di quello vestita, 🗢 la bellezza fua fare piu perfetta, 🗢 locchio fuo intellet tuale illustrare in sale forma che lamasa bellezza pienamen te godere potesse, cost si converse & convertendost disse Dio fia faita la luce & fu fatta la luce, spirituale & intelligibile, che 😊 il uolto della celeste Venere in se bellissimo vende, 🗢 allocchio della prima mete lo fa chiaramete effere muifibile, laquale ringratiando la liberalita paterna ad lui connersa cata, segnato è sopra di noi el lume del tuo nolto Tu se sonte della uera uita & nel tuo lume noi uedremo lume. Na altrimeni nella bellezza fenfibili due cofe habbiamo ad confide vare La prima è lo obietto in se che si uede ilquale quanto al la prima sua sostátia è quel medesimo nella mezza noite che nel mezzo giorno Lalira è la luce dinra laquale à lui congiungendosi è à quello quasi come lanima al corpo Hauédo presuposto questo, simagina el Poeta nostro che cosi come la prima parte della bellezza sensibile procede dalla prima par te della bellezza intelligibile , cioè le forme corporale da quelle forme ideale cofi questa luce fensibile proceda 🗢 ema ni da quella luce intelligibile che fopra le Idee defcende, laquale fu openione de Theologi phenici, 🗢 da Iāblico pei 🗢 da Iuliano Platonici approbata, pero dice el Poeta La Itra che dentro al soli si specchia cioè la celeste Venere, laqual comuamente nel dium sole si specchia, o dice derro alfole, per dimostrere che quella mete con tutto ei suo sforzo à dio couertendost à lui quanto piu puo intimamente si uni sce, et dice che. Si specchia all'ombra di quel chal contemplar per lei s'aduezza. cioè allombra della essentia dello Angelo, laquale per la informita sua faccedo quel lume ideale alquanto opaco & tenebroso, è detto dal Poeta farli ombra. Et perche per quelle idee effa effentia del lo Angelo diuenta intellettuale, per questo dice el Poeta, che lei mediance effe Venere Al contemplar s'aduezza. come di fopra fu pienemente dichiarato come ogni fuz si chezza prende dal uiuo foi ch'en lei refulge, cosi come essa Venere celefte prehende ogni sua richez za, cioè di quello splendore diumo, dal uiuo sole, cioè da esso Dio. Cosi sua Luce indulge cioè dona comunica co participa que là sua luce à questa cioè alla bellezza sensibile dallaquale non altrimenti hasce lamor uolgare, che da quella altra lamor celefte o cofi come fempre quello la uolgare, cosi anchor questo la celeste nagheggia seguita & desidera, come disopra fu dichiarato, & pero soggiunge lo auttore nostro. Et come amor celeste in les cosi sempre e'l uolgare pende in costei.

# CAPITOLOX. Stanza fexta,

Vando formata in pria dal divin volco. Prima che alla espositione di questa stanza descenda perche in lei si trasta come la particolare
bellezza duno corpo nellanimo daltrui accende soco di amo
re non sara se non utile dare qualche lume er cognitione del
la predetta bellezza de corpi E aduna da considerare che
nella bellezza de corpi che à noi nella luce del di si manifesta, dua cose appaiono à chi bene le considera La prima è la
material dispositione del corpo, laquale consiste nella debita

quătita delle jua parti, o nella coueniente qualita. La quan tita è co nella grandezza de mébri fe ella è fecódo la propor tione del tutto conveniente o nel fito loro o diftantia luno dellaltro. La qualita è nella figura co nel colore. La feconda è una certa qualita che per piu proprio nome che di grazia non fi puo chiamare, laquale appara o resplende nelle cose belle, es pare à me che questa propriamente si attribuisca & si uendichi el noma di Venere,cioè di bellezza, peroche questa è quella fola che lamorofo foco nelli humani cori accene de, o uogliono molii che questa tale qualita nasca o resulti dalla prima dispositione del corpo, cioè che dal sito, dalla segura & da colori de membri refulti nel tutto questa gratia, contro dalqual fententia al mio giudicio debba baftare la csperientia, percha molte uolte uedremo une corpo da ogni canto inaccufabile 😊 perfettifsimo in ogni fua parte quaeo a tutte le conditioni predette, o niéteduneno el uedremo do gni gratia privato, & cofi per loppofica, fi nedra qualche vol ta in uno corpo, ilquale o nella figura o na colori potrebbe effere affai meglio proportionato apparire nondimeno mira bil gracia. Questo molto bene dichiara Catullo in uno suo epigramma doue dice.

, Quintia à molti par bella, agliocchi mies

, Candida, longa, rètta, in se ciascuna.

, Parte di quest' esser confess' in leis

, Ma niego ben chel tutto accolto in una.

, Porma, bel sia, che'n si gran corpo un salso

, Fior con risplende pur di grati alcuna. Concede el Poeta in Quintia effere er laqualita del colore per li bianchezza 🗢 della figura per effere diritta, 🗢 della quantita che ne formosi si richiede che è la grandezza, 🖝 nondimeno per nessuno modo concede potersi chiamare bella, perche li mancana quella Venere o quella gratia dallaquale di fopra habbiamo detto et laquale è alla bellezza cor porale comenel fale à ogni ninanda Quale adung diremo effere la cagione che uno corpo sia di tal gratia dotato et un altro priuo in tutto, diro quello che io per me ne penfo, fotto mettendo el mio giudicio à ogni migliore openione. Credo che da poi che tale effetto dal corpo non procede, necessaria mente debba attribuire allanima, laquale quádo in se è molto perfetta o lucidaccredo che in fino nel corpo terrestre qual che raggio del suo splendore transfonda 😊 in questo conuen gono tutti li antichi philosophi & Theologi che quando dal monte 🗢 dalla dinina uifióe difeefe Moyfe, era la fua facc: 🗷 tanto illustre che glocchi del popolo sopportare no lo potea uano. Onde era necessario che con la faccia nelata parlasse loro. Scrine Porphyrio che ogni hota che lanima di Plotino inqualche sublime contemplatione si eleuana appariua nel uolto suo mirabile splendore Et questo è quello che esso Pla tino scriue, che mai muno bello su cattino nel Ilotimo questa belia, cioè questa tal gratia ch spesso un uno corpo o de statura et di colore meno che mediocremete bello appare, esse re segno certissimo della intrinseca perfettione dellanima del laqual perfettiõe parlado Salomone ne prouerbij dice La fas piétia dello homo illumma la faccia fua, et credo questa sentê sia effersi massimmamete uerifica nelle te observate charatte re del facto nome del protoplausto Adamo & chi puo intéde re questo secreto lo intéda. Adgiúgerebbe à questo uno Plato nico, che lanime che descedono dalla Sphera di Venere habbi no oltre alle altre ad canfare precipuamete ne loro corpi simi le affeno. Quado formata in pria dal divin volto. Lordine delluminerfo è che dalle cofe feparate ei intelliga bili procedino le cese inferiori, o queste, quant o piu possono alle loro cause couertedosi, ad quelle ritornano il che ueggo nella presente Canzona effere mirabilmete dal Poeta offer uato,ilquale hauido di bellezza & di amore adtrattare, pri-

ma d'alla celefte bellezza da del celefte amore incominciò, la natura origine co proprieta da quali nella terza co quar zastanza sufficientemente dichi arate o nella quinta dapot narrato, come da quella procedeua la bellezza sensibile, 🗢 lo amore di quella. Mostra hora nel resto della presente Can zona come dalla fensibile bellezza sascenda per ordinati gra di alla bellezza incelligibile, allaquale giunto, termina la aut iore lopera jua come in quelle, ad cui peruenendo, ogni amo, tofo desiderio terminare si debbe ne piu soccile, ne più ordina to, ne piu sufficience modo puo observare ciascuno che di qualche materia ha tratta che questo il quale ueggiamo essere suco nella presente canzona dal nostro Poeta osserna» 10,modo da pochi inteso & cognosciuto, & è quello che Plasone nel Philebo chiama de ducere la unita m multitudine, 🗢 la multitudine nella Jua unita redurre 🗢 quello che bene que flo ordine o modo fa offeruare, meritamente, come feriue Platone el doutamo, quast come se uno Dio fusi seguitare buomo certamente divino 😊 angelo terrestre, atto imcompa: gnia delli altri angeli contemplatiui per la scala di Iacob secondo la sua nolunta ascendere o descendere . o di questo ordine nel Commento sepra el Symposio diffusamente trattaremo.: Seguendo adunque lo auttore questo ordine nostra come per sei gredi da la materia le bellezza incomincia ando al prima fonce di quella lhuomo felicemente si conduce. Allanima à sensi conversa prima per gliocchi se li representa la particolare belta di Alcibiade, di Phedro, ò di qualche al ero corpo specioso, ad quello sinclina o in quella forma par ricolare si diletta, o in essa fermandosi è nel primo o più imperfetto o piu material grado, o di questo effetto assegna el poeta nel principio della prefente stanza la cagione; cioè onde procede che uno piu presto à uno che à unaltro sua afe fessionaso. Elfecondo grado è quando lan<mark>ima quella ima-</mark> gine per gliocchi riceunta con la vir Jua interiore, ma par anchora materiale & phantaflica in Je riforma, & tanto piu perfecta fa quella quanto la fa piu spiricuale 🗢 quanto piu dalla materia separandola alla ideale bellezza, benche ana chora da quella molto lontana la appropunqua. El terzo gra do è quando lanima nostra col lume dello mielletto agente, quella forma riceuuto da ogni particulareta Jeparando la na sura propria della corporale bellezza in je confidera , ne più alla propria imagine di uno solo corpo, ma alla universale bellezza di tutti e corpi insieme si uolge Questo è lultimo grado alquale peruenga lanim à sensi conuersa, imperoche quantunque in questo ultimo grado in se la bellezza riguar: di, 🗢 non come nel grembo di materia alcuna ristretta , non: dimeno da fensi 🗢 da phantasmi particulari tale cognitione riceue, o di qui nasce che qualcunque alla cognitione della natura delle cose per questa sola uia peruiene, non puo per spicacemente & sanza uelo di grandissima ambiguita ueder-le, & hanno creduto & credono molti peripathetici & mastime latini non potere lanima nostra unita al corpo ad piu perfetta cognitione ascendere, il che nel nostro concilio dimostre mo dalla mente di Aristotile 🜣 quasi di tutti peripathetici.Arabi o Greci effere grandemente alieno. El quarto grado à che lanima considerando la operatione sua uede se conoscere La natura della bellezza univerfalmente . O non ristretta ad alcuna particolare & conofce che ogni cofa che è nella mae zeria fondata è particolare di che conclude questa tale unimerfica, non dallo obiecto esteriore sensibile ma dallo intrinz feco fuo lume, 🗢 dalla fua uirtu procedere 👁 infra fe steffa dice se uelli adombrati specchi de phantasmati materiali per nigore della mia luce mi si representa questa bellezza, certo è ragionenol cofa che nello specchio della mia fostantia dogni zube materiale spogliata riguardando, di bba ogni simil 40 fia affai piu chiara mente nedere, 🗢 cofi in fe connerfa liide la

imagine della belta ideale à lei dallo intelletto participato co me ju nel secondo libro dichiarato, o questo el quarto gra do perfecto imagine dello amore celeste come di sopra fu det to. Di poi da al proprio invelletto ascendendo, è nel quinto grado, doue la celeste Venere in propria forma, o non imagi naria, benche non pero con tottale plenitudine della suà bellezza ch in intelletto particolare non cape se li demonstra, de laquale lamma avida o sicibunda cerca el proprio o partio colare intelletto alla univerfale o prima mente coniungere, prima infra tutte le creature & univerfale albergo dello ideal bellezza. Es ad quella peruenendo lamma grado in ordine festo termina el suo camino, neglie licito nel septimo, quasi sab bato del celeste amore muouersi piu oltre, ma ini debbe come in suo fine à lato al primo padre fonte dogni bellezza felicemente ripofarsi. Questa è la scala delli amorosi gradi per las quale alla uera integra & distinta cognitione di questa maie ria di amore si ascende. Questi gradi & come dalluno allala tro si ascenda, non so se, ò con piu leggiadria dinerso, ò con piu ordine o dottrina scriuere si possache si descriua el pos tanostronella VI. VIII. & VIII. stanza ma prima che ad cio descenda, nel principio dela VI. assegna la ragione perche uno fia piu lamore di quello che di quelalero sirato; Jaqual ragione anchora che iuna si fondi sopra è principi delli antichi Platonici, nondimeno apresso daltri non mi rio sordo hauerla mai letta. Et per intelligentia di essa, è prima da sapere che secondo dicono è Platonici, fra le anime hua mane alcune sono di natura di Saturno, alcune di natura di Gioue, & cosi delli altri pianeti & intendono per questo che ana anima hara più cognatione e più coformità con lanima del cielo di Saturno che con lanima del cielo di Gione, o cosi per lopposito, che non è per altro se non per che questa ani ma è di tale natura 🗢 quella di tale ne altra coufa intrinfeca sene ha ad assegnare di questo di che è estrinseca 🗢 efferiua causa colui che esse anune produce cioè Dia delquale dice Platone nel Timeo, che alcune anime nella luna alcune altre nelli altri pianeti & stelle che lui chiama instromenti de tepo spargendo semma Secondariométe da sapere che unedost . co me anchora nel primo libro fu detto effere mête de platoniei. l'anima immediamente al nehiculo celefte, o mediante quela lo al corpo terreno & corruttibile, nogliono alcuni, la opinio ne de quali segue in questo luogo lo auttore nostro, che lanima rationale descendo dalla sua stella formi lei stessa quello corpo terrestre, il quale lei di poi ha ad gouemare: Sopra ad questi principi fondandosi el Poeta si unagine che nel uchiculo de lanima laqual descende, che è da lei conquella poten tia, uinificato, con laquale poi forma el corpo terrestre fia dalla sua stella infusa una nireu formacrice del corpo corrotibile, & secondo che da altra ò altra stella descende, ricene uireu diversamente firmativa, e per questo dicono e phisionomi el tale huomo hauere effigie Lunare, el tale Solare, el tale Martiale, el tale Venerea, el tale Gioniale, el tale Satura nina, el tale Mercuriale, o dalla effigie gindi cano lanima di quello tale effere di simile di natura, il che è molto conuenien te alla openione del Poeta nostro. Ma perche la materia inferiore non è fempre obediente à chi la forma 🗢 stampa, pe ronon puo esprimere sempre la uiriu dellanima nel corpo tetreno la effigie che essa norebbe, onde nasce che effere posfono dua giouiali che nella forma appariranno dissimili per che la materia della concettione dell'uno fara, futa altimena ti disposta ad ricevere quella sigura dellanima che quella dellaltro, pur mentedimeno quello che nelluno è perfetto, nellaltro come cosa incomminciata & non assoluta Vuole adoque el Poeta nostro che lo essere della figure di dua core pi dalla niren duna medefima siella formati generi tra loro per tale conformita intenfo amore. Quado formata in priz

pria dal diuin volto.òimnediatamente come uogliono e catholici, ò mediatamente secondo Platone. descender qua giu l'alma si parte dalla piu eccelfa parte ch'alberghi el fol nel cor human s'imprime. Perche il core è piu appropriata stanza allanima, laquale per la natura sua è fonte di utta o di calore, o per il fuo continuo moto ha con il cielo, onde lei descende. molta conformue Dalla più eccelsa parte chi alberghi el fole. Cioè dal Cancro fegno infra tutti e dodici feani del Zodiaco sapra questo nostro emisperio superiore piu sccelfo,cioè piu eleuato, & è fenientia de Platonici, liquali di cono lanima descendere per il Cancro, o ascendere per il Capricorno o credo che il luro fondamento sia, per che il Cancro è casa de la una la cui uiriu massime domma sopra la parte negetale unuficatina de corpi, o il Capricorno è ca fa di Sarurno preposto alla contemplatione, allaquale lanima dal corpo sciolia liberamente puo attendere. Doue Cioè ne corpi humani terrejini. Esprimendo Essa anima con mirabile arie, arte cerio diuina 😊 admirabile dalla uolunta paterna per la intellettuale fapientia o ragione della numa nella celeste natura infusa Ques ualor poi che da sua stella hi tolto & che nel grembo accolto uiue di sua celeste spoglie prime Cioè quella uireu formatrice del corpo elementare, laqual uiue de poi 😰 si ferma nel grembo delle prime sue celeste spoglie, cioè del suo celeste uchiculo 🗢 laqual dipoi esprimendo la sigu: ra in ta'e uirtu quasi seminale contenuta, Quanto nel seme human posson sue lime, forma suo al bergo in quel fabrica è stampa. Cioè forma que sto corpo organico sensibile nel quale in questo mondo la-nima alberga in quello sense humano. Chorpiu hormen repugna al diuin culto. Come difopra fu di shiarato Indi Cioè da quel corpo di tale anima figurato. Qual hor dal fol Cioè dallo splendore di qualla bellezza che in les ne seulpto Scende nel l'altruicor l' infosa stampa. Della figura in se compressa co unol dire questo che ogni hora che quella tale effigie è uista da qua: lung aliro. Se glie conforme. Cioè je è figura prodote za da stelle confor re alla stella di colui che la riguarda Ad uampa Lalma Di quel tale di amorofo foce, o questo co medi sopra mostramo à il primo grado. Che poi ch'en fel alberga affu piu bella a diuin rai di lua uira tul effinge. Qui si consiene el secondo o serzo grado in distintamente. o e da aduertire che el poeta nel fine della se. sta stanza o nel principio della. VII. perstringe o general mente tocca lo ascenso del primo grado alultimo, accennan: do la loro distiniione, ma non la esprimendo seguitando in questo lordine da philosophi, o massime da peripathetici nel prohemia dellà phisica di Aristotile instituto, cioè che la confusa o indistinca cognitione della cosa preceda la asplicatio ne di quella come el nostro Poeta ha in questo luogo offerua to il quale poi che forto implicato compedio della cognitione di questi gradi ne ha dato qualche lume, essequisse dipoi in quel luogo Pertic fulgidi specchi. Distintamere quel lo che ne precedenti ucrfi breuemente toccando promesse, ne fanza poplerio è che il poeta nostro insteme queste tre stanze in tal forma congiung a che el fenso del fine della VI si fie micanel principio della VII. o el fine di quella nella principio della VIII il'che à chi piu oltre non considerassi, par rebbe for e contro a la regola della canzona, nellaquale pas re conveniente cofa che ogni flanza per se habbi la sua senrentia finita, come o nelle cinq, prime, o nelle ultime offerua el poera, ma ha noluto per questo denotare che in nessuno grado procedence lutumo fi debbe lhuomo fermare ne preporselo per fine della amore juo, ma debbe lun sempre haues

re per scala del laliro. Non è laudabile delletarsi della forma dun bel giouane fe tu non usi questo come grado ad riguardare m le la proportione co conforme qualità di quella figura,etiam dio fuora di quello eraffo & materiale corpo, quale prima lhai ueduta. Ne lo occupare la imaginativa in confide rare la figura dun corpo puo essere opera se non usna, se in quella it ferni o non ladoperi per instromento ad contemp'are con la ragione la univerfal bellezza di tutti e corpi Ne puo effere se non debile o inferma lanima che sempre sopra ul corpo prostrata mai in se non diriza, & in se stessa riuole gendosi e sua thetori non riconosce, ma come dice Asaph, ejsendo in dignita & honore posta non si conosce & diuenta sinulea brutt insipienti, che tal intiu di potere in se ritora rare non hanno. Ne in fe, o per fe potra lanima sufficientemente possedere quel lume della bellezza ilquale da se non ha, ma folo per dono 😊 emonicatione di altrui . fe eo colui non ricorna, ilquale ha facco lei di essa bellezza parcicipe, o dalquale effendo lui porticulare fiume se la jua sece uorra in cucio estinguere, bisognera che al primo mare della bellezza da elfo fonte immediamente emanante si conduca, imitando el poeta nostro ilquale cominciando nela. VI. stanza ad disporre e gradi di questi scala, sopra laquale da terra al cielo si ascende non prima à sua uersi pose fine, che al primo bene ii condusse. Dalla cui uiua & sola luce informato amando si fabello lamente, l'ale emalmendo & cioche e su quello Però non sono in uerita nella presente Canzona piu che setta stanze, bene che in ix si divida, perche di queste tre stanze nessuna per se e finita, ma di tutte infieme una refulta. Dunque nella festa stanza perfetia si ferma e' poeta, come ogni aniante nel suo festo grado, e estindo per procede re piu olire, sinte amore che raccoglie el freno denorando per questo ad noi che à colui, el quale al festo grado peruiene non è licito caminare più inanzi perche quello è il termine dellamorofa uta quantune que per uia dunaltro amore più oltre si uadi, 🗢 è quel o amo recol quale si ama Dio in se o non quanto auttore della ideale bellezza, ma no courene con lo amore del qualu a prefen te si parla, perche quello non è desiderio di bellezzi laqua ale in Dio, secondo Platoraci per la sua simplicità non si truz oua, come ne primi libri fu dichiarato. Ilora ruornando alla espositiono del testo, dice el poeta comprendendo insteme il secondo o terzo grado Che por che l'alma albergainse lafigura per gliocehi riceuusa. Assai viu bella adiuin rai de sua virtu cice della viriu phantaflica ò uero coguacina, o della wreu rationale La efin ge fabrica o forma tit di qui nasce chi amando el cor dun doice error si palce Qui dimenstra lo auno re come per le fue parole si puo invendere per qual cagione ad uenga che molte uolte o quasi sempre lo amato pare allo amante piu bello assai che in se no è, il che procede per che lo amate riquarda lo amato nella imagine che di lui ha lanima in fe fabricata, et fatta tanto piu bella quanto piu dalla mate. ria principio dogin deformita la ha sedarata, anchora che ol tre ad questo che quella figura che lanima ha in se formata assai più che la sua estrinseca spetie bella si demostra per esse re in uerita piu bella, ci ji adiuge che effendo questa generata o fatta dellanima, lanima in lei come in sua cosa piu si de letta, o piu anchora lassmia che essa in se o nello essere suo proprio non è o persoggiunge lo auttore. Pascesi el cordii dolce crror, l'amato obietto in se com" in suo proleguardando, cioè come in sua opera o Jua creatura da lei fatto o generata. Tal hor poi reformando. Qui mostra lo auttore come del quarto grado à lultimo si adgiunge presermestenda la esplicita dichiaration e de mezza, cioè del quinto o festo grado, liquali nó dimeno ac

cenna doue dice Di grado in grado, et per li quali à lulti me grado si perviene Dice adunque che thalor lanima reforz ma quella spetie uniuersale Al lume divino che in lei ne e impresso cioè al lume della belta ideale ad lei participata Raro & celeste dono ueramente raro o celeste, perche pochi sono quelli che ad questo grado peruenghino, o questi sono molto perfetti ma sono si rari che come disopra dicemo molti giudicorono effere impossibile alhuomo digiugere ad questo grado, o pero rettamente disse, Rare & ce= Teste dono. Quinci cioè dalla reformatione detta che è quarto grado Eleuando di grado in grado se, riol dal quinto grado el che è el proprio particolare intelletto al sello grado de la coniunctione col primo o universale intela letto. Nello increato sole cioè ad esso Dio ritorna ona de formato ne equel che nello amato obietto e espresso. dal quale dio, benche per molu mezzi, come lui immediamente soggiunge, è formato quello lume di belo lezza che nel corpo amato appare perche uno Solo, cioè uno sol lume che da esso uolto diuino emana, passando quasi per tre specchi, la mente, cioè langelica natura, lo spirto, cioè la natura rationale 🗢 el corpo, cioè el fenfibile mondo ador na ogm bellezza. Quinci gliocchi Hora e Poeta nostro ordinatamente è jopra detti sei gradi esplica o dichea: ra, de quali assai distintamente uel principio della sesta stan za parlamo. Dice adunque incommineiando dal primo & piu insimogrado che quinci, cioè dal corpa Gliocchi rice uon leornate (poglie, di quello, cioè le specie della bel lezza decisa da quel corpo il che come disopra dicemo è il primo grado o il più materiale, poisoggiunge. Et per Gli oechi oue loggiorna, doue dichiara come questa sperie dello obietto a gliocchi peruentta passa dalla uirtu uistua di glocchi che è fenfo esteriore, alla tirra imagmativa, che è fenso interiore, laquale imaginativa lui chiama Laltra sua ancilla, cioè del core, intendendo per il core la fostantia dellanima racionale, alla quale setuono o ministrano le pos tentie fensitive, cosi interiore, come esteriore, come miti e philosophi concordamente dichiarano Hora essendo quelle spe glie cioè quelle spetie della imaginativa concette dice el poetache sono da les Talhor poi reformace non perd espresse, Pero che la imaginativa come piu alta o piu noe bil potentia, del senso di fuori sa quella specie piu spirituale, o co nsequentemente piu la spicca o separa dalla desormità della materia, laquale seco nó patisce la forma della uera Ve nere, ma non puo pero anchora per effere le i pura potentia materiale o organica redurre quella specie ad persetta immaterialità. Pero dice che le reforma, ma non le asprime o questo è el secondo grado elquale quantuna siá amore di par ticulare corpo nondimeno non ama quella particulare bellez za piu in quella crassa er corpulenta persona, ma in quella imagine che dia nellanima sun di lui ha formata o come que sto grado è piu che el primo perfetto cost anchora è piu feli. ce, pet che non meno gode lamente nella absentia sua che nel la presentia sempre lo ha seco sempre el uede sempre lo ode, con lui familiarmente à tuite lhore conversa, thi è nel primo grado, tanto è felice quanto lo amato li è presente, condizione ad ogni modo assai migliore che quello furore bestiale o non amore il cui bene non puo se non per piccol tempo du rare ne dife altro the longifsima amaritudine o grandifiima penicentia lasciare, il che douerebbe per certo essere à cia scuno sufficiente stimulo à farlo da questa essecranda uolupta rimuouere 🗢 confestinatissimo corso ad quello celeste amore properare,oue ne∬uno uestigio di miseria ma ogni plenitudi ne di felicita si truoua ne debba allettare ueruno ad questa mi fera uolupta lo effere stati molti o per prudentia o per dot erina celebratifsimi huomini da quella prefi anzi questo debba effere à ciase uno in uece e luogo di ragione efficacissima ad mostrare che quello si debba in tutto co ogni ingegno fug gire Imperache se questo male è si pestifero 🗢 uenenoso chel

li habbia in li perfetta & fi furte anime potuto generare egris tudine quasi incurabile debbe ciascomo indubitamete per sua dersi che nella sua habbia ad partorire letale al tutto et morti fero morbo, di che meritamete si puo concludere qualua in tas le precipitio ruina, di se medesimo o de sua mali coposti pensie ri do Dio correttiua 🗢 paterna punitione, dalli huomini forfe non menu compassione che biasumo riportare. Hora ritornando alle parole del Poeta poi che del primo 🗢 fecondo gra do ha parlato uenendo al terzo dice. Indi di uarie & molte belta dal corpo sciolte forma uno concetto, in cui quelche natura diviso ha in tutti, in uno pinge & figura, & è che lanima surgenda sopra el primo o fecondo grado luno o lalero de quali partia colarmente la bellezza confiderando dalla matéria no fi spo glia, in univerfale concerso, essa natura in se considera, & multitudine di tutti e particulari corpi begli, nella unita della bellezza in se reduce, il che è propriamente di quello ilquale di giu in sua ascende cioè di quello che la moltitudine nella sua unita riduce, come di sopra su detto. Quinci amor L'alma, in questo el cor diletta. in lei com'in suo patrono anchor uaneggia che metre el ue ro uag heggia come raggio di fol lott' acqual uede In questa universal cognicióe lanima come in cosa da iei fabricata fi diletta come anchora poco manzi dicemo, 🖝 in les illume della uera bellezza come lume di fol fosso acqua uede el fonce dellume è il vielò 😅 da quello illacqua per dia gradi mezzi ji peruiene per il fuoco 🗢 per laria, no altimet**i** da Dio primo cielo intelligibile, fonte del lume della bellezza per due gradi mezzi dello intellettuale ideale, 🗢 della ra gione allanima parcicipata quasi per il mezzo dellaria et del fuco nella specie uniuersale dasensi astracca come in acqua el lume della uera bellezza resplende. Pur no soche di uin ch'en lui lampeggia, benche adombrat'el corpieroso allecta da questa ad piu perfetta belta ch'en cima ad quel superba siede Questo è lo ascendo del terro grado al quarto,cioè alle idee illanima participate, nella quale non è piu ombra di bellezza, ma si ue de la belia uera, béche non essentiale, ma participata Quin cimentre'l pio cor lalme uestigie sepue entro alla sua mente ued inserto. Questo è lo ascendo del quareo grado alquinto cioè al proprio particolare intelletto dellanima il che dichiara dicendo Entro alle fua men teel ued inserto. Soggiunge di poi Indi ad piu chi aro & aperto lum apresso ad quel sol sospeso vola Etè lo ascenso dal quinto grado al sesto, nel quale el proprio particolare intelletto con la universale co prima men te affai piu della nostra aperta et chiara coniunge, laqual mente immediata è profisima à Dio primo et intelligibile fole, or pero disse Adpresso ad quel sol sospeso uota dallacui viua 🗢 fole luce come la mente, lalma, 🗢 il mondo si faccia bello, affai disopra è dimonstrato.

# CAPITOLOXI.

Anzon, io sento amore chel fren raccoglie. Pu openione delli antichi theologi non si doue
re temerariamente publicare lo cose diume o li secre
ti mysterij. senon quanto di sopra nera premesso, pero singe
el poetii se quasi come apparechiato ad ragionare piu oltre
essere da amore ritratto, o da lui esseli comandato che al
wolgo solo la cotteccia de mysterij amorosi dimostri, riserbando la midolla del vero senso alli intelletti piu eleuati o
piu perfetti, regola asseruata de qualcunque delle cose divine
appresso alli antichi ha seritto. Seriue origine Iesu Christo
hauere revelato molti mysterij adescepoli, liquali loro no uo
gliono seriuere ma solo ad bocca à chi à loro ne pareva degno li communicavano, o questo coserma Dionysio areopagita hauere poi osservato esacerdosi nostri e quali per succes-

fione limo dallaltro riceueuano la intelligentia da quelli fecreti liquali non era lecito à scriuere, & Dionysio à Timocheo esponendo de nomi di Dio & della gerarchia angelica & ecelesiastica, molti profondi sensi gli comanda & che tenga el li bro nascoso 🗢 non gli comunichi se non apochi che di tale co gnitione sono degni. Questo ordine appresso li antichi He-brei su santissimamente osseruato, o per questo la loro scient tia nellaquale la esposuione delli abstrusi 🗢 absconditi mystes rij delle leggi si contiene Cabala si chiama, che significa reces ptione, perche non perscritto, ma per successione ad bocca luno dallaltro la ricenano fcientia certa dinma 😊 degna di non partecipare se non con pochi, fondamento grandissimo della fede nostra, el desiderio dellaquale mi mosse allo assiduo studio della Hebraica & Caldaica lingua senza lequali è al tut to impossibile peruenire alla cognitione di quella quato susii el medesimo stilo da Pythagorici osseruato dire non bisogna, o fanne piena fede la epiftola di Lyside ad Hyparco, ne per altra ragione haucano li Aegypti dauanti à loro templi scolpito le Sphynge, se non per dichiarare che le cose diume, quan do pure si scriuano si debbano sotto Enigmatici uelameti co prire come o il poeta nostro nella presente cazona hauer fat to secode le forze nostre habbiamo dichiarato, o il simile esfere sito dalli altri cosi graci come latini poeti osseruato, nel lib della nostra poetica philosophia dichiararemo.

# MIERONYMO BENIVIENI A Luca Della Robbia. Salute.

Sfai mera per certo hauere ima uolta, es forfe ancho ra temerariamente, permesso che di tutti gli amorossi miei uersi solo quelli in publico comparisimo.

Che al dolce suon della celeste lyra

Cantando amore souente.

Lalma a suo primo ben conuerte o tira, Senza che hora cosi dalle amoreuoli sue persuasioni inuita. so, e dalli errori della mia adolefcentia admunito, io hauefsi di nuouo affaticare la mente di chi legge con la esplanatione delle ineprie di quella cioè dessa mia adolescentia. Dellequali ineptie, ineptie ueramente puerile, perche poi che à Dio piacque illustrare in qualche modo col lume della sua gracia le tenebre della mia cecita,io ho fempre reputato et reputo non piccola parte la sequente Buccolica, doueuo & nó umneritamente fare quando lecito stato mi fussi, cost di questa,co me io gia feci di quelle, cioè desse mie meptie puerile, uno sagrificio à Vulcano Ma perche questo per lessere stata gia pin wolte impressa, o in molte copie o uarij luoghi disseminata, era 😊 è impossibile con tanta piu mia satisfattione, cedo hora à esse tue amorenoli persuasioni, quanto essendomi tolta la faculta di poterla supprimere à ognihora, piu mi stimola la memoria di alcuni suoi concetti, casti certo, ma si poco per lo 'ardore di quella eta cautamente tessutti, che come male insesi possono essere stati, cosi anchora quando altrimenti la merita de loro sensi non si scoprissi potrebono essere ad alcuno piu debile occasione di qualche scandalo. Perche quello tan zo che per introduttione di chi legge fu da noi posto in el prossimo o per insmo da principio publicato Procemio des-Ja nostra Buccolica non apre, come la esperientia mi ha mostro, o non squopre in tanto la uia che basti a penetrare alla uerita,defá nostri mali m quella adumbrati concetti.

Elauedo io adunque per rimedio di questo cosi da te o dallo stimolo della memoria predetta eccitato aggiunti ad quello che in esso proemio si dice alcuni altri alquanto piu larghi o espediti argomenti, o quelli in e loro luoghi per piu chiarez za o commodo di chi legge distribuendo, datone à ciascuna Egloga el suo mepiaciuto, poi che cosi anchora à te piace, permettere che lei,cioè essa nostra Buccolica,cosi come ella è hora instrutta o accopagnata unaltra uoltra in publico com ensisca accio che mediante questi tali argometi cosi posti et distributi possa ciascuno, che ò per lo adrieto leggendo susti

in qualche simistra openione caduto resurgere, d che in fucu. ro leggessi facilmente o sanza alcuna offensione à el uero sen so dessi nostri concetti penetrare no ossiante el uelo delle trop po certo in qualche luogho tenere o licentiose parole, sotto el consesto dellequali lui, cioè esso senso anchora che per se pu ro quali casta matrona in ueste 🗢 habito meretricio puo 🗢 non immeritamite effere per insino à qui stato à gliocchi tuoi 😊 di qualunche altro suspetto.Priego duna, hora chi legge, che per sua cautela o per mia satisfattione no li incresca pria ma che alla lettione di qualunche desse Egloge descenda, leg gere lo argomento à lei immeditate preposto, ac cioche mediante e moniti 🗢 la memoria di quello alla mtima pura 🗢 🕬 da uerita defsi nostri concetti penetrando,& se da ogni occa.. hone di scandalo, o me da ogni colpa, liberi o assoluta, impe rando & se non per li utili documenti desse nostre Egloge che fono pochi, el bene che si debba in questa uita felicemente cer care, almanco per li errori 😊 per li in ganni dessa mia adole. fcentia in loro descritti, che sono molti, quello che si debba sa pientemente fugire. Vale.

### BLEGIA 10 ANNIS PICI ML randulæ adolefcentis Egregij ad Florentiam in laudem Wieronymi Beniuenij eius ciuis, qui nuper adolefcens Gipfe Bucolicum earmen edide-

TAL.

Aetor io Tyrrhena tibi Florentia lator Clamet io Pean quifquis amicus adeft. Quale decus, qua fama tibi, qua gloria furgit Tolle capus fibyeas tolle fuperba tubas.

Ille mos agros incra o tua mornia nams, Ato arui liquidas inter adultus aquas. Cui cum divinum su sacro in pectore numen Quam bene de sacro nomine nomen habet. Ille inquam plausu iam coepit ubi a frequenti Iam capit multo non fine honore legi. Sicelis aufonias illius musa per urbes Fert celebrem magna candida laude pedem. Autorem patriæ quisquis legit inuidet illi Atq optat patriæ nomina tanta fuæ. Gaude gaude iterson tanto insignita decore, Et uati applaudas terra beata tuo. Cinge coronatos uernanti flore capillos Conuemiuni citulo Plorida ferca tuo, Vndig Achemenio spargantur compita costo. Et per odoratas lilia multa vias. En stirps in nostras Boniuenma protulit auras Herruscum docto qui gerat ora senem. Ponite auernales iam gens hetrusca cupressus Quos rapta immitti funere Laura dedit. Pellantur queruli fletus, en Laura reuixit, Spirat o argutum nouit ut ante loqui. Quin folito mitet illa magis, maior q priori Nefcio qua culto gratia ab ore uenit. Reddidit hanc nobis laus nestra Hieronymus urbis Et dedit infernos posse iterare lacus. At certe (procul hinc liuor inique facessas) Nunc graniore fonat grandius illa Chely. Dij superi, fublime adeò modulatur ut aqua Sit iam Romano thusca loquela sono. Nec tamen ille Euros frondosus iaclat inanes, Plusquam promittit fronte recessus habet. Quid referam quàm lenis eat, quàm carmina plane In numeros currant ordine iuncla suos, Sic memini me sape sacros uidisse liquores Profluere imbriferi nis ubi nulla nothi.

Sed quis miretur meditata: In earmine tantum
Cultus, cum pariter non meditata canat?
Ouis non hunc iuret Phoebum modo pendeat areus,
Cornua fint Bromium quis neget effe deum?
Audiui hunc quoties cithara cantare recurua
Abduxit fenfus protinus ille meos.
Et quid non possent digiti mulcere loquentes?
Sisteres his rapidi flumina magna padi.
Phebeos medio firmaret in athere curros,
Lunares, pictos sisteret axe bous.
Terribilem sauis Martem reuocaret ab armis,
Leniret ditem falciferum; senem.
Et quas non potuit quondam rhodepius Orphems
Flectere sirymomidas stecteres insemums.

SBG 1 . TA LA MEDBSIMÀ Elegia ma tradotta di Latino in lingua Plorentina.

→ Odi Firenze, O ciascun cor che meco Ama'l tuo ben,iuochi 😊 chiam apollo Et d'untanto tuo honor s' allegri hor teco D'un tanto honor, di quanto effer fatollo Ben puo' l tuo fier Leone, alza la fronte, Alza Superb' el tuo crinito collo Quanto ben questo tuo nuovo Phaetonie Questo tuo nuono sol nato & nutrità Nel tuo pio seno dentr' al tu' orizonte. Quanto ben dico, poi che nse scolpito Porta' l'lume dium, da facto nome Ha parimente el suo nome fortito. Questo questo di ch'io che cosi come. Non senza gratia, non senza frequentia Cosi non senz honore delle sue chiome Si legge ogn hor non pur inte Florentia Ma fuor di te, onde la Ciciliana Sua musa tanto con la sua presentia Fa lieto quanto Italia s' allontana. Italia ch'en ciascun suo luogho pende Dal dolce suon della sua noce piana. Be chi d'un tanto autor la patria intende Non fenz' muidia alla fua patria brama Vn tanto honor e'n dolce Zelo s'accende. Godi, & ciascun chel tuo ben cerca e ama Teco ò beata patria al tuo poeta Applauda alla tua gloria, alla tua fama. Cingi di uaghi fior l'honesta & lieta Fronte ch'un tant'honor ben si conuiene Pirenz'al nome suo, ne l ciel tel uieta. Sien per te le tueftrad' ornate o piene Di costo orientale, dibianchi gigli Di ros' in testimon d un tanto bene. Ecco infra tuoi più car' o grati figli Nato & Firenz' in te colui che folo. Se fleffo, el dorto tuo uerchio simigli. El dotto uecchio tuo che col fuo uolo Couersi suoi con la sua gloria estese Gial' al' insim da luno à laltro polo, Onde pian gendo poi l'antiche offesa. Le fue colpe gl'inganni el uan dolore Chenutria el foc onde l fuo cor s'accefe. Del primo giouenil su' anticho errore Spera trouare pieta non che perdono

Done sia chi per pron' intenda amore. Hor se ben morte un si felice suono Spense Firenz' in te, pon fine al pianto Poi chel ciel ha parat un maggior dono. Breo hor' ecco colui che su gia tanto Morto lassa pian gesti muita torna Et ben conoscer puol la noce e'l canto. La uoce e'l canto, in cui lieto foggiorna Belta gratia & amor, onde procede L'honor, che luna o laltra fronte adorna. Questo ti rende, largisce & cede Hieronimo corona honor e gloria Di te Firenze, onde'l tuo nome eccede. Et certo (ilch'hora sia senza memoria Non pur senza presentia ò inuidia detto Di te 🗢 d'ogni tua cieca uittoria) Non men grave, men dolce o men perfette El suon di questa, che di quella lyra Ch'orno gia del tuo uecchio el facro petto. Ab con quai uoce, co con quai noce spira Certo con talisch' alla Romana lingua Per lui l'Ethrusca & con par' ale aspira. Ers'ingegno è, che ben pesi & distingua. Vedra come non pur difior o fronde Exorna uno tanto ben,nutrica e npingua, Che maggior e'l thejer, che si nasconde Deniro à lor nago fen che quel che fuori Exposto in fronce a nostri occhi risponde. Che dirio io de gli altri frutti 🗢 fiori Di questa pianta o quanto dolcemente Carrino i uersi suoi graui o sonori, Corrin certo coli come fouente Vidi in terra dal ciel dia cader pioggia Senza alcun uento piu quietamente. 🌬 chi done l'ingegno el tempo poggia Conceper dentro à se pue maraviglia Dicio che nel suo sacro petto alloggia Quando quel che nel tempo, ò el cor configlia Ma che subito nato & furor sospinto Se, l'opre sue o null, altro somigliat Fachel suo petto sia fregiato & cinto D'un inflexibil arco ò el capo apornò D'un nuogo ferto in dua corna diftinto, Chi non dira nedendo larco intorno Alle sue spalle che lui Phebo sia O Baccho, attefo luno & laltro cornor Quante nolta cantar la fua Thalia Sentimo al fuon dell'honorata cetra Tanto à se trasse gia lanima mia. Et che non puo e farc Che non impetra La noce el canto suo! Chel Po farebbe Permar non ch' altro com' immobil petra, Questo à naghi corsier del Sol,porrebbe Pren co fuoi uerfi e l carro della luna Per lui in mexzo del Ciel fermo flarebbe. Marte al fuo canto refistenz' alcuna Par non perria o placido o benigno Saturno ell Re dell infima lacuna Parebbe, & quelle che da piu maligno Spirito mosse fermar non poteo Gia col fuo dolce tanto el thracio cygno Fermar credo faria sto nuono Orpheo.

BASILE Æ,
OFFICINA HENRICPETRINA
ANNO SALVIIS NOSTRAB M.D.
LXXIL MBNEBNARTIO,





# DE ARTE CABALISTICA.

IDEST, DEDIVINÆ REVELATION NIS, AD SALVTIPERAM DEI, ET FORMARVE SEPARA tarum contemplationem traditæ, Symbolica Receptione, Libri III, olim per Doctissimum loannem revehlin prorcensem, conscripti.

IOAN



# IOAN. FRANGISCVS,

MAXIMILIANO CÆSA-RI AVGVSTO S.



Ptare mihi uideris Cælar Inuictissime, no tam copijs quàm doctrina præstare, quod quidem uotum in ma gno illo Macedone plurimum uiguit, & eius gratia mirum in modum ab antiquitate commendatus est. Mandas enim mihi, ut quæpiam Cabale monumenta olim Io. Pici patrui opera in Latinam orationem

ueria, & exicribenda, & ad Maieltatem quam deferenda curem. Qua quidem in re quatum mihi molestum sit imperio tuo (ut par est) obs Aquinon posse, haud facilè cogitauerim animo, ne dum literis explie cauerim, siquide inter humana desideria summum mihi est tibi Princt pi meo, imò omnium gratificari. Apud me autem nec una quidem Cabalistica facultacis extat schædula, sicuti nec defuncti patrui Bis bliotheca, utpote quam Antonius patruus rerum eius mobilium testamentarius hæres Grimanno Cardinali venumdederit. Habeo ego tantummodo nonnulla propria eius inuenta, & meditata ex authographis, magno cum labore & impensis exscripta, nihil ad Cabalam spectantia, quarum partem iam publicaui. Sed quoniam oblata hæc mihi occasio tibi morem gerendi magnanime Cæsar, abs te qua pollum fide, & animi promptitudine efflagito, ut alia quæcunque libuerit, modo uirib. meis effici possint imperare non cesses, in te name que colendo, multis certè ingenio & uiribus, fide & diligentia nemis ni cesserim. Et quanquam scio plura decere seruum facere quam los qui, atque hæcipla quæ polliceor tua pridem elle. Quandoquidem me tibi & ipla ferè tradidit natura, & obligauit uoluntas,

non potui me tamen continere, ut eadem tibi mis
ro quodam uoluntatis ardore non
offerrem. Vale.

IN IO

# IN IOANNIS REVCH

# LINI DE ARTE CABALISTICA

LIBROS TRES, RERVM AC VOCABYLORYM copiosissimus Index.



BEL opinione du ctus, qd idemille, de quo re

pectarent restaurationem 5019. occidit à fratresuo 3020. Cain claua lignea tus 2019 abenrut Arabs 1004 abensina Arabs abraham quare postea sit di ctus Abram abrahæ præceptor fuit ande creatione tui adicribaabraham filius Tharbe 3021 abrahæquare uiri & nõ an• geli apparuerint abraham Alaphia quos libros ediderit abralion cabalista absoluta intelligentia quæ 3111 abumaron Arabs 3004 acabia filius Mahalallelis ca balista 3026 achillem Gangen Indorum achip quare spiritus dicatur regem multis uirtutib. fuperalle adam per afflatum prophe æris ulus quis primum inticum de uxore postsoporem locutus est, hoc nunc æther unde dicatur os exollib. meis.&c. 3015 quare in medio Paradyli sit constitutus 3007. qua diu uixerit post lapsum eius 5034. quam uocem poitremùm audiuerit ex Deo 3017. quali lignum uitæ 3007. quate filios

fuos omnes nominauerit per nomen quatuor litera-3040 teris omnibus magis plamissus, ut eum certiorem tione futura cœlestem, & alteru de terra terrenum elle 3004 de Adamo quomodo intel ligedum sit, quod dicitur etiam dæmones genuille, 3020 gelus Zadkiel 3021. liber per Adonai nome quid intelligatur 3006 3028 ægyptios fictis inter facernicalle sua ad Aegyptios Pythagoras 3044 3026 anigmatica symbola diuinarum & humanarum rerum amplissima spacia dimetientibus nobis, & memoriæ plurimum adferri 3076 3071: aér Cherub dicitur \$03\$ 3010 uenerit 3081. eiusch proprietates ibid. æthera super naturalem nec bilia elle ab Aeuo diuino & immortali, id est, spiritu sacto, gd sit per quod tribuat & di- anacharsis

inferiorib. effe iplum 3056 æuum quid nuncupet ibid. eyend lignificet 3082 ipse foret adamo quod animal pre ce ain litera ad significet 3140. 3015 alburaten 1004 .. uelată ex ad Adamum qui angelo sit alcestim ab Hercule resusci tata esse redderet de salutis restitu. alcinoi sententia de ldez ge neribus lignum uitæ cognomina- adamum alterum de coelo, alcmæon Crotoniates, gd duo appellata sint 3076 3018 ex Alcmena Iphidus Amphytroni & Hercules loui uno partu in lucem editi lunt 3043 aleph quare ponatur in capite Alphabethi litera quid delignet 3941. uia seu institutio dotes literis sacra commu alexander Aphrodisaus de cem rerum lumma genera σοφανάς appellauit discendi gratia descendit algazel Alpharabius 3004 per Allegorias arcanarū literarum, prifcis& uetultifsimi æus sapientibus in more fuisse, sapientiæ protundam inquilitionem tra alpha & Omega « & w quid fol. 3056 amicus colultorecipiendus elt, & receptus non facile abijciendus 3094, eff ale ter ipse 1094 amicitia nihil optabilius 3094. item quare lit igérns dicta ibid. sensunecratione percepti amicitiam fragere in humanum elt in Amicitiam qui admitten dilint ibid. 3045 spensetur rebusalijs idest, anagogica institutio quid



## INDBX IN AR

anaxagoras in qua re conueniat cu Pythagora 3057 uenille ibid. angelus qui fit missus ad A. dam, ut eum consolaretur angelus unde nominet 3156 angeli ad que officia lint co 3030 angelorum ordinē, qui uotera delignet 3143. Chequælitera lignum lit. ibi. lutis restauratio & saluato qui dicuntur Ophanim q litera lignificet olim 3055. an Deus sibi unitate loqueretur 3018. litera notet 3143. uarijs ralim, que litera repræsen-3143 cum Angelis Cabalista ami citiam in it animæ definitio lecundum Thaletam 3089. summa nes, & tot status abstractidicant 3069. descensum animă separată a corpore ruf corpus rediri posse 3072. archytas Pythagoricus3077 intellectualem quæ litera ariel quid appelletur 3033 fundi corporiabipio deo, & non educi de potentia uam fulum in hominem 🐬 ignem uocari 3009

3031 animarum omnium falus. rum requies & focietas quæ fub Anaxagora Gracos pri animas imprudentes homi mum ad Dei agnitionem num à corpore separatas, no beltiarum naturas, sed induere 3070. in corpori bus elle Deos 3088. elle immortales à Homero cre ditum 3070 animatti ab inanimato duo bus modis differt 3069 cantur Bne Elohim quæli annulum arctum ne gestato prouerbium 3093.3096 artem Cabalisticam 1026 ris coditio 3018. gradum, in Antiochi castris uirorum quatuordecim millia occi τή πεωτευσάτωμ 3045 connumerauerit cum de M. Antonius Imperator & Philosophus 3071 qui dicuntur Haioth quæ M. Antonij Imperatoris mā datum modis ab hominibus con apollinis lubilatio q lit 3062 spici 3118. qui dicutur A- apollodori testimonium de Pythagorà : \$074 mns 3008 3043 apollonium Tyanēfem puellam Roman. èmortuis **füscitasse** 3072 sus in Deu per tres regio. aquæ super sirmamentum quæ lint 1109 fol. 3041 lequendas doctrinas uillcarmina quis composue. rit , um in Officina Fulionis,

bis ciuibus uluum appa rullie3072. item iplum the carmina copoluille de hy perboreis Arimalpis 3072 ariltobulus peripatheticus tantum habitus brutorti aristophoneplurima in suis libris de Pythagora mendatia scriptitalle aristoteles quare dixerit luramentum esse honorabilissimum 3059. quid decem genera Entis nomina rit 3077. quid à Pythago reis mutuatus lit rublin emanationis nonæ eregenzoioi volly or blay orapis aristotelis opinio de reditu mortui hominis \$073 reuelationeper lignum la antigonus à quo acceperit ardea quid proprie fignifi-3014 armamentarium Florentiæ quomodo sit apparatum fol. angelos quos uocitaverint antiphon no le lis to the ege in Armenia quidam nomine, Pamphylus, inter cadauera iam corrupta decem diebus iacuit, saluus,&incolumis eualit lo ad Artem Cabalifticam introitus, post illa quæ dictitur atechna apollonius Tyaneus de La astronomia quibus rebus si dem adhibeat \$013 afuerus 3018 athanalij inlignis fententia fol. pars quællt 3143. afcen= aqua Tharlis nominat 3033 álárávas açõva liris quid appellauerit Pythagoras folio onis 1008. unius elle qui aquarum uiuentium fons q athanagoras Philosophus quid appellauerit Pythas arabas Pythagoras adcon- athanagore Atheniesis Phi losophiliber wei avase ossus eade iplam i ide iplum arabice qui scripserint 3004 athenodori Tarsensis philo sophi historia de domo quadă quam emerat 3068 Indicet 3144. hominis in de Arimaspis Hyperboreis atrati fratres qui dicatur & quibus coloribus uestiantur materiæ 3067. intellecti: aristeam Proconessi mortu atriverbum quid significet fol. septimo post anno eius ur de Atrija Domini quid intelliga

#### TEM CABALISTICAM.

· felligatur 2039 auerrois alias Abenrust ap- bresith lex divina quamob pellatus 3004 auicēna alias Abensirea uo ibid. aurum de Ophir quale 3030 auro bono parquidiit ibi. authores quibus author in coscribedis uoluminibus lit ulus authorti Catalogus, qui de arte Cabalistica ueré scriplerint íbid. azarielis liber leu commen carium lanctitatis ibid.

Babel unde cognominetur & quid lignificet sub Babylonico regno seu captiuitate quot anni dete ti fuerint Hebræi 2015 beatitudo futuri feculi quæ 3104 ad Beatitudinem uia quæ 3005 beatum ante obitum neminem elle 1066. belus frater Agenoris 3063 beth litera quid notet 3140. \$143. litera in Arithmetica quid lignificet \$0324 litera quare statim Aleph **lequatur** \$145 à Beth litera cur lex diuina Brelith inceperit 3032 bethus cuius hærelis litau-3026 bethulai hæretici unde lint dicti íbid. biblia facra uaria ab uarija authoribus tradita 3028. \$ 029 biblia hoc est Essrim uerba & Thora, id est, lex Dei,& wirtus fanctæ scripturæ fo lio 3037 bibliotheca Darij 3 028 in Bono primo falutem sem piternam esse posită 3064 bonis ad benefaciendum fo Melliha · 3017 bracman zqui dicti fuerint de Cabalz prima parte fo-

fol. 3015 causam à litera beth suum opus quid appelletur 3030 byzantium Coltantinopolis noua Roma , ciuitas u• 3004

Cabala quæ sit dicta 3129. prima omnium quæ 1019. adquidutilis 3014. bona quænon lit 3029. quid elle intelligatur differt ab arte Cabalistica tur 1014: unde dicatur Alphabeticaria undeorta 3150. nem delignat 3047. præ cedit artem Cabalisticam 3029. prima hocfuit:lam mat deligno uite, & come dat 30171 nos humi degere nõ linit 3040. prima, lis falutis diuina rereuelatio 3015. quo omnis renihilà feratur 3019. tum elle expetibilius 3005 in tertia cognitionum regione constituitur, unde necfentu, necfyllogilmo, nec hominis ratione domi 3015. quomonerit 3026. an litin na tura, an in hominum ulu 3014 cabalæuera definitio 3014 interpretandum libellum quis ediderit tolio 3029. & Cabalistarum nomen quis primum ad latinos tranitulerit 3026 artificium semper tedit ad hominum falutem 3043 ptem utetur uarietatibus in Cabalænomine imperiti errauerunt 3014.3015

3132 de Cabalæ tertia parte folio exordium lumplerit 3032. cabalam aliud nihil elfe, nifi symbolicam Theologiam quomodo nun= 3103. cuparint antiqui sapientes 3130. fuisse hominem diabolicum & hæreticum de Cabala qui scripserint fo lio 3028. qui distinctius & lucidius scripserit inter cæteros omnes fo= 3029 3029. quæ Hebraice dica in Cabala quid nominetur speculatio illuminans 3033 receptio- cabalæi qui sint dicti folio cabalici qui dicantur 3 0 1 4. & 3026 ne mittat manum, & lu/ cabalista ille stultus est, qui miracula figuris folis, folis scripturis, autuocibus tribuit fuit post ruinam uniuersa - cabalista contrahit amicitiam & societatem cum an gelis, & res mirandas efficit Deo hominű generi colla- cabalilta per Cabalam, id eltrecepti et crediti senté tíam tenebras erumpit, & profilit in splendorem, & illud uerum luminare cōpræhendit sub modo En tis 3 6 4 2 . 3 0 4 % do de uno ad alium perue cabalistam oportet ut non aniliter, sed fortiter de lite rarum comutatione credat 3147 cabalistæ qui sint 3014 cabalæ nomen quomodo cabalistæ unde Magici sint dicti 3043 · curmer tò sapientes de nominentur 3031. circa quas formas uerlentur 3047. quam legis expositionem sequantur 3031. tens dűt luperius in mundum intellectualem: Thalmudiste uero manet inferius in mundo fensibili 3030 **A** 3

#### AR INDEXIN

cabaliftæ per quos gradus ad superiora ascendat 3105 & Pythagoras in quo con sentiant 3099. quandoque int Thalmudistas numerantur & ecouerlo 3026 quid Thalmudiltis in om. no 3031. quaresintaltiore loco & digniore gradu habendi,quam Thalmudi stæ ibid. &Thalmudiste duo lint mūdi, intellectualis & sensibilis 3030. & Thalmudistæiuxta unum eundemog facræ feripturæ contextum alterad timorem servilem, alter ad timo da sualione inuitat ibid. qua de causa sæpe cũ Thal. mudistis certarint 3039. à quib. uiri speculationis inferiorum Tartaris attircontemplationi 3031. in quem finem omne studidium luum dirigant 3104 cabaliltarum fundamenta quomodo lint in uestigan fit 3103. studia in quo cosistant 3055. nominaseu tionem clariorem quis fes cerit primum 3029. raprus ad superiora 3040. miraculorum operatio fo lio 3043. sententia de Messihæsatisfactione 3035 & Pythagoristarum inter se cuncta eiusde esse faring 3055. peortiapientes q Intelligatur 3053.3054. 3055. sententia de Ente 3055. librimulti interierunt 3027. & Thalmudistarum dux sunt faculta tes, ex creditis receptioni bus ambæ similiter orienbes & emanantes 3030.

sicio unius scripturæ diuer rum discrimen ibid. uirga nunck falla 3043 cabaliltas cur quidam hære ticos iudicarint 3015 nibus rebus relinquant fo à Cabalistis mudi duo sunt recepti cabalistica sunt ut poma au rea in lecticis argenteis fo 3029 in hoc consentiunt, quod cabalistica are tribus rebus conitat 3132. ars&Cabala quomodo altera alte cultas & Thalmudica fæpecommunicant uicillim doctrinas&studia 3030 rem filialem suo more lepi cabalisticæ artis in suas partes divilio& diftinctorum explanatio 3129. appellentur 3031. quid de de Cabalisticæ artis prima parte 3132 ment 3034. incumbunt de Cabalistica artis tertia parte 3148 tinentia introitus, post illa quæ dicuntur atechna fo-3131 da 3048. sabbathű quod cabalisticz receptiones in quibus rebus recapitulentur 3019 tionibus multos libros interijile 3027. numera tionibus librum quis con **Scripserit** 4029 eabalisticus hortus tribus areolis distinctus 3153 cain interficit fratrem fuum Abel quarefic 3020. dictus à patre 3019. qui bus artibus & opificijs incubuerit 3020 calumnatores no homines led monstra esse 3074 di tactu, nec imperiolis logici artificij argumentis esse quærendam 4015

& Thalmudistarum expo candidi uerbum quid agui ficet sa ibid. & Thalmudilta canem elle uisum qualimo loffus canticis in Ecclesia quare utamur caph litera quid lignifices fol. 3032 carnes haberi uirtutem ad acquirendum robur credi bile cathena aurea à loue coels tus fragilitati nostrę demis la in terram quid præliguram præcedat 3029. fa- caufærerum quatuor 30,10 celtæ qualé imaginem Hes culi statuerint 3063 chænici ne insidens prouerbium 3093.309€ chaldæi qui dicti olim fue tint 1945 Magicæ artis discrimen fo ad Chaldæos Pythagoras discendi ergò descendit so. chaos noctem & tenebras non else rerum principia tol. ad Cabalisticam artemper- de Chao erebt & noctem elle natam cherub quid dicatur 3038 chorus altera proprietas O. lympi unde dicatur 308 z per Christianorum mistvorp. quid intelligatur 1054 Catalogus 3026. institu- de Cabalisticis contempla- christum uenturu ad saluan dum pro Deo seruietium animas, q in Adā patre à ui ta æterna exclusesunt 3035 cicero lating Demosthenes dictus 3068,3069 eluitas beatorum quib.murislit.cincia 3083. quæ ex omni virtutum numero confiltit qualis lit 309 c ciuitatis beatorum fundamentum quod lit 3083 elementiæ nomen Messihæ -imponitur cabalam nec sensum ru- colum unde creatific 3108 ignis influens 3032. ad à Thalmudicis uocetur fo 1011 coslum

## TEM CABALISTICAM,

sium in quincy Zonas à Thaleta divilum pserit Deus 3155. por tam apertam quis primu uiderit sælum quid Cabalistæ uo. cent 3108. esse formam 3031. incorporeum nec fensu, nec ratione percepti 3085 per Cœlum & terram quid de Cœlo & terra, eorumg creatione \$108 ecelí unde dicantur 3055 ecelestes virtutes quæ dicte lint ibid. gælestium & terrenarum asocietas quando cessauequò referantur 3019 cognitio supernaturalium creditorum à mente penquid appelletur cognitionum opifices funt 3050 quing cohabitatio diuina initio coleum luxuriæ quid Hebraice lignificet sollectiua intelligentia que lit 3112 colossi statuz cur literis Ae- creatoris & creaturz distan pyptiorum facris inscripte sombinatio folum transmu tata & transposita in lib. letzira intenditur concilium Baliliense 3064 conclusio semper sequitur concupiscentia & libidine corrumpuntur delyderia **Speculationum** 3009 confusio quid Chaldaice significet conradus Leontorius, Iaco 3164 eoultantinus quo ligno leu

sigillo situlus ad coparan- cymbalis quare in Ecclesia dam uictoriam 5159 fellio 3052. item sen= tentia de Esse & Necessaconstantinopoli scholæ plu rimæ Christianæ religio- datij Bibliotheca forum numerus ibid-Cabalista intelligant 3032 consuetudo à quo sit dicta, & quare læpe pro more ac cipiatur 3092 conteplatio summarti & di uinarū rerū à q dependeat deificatio quid sis 1125. recta depedetà 24.li. facræscripturæ 3148 pus qui 1040 demc Ens & no ens 3042 eorne edas prouerbium fo 3093.3096 ibid. intuitiua Dei corpora singula apprios habent rectores angelicos 3156. apparitiua quælint \$068. elementorum elle rotunda 3089 mundi qualis fuerit 3025 crassitudo ex quatuor modis nascitur 3016 cratinum plurima commen ditia de Pythagora in suis libris scripsisse tia quæ 1918 3095 creteles quare solem Pholphorum nuncupauerint ppter Crimina nostra Mel siha percussus & uulneratus est parteminfirmiorem 3052 crucis charactere & effigie in periculis nihil falutarius \$159 cubus ex quibus nalcatur 3085 1021 de Cupiditate quid docuerit Pythagoras bo Vuiphelingo salutem M. Curtius sua morte Ros manis terră & urbe faluă reddidisse 394R

utamur eceli exordium unde sum- constantini Imperatoris co- cyrcæ fabulæ unde origin habeant ibid. Daleth litera guid portendat \$140.5143 nis 3005. itemstudio- dauid Kamhi alias Kimhi fol. constituens intelligentia q dauidis Kimhi sententia de faluatoris seu Messihæ ad uentu 3025 decemper 10 TA que uirgu la est erecta, cur Græce scri batur 3007 demonstrațio unde compo nimarūfamiliaritas & con contemplationis ueræ cam demonstrationem quomodo Hebræi naminent ible rit 3029. eruditiones contradictoria concidere i- Deus quibus nominib. appelletur à ludzis 3119. un delitdictus 3081.3082. auomodo nominetur for lio 3042, cur Adonaidi ctussit 3119. quare sit Ipsum dictus 3 1 54. Pythagora 40 ywois 🕉 🌬 Awy cognominatus est fo lio 3072. curdicatur Optimus 3119. Tetragrammatus mortuus 3149 ablque initio & termino 3042. cur lah appelletur 3119, per quod nomen lit inuocandus 3039. no minatur etiam pluraliter, propter multas relationes 3154. est principium unitatis & supra unitate, & omne ens 3132. decem uestibus indutus quando mundacrequit 3155, prin cipiū unitatis 3041, quomodo in creatione & post creatione mudi litappella tus 3136, animatio uniuer for# 3072. cunullibi est, 4bickest 3082, author lucibilis omais lucis 3080 quibus hostijs sit placan. dus 3088. anangelos

## INDEX IN AR

de unitate loqueretur for 3018 dei operatio quæsit 3080. uirtus & potestas quæ fo 3036. infinitudinem cogitatus nostros co tequinon posse sola uoluntate rebus permanentiam concedi 1064 cognitio intuitiua quid appelletur 3033 in Dei exercitu quatuor süt 3160 uexilla de Dei mente & loco sanintelligatur 3034 dei mentem ipsam, Pythagoras numerum appellauit 3079 deo quæ sacrificia acceptislimalint 3092 deo quæ nos similes reddat divinas res humanaratione 3098 deum elle ignem 3080. definire impossibile, & 3051 de Deo nosse, id quodipse divinitatis revelatum præci nobis reuelauit, satis esse debet 3123. tribus personis 30411 ex Deo, & per Deum nobis di quare superi dicantur fo Olympica 3087. tecta habitantes qui fuerint nuncupati 3055. 3087 deorum habitaculumquod lit dictum 3080 dijs non esse libandum de uitibus non amputatis fo 3092 deos cum nominemo quid intelligendum sit 3082. quos antiquitas uocitauerit 3055. esse prin-3049. ex cœlo dùm Heliodum

YKT OF END 3052 Διαφανέμ quid appellent gre 1007 diaphnon quid efficiat;008 dido moritura Aeneam alloquitur 3068 3042. dies unus quare sit dictus, & non dies primus 3109 digitus auricularis abortiui, si mulieris collo suppen datur, non concipiet dum collo hærebir dispositiua intelligetia quæ cto eius & uita sancta gd diuina decem nomina, quæ nos mortales de Deo coci pimus 3125. exemplaria ubi contéplentur 3056. p quæcopræhedamus 3106 diuinæres humanaratione non discernuntur 3047 intelliginon polic 3050 diuini nihil quicqua cogno scimus nostra scientia 3049 querere quid sit impiü, es- diuinitatis reuelatum quod lit puum quod lit 3060 uno & doctrina noua Messibe que 2017 g dicatur bæmultæ 3161. uaria genera secudu Orpheu 3055. in mundo intelligibili nul lum appellari quare nobifeum femper dæmones quam uarijs moz dis nobis appareant 3157 dæmones ab Adamo esse elissa filius Abuiath nos 3082. bonos esse terhominum 3055 quibus utantur homines 3158. peruerli leta olim 3055

Mbi conumerauerit cum Diavoia arbemnire > beiop > un de Domo domini quidin. telligatur de Domo gdam qua Athen nodor9 Tarfensis Philoso pho coëmerat, historia memorabilis dosa filius Harchinæ 3016 druidæ qui dicti fuerint foduschai filius Iannai Cabaliita 3158 Eberhardo dux Sueuorum in Italiam proficifcitur fo-3002.Altrol

ecce Adalicut unus ex nobis quid lit æthiopem leuare prouerbiel & lah quid hec nomina repræsentet elementa quatuor quæ lint 1031. per quos angelos te gantur 1144. quali bylimenta esse dicta 3145 elementoru quatuor lignacula unde lint prefigurata 3309. distributio 1006. formas q litera demorret fol. 3144 eleastdar filius Arach Caba lifta 4026 I 3042 damon bonus in homine elhai est lux anima Messibe tol. 3041 omnia confistunt 3063 dæmonum legiones & tur- elhai fons aquarum uiuentíum ibid. eligipiritus inclinauit super Elyfæum \$073 3082 eliazer magister Cabalistatum 3015. filius Hircani Cabalista . ibid. natos quomodo litintelli elylius campus qui lit digendum 3020. esse ange stus 3066 los 3055. quosda esse bo- es quid Pythagoras nominauerit restres custodes mortalis, enos filius Adami quid significet contra Dæmones remedijs ensoph quidsit à Cabalistis dictusios. estluxAdonsi tol. 3041 & terra elle genitos lecun dæmonia que fuerintappel ens & non ens non lunt cotradictoria 3042

entia

## TEM CABALISTICAM.

entia inperiora quinta ema nationis ab ipso Deo que hil elle line Deo 1088 epilogus seu conclusio di-Cabaliltica. 3060.3061 epilogus primi libri erasmus Roterodamus elo- expiationis 13. sunt ordines quentillimorum princeps nostro seculo 3091 efau quam spem inculcaue ilt luo parenti Esculapius à ueteribus di-Aus subilatio Apollinis ezechielis Prophetæ de 3062. stulte se Deumappellauit 3061. lux luper biæ dat pænas esculapium Messibæ personam præfiguraffe \$059. 3060.3062. ex louis intel- faber primus qui \$060. arte Medica 5061. essentia quinta que sit dicta fides simplicitatis melior est 3054 effentiam lupernorum ema intellidesignet 3143. íbid. effentiales Idzz, id elt, åg 🕊 florëtia quali Officina olim 🕒 elle immortales 🗤 🗸 3070 quælint 3056 efra Cabalista Simeonis iufli sacerdotis præceptor forma qualem rationem ha fol. 1026 esræ libri quanto præcio à nonnullis lint habiti 3028. formā quid Philosophi nun tempore primum Hebraiee scripture distinctionem de formidine quid dogmaper puncta & accentus in ceptam elle de Ethica & Politica Pytha 3091.3092 euphorbi Troiani militis clypei inscriptio q \$070 euphorbi clypeum in templum lunonis ellerelatum apud Argos euphorbum quondam Pythagoram fuille, quid intel 3068 in Euphorbo Troisno que gaudium & mæror elle ele-

uirtus maxime claruerit mentapassionum fol. litera designet 3143. nie eustathius dece genera Encupauit lo resuscitatus est 1073 quibus mundus dirigitur, quoulq finitū fuerit pec-3036 catum 3011 ezechizoraculum de Mes-3025 mortuis uilio 3973 ibid. Paba quare non mundum legumen fuerit apud Aegyptios 3020 ligibilibus elle genitum ferriulum qs inuenerit ibi. balistas quam curiolitatis per fuasiua ratio nationis sextæ quæ litera fidelis intelligentia quæ sit 3116 nitatis & temporis 3109 bonarum artium & literarum 1001 cuparint 1004. fulgida intelligetia वृक्षि उपा Gall quare Apollini Phoe ham filius Noë ibid. gagem Indotum olim rege uirtutib. Achillem superas Hanina filius Dusa fe

3069 gaudijs quomodo sit utendum ibid. (tur 3034) tis, decem may unaranun- gehenna qin loco coititua-1077 gehenam duplice elle ibid. ctorum primi libri de arte eutychus à Paulo Aposto, geometra unde suas pportiones mutuetur 3047 existimatio quò traseat 1007 gimellitera quid repræsentet 3140.3143. litera quare no lit nominata gidel 3145 gloria secunda dicitur à Cabalista intelligentia fulgida 3111. prima quid nomi net ibid. itë lecunda ibi. gradus scalæ esse decem per quos ad cognitionem omnium quæ funtuere aut lenfu, aut feientia, aut fide, ab imo, ad fummum afcen dere poluimus græci cur lemper pueri habiti fuerint quis instituerit in fides quid nocetur apudCa sub Græcorum regno qua diu ludzi capti fuerit 3035 græcorum primus Theologus qui fuerit 3051 græcos ante Pythagora & Anaxagoram nullam Del cognitione habuiste 3057 gentiarum que litera signi firmamentum orizon æter- apud Grecos, primum inue nisse Pythagoram animas gymnosophistæ apud Perfag. H beat in mundo sensibili fo Ha qualis demostratio 3032 3087 habacuck uaticiniű de Mef liha 1039 3079 habitacula infernorti septe fol, tizauerit Pythagoras 3093 had litera gd delignet 3041 francofordiense emporium hænoch libri qui 3028.3028 nobilissimum Germano- halsmal angeload Ezechielem millus 3111 halaphia Cabalista 3026 baly Arabs 5004 \$0'2E bo facer reputatus fit 3062 hanania princeps facerdot tol. 3026 Gangis fluuij filiū multis hanina nomē Meffihę 3037 1071 heliteragdnotet 3116. litera quidugnificet 3140.3143 bebræ!

#### INDEX IN AR

bebrzi magis quærunt cau 🕆 tor læ ueritatem, qua locutionisornatum 3014. quot annis sub Babylonica & Persica captiuitate fuerint 3055. antiqui quare maxi bus, quæ costabant nume ro quatuor literarum 3019. propter fallaminterpretationem 3016 hebræis elle interdicta, quæ duri alimenti fuerint 3075 hebraicæ scripturæ distinctioper puncta & accentus quando & à quo primum fit inchoata 3132 heraclides Ponticus \$072 hercules à Celtis Ogmion 3062 dictus: herculis interito 3036. Ima go apud Celtas \$060 herculem morum formatorem & omnis ingenuæ di sciplinæ præceptorem fuille 3062. Alcestemmor-. tuā relufcitalle 3072. Alcmenæ filium Thasij Salruatorém generis humani nuncupatum 3060. uerbo & ratione omnia perfe .ciste. 15 % . 3 hermes Thelmegiltus Aegyptiorum doctor hermiades in lagogis 3084 hermipp tin fuis libris plurima médacia de Pythago ra tradidille 3066 3140.3145 hillel Cabalisticæ artis audi 3026 hipparchus Pythagoræ die scipulus hippolytus ab Esculapio sanatus 3062 hippolytus Papa deciuitad : te Dei ex Hilpánia quando & qua multi ludéi fint expulsi fo ÷ - - • lio Suria homerus Grecorum ferip-

3070 homeri dictti de Choro & risu deorum 3081. dictum de Dijs Olympica tecta in habitantib. quomodo intelligatur mè delectauerint nomini- homerum loge ante Pytha goram docuille animas el se immortales sæpe persecutionem palli homo ex quibus sit costitutus 3007. undeanimal, ho mo & Deus appellet 300\$ quarum rerum lit domina tur 3031.3032. ex duobus mundis constitutus 3145. mūdi sensibilis effigies & microcolmus 3088. an habeat liberum arbitrium 3032. in conspectu Hiere. miæcinis & puluis fit 3150 ad quid lit natus 3007 homini quibus numerationibus contingat rerum ap prehelio 3008, leges qua resint datæ duci3009. possesieri Detionalem rebus alijs nobi. lioremelle 3065. non solum sed etiam alia animan tia rationem haberi, absor tamen mente secundum Thaleram 3090. quid illu iapheth filius Noë 3007 in homine relucent omniu creaturarum proprietates lummarum & infimarum 3142 scriptura scientia naturali est,&appellatur opus Bre faciant 3098. quando angeli nominentur 3088 hominum salusperpetua q fola Dei mifericordia 3 039 superstitiors remedia con tra dæmones 3158 parentardua & impossibi

lia, tandem continuis exer citationibus facilia fiunt 3047. diuinum quoddam genus elle indidum 3065. diuinarum rerữ nihil manifestum elle 3051. Sæpe imperitialinguarum errari fol. 1070 homines mortuos de nume ro refurgentium & creden tium, esse futuros tanqua angeli in cœlis ex hominib, multos è more tuis refulcitatos effe 3074 hortus nucius qui lit dictus fol. 3019 hoseç oraculum de Messiba fol. de humanæ falutis & perdi tionis uario statu hymnis & Căticis quare in Ecclesia utamur hypfelon litera Pythagore quid portendeat homine naturali deliderio lacobi præceptor seu angelus qui fuerit, um immortalem 3097. ra lacobo quæ reuelatio falutis lit demonstrata íbid. iah quid lignificet iamblichus quid decem uo ces simplices nuncupaue-. rit 102E iarchas Pythagoricus 3071 delared quis natus sit 3021 idea quid lit 3050. undedi catur 1058. tribus modis accipitur hethlitera quid præfiguret homines quicquid de facra lerofolyma quo in loco feu regione lit constructa 3022 addiscunt, illud auro par per lerusalem ciuitatem gd intelligatur sit 3030. quæ Deo similes lesus Nazarenus Machabe orum ætate, non Christia norum cuius fuerit discipulus sitgosi. omnium salus, de lesus Nazarenus Lazarum lucitauit lesum quis resuscitauerit fo lio 3001 hominibus prima facie ap- in lesuChristi forma omnes homines piecti erfit 3082 igais

## TEM CARALISTICAM.

ignis influens coelum 3032. feraph appellatur igaorātiam do Arina auferre quid sit 3063 diados prima syllaba quid ioānes Reuchlin in Italiam imaginatio q transeat 3007 imaginem Dei quæ estani- ioannes Reuchlin in quot inda filius Tabai Cabalista ma homini, naturas alias circu circano ligillare 3047 imagines Dei duas esses. ioannes Faber Stapulensis cudum Hermetem Thesmegiltum 3067 ' impijs quid debeatur 3034 Iobeleus mundus qui 3102 per Inane quid Cabalistain iod litera quid notet 3169 inductiua intelligentia que **fit** \$111 inferiora per quot gradus ma 3008. qualiter comunicent cu superiorib. 3041. omnia tendunt ad perfectionem luperiorem 3006 de Inferorum septem habi- iosepho quare per somniu taculis inferorum leptem habitacu Salemirano 3040 inferorum habitacula duo fol. 3066 de Inferorum duplici Tarta per Infinitű quid intelligat **Pythagoras** 3057 ingredere, ideft, #3 3016 intellectus agens in nobis quidlit 3143. humanus &infrasunt 3008. quò transeat ab Intellectu quæ ad mente prouehuntur, qua ratione 3012. agitentur intelligetia medians que lit 3112. Tanctificans q lit 3111 claritatis unde sit dicta ib. confirmans quælit 3112. 3111. illuminans quæ lit innouans quæ lit 3112 intelligentiæ uaria genera intentio universa legis due italia olimmagna Grecia di

funt res 3033 ioannes Picus Mirandula primizm artemCabalistică ad latinos transtulit 3026 cum duce Sueuorum pro 3002 Astrol. ticilcitur partes artem Cabalisticam sit distributus de Cabalilt.arte. 3116 ionathan Chaldæus Rabo 3025 tophiël angelus præceptor Sem 3021 ascendere possint ad sum- joseph filius loetzer 3026. item loseph filius lohanan lerosolym. iosephi fili Carnitolis liber deportu iustitiæ 3028 apparuerit angelus & non maniteltè la else numerata à loseph josephum Bar Abrahamt Castiliensem ciuem Salemitanum præ cæteris omnib. Cabaliltis exprellius & lucidius scripsisse 3029 Moyle 3109 iota elle litera propagationis` 3079 iphidus & Hercules gemi= \$063 per quid intelligat q supra isaac quare ligna super hunem,&quamobrem luper lignorum itruem in altare sit positus-3022. quare pa ibid. quo in loco à patre sit immolatus 3021 isaci præceptor quæfuerit isaiæ nobile oraculum de oracult de 3035.3036. Mestiha 3025

cta in Italia quis primum Philo fophiam docuerit LOOL italica Philosophia à quo su um nomen acceperit 1046 italicæ Philosophiæ author quis fuerit 3085 ofol. 3164 de luda cum sceptru auffera tur quid lit futurum 3023 Aristotelis interpres 3002. iudzi ueniunt in Scythiam &Thraciam 3005. apud Indos gd docuerint 3045. quo tempore ex Hispania fintpulli iudæorű quot millia ex Hispania sint pulsa ibi. ora. tiones & preces quare in hoc mundo non exaudiantur ibid. Indæis in more non elle, ut fucos dicendi sequat 3014. itatutum elt, ne traderent arcana seu mysteria peregrinis iudas Mattathiæ filius qui-- bus literis sit usus pro signo uictoriæ Dei 3138.3139 iudicium inferius una pars ex decem numerationib. fol. 1008 3034 iolua quare inferior fuerit iudititiquottuplex lit 3038 iuiri iynagogæ principisfilia Christus suscitauit 3079 iuliani Imperatoris sententia inlignis iuliani Imperatoris teltimo nium de Esculapio 3062 merum tulerit ad oblatio- in lunonis templum apud Argos Euphorbi Troiani clypeum esse relatum fol. renti tam obediens fuerit iunonem quid appellarint Poëtæ iupiter ab Orpheus dexid warren dictus 3086. qua re Sol ueteribus sit'distus 3085 Messihæuita & morte fol. iouis Sphæra quælitera delignet ex louis intelligibilibus Esculapium esse naux 3069 loul

### INDEX IN AR

biæ dat pænas iouem gd appellauerint po iuramentum esse honorabi liffimum 3059 fententia de diuinarum re trum cognitione 305L iustos etiam in sua morte di · ci uiuere · · · 5054 Katusopia Aristotelis q no-· mine aliâs fint appellatæ kuph litera quid significet fol. ıI. Laboromnia uincit 3047 lamed litera quid præfigu-libri Cabalistici qui iudicen 140.3144 lamias appellari Lemures ligna quare liaac iple luper 3088 lar tamiliaris qui sit dictus fol. ad Latinos quis primunorum transtulerit 3026 laurētius Medices par Leonis decimizoor. item ubi literæ facræ quæ funt, quib. : lit natus ibid. lauren tij Medices humani-300 Z lazarüfratrem Marthægua literarum distinctio & uirtriduo ante mortuu lesus Nazarenus fuscitauit 3073 leoni decimo Pontifici maximo loanes Reuchlin co mendat 3001 lex tota quorlum tedat 3031 Messinæquid lit operatuà Græcis quo--ta 3037. ·modo sit dicta legis universæ intentio due · sunt res 3031. divine trasmelia fuerit in Deum 3016 abscondita cui sint comit- de literis disciplinaribus ad tenda 3017. expolitores quomodo sint dicti 3030. expo fitionem qua Cabali tionem rerum lignificanti malleator primus qui fue-

Ioui Esculapius sux super. stx sequentur 9031 duas colquimur perfectio 3079 nes ibid. conscripserit 3028 iustini Philosophi nobilis legem cœlesté esse sigillum iultum inter Legem Messihæ&lege Moyles quod sit discriv lumen quid men Exion ad ferpentű rotas 3068 leges cur homini fint præscriptz 3032. omnes in fol. 3039 elle datum 3605 . ti,qui & quam ob caulam perierint 3027 tur 3028 humerum fuum portaue-3022 rantium falus omnes sperauerunt 3021 linea quid primatur 3038. ludæotus multiplex 3139 accidentali reuelatione, ac Notariaco speciebus trib. litione 3140. alphabetabinatione, & quod opor= dere 3146. Arithmetica expolitione 3140 ti latent sensus 3145 redis 3142. Physicis crea

bus fbid: 3061 secudu Legis perfectionem literas singulas alphabet primordiales certum nu merum lignificare 3138 iouialis natura quæ sit 3081 de Legismysterio librum qs logicus à quo sua mutuetur legi parendum est 3044-3101 loth cur angeli apparuerint & non wiri 3086 Lucianus de Hercule Celti 3062 311 3037 lunam solum terrestre ignitum esse secundum Thale 3089 que terminum referantur luxurie coitti quid Hebrai celignificet 3016 3077 liberum arbitrium homini lyron laseus de Pythagora 3074 fol. 3140.3144 libri Cabalistarii ualde mul- ad lyram cadidus utendum prouerbium 3093.3096 Iylis Pythagoræauditor tolio lysidi tertium librum 🕉 🐠 σικῶμ Pythagoræ adicribi 3070 ibid. ligni fructus erit omniuspe Magiapud Persas qui dicti fuerint men Cabale seu Cabalista in lignum patres Cabalice magice & Cabalisticæ artis differentia 3085 magici Cabaliste unde sit di cti nomen misericordiæ im- magistratus olim fabis esse electos rum uiginti due 3145.3146 mahometh quid de Parady fo & ppetua felicitate scriplerit deliteraru 42. nomine 3148 mahometh in Alcora quid loquatur de hominum animís 3073. 3146. Grammatica expos mahometh Paradylosduos ponit ria commutatione ac com permala aurea quid intelligatur mystice 3029 tet Cabalistam fortiter cre maligni seu impij quare dicanrur in uita fua mortui fol. gressio prima qualis cotu, in literarti expositione mul malignos ad destruendum septem Messibæ utatur ua rietatibus uerba magistrorum rete- malorum conuersatio quid tol.

### TEM CABALISTICAM.

3020 rit mamono seu Mamon Græ cis amodo sit dictus 3156 mane generationis specime messiha est lux Dei & lux est \$109 maria tam uaria, quare no. minentur cum tantum unum lit 3072 marranus unde nomen ha= beat 3004. quosauthores ab inita iuuentute audiuerit ibid. & Philolaus una conueniunt Franibid. cofordi marsilius Ficinus Græcorű authorum interpres 3001 martinum nondum Episco pum neck baptizati tres mortuos suscitasse 3073 martis sphæram quæ litera describat 3144 materiam quid Philosophi quã nuncuparint 3079. ratione contineat in mundo corporeo 3087 mathematicos ueteres mul 3010tum etrafie matrem quid Zatyras ap-2086 pellauerit mekablim cabalista &Thal mudista 3026 mem litera quid portedat 3140.3144. litera Cabalisti cè quid lignificet \$0 2.0 mens in homine Deus appellatur 3088. quò tranfe eat 3007. humana per q dogmata propinquius ad Dei ficationem possit tras-& sensus cendere 3005. 'qua re no fyllogizent 3050' q influit, quo in loco fit ponenda 3015. seuvissen sus 3050. in homine inter decë Sephirot regni ge rit diadema & dicitur co-3009 rona mētis opificium adlīt 3080 de Mercaua opus quid sit fol. 1010 mercurius Termaxim? Aegyptiorum illustris legisla 3089 tor

mercurium quæ litera delignet 3144. aliquādo ap gentium 3110. elt uirtus Dei 3130. pater futuri se culi 3025. est lux Dei, q mediante Deus à nobis cognoscitur 3110. est uir tus & potestas Dei 3036. quare sic sit dictus 3059. miraculorű operator 3025. 3036. Iustus Dei seruus quidagetur 3037. honores, imperia, principatus, stemmata, magistratus co temnet,& solam uirtutem & fortitudinem in precio habebit 3035. quibus rebus uincetur populi Dei aduerlarios 3037. erit exemplum uitæ omnium liberandorum tendentis ad salutem æternã ibid. pro pter crimina nostra est uul neratus & propter iniqui-'tates nostras attritus 3036. utetur septem yarietatib. ad benefaciendum bonis, & ad destruendum malignos 3037. princeps pa/ cis 3025. reddet liberis ui tam æternam non temporalem, quam parens amile rat 3034. ille redeptor reducet homine in Paradylti no terrestre sed coleste ib. Messihæ uocabulum est Si-3023. quot literas contineri debeat 3019. operatio ubi incipiet 3037. conditio 3023, animã uilitat Cabala 3043. uita & mors, aceius opatio & affectus 3055 animælux quæ3041. animam mens nostra rationa biliter transcendere no po test 3040. liberatione ad quæ Thalmudístæ referat anima Elhai 1041. anima 'à quo dominet ibid. la-

tisfactio pro reatu & peccatis generis humani 3035 pellatuelle ueru Deu 3072 in Messihæ ore non esse iniquitatem ullam 3036 melsihæ regis arcanti quod fol. deMessihæ noua doctrina & q sit lex Messihæ ibid, messihæ adventum non ex aliqua iurisnecessitate, sed exmera dei gratia & dono Dei liberalissimo esse deltinatű 3038, satisfactionem no in fasturegio, nec iactantia honoris ac gloriæsitäesse 3035. cognomina quæ 3038. saluatori recti imponi nome cleme tiæ ibid. animam esse omnium uitarū ideata idea fol. de Melsihæ multis nominibus in Messihæ cognitione con liltit nostra salus 3036 melsihæ nomen proprium fore in milerationib, 3038 quod Messilia nomen sit p prium nomen ibid. melliham elle luce Dei 3024 Saluatore & medicum elsenon corportifolum, sed etiā animarum 3062. effç uenturum ad liberandum miseros humani generis mortales 3035. uocari no mine compolito ex literis iolammitericordia lignifi cantibus 3038. nõ manu fed ore populi adversarios uicturum elle 3037. uere spiritu prophetica ab Isaia esse uisum in Messiham omniti Cabali starum fiducia & sanctaru scripturarum falutaria uaticinia retorquentur 3034 per Messiham transimus ad Deum 3039, omnia fore perficienda 3035. anima an disteratab ut Messihā assequamur om ni nostro conatu de Messiha eiusque offi =

cia

#### INDEX IN AR

cio 3060.3061 à Messiha omnium nostri ueram saluté pendere 3039 de Messiha patruü teltimonia & sententiæ 3024. gd rum 3023 in Metattron est nome Dei metattro quodo domine-3041 μετεμψύχωσις gd 3069.3038 μικρόκοσμ& qui dicatur ex tribus mundis 3040 mineralium & inanimatorum naturam que litera de monitret \$144 minerua sterilis que dicatur miracula sæpe Cabalista efmiraculorum operator qui fol. 3025. miferiæ duo genera 3066 misericordiæ nomenque li teræ delignent 1018 per Misericordiæ nome gd fit intelligendum miserum neminem esse putandum, dum hancuitā ui 3766. quod were efficient metre me,idelt, in Arithmetica progressio 'ne per artificio fum Cabalæmodű elt nomen Melmnahem commentarij lug arcana Romban mœror & gaudium eile elementa palsionum 3098 de Mœrore quæ dixerit Py-mundi corporalis exordia ibid. thagoras molyuirtus quæ 3104. radicem & flore qui tenent, eoru animas fore securas moralis Philosophia in gr mores quare fint dictivity fo in Moriæ mõte Isaac immo moriers morte, in die qua

comederis ex eo, quomodo hæc dictio lit intelligeda 3034 ibid. pentur cotinget in postremis die motum tertiumprincipium elleloco priuationis 3086 motus animorum nostrorū unde oriantur moyles Gerundenlis quomodo aliâs appellet 3028 moysem tantum lege diuinam perueltigalle mulier suscitat mortuű 3073 fol. mundus ex quibus constet secundum Aristotele 3046 corporeus seu sensibilis q bus costet 3085. interior quid in se contineat ibid. infimus feu fenfibilisex tri bus coultituitur 3040. lu perior quid in le côtineat 3056. WELTWIET OF quilit 3040. corporeus quidlit 3089. mentalis quid 3041 Olymps qui dicatur 3080. deitatis ex qua re costitua turzo41. simplexacimma terialis quæ cotineat 3032. corporeus & incorporeus ubi conueniant 3097. [upremus quare lit warmer menn Edea dictus 3057. paruus homo dictus 3088. corporeus & mundus intellectualis communicant in Metattron 3041 duo 3085. intelligibil**is** proprietates q 3081. salus quomodo dicatur 3037 ante Mundi creatione quæ nomina cognita fuerint partes lit diuisa à Pythago mudu copisse à lgne 3089. Superiorem in totum mun düinferiore influere 3056. supremű necsensu, nec ratione perceptibilem elle 3085. corporet, incorpore prinma principia habe-

ri 3089. fensibilem uno tatum loco posse determimortis portæ quæ nuncu- admudum mentalem quæ referantur 3042. tertium nihil merèCreaturarum re duci polle in Mundo fenfibili quæ agi tentur 3033. intellectua li non fingulos Choros fu periores in omnes Chon ros inferiores fluere 3036 de Mundo corporeo & sen libili eius фрисіріў з 3084 mundaintelligentia que sit in Mudo sensibili quam rationem forma & materia habeant mundi duo intellectualis& sensibilis iuxta Thalmud. 3030. duo à Cabalistis funt recepti corporeus & incorporeus 3032. generaliisimi tres lunt 3040 mundus esse tres secudum Pythagoreos Natura quid sit 3010. sacra quid sit 3005. quib.epithetis ab Orpheo nomina talit 3072. nulla per le lufficiens est 3063. πολυμά Oyoistokking guthy Qunk φοδίαιτ⊕ dicta 3072 naturæ humanæ finem & p fectionem quælitera indide Natura & rerum natura= liűscientős acartib. 3010 naturalia scire disficile, & quare 3010 naturalium rerumprincipia in Naturalib. tantū principia nobis nota elle 3010 nehonia filius Hacone Ca**balifta** 201€ nithai Arbelensis Cabalista in Nobis dictione, (cū dixe rit Deus ecce Adá unus ex

nobis)qditelligatur 3 ot8

quem fuam spem colloca-

noë qualis uir fuerit, & in

#### TEM CABALISTICAM.

Merit noë filij qui fuerint ibid. nomen 42. literarum nullo ntli lapienti & digno expo nitur&quomodo 3150 de nomine 42. literarü 3148. & 3149 nomina Hebræi quatuor li maxime expetitierint folio nomina patrib. indita sunt opinio est ipsius concursus ab euentibus notata intelligenția glitziri opus de Brelith, & opus de paulus Apostolus Euryclit nox lunt pprietates occul-3209 Nชิ quid Aristoteles appel-3143 numenius de Platone 3 o 68 numerationes decemquib. organo quare utamur in ec homini cotingit rerum ap prehentio 300 numerationes Cabalisticae phiroth 3125.3130 numerus septimus sterilis -minerua dicitur numerum quid allegorice Pæan qui appelletur 3062 sub Persico regno qua diu Pythagoras appellauerit 3079 de Numero, quod sitomni palladi Athenia Euphorbi um rerum principium 3075 nun litera quid indicet 3140 nunc seu lam quare Deus hanc dictionem addiderit cum dicebat & ne nűc mit tat animam, &c. Objectum quidagat 3008 de Oeconomica & Política 3091 ogmion alias Hercules dictus 3062 olympus unde denominas paradylum esse duplice 3034 philoponus alias Ioannes tus sit 3081. uerus ubi sit 3082. mundus qui nomi-3080 netur olympi conditio q lit 308 t tas ibid. tertia proprietas quæ olympu iuilibile neclenlu,

1086 g Olymptigd itelligat 3055 parmenides quid ou apellaolympicatecta quint 3065 omne & omnia trib. termi- parmenidis dogma de subnari 2055 or quid Parmenides nuncu pauerit 3057 terarum constantia, quare onkelus quid senserit de coe lesti Adam conclusio Mercaua quid sit 3030 orbe septimű Saturno attri orbes cœlestes unde orian- peccatif quando cesset 3036 clesia 3116 orpheus Grecorum primus peccatum originale à Melli Theologus 3055 decem quæ dicuntur Se- ouidij de trasituanimarum peliel angelus Iacobo famitabula, quomodo anone pænæduæ pro criminūma gnitudine 3062 catum esse 3070 pta, decem diebus iacusit 3072 कं एवं एक्ट्रें विक्रंशन को उन्हार्जां philinus quare folus ex om شواجها, idelt, omne& om= paradylus uoluptatis quoctus 4111 mentalé nec fenfu nec tain Paradyst quale Messiha prima & secunda', ppries in Paradyso terrestri &coele iti quæ acciderint 3082 paradyli duo coeleftis & ter restris .

necratione peeptibile esse paradysos duos ponit Mahometh 2084 uerit 3057 stantijs separatis 3049. Pceptor qui fuerit patriarchæ qua in regione Deo sacrificauerint 3022 3018 patru ardentes precationes 3019.3020 de Ophirauru quale 3030 ad Deu pro Saluatore seu Melliha 3050 patrúpræceptores qui 3017 resuscitauit 3073. Ricius nostro æuo Cabalista 3103 butu q litera delignet 3144 pe lit. gd lignificet 3140.3144 3087 donec Peccatu finitu fuerit, gbus ordinib. expiationis mundus dirigatur 3036 ha expiandum elle 3035 liaris nullis sit existimata 3 070 peripatheticorum authores præcipui Iudæi fuerint 3035 de Personis tribus & de uno Deo 3042 Troiani militis clypetidi- phantalia quid dicatur 1007 quidagat 3008 (3068 pamphilus in Armenia in- phantastica corpora q sinc ter cadauera iam corrus pharelei alias Thalmudici dicti fuerunt it, saluus & incolumis eua phereciden præceptor Pythagoræ nibus couluis Syllæ Char nia trib. terminantur 3 085 thaginelis int epulas ab animatisabitinuerit 3076 modo à Cabalistis sit di philolaus cuius regionis sit fol: Grāmaticus Peripat. 3049 tione perceptibile elle 3083 aduerlus Philosophastros li brum quis scripserit 3029 nos fitreducturus 😗 🌣 3 4 - philosophia symbolica que fol. 3035 philosophiæ totius partes no tres iuxta Pythag. 3095 ibid. in Philosophia nihil nostra clie

#### INDEXIN A R

ludæorum 3041 philosophi gdforma&mate riam nominauerint 3079 pas uocabulum anceps 3132 primum mobile quæ litera pindari dictum de Esculapicis quale animal 1095. 4096 pisces non utiles esse stoma principia quid dicătur 3049 quam Dis in facrificis im molatifint planetæ quare sic sint dicti 3144 plato Moyles Atticus 3068 platonis historia memorabilis de quodam reuiuisce interpres qui tol. plini hiltoria de spiritu nocturno quodam plotini sententia de anima fol. poëta unde fua loca fumat amicorum omnia commufol. 3013 poëtæ quid louem & lunonem appellauerint de Politica Pythagoræ ibi. per Pomum aureum argen teo retiaculo inclusum quid intelligat, in Prouerbns Salomonis 3019 de Populorum fubiectione quicquid scribitur in scriptura quomodo Cabalía stæ intelligant porphyrius decem Νοέματα quæ nominauerit 307% per Portă domini quid intel ligatur 3035 portæ quinquaginta intelli gentiæ 3106 portas intelligentiæ omnit creaturarum cognition em aperiri præcepta sexcenta & tredecim in uno uerboà Thalmudistis copræhensa 3031 Prædicabilia gd lint prædicamenta feu decem re rum lumma genera quid efficians. 1010

effe qu'od non ante fuerit decem Prædicamenta seu fumma rerum genera inqt genera diuidi pollint, 077 prædicatum quid lit delignet 3051 principium & medium & finis funt unus puctus fo cho 3075, item quare nu- principiorum cognitio nominatur divina 3049 2075 priuatio & potetia nihil sub Itantiue agunt 3086 priuationis loco motum esfe tertium principium3086 probatoria intelligetia quæ sit probis quid debeatur 3034 3002.de Cabal arte prometheus cum Aquilis fol. 3068 prora & puppis quid 3032 PROVERBIA.

3089 Adorà circtiactus 3092.3096 nía 3094.3096. annulum arctum ne gestatous क्रिक्ट Europ diameruhing 3093,3096 arborem mitem non esse uiolandam 3094.30953496 ne Auaritiæ ullum in tuo animo reconditæ argumē tumoitendes 3093.3096 Cantibus utendum ad Ly ram, adais xãos mois du pap 5093.3096. chœnicine inildias, χοίνικι μὰ ἀπκάθισκι 3095.3096. cibữ in matellã ne immittas, ou tioy escui διαμπεμβάλλαν 3094.3096. corneedito, un idian sui nathian 3093.3096. COTOna ne carpferis 3095.3096. à Fabis abstinédum 3095. 1096. fallum in extremis nigrescit, >> >> \interprescip જાઈક દેશુલ જાઈક મુકે દુવના મુક્તે લેવા છે છે. 3094.3096. absqueFarinanelactifices 5092.3096 3092.3096. gladium acutũ aucrias , હેંદોન મને પ્રનાફનમ લે= Meeligan

Ignem gladio ne fodite, TOP OLDINGO LE TRANSVEY TOlio 3094.3096. Necuia inieceris dextrã 3094.3096 ne guites ex ijs quibus nigra cauda est, un yivides. AN heyenagenh 3094.3096. ne reflectas ubi ad terminos perueneris 3093.3096. Ollæ uestigium in cinere confundito 3093.3096. 0leo fedem ne abitergas, fo lio 3094.3096. onus limul deponere, non auté limul imponere, φορτών συγκά-Bargery, un Rounemi Elevas fo lio 3094.3096. Panemne frágito 3094.3096. piscen 3099.3096. ne guitato Quæ deciderint ne tollito 3093.3096. que uncis sunt unguibus,nenutrias 3093. 3096. Risui æque atos tristitiz manus non dedens das 3093.3096. Salem op-. ponito 3092.3096. aduct lus Solé neloquaris 3093. itë aduerfus Solem ne meftragula excude ito ibi. :3093.3096. stateram netra silias 3092.3096. in Via ne seces ligna 1095.3096. per∨iam publicam ne am bules 3003.3096. itéextra uiam publică ne uadas ibid. de Vitibus non amputatis dis, non elle liban dum, un averoly leass of areπελωμ ατμητωμ 3092.3**096.** unguium crinium i prælegmina nec commergito nec infiltito 3094.3096 ptolemæum regem Aepypti, cui nomen Soter, id est, saluatorem extitisse fo 3060 publica & quæ funt necess tatis no elle turbanda 3095 à Gallo candido abitineas puellam Roma mortuam à Tyanensi Apollonio uitæ restitutam esse 1072 3093.3096. punctum quid 3085 pyramis

#### TEM CABALISTICAM.

pyramis quomodo compo 3080 pythagoras Philosophiepa ter 1945. dictator uerita tis jodó. fuerit pugnæ 3070. con• ciliadæ amicitiæ ltudiolifappellauerit 3056. quid mentem Dei appellauerit pythagoreoruquod sit pris 3079. & Cabalistæubi co ueniant 3099. & Anaxagoras in que re confentiat 3047. quid Abavetes mente listappellauerit 3056. ad Aegyptios & Arabas & ad Chaldæos discendi gra authores Græce copolue rit ibid. cur Syrius & Tyrius ité Tyronus lit dictus ibid. quib. facrificije plaz catus fit Deos 3088 pythagoræ Philofophia un de fua initia duxerit 3 0 0 2. Pythagoræ uictus 3074. præceptor qui 3070. preeeptor qui fuerit in Syria 3046. opera quæ in lucem ediderit 3070. mores & uita continentissima 3 074 ad Dei cognitionem uenilie 3057. de eius Ethica, Oecenomica & Politica 3001. Philosophia ferè omnem effe à Cabalæis or tam 3103. Tententia de ani ma falso adscripta tertium librum > poorxep Lylidi adleriptű elle 3 070 de Pythagorædogmatibus qui authores mentionem fecerint 3089 pythagora non abltinuisse rahan uocabulti pro Abraab animatib. sed carnes co tữ à Persis, à Palestinis Ara bibusci in doctring suz ratio què transent prímům apud Græcos inuenisse animasesse immor raziel angelus mles 3070. prorfinibil de receptio saluberrima q 3019

trālanimatione, i. क्रिक्श महीरम recondita Intelligentia qua ψυχώσα (cripliffe ibi. luã Philosophiam de Cabali- redemptor qualis futurus starů peragomutualle 3099 quare amator de Pythagora multos scrip- redemptor quare no statim tores plurima médatia (cri plille finus fuit 3076. quid ex pythagorei Entla quò refe- regnum omnium seculors rant mum & maximű discipli- rerum tria principia næfundamentum 3054. studia in que terminu diri gantur 3055. spæquidintelligatur 3 05 3 . 3 05 4 . 3 0 5 5 pythagoreos omnes nobiles habitos elle 3074 tia descendit 1046. quos pythagoreos multa falsa do Io. Reuchlini libri quare ig gmata in Philosophia Pythagorică itroduxille 3066 pythagoricam Philosophia mentis rerū plenā 3098 pythagorici quid Alcmeo- in reuelationem restauratio níj contrarietates appellaapud Pythagoricos quid lit reuelationes diving omnes Sabbatizare 3101 pythagoricis symbolis quareuelatum quid sit si incubuerint 3076 starum inter se cuncta esse eiuldem farinæ Quinarius numerus in circulo reuolutionis quomo do lit dictus Rabban Iohanan quos discipulos habuerit 3 016. itë quadiu uixerit íbid. radicata intelligentia quæ sit dicta han mutuatus elt lsaac 3022 merationibus 1008

lit ellet post legis divinæ violatio nem uenerit 1018 quomodo cabalistæ nomi nent 3086 omnium principium elle Tetractyn 305a. omnit principia unde Huat 3079 principia prima quæ 3057 rebus sola Dejuolutate per manentiam concedi 3064 gniaddictilint reuelatio fumma & fanctif sima quæ tit esse notis uerborū & tegu reuelationis receptæ utilinisomnis Cabala refertus fol. quò reducantur 3015 reomnes fere olim studio- rhetor unde suos argumene tationűlocos lumat 3013 tempore Gracos primum pythagoristarum & Cabali roma puella mortua uita restituta 3 oss. Sub Romano Imperio quot annis ludei fuerint Saadia Cabaliita 502 3197 fabbatizare, quid sit secundum Pythagoricos Sabbathum mysterium Del uiui ibid, fabbathum elle notam diul ni seruiti ibid. 3 ur labbathum quietis & labba thum fabbathorum quod ibid. medisse 3074. non mul- raphaelis Angeli uerba ad de Sabbatho & eius obseruatione 3 10 £ 3007 sabbatha duo esse fundamento distalle 3083. ratio una pars ex decem nu sacerdotes quare distendat manus fuas dicendo 3153 3018 de Sacra scriptura quicquid homines naturali scientia

#### INDEXIN A R

sal nota modestiæest 3092. 82 3096 uerbium 3092.3093.3096 Islomon quare à Dauideilt nominatus 3924. luam lapientiam lumplecrarum literarum 3015 salomonis sentetia, cum ait alta profunditas seu profunda quis inueniet, eam quomodo intelligat 3013 cabaliite, quam filiū Bathfaluare & faluari, coolievae ugu ou Leals, koù owrngia quid si-3064 gnificet faluatorqualis perfona effet 3064 faluator qui dicatur de Saluatore uero 3060. 3061 salus uera quælit 3063. gd lit 3015. imperfecta quæ sensus exterior qui fit 3064. aterna quæ sit 3017. perfecta q sit 3064. sensus quo transeat homini, de sola Dei miseri cordia expectada est 3039 nostra consistit in cognitioneMelithæ 3016 falutis restitutio per que aliquando lit futura salutem sempiternam in pri mo bono polită elle 3064 quisnobis sit daturus 3060 de Salute uera \$060.3061 samai quot discipulos habuerit, qui audiuerunt casamanæi g dicti fuerint 3045 famech litera quid præfigu--ret 3140.3144 famolatenlis error 3159 samuelem mortuum a muliere refulcitatum elle 3073 sanctus quare tripliciter lefapientiam inuenire pauco corum esse 3013

addiscunt cui par lit 3030 sapientum antiquorum me simeia Cabalifta ptundis in quib.ltetit3075 falem ne transgrediaris pro sara uxor Abrahamæ 3021 in fathanæ exercitu quæ figilla feu uela fint unde cum Saule rege Samuel resuscitatus locutus sit 3073 rit 3106. commentator la Icientia Iuperior credit decretis & statutis scietiæ inferioris scientia cum xóy n est 5049 scietiæprincipium ellemeibid. falomonem aliū intelligunt | scientiarum uestibula & fores quæ omnium Cabalıstarum sa la quo retorqueantur 3034 in Scythiam quo tempofeculorum ordo qui 3082 fedes amicitiæ ueritas est fo 110 \$094 3008. item interior ibid. quid fit seu dicatur 3060. Sensitiua tam testibilia terre speculationum uiri qui diquam progrelliua aquarti quæ litera delignet sem filius Noë, & quare sit à patribus pro servo Dei existimatus 1011 semen humanum utilisimi languinis elle spumā materiæ corporeæ 3090 fensus sunt quing 3050 fenlu quæ percipiuntur intra scientiam esse 3015, a sensu quæ ad intellectum ligantur sephirat desem quid 3009 feraph quid appelletur 3033 seth quare dicatur quod sit genitus ad imaginem & li de Sigillis 3158. & characte rib.acuocib. 3159.3160

ficet

30267 thodus intradédis sapiétie simon sudæus Cabalæ peri tus 3001. Iudzus Cabalisticæ artis peritissimus ex qua familia sit natus 3004 3161 simonis filij Iohai liber de spledore & latuerit iusti præceptor qui 3026 limplicius in Commetarijs super predicament Qua sin litera per Notariaco un-Ctionem delignat 3023. literaCabalistice lignificat in milerationib. 3 0 2 0. litera portendat 3140.3145 fabæ, aliud quoch templü feripturarum fanctarum & per Sin literam nomen inef fabile nominatur 3038 lutaria uaticinia feu oracu fifyphus apud faxum 3 068 sol quare ueteribus lupiter lit dictus re ludzi profecti fuerint solënon respicimus nisi Sol nos respiciat 3106. q litera notet 3144. cur falij Martis gradiui sacerdotes Lucecitiappellarint 3081. ito Cretenles quare Phospho runucuparint ibi. (3069 3007 solon dre Argyrip. sit dicto cantur 3145 Iphæræ primæ Planetarum que litera fit fignum 3144 sphæram octavam quæ lite ra Hebraica designet ibid. louis & Martis quæ litera delignet ibid. Veneris q litera indicet ibid. Lunæ quælitera delignet \_ibid. sphæræ cælestes etia Olym pica tecta funt appellatæ 3055 prouchunt, quomodo col fipiritus çuum quare nuncu petur 3056. suaptenatura extra cœlti fensibile cŏmorari ibid. ex Spiritu quid producatur fol. militudinem fuam 3020 spirituum beatoru superiorum emanationis septime q litera lignaculü lit 🔞 143 lilo uocabulum quid signi. spiritus sut custo des in cor-3023 porei 3156

fpiri-

#### TEM CABALISTICAM:

foiritus ab omni materia efquælitera delignet 3144 de Splendore liber 3028 3 9 7 7 stellæ& orbes cœlestes un- tecta unde dicantur 3059 ceptis planetis quid delistellarum fixarű girű ő litera delignet 3144 studiolorum magna frequê studiosorum cunctorum irrequietudo quæ 3007 Studiolis à quib.cibis litab stinendum subiectum quid sit substantia quælibet una speterra alias etiam dicitur Acieparticipat, ixasy soia i-**જ**િ લંઈ જડ μετέχે વ subtiliata intelligentia quæ 3 141 sunamitidis filium mortuu fol. 3073 Superficies quid Superiundelint dicti 3087 superiora qualiter commutetractys quid sit & econtra 3 041 syllogismus undenuncupe tetractyn quarePythagoras tur 3049. unde conficia 3011 fyllogismo Cabala non de monitratur fyllogismi quamuis in cæte tamen frustrà in Theolourgent 3052, quan. tum repugnent fidei ueræ 3053 de Syllogilmis & demõltra 3 011 tionibus fyllogissandi artem Theolo plagis Aegypti .3050. συμπθώματα quid uocitet Εfyria etiam ludæa dicitur fo 3048 : thalmud quid sit

feliberos 3056. quare no Tantalus in flumine 3068 ab Hebræis appellet 3034 tartaros duos inferiorum es le deputatos ediderit 3029 3 1 10 templum aliud intelligunt thalmudista circa quæ uer-Cabalistæ, qua illud quod à Salomone est constructum 3025 : tia Costantipoli olim 3004 per Templum Dei quid in 1 telligatur 3034 tenebræ primò nominatæ quæ dicantur 3031 3075 terminiquidlint 3011 3 au terra uiuentium quæ 3041 riel dum Thalmudistas 3031 p Terram Cabaliste symbolice quid intelligat 3 032. resuscitatum esse ab Elsse de Terra promissionis quid intelligatur 3085 teth litera quid præfiguret fol. 3140.3143 . 3056 nicant cum inferioribus, tetractyn Ideam 🖥 nay à p a= εννάν φύστως 4 079 · appellauerit 3059. item quare per y scripserit ibid. 3 015 tetragrāmatus mortuus De 3149 ris artibus ualere putetur, tetragramati nominis principium 3154 gicis afteruntur, quia non tetra grammaton nomen in duodecim uariationes refoluitur 3135 de Tetragrammato nomíne & aliis nominib. secun. dum primam partem Cabalæ 3132 giæapplicatame,omparat in Tetragrammato tria nofol. 3133 3087 thaleta in quot zonas cœlū diviserit 3 089 3030

in Thalmud quid dicaf fpe culatio illuminans 3033 senescant ibid. animales Tartaræegpængloco amo thalmudica facultas & Car balistica sæpelinter se inui cem communicant sua stu dia & doctrinas thalmudici glint dicti 3030 de oriant 3087. relique ex tedacus Leui qualem libru thalmudicis cœlu quid uo. cetur setur 3030. quandoqsin ter Cabalistas numeratur & econtra 3026. manet in ferius in mundo sensibili, : Cabalilla uerò tendit supe rius in mundu intellectua 30301 thalmudistæin quo conueniant cum Cabalistis ibid. qua ratione differant à Ca baliftis 3067 terram esse materiam secun thalmudistæ Cabalistis infe riores sunt 3031. quid rauocitent ibid. quò libe rationem regis Messihæ re terant 3035. legisprece ptis & mandatis exponen: dis incumbunt 3030. & Cabalista iuxta eunde, sacræ scripturæ contextualter ad timorē seruilē, alter ad timore filiale suo more lepida fualione inuitat ib. omnium rerum principiū thalmudistarū& Cabalistarū duæ funtfacultates, ex creditisreceptionib.ambe. una orietes & emanates ib. &Cabalistarum expositio unius scripturædinersa ibid. sententia de satisfactione Messihæ thalmudistisquid relinquat Cabaliltæ thalmudistis in quare certamen fuit cu Cabalifis 3035 à Thalmudistis peeptasex» centa & tredecim in uno uerbo compræhensa 3031; mina essentialia cernütur thassi quem pro Saluatore confessi fuerint 30600 item quomodo monetæ publicæ interipferint Her culisnomen ibid. thau.

#### INDEX IN AR

| haulitera gd signifi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | cet3140            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| hanaim qui dicti lin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1t 3026            |
| tharsis quid appelle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | £ 3033             |
| legal quid lignificet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1808               |
| 3 Octob anglow in Alon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ાલ જ મામ           |
| જો મુખ્ય પ્રાથમિક પ્રાથમિક કર્યા કર્યા છે. જે માનુ કર્યા કરા કર્યા કર્યા કરા કર્યા કરા કર્યા કરા કર્યા કરા કર્યા કર્યા કર્યા કરા કર્યા કરા કરા કર્યા કરા કરા કરા કર્યા કરા કરા કરા કર્યા કરા કરા કર્યા કરા કર્યા કરા કરા કરા કર્યા કરા કરા કરા કર્યા કરા કરા કરા કરા કરા કરા કરા કરા કરા કર | ε ολομ ο           |
| σομ όδι φανταί(εδ)ε                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3052               |
| themistius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3 0 4 9            |
| theologia fymboli<br>animarum faluti c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ca nihil           |
| animarum laluti c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ommo-              |
| dius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3005               |
| iTheolog. reb. sylle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | gumos              |
| nihil ponderis hab                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | en 3 052           |
| theologica quæ line<br>profundi difficilia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | t, oc qua          |
| prorundi difficula                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | di, ac d-          |
| bus de caulis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3 O I I            |
| theologuno decere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | propter            |
| ri cũ Philosopho,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | propier            |
| connexionem ipli<br>gilmorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3050               |
| eheologiani lintre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | moliens            |
| theologiqui sint redidemysterio 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 111. 2 01 <b>2</b> |
| theologos Heros n                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | on effe.           |
| theologos ueros n<br>equi omnib uitifs &<br>nibus publicis su                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Y crimi-           |
| nibus publicis fur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | nt inqui           |
| nati                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3012               |
| chipheretanid lit. 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Y homo             |
| quare sic est con                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | stitutus           |
| fol.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3007               |
| thiphereth quid lit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3.111              |
| in Thraciam quand                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | o ludzi            |
| uenerint                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 30.05              |
| ex Thracia olim Ph                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ilolaum            |
| discendi gratia ad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Germa-             |
| nos descendisse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ibid.              |
| thubalcain æris&fe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                    |
| inuentor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3 020              |
| timæus Locrus de F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ythago             |
| rainlibro de anim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ia mun=            |
| di                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 3089               |
| timonem multa me                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | daciain            |
| suis libris de Py                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                    |
| scriplisse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3 0 6 6            |
| tityus circa uultures                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3 0 6 8            |
| transanimatio gdsid<br>de Transanimation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | a Deisha           |
| de I tanianimation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | E FYIIIA           |
| gorā nihil (criplif)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | e 3070<br>livinele |
| transgressio prima c<br>gis soluit posterita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | të 2014            |
| transnaturalia quib                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . conie            |
| namnamana dam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | COME               |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •                  |

| cturis utantur                                                                             | 3013            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| trinitas parietes Deun                                                                     | ı Do            |
| mus                                                                                        | 3080            |
| triumphalis seu eterna                                                                     | intel           |
| ligentia quæsit                                                                            | 2 111           |
| ligentia quæsit<br>de Trophæis quicquio<br>bit in literis sacratis<br>de Cabalista interpr | i feri.         |
| hif in literie la cratic                                                                   | amo-            |
| do Cabalistæ interpr                                                                       | eten.           |
|                                                                                            |                 |
| tur                                                                                        | 3035            |
| tryphon Grāmaticus<br>tympano quare in Ec                                                  | 3 oyq           |
| tympano quare in Ec                                                                        | Clella          |
| utamur                                                                                     | 3116            |
| tyrius Maximo de Eu                                                                        | pnor-           |
| bi clypeo                                                                                  | 3070            |
| V                                                                                          | ,               |
| Varro Rusticellus H                                                                        |                 |
| les dictus                                                                                 | 3068            |
| uatum uisiones ubi u                                                                       | nian•           |
| tur                                                                                        | 3019            |
| uau litera quid notet                                                                      | 3140            |
| uau litera quid notet<br>uegetantia & terræ na<br>tia q litera delignet                    | scen-           |
| tia a litera delignet                                                                      | 3145            |
| ueneris Sphæram qua                                                                        | e lite.         |
| ra indicet                                                                                 |                 |
| uera & uerisimilia mu                                                                      | oleumi<br>Muuli |
| inter se differri                                                                          |                 |
| uerbum & uox unde                                                                          |                 |
| ducatur                                                                                    |                 |
| cucatui                                                                                    | 3 041           |
| uerfus septuaginta du<br>templandi Hebraice                                                | 10 CO           |
| remplandi riebraice                                                                        | XL1             |
| tine expoliti                                                                              | 3 1 20          |
| uesp corruptionis uia                                                                      | 3109            |
| extra Viam publică n                                                                       | e ua-           |
| das 3093.                                                                                  | 3096            |
| uiri boni officium                                                                         | 3094            |
| uiros læpe de cuiulda                                                                      | m uir           |
| tute & uitio appellat                                                                      | os ef=          |
| le                                                                                         | 3 068           |
| uita æterna quæ sit                                                                        | 3080            |
| uita de odas poria qua                                                                     | dicta           |
| . îit                                                                                      | 3 0 8 8         |
| uita mentis opificium                                                                      |                 |
| uitam quam nobis sit                                                                       | reddi           |
| turus Messiha                                                                              | 3034            |
| uitalitas individualis                                                                     | הניינ<br>מווח   |
| referatur                                                                                  | 3 041           |
|                                                                                            |                 |
| uitia uirtute donare                                                                       |                 |
| _                                                                                          | 3065            |
| uiuentium tetra que si                                                                     |                 |
| uncis quæ funt ungu                                                                        | id. TK          |
| • • •                                                                                      | •               |

nutrias prouerbium 3093 unctus seu Silo quis sit 3 023 unctus dicitur Messiha 5024 unitates in duitate ipla, ab eis quæ funt in ternitate ip sassiunt inconectiles 3067 unum quid lit secund EXenophanem uoluntatis intelligetia quæ uoluptate quomodo sit ute 3093 uox tripliciter pcipit 3056 Xenophanes multa in fuis libris de Pythagora men/ dacia scriplit 3066 xenophanes preceptor Par menidis 3057 xenophontis inlignis lente Y litera Pythagoræ quid lia; gnificet Zade litera quid indicet fo-3140.3144

zadkiel angelus qui præce ptorfuit Abrahæ zadkielis angeli uerba ad Abrahamum quæ 3022 zadokai hęretici unde dicti ii fint zain litera quid delignet fo 3140.3143 r zamolxis quo tempore ui-- xerit zaras quid matrem appella uerit zaratas Pythagoræ præce-. iptor zenon z igisilās pidocopias άρχυγός zena quid unum appellaue zodiaci obliquitatem iuxta Solis meatum, quis prima rinuenerit zophar 1011

TENO.

Errores passim observati.

Fol.3033.pensittantibus leg.pensitantib.3053.scuptiles.scuptile.3071.Adi.l.audi 3.079.souis l.supiter 3082.Py Abagora l.Pythagora, 3095.ue l.ne3110.legitor l.legitur 3132.misericos l.misericors 3131.ille l.illic.



# SANCTISSIMO

Leoni decimo, Pontifici Maximo Ioannes Reuchlin, le supplex commendat.

Talica Philosophia, Beatissime Leo decime, religionis Christianæ Pontisex Maxime, à Pythagora eius nominis parente primo, ad fummos homines excellentibus inges nijs præditos olim delata, perquamplurimis annis ingenti latratu Sophistarum occiderat, tam diu tenebris & dens la nocte lepulta, quoul @ Deûm fauore Sol omnis generis optimoru ftudiorum clarilsimus Laurentius Medices pater tuus, Magni Colmi pros pago Florentinæ ciuitatis princeps exoriretur. Quem & ii nouimus animo & scientia gubernandi Rempub. & domi belliq omnia consilio ac prudētia gerendi, tam fuisse compotē, ut nemo ætate sua in ciuili exercis tatione uideretur magis laudandus, tamen ad hoc nobis eum fateri opor tet commodius, natum esse perinde atque colitus demissum, ut post elos quentiæ disciplinas & benedicendi artes à Petrachis, Philelphis, Aretis nis&rhetoribus ante iuuentuti Florentinætraditas, quo esse abs@cotro uerlia pollent ciues cunctis nationibus exteris nitidiore lcribedi calamo, & puritate linguæ ornatiores, iple tandem patrig inferret quoq illam expultricem uitiorum sapietiam, & arcanorum inuestigandi rationem quæ in libris & monumentis priscorum ad sua us tempora latuissent. Adid prouinciæ diligenter acciuit undequace doctisimos, & ueterum authorum peritissimos viros, quibus cum rerum scientia etiam satis esset elos quetiæ Demetrium Chalcondylen, Marsilium Ficinum, Georgium Ve**spucium,** Christophorum Landinum, Valorem Angelum Politianum, Iohannem Picum Mirandulæ Comitem, cæteros & orbis eruditilsimos, quibus antiquorum folertia & arcana uetuftas malignitate cafuum oblis terata in lucem rediret. Hoc egere summi uiri certatim. Nam docuit hic, commentabatur alter, legerat iste, interpretatus est ille, ac linguas uertit in linguas.Marsilius Græciam duxit in Latium. Romanos in Græciam Po lizianus reduxit. Instabant omnes operi,nemo non summas Medicibus laudes afferens. Hos in heroas Beatifsime LEo tuus natalis uirgula, ut aiunt, diuina feliciter recidit, Dijs gratia, certe ut non restaret ullum eles gantioris doctrinæ genus, in quo tu non evaleris peritior, adeò quidem puer amplexus politisimi suauitatem Politiani. Quid multis: Florentia illo zuo nihil erat floridius. In qua renalcerentur optimarum artium, que

ante cecidere omnia, nihil remaîtit intactium de linguis & literis, quo non exercerentur nobilissimi Florentini. Ea sama ego tum quidem uehemeter mouebar, tactus eius loci cupiditate, ac no solum magnificetissimi & ins sueti nobis Hercynijs ædisicij auitædomus tuæ, quam magni Colminos minarunt, uerum etiam parentis tili deliderio insendi, unde nostro seculo tanta comoda prodissent Igitur in Italiam profectus cum illustri Ebers hardo Probo Sueuorum nostra ætate primo Duce, aui à Secretis siebam, intraui Floretiam circiter 12. Calend. Apriles, Anno Christi 1482. Cuns que insignem Medicæ gentis nobilitatem ei duci commendassimut pro reiveritate profecto debui, optabat cum éb sibi viro colloquium habere. · Quod ubi animaduertiflet; nescio quo reuelante, Laurentius apprenens dit peregrini dexteram perquant humaniter, omneso nos domum fuam ·duxit, singula uisu digna ostenderis. Primo, faberrima equorum stabula, deinde armamentarium onmi adparații bellico refertum, post item sine gulos thalamos pretiolisimis aulais ornatos pulchrosos tapetas, & in excello culminis tecto arboribus conflituiti nemus, helperidum hortos, acaurea mala, cuius Bibliothecam tum in coelos ulos uerbis extollerem, per humaniter, ut solebat uir suaufsimus, respondit maiorem sibi thesaus rum in liberis esse quam in libris. Quæso te Papa Sãctissime, sinas me los qui tecum aliquanto liberius infimatam de media plebe hominem. Quan ta putas me tum captum admiratione cum quodam infigni gaudio, quan do universis adplaudentibus audivissem ad summa te rerum fastigia coa scendisse optimum optimi sapientilsimi principis Diui Laurentij Mes dicis filium, recordabar subito tanquam hierophantes siquis paternum illud uaticinium uere prophetie par. Quid hac ex Laurentio laurea frutis cari queat, non modo laurentibus populis, sed etiam toti orbi pretiosius, quis maior excogitari thefaurus possit, quam sit illud tuum ineffabile regnum, unde nobis omnes diuitize tanquam ex Pactoli abysso fluuni, o. mnes gratiæ, omnes optimarum literaru ornatus, & omne quod elt in hu manis bonum. Semina fecit pater uniuerlæ ueteris philolophiæ, quæ nuc te filio in culmos surgut, ut te regnante, nobis spicas illius meteré liceat in in omnibus linguis, Græcá, Latina, Hebræa, Arabica, Chaldaica & Chals diaca, quibus hoc tempore libri tuze Maiestati offeruntur, & uberius o. mnia perficiuntur sub tua ditione, quæsunt à parente tuo prudentissime inchoata. Quare cogitans fola studiosis Pythagorica defuisse, quæ tamen sparsim in academia Laurentiana delitescunt, credidi haud ingratum tibl futuru, si & ea foro afferrem, quæ Pythagoras, nobiles & Pythagorei sene sisse dicuntur, ut tuo felici numine legerentur Latinis hactenus ignota. Italiæ Marsilius Platonem ædidit, Gallijs Aristotelem la. Faber Stapulen sis restaurauit. Implebo numerum & Capnion ego Germanis per me rés nascentem Pythagoram tuo nomisis dicatum exhibebo. Id tamen absque Hebræorum

Hebræorum Cabala fieri no potuit, eò quòd Pythagoræ philosophia de Cabalæoru præceptis initia duxit, quæ patrum memoria discedens é maz gna Græcia rursus in Cabalistaru uolumina incubuit. Eruenda igitur inz de suerant serè omnia. Quare de arte Cabalistica, quæ symbolica philosophia est scripsi, ut Pythagoreorum dogmata studiosis sierent notiora. In quibus omnibus nihil assirmo, tantum ut opinantur insideles recito, qui Simonem Iudæum Cabalæ peritum audituri Francosordig in unam Cau pona è diuerso itinere conuenium Philosaus iunior Pythagoreus, & Mar ranus Mahometista. Iam uerò reiectis in diuersorio sarcinulis peregrini samem pellere cupientes, horrent conuiuarum tumultuantem gregem, at

illis post symposia tabernam deserentibus, ita cœpit.

Arranus: Temperaui à multis mihi uerbis in tanto murmure coës V1 pulonum indigenarum, qui nimium poti à prandio nunc abeunt, ueritus ne male audissem, si quouis sermone aduena ego fremitus interca lassem eorum, quos exitiosa temulétia onustos nouerim. Post uero quam hincillis profectis, soli nos in isto pridem diversorio covenimus, ambo, ut est uidere, peregrini, & haudparum ab itinere fessi, iubeas oro caupos ri, si tua mecum stat sentétia, ut secundæmensæ ferantur, & bellaria mini= me Sybaritica, quado liberiore gestu conviuere licet & colloqui. At ecce structores accedut, nescio quæ pro mentes stragemata cum nucibus & ca feo utină bithynio & cratere incertu zythico an uinario, quaquă nobis o : mnium nihil monetibus. Tum Philolaus, haud mediocri dexteritate ait, cauponariam agit hic institor, ut qui nummis ubique lo cet pedicas, etiam hospitibus addat aurita ministeria, quo plus uini obligurire gestientibus uendat, mox em ator de bellarijs sermo excidit, fercula præsto sunt. Nunc fane inter honesta pocula opto nobis laxiora sodalitia fore. Nam utrique me consule uultus, me conuiua, capiendus est nouus, & lassatis membris curanda requies. Potisimum uero mihi post longam nimis & scabră ui: am, duros que calles, quos huculos lum emenlus. Quid tibi lit integru igno ro, cum de tua peregrinatione nondum factus sim certior, quam longins que, ut quis tu, aut undenam ueneris: E Byzantio, inquit ille, Constantini urbe, quam multi nouam Romam appellant, sum enim patria Byzantias nus, studio uarius, siue Græcè uelis, aut Hebraice, seu magis Latine, Aras bum tamen doctrinam plus callens, & nisi molestum est, tu uicissim ins dicare ne recules qui uir iple sis. Philolaum me nominant, inquit iste, Alas num natione, disciplina Pythagoreum, & fortasse haud absimilé tui line guacem, sed quod tibi erit uocabulum quæso? Constantinopolitani Mar ranum me uocant, ait ille, nomen à Cherintho & Ebione, scholasticis nos tum, quod & aqua tinctus & recutitus apella, utring alioqui tam Moysi legibus quam Christianorum doctrina sum initiatus, scholasticos mes moras audio. Philolaus ad hec, Idrogo autem funt ne humanitatis schole AAaa 2 Constantie: Constantinopoli modo, inter istos maxime omnium crudeles & trucules tilsimos Turcos:Plurimæ,inquit ille,quibus se excellentissimis ingenijs homines dediderūt.Est enim plus illic discipulorū quam decē millium , 👌 Persia, Græcia, Latio, & ludaismo in unis mænijs, inter quos cum iam an nis duo de uiginti multarum artium auditor fuerim, libuit tande expatias ri alio, si fortè uel trans alpes inuenirem studio sapientiæ præditos, qui de maximis quæstionibus copiose queant probabiliter & dissertare. Tu cuia tis philosophiæ: petebat Philolaus, & Marranus, Cuiusuis retulit, cu sim nullis iple unius disciplinælegibus astrictus, quò minus ne secta quidem fidei libere quicquid sensero desendere prohibeor. Certè par habes mecu Philolaus inquit,ut uideo explorãdi desiderium. Nam ad Germanorum nobile hoc emporium Francofordiense migrantibus è Thracia mercatos ribus comitem me iunxi, quod acceperim hic esse ludæum magnæ in os pera Cabalistica famæ, ac ingentis existimationis, quæ una facultas, ut sæ pe audiui doctifsimos homines fuaui ocio & confilijs uberrimis ad fluen tes me prælente arbitrari, præ cæteris elle queat philolophiæ Pythagoris ce cognatior, tanquam nihil fimilius. Nam esse Pythagoram omnia ferme dogmata istinc expiscatum aiunt. Iudæo illi Simon esse nomen perhibent Eleazari filio ex antiqua lochaicorum profapia, quem nunc remotis men sis adoriri stat sententia. Ego uerò inquit Marranus, si per te licet tecum is ple uirum acceda, tametli Pythagorica parum edoctus, semper enim mis hi Arabes magis uenerationi fuere Algazel Alpharabius, Albucaten, Ha li, Abumaron, Abensina, quem Latini Auscennam & Abenrust, quem A• uerroem uocant, & reliqui consimiles peripatetici. Quanqua nemini uns quam mea ætate negatum fuit Constantinopoli qualem cucy singularum prope linguarum atq sectarum philosophiam consequi maxime dissimis lium gentium præceptoribus indies publice docetibus. Tum Philolaus, Confide, nam facile inquit, Pythagoreus fit is, qui & libêter uerbo credit, & pro tempore tacere potest, & omnia precepta intellectualiter intelligit. At ille, astabo saltem ubi patieris tanquam Pythagoreus aliquis, & audis **am qua** de re fermo inter uos fiat. Itagainenarrabili gaudio delibutum me reddes, cum per magni æstimauero in conuerfatione sapientum fuisse. Et Alanus: Veniamus ait,nã in pomario domi eius, in qua habitat, deambu lare nuc folus dicitur, ac certè hic loci est, & ostium patet. Cernis ne istum ex horto nos uersus incedentem: Age, maturius ingrediamur, Salue magi ster. Cui Simon de more gentis, Dominus uobiscum. Tu ne Simon ille Iu. dæus:rogant adueng. Tū is, Vtrun'ç, nam & Iudæus fum & Simon. Que autem nomina uestri amboru accipiam: quo rectius uos alloquar. V terop ad id, Ego Philolaus, & ego Marranus responderunt, ac diuersis itineris bus alter alterius nesciens, post logam, peregrinationem huc tandem cos uenimus, quos non hoc emporium tam late imminens tanto commeatu prope.

' prope toti Europæ decantatum,ac tot & tam pretiolis mercibus illustres nundinæ,tam diuersarum gentium confluxu speciosæ ad sui contempla. tionem traxerunt, sed unius tui fama perduxit, ea cupiditate, ut nobis de omni Cabaliltica ratione magnopere, ut doctis uilum eft, & colenda & expetenda, nobiles illas, & tam in Scythia quam in Thracia commenda. tas in genti laude cogitationes tuas breuiter & comode aperires. Ad hèc: Est ne Simõ, inquit, memoria nostri etiam apud Scythas & Thracas gens tem tam longinquã: Est profecto, ait, uteros multo maxima. Nam ab hinc ante triennium circiter quatuor lustra quando tempore illo supputabant uestri à mundi exordio post quintum millenarium annos ducentos octo et triginta pulli ex Hilpania ludæorum centena quatuor et uiginti millia, indeca discriminatim illorum maxima pars ad loca nostra exules profecti multam in te homine sibi ut affirmant per quam notissimo artium discie plinam, multas literas, incredibile ingenij acumen, & philosophici sermo nis expeditam integritate, præfertim quo 😙 Cabalisticæ speculationis, dis uinam peritiam, & universis auditoribus admirabilem inesse prædicant, ita ut in omnium oculis discendi cupidorum ultra Sauromatas & glacia lem fulgeas Oceanum. Super quo fuscepit ille: Tanta de me uestra existis matio, uiri Pythagorei non mediocrem ruborem mihi affert, qui uereor ne si iudicium hoc uestrum ex populari rumusculo coceptum frustrer aut fallam, quantumuis id contingat fragilitate mea, iple uidear in tam diuis num Cabalæstudium prope mea ignauia dolendam iniuriam commis fisse, quo plane quicquid in me languidum, fractum & imperfectum des prehenderitis, id in huius sapientiæ quam desideratis quandam uergat is gnominiam, quasi opisicis defectus tendere debeat in artis indignitatem, id quod minime omnium uelim. Nam ego iple, quantululcung lim, qui scio quam sim exiguus aut mecum cæteri Cabalistæ omnes quicquid ue. ro esse putentur, laudati si uultis an despecti mitto dicere, tamen hac cons templandi arte nihil est hominu generi usquam qui humi degunt, & præ àlijs egregie pollent ingenio ac mente florent, à Deo collatum expetibilis tis, nihil ad falutem animorum commodius, nihil ad immortalitatem con sequendam aptius, quo congruenter natura mens humana propinquius ad deificationem alcendat, hoc elt, ad beatitudinis lymmum, quod sixo-Græci dicunt, siue id uobis extremum aut ultimum üocare placuerit, seu finem, unde contingat, nihilo indigentes, absolute, semper absorptimpedia mento fortunate, traquille, feliciter uiuere, cum artificiose admodum per quædim fymbola terrenis omnibus reiectis, semotag rerum materia, for mam e forma decerpferimus, quoulo ad primam omniformem & informem ascenderimus formam. De quo intelligunt Cabalistæ diuinum Gea neleos hunciusum: Producat terra animam uiuentem ad speciem suama scilicer, ad diuinam Ideam, qua & spla est terra uiuentium in uirtute Dei uiui

uiui eam uitam influentis per nomen Adonai, ut cognoscatis, authore lo sue, quod Deus uiuus intra uos est, & disperdet in conspectu uestro cons trarias fortitudines.Hæcin libri אשער אררא, id est, porta lucis inscripti cas pite 2. leguntur. Quo fit ut omnia uita habentia suo instinctu sursum tens dant, & omnia uitam influentia uergant deorfum. Cum enim in ilto mun do sensibili quicquid elementis quatuor constat בררכב, id est, mystum, id omne aut anima careat, diuersi & uagi motus effectrice, ceu iacens ime mobiliter, & quiescens ut lapis & ferrum, aut uegetet & crescat ut planta. & herba, aut multi fariam dimoueatur, progrediatur, & tantum uiuat us animantia, bruta & cochæ, aut etiam rationaliter loquatur ut homo, quæ ' solent adulescentes nostri de libro 🎮 吶 , id est , spiritus gratiæ sic Hea של הרומים חצומה החל וחמובר braice nominanda discere, pullulans, uiuens et loquens, nihil profecto eorum est, quod intétum cœlo se non modo quodam arrigat, quali eo conspectu quendam sibi uirtutis sug ulum glilcens, & mores fingens, ut altissimos terræ motes cœlum uerlus, ab imis uallibus exurgere cernimus, iuxta Pfaltæ carmē: Afcendunt mon tes & descendunt campi, ut experimur in altum procellas maris erigi zut alcédit mare fluctuãs in Ezechiele, ut flatus aéris è cauernis exuperare len timus. Nam & naturæ dominus in illo eodem Propheta erumpere facit spiritum tempestatum, ut denice omnia ignea leuari uidemus. Ascedites nim ignis de petra in Iudicu uolumine. Ita uiri præstantes, quæ uestra ingenij uis est, intelligitis quadă necessitate coactos fateri nos quato quæc res nobiliore natura extat, tanto eã adeptione fublimiori gaudere, ceu gra num frumenti iactatum in terram, quod non quiescit, donec glebe uiscera frangat, & extra telluris meatus suspiciat, & cœlesti aura fruatur. Eade est ratio in metallicis quog cum id quod generosius est in altiores spiritus es bullit ab alikmia fublimatum, ut puriora semper ea uideantur, quæ sunt sublimiora. Sic que apud inferos esse dicuntur lurida & squalentia, sordibus q depressa iudicamus, quæ apud superos candida & illustria incredi biliq decore ornata miramur, & præconio laudum prosequimur. Quanto magis omnium opinione cum solers natura rebus iacentibus, uegetan tibus, spirantibus ingenia talia ingignat ut altiora petant, profecto no uis detur ea hominem neglexisse omnium animantium dominatorem, animal decoru & uenerandum, cui animal nobilissimum, cateris prefectum, non modo prudens & sapiens, uerum & contemplatiuu & religionis cas pax, quin meliorib. & fanctioribus ipsum doub ornaverit, & prasfertim id generis donauerit conditione, ut ex inlito libi nature deliderio, quibulcunce possit uiribus ad summa & optima tedat. Homine em melior natue ra Deus, ut extat sacratissima historia ex duob. coposuit limo terra & spis raculo uitæ, ut limo indutus corporea prudenter curet, & spiraculo uitæ pditus, sapiéter amet divina, producat or terra anima vivente ad specie sua

atos propriã, uidelicet illa peculiare Ideam, non brutoru, non plantarum, non lapidu aut lignoru, sed ab ore Dei natam, & infacie eius diuino spiris tu adflata mentis suzipsam illuminatione. Hæc illa est, quæ paulò antè à nobis uocabatur deificatio, cum ab obiecto præsente per mediu suum ex terior sensus transit in sensione interiore, & illa in imaginatione, & imae ginatio in existimatione,& existamatio in ratione,& ratio in intellectum, & intellectus in mente, & mens in lucem, quæ illuminat homine, & illuminatu in le corripit. Hinc recte acceptum esse apparet quod Cabalista in arbore decem numeration Thipheret pingéne que in medio Sephiroth ponendu censuerunt, magnu illum Adam quasi lignu uitæ in medio Idea lis paradifi, aut quasi lineam rectă, ut aiunt, media. Fecit enim Deus homi ne rectu Ecclesialti regio tam ad supera qua ad infera flexibile, ut per Ems pedodis lite & amicitia in numerationibus illis subter notată, quæ desigo nantur per החור humana se cogitatione agnoscat elementoru & mun dani huius regni esse participem. Timore aute Dei & sanctificatione per nom and quæ supra eum expanduntur, trium simplicissimæ deitatis nos tionum בינה pro fuo captu apprehensiuu.lgitur ad id natus est homo, & ad hoceu natura finxitatos formauit, ut & pedibus cum beltijs ambulet in terra, & solus ex omnibus animantibus erecto capite cum ans gelis in cœlo conuersetur. Manus aut utrasquinter pedes et caput locatas, tum ad uictū necellariū laborādo figat in tellurā, tum ad uitā æternā con teplado leuet in cœlu, ad quarum tutelam oculorum orbes soli ex omnis um sensuum instrumentis homini motabiles inditi sunt, ut in terram pro corporis, & in colupro animi conspiciant salute. Talis est apritudo ato uis hominis, hæc facultas, hæc potentia, qua non implantauerit utics siue Deus seu natura, nisi facultas in usum, & potetia quando predigeretur in actum, præsertim in homine industrio & ad id se præparante. Si enim captus ille diuinitatis non esset homini possibilis, frustra desiderium eius natura ingenuisset, homo nang agilis & idoneus, haud unquam corpos reorum sensu & rudicæmentoru tactu satiatur, quin & omni cogitatios ne ad separatorum puritatem & altisimarum rerum cognitionem proue hatur. Ea est plane cunctoru studiosorum irrequietudo, quibus & uehes mens animi applicatio per morales, naturales & mathematicas ueritates, ad fuper naturalium dispositionem agnoscitur,& tandem ad primam entitatem fidelis afcenfus indulgetur. Verbi caufa. Luculentifsimum procul ignem exardelcere uideus, intéditur forma eius per illustre mediũ, quod Græci ad pellant diaphanon, ulæad oculum corporeum. Expectat intra spiritualis uisio & obiectærei propriæformam suam esse percipit, quare iplam ceu affinem ac propinquam libenter hospitio suscipit, & per mes dium apparentiæ, quæ à uobis dicitur Græce phantasia, spiritualiter sus dicio sensitiuo, ac brutali offert, quam quidem effigiem rursus ad iudis AAaa 4 cium hua tium humanu superne producit, & paulo superius totum illudad ipsam ratione promouet, tum ea tandem post agilem discursum, ita sublimatam & cribratam corporalis ignis abstractione trasfert ad intellectum. In isto igitur ascensu tres inveniunturregiones, & in singulis unus abstractionis status. In prima regione obiectu, diaphanon, sensus exterior, & ibi statur. In secunda interior sensus, phantasia, iudicium brutum, & secundo statur. In tertia,iudicium humanum,ratio,intellectus,& tertio (tatur. Horum o= mnium domina mes, recepto lumine superiori, hominis intellectum illustrat & perficit. Ecquid aliud opinabimur Cabalistas, de Sechel, Sandals phon, & Mettatron docuisse: Status autem quilibet duplicem habet difserentiam. In primo enim cessat corpus, & incipit anima, unde nomina. tur animal. In secundo cessat anima, & incipit ratio, unde nominatur hos mo. În terrio, cessat intellectiua potentia. & incipit mens, quæ sola sine cotrouersia desoris aduenit, unde nominatur Deus, iuxta oraculum, Ego di xi, di estis. Statuum itag nomina sunt sensus, iudicium & intellectus. Interuallorum autem media, iplas species deferétia sunt diaphanon, phanta sia & ratio, cui rei haud absimile proferunt in Mercaua Cabalistæ tres pae tres, qui sunt Abraha superior, la cob medius. Cum igitur trium regionum duo interualla sensus & iudicium duplicantur secudum inferius & superius, & utrace ad binos reducuntur terminos, restant de cem scalæ gradus, per quos ad cognitionem omnium quæ sunt uerè aut sensu, aut scientia, aut side ab imo ad summum ascendere possumus. De quo Abraham Cabalista in Isbro mirabili letzira sicait, עשר כפירורת בלימתי' ולא טי ולא יא'תכן כחכמת וחכם ככינת כתן בתם רחקוק מחבו ות ותעמר דבר על בוריר וחשב יוצר מכונר Ideft, decem numerationes præ ter quid, decem & non nouem, decem & non undecim. Intellige in sapien tia & sape intellectu, inuestiga in eis, & proba ex eis, & statue rem super puritates fuas,& repone creatorem in thronum fuum, hactenus ita. Intele lectus em humanus que lupra luntintelligit in lapientia, & que infra lunt sapit in intelligentia. Et sensus exterior statuit rem ab obiecto per species oblată, & sensus interior statuit rem super puritates, id est, abstractiones specierum, quæ antè suerant diaphano ac demum phantasiæ sunt pecus liares. Deinde iudicium inter phantaliam & ratione, inuestiget ex eisdem apparetijs,& ratio dileurlu uario conclusioneos probat in eis. Tuc credo ad initium & dico quod intellectus creatorem ut causam omnium causas שבל רומיפל, rum primam reponit in thronum luum quæ est ipla mens Haberis itacs viri solertissimi dece numerationes, quib.homini contingit reru apprehesio, quæ sunt obiectu; diaphanon, sensus exterior, sensus in terior, phantalia, iudicium inferius, iudiciu superius, ratio & intellectus. & hac omnia non tam sunt quid, quam quo. Suprema uero mens in hos mine aliud quid est. Quapropter acut Deus in mundo, ita mens in homine

mine inter decem Sephiroth regni gerit diadema, & recte cognominatur and id est, corona, quæ ut Aristoteles asserit in secundo de generatione as nimalium libro, sola diuina est & sola extrinsecus homini accedit, à cuius lumine recepto uirtutes inferiores diriguntur & gubernantur שבל יחמשכיל וחמושכל אחר ideft,quoulque invellectus intelligens & intelles Aum sint unum & idem, ut scribit Commentator arboris decem Sephis roth quod magistri super uerbis Prophetæ, In lumine tuo uidebimus lus men,ita dijudicarunt, בי בשפע חשבל אשר שפע מומך נשביל ונחישר, Hoc est quod in influ<del>ctia mentis que influit ex te intelligimus</del> & rectificamur. Puto iam esse patefactum omnibus qui naturæhumanæ conditionem d**i** ligenter scrutati sunt, primo quod desiderio naturali ducimur, uel si rectie us libet dicere trahimur ad apprehendendum res summas & diuinas. Ses cundo, quod eas quantum ad nostram beatitudinem satis est, data opera pro modo & captu nostro apprehendere possumus, ad alterum nos incli nat natura, ad alterum diuinitas, utrun q per ignis figuram sursum tenden tis & omnia quodammodo comprehendentis & lambentis artificiose à Cabalistis demonstratum. De quo Rabi Ioseph Castiliensis in horto nue cis lib.fecudo inter cætera his uerbis ait. ארע לר בי גמש חשבלית חגאצלרדו בארם ומציירת בו צורת עליו נה היא הנקראת אש, Idelt, Scias, quia anima intellectiva infula in hominem, & repræfentas in eo formam supremam, ipsa uocatur ignis. Cui applicat Salomonis illud: Lucerna dei spiritus ho minis. Vt plane tamen satear id quod ueru esse tum ratio probat, tum exe ercitationis confirmat experimentu, non paucis oportet artibus, non ual de minutis humanorum studiorum scientijs, non leui doctrina eum prius instructũ esse, cuius industria, proptitudo & ingenium ad formarū sepas ratarum ac simplicium mundi superioris & intelligibilis substantiarum contemplationem ita mansuescat, ut in ipsa fermè Dei penetralia irrepat. Ante omnia nanos prudentium uirorum ethicis & bonis moribus erudis tos esse nos conuenit, ut turpia uitemus sequamur honesta. Quod Ecclesi astes admonuit, Custodi pedem tuum cum iueris ad domum Dei, quia Ethan Ezraita in eruditione sic psallit: lusticia & iudicium præparatio se dis eius. Quo carmine non tantum opera hominum, quæ ipla debent ius sticia perfici, uerumetiam et cogitationes cordis et oris uerba coplectitur, quærecto iudicio constare oporter. Quare una uoce ac cossmili sensu tras בי בחמשר אחר חתאות לפר כמו חסכלים יבטלו חתשוקרת dunt Cabalista חצירניות, Idelt, Quod indulgendo cocupilcentiæ atoplibidini tantu ut fa ciunt stulti corrupuntur desideria speculationu. Post mores itacs coposis tos & animum purgatu, taceo quide nunc penè infinitas siue rectè seu uce rè aut bene loquendi regulas, quæ solum uestibula & fores scientiarum funt, non autem scientiæ, tum opus erit mathematicis & physicis quæ in= numerabilia coplectuntur, Arabum & Græcorum & Latinoru ubiquo-, luminibus luminibus coprehensa, uel de universo numero pondere & mensura, uel de omni motu & quiete rebus essentialiter in herete qua dicunt naturam. Est enim natura ut Rabi Iuda Ben Leui scribit in libro Alcozer החלרים יחסכה אשר כחינדחרי נוע ורכר אשר חוא בו בעצם ולא במקרה , Ideft.Prin= cipiu & caula, qua quielcit & mouetur res in qua est per le, & non per accidens. In hac terminatione uidetis quatæ & quales, qt & qua interminas tæres cogeruntur, ut ferè lint omnia nobis suscipienda natura inuestigan tibus, quæ à supremo cœlo adinsimu terræ centrum, siue suo nitantur ros boreat substent, seu quoquo modo se habentia innitantur & accidant, ue non tota ætate hominis uel ipla nomina singularum inueniri, taceo prosprietates, coditiones, uires, mores & operationes, queant, propter eorum quæ scire cupimus propè infinitatem, & uirtutis nostræ rationalis capaci tatem, & rerum inuestigandarum disticultate, & humanæ potentiæ fragis litatem,& desiderij nostri multiplicem distractionem. Quid enim: nonne 🛝 Abrahæ dictum fuit:Sulpice cœlum & numera stellas si potes,nec potuit iple, quanquã luo tempore lecundum Rambam inlignis altrologus erat. כל מה שבשמים לא ירע הארם רבר ממנר Vadetradunt Cabalistæ, quod כל מה אלא בוח חשעור חלמורי חמעש idelt, Omneid quodin cælis elt non lat homo aliquid ex eo, nisi ad ipsum modum Matheseon, seu disciplinarum us adeò modicum. Quorum hoc dicto admoneor, multa errasse uetes res in Mathematicis, etiam in quibus illi totam pene uitam, ut mos est stu diosorum, contriuere. Quod in suis recordatur scriptis Abubacher poste ris nobis ateltatus antiquus eo seculo etiam uso Aristotelis post tempos ra non plene Mathematica sciuisse. Ait enim sic בי חל מוצדים לא גשלמו zidest, quod Mathematicæ scientiænon erant tempore Aristotelis perfectæ, cu igitur, ut Salomon inquit, cunctæres sint difficiles, & in ipsis naturalibus, quorum saltem principia nobis nota sunt, aut esse possunt, חהובור הערה החערה Materia, forma, priuatio, tanta in hominibus sedes at apprehensionis tarditas, quid futurum de nobis cogitabimus supres mas illas spiritualium causarum species intueri, quærentibus : Ad quod omnium inferiorum abstractionibus, discursu, ratione, ac logicis specula tionibus opus erit, quæ facile possent tota hominis uitam occupare, ut est nonnullius ponderis discere משאמררה quæ appellamus prædicamenta, & ut ad illorum consuetudine loquar genera generalissima, uidelicet que עצם כמה איבורה חצטרפות מתי אגרה מצב לו יפעל יחפעל funt עצם כמה,id eft,Sub≥ stantia, quantitas, qualitas, relatio, quando, ubi, situs, habitus, agens, pas tiens, istis enim & constare putant & intelligi, quæcunc in hoc conditos ris orbiculari globo continentur. Inueniri autem nihilominus & quæ des his ipsis, ac eoru coprehensis diuulgentur atos dicantur, ob idos prædicas bilia nominari סרג מין חברל סגרלח מקרח, id est, Genus, si speciem, diffes rentiam, propriu, accidens. Horu omniu dies at conoctes aucupia, plagas & indagines

&indagines instituut per singulas cuiuslibet rei causas, quæ sum, าวากก חצורה הסרעל החבלית. Idelf, Materia, forma efficiens & finis. Ex quibus ut nobis ipli molliter bladimur, omnis negotij ueritate uenari queamus, quadă euidenti, ut aiunt, demostratione, quam appellant, scilicet de altero ad extremu alterum, tanquã è carceribus ad metam difcutrentes in modum cuiuldă artificii, cui nomen क्या indiderunt. At uerò qua solers tia, & quib, ambagibus illoru hominu, qui hæc plus oftetare soleant qua החהבר בל חקש ו præstare, sostri sic docuêre, יחהבר בל חקש ו ומופת משתי הקרמות הגרולה והקטנה כשלשה הלקים והם הנקראים גב גרולים אחר מחם נושא חמבוקש נחוא חנקרא חקצת חקטן וחשני חחלק ח חששתת וחוא חנקרא גכול אמצעי וחשלישי נשוא חשכוקש והוא הנקרא אברול ומאלו חולרה, Ideft, Componitur omnis syllogismus & de≥, יסידה הגרול ומאלו חולרה monstratio ex duabus propositionibus siue premissis maiore & minore, secundum tres particulas, que uocatur termini, una ex eis est subiectu que , siti, & dicit extremitas minor. Et secunda pars est participans, uocaturos terminus medius. Et tertia est prædicatum quæsiti, quæ nominatur extres mitas maior, & ex illis conclusio. Hoc est illud rete, hicille hamus, uiscum .& ilex, hoc uinculum quo illorum opinione libera capitur ueritas, & quo uel circa naturæ subiectas resutsunt physica, uel naturam commitantes ut mathematica, uel naturam quodammodo exuentes ut perà rà quoinà, indistincte acquando of frustrà utuntur. Quæ autem à natura prorsus, & ab omni materia & motu lunt essentialiter absoluta & separata, dicimus theologica, quippe istis linguacitatibus & syllogisticis susurris non subje cta, ut quorum tanquam immediatorum non sit propriè loquendo scis zeratia, sed firmior ac ualidior notitia. Quo absolutius Aristoteles in libro مة illustrium, quos post naturalia scripsit uolumine primo nobis insinus at, quod illius quidem notitiæ possessio est non humana, tum ut conspis ci mus quia rarò & uix è millibus uni cotingit, quasi uideatur magis diui= nitus illabi qua humanitus acquiri, tum quod in fumma costituitur diffia cultate propter tenuem, arbitror, & exilem intellectus nostri ab initio in= stinctum. Quod figura quadam innuit Zophar in libro lob: Pullus ona gri homo nascitur: Deinde ob naturalis aptitudinis comoda eruditione adiutæinopiam & defectu. Eò quòdlongo iam tepore à malis præcepto ribus delusi nondu prudentes pueri tenera in ætate relictis optimaru lite rarum (tudijs, ad fordida fophilmata compelluntur, illoru fuafu, quorum \_aures\_præter utrum hoc & utrum illud cum fuis propolitionibus & cor# rolariis aliud nihil admittunt. Acceditin caula, celeris promotio discipus , lorum ad gradus fuperiores, quibus nõdum credenda erant tam excelfa, aguando in literis humanioribus parum adhuc olei cõlumplerunt, quare , in tot & tantis fentibus & dumetis labore molesto frustra defatigati, res siliunt, antequam ad uenerandæ senectutis annos peruenerint, nempe 13.2 W.

adhuc ætate uirili florescentes. Audite autem uos obsecro uerba sobiln antiquis est sapientia,& in multo tempore prudentia·ldeò motus quon= dam Rab. Eleazar dicenti sibi benigne magistro Iohanan: Veni docebo te opus de Mercaua, id est, de sublimioribus contemplationibus.respons dit לא סשאי, id est, non incanui, quasi nondum consenui. Nouerat enim discipulus ille sagax, & præcocis adulescens ingenij, ad tam sublimem & altam sapientiam non esse aptos necidoneos, nisi eos qui iam sedatis & extinctis cupiditatum ardoribus, & calore iuuenili refrigerato, annis pro uecti, cum quadam tamen naturali probitate senescunt. Nam quid huc afferret senium commodiinisi probitatem & constantem uitæ integritas tem adderet. Idcirco uelim credat omnium nemo, quod hi sintuere Theo logi quantumcung fenes, quacung præditi contentiofa loquacitate, qui uitiorum quolibet genere foodati, superbia, hypocrisi, auaritia, odio, inuis dia, & læpe tecta religione luxuria, neglecto mentis lumine altectiones se quuntur animales. Assilit huic meg opinioni Salomon, qui ait: Abomina tio Dei estiple peruerlus, hic estille, qui ab altitudine aduerlus uergit ad decliua, quantumuis eum natura erexerit in alta. Non ignorauit Algazel Marrane tuus,ille Mahumetista hos sibi contrarios in anima motus surs sum & deorsum homini docto qua infelicissimos fore, cu in libro de scien tia diuina demostrat, quod ex contrarietate huiuscemodi attrahentiu impressionum fit cruciatus in anima fortissimos & maxime formidolosos. Sic præter uitia etiam peruertut & auertunt secularia negotia, dum sorte parentes, uxor, liberi, res familiaris, amici, inimici, casus, euenta, & quælis bet propinquoru necessitudines haud sinut uires hominu summos intelligentiæ gradus ascendere. Sed fac quisquis uestrū erit, nihil in nobis sitū esse quod impediat, singe captu ingenii nostri felice & faustu, nulla sit des mentiæ aut desipientiæ ne species quidē. lam parata succurrat omnia, que ad suscipiendu res altissimas pertineant, ut de nostra fragilitate recte ques ri nemo possit tamen à speculando nonne plurimos deterrebit excelsior cœlo, profundior tartaro, diuinorum obscuritas illa, nee sensu necratione perueltigabilis, quæ à ltudijs noltris no ut cæteræ scientiæ, lucem recipit, sed secu affert, & quasi de suo ipsa promptuario in uiros non indignos ra diat ato lucet, quanqua nec sua sponte, ut uilem sele passim prostituit.nec non inuitata se offert, sed à nostra uolutate humanis ante scientifs perqua ornate instituta nõ ualde repugn**ans attrah**itur, quemadmodü s**i retusum** ferrum, ut ait Salomon, & non prius politu fuerit, exacuetur multo labos re, & post industriam sequetur sapientia. Etenim quæ à sensu prouchuns tur ad intellectum, diligentia quadam studiorum & artificiali ratione colliguntur, ultra uerò quæ ab intellectu ad mentem & ad eius lumen pertin gunt, quasi divină induunt personă, & idolio carent humano, ut ijs queat nihil à nobis cogitari profundius. Super ea igitur re ingemuisse uisus est idem.

# listica. Lib. I. 3013

idem Salomon cum ait: Alta profunditas seu profunda, pfunda, ita enim Hebraicè legitur, quis inueniet eam! Non dixit, quis habebit eam, nonule li enim habuerunt.Sed quis inueniet, tanquam difficile, nõ autē quoquo modo impossibile, quia dominus dat sapientiam,& beati qui inueniunt eam, ut est in sacris oraculis. Paucorum est igitur inuenire illam, & eorum quidem beatorum, super quos non suis meritis, sed dono Dei coruscat ram uenerandi luminis iplendor. Sane arbitror neminem fore qui nesciat no esse multitudinis audire Dei sermones, quapropter clamabat ad Moy fen:Loquere tu nobis, & audiemus, non loquatur nobis Deus. Te inquis unt, te audiemus, quod Onkelus interpretatur Nekabel. Quare in capitu lis patrum ita legitur,Mole kibel,id est, Molès audiuit, & accepit legem de Sinai. Vnde Cabala dicitur ab auditu acceptio. Quod animaduertens dum, & memori puto mente reponendum, ex tanta fuisse hominum muls titudine tot etiam sanctorum, Moysen ipsum qui ad ueri & æqui agnitios nem ab ore Dei recipienda unus & præter eum nec alter aliquis esset des Rinatus. Sic enim Cabalista ille Azariel Bar Salomo Garonensis scribit. ולא כל חוביאים חיו יבולים לשמוע הרבוך חשביוה כי אם משר: Id est, Non quidem prophete omnes fuerunt potentes audire sermonem ab ore Dei, nisi Moyses. Vos igitur optimi uiri, quoru animos meo erga uos amori communia studia mirifice deuinciunt, ex his facile perspicitis, quæ mihi obiter exciderut, rem ualde necessariam humano generi coelitus ins dultam esse Cabalam, sine qua nemo tam raram, tam difficilem adipisci queat apprehensionem divinorum, quæ certè non sunt mortalium ratios num probationibus, non senticosis inanium uerborum contentionibus, non humanis syllogismis propter eorum diuinitatem subiecta, quin imò tam magna, tam grandia, tam infinita, ut una hominis ætate uel si libeat denit pluribus omni quantumcunt indefesso labore superari non possint, etiam si uitæ nostræ anni tendant in multa secula, nobis plane in hoc Into, in hacargilla & densi corporis comento spirantibus, & corporeo sensu cuncta præsumētibus. Aiunt enim sapientes Hebreorum magistri, בילחגיר כחמעשה בראשית לכשר ורם אי אימשר, id eft, quod ad explican dum uirtutem operis de Bresith carni & sanguini, impossibile. Quantò magis de Mercaua. Quare faciamus oportet, ut lingulares technographi & artifices docendo solet. Credamus unicuiça in arte sua perito. Nam 102 gicus de parte orationis à grammatico recepta credit, Rhetor à logico ars gumentationu adlumit locos, Po éta & Orator à mulico, Geometra pros portiones ab arithmetico mutuatur, Astronomia numeris, siguris, ac dis mensionibus mathematicis fidem habet. Transnaturalia utuntur conies Aura naturalium. Et omnis scientia superior recté præsumit de statutis inferiorum,nihil eorum conata probare, quæ ab arte ulla priora audiues 🗀 rit esse firmata, sed liberaliter dictis credit, ne ante tota homines uita desi-BBbb

ciat quam unius possit disciplinæ uel minima ratio perfecte investigari. Quod si hoc in humanis sit, & quasi uilioribus ac sellularijs opisicijs, ut ab auditu recipiant, at coredant eis uiris, quos præalijs doctrina fingula ri esse præditos arbitrantur,an in summarum & divinarum rerum sciens tia quam nostris uiribus ne unus item & alter attingere uix possumus, tra ditionem fanctorum hominum & receptionem fore contemnendam pus tabimus: quæ Cabala Hebraicè dicitur. Est enim Cabala diuinæ reuelatis onis, ad falutiferam Dei & formarum feparatarum contemplationem tras dítæ, symbolica receptio, quam qui cœlesti sortiutur adslatu, recto nomis ne Calici dicuntur,eorum uero discipulos cognomento Cabalæos ap= pellabimus, & qui alioquin eos imitari conantur Cabalistæ nominandi funt. Perinde atos circa æditos illorum sermones quotidiano labore desu dantes. Equidem Philolae, Marranus inquit, si per telicet opinor hunc lu dæum uno fasce quicquid de Cabala dici potuit Nestorea eloquentia cos plexum esse, ut pernoscamus quid nome ipsum designet, ac unde oriatur, sit ne in natura uel in hominum usu aliquid eiuscemodi quod Cabala uos cant, denica cuius caula uel propter quid ita lit, quatenus et ad quid utilis, & diuini conteplationi qua uideat esse necessaria, quantug homini possi bilis idoneo,& ad eam le præparãti.Quis dici Cabalicus,quis Cabalæu**s** debeat, & quis Cabalista, quid opus est uerbis totu à capite ad calcem in hoc laudādus, quod nullas oculis tenebras offundit. Tum Philolaus, Sol uisti funem Marrane, ingressus mare magnum, & uix sulcabile, nondum in portu nauigas, & quæ Simoniste tanqua in breuem tabella depinxit. uideris per caligine uidere, ac per mediam nebula intueri, adhuc enim ne ad fores quidé eius artis adducti sumus, quare mi Simon Hebræorū con templatissime, amabimus te, pergas ultra, nobis enim hactenus plus non profueris, quàm ut ansam præberes de arte Cabalistica latius cogitandi, quid illud sit quod reuelatu est, quis reuelauit, quis receperit, quid como di afferat ea receptio, quis modus artis huius, per quam, ut rumor est , mis racula fiant, namidultimu delonginquo mehucappulit. Expostulabo, inquit Simon, illud omniu primu de Neltorea eloquentia, cuius à Marra no infimulor. Ea enim & philosophò mihi & ludæo esset me iudice ops probrio futura, tanquam adulationes amanti, cum nequeat tata breuitate fermonis cotineri eloquentia, quæ & uerborū & rerū copiã defiderat , & Iudæis nobis in more non sit, ut fucos dicendi sequamur. Nam loqui pro priè, non eloqui sub ferula didicimus, & causæ ueritatem magis quàm lo cutionis ornatū quærimus. Sed absoluam paucis, quod uehemēter optas tis,ne tot & tam discriminosis itineribus defatigatos, uel neniaru ambagi bus quasi oscitantes uiros animo pendere sinã, post enim quã sine ullo ut apparet tedio audiuistis, ego quib. uestigijs & indicijs quot & quib. uelu ti canib. diffinition & Cabal & uenatus deprehederim, ne uos in ipso nomi

ne cons

ne cotingat errare, sicut sophistaru quida irrisone digni propria temeris - tațe, uel si malueritis negligetia discendi falso asseruerut, Cabala fuisse homine diabolicu & hæreticu, unde Cabalistas hæreticos esse omineis, abstinete oblecto li potestis à risu, quancis est ridiculu ingens, at definite uelim hæchominu monstra & portenta ridere, comodem ea profera de quorucertitudine dubitantes me rogaltis, si prius comonuero Cabala nec sensu um rudi tactu, nec imperiosis logici artificij argumetis esse quarendam, cuius fundamentum in tertia cognitionum regione constituitur, ubi non iudicium urgens, non probatio euidens, non fyllogimus demonttans, quin imo ubi necipsa hominis ratio dominatur. Sed nobilior quadam notitia ubi lumen mentis cadens super intellectum, mouet libera crédens di uoluntatem. Quæ enim sensu percipiuntur, insta scientiam sunt & ratione certiora, quæ autem mens influtt, supra scientiam ponimus, perinde ator rationali discursu solidiora. Constiti paulisper, & commoratus sum, ne res tam diuinas, fragilitatis humane inventionibus & regulis ut aiunt, logicalibus subiectas putetis, ignoscite amici, non affero meditata, sed ut cause intercidunt, alia ex alis traho. lam enim ad id quod uultis propero, quod illud sit quod reuelatu est, nemo à me impetrabit ut existimare que am de omni uos id reuelatione propoluisse cunctorum creditorum, qua prope uidentur esse infinita, quin potius quid illud sit primarium uniuer fale at præcipuum divinitatis revelatum, in quod fingulæ revelationes divinoru ferutur & reducutur. Certè id quidem ipfum, Philolaus inquit. Tum Simon, Rectè uero,& est profecto nihil aliud,quã post ruinam pri± mordialem generis humani uniuerfalis restauratio, quæ à nobis השועשו & à Latinis falus nominatur. Eius ipsius extat omnium prima nostræ spè ciei facta reuelatio, si examussim universa mundani exordij pondero, qua nulla fuit prior,non enim infomnio correptus quafi diuinaret Adam per allatum propheticum de uxore post soporem locutus est. Hoc nuncos ex ossibus meis, & caro de carne mea, sed minus se costarum alterius lates ris experrectus habere sentiens, postquam ad cuncta singulatim animans tia terre, maris ac aéris facto circuitu peruenisset, de subito intuitus Heuã, uir robultus & iuuenis adulēlcentulam fucci plenam, facie uenultā, utiltū blando, & humana energia præditam, mutua prurigine cœpit exardesces re, ac geniali cupidine oppleri, quæ tum se non erga ullum animal aliud tetigisset. Sic enim Eliazar ait ille Magister noster, & Salomon commens tator, facrarum fcripturarum ordinarius. שבא ארם על כל בחצוח וחבח ולא מתקרות רעתר בחם ער שבא על אאשה Ideft, Quoduenit Adam ado mne iumentum & animal, & non commouebatur lenlus eius in illis, ulos dum uenisset ad uxorem. Quibus è uerbis proh hominum fidem obtors tum scelus malignitate peruersorum hominum contigit, si modo sint hos mines, ac non magis diaboli incarnati & larue furiales existimadi, qui se BBbb ditionent

ditionem Christianitatis adversum nos, quamuis secundum leges Imperatorum innocenter & pacifice viventes, tamen quolibet genere iniurias rum excitare parati, cum læpe alias tum nuper in ista urbe dicta Magistro rum nostrorum falso interpretati, sic exposuerunt: Quod Adam tuc cum omnibus bestijs & animalibus fœde coiuerit, Deus bone, quata turpissi= morum nebulonum audacia, infantium sophistaru assensu & fauore adiuta. Nunquam enim, אום iuxtalinguæ Hebraicæproprietatem luxuriæ coitum lignificat, tametli quando pro necessario materie subiecte come plexu per quandă illud metaphoram de coitu feminali ex uerecundie mo destia intelligatur, ut Genesis sextodecimo capite: Ingredere ad ancillam meam, si forte saltem ex illa suscipiam filios, quo in loco, x2, Idest, la gres dere, ad ancillam, non autem dixit, coeas cum ancilla. Quod etiam hic par non est, us a deò, ut ab hominibus quantum cun queque neque a cci pi consimiliter, propter negocij eius de quo sermo sit impossibilitatem. Nam certe qui fieri posset: ut tantus uir & tam magnus Adam cum cimice, pulice, musca, & cicada seminaliter coiuisse intelligatur. Hæc eam ob causam recensui, ut his & huiuscemodi falsarijs, maledicis & malediciis ac leuissimis transfugis, neque in hac neque alia ulla in parte fidem habentis bus, nihil contra nos de facra quam non nouerunt scriptura credatur. Res deo ad id unde digrellus lum, Nature itaq inftigatione foli cum uterq in mundo estent, uir sentiebat uxorem ad se pertinere, nondum igitur Cabala hæcfuit. Ceterum & hocingenij erat uidelicet lingularis & acemimi, ut cuig rei protoplastus ipseiam orbis dominus spontaneo positu nomen adderet, quo cognoscamus uolutatis id fuisse, non naturæ. Nec illud non rationis extiterit, post legis transgressionem quod pœnam mortis in mos nitorio comminatam formidauerit, quam ducturationis iudicabat fore no corporale, eo quod le mox atos de ligno comederat, mori no lenlit. Er go iuxta Ramban, moriendu in peccato intellexit, ficut & nos Cabalistæ intelligimus.lam quid in omnibus his oro diuinæreuelationis fuisse pus tandum est certe nihil hucus comperimus, quod non totum aut cossilio rationis, aut motui fenfus paruiffe dubitauerit omnium prorfus nemo, at illa tam perniciofa legis trāfgrelsio, tanta in Deum Optimum Maximum contumelia, tam infesta temeritas, tam cotagiosa libido, tam tetra, tam ues nenola pestis toxica & fœda lues, generis humani corruptrix, in uenarum cuniculis insidens, & cum ipso profluuio seminis in posteritate continuo meatu lerpens, an qua polsit uia quo ue modo expiari & auerti, nulla uas luit humanæ fragilitatis cogitatio præsumpta concipere. Hic inquam, Hic ad imminentis desperationis, quo morbo nihil perniciosius, esticax subsi dium diuina reuelatione opus erat, ac ne tuc figmentum fuum fictor Des us omnino deferuerar, sed spem quanda iniecit, fore non impossibile hoc iplum quamuis immane crime, et contrà infinitam maiestatem admissum,

tamen

tamen tractu temporis finito, aboleri tolli & extingui. Dixit igiturad ans gelos audiente Adam, Et nunc ne mittat manum suam, & sumat de, ligno uitæ,& comedat,& uiuat in æternum, & emisit, eum Dominus Deus de paradiso uoluptaeis. Vox ultima hæc erat, quam ab ore Dei miser audies bat, cum iam ex horto pelleretur, qua tamén inter tot mœrores at 🕸 luctus firmam erga creatorem fuum recepit spem illam quod tam horribilis sen# tentia fuccessu temporu fieret ex Dei misericordia reuocabilis, istudis sibi uerba indicabant oraculi, ait enim : Nunc siue iam ne mittat manu luam, & sumat de ligno uitæ. Nempe haud frustra dictionem nuncuel iam ade didit Deus, quo præsens tempus designatur, insinuando sententiam non fore perpetuam, sed posse côtrà eam futuro post tempore abolitione impetrari, li quando ueniret homo ad uescendum de ligno uitæ destinatus, quamuis tum semetipsum suspicaretur, dum spiritus suos regeret artus ir. reuocabiliter pendere poenas, quia no fuisset secum perendie Deus, ut so lebat facie ad faciem locutus, quod pala indignationis erat signu, & alies nati ab Adam animi, ut qui ante cum fingulis quibus & animantibus atos bestins loquebat omniù creator Deus, iam cum homine peccatore loqui oreados dedignaret. Ne tamé illu prorlus omni cololatione destitueret clementissimus pater, totinuo misit angelu, quo plenius tante ruinæ futu ră disceret reparatione. Sic em Cabalista in comentariis circa libru letzi = ra (cribunt שחאבות הכרתוחם חיו מלאבים ירועים רבי של ארם רויאל,ideft Quod patru præceptores fuerunt angeli noti, tidelicet præceptor ipsius Adã Raziel. Hic autc summi Dei nutu expiationis ei uiam ostendit, & di= uinum sermoné per allegoriam recipiendu, more Cabalistico exposuit, cu ius non modò uerbu ullum, sed ne litera quantum cun es minuta & exilis, ac ne adex quide frustra ponitur. Te auté appello Philòlae, & te Marràne omniu ex doctis doctilsimi uiri accomodate hanc ueniam, quod forte res ligio me prohibitura fuerit alienis à fecta nostra & ritu Iudaico non initia tis tam recondita, & tam arcana prodere, quoru cognitio, ita me Deus as met discipulis etiam proprijs sæpe multumøg denegatur, ut uix raris in lie bris eadem liceat falté tegumentis ac ænigmatis obuoluta inueniri. Sic 🕬 nim in Thalmud legitur, אין מופרים טחרי הירה אלא לייעד יחבם חרשים idest, Non traduntur abscondita legis, nisi consiliario & sa יוברן לחש pienti Magistro iuuenum, & intelligenti mago. Quare dicam ne amplius antaceam:non parum dubitare me faciunt, tum magistrorum interdicta, tum ad scrutandas res altissimas ardoringens utrius questrum, ut arbie tror, divino igne inflammatorum. At audacter tamen indulgentior mili ipfi, temperabo asperitate præceptorum, qui uideo solis lumen absor dise crimine super omnes dispergi quotquot obice remouerit, dicamo, tama etsi pro more gentis nostre perquam ineleganter, i amen ut ut potero, que homines doctissimos sapientissimos que dixisse, & scripta divinitus relis ВВьь quisse

duisse acceperim. Et explicabo nihilominus oratione sane occultissimam à creatore mundi cu beatis angelis in suæ diuinitatis penetralibus habitã. Dixit nance Deus: Ecce Adam sicut unus ex nobis, non ex uobis inquit, fed unus ex nobis.Nam in uobis angelis, numerus est & alteritas. In no= bis,id est Deo, unitas infinita, æterna, simplicissima & absoltissima . Nec ipsum unum in angelis si quid sit, esse potest sicut in Deo. Non igitur connumerauit sibi angelos Deus, cum de unitate loqueretur, quoniam repugnat idem aliquid esse unum in natura cum Deo & angelis, tanta est creatoris & creaturæ distantia. Quid igitur est quod ait: Ecce Adam sicut unus ex nobis; hinc sane conficimus alterum quendam esse Adam cœles stem, angelis in cœlo demonstratum, unum ex Deo, quem uerbo fecerat, & alterum esse Adam terrenum, repulsum à Deo quem ex luto manibus fuis finxerat et horto exegerat. Ifte, unus est cum Deo, hic non modò alter est, uerumetiam alius et aliud à Deo. Post miserabilem itaqs generis huma ni casum docuit angelos suos Deus de restitutione aliquando futura salu tis, per quem nam uentura esset, & quidem docuit non quantum ipse doe cere, sed quantum capere angelica conditio poterat, in præsentia demons strans, quis esset humanum genus redempturus, tunc enim prædestinata plane fuerat salus hominum, quapropter Ecce, inquit, hic estille Adam, qui non tantum post orbis & uestri ortum essentialiter est, sed etiam ante omnem creationem in æternitate fuit unus exnobis antequam tempus fi eret. Quod Onkelus Chaldaice sicinterpretat. ארם הוחיחירי בעלבוא מציח Id est, Ecce Adam fuit unigenitus meus, siue unicus meus in æters nitate ex me iplo, quo uocabulo utitur deus ad Abraham dicens: Tolle fi lium tuum unigenitum. Cunce futuri personam redemptoris iam angelis indicallet,ne forte putarent eundem iplum mox perfunctorie lubita quas dam intercelsione hoc odium tam scelerosi criminis auersurum, remouit illico dubitationem, & negocium in tempus distulit, subiungens . Et nuc præsenti hoc tempore ne iste meus in æternitate unicus, qui subsistit ex me iplo, manum luam mittat, & lumat etiam de ligno uitæ, inuendo, scis licet, ut quod folu nunc fieri prohiberet, id olim cocessurus sit. Quo pru= denter intellexerant, quod tametsi non nunc, attamen post, temporis suce cessu per istum Adam cœlesté Deo coaternum ruina hac ueniret de frus ctu ligni reparanda. Domino itaq universorum sedenti super thronum luum,omnes cœli exercitus alsiltétes ei,ut inquit Micha, à dextris & à li≠ nistris, pro tanta erga mortalium imbecillitatem elementia gratias eges runt. Missus est igitur angelus Raziel ad Adam collapsum & mœrore plenum, ut consolaretur eum, cui sic dixit: Ne supermodum conficiaris gemitu & molestia, quod te duce genus humanum in summam corruit perditionem. Quoniam originale peccatum hoc expiabitur: Nam ex tua propagatione nascetur homo iustus & pacificus, uir heros, cui nomen continebit

continebit in milerationibus, etiam has quatuor literas i.h.u.h. & ille per rectam fidem & placidam oblationem mittet manum suam, & sumet de ligno uitæ, & eius ligni fructus erit omnium sperantium salus. Quo sera monefinito, ille damnatus & ærumnofus Adam inter miferias omnes quas incidit, inter dolorem, inter luctum in quo tata calamitate fuerat affectus, confidens in Deum mutandi delictis spem concepit, & idcirco ins credibili erga factorem suum amore tactus, diuing clementig gratiam has buit.Hæc fuit omnium prima Cabala, primordialis falutis nuncia.Orem gratam, ô causam desiderabilem. Quid comodius: quid acceptius: quid potuit magis opportunum perditæ conditioni mortalium à superis affer ri: quid opis præstari convenientius quâm ut falutem publicam captivis nunciarent. Hæc est illa reuelatio sanctissima & summa, in quam omnes diuinæ reuelationes reducuntur, hæc optatissima traditio, hæc saluberris. ma receptio, in qua omnes Cabalisticæ receptiones recapitulatur, omnes divinorum traditiones, omnes cœlestium eruditiones, & uatum visiones & beatorum meditationes uniuntur & communicantur. Quam ob rem cum singula hæc Adam uxori suæ palam renunciasset, cæpit ea præsente ad posteritatis commemorationem & gratiarum actionem erecto altari Deo sacrificare. Ita enim Magistri nostri tradiderunt ארם הראשון חקריב שיר פר, Idest, quod tum Adam primus obtulit iuuencum. At He ua iam futura uiuentium mater summota desperatione, tadem à uiro suo cognita concepit, & peperit primogenitum. Vnde ingenti & incredibili gaudio perfusa, quod putaret ei mox saluatorem esse natum sic exclamas עויתי את איש יהוח deft,Acquifiui uirum illū quatuor literarū, quas literas ab angelo iam pridem receperant, & acquisitum nominauit Cain. Quem ubi parentes agnosceret præter spem prauis moribus peruersum, alteram inchoarunt natiuitatem, & genuerunt Abel. Adulescentibusque tuncutrisque filijs, tradiderunt hanc cabalam, id est, ab auditu de salute restituenda receptionem, tum ab Abel ardenter amatam, tum à Cain uilis ter despectam. Opinione uero ductus Abel, quod ipse foretidemille, de quo reuelatam expectaret restaurationem, cum se Deo gratum, side recta -& oblatione accepta lentiret,eò quòd ad iplum relpexerat dominus et ad munera, eius, ad Cain autem & ad munera illius non respexit, toto coepit pectore métis à affectu ligni fructum desiderare, quem in oblatione uitæ constitutum esse iudicabat, ea & ratione lignum uitæ dictum, & ita cogno minatum, quod esset per lignum uita creatori offerenda, qui dedit illam, quare manum suam eo conatus est mittere, quod de ligno acciperet, abe fumeret ac aboleret, hoc enim אבל designat. Vnde fratris contra se odium patienter tulit, & quærenti occasionem rixæ, uehementer etiam irato, non se blandis uerbis expostulauit, ut mitigaret illum, sed prorsus tacuit. Cunque uideret sibi mortem rapto de arbore ramo uel lignea claua Cain BBbb 4 minantem,

minantem, quam maxime lætatus est, sperans ligno interfici, non em tum. erat ferri usus ante ortum Thubalcain, qui primus fuit malleator & faber. in cuncta opera æris & ferri. Claua itaque lignea & prægrandi munitus, dixit Cain ad Abel fratre suum. Et suit cum essent in campo & insurgebat Cain in Abel fratrem fuum, & occidit eum. Romani addunt legedo, dixit Cain, Egrediamur foras, quod non estin sacræscripture contextu. Abel autem inermis armato non restitit, sed uolens & libens se morti obtulit. Cum non tantum fatis dare pro nobis creditori Deo, uerumetiam & oris ginale debitum omnino spluere si fieri posset, & acceptabilis deuota cons stitutace hostia in solutum præstari paratus esset. Post uerò quam iste des cesserat sine liberis, sustinuit Adam multo tempore, si forte quod in filis non inuenisses, id cotingeret in nepotibus. Sed quid iam speraret in repro ba Cain generatione, de qua pride omnis fiducia euanuit, uidebat eam o 🗷 mne sellularijs artibus & opificijs imcumbere, studio seruili nauare opes ram, tenniora commoda & officia corpori necessaria sequi, nihil diuinum cogitare, nihil liberale, nihil heroico uiro dignu, quare aliam prolem, et as liud semen à Deo petift & impetrauit, quo plane supra qua dici queat exs hilaratus est pientissimus pater sic dicens: Posuit mihi Deus semen aliud pro Abel, quem occidit Cain. Ideo & uo cauit nomen eius Seth, quem ges nuit ad imaginem & similitudinem suam, non quod ceteri eius liberi non habuissent formam & imaginem humanam, qui & homines quog erant. Sed quia reliquoru hactenus præter Abel, potius dæmonioru generatio quam hominum dicenda fuerat, propter illoru execrabile malitiam & u 🛦 ția dețestanda.Non igitur quod dæmones & diabolos substantiuos ges nuisset, id ita nuncadditur, quod impij & prophani quida mentiunt, sed quod uoluntate malos. Nihil autē est malum nisi uitium & dæmonium. Pergamitace si uultis, ut qua ianuasim ingressus, ultra proficiscar. Et illi perge diligeter obsecramus inquiunt. Denuo Simon ait, pater noster A= dam, rurlus ex Seth nepotem suscepit, memor eius Cabalæ, quam sibi Ra ziel tradiderat quod ex sua propagatione nasceretur homo futurus sals uator. Quare uo catus est Enos, id est, homo, tunc putabatur & quide uals de speratum fuit eum appellandum fore iuxta. Cabalam angelică per nos men quatuor literarum i.h.u.h.uel saltem magis Cabalistice in miseratios nibus per Sinliteram demedio quatuor literarum i. h. u. h. Sic enim in facra hiltoria scribitur, או חר חל לסרא בשם יחוח quod Latini non ads modum docte legunt. Iste coepit in nocare nomen Domini, sed rari quis dam & contemplantissimi Cabalistarum, rectius quo ad linguæ propries tatem interpretantur ita de גימטריא tunc expectatus est uocari per Sin literam, quæin arte Cabalistica idem quod , idest, in miseratios nibus, & Memlitera per Notariacon designat איזיף, idest, de medio scie licet quatuor istarum literarui.h.u.h.Perinde atos hoc modo intelligi des beret

beret החור כשין בוחור יחור לקוא כשין בוחור יחור לפוא בשין בוחור יחוח beret היו בוחור יחוח שיין בוחור יחוח beret היו ביחור יחוח שיים ביחוד ביחוח ביחוד Sin de medio i.h.v.h. quasi pro angeli enunciato Enos sumeret de ligno uitæ, mundumæ redimeret, heros iple nominatus i.h. in miserationibus v.h.notate arcanum & animaduertite mysterium. Cum uero iam nullius angeli destinatione hoc modo appellaretur, tu isto relicto in alium spem suam locarunt. Angelorum nancp, id est, Dei nunciorum monitu nomina patribus indita funt pro quibuslibet euetis, siue præteritis, ut quia posses di uocatus est Cain seu præsentibus, ut quia uir, uocatus est Enos, aut sue turis, ut quia paretibus luctum præbiturus, uo cabatur Abel. Expectatio hæcin quartam trahitur Enos progeniem, & de lared natus est Henoch, qui ambulauit cum Deo, sed disparuit, quoniam abstulit eum Deus. Ter• tio abhine tractu uenit Noe in consolationem omnium publică illam aus ditu receptam falutem recta fide sperantium, quorum ex uniuersa plebe tantu octo inueti lunt g placeret Deo. Fuit etem Noë uir iustus & perfes ctus in generationib. suis, & ambulauit cu Deo qui recepit in madatis, ut faceret arcam de lignis, in qua faluaret mundum. Cabalice igitur sperauit in lignum, sic enim lob ait בי יש לעד חקוח, id est, quia est lignum spes, de hoc fato certior factus, quod in ligno uita homini fuisset, pmissa, sed post ebrietatem lecuta est confusio. Vnde & Babel cognominatur, quæ nunc Babylon à Babel, id est, Chaldaice confusio. Hæc sub familia & liberis Noë fuit orta. Brant autem filij eius Sem, Ham, & Iapheth. Futuro itaque Dei servo Sem, in quo salutem præ cæteris sperabat, ita benedixit יחרה שלחי" שם quod Cabalistice traducitur, Benedictus quatuor literis Dei Sem, perhoc inquiunt Cabalista חוריע בי יחוח שם עובר חאלחים, id est, Notum fecit quod futurus erat Sem seruus Dei, ut scribit Rabi Moys ses Gerundensis. Quo intelligimus desideriu pij patris fuisse, quod Sem benediceretur ad pellatione quatuor literarum i.h.v.h.ut fieret originalis peccati redemptor. At ne tunc quidem illud uenisse tempus à Deo status tum, quo tanti calus reparatio contingeret angelus lophiel ipli Sem ads nunciauit. Ita enim scribunt Cabalista רבי של שם יוםיאל, idest, prace. ptor ipsius Sem fuit lophiël. Suspendebätigitur ea secula super eiuscemo dire cogitationes suas, usque in annos Abrahæ filij Tharbæ, qui pris mo nominatus fuit Abraham. Ei uiro erat angelus quidam familias ris Zadkiel, sic enim scribunt Cabalista רבי של אברחם צרקיאל, idest, Præceptor Abrahæfuit Zadkiel, qui eandem ei Cabalam tradiditrecia pienti, quam Adæ protoplasmati Raziel. Denique, ut arbitror, reliqua funt haud ignota, quod quanto ille tempore uocatus fuerat Abram, & uxor eius Sarai tam diu nunquam libi hæredem genuerant. Post uero quam nomen uiri mutabatur Abraham, & uxoris nome Sara, mox Isaac Lusceperunt filium, de quo cum ei iussisset Deus, ut unigenitum tolleret quem diligebat lsaac, & eum in excelso Moriæ quoda monte super ligno immolaret.

immolaret, incredibile uidetur, quo gaudio & quanta latitia exultauerit, diuinæ promissionis memor, qua pollicebat ei Deus his uerbis: Status am, inquit, pactum meum inter me & te, & inter lemen tuum postte ingenerationibus suis fœdere sempiterno, ut sim Deus unus & seminis tui post te, atos in te benedicentur universæ cognationes terræ. Quapropter quain diximus humanæ uniuersitatis salutem in filio se considebat allatu rum, quem subito ad uocem Dei assumpsit, & oblationis omne lignum fuis iple manibus excidit. Nepelaplum originale per lignu reparari pole se oraculum docuit. Vnde scriptura dicit, od tulit Abraha ligna oblatios nis, impoluitos luper llaac filium luum, & poluit eu in altare luper struem lignorum, extenditos manum & arripuit gladium, ut immolaret filium fue um. Nisi enim recepisset Isaac à patre suo traditam humanæ salutis Cabas la:n per lignum uitæ atch hominis cuiulda iulti oblationem futuræ, ut est cunctis ninentibus horribile mori, non utics fuisset tanta beneuoletia & tam alacri uultu, animics hilaritate uisam impendere præ oculis mortem sponte amplexus, sed uelut est mortalium conditio, aut strictum mucros nem declinasset, aut uerbis saltem quibusdam lenioribus patris seuitiam, uel mitigasset tamen, uel fugisset. Atqui suspicatus sese fore illum, quo fue tura esset primordialis ruinærestauratio, nihil sibi ea immolatione duxit iucundius, nihil dulcius ea morte, cuius gratia totum opinione fua redis meretur genus humanum. Præbuit sane illi hanc ipsam spem eo firmiore quod eundé locum Deus ab orbe condito sacrificijs destinauerat. Terra nance Moria est digito Dei Abrahæ demonstrata, in qua primus Adam ftruxit altare, obtulit& Deo munera, ubi & Cain & Abel, ubi & Nohe, fis In 🛱 sui sacrificarunt . Sicut magistri nostri disputant in capitulis Rabi 🗛 lixzer, aftipulante Ramban & Rabí Iofeph filio Garnitolis in libro Porta rum iusticiæ, & in loco eodem urbs sancta Hierusale constructa est, Salos mone Gallo teste. Re autem infecta, cum è Moria discederet pater atch fis lius, audita est uox Zadkielis ad Abraham prolata, Benedicentur in semi ne tuo omnes gentes terræ. Quo falus uniuerfa in futurã generatione cos gnoscebatur esse protelata. Et uox ipsa Dei per angelu Raphaelem super lsacquot cœlitus de lapsa, Benedicentur in semine tuo omnes getes ter ræ,ne forte seipsum fore saluatorem illum crederet. Nam hoc quog Cas balistarum est, qui scribunt sic, רבי של יצחק רמאל, id est, præceptor ipsius lfaac fuit Raphael. Et uiro de filiorum altera spes non erat, qui iam benedi ctionem paternã exercitatione uenandi amilerat, Elau nomen fuit de altes ro magna sibi pollicitus pater prædixit his uerbis rei uenturæ uaticinium prætendentibus: Seruient tibi populi, & adorabunt te gentes. Non accis derat igitur fine causa de lacob, sic enim adpellabatur iste filius, tam inges maioribus nostris universæ salutis expectatio, sed quia omnium mortas lium primus iple uidit portam cœli apertã, & scala à terra in cœlum porrectam,

rectam, & in ea consistentes quatuor literas i. h. u. h. quas apprehendere gerebat in uotis. Consonatem quog Sin per Notariacon you, Id est, uns ctionem designantem, operi adiecit, quo delibutum lapidem in templum quoddam nomine Bethel exædificauit. Augebat suspitione, quod anges lus Peliel lacob erat familiaris, qui multa constanti & opinione & sermo= ne præmonuit, tum quod lacob elegit sibi Deus, tu quod beatus erit ille eui Deus Iacob in adiutorio eius. Scribunt autem Cabalistæsic, רבר של יעקב פליאל id est,Præceptor Iacob fuit Peliel.Sed edoctus ab angelo suo Iacob, se non illum fore saluatorem, quem hactenus cœlestis Cabala præ≤ tulerit, negocium in aliud seculu diuina reuelatione reiecit, sic dicens: Con gregamini & adnuciabo uobis, quod continget in postremo dieru: Non auseretur sceptru de luda, & legislator de sœmore eius, donec ueniat Si= 10,& eidem congregatio gentium. Quo uaticinio innotuit aliquem quan doc fore saluatorem humani generis, qui & ex luda, & in postremis dies rum nalceretur,& esset Silo,& sceptrum regni gereret,& ad ipsum gentes conflueret. Quare post hos patriarchas magnus ille Moyses non sua spos te morti se obtulit, sicut quondam Abel, sicut olim Isaac, sed renuit, & à cura populi subtrahere se uoluit, quanqam loquebatur cum Deo, ut amis cus cum amico, facie ad faciem, & baculo utebatur pro sceptro, & tota lus dæorum gens ad se côfluebat. Nouerat tamen se non de familia ludæ, sed de domo Leui ortum elle, nec natu in postremis, dieru, nec esse Silo, quod secundum Syriacam translationem Onkeli Chaldæi significat unctum, que nos adpellamus Messiha. De omni tamen ratione atos modo restaus randi originalis casus satis superque institutus suit ab angelo suo Metats tron.lta enim Cabalistæscribunt, רבו של משה מטטרון qui est nuncius Sadai. Hancitace sanctissimi lacob reuelatione universitas prophetarum recepit, quod in postremis dierum nascatur is ex semine Iuda, qui peccas tum originale sit aboliturus, Messiha rex pacificus, desinete tum sceptro, ac præfectura ludæ, conuocatis qui simul undiquaque gentibus. Hæculque huc receptio à patribus ad collegium prophetaru per successione transmigrauit, qui singulatim cuncti tractatione quotidiana inter se conferes bant de aureo Messihæ seculo, in illa beata spiritus sancti schola exultans tes præ summa lætitia, & imo de pectore gaudia sua promentes, uno quo dam societatis uinculo in ipso Messiha saluatore connexi, quanqua diuer sis à se téporibus de illo codem ueturo rege multifariam multis que modis disserentes, singuli tamen quick parem & plane haud absimilé sententiam absoluerunt. Hic quide his verbis: Obsecto Domine, mitte que missurus es, alter in persona Messihe inquit: Mitteme, hoc est, שלחגי, quod in Arith metica progressione per artificiosum Cabalæ modum, tum quatriliteram excellentiæ dignitatem, tum ipsum quoque iuxta Razielis traditionem superius comemoratam rectum nomen illius Messihæper æqualitatem numerf numeri trecentorum nonagintaocto significat. Et iterum: Vtinam dirum pes cœlos, & descenderes Alius sic: Excita potentiam tuam et ueni ad sals uandum nos, Deus reuerte nos, & ostende faciem tuam, & salui erimus. Alius:Expectabo Deum faluatorem meum. Alius:Ecce Dominus egres dietur de loco suo, & descendet. Alius: Deponet iniquitates nostras, & proficiet in profundum maris omnia peccata nostra. Alius: Veniens ues niet, & non tardabit, egressus es in saluté populitui, insalutem cum Mes= siha tuo. Alius qui consolabatur gentem nostram dicens: Abstulit D**omi** nus iudicium tuum.Rex Ifraél quatuor literis in medio tui erit, non times bis malum ultra.Dominus Deus tuus in medio tui erit fortis , ipfe faluas bit, Alius qui in persona Messihæ pollicebatur: Et erit sicut eratis maledis ctio in gētibus domus luda & domus lfraël, & fic faluabo uos & eritis be nedictio, & erunt sicut fuerunt, quando non proieceram eos. Et alius ita: Orietur uobis timentibus nomen meum sol iusticie. Quid multis moror: omnes uno corde gaudere, uno ore omnes omnia bona dicere & laudare huius saluatoris illum diem, & optare illud tepus. De quo Dauid coram Deo exclamauit:Mitte lucem tuam & ueritatem tuam, illa quietabut me, & reducent me in montem fanctum tuum & in habitacula tua. Super isto autem lucis uocabulo dixit Rabi Salomon Gallus, Lucem tuam, id est, res gem Messiham, secundum quod scriptum est: Paraui candelabru Messis hæ meo. Vnde certiores facti fumus nulla de fe ductum effe opinione **Da** uid, quod ipse ide ille foret rex Messiha, qui genus humanu Deo concilia ret, tametsi diuinum emanauerit oraculum, Inueni Dauid seruum mcum. oleo sancto meo unxi eum, quia unctus dicitur Messiha, & ego primos genitum dabo illum, superiorem regibus terræ. In æternum custodis am illi milericordiam meam,& pactum meum fidele illi, & ponam in les culum seculi semen eius, & sedem eius sicut dies cœlorum. Contulit ergo Dauid spem omnem in semen suum, ob idque filium ex Bathsaba natum ad pellauit Salomonem, quod auditu receperat, crediderat & Messiham, quo salus mundo ueniret utios principem pacis sore, iuxta Cabalam sibi reuelatam. In diebus eius, erit abundantia pacis, donec auferatur luna. De alio igitur semine suo intelligendum fuit, quam de filio Bathsabæ, is enim Salomon adamauit mulieres, per quas cor eius de prauatu est, ut sequeres tur deos alienos, nec erat cor eius perfectum cum Domino Deo suo sicut cor Dauid patris eius. Quapropter fuscitauit Deus Satan cõtra Salomos nem, ut ei non esset pax integra, qui pacis solu nomen haberet. Quotquot igitur Cabalistarum sunt, qui uniuersam salutem in Salomonem retorses runt, alium quendam Salomonem intendunt quam filium Bathsabæ, & aliud quocs templum quam eius Salomonis, qui templu à se costructum diruptionis iuri subiecit, cui prædixit Deus: Templum quod sanctificaui nomine meo, proficiam à conspectu meo. Qua de re peccatum originale non uas

non ualuerunt abolere, nech Salomon hic, nech templum hoc, quantume uis in Porta lucis à Cabalistica sic scriptum extat. של עילכם שכינה הית שרייה בתחתרנום ובחיורד השכינה למטח נמצאו שמים וארך אחרים וחיר חמקורות וחצינורורים .בשלימות ונמשבים מלמעלה למטח ונמצא חשם ית' ממלא מעלה ומטרה בא אום הראשון והטא ונתקל קלו אשורות ונשתכרו חצינורות ופסקח הבריכה ונסתלקה השבינה ונתפרוה ה וחבירה אחב כא שלמה ובנה את הביהו אן חזרו הצינורית וחמשבות, id eft, Inítio creationis mundi diuina cohabitatio erat descendes in inferiora, & cum effet diuina cohabitatio inferius, reperti funt cœli, & terra uniti, & es rant fontes & canales activi in perfectione, & trahebantur à superiore ad inferius, & inueniebatur Deus complens supernè & infernè. Venit Adam primus & peccauit, & diruti sunt descensus, & confractæ cannales, & des sijt aquæductus, & cessauit divina cohabitatio, & divisa est societas. Pos stea uenit Salomon, & exædificauit domum, & tunc reuerlæ sunt cannas les, ac deriuationes, seu ductus, ator reliqua. Vbi de Salomone loquentes Cabalistærei pòtius uidentur quam uocabulò alludere, cum illud intellis gant de uenturo quodam rege pacífico, iuxta lsaiz uerba, que nominabit iple miraculoru operator, consiliarius, Deus fortis, pater futuri seculi אר שלים, id est, principem pacis. Sane putauerunt aliqui Ezechia rege hic fus isse designatum, sed alij legentes uerba sequentia: Multiplicabitur eius im perium, & pacis non erit finis super solium Dauid & super regnum eius, intelligunt de rege Melsiha, qui ablaturus sit universorum peccata, in ani= mis hominum quotidiana bella & pugnas mouentia, que parentes nostri peccauerunt, ut scripsit Ieremias in lib. Threnorum: Patres nostri peccaue rūg&non lung&nos iniquitatės eorum portauimus. Ita uideri quidem poterat Ionathæ Chaldæo, qui pro Sar Salom, id est, principe pacis tradu xit superiore in loco. אישלמא ושלמא, id est, Messiha pacis. De quo iterum Ifaias, Disciplina pacis nostre super eum, & in cicatrice acliuore eius sanas ri sumus. Hic erit ille Salomon qui templum multo sublimius eriget plas mè sempiternum & indissolubile. Sic enim Cabalista feribunt, n na sa משל של מעלה של משח של משח שבורן בנגר בית חמקרש של מעלה Chuarij quæ est inferius, disponitur iuxta domum sanctuarij, quæ est supes rius. A Salomone igitur illius terrestris templi conditore, usquad regem Ichoachin eundem qui et lechoniah, habent names ambo nomina caldem literas, tametli transmutatas, expectatio salutis universæ apud omnem coè tum prophetarum in uenturoMelsiha collocata fuit, ab Isaia uso ad Mala chiam qui aiebat: Statim ueniet ad templum suum dominator quein uos guæritis. Super quo Rabi Dauid Kimhi scribit, quod dominator hic sit Melsiha,qui & iple nuncius erit teltamenti,quem Ionathan Chaldeus Rà bona interpretatur. Post Prophetas autem, expectatio salutiferi aduentus Melsihæ, totacs Cabalistica exercitatio qualiscunque extat, quam rectè in CCcc eiusdem

eiuldem Melsihæ lempiternam liberationem inglomerant implicant atco reducunt omnis ex planè ad scribas legis & seniores quos appellarunt ca pita patrum, qui præmultitudine haud numerantur, & ad magni concilí uiros descendit successiue recepta scholasticorum more, ab Ezra qui Cas balam tradidit Simeoni iusti sacerdoti magno synagogæ præsecto, rursus ab illo recepit eius auditor Antigonus cum focijs fuis, de quibus fuerunt Zadok & Bethus, radix hæreticorum, unde dicti funt Zadokai & Bethue sai, ut scribit ludas Leuita in libri Alcosder sermone tertio. Deinde loseph filius loetzer, & loseph filius Iohanan Hierosolymitanus, ab ijs losua fie lius Parahiah, cuius fuit discipulus quidam Iesus Nazarenus Machabæo rum ætate, non ille Christianorum. Et Nithai Arbelensis, à quibus & Ius da filius Tabai,& Simeon filius Sota, de quibus Semeia & Abtalion, ab his Hillel & Samai, qui habuerunt multa millia discipulorum, ab istis Rabban Iohanan Ben Sdachai, & ille discipulos quinque fouit, qui fues. runt Eliælder quem scribunt Eliæzer filius Hircani, Iosue filius Hananiæ, Joseph Cohen, Simeon filius Nathanael, & Eleasdar filius Arach, De Rab ban Iohanan, qui centum & uiginti uixit annos, fortitus est Cabalam sue am Rabban Gamaliel, à quo Simeon filius, à quo ex liberis eius Iuda Nas gid, qui Magister noster sanctus dicitur, eum filius Gamaliel recipiendo imitatus est. Hucusque Cabalæi quorum dicta & reliquas sacræscriptus ræ allegoricas expositiones sequuti sunt Cabalistarum cœtus, Hanania sis lius Acasia. Abba Saul, Rabi Tarphon. Acabia filius Mahalallelis. Has nania princeps facerdotum, Hanina filius Thradionis, Hanania filius Ha chinæi, Nehonia filius Hacona, Halaphtha, Duschai filius Iannai, Hanis na filius Dusa, Dosa filius Harchinas, Rabi Akiba, Elæazar filius Azas riæ, Elæazar Hasma. Rabi Leuitam, Rabi Iohanan filius Baroca, post eum Simeon ex liberis. Deinde Tzadok, tum losi, huncsequitur Ismaël, & de alio genere Rabi Meir, à quo recepit Eleazar filius Iacob, & Iohanan Sandlar, & Eleazar filius Samua. Deinde Neorai, post quem Ianai & Ma thathia & Samuel minor, & Eliffa filius Abuiah, & Eleazar de Kaphar, & Iuda filius Thema, & Iofua filius Leui, & præter illos alij multi, qui alio quando propter disputationes Thalmudicas appellantur Thanaim ceu dictatores, & propter summarum rerum meditationes ab inferioribus fingulis ad excelsiora quæque reductas, à maioribusque receptas, & pos steris traditas, quibus toto studio Innituntur Mekablim Hebraice, ac nos stra ætate à Latinis, authore Ioanne Pico Mirandulano Comite, ante quem nomen eorum Romanælinguæ incognitum erat, Cabalistæ aut Tum Marranus, Nosti ne inquit eum uirum pes Cabalici dicuntur. ritissime Simon, qui primus Latinis Cabalæ uocabulum prodidit. Et Simon, Noui nempe, ut opinor, iplum ait olim domo exulantem as pud Gallos & Allobrogas, pulsumque patria & sugatum acerris mèab

mè ab inuidis quadam detestabili persecutione propter eximia philosos phiæ studia sua & nobile ingenium. Est adeò genus hominum, ut ait Te= rentius, qui elle primos le omnium rerum uolunt, nec tamen lunt, ex cor no fortenati, qua auis usque ad Coronei annos, ut est in fabulis, uestita prius albis plumis, posterius nigris, colorem indumeti eis præbet candis di & atri, unde fratres Atrati dicuntur, quippe uolucris ea ob impiam des lationem semper odiosa Phæbo. Sed utrico uestrum nota est hæc poesis, hi tuncfuerunt celtrum, hi maltiges, hi canes tam generoli & tam eruditi Christiani, nostro seculo musta Hebræorum arcana dogmata Romanis auribus perquam docte imperiiti. Ad hec Philolaus: Relictis ait rebus ge flis, ad artem Cabalisticam si mihi creditis, revertendum nobis esse consulo, quonia aliquato post aduesperascet, & uota nostra uix dici queat qua alio tendant. Percucurii equidem singula, inquit Simon, nihil salsius de me ultra expectabitis. Et Marranus, Bi licinquit, ego certe fregerim ser monem tuum ualde incommode. Nam orationis filum texebas tum mas xime aptu ei rei quam delideramus, & nihil erat quod magis placuit, qua postrectam Cabalæ definitionem nosse quid illud sit, quod præter cæte. ra mortalium generi egregius reuelatum fuerit, tum quis quid reuelaues rit & quis receperit, quo in pucto mea interpellatione abductus es, id od subdoleo. Quare mi tu oramus ut redeas. Ego vero hilare quidem obses quar, Simon, inquit. & tandem ad modu artis, quem optare uos animada uerti properabo, nisi iam uespera imminet, quando & uos audiendo fore re cum fastidio, & ego ipse loquendo defessi sumus. Satis enim multa nos bis tam breuibus horis exciderunt, & que mea fuit uel temeritas si uultis. uel quod uerius est singularis erga uos dilectio, quod in tanta re fieri non debuit, omnia imperatus dixi ex tepore. Tum Philolaus: At obsecramus uterque, compleas abacum calculo authorum, qui Cabalam & tenuerunt & tradiderunt, nehoc fermonis membro nondum perfecto ad diversos rium nostrum, ut oportet, coenaturi abeamus. Quo dicto rursus Simon: Extant sane, inquit, meo arbitratu Cabalistæ innumerabiles, nec enim nue mero comprehendere refert, eorum partim, qui audire tantum, alíj uero qui & auditores & scriptores fuere, tamen quando ita urgetis, recensebo perfunctorie nonnullos, quorum libri de Cabalisticis cotemplationibus quotidiano ueniunt ulu, quantum mihi luppetit memoria, quanqua non in omni parte omnes integri, aliquorum enim fola fragmenta enatarunt, reliqui proh dolor ita extincti funt, ut uix nominum recordatione doctife simorum hominum monumentis innotescant. Nam ut prisca patres uos Iumina iniquitate temporum et longo tractu annorum perdiderunt, cum haud mediocri posteritatis damno, quorum nostri tamen meminerunt, ita nos iam in iplo mundi lexto millenario viuentes maiorum nostrorum libros uel uetustate, que omnia consumit, uel bellorum malignitate, uel CCcc 2 inundatione

Tall to make

inundatione ac uastitate, uel improuiso ignis casu, uel quando que odio & inuidia turpi & detestanda, quæincendiarios librorum inertes & stultos etiam æuo nostro solicitauit, amisimus. Citatur ab hominibus side dignis Hænoch libri & Abrahæ patris nostri, quin & Moyses allegat libros bel lorum Domini. Iosue librum iustorum, & uniuersitate librorum Kiriath sepharim, quam Athniel duce Caleb expugnauit. Asuerus libros memos rabilium.Ionathas in Machabæis libros fanctos de Spartiatis. Paralipos mena commemorant libros lamentationum.Libros,Samuel uidentis,& Nathan prophetæ,& Gad uidentis, & Semeiæ prophetæ, & Haddo uís dentis,& Ahiæ Silonitis,& libros lehu filij Hanani, qui omnes nufquam funt. Querimur & Bibliothecam Darij, ut est in Ezra, fuit ea in Ecbatanis preciosa. Pari exemplo innumeri nostro seculo authores periere, tamets no dubitamus superesse plurima, quæ ipsi necdum uidimus, nec istam de me gloriam cum Mirandulo iactare possum, quod quæ ille quondam E zra, de Cabalísticis secretis septuaginta conscribere uolumina iussit, ea mi hi fumma impenfa conquifierim, cui ne tantidem prope auri et argenti fit, quo eos libros, si superarent, ac offerrentur licitari queam. V timur autem non adeo librosì attamen pro nostra uirili Abrahæ libro patris nostri, cui elt inscriptio אידיה de creatione,quem non parum literati quidam alsie gnant Magistro Akiba profecto nobilibus scholÿs ornatum,ut qui alios quin existat reconditus & obscurus. Et libro anun desplendore, quem compoluit Simeon filius Iohai cum in quodam uasto & tenebricoso spes cu quatuor & uiginti annos delituit. Et libro הבחיך de Candore, qui à uestris Lucidarius dicitur. Sunt & quos edidit in Cabala ille Abraham Alaphia,&insignes commentarij Ramban, namita collectiue nominas tur Rabi Moyses filius Nehmani super Arcana legis, quem appellatis Ge rundensem, & Commentarij omnium doctissimi receptoris Rabi Mnas hem Racanat fuper Arcana Ramban. Et liber Perplexorum Rambam, in fine per Mem, id est, Rabi Moysî filij Maimoni, quem uocant Moys len Ægyptium. Et liber שערי דרס, id est, portæiusticiæ, quem conscrie plit Rabi Ioleph filius Carnitolis. Etliber אער אער, idelt,portalucis Magistri Ioseph, ut ferunt, Castiliensis in Hispania, Etliber אמר גורד id est, de credulitatibus, cuius authorfuit in Asia Rabi Saadia. Et liber סרך החירה demysterio legis, quem sapiens ille Abraham Aben Ezra con fecit. Et liber Rabi Hamai filij Hanina, qui dicitur eloquentilsimorum caputin Cabala, & eiuldem authoris liber אין, id est, speculationis. As lius denicg liber מירוש קרושה, id est, comentarium sanctitatis, quem scri plit Rabi Azariel. Et liber ממירה, id est, de nominibus. Et lib. explanatio num alphabeti,cuius est inscriptio אכיר מירוש האל מאביתא ex Rabi A kiba. Et liber Rabi Ama שער חרוים de reconditis Pfalmi 19. Et liber ורהיר, idest, singularis de unione seu collectione, cuius meminit Rabi 🗛 braham

braham AbenEzra de mysterio legis capite primo. Et liber 7-7770, id est, mysteriorum. Et liber quæstionum abstrusarum. Et libellus Cabalæ quem edidit Azariel, alijs Oriel Garonensis. Et liber qui prænotatur ררך המרנה וררך הכסירה de fide & expiatione. Et liber radicu Rabi Joseph Albo, cui pariter Cabalæ titulum præfixerunt, quauis ille magis ethica co mentetur quam anagogica. Extat demum liber elegantissimus in Cabala aduersum philosophastros, nomine Alkozer more Arabico, quem coms posuit Rabi Iuda Leui, cuius hæc sunt uerba, בי ארן קבלח טיבח אלא עם id est, Quodnon sit Cabala bonanisi cum cordebono. Vbi plurimum mihi uilus est sapienter à tam sancta cotemplatione malignos Sophistas repulisse, qui tăquam muscæ morientes, omnis unguenti quan tumuis preciosi suauitatem perdunt. Vtimur denice commentariis in lie brum יצירה Magistri lacob Cohen & in eundem librum compositionem Rabi Isac, quem inscripsit Explanationem nominis sancti. Est liber etis am quem edidit Rabi Tedacus Leui de decem numerationibus Cabalis sticis. Nolo addere librum, Salomoni sub nomine Razielis inscriptum, quia est fictio magica, hactenus quidem rei meæfamiliaris penuriam char taceam quam cæteris non solebam certè uobis peregrinis planissime ape zui, at mea tamen sententia nemo unquam de ista scripsit arte uso dudum artificiosius, nemo distinctius, nemo lucidius, quam Rabi Ioseph Bar Az Braham Castiliensis ciuis Salemitanus, tria huius facultatis uolumina stus diose molitus, quibus omnem Cabalistarum institutionem fecit clarios rem, primum de dictionibus, lecundum de literis, & tertium volumen de punctis. Eius libri titulus extat גנח אגיו, id est, Hortus nucis,iuxta Salos monis cantica: In hortum nucis descendi, ut uiderem amœna uirgulta. Ap paret nucem hanc esse ut pomum aureum argenteo retiaculo inclusum, ut legitur in prouerbijs: Mala aurea in lecticis argenteis uerbum prolatum tuxta modos fuos . Ita est Cabala pomum illud aureum atos diuinum ars genteis filis, uidelicet ingeniolis institutionibus & humanis artibus cire cumligatum, quale fieri confueuit aurificum opificio, qui fubtilibus cælas turis aureum boni odoris pomum non omnino tegunt aut operiunt are gento, ut nihil eius uideri queat, led cauatis quib**uldam foraminibus & ar** genteis cancellis tum pomi colorem eminere tum ambræ odorem efflare finunt. Aspicientibus tamen longinque totum id quod reticulatum est, ui detur argentum elle integrum, propius autem intuentes, li ltudiole rimen tur, simul aurum quocs reperient, & quo magis aurum ab argento distat, eò longe plus ab arte Cabalistica probatur disferre Cabala, quamuis ame bas species unum genus spiritualis instinctus complectatur. Sed altera præcedit alteram ut oraculum Hierophantas, utos unius generis auru id quidem bonum est, illud autem optimum, ad quem modum in Pentateus cho de Heuila narratur, quo daurum terræ illius bonum est, non enim ils CCcc 3 lic scrie

lic scribitur optimum, ut quidan legunt, sed bonum. Et in Isia de Ophin. Dignabor hominem plus & auruth optimum & auru de Ophir.lea quica quid de sacra scriptura homines optimarum artium amatores scientianas turali addiscunt auro bono par est, & appellatur opus de Bresith. Quod. uero scientia spirituali recipimus, opus de Mercaua dicitur, & auro equatur optimo atos purissimo. Scribuntenim Cabalista ממצבה בראשיה הכמת הטבע ושעשה מרכבה הוא ndeft, Quod opus de Bra fith est sapientia natura, & opus de Mercaua est sapientia divinitatis. Es quoniam utra plapientia utcun pcirca mundum & ea que confituntia mundo uerlatur. Estos Thalmudistarum & Cabalistarum ea in re unani: mis arbitratus, quod duo sint mundi, Primus intellectualis, qui uo caur ארלם חבא,id est, mundus ille venturus scilicet quo ad nos. Et fecundus fen ibilis, qui dicitur nin ערלם חוח, idest, mundus iste præsens, quod ex uerbis sapientum nostrorum recepimus, de nominis diuini quadraginta duas rum literaru studioso cultore sic dicentiu quod talis dubio procul existat באחוב לשעלת ונחמר למטח ונוחל שני עול מים חעולם חוח והעולם חבו. elt, Dilectus furlum & deorfum & hæreditans duos mundos, mundupre Sentem & mundum futurum. Idcirco dividutur Thalmudici & Cabaliste fecedentes in duas facultates, tametil ex creditis receptionibus ambat limi liter oriantur & emanent.Nam utrics maiorum fuorum traditionibus fig dem habet, etiam nulla ratione reddita. Sed hac diftinguuntur dep**utatio**f nis ordinatione, quod omne studiu, omnem opera, omne consilium, labo rem & diligetiam, universam quo p mentis sux intentione Cabalista telia ille atop beatus à mundo fenfibili finaliter ad mundu intellectualem transfert & traducit. Thalmudifta uerò in mudo fensibili permanet, ac animaen uniuersi huius mundi nõ transcendit, quod si quadocs licenter ad Deu & beatos spiritus pergat, non tamen Denipsem immanetem & absolutum accedit, led ut opificem caulamos reru & circa lua creata o ccupatu. Anges los aut ad ministeria quotidiana, diuinæ ig uoluntatis effectus exeque dos mancipat, altiseimarii rerum contemplationem ad hunc inseriorem mune dum semper referens. Barum tamen facultatualtera sepe alterius sensamu zuatur,& ad luum sistideriü trahit. Enimuero quandog litudia ultro çistö inter le comunicant Thalmudici & Cabalai, ut actiua uita & contemplatiua, licet unum eumdem di facras scripturas contextum plarung alter ad il morem laurilem, alter adamorem filialem suo more lepida suasione invie zet. Apparebit enimaeri findio Thalmudista ille circalegis præcepta & mandata relidere, illa expondre, illa dirigere, illa uenerari & exolgulari, ut mihilaliud restè desiniamus. Thalmud esse quam legis explanationem ad intentionem authoris. Unde Thalmudici provinci dicti funt, & wire, id eft, expositores & pharesai, qui de suggestu & cathedra Moysi semper instant operi, prædicant, & plebem horsantur cum Propheta regio dicetes:

Service Domino in timore, ac cum losue: Timete Dominum & service ei. Quin & hoc ita facite, ac illud fic obmittite cu tali & tali moderamine, uns de sexcenta & tredecim præcepta uno uerbo הריג comprehensa in duo ca pita redegerunt משא, id est, fac, ne facias, quæ uos affirmatiua & negatiua confueuiltis appellare, multum feitu commoda & ufu perquam necessaria. Cabalista autem quamuis teste ueritate uiri sint legem pie obs teruantes, tamen contemplationi plus incumbunt, Ideoque appellantur אנשי חעירן בובעלי התורה, id est, uiri speculationis ex magistris legis. Hi cu ram reipublice ac priuatorum domi bellig ritus & confuctudines in iudi rialibus et moralibus cu sua historia penes Thalmudistas relinquentes ea fibi tantum, que ad animi quietem & tranquillitatem pertinent, & ad amo ברנת כלל חתירת שני רברים וחם הקרן rem Dei referuarunt. Sic enim aiunt הובש וחקון הגוים,id est,Intentio universælegis duæsuntres,bona disposia zio animæ, & bona dispositio corporis. Tota namælex præcipuè ad perfe ctionem hominis tendit, & secundum eam duas consequimur perfectios nes, mentis alteram, & alteram corporis, longe uero dignior ea est, & pres eminentiæ altioris, quæ animam iuuat,& uitam perpetuat, quanquã ido≠ nea corporis habitudo,& debita compolitio, est tempore naturais prior. Igitur altiore loco & digniore gradu habendi lunt. Cabalistæ illam legis expositionem sequentes, quæ per quædam symbola mentis eleuationem ad luperos & ad rem diuinam quam maxime propellit, hanc appellant Græci uestri'anagogicam institutionem, quænon modo philosophia, seð & sophia ipsa, hoc est, sapientia. Vnde merito sapientes denominantur. ut concionator inquit Salomon, quoniam pergunt ili lucubi est uita,& pro mortalium captu adhuc in corpusculis habitantes à tempore ad æternitatem, & ab infimis ascendunt ad summa. Facite pericus Lum si uultis honorandi aduenæ.In principio creauit Deus cœlum & ters ram, Sane coelum Thalmudicis uocantur omnia uisibilis mundi, quæ sul pralunam lunt, & quæ lubter eam appellant terram. Deinde cœlu quogi interpretantur formă,& terram esse uolunt materiam, quare în principio, ratium, creavit Deus formam & materiam, quare denuo compolitionem in Hagulis quibus & opifice or aculo fabrefecit, & omnia non tam manu tors mauit quam nouies verbo dolauit. Legitur enim ייאמר אלחים, id elt,& di wit Deus: Fiat lux, & dixit Deus: Fiat firmametum, & dixit Deus: Congre gentur aqua, & dixit Deus: Germinet terra, & dixit Deus: Fiant lumina, 🖈ia,& dixit Deus:Producant aquæ reptile,& dixit Deus : Producat terra, & dixit Deus: Faciamus homine, & dixit Deus: Ecce, dedi uobis omnem herbam.lgitur perfecti sunt cceli & terra cum omni attinentia & tota supa pellectili eorum, ut sunt quatuor elementa, quæ dicuntur tenebræ primo mominaræ, spiritus Domini, aquæ sub sirmamento, & arida. Sequuntur pariter & cætera mista, quæ uulgo elementa uocant, ut aues & uolatilia, CCcc 4

bestiæ ac reptilia, pisces & cete grandia, & eorum omnium dominator ho mo, cui ex uniuersis corporeis uni concessum est Liberum arbitrium, quo ne malè uteretur figuntur ei leges, promulgantur constitutiones, commis nantur transgressionis pone. Cum item ignis influens nuncupet colum, id eft,שמים quali אש רמים,id eft,ignis & aqua,& nihil ex le producat,led producta solum cœlesti, hoc est, humido calore foueat, tum recto quidem ordine recitantur in illo constituta fortissimè influentia Sol & Luna, quis bus ducibus omnes reliqui notantur exercitus, luminaria & stellæ, nox & dies, splendor & tenebræ, signa & tempora, dies & anni. Hæcita op de glo bo corporeo & reclusis in eo mistis. Duo uero mundi à Cabalistis sunt re cepti, corporeus & incorporeus, uisibilis & inuisibilis, sensibilis et mentae lis, materialis & idealis. Inferior mundus & superior, cum legunt: In prine cipio creauit Deus cœlū & terram, & ita symbolice cœlū summa, terrã infi ma designare putant hocmodo interpretates בחחחל חברא חשם חעלירנים infima, quo nimirum arbi-אורה delt, Initio creauit Deus fumma & infima, quo nimirum arbitrantur simplicem & immaterialem mundum summa continere, compae ctum uero & cemetarium hunc, infima, unde & legem diuinam Bresith de creatione promulgatam copisse ab ipsa litera beth, quæ in arte arithmetis ca inter numeros duo significat, perinde atos sic notatorie insinuaret, duo principaliter creavit Deus, totum mundum supremu cum omnibus in eo degentibus, & totu mundu infimu, omnia & ad illu pertinentia. Nam Sin aliter, fuiffet utig fatis Moylen ita fcripfiffe אשית בראאל חים שבוים וארץ quod haud secus ac eodem illo more à Latinis legeretur. Initio creauit Deus cœlum & terram. Potuit enim fummarium illud creationis non incipere à beth litera. Sicut Salomõ in Prouerbijs: Dominus possedit me principio uiarum suarum, ubi sine beth & absquilla alia præpositione po nitur principi dictio. Caterum præter consuetudinem duobus istis crea tis adiunxit bis binos articulos an & n. V num excellentis demonstratios nis qui dicitur ha, & alterum omnimode comprehensionis, qui constituis tur ex aleph primo alphabeti elemeto & ultimo thau,& est id quod Greci aiunt & & v, & Romani prora & puppis, ubi uisus est per coelu, omnia exe cellenter simplicia spiritualia complecti, ab aleph ad thau, id est, à pris mo ad ultimum,& per terram fimiliter à capite ad calcem omnia excellens ter corporalia & ijs contenta, nihilo tamé minus fingula in ipfo uno prine cipio tanquam unicum creatum. Sicut Ezechielis rota in rota, cu suis quis buscunce inuolutis uisa est una esse similitudo gloriæ Domini, et ut ipsius Rabi Saadiæ in libro Amunoth, id est, credulitatum proprijs uerbis utar כחלפרן בחרך ביצה, id est, Sicut uitellus in medio oui, seu ut ego ipse dicere foleo,instaralboris oui unius,testaceo firmamēto contenti, uitellū ipsum inglomerantis, ita primus mundus ille intelligibilis secundum implicat, ut tota uirtus eius inde gubernetur, quo fit, ut coffringantur utrice uincus

lis concordiz, adeò ut szpe tam suas quam comprehensorum naturas & apellationes mutua sibi liberalitate codonent. In secundo nano, hoc est, sensibili mundo, sphæræ nouë mouentur ab empyreo immobili, cui Mes tattron assiduo præest, at in primo nouem angelorum chori mouetur ab immobili Deo. Sicut in immobili silentio cuctorum creator primo simul omni creauit, postea nouenario sermone ad proprias singula quæce dis stinctiones loquendo commouit. Nominantur & uicissim ignis seraph, aër cherub, aqua tharsis, ariel terra, & quæ in mundo sunt inferiori, ea non parum multo meliore nota funt in superioribus, quapropter hec inferios ra congruenter appellari queant uerorum exemplaria, & adumbratæ sus pernorum imagines, signa, notæ ac symbola quibus mouemur ad cogis tandum de supercœlestibus & angelicis substantijs, uirtutibus & operas tionibus quodă tramite abstractionis, uel assimilationis uia uel alia quadam ratione ac modo nobis carne indutis possibili. Vnde statuunt duos quog paradisos, alterum cœlestem & alterum terrestrem, in quibus præs mia uirtutum consequantur utrica, tam homo terrenus quam homo cœs lestis, ut in huius orbis terra quamdiu in corpore fueritt hospitatus, tans quam in aliquo corruptibili horto uoluptatis, gloriam & honorem, gaus diu & lætitia, omne p desideriu delectationis suæ ob alicuius heroicæ ac præeminentis & à filis huius seculi laudatæ uirtutis causam lucretur, que tamen umbræ sunt & res caducæ sumo similes. In cœlesti uerò terra & ue rius uiuentium supercœlesti,ubi extat'amœnitatis æternæ immarcessibis lis paradifus, animæ hominis in uita mortali olim fecundum uirtutë rectè operati, nuc exutæ clemetilsimus ille Maximus & Optimus Deus, ostens dit omne bonu, quod ne uidere quide antea potuillet tam graui & ta den so cadauere obscuri corporis onerata, illud nominatur & in Cabala & in Thalmud איספקלריא חבואירה, idelt, Speculatio illuminans,hocelt, uia uificans, quam uos cognitionem intuitiuam Dei appellatis.ut quæ cons tingat animæ separatæ per lumen glorig, ac à maturissime pensittantibus sola esse beatifica probetur. Nam alía fit per species conaturales, quæ no eft beatifica & איטפקל ריא שאינה חמאירה, Id eft, Contemplatio quænon st illuminas uocai. Nunc uero quado clara Dei uisio, & perpetua summe diuinitatis fruitio, pro suprema hominis parte, intellectu & uolutate beas zis donatur, idcirco iure optimo ea nisi in supremo mundo contingut nes mini.Sicaiunt Cabalista בי טרם שישיג לראית חפרר' נסשר מעליר. Idest quod antequam apprehendit hanc intuitionem separatur anima eius ab co. Quare mortali homini, si quando Deus uideri dicitur, id per angelum fieri putatur, במראות ut scribit Ramban Gerundensis in Exos do. Quamobrem pro duplici hominis conditione spirituali & corporas li, ac pro duplicis mercedis retributione, duplicem, ut audiuistis, paradis ני גן ער ן ונחרותיו עם חעניינים שתראה במעשה fum afferuntita dicentes בראשות כלן כנגר צורות חשכליות ועליונוריו חן מכוונים, Ideft, Quod paradifus & flumina cum singulis rebus, quas cernis in opere Bresith, of mnia juxta formas intellectuales & supernas sunt disposita, id ita sentio etiam cu auro de Heuila bdellio ac onychino, cateris quinfiniti precij gem mis. Eodé modo & eadé forma duplicem gehenam, scilicet duos tartaros esse deputatos, ndem Cabalista asseuerant, superioris & inferioris mudi, ad torquendu nociua corpora in tepore, ac animas prauas in aternitate. Nome eis comune inditu est xpx, ld est, Arka, hic est tartare aporna los cus, qui præter cætera, septé immaniora durissimaru pænaru receptacus la criminum reis iusto Dei iudicio destinata coprehendit. Sicue Cabalista ille in Horto nucis uolumine secundo de septem habitaculis inferorum שבי ביני ביתנם חן עליין ותחחון אחר לגוח בעולם תיח tractat his uerbis אחר לגפש בעולם חבא אחר זה וחמקום חכולל כל אילר הוא חנקרא ארקא id. בני בחם גרהנם ושערי מות וצלמות ובאר שחת וטיט חיון ואברון ושאיל est, Duz species Gehenam sunt, superior & inferior, una ad corpus in mundo isto, una ad anima in mundo uenturo post istum, & locus coprehendens omnia hæc, est uocatus Arka, quoniam in eo sunt, Gehenam, & portæmortis, & puteus interitus, & lutu fæcis, & perditio, & fouea, huce us Ioseph Castiliensis. Iam hæc uincula, hic carcer, he compedes, hec seruitus, hac captiuitas peccata noxiorum manent, tam corporum in muns do præsenti quam animarum in mundo suturo, ut justos æqua comiten. tur uirtutu præmia, & iniquos debita lequantur vitioru tormenta. Quid nam alfud debetur rectis quã uita & honor ; quid alfud praujs quã mors & horror? Nec id ulæ adeò temporaliter intelligendum est, sed ut Cabali חברים אפילר במי חחן, fra volunt etiam intellectualiter, (icenim scribunt, זהיקים אפילר במי חחן ול eli , ld elt , lufti etiam in , הגראים חיים דרשעים אפילר בחייחם קרואים מחים. morte sua dicuntur uiuentes, & maligni etiam in uita sua dicutur mortui. Quo peritis in Cabala no erit obscura Dei sentetia, In die qua comederis, ex eo, morte morieris, uidelicet non corporali sed spirituali. Na uixit Ada post esum uetitu ultra nongetos annos, in momento tame ipso mox ator legem transgressus erat, morte moriebatur. In peccato, inquam, suo, toti humano generi & prolis futuræ propagationi æternis inferorum habita culis destinatæsontico, nimis & contagioso. Quous Dei placito uenis ret Messiha ille redemptor, qui homine in paradisum reduceret no terree strem sed coelestem, & uitam liberis redderet quam parens amiserat, ætere nam non temporalem, animæ non corporis, illam ipfam Dei familiarita. tem & iucundissimum divinitatis aspectu, omni uoluptate plenissimum. In hunc omnes ueri Cabalistæ non sophistici totam suam siduciam sigunt atos locant, in huc omnia fanctarum feripturaru falutaria uaticinia retora quent. De terra promissionis, de lerusalem ciuitate cuius participatio est in idiplum, de mõte Dei & loco fancto eius & uia fancta, & fanctuario, & atrijs

atrijs Domini, & templo Dñi, & domo Domini, & porta Domini, & cete ris similib.multis, quæ Rabi Moyses Ægyptius in suo Misne, id est, Deute ronomio, sic etia intelligi de cœlesti bearstudine uoluit. Qua de causa mul tum & sæpe cum Thalmudistis certamus, & plurimu utrig in duas imas fententias.Illi omne liberationem regis Messihæ de corporali captiuitate seu uerius dispersione nostra conantur ad tumultum, ad strepitus armos rū, ad expeditiones bellicas, ad expugnationes regionū & deuastationes terrarum, & Israelitici exercitus uictoriam referre, ut quondam saluatore Moyle legimus aduerlum Chananzos & Palæltinos noltris maioribus contigifie, aut saltem ad exquisitum euasionis ingenium quo sunt in alije liberationibus ut multi uafrè ut ego puto fanctè ufi, quado tot feculis fub tot regnis dispersi exularunt, ut sub Babylonico annos septuaginta, sub Persico quinquaginta quatuor, sub Græeo centum & triginta, nunc sub Romano mille quadringentos, nec dum finis. Nos contra, meo arbitratu, rectius Cabalistæ Messiham esse uenturum putamus ad liberendum mise ros humani generis mortales, de uinculis iniusticiæ originalis, ad dimite tendum peccata, & ad faluandum piè Deo feruientium animas in Adam patrenostro à uita æterna exclusas, uso ad satisfactionem Messihæ, qui ut confummetur iusticia mifericordis & clementis Dei manum fuam mittat, & lumat de ligno uitæ & comedat de eo, ut per illu uiuamus in æternum. La satisfactio non in fastu regio, neciactantia honoris ac gloriæ fieri des buit,eò quod originale peccatū à Messiha expiandum, de superbia & elazione pullulauit. Quin potius in humilitate ac tollerantia, non in curribus et in equis, sed in nomine Dñi Dei nostri, et no in uictoria, nec humano tri umpho, sed in labore, ieiunio, uigilijs, fortitudine animi, contemptu cenos doxiæ, milericordia compalsibili, amore Dei præcipuo, dilectione homia num recta, & in ipsa tandem heroica liberali ac spotanea morte, quoniam contra uitium sola uirtute pugnatur, & imperia, principatus, stemmata, co ronas, huius feculi nemo fapiens unquam magni duxit. Quin hoc est fape re, gloriam huius mundi contemnere, quonia cum interierit gloriosus dis ues, no sumet omnia, ut inquit Psaltes, nece descendet cum eo gloria eius. Quicquid igitur de trophæis, & de subiectione populorum scribitur in 11 teris confecratis, id omne post creditam nihilominus historiam si quæ sa Ata enarrătur, de mundo tamen intellectuali & supernis potestatibus à Ca balistis intelligitur,ita ut Melsiha rex futurus optimo iure leuia & abiecta hæc istius feculi deliramenta,magistratus,honores & regna tāquam uana & stulta no modo neglecturus sit, uerumetiam contempturus, qui ad abo lendum humanæfpeciei reatum,& ad aperiendum uirtuti uiam adueniat. Vnde uerus ipse Messiha, si recta ducimur ratione, de solo Isaiæ nobili ca pite clarius cognoscetur, quod sic incipit אות ישביל עברי,id est, Ecce intelli get feruus meus, & sic desinit ול משעים ימגיע pro transgressoribus oras bit,

bit, quo supra qua dici queat miror non abso singulari apud cæteros exte rarum nationu homines uerecundia, uobis ego solis confidenter loquor, Rabi Salomonem & Dauidem Kimhi, alios & de nostra secta non parum doctos uiros nescio qua pusillanimitate, uel si forte coram gentibus pudo re, totum illic contextum lfaiæ de folo populo lfrael nunc palsim dilp**erfo** toruè interpretari, cum planissime sit de illo ipso Messiha prophetarum, quod Chaldaica Ionathæ traductio nominatim exprimit dicens יצלח עברי משיחא, id eft, Ecce prosperabitur seruus meus Messiha. Hic eft ille ab lsaia in spiritu prophetico uere uisus eo loci, homo dolorum & infirmitatis expertus, uultu abscondito, nullius honestæ reputationis uir, di uina percussione tactus, despectus & uitatus, tonsus ut agnus, occisus ut ouis, à terra uiuentium abscisus, & cum sceleratis reputatus, & inter filios hominum inglorius. At uero quid inter filios Dei: plane multum exaltas tus & eleuatus & lublimis ualde. Nam generationem eius quis enarrabit, & Domini Dei uoluntas per manum eius dirigitur, & dominus aboleuit in eo iniquitatem omnium nostrorum, quia de scelere populi percussit eum.lpse enim uulneratus est propter crimina nostra, & attritus est pros pter iniquitates nostras, qui certe iniquitate non fecit unquam, & non fuit dolus in ore eius, sed dominus uoluit cotusionem eiusde uulnerari. Quae propter cum litiple iultus Dei leruus, hultos iultificabit per agnitionem fui, et iniquitatem illorum iple portabit, & peccata multorum tollit, et pro peccatoribus intercedet. De uero Messiha hæc omnia uidit Isaias, & pros fecto non elt mentitus. Ilta firmiter elt illa congregatio Ilraël, iuxta Cabas listarum opinionem,&illud falutare Deinostri tam sæpe promissum,ut iustificemur ברעהר,id est,in cognitione eius,non ut saluemur in tumultu, nec in fuga, sed sub uno rege, ac in uno fidei consistentes exercitu, liberes mur in morte at cognitione Melsihæ, qua finitur peccatum, & remouet obstaculum claræ uisionis Dei, hoc est, humani generis originalis ac cons tagiofus reatus.De quo fic in lib.Cabalæ, de fide & expiatione legit. הרך מירה כח הנאצל שחוא כח תוכרא חמתנהג כשכע חמורות שהם יג סדרי ס סליחה שהעולם מתנהג כחם פר שיכלה החטא ויכא המשיח שהוא כח אלהי וככח האצילות שחוא כח חשלאכות וככח הנאצל משנח שהוא כח תנכיא תנות עליו רוח חשם רוח חכמת וכינה רוח עצה וגכורה דוח דעת וירארדג יתוח חרי שבע תמירות שחמשיח מתנחג כחן לחטיב לטובים ולהרוב ארינ , idest, uia demonstrans uirtutem, idest, uia demonstrans uirtutem gratificatam feu infusam, quæ est uirtus creata ducitur septem uariationis bus, que funt 13. ordines expiationis, quibus mundus dirigif, quou**lœ fini** tum fuerit peccatu, & uenerit Messiha, qui est uirtus Dei. Et in uirtute gra tiæ,quæ est uirtus angelica,& in uirtute gratificata,& infusa ab ea,quæ est uirtus pphetæ, requiescet super eum spiritus Dñi Tetragramati, spiritus sapientia & intellectus, spiritus consilij & fortitudinis, spiritus scientia & timoris

timoris Dñi. Ecce septem uarietates quibus Melsiha utitur ad benefacien dum bonis, et ad destruendum malignos, secundum ep scriptum est: Et spi ritu labiorum suorum interficiet impium. Hæc sunt comemorati uolumis nis Cabalistici uerba, quibus monemur rege Messiham no manu, sed ore: nő armis, sed spiritu, uincere populi Dei aduersarios, donare aut Dei gras tia feptéplici pios, interficerec; impios, & hæc omnia fpiritu oris, id eft, do Ctrina sua spiritali, qua per uiros iustos & electos iusti discipulos, sparget ac seminabit in omnes gêtes, per qd lsaiæ illud tepus Messihæ relatu ora= culu: Haurietis aquas de fontib. Saluatoris, Ionathan filius Vzielis Chaldaice interpretatus estijs uerbis דיתקבלון אולפן הרת בהרוח מבחירי צירקא id est, Et recipietis doctrină nouă în gaudio ab electis iusti. Ea uerò est do ctrina illa noua, co veru lumen luceat, & qui odit, in tenebris est, & qui dili git, uerlatur in luce. Finis igitur præceptoru, hic elt, ut diligamus inuicem in doctring Melsihæ, ישיירה חעמים ללבח בררבי יחוח, idelt, Qui docebit populos ambulare in uns Tetragramati, ut scribit Rabi Dauid Kimhi sus per eundem prophetam capite 51. in uerlu, quia lex à me exibit, quam scilis cet, qui fecerit saluabitur, qui contempserit, peribit. Vetera enim timoris duæ est dilectionis rectæ של אחבה ישרה בולב שלם quæ est dilectionis rectæ ex corde integro fecundum Magistros nostros. Erit igitur Messiha exem plum uite omnium liberandorum, à quo uniuersa dependet mundi salus, quæ dicitur falus æterna,& exponitur à nostris per omnes dies seculorū, ubi legitur lfrael saluatus est in Ihuh salute æterna. De quo nonnihil scris להואסור מלך המשיח שיבא במחרה בימינו biturin libro Cabalæ Hacadma דהואסור מלך שכל פערלתו החלת על זה וגם זה שחוא סור יום השביעי והוא השם שמר id est, Et hoc est arcan תול יברי ווישלם כל חמלאבה על יררי id est, Et hoc est arcan regis Messihe, qui ueniet cito in diebus nostris, cuius omnis operatio incipiet in u, h, & etia 'í,h,quod est mysterium diei septimæ,& hoc nomen, est nomen suum integrale, perficietures omne opus in manu eius. Ecce definitu est à sapientib. Cabalistis omnia per Messihã fore perficienda, & totă eius operationem Heri facratifsimis quatuor literis i,h,u,h,in mysterio diei feptimæ,nona nu mero uidelicet dierų sic appellatæ, sed à transitu de uita actiua ad uitā con templatiuam, id est, in ipla quietudine animi & pacata tranquillitate, seces dendo ab huius mundi nimia folicitudine, & à cementarijs operibus pa} tratis. Scriptu est enim: Et requieuit die septimo ab uniuerso opere quod patrarat. Quamuis aut Thalmudiltæ multa regi huic attribuant nomina, ut intelligere licet ex plurimorum doctoru allegationibus in libro Sanhe drin uolumine Heleck, citatis à capite, ubi scribit, Et Rabi Iohanan dixit, Melsihe quod est nomen: ulœ ad locũ: Suscepitœ Rabi Eliæzer dices: Di es Melsihæ. Et post in multis eorum scripturis sicut comentarijs in cantis cum fynagogæ הוא נקרא ראש וראשון, Exponutur nomina Mefsihe Silo, j non, Dauid, Hanina, germen, iustus, cosolator, eo tamen singula putatur DDdd ägno≠

agnomina uelut imaginaria instar septem exemplorum illic recessiorum. quæ sunt, arca, propiciatorium, tabulæ, uirga Aaron, urna mannæ, & spiri tus Dei. Sed iuxta Cabalistas unum hoc nomen inestabile man audistis quam sit proprium Messihæ, quod integrabit & perficiet nomë eius sub= stantiuum, docent enim credi oportere hoc esse nomen suum integrale, quod piè sanctecp integrati in miserationibus, cui nemo Thalmudista infia ciator subrepit, cum dixerit magnus ille Magister in Thalmud commemo rato in loco, quod nomen Messihæ ueniet appellandum cosimiliter Hans nina, id est, misericordia, citando uersum Hieremiæ 16. quem tamen licens ter & impropriè Romani siclegunt, qui no dabunt uobis requiem. Sed ex no est etymologica interpretatio. Ita enim rectius me iudice legatur, quod no dabo ad uos misericordiam. Hoc Ionathan Chaldaus traduxit דחמין id est, miserationes, ut qui secundum Thalmudistas dicere uellet, quod uo bis ambulantibus in prauitate cordis, ut Deum non audiatis no erit Mess fiha qui nominatur miserationes, quo clarè innotescit ברחמים, Id est, in mi serationibus de medio i, h, u, h, nomen fore proprium saluatoris Messihae, cuius & dignitas & officium tametsi rigore ac seueritate constet, iuxta res gis Dauid uaticiniù absq ullius controuersia de ipso Messiha expressum, Iudicabit populum tuum, inquit, in iustitia, & pauperes tuos in iudicio, ta men quoniam iudicium, id est, vou fecundum omnes Cabalistas cum iu stitia etiam admittit clementiam. Sic enim legitur in Portælucis capite 4. תר חמשמט חציר רין וחציר חסר, Ideft, Quodiudicium est partim rigor,& partim clementia, quibus modis primi lapsus reconciliatio per iteratam unionem,&nouam quandam populi cum Deo desponsationem sutura est, ut Hosea prædixit, Sponsabo te mihi in iustitia & iudicio, in misericors dia & in miserationibus, ubi ponitur ברחבים. Ne quis igitur putetillum ipsum Messihe aduentum ex aliqua iuris necessitate ac non posius de gra tia mera & dono Dei liberalissimo esse destinatum, recte imponerur huic saluatori nomen clementiæ inclytum, quod ex omnibus literis tam uocas libus quam colonante solam misericordiam & præterea nihil aliud signist cantibus erit compositum. Idos fore conficimus per sanctas quatuor lites ras, quibus tanqua notis & symbolis ineffabile depingitur, & per Sin con sonantem quo nomen ineffabile nominatur. Tritum enim in Cabala est בה בקרא per Notariacon שק Ideft, No. men tetragrammaton uocatum, hoc est, prolatum. Nullæ autem sunt lites ræ aliæ quibus sola nude misericordia designatur, nisi hæ quinæ i,h,u,h, & consona Sin, i, s. De uocalibus quatuor in libro Portarum iustitiæsicle gitur סור שאם רול כי יהיה ירצא משקושו יוצא ממרת רחמים Ideft,Et hoc est mysterium quod dixerunt Magistri Nostri quorum memoria sit in pace, quod ecce quatriliterum, inquit Micha, i, h, u, h, egredietur de los co suo, egredietur per proprietatem miserationum. De consonante autem Sin

Bin, universi Çabalistæ qui non fint nescii in Cabalistica xyvirari Bin lite ram totius in le coplexus quatriliteri ex Arithmetica: proportione ratio nem cotinere, haud inficias ibunt, eandem quogs ab ea possidem propriez tatem clementiæ acmisericordiæ. Omnium igitur hominum sikus de sola Dei misericordia expectanda est, quod palam expressit Habacuk Deulsic alloques: Cum iratus fueris misericordig recordaberis. Vbi Dauid Cama hi, quam nostri appellant Kimhi, sicut alij pronunciant Rabi, & Alemania dicit Ribi per facilem uocis a in i conuerfionem, ut & de Grecis ac Latinis extat par iudicium, illi enim grammatiki & logiki, nos grammatica & lo> gica:illi mitir,nos mater,ita Samfon Simfon, & Camhi Kimhi, & alia plus ra. Ille inquam Dauid ludæus Hispaniensis per nomen onz, id est, miserix cordiæillic positum secundum arithmeticam proportionem Cabalistica, hoc est, symbolicè intelligendum esse docet Abraham, quasi Habacuk, si c diceret:O Deus, cum tu ira peccati nostri tangeris, memeto seminis Abra hæ, cui promisisti, quod in eo benedicentur uniuersæ cognationes terræl Etrurium: O Deus, tu illum affatus es, benedicentur in semine tuo ormes gentes terræ. Vt autem indicaret Habacuk iple, quod nam futurum effet illud femen, fubiunxit:Egreffus es in falute populi tui , in falutem cu Mef# fiha tuo, ubi idem Dauid Kimhi fic scribit הרא משיח בן דור, idest, hicest Messiha filius Dauid. Aio igitur cum sapientibus Cabalistis omnium no stri ueram salutem in Messiha pendere, quotquot attingimus illum. Quo figurab omnibus nos rebus creatis quoad possumus absoluentes per o mnes gradus ascendere, ac migrare in eum conemur, ut ipsum si minus co Lequamur, at uel assequamur certè, pro singulorum quorum ç uirili. Nam hic est noster ipse, in cuius aduentu omnis lex à nobis etia intellectualiter refertur, & no Moyli tantu (criptura, led & prophetaru & quicquid in Ha giographis cotinetur. Totu nance in contextu quod Essrim Varba, id est, uiginti quatuor nos dicimus, & uos Biblia nominatis, totu inqua mann, id est, legis appellatione nuncupamus. Vt in Danielis cap. 9. Ambulando in lege Dñi Dei nostri, quam tradidit corã nobi**s per man**u feru**oru suoru** prophetarum. Hanc solam scripturam decreuimus tam stabilem & aded esse firmă, ut super eă cogitatus omnes nostros tuto fundare queamus, & sublimes speculantium hominu cotemplationes haud perplexim locare. tum, quia summa Dei uoce promulgata sit, tum quia tantis energiæ uirib. in hominữ contemplantissimorữ mentibus solet operari, ut per eã de quis buscunce libet mistis ad simplicia, de simplicibus ad simplicissima, de caus fatis ad caufas, & à mudo deni $oldsymbol{arphi}$  inferiori ad fuperior $oldsymbol{arepsilon}$ , à fuperiore ad Me $oldsymbol{eta}$ fiham, qui mentis nostræ obiectu supremu, & in ultimo gradu conceptibi le sit tanquam ad regem seculorum ascēdere ualeamus, per quē planė tans dem in Deu transeamus incoprehensibile, tum etiam quonia per has Sacras literas, quali per scalam lacob, cacumine tangentem cœlos, cui Deus DDdd iple ipfe innitatur nostri ascendunt angeli, & descendunt, uectores hinc precui inde donoru, qui ultrò citro portathine petitiones, inde suppetias, ut ex uestris quida ait. Et profecto nihil sentio aliud etia, quod uel fingi posset animu nostru arctius Deo perinde atos aliquod stameti introtexere os illa iplam, cuius mentio fit lacram scriptura, quæ nos primo in divinorum ade mirationem ducit, tum in eoru pro humano captu agnitionem, deinde in illum ardentilsimu qualitercum cognitæ divinitatis amorem, præ fe feren sem certissimum spei effectum. Per hanc cum Ezechielis animalib. & rótis de terra eleuamus, ut cum euntib.eamus, & cum stantib.stemus. Hic est so lus uere contemplationis campus, cuius singula uerba, singula funt sacras menta, & singuli sermones, syllabe, apices, pūctace eius plena sunt arcanis sensibus, non tantu nobis authoribus, uerumetia Christianis attestatibus. Hec est Cabala, quæ nos humi degere non sinit, sed mentem nostra extole lit ad altissimam coprehensionis metam, quæ tamen nequeat anima Messihæ rationabiliter transcendere, nisi quodam incomprehensibili intuitu, quasi uia momentanei raptus, quo putamus haud impossibile Cabalistis nobis in spiritu propetertium mundum corripi, ubi est Messiha omnib. inferioribus influens.Mundi em generalifsimi numero tres funt. Primus materialis, secundus formalis, & tertius informis. Seu quado sic uultis pri mus inqua infimus, qui & sensibilis, secundus supremus & metalis, qui & intelligibilis, & tertius intelligibilis, id est, supersupremus, uel si dicere lices rei, supremissimus, incomparabilis & divinus. Mundum auté censeri pris mum, quo ad nos uolui hunc corporeum, ceteris subsistentem, ordine for te peruerlo, qui iulta ratione in genere causarum fuisse debebat ultimus, quasi receptaculum omnium superiorum. Iste constituitur primo ex coes lis & cœlestibus, secundo ex elementis & elementatis, tertio ex natura hu= mana & singularijs hominibus, qui dicuntur Hebraice עולם חקטן Græce μικρόκοσμο, & Latine paruus mundus. Vniuer sum hoc corpus, ut Aristos teli uestro placet in libro de mundo, est globus ex cœlo & terra, & ijs con **Tentis naturis constitutus** quippe cum septem habitaculis cœlestibus , & feptem habitaculis terrestribus, que quidem enumerat Rabi Mnahem Ra canatin cap.25. Leuitici nominibus istis primo ad cœlum pertinentibus. שמים רקיע שחקים זבול מערן מברן עוברת Secundo ad terram. ארץ ארקא ביבשח חובח חבל חלר.Septem quog habitacula inferorum Iofeph Salemi tanus in Horto nucis, ut paulò superius audiuistis, nominatim recitauit. De Microcolmo aŭt id quog haud clam est omnibus nobis, ad hominis conditionem, quamlibet in partem respexeritis septem attinere, quæ sunt, corpus, anima, & ex ijs copolitum quod was appellamus, ut est illud regis בס Sodomorum לי נמש, id est, Da mihi hominem,ex quatuor scilicet po tentijs animæ cõpolitum,& quatuor qualitatibus mundi maioris, qui fae nè mundus cum sit animatus i lustratur mête propria, quæ dicitur Metats

tron.

tron. Secundus est mundus, supremus intelligentiarum separatarum, que à Cabalistis appellantur שבלים גפררים, à Philosophis autem Hebreorum רערת נפררות. Eum quidem mundum & speciebus plenum, & formis, & mentibus folutis, & angelis, complectitur, ambit & regit ipfa Messihe ani ma, quæ apud Cabalistas est ideata Idea omnium uitarum, ad quam refers tur omnis uitalitas indiuidualis, specifica, & generifica. Inde quasi ex uis uario depromitur uita omnis, & nominatur à Cabalistis terra uiuentium. ideft,ldeo לפיבר ררשו בפסוק הוצא חארץ נפש חיה לשינה זו נפש של משיה commetanturin uersiculo: Producat terra animam uiuentem ad speciem fuam, hæc est anima Messihæ. Quæ uerba leguntur ita in Portæ Lucis ca pite secundo. Et sicut in mundo humano qui dicitur Microcosmus, ani= mæ hominis dominatur mens, ita mundo cœlesti dominat Metattron, & mundo angelico dominatur anima Melsihæ,& mudo incomparabili do minatur Adonai, Quin etiam sicut lux mentis est intellectus agens, ita lux Metattron est Sadai,& lux animæ Messihe est Elhai,id est,Deus uidus,& lux Adonai est Ensoph. Cum'consultissimis rerum naturalium scrutato ribus facile uideatur superioris naturæ infimum, cum inferioris naturæ su premo communicare, in tantum quidem, ut sæpius de proximè connexis dubitari possit, contigua sint an continua, & cuius nã existat naturæ illud, quo cotinua uniuntur, haud fecus atopid quo equi pes & eius ungula con ueniunt, corneum ne lit an carneum, propter immediatam exiltentiù cons nexionem.Idcirco etiam nuc magis fine iniuria dici arbitror, quod homo Microcofmus & mundus fensibilis ille magnus, communicant in mente. Mundus item corporeus,& mundus intellectualis, comunicant in Metat tron, qui est intellectus ages primi mobilis, unus cu natura cœlesti tanqua inferiori,& cũ natura angelica tanquã superiorimundus autē supremus, cũ mundo tertio incomparabili, ac supersupremo comunicant in anima Melsihæ, quali ellentia quadă utrino, & angelico & diuino mundo conti nua, nec em interstitio ullo anima Messihe, & Elhai distant. Sed est Elhai fons aquaru uiuentium & anima Melsihe riuus uitæ. Tertius mundus elt Deitatis, qui constituitur ex eo, quod Seraphim uocauerut, Sanctus, Sans ctus, Sanctus, Sanctus tetragrammatus. Dicitur (3 in Deuteronomio: Ma gnus, potens & terribilis, seu potius reuerendus. Magnus ante creatione, potes in creatione, & reueredus post creatione. Et hic est אַאַדוּר, id est, unus, imò magis propriè, principium unitatis, quia Aleph delignat principiu, & had, unum, quasi principium unius, omnia in sua simplicitate unitatis complicans. Cuius talis est emanatio secundum Cabalistas דרח דבר קול id est, Spiritus, uerbum, uox. Sic enim RabAzariel in commentario sancti tatis, post etiam ea quæ nunc recitaui, scripsit his uerbis: מררח ירצא חרבר יחקול בלא מתיחת שפתים ובלא דבור לשרן ולא נשבות אדם ideft, Exfpiris tu producitur uerbum atque uox, non per apertionem labiorum, & non DDdd

per sermone lingue, nec anhelitu hominis. Et hi tres unus est spiritus, quia unus est Deus, ut in libro letzira de creatione legimus his uerbis, non דוח אלחים חיים ברוך חושת ומכורך שמו של חי חעולמים קדל ורוח ודכר ים רוח מרים שחים רוח מרוח id elt, Vnus spiritus Deus uiuens, bene dictus iple, & benedictum nomé eius, qui viuit in lecula, uox & spiritus & uerbum,&hocest,Spiritus sanctus,duo spiritus ex spiritu. Hæc Abrahã pater noster. Et iuxta id gd Rabhamai in libro nyn de speculatione scrie psit. Hi tres qui sunt unum, inter se proportionem habent, ut אחר מייחר יחיה, id est, Vnus, uniens, unitum. Quin & paulo superius idem air יחיה ראש ראמצא יכרת id est, Etsunt principium & medium & finis, & hæcsunt unus punctus, & est ארון חבל, idest, Dominus universi. Sicin uolumine citato. Mundus itaq ille tertius incomparabiliter fummus ex istis tribus, qua sunt unum constitutus, quasi ex summa essentia, potetia & operatio. ne,in aternum & ultra extenditur, nec concauus, nec conuexus, nec caris natus,nec superficiem habens.Nam ut scribit Azariel in libro pridem al= legato sanctitatis חרא ראשון כלי חחלה רחוא אהר ון כלי חבלת, idest, Hic est primus absque initio, & hic est ultimus absque termino, sanè quo ne cogitatus quidem nostri pertingere possunt. & nominatur Ensoph, id est, infinitudo, quæ est fumma quædam res fecundum fe incomprehenfibi= lis & ineffabilis, in remotifsimo fuæ divinitatis retroceffu, & in fontani lu minis inaccelsibili abyllo se retrahens & contegens, ut sic nihil intelligatur ex ea procedere, quali absolutissima Deitas per ocium omnimoda fui in le ipla claulione immanens nuda line uelte ac ablque ullo circums stantiarum amictu, nec sui profusa, nec splendoris sui dilatata indiscris minatim ens & non ens, & omnia quæ rationi nostræ videntur inter se contraria & contradictoria, ut segregata & libera unitas simplicissime. implicans, sic enim legitur in libro de fide & expiatione בבר אברתי לך בי אומרציא יש מאין איני חפר וכי חיש הוא כאין בענין אין וחאין הוא כיש ולפור שחאן הוא חיש וחיש חוא האין, ideft, lam dixi tibi quod producens ens de non ente nullius eget, & quod ens est in non ente, quo ad rem non entis, & non ens est in ente, quò ad rem entis. Et infra. Quo di scas, quod non ens est ens, & ens est no ens, ita illuc scriptum legitur. Istud autem omnem nostrum intellectum transcendit, qui nequit contradictos ria in luo principio combinare uia rationis, quoniam per ea que nobis ab ipfa natura manifelta fiunt ambulamus, quæ longe ab hac infinita uirtute cadens ipsa contradictoria per infinitum distantia connectere simul nes quitut quidam Germanorum philosophissimus archiflamen dialis ans nos paulo antè quinquaginta & duos posteritati acceptum reliquit. Tem poralium igitur curarum grauamine semoto, & anilium disputationum sophismatibus cotemptis, felix Cabalista per Cabalam, id est recepti & cre disi semitiam tenebras erumpit, & profilit in splendorem, quo attingit lus

men,

men,& sic à lumine migrat in lucem, & per lucem quatum humana potest capere natura, illud uerum luminare cõprehendit fub modo entis, non au tem non entis, nisi fiat hoc per omnium abstractionem, quæcung no sunt principium absolute primum. Cumq frequeter hac uia per ineffabile gau dium & alacritatem spiritus ipsa mens Cabalistæ intra profundæ taciturs nitatis secretum humilia deserens atos terrena, ad supercoelestia & inuisibi lia transfertur,omnem transcendentia humanum sensum, tunc & si adhuc mortali in cute hospitatus, tamé socius fit angelorum, perinde at co domici In supercolestis quidam inquilinus, cuius tam crebra couersatio in colis esse cognoscatur, & tum quando q cum illis tanquam uiarum suarum cos mitibus ad altiora spaciatur, animamo Messiha uisitat: quando que autem ad inferiores, tam cœlestes quam ceteras naturæ uirtutes angelico ductu, nec tamen sine propria quocs ratione descendit, & earum dignitates opes rationes & intelligere, ac singulari honore uenerari studet. Vnde oritur intima Cabalista: cum angelis amicitia, per quam aliquando nomina diui na ritè cognoscens, res admirandas conficit, quæ uulgus miracula nomis nat, ut Rabi Meir per nomen diuinum, uel ab Ethnico prolatū, ipsam uxo ris suæ sororem à corruptione diuersorij lupanaris præseruauit, quam ui prostitutam nullus ganeorum uerbo dicto etiam quantumuis robustus uiolare ac stuprare ualuerat. Hæcin Portælucis exordio, & alia id genus plurima cum suis authoribus recitantur. Tamos facilis eiuscemodi erat pa trum memoria Cabalistis miraculorum operatio, ut hi ab inuidis & prophanis sæpius ignominiose uersu Magici cognominarentur, quasi non is la opera perfecisset Michael, sed multò maxime Samael, uidelicet per ins cantationes Ægyptiacas, & arcana quædam, tametsi uirga Cabalistarum semper deuorat uirgas præstygiatorum,& salubris agit quodcuncs diuis num quam ullum dæmoniacum.Semper enim ad hominum falutem tens dit Cabalæ artificium, contrauero lemper ad perditionem uergit magicæ uanitatis ueneficium, hoc per nomina tenebrarum & cacodæmonum, ils lud per nomina lucis & beatorum angelorum, de quibus nisi more nos stro Sabbathi feriatus dies iam uesperi hac ipsa hora ingrueret, quoniam huc attinet, tanquam huius artis fructus, quem adeò desideratis, ego sa-'nè tum quicquid sentirem magis amplè tractarem. At parum abest quin nox ruat optimi uiri, secedendumque nobis est, non modò ne præcepti negligens mulcta uapulem, uerum ne etiam professioni Cabalicæ defis am, si hoc Sabbatho ultra Sabbathai, qui est Saturnus suprema arcana & recondita labore operolo effodiam, ac non potius filentio remorer, & os cio perfruar tantisper, dum sequens dies prætereat. Cætera hic perendie uel quotoquots loco, utut elegeritis de arte Cabalistica explanabimus. Tum Philolaus: Es inquit, difficillimas dicendi partes fortitus nostri caus la, qui post meridiem adortis nobis tot res tam admirandas & tanto nus DDdd

mero perpetua oratione protulisti, quanquam inulla plane moueri uisus molestia. Et ille tum: Amor, inquit, erga uos meus ut spero mutuus, os mnem molestiam abstulit. Quod nisi adessent feriæ, non putarem mea insteresse uos tales actantos discendi gratia huc profectos, ita Cabalæ doctri na ieiunos & inexpletos dimittere, sed parendum est legi. Ad hæc Marras nus: Ego uerò Simon rectè sateor, nunquam me à cuiusquam conspectu magis doctum abisse, mihiés uel si malis ambobus, ut pro hoc quoce reci piam abste quidem cumulate quantum in temporis pati creditum est sat esse factum. Mox Philolaus: Tu solius inquit tui causam Marrane agas ue sim, ego nondum istis quanquam maximis & ad doctrinam Pythagoris cam familiarissimè accedentibus, tamen auidiori mihi copiosius hauriena dis, sore satisfactum putauero, si non comperendinata dies sinem artis afeserat. Qua de repost Sabbathum istud tuum Simon, quando singulari tua comitate nos ita sers, redibimus. Et ille, redite dum ait intrepide, acins terea ualete bona ualetudine.

## IOANNIS REVCH lin Phorcensis, legum doctoris, Liber Secundus.



Beuntibus inde utrilo Philolao iuniore, Marrano dos mum, uarius inter eundu erat fermo, & non ineptus, quip pe doctis fupra modu Philolophis de hoc iplo Hebræo, cuius cum fumma doctrina fingularem etiam commenda bant erga peregrinos humanitatem, & in omnibus atque

præ omnibus morum dignitatem. Placuerūt cuncta eius hominis, præter tunum istud Sabbathum suturo, ut iudicarunt, tædio plenum, quo à tanti magistri gratissimo colloquio diuellerentur, & in diem reiscerentur usquadeò tertium, no absque temporis molesto dispendio, cu quid acturi essent luce crastina, ignorarent. Tum ambulando ita ruminati acceptæ succum doctrinæ, breues dictorum epilogos mutuo percensebant. Ardentibus autem illis discendi seruore uenit in metem & redist subito in memoriam admirabilis uiri sudei oratio, disputandi acrimonia, institutio grauis & es rudita quæ sine satietate desectet, non sucata, non colorata, sed que ubi ma xima careat storibus, ibi plurimum pariat sructus. Cumos se iam ab itinere in diuersorium corripuissent, mox in ipso consessu antequam respirassent coepit ita Marranus. Omnium sapientum quos equidem à teneris audis uerim annis, haud scio an ullus suerit unquam qui argutiorin dicendo, & subsimior in sentiendo uisus mihi sit hoc uno Simone, que uel reminisces

iam

iam memoria tenea, ita sermone suo tametsi plano, simplici, non affectato, no domi quæsto, minime de Demosthenis oleum olente, sed magis extem porali & quotidiano meum animum ad ardua e8templanda excitauit, ut mihil coceperim gradus Dij boni, homo ludæus-ex ludæis ortus, alitus, educarus, & edoctus, que natio ubice gétium barbara, superstitiosa, uilis, abiecta, & à splendore omnium bonarum artivaliena est habita, perpetuã grede mihi hanc nocté procliui defiderió meo uiri huius uidissem uultus, audiffem uerba toquentis, si no misserum hoc uesperi Sabbathum interue pisse. Tum Philolaus. Ne Greci quidem omnes, inquit, quib. omnium co Sensu tribuit multarum artium disciplina, ingeniorum acumen, dicendi co piactam alcedere potuissent in alta rerum arcanaru fastigia, nisi forte unus **Pythàgoras ille meus, philosophiæ pater, tamen qui nõ à Græcis eam do**e Princ præstantia quin potius ab illis ipsis ludæis receperit. Itag receptor oprimo iure iple quoq, id est Cabalista nominandus erat, quauis ut post diveurnă peregrinatione è loginquo aliquid admiratione dignum referet in patria, quod facilius trulgo crederei, iple nomen illud Cabalæ luis inco enteum, primus in nomé philosophie Grecum mutauerit. Quod eo argu mente recte concimus, quia nullam discipulis suis reliquit aliqua ratione percidirendi facultate, quin id primum fui dogmatis principiù esse uoluit, με que rentib.causam, respoderent μύλι εφα, id est, Ipse dixit, more Cabalista rum, qui firm è haud aliter rerum cognoscendarum rationes citant, quam guod aiunt אמרר אממים, id est, Dixerunt sapientes. Sic noster ille מי איניים, id est, Ipse dixit. Ipse autem idem est Pythagoràs, qui hoc modo philoso= phiænomen indidiste perhibetur, quonia summi Hebræorum authores Hachamim,& Græcorum ante se olim Sophi cognominarentur, ita uetes rem disciplină noui conatus est nominis ornamento uestire. Non auté eo tibi debent minori preconio digna uideri que Simon Iudeus protulit qd fințab ignobili Hebrææ gentis doctore tanquã ex barbaris authorib.deء fumpta,et ab homine barbaro allata,quando idem omnium maximus no ster Pythagoras simul cum barbaro quodam nominis Zora scientiarum prima studia iniji, adeoci id extra Græciam, quo tepore apud Ægyptios lecum philosophatisunt, qui tum dicebantur prophete & Assyrioru Chal dzi, & Gallorum Druidæ, & ex Bactris Samanæi, & Celtarum no pauci, & apud Persas Magi, & apud Indos Gymnosophista, & ille Anacharsis apud Scythas, & in Thracia Zamolxis ante ipfius Pythagoræ feruus, gd omne Alexander illekognomento Polyhistor in libro που πυθαγοςικών συμα المَامِينَ delt, de Pythagoriçis notis scriptum reliquit, & apud Indos deniquit, & apud In ludzei quos appellarunt Brachmanas, ut Aristobulus peripateticus mes ninit Sanè licet uera dicere no est certè ulqua repertus Pythagoras quic= quameerum aut divinarum authumanarum vel à Græcis didicisse vel à Romanis. Sed ut Antiphotie didit in libro wed To Bis The ey agert ngale vo avray, id est, هُنَاءً ، وَلِمْ

id est, de uita eorum qui virtute prestiterunt. Accessit discedi gratia Pytha goras ad Ægyptios & Arabas, & ad Chaldgos postquã è Syria que & est & nominat ludga Phereciden libi magistru & præcepeoie nactus fuisser. Vnde Syrius uulgo ipfequog tum appellabatur, que aliji Tyrium dixerei ali Tyrenum ως Βαρβαρομάλι εχεπιναρίο ρονίκαι κορμήμολογείρ διορωνου φολοσόρουν id est, ut barbaru & no Grecum fuisse prædicarent hunc omnium philoso phoru primum. Hæc Marrane couivami doctilsime penes Eulebin Pam philiscripta legisti certescio, in uplumine, firite recordor, de preparation ne euangelica undecimo, qui & hoc edidit vérel है अरहे के मे ने के कि के कि के कि के कि कि कि कि ชังให, พะเมล รหัร ออกเลร C ลักอยู่สุดเมนาหลังไดย, id eft, Tame quod à lapientibus Gras cis habuit nihil, penuria sapientia acindigentia cohabitantia. De quibus, ut est in Timæo Platonis, barbarus quondam Ægyptius, ist ualde senez uere admodu uisus est Soloni dixisse: O Solon Solon Greci semper puers estis, nullam habentes antiquam opinione, nullam disciplina tempore cas nam. Nec illud non erit maxime laudandy in flythagora prestanti sapiene tia & nobilitate uiro, quod in alieno et longinque folo, que è Barbaris ho minibus labore ingentialgu & sudore multa commentatione atomedita tione, no paucis etiam annis corrast, ea non dica meliora, sed tamen splen didiora in patriam, ac uso adeo in Italiam que tune magna Grecia diceba tur, ceu humeris iple suis reportauit, cum incredibili cunctorum de se atos fuis sectatoribus admiratione, ita ut omnis qui sapientia & doctrina excel leret, Pythagoræ auditor fuisse crederetur. Vnde philosophia Italica pos tissimum ab illo nomen accepit. Astipulatur huic laudi Numenius! Pythe goricus in primo uolumine de bono, cu ait, quod Plato ates Pythagoras quæcunc Brachmanes Magi, Ægyptij, ludæich inuenerut, ca Græce ipsi exposuerunt. Quod uehementisime suspicamur, uerum esse quod asserut uiri doctissimi, & uariarum linguarum periti, ludæorum quæq tam reces pta quam inuenta exponialienis furtis hinc Gracorum inde Latinorum, nihilos nostrum esse in philosophia quod non antè ludæoru fuerit, quans tumuis hoc seculo adimatur eis marita gloria, & nuncuniuersa coru cons temnantur, quoniam præsens ætas omnium studioru explicationem mas gis illustre perpolitames deliderat. Tum uera optime Philolae refers,inquit Marranus, quo magis assentiar Euripidis Hecubæ ١٠٠٥ ١١٠ देवन ( ov w i w x ax Tay d'en sy Top av Tor of randy Sive. Id eft, Sermo nanque ex ingloris progredies ates gloffosis, idem no idem ualet. Nam si Aristoteles aliquis aut Theophrastus quispiam ea protulisset quæ nos Simon hodie docuie, nihil omniŭ sententia esset dignius auditu, nihil graujus, nihil memorabis lius, addidisset tantumodo dicendi genus magis equabile, & aliquem eld quentie fucum. Nuc quonia ludeus est, qui suo more aggrestius paulo & pressius rem omnem tractauit, haud dubiu, quin sordida sint futura in au ribus illoru nostro æuo sophistarum, ut ipsi sibi midentur, plane per subtis lium

lium, si qui audiant aut sint audituri, uel potius uniuersis nunc aut prauè aut stulte philosophantibus, appareant implicata, obstrepera, hiulca, ieius na, horrida, rusticam asperitate & peregrinam insolentia sonantia, tametsi, etiam ut mos eorum fert, prius no quantum oportet examinata quidem, quasi aurum, non sit aurum quod in luto querimus. Post uero qua ab hoc iam homine in diuerforium ecce nostrum recta uia nullo monstrante redi uimus, quando cœna fortè nobis præstinata nondum est, cossulo ut quisqui fua recitemus inter nos, præfertim digniora quæ audiuimus, & figamus memoriæ,ne labantur dum recens omnia tenemus. Et Philolaus quã pru, denter ait, illa præcogitalti M**arrane, sic enim a**d audiendum paratiores u**i** rum accedemus perendie post hoc Sabbathi monstrum cultace Iudæo, ut air Ouidius, leptima lacra uiro. Interea tu lellam hãc arripias ego alteram, & confidentes dicamus celeriter de omnib. donec adparentur quæ ad cœ nã congruant, Cæterum ne detur frustra côtentioni locus cum soli simus, id enim aliud nihil esset & tempus perdere, tu prior quicquid in buccă ue nerit uel præteritorum aut prælentium recordãdi uel comendandi gratia quocuno accidat modo, eloquere. Sicigitur Marranus exorsa texuit. Et quanqua negocium omne, inquit, circa quod post meridiano hoc tepore conversati sumus, mihi singula examusim perpendenti, videat esse altius 🛱 ut id nos humi strati suspicere possimus, tamen sæpenumero que homi nibus prima specie apparent ardua & impossibilia, tande continuis & ins defessis exercitationibus, duro & labore fiunt, & plana et facilia, iuxta Mae ronis illud: Labor oia uincit. Idcirco libenter in mediu conferam, q ab isto me audiuisse meminero, addāca illis quid ipse sentiam. Hebræus sanè pres céptor noster de Cabala nobis petentib.tractaturus cómodum ostendes bat, eo nomine quid sit intelligedu. Nã Cabala receptione designat, simul & hocattulit, gd ea nostris animis esset insita semper ad summa coditione naturali tendētibus, quapropter eius delideriū nobis cõltaret ingenerari, & qd fummæres ac diuing fublimiores haberentur, atop digniores quam dd ratione humana coprehendi ac discerni queant. Id aut triuiale idoneis peripateticis est dogma, ut em principio meos Arabas, cu quib. mihi extat solita familiaritas citare liceat, Alpharabius in lib. que de Scientijs pre= scripsit, hac utitur sentētia, od res diuinæ ac pia side credibiles, sunt altioris ordinis, cum sint assumptæ ab inspiratione divina, quonia in eis sunt secre ta diuina, à quoru coprehensione debilitantur rationes humane, nece con sequuntur ea, hæc Arabs ille, gd & Simon noster affirmauit, qui eos ordia nes appellat regiones, & in anima nostra tertià regione constituit res incorporeas, ac substatias ab omni materiæ pessone liberas & immunes: no quæ Antilthenes cogitauit phantaltica illa & logica uniuerfalia, sed ipsas inqua reales formas, species, ideas, essentias, q sunt res altissime, circa quas uerlant Cabaliste, ut audio, contemplationib. suis propè in enarrabilibus,

& ea fingula, qua nos fentire autscire arbitramur, huc conferunt, ac demu universain unum quod estipsum bonum atos primu per media reducunt tanquam ad nostræmentis saluberrimum finem. Quod Aristoteles in 14. lib. corum que post naturalia scripsit, id qd est ei regens ig n owlingia, id est, Sibi fufficiens & falus effe dixit, & Simon Hebraice nominauit. Sicut & regius Pfaltes ait: Dñi est salus, & super hão generis humani salute, omnit Simon Cabalistaru fundamenta jecit, que nec sint à ratione investiganda, nec per rationem inuestigata, ut quib nec sensus præbuit hypostasim, nec intellectus disciplină, summa em sunt, & quorum causa nequentadequata reperiri, à quorum cognitione disertissimus sect æ peripatetice Theophra stus scientia abstulit facultatem, sic enim in suis supernaturalibus scripsia. Μέχι μθν δη ζν Θ δυνάμεθα δι αιτίσ θεωρείν, άρχας από το αιδίστο τη λαμβάνον[ες, όταμ δε επ] αυτά τὰ ἄκρα κỳ πε ῶτα με]αβαίνωμος, όκ είζ δυνάμεθα, άτε δία το μπεχαιρ αιτίαρ, αιτε δία τιυ έμε சட்டியு வ்லியாய், id est, Vice ad aliquid quidem possumus per causans speculas ri, principia à fensibus sumentes, quando autem ad ipsa extrema & prima transierimus, non amplius possumus, siue propterea quod non habemus causam: seu propter nostram infirmitatë. De supernis enim et diuinis, quis bus nihil est prius, undenam quaso posset demonstrationis aliquod mes dium sumi: Quare Plato ait in Timæo, quod illa explicare plus est quam nostræuires sufficiant, credi autem ijs iubet, qui ante dixerunt, quanquam nulla demonstrationis necessitate loquantur. Hæcipsa Platonis uerba & rueri sapientis mandata ego tanti existimo, ut ea oraculi mecum loco duxe rim habeda. Et si ulla Cabalærata & stata fundameta sunt, hæc sunt. Quas propter acerrimum diuinæ cognitionis mera & nuda fide constantis, hos stem & insidiatorem arbitror, logicum esse syllogismu, qui Theosophistas rum aulu atogulu, Deum & angelos, mentes of beatas & simplicissimas ul tra mundani seculi uirtutes, & omne simul æternitatis agmen, et quicquid est usqua historiarum de rebus supernaturalibus, id totum humanæ mors talitati subijciat rationis discursu inueniendum, probadum, dirigendum. Perinde atop illas tam illustres substantias in Tullianum aliquod includes re conetur. Hoc nimirum est louem uincire uelle, ac falice uiminea, aut resti nautica ligare. Quod ne Thetis quidem authore Homero permitteret, aut Centimanus Briareus ille ægæon. Quo magis contentiofos theolos gistas & nugiuedos sophistas iudicabo colitum & supercolestium expu pnatores no minus esse quam Aloidas geminos immania corpora, ut ait Virgilius: Qui manibus magnum rescindere cœlum aggressi. Haud ses cus atos Sinaaritas ac Babylonios olim filios Adam, hocest, ex humana imbecillitate quam in se non agnouerunt prognatos, turrim altissimam exædificantes, cuius culmen pertingeret ula ad calum, primores בל כל id est, confusio mis authores. Vnde Babel, quam uos Babylona dicitis, nec alterum al verius linguam intelligentes. Per hos enim garrulos syllos giltas

giftas in rebus credendis pietas erga diuinorum uniuerlitatem omnis a mittitur, ato uincendi studio fraternum odium concitatur, uenaticos cas nes ad seditionem paratissimos, summæ contemplationis uenenum orbe toto expellendum. Triumphent hæc si phas est syllogismorum artificia in natura & humanis inuentionibus atos figmentis. Sed in sacris oraculis lo cum sibi ne sperent ullum. Hoc enim Parmenides apud Platonem de sub-Stantifs separatis Socrati dogma tradidit, ita dicens, Link spoins suris exerup militer nos illis non imperamus nostro imperio, neque cognoscimus die uini quicquam nostra scientia. Ei sermoni & peripatetici astipulantur, & Aristoteles ipse tum artifex tum organum, ut aiunt, sciendi, cum in resolue tiuorum posteriorum uolumine primo, immediatorum scientiam esse ine demonstrabilem aftirmat. Post paulo inquit, Et non solum scientiam, sed & principium scientiæ esse aliquod dicimus, quo terminos cognoscimus, Principium scientiæ Themistius ibi appellat nostram mentem, terminos uerò ex quibus uidelicet componuntur dignitates maximæ subiectum & prædicatum. Sed Philoponus qui uulgo nominatur Ioannes gramma ticus explanuit hæc non parum sublimius & uerius, ita scribens. ¿ μω φιλία σοφ@ નર્મા દેક્ષે γાστη મેં προσκαμείνε βίτε હ કે τ@ απίδωκεμ. άρχημ με έπι είμες, જો μ νε μ άλαφως, ο φ એ લ્યા માર્ક τερογ, άλλα એ μ ફિકાર્ મુ મુ મુ મુ મુ મુ માર્ચ tis dicti sic tradidit. Principium quidem scientiæ, Mentem accipiens, non nostram, sed divin am & supranos. Terminos aut ipsas intellectuales & diuinas formas. Terminos quippe illas uocari, propterea quod fines sint omnium. Cognitio itag supernaturalium creditorum à mente pendet, no à ratione, quæ ratiocinando potest errare. Sic enim idem scribit Aristote. les επιδεχείαι το ψευδο οίον δόξα, τῶς λογισμός, Id est, Suscipit fallum, ut opinio, ira ctiam logilmus, quod elt ratiocinatio. Vnde lyllogilmus nuncupatur. Idem denics concludit posteriora sia. Scientia, inquit omnis cum xéye, id est, cum ratione est. Principiorum, scientia quidem non utica erit. Quoniam autem nihil uerius contingit esse scientia quam mentem, mens utics es rit principiorum, Principia uerò dicuntur res primæ, & Heliodus prisciça omnes Theologi Deos fécerunt esse principia, igitur hæc cognitió pros priènominatur divina. Et ut in postnaturalium primo ille idem Stagirità Icriplit, eius est possessio dinains ap un arbemnir, Id est, luste utique non humas na, quod uel solus uel omnium maxime illam Deus habeat & indignus sit homo quærere circa eum ullam scientiam. Deus enim solus hunc has bet honorem iuxta Simonidem. Séd cum nobis nihil magis eonducatad beatitudinem quam fummarum & divinarum rerum cognitio, qua te ros go, uia Philolae alia homini ad eas pergendum est, si non scientia: quibustie modis comprehendenda tanta fummitas : Tum Philolaus, Per ecastor EEce iple

iple tu, iterostedisti planum ato patens. Cum enim quino sint cognisionum opifices, Ammonio teste, post Aristotelem, qui eorum quatuor tantũ in primo de anima lib.meminit. Sunt auc vis, Διάνοια, Δόξα, φαντασία, αιδυσις, id est, Mens, discursus, opinio, imaginacio, sensus, Mens quidem & sensus non fyllogisfant, alterum longè superius , alterum multò inferius ratione. Sed nec imaginatio quog cum sit statio sensus & apparitionum inde mio grantium referuatio. Sensibus autem nequaquam ratiocinantibus ne pus tandum quidem est apparentia sensum ratiocinari posse. Restabunt igitur opinio et discursus, at opinio estipsius discursus conclusio, quapropter ea ipla non lyllogissat, soli ergo discursui, quæ diancea nominatur relicta est syllogissandi facultas, hucuso Ammonij sententia est in comentarijs, quæ ædidit ad Aristorelis prima resolutiua. Et quoniam attigi enumeratione comprehensiones & comprehensa breuiter, ne uagetur oratio mealongia us, opinor diuina esse suprà syllogismum, nec ratione humana intelligi posse, quæ non ducant originem cognoscendi à sensu, sed ex mera dependent fide, tantum ob amorem reuelantis recepta & hominu beatitudinem redita, funt tamen plurima fanè, quæ fic diuinæ fe fpeculationi fepe immi Scent, ut unius familiæ solent quando $oldsymbol{lpha}$  liberti  $oldsymbol{lpha}$  inquilini $\,$  commune  $\,$  sib $oldsymbol{i}$ nomen ulurpare, atœ illa crebro, ita enim fateor, fe à theologica facultate tractari patiuntur, quia uel aliqualem ordinem obtinuerut ad Deum, aut per se aut per reductionem, uel alia forte ratione ut creationis, conseruationis, perfectionis, iustificationis, beatitudinis, falutis, & similium. De ils lis equidem non cogito in præfentia, quod fciam ea naturaliter nobis cos gnita fieri, quorum aut in postnaturalibus affertur ostensio, quod sint, aut in theologicis, propter quid fint. Permitto nimirum illis rationem quippe à sensu quondam ortis & discursui humano deditis, sed quorum ueritas à sola pedct authoritate reuelantis, eorum haud arbitror esse scientiam, nec illis dominari fyllogifmum uelim. Sed id tantum gd omnibus erit prestan tius fides, qua qui habet, is ab Aristot. in prioribus resolutiuis appellatur Βελλου σβακάμει & και ετύ γ χαστυ ασιώς, id est, Melius dispositus τη si essetsciens, quod explanauit ita Philoponus, id esse, melius cognoscere, of per demostrationem. Ad hæc Marranus, Assentior tibi Philolae, inquit, & tecum quoqilla ipfa, quæ meræ funt fidei, & pura credibilia ueto subiecta esse lo gicis tendiculis, quæ planè magis funt contemplantibus detrimento, quã Iucro, idép nostri pariter asseuerant tam Græci quam Latini. Hieronymus ille Dalmata in Pfalmum 104. scríbens, fyllogisfandi artem theologiæ apa plicatam comparat plagis Ægypti,& sic ait, Cyniphes dialecticæ artis stie mulus intelligitur, quælicet paruum uideatur re ipfa habere feductionis aculeum, grauilsime tamen sauciat mentes humanas. Quapropter doctifa fimus ifte uir hanc technam qua & uanitatem fenfus,& obfcuritatem men țis agnominațomnino ab Hebraicis dimouit studijs atop reiecit, cũ sæpe

alias tum apertissime ad Damasum de questionibus sibi propositis, quan do in secunda ijs uerbis utitur, De Hebraicis disputantem, non decet Aria stotel argumenta conquirere. Et in Psalmo 143. de theosophistis ita scrie bit.Quando tecum cœperint disputare, sic uerba torum breuia sunt, sic ar tifici sermone conclusa ut euadere tibi difficile sit cum enim-te ligauerint fyllogilmis fuis, & te clauferint, & quafi maceriam fyllogilmiam tibi texue rint ac edificauerint, non potest corruere, non potest transfre, teneris inclu sus, no estruina maceriæ, neœ transitus. Cumœ ibi tenuerint te quasi quo≥ dam giro inclusum, tunc non eris in angusta uia, que ducit ad uitam, sed in lata que ducit ad mortem, देन के मुं मं नहेंद सेन में कि कार्डाड, Bear (wy 85) ન દે हे निकृति मुक्त विद tatis persuasiua ratio, ut dixit Athanasius in lib. 3. aduersus Arrianos, confirmat hocidem in opere contra Græcos, quod incipit, મં ત્રિ માથે મહા ઉપલબ્ધ હિલ્લા ક 🕰 के किंग्रेक्षा क्षेत्रसी हांदर γνώσις, हे कावहरू। के किंद्रेद के संपीद्रसंक्ष्म की बीदक्र के बेक्टर के हिन्दर, हैं उठा देवें हिन्दर के किंद्र Eχα τὸ γ τώς ιμογ, id est, lpsa quidem de cultu diuino & de uniuersorum uerita te cognitio, non tam instituta ab hominibus doctrina eget, quam ex seia pla habet notorium luum. Sic Athanalius. Hoc nihil esse uerius quis sia bi constituat. Quo enim dicendi studio, aut quo persuadedi conatu opus erit eius, quod mea sponte paratus sum credere, quod que sam solo erga reuelantem amore meo, ac singulari ueneratione libenter recepi, ne minimæ quidem rationis ui coactus aut inductus, quam saltem tenebricosa in hoc corpus demersi ac uincti animi obtusitas posset excogitare. Multo ue berius hæctractat Iustinus ille philosophus Christianus in libro de recta confessione iambum priscum istuc citans. જે તેર ? જે તેર હિલ્લા માર્ક મા est, Nihil enim hominibus diuinorum manifestum, qui & Socratis fluxit ab ore. Fertur ita Xenophontis Socratici ad Alchine epistola, ubi omnis bus, inquit, patet diuinas res cognitione humana comprehendi non pola Le, quare sufficit piè ipsos Deos ex animo colere, quales autem sunt nec ins. uenire nobis possibile est, nec phas querere, nec enim servis conducit, nec eislaudabile dixerim, si dominorum suorum consilia, nisi quantum ad mi nisterium suum pertinet, scrutari uoluerint. Et ut de Socrate, alioruis phis Iosophorum sectatoribus scripsitidem in Memorabilibus, ibai pazi di à pà pangop avrois dry, il ravtar duvarby dry arbeirous ingap, id eft, Mirabatur autem ui delicet Socrates, si non manifestum ipsis sit, quod ea non est possibile hos minibus inuenire.. Talis semper fuit omnium ætatum,& omnium ferme religionum fententia, ut humano intellectu non capiantur, quæprius in hominis fenfu non fuerant, & quæ intellectus non capit, ea nec ratio discu tit, que autem ratio non discutit ea neque ratiocinationis discursus quam Audroidy uocantiudicabit, quod tum maxime divinitus revelate veritati cõ gruit, etiam si de carum aliqua imaginarios nobis animi conceptus for a memus, ut quicquid religiose piece receperimus id argumentationis uio. BEec lentiæ

lentie no subdamus, uel ullo nobis phantasmate proposito. Maiores itaq imitatus ille Nazianzenus Gregorius, qui eminet inter omnes nostrates in omni theologicæ facultatis genere, omni uerborum et sententiarum ue nustate, simul & grauitate, huic doctrinæ haud absimiliter abstipulatur in libro theologiæ lecundo affirmans, જે, મારે તેમ ત્રી છે લેમ કુલ્લા માન કર્યા છે કિરો છે, માં તર હેમાં કેન્યુ કેન્ન વૃત્ત્મોની ક્લી, Non coprehensibile fore humano discursu divis num nece totum quicquid contingit imaginari. Nemi tu Marrane Chris stianorum me prorsus expertem, aut negligetem suspiceris Philolaus respondit, memini Athenagoram philosophum Atheniensem ad Imperato res M. Aurelium Antoninum & L. Aur. Commodum pro Christianis les gatum fic dixiffe, रेन के म्हे में करंन किए में करंग किए महिन कर कार के स्वापित के से वे प्रतिकार हर है के सिके Buopamis Chuotitatiois, without pas, più is with all wy i xay of what pela, id eft, Atqui & per ipla dogmata,quibus innitimur non humanis certè, led diuinitus milsis,` & Deo doctis, perfuadere uos, non ficut de prophanis tenétes, posfumus. Vbi aliter de prophanis perfuaderi, aliter de diuinis infinuat. Tametfi alis quam multos ex uobis nouerim, qui omnia logicis adinuentionibus con fundunt, & fuis & de& naturalia mathematicis principiis, ac rurfus theolo gica naturalibus statuunt, confirmant & Sed haud quaquam cause diuing funt naturalibus pares, nec ualent naturalia dirigere diuina, lõge 🔅 minus illa, quæ fola fide conftant, ulla ratione posfunt demôstrare humanitus sci bilia. Sicut nec ea quæ funt purè credita necessario inferunt naturaliter scia ta, præltantilsimus enim ille uester Dionysius Areopagita, quem ego aut reliquias, autimaginem Pythagoreorum, ut arbitror, haud insipienter exi stimauerim, super theologicis istis cognitionibus in libro suo de diuinis nominibus italoquitur, Ovdt >>, inquit, angolis iupiqua mis della mis nou mis ac τίοις άλλ' έχα μθυτά αίθατά τάς των αίθων δεχομθύας ακόνας, αύτά δε αίθα των δήρατα. καλ συιρίδουται κατά του τώς οἰκάας αρχώς λόγου, id est, Neque enim consequens illatio caulatis & caulis, led habent quidem caulata illas caularum reces ptas imagines. lplæ autem causatis abstractæsunt,&supernèresident iuxta cuiulque principatus rationem. Quo captiolius aliquorum ex ues stris retiaculum & fallacius dogma est, in rebus sola fide reuelata constans: tibus, syllogismorum proprietate nedum utendum, uerum etiam pari dis gnitate credendum esse quicquid ex sacris oraculis per syllogisticum are tificium sequitur, ac bona formali necessaria, logicaque consequentia ine fertur. Nihil enim tam distat quam esse diuinitus reuelatum & humas nitus inuentum. Vnde in mera fide purè credibilium, credere & scio re sunt maxime disparata, ubi nunquam conclusio syllogismi fore pos test euidentior ex præmissis, etiam si præmissis euidentia certa misceans tur, tamen semper conclusio, partem sequitur infirmiorem. Rectè igitur uel hoc affirmamus, quod in eodem subiecto & respectu eiusdem ueris tatis, non potest simul stare habitus sidei acquisitæ, & habitus scientiæ

per.

per demonstrationem genitæ. Qui eigo contradicit factis oraculis, is exè crabiliter cotradicit fidei. At uero, qui alicui coclufioni, humano ingenio, sub rilibus inuentiun culis, Aristotelicis, technis, Eleaticaco disciplina, cue ius author fuit Zenő ric ieisilűs pipocepias dezeros un Galemus ait fine Chrys lippi tendiculis, aut Sophillaru lyllopilmis ex bacrorum oraculorum res uelatis collectæ illaræ, contradicir is fam non fidei contradicir, fed sciens tiæhumanærepugnatinon divinam illuminationem led mortalem indu firiam abnuens haud execrabiliter, led errater forte aut quando perspis caciter, non autem turpiter. Quonam modo igitur affirmare quis ausit! divinițiis reuelato & humanitus invento pari dignitate credendum esse, nisi qui torus pascatur syllogismo, sicut bos fœno. Sane que amabo te, intercedit dignitatis paritas illius et illius: Fidele illud; at illud scibile. Mens illius ledes est, istius ratio, illud defluit à lumine superno, istud ex sensu du cit originem. In mentis regione aliqua sunt necessaria; qua in ratione Iunt impossibilia. In mente datur coincidere contraria & contradictorià, qua in ratione longissine separantur. Non estigitur omnino uerum, si pramissa sint de side, conclusionem ideireo fore de side. Nam execrabilis est propositio hæc, nullum adorandum est creator. Multo etiam execras bilior ista, Omne suprile est adoradum. In eis nanque ambabus blasphe matur fides, attamen & facra & fidelis non est hec, inde confequens, nullu sculptile est creator, quam naturali ratione demonstrare possumus, ergo ucritas cius non pendet ab authoritatis reuclantis. Sed cius cuidentia lon gè credita fide minor est. Pari suasu fallimur assentiendo, quia coclusio sit de fide, ideireo aliquam præmissarum necessario esse de fide. Quis enim is gnorat Hebræis, Christianis & Agarenis esse summa side creditum, quod sculptile non sit adorandum, ad cuius tamen assertionem inferendam naturalibus utar præmissis, nullum lapidem esse adorandu, sculptile autent uidemus lapidem esse. Tum Marranus, Commodum mihi Philolae redu cis, inquit, in memoriam nostroru quorunda elénchos sophisticos, cu dis cunt, coclusio est Hæretica, ergo aliqua præmissarum. Qua in causa mis ror lupra qua dici potelt, quod ilti aliquos uel homines quando es inueni ant qui eis talia credat. Sed gd ego Aethiopë lauare conor, qui nulla ope ra candescit. Sunt præterea quæ tametsi reuelantur tamé etia sequutur de reuelatis, quæ fi acceptentur à credente, fides potius erunt quod reuelata, qua scientia quod illata. Sicut qua pracipit eccleha mea esse crededa, etia quocunquingenio copolita prælumuntur potius à Spiritu sancto esse res uelata, cp humana ratione inuenta, quantumuis quada fyllogistica subtilie tate inducătur. Sicille ad ecclesiam Alexandrină scripsit Imperator Cons i antinus de concilio Nicæno dicens, δρά εξε βιακοσίοις δμα άριστη επισκόποις, नव्देश मीवार्गाता है प्रमाणिक माने विशेष क्षित्रकार में इक्सिका id eft, Quad enim trecentis वि mul bbee

mul placuit episcopis, tihit est aliud quam Dei sententia, maxime ubi San ctus spiritus talium, tot, & tantorum pitorum mentibus incumbens, divinam uoluntatem declarauit. De epistopis loquitur hie, ecclesiam universale spiritu diuino agitatam representantibus, non de quorumlibet quans tumcung polyphemorum heteroclitis fine cerebro capitibus. Abeant ioi tur in officinam suam mistiones syllogismorum de esse, de necessario, et de contingenti, aut si qua sint alia logicæ curios tatis possibilia seu impossibi lia. Nulla enim est orationis fideliter creditæ ad necessariam propositione. æqua comparatio, cum necessaria possit esse dubitabilis, reuesata ucrò nis hil sit cuidentius. Ne igitur occupet eiuscemodi mistiones adyta sacroru. ne molestent hierophantas, quinimo secedant, si aliquid posse uelint, ad ar tes sellularias, aut naturas cementarias, aut supputationes mathematicas, ne transeant limites, ne attingent την αδιδακίον κου κουφίαν μυσκρίων συμδόλων σαgudwou. Recta, inquit Philolaus, incedis amice ad Pythagoræ profecto uis ri diuiniore doctrina imbuti obscuras latebras, nullis humani ingenii ar= gutiolis peruestigandas, quæ nobis ambigendi formidinem magis incus tiunt quam generent adhæredi firmitatem. Non enim poterit divinorum tantus splendor per tam tenues & aniles sophismaturimulas tam strictim à nostris nocturnis oculis cerni. Sed opus erit amplifsimis cogitandi & credendi uiribus, maximeq, ut ait Teretius, fide & taciturnitate. Quo mo tus Pythagoras, omnibus disciplinis toto orbehaustis primus philosos phiæ creditor, nil prius, ut scripsit Apuleius, discipulos suos docuit qua ta cere. Nam hocerat primum contemplatiuæ sapientiæ rudimentum, mes ditari, codiscere, loquitare, dediscere. Perinde atos tam auguste maiestatis Pythagorica sublimitas multo esset dignior, quam quod pueriliter iactas tis gerris loquitando & garriendo comprehendi posset. Satis uerò nobis patet ex is quæ è Simone accepimus, etiam Pythagoram sicut cætera Cas balistarum, ita hoc quoque genus doctrinæ in Græciam attulisse, scilicet, quod de quæstione altissima discipulus interrogaturus taceat, Interrogas tus uero solum respondeat av si iqu, Ipse dixit: Sic Cabalista respondent id est, Dixerunt sapientes. Et Christiani quog suis dicunt wiswoop, id est, Crede, Tum Marranus. Fortasse nos taxas Philolae, quibus કે તેરે મું જેઓ નુ એ, ત્રવેદ જાંદમાજ ભૂ મેં માર દેશ જ ભૂ માં તા eft, Vestrum irrationalitas & rustie citas, & nihil ultra ipsum crede, uestræ est sapientiæ. Cui conuitio Nazian zenus in prima inuectiua prudenter occurrit, quod pariter hoc Pythagos reis sit primum & maximum disciplinæ fundamentum, tacere, deinde nul lam dictis exhibere rationem nisi avrisique, quapropter is iniquè nos redar guat, quippe às ταν τον άκοντω το, αυτός έρα, το ωτή ύμλη ωίς ευσορ, ερ άλλαις συλλασε δαις τε καλέρημασι, id est, in idem cedente ilto, ipse dixit, & apud nos crede, lie cet alijs fyllabis & uerbis,ita Nazianzenus. Habemus nunc memoriter eorum

corum qui præ quibusq cæteris sacra diligetius tractauerunt unanimem discendi morem uidelicet Cabalistarum אמררא, Pythagoreorum שמה, Chris stianorum wiswoop. Cæterum quicquid aliorum est, diuinum no est. Equis dem antè multò cogitaui tantum, Philolaus ait, ea omnia ex Hebræorum Huxille Cabala iam certo certius scio, clarè namo uideo, que cunos Simon nobis oftenderit philosophiæ Italicæ, hoc eft, Pythagoricis adamussim quadrare, ut haud ab re iudicauero Cabalistarum & Pythagoristaru inter le cuncta eiuldem effe farinæ. Omnia namø ltudia noltra utriø reducunt ad humani generis falutem, & omnia entia que fublistunt, aut fubstant co tinuo ad Ideas referunt quæ uere funt, & idearum ideam. Vnde utrics ternos esse mundos asseuerant, & tertium infinitum, uel potius non finitum, tribus τρ constare omnia καθάπορ γόρ φασιμοί συθαγόριοι, κό σάμιζη τὰ σάνδα τοῖε βισίμ pisae,id est, Quemadmodum enim dicunt Pythagorei, omne & omnia tri إيانية bus terminatur, ut in libris de cœlo scripsit Aristoteles. Nam alia quidem, inquit, funt corpora & magnitudines, alia uero habitant & obferuant cor pora & magnitudines, alía denio habitantium & custodum principatus funt & origines. Quod ita intelligo. Quoniam mundus inferior comples ctitur corpora & magnitudines singula cum suis uirtutibus & intelligens tijs sphærarum motibus appropriatis, & generabilium corruptibilium is curatoribus ac custodibus, qui observare dicutur corpora provide, ut est cuics tributa provincia, quos antiquitas quando es virtutes quando es ans gelos, tum aliquando & Deos, item & demonas, uel pro rerum anxíarum solicitudine quibus allegantur, crebro dæmonía quoq nominauit. De quibus canit Homer. θεοδολύμπια δώματ' έχονδες, id est, Dij olympica tecta ins habitantes, scilicet, qui rebus naturalibus præfecti sæpe querula turbans uur affectione, ac à fummis ad ima relegati laborum fyorum caufas dicun**t** चुन्नेत्रां नुके कार्रेस्तिक देश्यं क्राया में क्ष्मिया है हें हाराहिड, तेरे लिप निष्म से में से से में में से मे id est, Multi enim patimur olympica tecta inhabitates à uiris, graues dolo res inter eos uicissim reponentes, ut est in lliad. 5. Nam olympu intelligut prisci quintă essentiă siue natură, hoc est, cœlū, quare tecta olympica sunt sphere cœlestes seu cœli, dicti à celado sicut tecta à tegendo. Denice uirtue tes colestes & uires elementares ac reru naturaliu proprietates. Hesiodus Deos ex colo & terra dicit genitos in lua theogonia, & Orpheus grecoru primus theologus ad Muleu scribes, eosde appellat dæmonas his versib. Acipovas spavissiy hepiss Cevi Agesiy xboviesiy broxbovies hoù wupiqoltes, ideft Dæmoz nes cœlestes & aéreos & aquaticos & terrestres & subterraneos & ignises quos, seu igni assistentes. In operum quoq ac dieru lib. Hesiodus, Dæmo nes, inquit, boni sunt terrestres custodes mortalium hominu. Ipse quidem Apollo fe fuits fimiles demonas roganti quondam Theophilo respondit angelos esse pro incubente sibi administracionis officio, ut est in oraculis. Sicem cecinit ut ferme folet of a heroice. δυρμητικού λόγ μι χωράμλιον εν συρί ναίων, ' EEee

कि beis, μικρά de bes μερίε άγγελοι άμεις, id est. Nomen ne ratione capiendu in igne habitãs,hoc Deus.Parua autem Dei portio angeli nos. Erigamus si libet ad altiora ingenium nostrum, quippe ad universi huius globi uitales influ xus. Nam mundus superior complectitur superos, essentias incorporeas, diuina exemplaria & orbis huius sigilla, quorum instar, omnium rerum inferiorum facies sunt factæ, quæ Pythagoras appellauit almerne mora luis. id est, Immortales prima deos, uelut principia terum ex mête diuina productas ideas, ut sint essentiales àpart principatus & princenes habitantium corpora, id est, specieru, compositas huius mundires informantium. Quo plane intelligitur alios etiam illic esse immortales secunda Deos, prima es nim lecunda referunt, entia incorporea lingularia & indiuidua, non mates riali numero, sed formaliter formali inter se differentia, puto spiritus ab o. mni materia liberos, simplices & impermistos, suapte natura extra cœlum sensibile comorantes, & ut ait Aristoteles, nec tempori necloco astrictus, undence senescant nec transmutentur, multo magis nulla variatione nec alteratione, nulla denica palsione affecti sufficieti simam sibi & optimam ducant uitam, habitent op æternitatem, quod nuncupatur æuum, & græce જોએ) quasi જેલે એ, id est, semper ens, quoniam idem illud seculum semper suit, est, erit, incorporaliter, in mente diuina, ex energia tamen Dei soras creas tum,& extra cœli nostri conuexa constitutum, pro domicilio splendidisi mo spirituum beatorum, quos Pythagorei ueros Deos existimāt, in subli mi ætheris uertice locatos cu prorfus obiectu, tum retro partu æuiternos scilicet æuo immortali & diuino præditos. Ab ipso aut codem æuo etiam alijs dispensatum est & tributum esse & uiuere, his quide clarius, his uero obscurius, ut idem dixit Aristot. Quid aut id sit per quod dispesetur & tri buatur, ab hoc zuo diuino & immortali rebus alijs, hoc est, inferioribus effe ipfum, non fortuitum obiter, aut perfunctorie illapfum, sed cuiuslibet speciei consimiliter substantiuum, certè primi omnium Pythagorei Socra tes & Plato sequentes præceptore suum, discipulos illius familiæ docues runt, cum audiuissent Pythagoram semper de diuinis obscuré loquêtem, dicere solitum quod Tetractys traderet anima nostra fonte perennis nas turz, tunc plane intellexerunt Tetractyn esse Ideam in mete diuina traden tem, & fontem esse Ideam exemplare traditam, & perennem naturam esse Ideam rerum essentialem receptam. Quare Alcinoo teste dixerut hoc mos કેન્ટ્રેસ ર્દે કહ્યું માનુ કેર પ્રિયા પ્રાથમિક પૂર્વ કરિયા કેર કેર્યા કેર કહે. મેં પ્રાથમિક કરિયા પ્રાથમ માનુ ભાગમાંમું છેકુની જીવામાં મુશ્કેનાં જ, idest, Estidea quo ad Deum quidem cognitio sua, quo ad sensibilem autem mundum exemplar, quo ad seipsam uerò consydera. ta, essentia, ceu loquentis uox, uti est apud Areopagită, una cum sit atop eas dem, à multis auribus ut una percipitur. Est enim uox primo in uociferae tore, secundo in uocalitate, & tertio in quolibet auditore. Quomodo aus tem in mundo sensibili sempersphæra prior in omnes eam sequentes inAuit, ita in mundo intellectuali non tamen lingulos choros superiores ine Auere arbitramur in omnes choros inferiores, uerumetiam totum muns dum superiorem influere in totum mundum inferiorem, ut omnia proluo captu quantum fieri potelt momentanea ad æterna, & infima redus cantur ad fumma. Nihil tamen merè creaturarum ad tertium mundum res duci potest, nihil enim tantæ sublimitatis suapte natura capax est, niss Des us, atqui tertius inqua mundus ille super supremus omnes alios mundos continens solius Deitatis est, unaco diuina constat essentia, ut plane mihi uidetur recte cognominata warreligarepine is pa, id est, omnipotens sedes los cata, immo existens super omne zuum & super omne seculum, est enim se culum leculorum, maggens, moskouns, ioias, piores, irriores med levirus mposon. i. Exis stentiæ, substantig, essentiæ, naturg, entitas, & unitas pro existes. Quod Py thagoras noster & appellauit, & Parmenides Pythagoreus &, uter haud absimili ratione का रिता कि कार के कि कि कि कि पार्ट के कि कि quod superessentiale unu, & ens, unum. Sed nemo antiquitatis tam perolus aut tantus cotemptor mae iorum esse optauerit, ut tatum & tam sapiente Pythagoram existimet tam anili amentia correptu fuille, quod putaret abaci numeros aut pueriles ta los quibus iactaret uultorios quatuor, aut mercatorum calculos, ceterats id genus effe rerum omnium principia, que non folum rebus no præfint, uerumetiam secundu res accidant. Quin potius intelligi uoluit ipsum els sentialiter & simpliciter unum, à quo, & ex quo, & per quod, & in quo!, & ad quod omnia sunt, & ordinantur, & permanet, & cotinentur, & imples tur, & couertuntur, idem & elle primu unu & primu ens, quod in secundo post naturalia testatur Aristoteles his uerbis τλάτων με γδρ & συθαγόρων έχ id est, Plato nang & Pythagorei non aliud aliquid ipsum ens, neg ipsum unum, sed hoc corum naturam esse, ceu existentis essentiæ idem unu esse, & ens aligd. Sane Xenophanes ille Parmenidis præceptor, & ide Pythas goræ coæuus, quanquã omnia celare mos illoru fuit, tame uilus est clarife fime nobis explanare, quid iplum unu esse intellexerunt, de quo in rerum principis uerba fecerint. Dixi aute illud unu, esse Deu, quo liquidius Pya thagoræ arcana nobis patefiunt tum statuit infinitum & unum & numes rum esse prima rerum principia. Per infinitu nihil aliud significans quam ipsum posse, nihil enim quis unquane cogitauerit quide, prius ipso pos le, quod maxime infinitum in Deo est, immo ipsum, infinitus Deus est, in quo no leparantur elle & polle, quod omniù producibiliù et lingulorum quorum'e cotinet essentias, uirtutes & operationes cu omnibus proprie tatum & accidentium connexilibus differentijs & unionibus. Cæterum Pythagoræ assentitur etiam ea in re Anaxagoras, ante quos uiros nullam Græcos omnes Dei habuisse cognitione Eusebius Pamphili author est. Dixit enim Anaxagoras, quoniam erat omnia simul. Et Democrit. erat in quit

quit, omnia simul potetia, sudelicet de du i.i. in ipso posse. Hæć est illa quo que miltura siue reru comistio Empedoclis et Anaximadri, nequa o tamé in aliquo Hesiodi aut Aristophanis chao nocte et erebo cofusa, sed in des tatis pleno lumine discreta, & ipso infiniti luminis intimo penetrali ordis nata, quaco si haud inique intelligat Hestodus certe chaos noctem & tene bras no esse reru principia, sed ex principis orta, statuit. Id em in Theogo mia protulit, જે લેક માંદ મહા લેમાં છે જેમ મહાના પ્રદેશના જેમાં તેમાં જેમાં મારા મિ મદ્રને હિલ્લ મુલં છે પ્રદેશના Des inde lequituria xát@ d'igebos Te pir aura Te rificipiro, id est, Ex principio & fl quado aliquid primo factu eoru est, certe primu chaos factu est. De chao auté erebus nigraco nox nata sunt. Aristophanes uerò aliter in auibus scri plic रवंक केंग में मर्थे हैं है है है है है है है कि मह महिम महिम महिम है id eft, Chaos erat & nox erebus on nie grum primo. Sed ita fingit poétice mularu more alludens suis auibus, ut ex ouo posset amorem excubare, ac simul Orphei supparasitatur in Argo na uticis, no absimiliter sentienti, quapropter hocide repetedo rursus ites rum'es meminerim, omnia & singula in illo ipso posse, non confuse, non in chao, non in erebo, nec obscura nocte, sed discrete ac ordinate in pleno lus mine, scilicet in ipsa luminosa & omnium fulgentissimoru radioru splene didissima claritate, acillustris & illustratis essentiæ diuinæ intuitu, notitia cognitione uersari, quæ optimo iure ab antiquissimis philosophoru Idea nominatur in Fidu, 20 y 1 viore, cuius quidem posse esse, cu omnia coplectas tur mentalia, rationalia, intelligibilia, sensibilia, uitalia, substantialia, adhest bilia, & adhæsiua, non tantu eorum quæsunt, uerumetia que no sunt tum uerè illud poterat infinitum appellare Pythagoras, quod et à sapiétissimis dictum erat an espotiva a, id est, infinite posse, quonia & ipsum est infinitum & una eademés infinita & essentiali Idea complectitur res infinitas. Nihil em uel fuit, uel eft, uel erit in supercœlestibus, cœlestibus, terrenis, corpos reis & incorporeis, in angelis, in hominibus, in brutis, in plantis, in tota us niuersi natura, quod non potest, uel ut gramatice loquamur, potis est. Ex hoc omnia prodeunt, & hæc eft, ἀπαροδύναμω κολ ωκοποδύναμω δυναμοποιός diviaris, id est, Infinite potens & omnipotens potentifica potentia, quæ nis hil aliud ell qua diuina essentia, intra qua ante omnia unu producit duo. Hicteres Marrane totum meum Pythagoram. Duo primus numerus est, unum uerò principium numeri. Quod si credis Xenophani, ut antè audie sti, unum illud Deus est, & cum intra essentiam diuinam productio duos rumanlerit, numerus enim leiplo coltituitur, Boëtio peripatetico author re,iuxtacp unu solus binarius naturaliter est, cum necessario duo quo pile la Deus suns quoniam intra Deum, nihil nisi Deus est. Tres igitur hæres principium & primum cu sint, & una Dei essentiam non exeant, tu Deus plane unus sunt, non enim essentia eò scindit, quod ex uno duo producta numerantur, sicut in rebus quo que corporeis sæpe fit, ut unitas mota in dui tatem, sit uenía comparationi, usquad terna progrediatur manente rerum Substantia, ì. ..

Aibiltantia, ut ftipitis & surculoru, uel æquius ut hominis corpus, brachiu & digitus. Ex uno itaq in divinis producente, duobusq productis trinitas oritur, quibus rebus, si addatur essentia ab eis formaliter distincta, erit formalis quaternitas, que est infinitum, unum, & numerus duoru. Omnis numerisubstantia; perfectio, & finis. Nam unum, duo, tria, quatuor colles ctiuo progressu decem conciunt, & extra decem nihil est. Quare hocipso intellexit Pythagoras omnium quoddam reru principium esse, quod Tes tractyn nominauit. Nam tetras Græce, quaternitas est, & actys, formale so lis, siue radius, ex quali formalitate licer iam supersubstantiali; meus ipse unum illustre nomen constituit quaternitatis, ueluti quatuor inter se sore maliter distinctorum. Vice sacrum à prophano segregares, optima ratios ne nomen sanctum per ypsilon scripsit, cum auris, uulgo per iota scribi con sueuerit. Adhuc autem & ipse quogs Tetractyn, ut Deum aliquem hoc lo co excellenter in genere masculino protulit, quo more Latini ueteres: Cua pidinem aut Venerem masculine pronunciarunt, cum alias instrumentas 1em quaternitudinis numerum ipsam Tetractyn genere fæminino elos quantur. Deum autem se illum ostendere uoluit per quem ipse iurauit, करें के। करिकारिंग, quo nihil haberi debeat ueneratione dignius. Nam ut Aris storeles ait १९२० के प्रामा करवा के अम्, id est, luramentum est honorabilissimum. Ego fane hociniloco Hierocli non aftipulabor, qui aurea carmina Pythas goram iplum conscripsisse opinor. Atqui pariter optarem propter mirifia cæ sanctitatis reuerentiam, quod Tetractys Romana lingua no quaternas rius nec quaternitas, sed uo ce mutata quaternario aut quaternitudo nos minaretur, quale apud nos Christianos obseruatis, sacrū à prophani uula gi ulu lecernetes, cum enim à ter ternus & ternitas populariter legi debes at, uos facrofanctam hypoftafin alterato uocabulo, trinitatem appellatis, quali trium unitatem, scilicet enim literam ab ipso uno propter unitate sin gulorum naturam mutuantes. Sed utreceptui canam, omnium rerum, inquam una quædam lumma res est: Tetractys, Pythagoricum principium. Tum Marranus, bellissimu recordor ab hoc exemplo Philolae illud quas suor literarum charagma, in quo uniuerfa generis humani falus presto sit. Quod nobis Simon tanta scripturaru ubertate confirmauit, ubi profectò mihi ludgorum Tetragrammaton, ac potius iplas quatuor literas, ex quis bus nomen Saluatoris componatur, non malè uisus est Pythagoras in Te eractyn Græcum symbolum commutasse. Mox tum. Ego uero, inquit Phi Jolaus, illo Tetragrammato & illa salute, ad quam totum penè genus hus manum reduxit Simon, planè nodum fariatus discessi, quare cum ad eum rediero, de istis rebus, si uolet, ampliora quæram, præsertim de illo homis ne, qui falutem singulis quibus in mobis allaturus sit, tanquam universo. rum rex unctus, ideo & Messiha dictus. At uide modo uelim num sit Escu lapius denuo uel per transanimationem, ut aiunt, in hunc mundum uene turus,

turus, de quo Iulianus Imperator in lib. lecundo cotrà Galifeos ita letibit; Zonis εξέφωνεν . στ Ο τολ γπε έξ έραν ε mounachte O προσδορένου δως με το ανθρωπον μορφ πολέ τίριομ έσυτο δεξιάμ, οπως τι συνοβοσαιτάς 4υχάς το λιμμέλως δεακαμμίας νη τα σώμα ακοθενώς ixovia idelt, lupiter enimin suis intelligibilibus exscipso Esculapium genuit, & in terram per solis genitalis uitam destinauit, hic in terra ex colo faciens progressum uniformiter quidem in hominis specie circa Epidaurum apparuit, auctus itaque illic luccelsibus luper univerlam porrexit ter ram, falutarem eius dextram, ut restauraret animas male dispositas & corpora inualide habentia. Qui si compositum exillis quatuor literis quouis etiam alio legendi charactere addito nomen habuisset, prorsus Saluator ipse putandus esset. Aut certe quantusquantus ille suerat Hercules: Alche menæ filius à loue prognatus diuinum semen, quem Thassi Saluatorem nominarunt, & monetæ publicæ inscripserunt sic, igention sig Gerring, id est, Herculis saluatoris Thassiorum. Eiuscemodinummum argeteum pri sce percustum ego nuper, ut soleo, erga res antiquissimas incredibili uolu ptatehis meis digitis uerti legens & reverti Quod no ab re coniectabam, omnium uoce ac consensu Herculem inter Deos relatum & saluatorem esse promulgatum. Pretereos fuisse aliquam multos qui mortae libus opem tulerint saluatores, haud dubium quidem est, quorum ènus mero meminimus Ptolemæum regem Ægypti, cui nomē Soter, id eft, Sal tiator extitit. Romanis quots Curtius iple lua morte terram reddidit sale uam, & sua capita duo Decij pro patria seruanda sortiter deuouere, come munis saluti mirifici authores. Tum Marranus, Libenter, inquit, te inter pellando monerem, ut quæ nobis à Simone tradita sunt perspicacius animaduerteres, & paulo æquius intelligeres. Post enim qua multa de Cabas la ille uir omnifariam sectæ suæ peritus disseruisset, quid modò esset, & ad quid utilis, ostendissetés, & quod esset recepta reuelatio, & gd facile nobis iter aperiret ad beatitudinis fastigiu & summam fesicitate, tum rogatus à nobis quidnam illud esset quod præcipuum diuinitatis reuelatu fuisse pu taret, ad quod generatim omnes divinorure uelationes reducerent, aiebat id esse quod dicitur, post ruinam primordiale generis humani universalis restauratio quæ salus nominatur, & quam daturus foret homo iustus & pacificus, uir heros, cuius nomen quatuor contineret in milerationibus la teras ad que nos iplos cunctis negocijs lecularibus abloluentes libere co nari debeamus per omnes gradus idoneos afcedere ac migrare in iplum, pro sua quisquirili, quodo sint huc omnes actus nostri formandi, huc o mnis contemplatio dirigenda, huc tendat omnis sacra sudæoru scriptura quæ nobis quasi scala lacob fore queat super terram sita & cacumine tangens cœlos, per eam transcedere nos mundum hunc posse corporeu usos in alterum mundum angelicum, etiam ad ipsam Messihe illius Sahvatoris animam

animam, quæ sit omnium animarum saluandarum requies & satietas, extremusco finis, ultrà quem progredi nusquam ualeamus, quonia terminet fummum habitaculum mundi supremi, & communicet cum mudo supers fupremo, siue dum per grammaticos dicere liceat, supremissimo, quin pos tius incomparabili, ad lummum, hanc esse omnium hominum perpetuam salutem cunctorum bonorum aggregatione completam. Quæ si memine ris à Simone sic esse proposita, quanquam per ambages, mea quidem sens tentia no dubitabis, necillos tuos faluatores, nec enam Iudxorum quosdam, de quibus uiginti quatuor Biblia sape honorificam fecere mentios nem, in tanta unquam fuisse dignitate constitutos, ut generi humano salus tem universalem afferre potuissent, per quam homines in omni orbis ters. rarum spacio quotquot essent, sempiterno zuo letè frui, & cum Deo post lapfum redire ualerent in gratiam. Quid enim de tuo Esculapio coplures senserint alij, tu uideris, qui asserunt illum meretricio incestu natum ex Co ronide uenusta muliercula, de qua canitur: Pulchrior in tota qua Larissæa Coronis non fuit æmonia, & eã fæpe in templo Apollinis fubegerint atop compresserint sacerdotes, qui adulterinis complexibus à se genitum Escu lapium, finxerut Dei filium esse isto loco culti. Apis autem Ægyptius, qui artem medicinæ primus Gręcię intulit tam infignis eo feculo templarius, ut etiam mortuus in templis pro Deo coleretur, singulari erga sacerdotes Apollinis fauore ductus, infantem fuscepit alendum & instituendum, que discipulo quondam suo Chironi Centauro deinde commendauit media co peritissimo, ut artem curandi tuendica corporis in Esculapium transfunderet. Quo facto, in uiru euasit Esculapius & fama & opibus magnu. Auaritia uerò tum instigatus, & cupiditate honoris diuersas mudi regios nes ad pecunias arte medica corradendas peragrauit. Iam & diuitijs pluris mum abundas, & fama ingenti præditus, stulte se Deum nominauit, promittens non folum egrotis fanitatem, uerumetiam mortuis denuo uitã, su per quo loui superbiæ suæ pænas dedit, nam fulmine ictus perit. Sic 🖦 enim Pythagoreus Pindarus Pythionicaru tertio super Esculapio cecinit, χερσι δί άρα κρονίωρ ξί√ας δι άμφοιμά,μπνοάρ είργομα παθείλεμ ώκεως, αλθυμ ή περαυνός ένεσκι√ε μόςον, id est, Manibus ergo Iupiter projiciens ambabus, respirationem præ cordiorum defumplit lubito, ardens auté fulmen inflixit mortem. In hanc fententiam Apollo querulus fuper Efculapij filij morte Euripidi fingitur. Ζευς γὸρ κα ακτάς το αιθα του εμου αίλι σα ασκληπιου εκρυοισιν εμβάλλων φλόγα. Quarenifi plane in diuinis plumbei sumus hominem tam alienum à dignitate, salua. torem esse humani generis non putabimus, & ne in universo quidem sa natorem, qui opem non alibi, quàm in Pergamum, & Ioniam, & Taranta, & Romam,& Con,& ægas,ac in eas circa regiones contulit.Nimio tu uie ctus amore tuorum Marrane, Philolaus inquit, plusquam ueritate, omnes homines minoris estimas, imo quam minimi censes, qui non Galilei sunt. FFff

Peruerfus hic mos est mea sententia, sit uenia uerbo. non modo laudem as lienis non admittere, led ut uituperare, nec tibi. ut uideo, latis fuerit tuics similibus, optimos uiros suo seculo uirtute claros, quos antiquitas ob es gregia facta in deos retulit, no esse deos contendere, nisi & se diabolos tar tareos feceris. Ita Lactantium tuum hoc in loco imitatus, qui decimo capi te libri primi ad Constantinum Imp.sic scripsit: Esculapius & ipse no sine flagitio Apollinis natus, quid fecit aliud diuinis honoribus dignum, nisi quod sanauit Hippolitum, morte sanè habuit clariorem, quod à Deo mes ruit fulminari, hæcille. At lingua omnis, quæ felle inficitur, uero gustu cas ret, fatetur is tamen rem elle divinis honoribus dignam, largiri fanitatem quod & secum omnes fatentur ægroti. Sed quid aliud fecerit Esculapius, fi nesciat Lactantius, Socratem sapientisimum interroget, qui gallum ei offerendum uouit, ut est in Platonis Phædone, non ut sibi corpus sanaret, qui iam morti adludicatus, uenenum biberat, sed ut parenti Apollini hoc est, primo & incorporeo Soli æternæ uitæ dispensatori, animum tranquis lè morientis cum lætitiæ iubilo & pæane redderet. Nam gallus Apollini Phœbo, qui Sol nominatur, sacer est, horarum & diei lætus nuncius. Escu lapius autem dictus est à ueteribus lubilatio Apollinis uictoria & trium= phus, qui pæan appellatur, quod paruam cessationem & quietem post lis beratione nominarint. Ea enim ætate confueuerunt inituri pugnam prius Marti, & post pugnam uictores Apollini pæana referre. Quam aptè igis tur Socrates in Esculapio, qui est pæan solem uitæ datorem ueneratus sit iam iam iam in moriturus, doctifsimorum hominum recta iudicia uiderint die gnum sanè ratus & optimo cuico officiosum, huius mundi Pythone maxi mo serpente uicto, & pedibus calcato, quando per mortem celeriter ad ue ram uită iter capelsitur, Elculapio quidem, id est, pæana celebrare. Sic Ors pheus uetustissimus uatum & coetaneus istorum deorum, nam cum Tyn daridis & Hercule nauigasse perhibetur, in hymnis cecinit: 1709 wavrou aσκληπιὶ δέσποτα ταιάγ, ἐλθὶ μάκας σωτής, Βιοτῆς τέλΦ ἐδλόγ ἐπάζωγ, idelt, Sanator omnium Elculapie domine Pæan, ueni beate faluator, uitæ finem bonum præbens. Multos se Iulianus Imperator nouisse asserit, in maximis pericu lis Esculapio adiutos, & seipsum ægrè laborantē, sæpe medelis eius salut euasisse fater, ad hoc testé citans louem. Sed quid hæc ad universum muns dū,respondit Marranus,cuius Messiha predicatur Saluator,nec corporū modo, sed animoru: Et Philolaus ad id. Tu uerò Marrane, quid de Hercu le nonne moru formator & gmnis ingenue discipline in cunctis orbis ter rarulocis preceptor fuitilnde illa imago Herculis apud Celtas peruetusta quidem & uero similis, ubi senex ipse homines innumerabiles singulos ca thenulis aureis colla reuinctos lingua pendentib. trahit quo uult cup. Cel tæ uernaculo sermone Ogmion nominat. A' Luciano fit cius memoria in alloquio de Hercule Celtico, super quo illi dicuti i puis so pipartie di partie de la contra del la contra de la contra de la contra del la contra de la contra de la contra del la contra de la contra de la contra de la contra de la contra del la contra de la contra del la contra de la contra de la contra de la contra de la contra del la contra de  la contra de la contra de la contra del la con

જાર્તા કંપ્રાંથીન એક કુમ્પ્રલે (લેડ) જબ્બેમ પ્રકાર્ય માં ક્યાં તે eft, Nos Herculem uerbo & ratione of mnia opinamur effecisse cum sapiens suerit. Nam uirtute domare uitia, & ionorantiam auferre doctrina, nihil aliud est, quam calcare monstra, & angues necare, leonem Nemeæum claua percutere, hydram lernæam interis mere, aprum erymantium occidere, ceruam in Menalio nemore aurea cor nua geretem capere, stymphalidas aues in nube sagittis confodere, Anteu intra ulhas strangulare, columnas in Oceano figere, Geryonem tricipitem uincere, boues abigere, taurum perimere, Acheloum Monomachia supes rare, omitto & Diomedis equos, & cerberum & aurea hesperidum mala, idés genus facinorum cætera quamplurima, totum uirtutis fuit, totű recte institutionis officiu & bene uiuendi exemplum. Tum Marranus, Dicere, inquit, aliorum de illo existimationem, nisi tu prius eiuscemodi tulisses æ= grè, breuig oftederem fuille hominem, ut nos sumus, del paulo indignios rem, licet Prœti Agenoris qui prosapia nobilem. Siquide ex Agenore Præ tus erat, Agenoris aut Belus frater, quo natus est Ægyptus, quo Lynceus, quo Abas, quo Danae, cuius fuit Perseus, cuius Alcæus, cuius Amphys trio, cuius ut putabatur Hercules, quem tamen reuera Iouis aiunt, id est, adulteri cuiusdam fuisse filium. Nam ex Alchmena Iphidus Amphytroni & Hercules Ioui uno partu, si tamæ creditur, editi sunt in lucem. Hercules ucro incensus ignisacro perfit quoniam Deianira uxoris attentatam pus dicitiam in Nessum Centauru iaculo uindicauit, quam ipse in Iole captiua puella non exhibuit, per qua inique luspitione adulteri solam ultus, qui ex adulterio conceptus, adulterium pariter iple commilit, in cæteros nes scio quam iustus, in seipsum certe iniustissimus. Tu ne talem mundi saluas torem fore credas Philolae, qualis fuit Hercules, aut qualis Esculapius, si non aliam ob rem, uel ob id saltem, quod uteros turpi nota decesserit, nam ut de ambobus apud Lucianum in ecclesia deorum Momus ait: 32 76 ous μεία εχεσι τωυρός, id est, adhuc signa tenent ignis, qd exusti ambo sunt. Curs tium & Decios magnanimitatis laudant alij, ego imprudentiæ accuso. Quid quod aliqui blanditijs & adulationibus ducti, aut ui à tyrannis cos acti cum saluatoris nomine ornarunt qui non modò illos no sanauit, nec seruauit, sed prorsus deuastauit ac perdidit, ut Siculi Verrem publica stas tua in Syracusis inscripserunt our special est, qui salutem dedit, Ciceronis tea simonio in accusatione quarta Verrinarum. Sed nihil ad hunc socum, ubi de uera hominum falute agitur, quam illi non præstiterunt, uera namos sa lus est, sempiterna permanentia, quæ in Deo est,& à Deo tribuitur: ut in li bro de mundo ad Alexandrum scripsit Aristoteles, Ex Deo, inquit, & per Deum nobis omnia confiltunt, nulla of natura per se sufficiens est, carens illa, quæ ex eo est salute. Deinde adiugit 🕫 ને જે નાંત્ર ના માર્ગ મેર્ટ્સ માર્ચ માર્ય માર્ચ માર્ય માર્ચ મ id est, Ipsa quidem essentia, saluator etenim enter seu essentialiter uniuers forum est Deus. Vnde in libro xiii, postnaturalia rursum sic ait Aristotes

τωρίς χαι, το αυταρκες κοι ά συστερία, id est, Mirum, si primo & sempiterno, & sibi sufficientissimo hocidem primum non ut bonum inest, ipsum sufficiens & ipla lalus. Per quod monemur, ueram nobis lalutem in primo lempiter no,& sufficientissimo bono, qui est Deus Optimus Maximus constare, nec aliunde quærendam. Solus enim ille fummus mundi opifex & rector de supereminentis liberalitatis clementissima uoluntate corruptibilibus dare potest incorruptionem, & tempore subjectis æternitatem, & insolubilem transitorijs permanentiam, quorum tamen propria natura est, ut or ta occidant, & aucta fenefcant. Sic enim in Timæo Platonis loquitur Des us, quæ à me facta, indiffolubilia funt, me uolente, alioqui ligatum quié de omne, dissolubile est. Ecce non tantum peripateticis, sed etiam Platone ipso & Platonicis testatum recipimus, sola Dei uoluntate permanentiam concedi rebus quibuslibet pro captu suo, & hæc est uera salus. Nam sal uari dicimus, à læsione seruari, ut res tranquille permaneant. Quod unani mi consensu Græcorum quondam magnifici & ornatissimi legati, anno à natiuitate 1 E s v. m. c c c c. x x x v 1 1 1. universali Concilio Basiliensi ila lustri quadam & dissertisima oratione exposuerunt, his uerbis dicentes: Τό γὸρ σωθαναι κολισώζεως κολιά σωταρία έπλως જે તેરે μ άλλο જેટું જે જ્યારે દેશમાσι κολιτά άμετέρα βάλετας ு விரியார் இதுவிரை மூ எரி,id est, lpsum autem saluare & saluari & ipsa salus sim உ pliciter nihil aliud apud Græcos & in nostra uult lingua, quam permanes re & esse. Homines igitur, qui de sui natura morti sunt obnoxij, ut cessent esse, cum ita se Dei cònformant uoluntati, ut futuri sint immortales, & bea to zuo fruantur, rectè dicuntur falutem consequuti, & qui eis illam largis tur immortalitatis beatitudinem, is recte dicitur faluator, quod uocabus lum ulu cepit Ciceronis posteritas antea inauditum, ut nunc Saluator lati nè dici queat. Sanè omnis alia impropriè ac imaginarie nominatur salus. quid enim: quod animati bruto medicus hodie confert fanitatem, & illud perendie relabitur in pestem, moritur 🌣 nunquam rediturum, num ea uo🛎 cabitur salus! Quid illud quod flori marcescenti hortulans opitulatur, qui flos postridie casurus sit, & in puluerem conterendus, num hec triduà conseruatio rei prorsus inconstantis salus nominanda est? Sic Hercules Thassios semel adiuuit, quo salutem illis dedisse dicitur, qui post sæpe in a terierunt, & hodie nihil eorum nisi nomen extat. Ptolemæus Ægyptum feruauit, tot postea bellis & incursionibus hostium devastatam. Sic Decif Romam liberauerunt attamen leguenti lubuerlione, atca incendio dirus tam.Imperfecta, crede mihi, salus est omnis, quæ tempore frangitur: perfè cta est, quæ caducum æternat, ut de Helena morte sublata in Euripidis O. laviou neds other is in y from idelt, Ilta elf quam cernitis in wtheris conver zitatibus, saluata quidem, & non mortua iuxta te, ego eam saluaui. V tque

non simus ignari falutem illam non ab Apolline, nec à Dijs alijs, nisi tans quã mediatoribus prodifife, quin uerius à summo Deo, cui propriam ipsa le insigni uirtute dicauit tum ita subiungit, Ζωνός γὸς δσαμ, ζεμ νιμάρθισημ χερεώμ, id est, louis enim existentem, uiuere eam incorruptibilem decebat. Per Ca storem Helenæ fratrem,Marrane uera prædicas,inquit Philolaus,& sapis Enter uideris de uera salute lo cutus, assentior es Saluatorem, de quo tam magnifice ac tam perpetuò facra uaticinantur eloquia, eum fore oportere, qui non tam huius grandis mundi, non regionum & urbium, non infimo rum elementorum & syderum, non lignorum et lapidum, non plantarum & arborum, non piscium, non uolucrum, non pecorum, quæ omnia naturam ducem & suæ conditionis instinctum inerranter & probè sequuntur, & ad constitutum fibi finem manent, quod funt, & istius minoris mundi feruator & restaurator sit, hoc est, hominis, qui ab æquitatis sibi tradita gorma & rectærationis lententia læpe decidens, generolitatem luam cos aceruatione uitiorum in stagna profunda maiorum & sempiternæ corruptionis barathru uoluntarie præcipitat, unde reuocare gradum propris viribus & sua ope nequeat. Hic Marrane, hic inquam salute nobis hic salvatore opus est. Hoc genus creaturarum appellat Pythagoras arleimus arlaigela winner ixovas, id est, Homines spontanea electione detrimenta habens tes. De quibus ita scripsit in aureis carminibus, whiheves, of T' a yath we has on. των εκ έσοξέωσιν, έτε αλύεσι: λύσιν δε κακών ω ανεοι συνίσασιν »ίη μοίρα βροζών βλάπει φρέ= vas, i de nuntra pois amor' en' ama pegorlai antigora winuar' exortes, id est, Miseri, Hi quiz dem bona propè exiltentia non alpiciunt nece audiunt lolutionem 🕏 mag lorum, pauci intelligunt, talis fors mortalium lædit mentes, hi autem rotis ex alijs in alia feruntur infinita damna habentes. Sanè noster ipse philosos phorum princeps hoc nimirum à Cabalistis Hebreis sumptum, ut è Simo ne accipere pollumus, lenlitrationalem elle hominem rebus alijs nobilis orem, ut puta diuiniorem, non tantum una operatione, nec uniformi effe Etu contentum, ut cætera quæ sola natura trahuntur semper eodem mos do agente, sed uarns dotibus instar Pandoræpræditum, quibus sponte utatur in omnem euentum pro libera uoluntate, ob quam libertatem ait, Caop yer & os Browio ipole lepa ngopipera quois deixvorip exaca, id est, Divinum genus est hominibus, quibus sacra promouens natura ostendit singula, quippe illa facra natura est anima intellectiua, fecundum igitur intellectum Deo accedit homo, ut mero syncerum, atqui secundum sensus inferiores à Deo recedit tanquam impurum à puro, quo fit ut ratio, que nobis, ut inquit is ple, oftendit lingula, dum le ad mentis fruitionem convertit beatos nos fa ciat, contra uerò dum ad fenfuum difcurrit libidinem, miferos, ut inter uir 🛎 tutem & uitium medius homo politus uideatur, uelut lub liitutus apex in litera Pythagoræ discrimine secta bicorni, ad quem Hercules ille Prodia cius tenera cum ætate cogitabundus resedit. Quemadmodum uerò, ut FFff 3 Solon

Solon apud Herodotum Croeso affirmauit, ante obitum nemo supremas que funera debet dici beatus, ita nemo certe miser putandus est, dum hãc uitam uiuit. Sed scilicet ultima semper expectandus homini est, qui si abe iecto corpore, tunc uitijs permanlerit oneratus, incipiat esse uere miler, & eam miseriam, ut superiore oratione accepisti Pythagoras in duo genera diuidebat. Nam post mortem miseri, aut bona prope habent, quæ sunt beatitudinis dona quamuis ea necaspiciant necaudiant, quia Dei uisso. ne nondum fruantur, hi de saluandorum numero sunt, non extrema mise ria grauati, ut tandem aliquando pœnas euadant constitutas aut denique ab eis bona longissime distant, ut mala nunquam ullum habitura sint sie nem, & ij appellantur infinita damna habentes. Duo igitur inferorum ha bitacula hic describuntur, Elysius campus, id est, transitorius, illorum qui bus bona prope sunt, supera ut conuexa reuisant. Et tartarus abhorribili sono, tartar, quasi tortor: teter, terror uocatus, illorum quibus sua damna funt infinita, qui kylindris radijs que rotarum districti pendent, ubi sedet æthernumin fedebit infelix Theleus & ei similes, ober & wort in Bairovorp, ut eft à Platone Pythagoram imitante scriptum, id est, Vnde nunquam egredis untur. Hic mihi accedant obiurgatores, qui blacterare in eundem Pythas goram non desinunt, tantum & tam præcipuum uirum, cuius dictamini ceu oraculo deorum creditum est. Quare dictator ueritatis uelut alter As pollo illi seculo nominabatur, quòd ipsum uocabulum Pythagoras desis gnat.Rumorem autem de illo passim diuulgani, hanc eius fuisse opinios nem quod anima humana quorundam post mortem corpora brutorum informet, quod uiris tatione utentibus incredibile uideri debet, de tã exs cellenti philosophiæ authore & abundantissimo scientiarum tonte, unde ad nos emanauit diuinarum & humanaru rerum cognitio. Quin potius ea suspitio trasanimationis ex hominibus Pythagoricorum mysteriorum partim ignaris partim ob inuidiam perolis orta elt. Non enim caruit emu lorum liuore præstantissima eius uiri uirtus, innocentissima uita, egregia doctrina, celebris fama, utque fit, nihil non pollutum reliquerunt inuls di carptores, Timon, Xenophanes, Cratinus, Aristophon, Hermippus & alij quorum no exigua multitudo est, qui de Pythagora suis in libris men dacia plurima scripserunt, ac ea prodiderunt quæ nusquã ab illo uel dicta uel scripta fuere, aut eiuscemodi si qua dixisset, tamen ita in peiorem ea sen fum peruerterunt ut facile crederetur talis ac tantus uir inconsyderate des cedo aberrasse, de rerum principiis, de numeris, de saba non gustanda, de abstinendo ab animatorum esu, de inferis, decometempsychosi & transie tu animarum de quo nunc tractamus. Qui enim exemplaria & species ree rum ita distinxit, ut mutuo transinutari confundi ne nequeant, quo nam modo humanam essentiam quæ sua est forma communicaret bruto! cum & authore seipso ne unitas quidem substantiva certi numeri secundum naturam

σρός τὰς ἐγ τριάδι ἀυτᾶἀσύμβλητοι, id est, Vnitates in duitate ipsa, ad eas quæ funt in ternitate ipla, sunt inconectiles. Ita in physicis constant quanquam longe secus agitur in Matthematicis, de quib. nihil in præsentia nobis est negocij, Vnum autem cuius cu rei est essentia participata, quæ alterius rei essentiam non occupabit, हें र्यंडा मीने हें गांव हें गते हैं जी हर मश्र होते होते, quælibet enim substantia una specie participat. Ideo in disparis animantis uitam transire non potest, uel ulla qualiscunce bestia. Quin potius manet in suæ lege nas ture suu tenens munus, as rero al @ al i vouve prem, id est, tag species specie ei non coincedit. Tametsi namos unum sigillum multis impressum plus res ceras effigiat, non tamé plurium sigillorum formas diuersas eadem ce ra ferre poterit. Haud igitur sigillu formæ humane quæ est imago Dei, na turam inferiorem sigillare permittitur, quod ut omnia sua Pythagoras æs nigmatice propoluit, sic & huius opinionis certam sententiam nota propria designauit, cum inter alia symbola istud sibi gratissimum celebraret ip daxτυλίω θεδ alkiva wes ipap, id est, In sigillo, Desimaginem non circumfer= re, quod meo arbitratu rectè intelligitur ad hunc fermè modum. Imagis nem Dei quæ elt anima hominis, naturas alias circum circa non sigillare neque formare posse. Sicenim Hermes Thesmegistus Aigyptiorum dos ctor in libro ad Afclepium,Hominis inquit,una pars fimplex est quã uos camus diuinæ fimilitudinis formam: & paulò inferius ita, duæ funt imagi nes Dei,mundus icilicet & homo. Quod iniquè igit explanauerint eu uel inuidi-uel ignari, de trăfitu animară post morte, simul etiă de illară descen su ante hominis generatione, profectò nullus modò extat, qui no id mecu sentiat uel ulla mēte præditus. Quãdo nance multi animã hominis de pos **t**entia materiæ putabãt educi,f**tatuit nofter i**ple magis creded**ũ effe,infun** di eam corporiab iplo Deo, & ob id ea afferuit ante corpus effe, quod nõ tempore intelligendum est, sed puritate & naturæ dignitate. Hanc itag in **f**usionem appellauit animæ descensum, qu**ë postea multis a**mbagibus u**a** riè fectatores tractauerunt fua quilcs uia, non femper pro authoris uolum sate, qui descensum animæ humanæ in corpus no secundu situ accipi præ cepit, nec iuxta motu à mudo intellectuali per singulas sphæras ad mudu elementarem, ut Proclus & astipulatores alij, sed pro naturaliŭ formarum scrie in qua corporis humani ultima perfectio est anima rationalis, que ita totum perficit ut homo animal divinu optimo iure appelletur. Voluitigi tur Pythagoras animantia sola quorum sacra natura, id est, ratio demons Arat lingula, diuinum esse genus, scilicet à Deo propagatum ut aureis edi dit carminibus, cuius species nec mutetur nec couertatur, sic generu singu loru formas esse permanêtes, licet in eadê sua forma dissimiles. Post homi nis ucrò morte si iustus decesserit anima eius trascedere puru æthera, & e= nữ degere cũ beatis, tanquam Deum cũ dijs. Ita enim ait, κο κου γνώμην εκσας FFff, 4

સલી પાત્રકૃષિય તે કાર્યા માના માના માના માના માના કરે. તેમાં કરે, આ ઉત્તર પાત્ર કે જે પાત્ર કે માના માત્રો કુમ TO 8x' El brass, id est, Aurigam iudicium statueris superne optimum, cum relinquens corpus in ætherem liberum uenies, eris immortalis Deus, ins corruptibilis, necultrà mortalis. Sin autem iniultus & scelerosus in pecca tis infanabilius et mortalibus decesserit homo, tunc animam eius omnem fuum reatum uarijs diluere pœnis docuit eas & pœnas pro magnitudine criminum magis atominus fore duas & durabiles, quibus delegata fint loca hæc naturæ inferiora, & corpora tum imaginaria seu figuralia, tum quandoque uera, non quæ informet ut essentialis portio, sed quæ inquis lini more, p $\infty$ narum fustinendarum causa in habitet, aut per indistantiam locam assistat, uelut motrix intrinseca mobili, uel circa quæ cruciatibus subiccto torqueatur, ut Tityus circa uultures, & Ixion ad serpentum ros tas, & Tantalus in flumine, & Silyphus apud faxum, & Prometheus cum aquilis. Quandoquide dæmon tartareus potest corripere ac obsidere cor pus, cur non anima turpis ad inferorum pœnas damnata, uel ueru cuiule cun'o speciei corpus ingrederetur Dei dispensatione, uel aërem induta, o 🕳 stentaret quamlibet aspectibus nostris formam, ut Dido moritura Aenes am alloquitur, Sequar atris ignibus ardens. Et Plinius iunior rem scribit creditam, de domo qua Athenodorus Tarlenlis philosophus coemerat, eam fuisse importuno strepitu infame, quòd ibi simulachru horridisenis aspiciebas. Et quotidie nostra quo o atate similia occurrut terriculamens ta, modo tenuioribus, modo crassioribus exuuijs. Tum uariæ illud ut spe cies atop ora feraru, fiet em lubitò lus horridus atraca tigris, lquamolus o draco & fulua ceruice leena, aut acrem flammæ fonitu dabit, omnia transformat se in miracula rerum, ignem¢ horribilem¢ ferã, fluuiu**m¢ liquen** tem. Hæc sanè corpora uo camus phantastica, hoc est, apparatiua, quæ asfumere possint tă animæ hominu solutæ quă demones, ut de Lamia noui mus Menippi Licij procace proca in pulchra muliere apud Corinthu cos ucrfa, qua Appollonius Tyaneus publice deprehendit lemure esse, ut des nics senex ille pannosus & medicus Ephesijs quondam causa pestilitatis. hoc genere metamorphofeos notatur, quem lapidibus obrutum aiunt ui fum esse canem quasi Molossum. De utriso scripsit Philostratus secudus in libro de uita Apollonii quarto. Eius autem quod Pythagoras dixisse fertur, se quondam Euphorbum fuisse alia ratio est, non enim talem dicen di morem iple primus institult, sed longe prius in populari consuetudis neapud uctustissimos usurpatum suit, qua esset quisque uirtute aut uitio præditus, alteri assimilaretur, qui eminenter eadem conditione olim fuisset, uirum enim quem libuisset robore præstantissimum dixerunt esse Herculem. Ita Varro Rusticellus, inquit Hercules appellatus multu suum tollebat. Et Numenius Pythagoricus aperte scribit, nihil aliud esse Platos ne qua Moylen Attica lingua loquente. Sepe quo Gicero dictus est lati nus

hus Demosthenes esse, omnes à virtutum & operum paritate ac similitue dinemorum, non autem ob unius substantiæ communionem, ita Litas nus Plauti seruus Argyrippum dixit esse Solone qui pariter leges coscris bat, de illo in Alinaria licait, Nunc etenim ell negociolus interdius, uideli cet Solon est, leges ut conscribat. Ista Plauti uerba in olitam priscorum lo quendi consuetudinem indicant, ut hunc homine, dixerint illu elle quene dam, qui fuerit natura, ingenio, moribus, affectione & opere limilior. Vn= de Romani solebat huic adagio particulam, alter, adiungere, ut tu es alter ego, & ego sum alter tu licet scientes & uidentes quod reuera nec ego sum tu,nectu es ego. Sed in utris q nobis sentientes esse ide ingenium, par stu dium, eandem uoluntatem, eundem conatum, spiritum, animum & ras e de la ias airleinaup μεταβαλλομθένες. Nam animos antiqui dixerunt motus hominum & uoluntates, quare unius moris curæ ac diligentiæ confimilis propofiti, æquales motiui ac paris motus & sensus eiusde homines usitate appellan tur unanimns. Est auté priscis philosophis haud quaqua alienum, ut dicas tur anima esse motivu & sensitivu in homine 70 144 124 79 78 24 10 28, inquit Aristot. duoip μέλιςα diaqipay, मह κινήσα मह भूटा मह वेदियां जब, id est, Animatum enim ab inanimato: duobus maxime differre uidetur, motu & sensu. Quicunco igitur erga rem eandé afficiuntur & mouentur, idem & sapere ac sentire ui dentur, unius esse toxis, id est, animæ uulgo dicuntur. Vnde illa famosa με id est, transanimatio nihil aliud reuera est uiris rectè doctis, qua بانميس بالمانية المانية والمانية æqualis cura, similis motus, & par studium alicuius hominis mortui, post aliquo tempore, in altero uel eode repertu homine uiuo. Tali emulatione triti & ulitați sermonis, Pythagoras quondă rediens à Persaru Magis, ita enim sapientes illi suos nominant, forte inter amicos exhilarandi couiuii gratia more Magoru uti poterat, & dicere le Euphorbi olim militis Tros iani, Calliclis, Hermotimi, Pyrrhi, Pyradri, Calidonæ, Alces, & demű sua Pythagoræ animā in seipso continere, quod inclinatam ad quædā præcia ra in fingulis illoru præcipuè fita gereret aftectione, ftudiu & uolutate, ad quæilli ipli propelius in uita eorū fuerūt moti. Omniū aūt maxime cū in Euphorbo Troiano claruisset bellica uirtus, ipse Euphorbi animă nactus esset quasi iă cor Euphorbi haberet. De 9 nimiru se iactare potuit, cu laus darent eu pugiles studij bellici, cernentes lateru & brachioru totius (3 cor poris sui robur & incredibilem erga fortissimos Athletas amore pensans tes, quem illis tum preciolo apparatu & magnifico sumptu ostendebat. ante enim caricis siccis & molli caseo tritico & nutriebantur athlethæ, ipse iuero noster cos carníbus, tunc primus nutrifife compertus est. Admirans tibus igitur illis, quod in philolopho literarum studioso esse posset tans tus amor pugnæ, quid mirum si responderit Euphorbi animam in se uige re, hoc est, ingenium, studium, motu, & woluntatem Euphorbi apud se re sidere, qui tamessi esset pacis præceptor & quietæ conteplationis author; tamen

tamen in seipso sentiret belli tanquam Trosapi desyderfum. Quo audito, mox rumor inter temere credulos ortus erat, & fama percrebiuit, uel igno rantia mysteriorum Pythagoricorum, uel maligmiate intuidorum, qui sem per optima quæ g peruertunt, & recitant audita lecus multo quamifint di cta, quod Euphorbi anima in bello Trojano perempti transmigratieritin Pythagoram. Quæ opinio postea fuit adiuta scriptoribus atos poetis. Inde Ouidius in Trasfigurationis lib. 15. hæcinteralias hugas à Græcis Cre tizin asuetis more suo mutuatus, sic de Pythagora cetinit: Morte carent animæsemperés priore relicta sede, nouis domibus tituunt, habitant quæ receptæ. Ipse ego, nam memini, Troiani tepore belli Panthoides Euphor bus eram, cui pectore quondam hæsit in aduerso grauis hasta minoris A. tridæ.Cognoui clypeum leuæ gestamina nostræ nuper Abanteis templo Iunonis in Argis. At noli obstupescere præstaris Marrane, nihil horumin Pythagorælibris scriptum inuenies. Nam tria iple folum edidit uolumis na, primum wachenkrop, secundum woλιλκόν, tertium φυσικέν, que Lysidi quis dam ascribunt sitigitur tertium nobis aurea carmina. Percurre singula quæque & nusquam reperies in co viro de transanimatione quicquam, quò credas facilius rumore fallo seminatum esse per inuidos quicquid de illa μεξεμφυχώσει fingitur quod diuerlitas narrationis plane indicat, cum alή clypeum hunc esse in templum lunonis relatum apud Argos, ali dicatum Palladi Athenis affirment, & quod eius clypei hac ipfa fuerat inscriptio, ซต่างลด เสียงตั้ง, นะงาริงเพริลิทธิ์ เบอุด์ครือ, id est, Palladi Minerjiæ Menelaus ab Eus phorbo, author est Tyrius Maximus, disputatione 16. Quantam nunces iulcemodi teltimonio habere fidem oporteat, l'úrifconfulti ulderint. Equi dem adduci non possum, ut credam Quidi de transitu animaru fabulam, tam excellentem in omni scientia et grauem uirum docuisse arce eo minus credendum putauerim, quò magis præstantes authores aliter tradidere. Nam quod asserunt multi, apud Græco's Pythagoram inuenisse primum animas esse immortales, manifeste falsum dicunt. Homerus en im Græco. rum ferè antiquissimus logè prior hoc dogma prodidit, cui apud inferos animæ defunctorum de multis rebus disserunt, & uaticinantur multa, ecquid aliud, oro te, uiri eius tam admirabile carme itilinuat di ans mis es vias, quam animas nostras post mortem permaneres. Deinde in socijs Vlyssis palàm ostendit, imprudentes hominum animas à corpore separatas, non quidem bestiarum naturas, sed tantum habitus brutorum induere, atque cum tali horrore pœnas luere, quas Circe iusserit. Quicunque autem radi cem'& florem tenent Moly, corum animas, authore Mercurio, fore lecus ras, ut est in Odysseæ decimo libro. Sed ad illam de Euphorbo ironiam re uertamus, de quo idonei quotiens scribunt omnia Pythagoræ diuina do gmata fatentur antifas, hoc est, allegoria obscuriore tradi. Quod Apollos nius Tyanensis ille Pythagoreus tractatu cum Thespesione archiphilos lopho

sopho gymnosophistarum habitu in Philostrati uolumine vi. cõsirmat, ita loquens: કર્ન લે લેમા γ μάτων α προμαι, σοφία πυθαγόρε ξυγ χορεί ταῦτα, πας ενώπε γὸς τῶς κὸ αἰω virley, id est, Si ænigmata tango, sapientia Pythagoræ cocedit hæc, tradidit enim & gnigmatizare. Quando autem cum Indorum Brachmanibus in li bro ciuldem tertio disputabat, quærens de anima quomodo sentirent. lar chas, inquit, sicut Pythagoras quidem uobis, nos autem Ægyptijs tradis dimus. Suscepit Apollonius. Num igitur te aliquem Troianorum suisse dices sut se Pythagoras Euphorbum. Adi iam Marrane quam Thespesion catè responderit prius interrogans, quem nam ex Græcorum ducto Tros iam exercitu admiratione digniorem exiltimaret. Cui Apollonius, quod Achilles primas Homero nactus esfet. Tum Iarchas အခုခံ တို့ အုန်း ရှိမှာ ရှိအား Mainus ကျွန် وحدوبه باوكاوه ومدة وعدونه المع فوم خود خدهت عمير قده باوموه وروز باو المرتبي بافد او الموام بادمور وجد باخد id est, Ad istum, inquit, Apolloni etiam progenitorem æstima meum, maa gis autem progignens corpus, hoc enim & Pythagoras Euphorbum pus tauit. Deinde recitat Gangen Indorum olim regem Gangis fluun filium multis uirtutibus Achille superasse, illum qui ipsum fuisse illud progignens corpus, quod iple iam ellet. Verba hæc non animarum trasmigrationem, sed corporum transmutationem indicat, instar cuiuslibet materiæ quæ sit apta istius uel illius formam recipere. Perinde atos comoedia diceret ego prius tragœdia fui, quia ex eildem tragædia nalcitur & comædia literis ac elementis, ut Aristoteles ait in libro de generatione primo. Aut canis quidam si diceret, ego ante diu equus fui, propter cuiusdam equi corpus quod depastus est canis, quod alimento in substantiam rei alite converso, equus ille plebeio sermone dicatur ipsius canis mo you ou pa, id est, Progis gnens corpus fuisse, uidelicet unde prognatus sit. Non auté equi animam in canem transifse, quispia ex hoc sermone arbitrabitur. Qua igitur re Pys thagoram docuisse crederem animas transire in alia corpora, eò solum, dd se Euphorbum prius fuisse dixerit, cu hic manifest è constet at conueniat non quidem animam, sed ipsum corpus iudicatum suisse Euphorbū, & ni hilominus hociplius dictum non fuisse planum sed merum ænigma, quo arçanum quoddam illi seculo incognitum uoluerit innuere, scilicet mates riam primam omnium formarum non folum capacem, fed auaram etiam este ac semper desyderio motă nulla forma satiari. Quod M. Antonio lma peratori philosophisimo æquè uisum fuit, cum in libro ad seipsum tertio [cripfit. ο δεν έτως φιλει ά το ολων φύσις ώς τα τα τα νία με αδάλλην κο το το το ομοια. σπέρ ρόπου ζυὰ τῶν τὸ ομ τ ¾ ἀντ ἐσομείε, id est, quod nihil ita cupit universi nas tura utentia transmutare & facere noua similia. Semen enim modo quos dam omne,ipsum est ens ex se futuri. Et idem in libro septimo. έ το φίλων φύσες, દેસ της όλης જેσίας ώς κηρέ, νύμ μεν ίππάριομ έπλασε, συγχέασα 🖢 છિંજી લેક લીક να Αργορίσιμ, συν 🖦 χάσατο τὰ ὖλικ ἀντός. ễτα es ἀνθρωπάριομ ễτα es ἄλό τι, id est, Vniuersi natura ex us miuersa essentia tanquam ceræ, nunc quidem equuleum sinxit. Confuns

den**s** 

dens autem id in arboris naturam, simul usa est materia eius. Deinde in ho munculum, tum in aliud quippiam. Vnde nominatur ab Orpheo natura istis epithetis woduninaro unitare, id est, multum machinatrix mater. Et & Mofile= μ@ φοδίαιτος,id est, alienaru figurarum decretrix. Quicquid fuerit, equide logè potius opinabor Pythagoram si Euphorbum, aut alium quempiam se fuisse dixerit, exempli causa id ænigma introduxisse. Sin aut credatur hi storiam texuisse, profecto non aliam ob rem fecisse putandus est, quam ut ostenderet posse animam separată à corpore rurius eandem ipsam, authore Deo, in ide ipsum corpus redire, quod penitus iam reliquit & deseruit, atca no in aliud ullum, unum namca &idem fuisse corpus quantum cunca diuersis nominibus appellatu, in quo totiens reuixerit Pythagoras ab lar cha Indorum sapientissimo iam pridem discere potuimus, nõ in magnitu dine & quantitate, sed in substantia & entitate, ut mare quanquam elt hos mogenes at counum, tamen hoc esse dicimus ægæum, lllud lonium, istud Myrtoum, aliud Crifæum. Ita & unum hominem fæpius renatū primo no minarut ethaliden, deinde Euphorbum, post Hermotimum, tum Pyrrhu, demum Pythagoram illum nostrum, qui tot regenerationes tanqua philo sophus maximè speculatiuus & divinus non attribuit naturæ uiribus, sed Ioli Deo, quem, ut refert Heraclides Ponticus in hac Palingenesia, Mercu rium nuncupauit, ut ostenderet neminem reuiuiscere, nisi uirtute diuina. Nam ut !ustinus recitat, ille philosophus & martyr Christianus in paræne tico ad Græcos, hoc Deus cognomento à Pythagora est honoratus preci puè, ut dicatur Ψύχωσις το ολως, id est, Animatio universorū, co quod animā infundat hominib.uniuerlis,& infulam auferat,& ablatã restituat quoties & quando uoluerit, quale sapius etiam in alijs hominibus uisum & expes rientia certa compertum est, referentibus nobilissimis scriptoribus. Nam Aristeas quodam Proconessi mortuus fuit in officina cuiusdam fullonis. Deinde septimo post anno, eius urbis ciuibus ide uiuus apparuit, & iple tunc carmina de hyperboreis Arimaspis composuit, cuius in quarto histo riarum Herodotus egregiè meminit. Cæterum uixit & in Armenia Er, ges nere Pamphylus, qui cum occubuisset in prælio, sublatis alijs decimo die cadaueribus iam corruptis, integer quidem incorrupto corpore repertus tuit, domumés delatus pro officio sepulturæ, ubi duo decimo à morte die dum pyræ esset impositus, resurrexit, & quæ interim uiderat, retulit. Hæc Plato scripsit de Rep. uolumine decimo. Huc etiam illud occurrit, quod le gimus puellam Rome mortuam, cli sepulchro afferretur à Tyanensi Apol lonio uitæ restitutā.in quarto Philostrati libro, & Alcestis quo parratur ab Hercule refuscitata rursum diu uixisse. Tum Marranus inquit, Quam prope accedis ad nostra Philolae, nam si cora astaret Simon, recenseret no bis de lib. Hebraicis, qd Deus olim abstulit de spiritu, qui erat in Moyse, & dedit septuaginta uiris. Post aliqua denuo tepora sublato ex hominib.

Elia spirittis eius inclinauit super Eliseum, et item filium Sunamitidis ipse mortuum reuiuiscere fecit. Addo nunc Samuelem mortuum quem susci. tauit quatdam mulier in Endor, qui post resurrectionem suam cum Saule regelocutus est. Audi uerò quid Ezechiel uiderit ille propheta, campum, scilicet plenum aridis ossibus mortuorum, & accesserunt ossa ad ossa, us numquod@adiuncturamiuam,&ecce, luper ea nerui & carnes creuerur, & extenta est in eis cutis desuper, & ingressus est in ea spiritus & reuixes runt, steterunt& super pedes suos. Hæe in sacris literis continèn sur Hes bræorum, multo plura uero in historijs Christianoru descripta leguntur. Equidem pro me tibi hoc affirmare aulim, ablo parabola, line ænigmate, & omni ironia, quod uerè & planè lelus Nazarenus fratrem Marthæ lus scitauit, Lazarum nomine quatriduo ante mortuum. Adhuc cuiusdam 🧀 tiam uiduæ filium extinctum, uitæreddidit. Et lairi fynagogæ principis fi liam, alios & in fancta scriptura commembratos. Huc ipsum quo & lesum refuscitauit Deus, & in eius morte corpora multa eoru qui defuncti erant, surrexerunt, & exeuntes de monumentis, uenerunt in sanctam civitatem, & apparuerunt multis.Paulus denics Tarfenfis Eutychum, qui cafu è uita migrauerat, luci restituit uiuum. Martinus nondum episcopus, imo nons dum baptizatus, tres mortuos suscitauit. Possem catalògum proferre hos minum ab interitu ad uitam pristinam reuocatorum, nisi tu non ignoras res Christianis nobis esse creditu facile, animos hominum redire in corpo ra, qui generalem omnium corporum humanorum refurrectionem rurs sus ad uiuendum futuram plane consitemur. De qua pulchre disertissis mus Athenagoras Atheniensis philosophus pro Christianis librum inte grum wou de de de conserve doctis auribus dignum coposuit. Et Turcis, Mau ris, Agarenis, Mahometh in Alcoran sic loquitur. Illis dicentibus cu eritis ossa, uel ad nihilum redacti qualiter efficiemini homines nouis Responde. licet lapidei uel ferrei uel fi quid est durius esfetis, qui uos prima uice crea» uit, ad uitam denuo uos refuscitandos reuocabit, hucusop in Azoara xxvi. Et rurlus in xlv. sic ait: Qui nos primo plasmauit, secundo uiuificabit. Vn= de Pythagoram tantò maiore uelim prosequamur ueneratione, quantò is propius & cæteri Græcorum philosophi fermèin omnibus alijs, non so lum in hac caula, nostræ accessit fidei. Aristoteles enim uidemus quam ni hil corum credidit, que non uel manu tètigit, uel òculis cernere pottit, uel apprehendere syllogismo. Propterea in fine tractatus de generatione & corruptione, reditum mortui hominis nullatenus admilit, debili admodū argumento ulus, & Alemæoni magis, quam luis præceptoribus allenlus, contrà tritum suo tempore prouerbium प्रथम की नवे वेगी विकाशव. Quem sequu ti funt alij quippe cohors philosophantium, in hoc reprehendendi, quod se omnia scire, alios omnia ignorare præsumentes, Pythagoram post relis quos irrident, & illud Luciani exclamant कोड केमांकारता, रांड फर्केंट देंगीएकराव की βάλι-GGgg

Tac. મંદ હેલી દેખાર મોણ મેં જ લામ એક લેફ μονίας છું લેખાઈ દાંદેખાર જ લે પ્રાપ્, id eft, Quis emet Pythagora, quis super hominem esse uult quis scire universi harmoniam & revivisce re denuo; lta eum ridicule sub hasta licitantur quasi contemnenda iumena torum mercem, aut uile mancipium. Illis ego multa nosse libenter permittam, dummodo patiantur & alios nonnihil didicisse. Id adeo nunc stoma chum ego commotus aduerium eos qui solent antiquissimis preceptoris bus & philofophie principibus facilè detrahere prolixius quam oportuit excandulut pernoscat, me Pythagoram quog tuum non secus amare & par est, & calumniatores suos uehementer odisse, non homines, sed monstra hominum. Tum Philolaus. Quidam, inquit, sunt, quibus ignoscendu est quod tam recondita & arcana mysteria nesciant, non enim omnia pose fumus omnes. Ideo & redeundum cum illis in gratiam erit, si qua imprus dentes infamauerint. Qui autem in eo quando p silentio exercitati, Pytha goricorum togam candidam abiecerint, & contumelia cœperint eius dos Ctrinæ maiestatem ledere, ac tanti philosophi caput minuere, eos ego non folum arrogantes, uerumetiam homines impurissimos tudicauero, quos rum è numero Xenophanes est, qui de illo in Elegia sua lusisse ita perhibe tur, ut cum uidisset aliquando Pythagoras canem cædi, miseratus dixerit t Sine hunc, est enim chari fodalis anima quam eius ex uerbis agnoui. Sed ea quidem manifesta Diogeni Laertio extat suggislatio, quodo item Plu toni apud inferos Pythagoræ discipuli conuiuantur, qui & ipse uiderit as nimam Hesiodi æneæ columne alligatam, gementem & stridentem. Tum Homeri quots animam de ligno pendentem, et serpentibus circundatam. Hec & istis similia sycophantiaru crimina diffamationis & calumniæ funt leuissimoru sophistarum, qui contactu omnia sœdant immundo, & pola luunt ore dapes, & uestigia sœda relinquunt. Quod autem de carnium & animatorum omnium elu diuulgant, quem asserunt prohibuisse Pys thagoram, ferè nil me perturbat, quoniam funt clarifsimi authores, qui ea mendacia refellant, ait enim Aristoxenus ille insignis scriptor Pythagos ram non abstinuisse ab animatis, sed carnes comedisse, quod Porphyrius in libro primo πολιάποχῶς ἐμψύχων, probat, eo quòd Athletas ab alijs cafeo, ab alns ficubus nutritos, ipfe prior omnibus cibo carnium aluerit, die xeritque carnes habere uirtutem ad acquirendum robur incredibilem. ita Porphyrius. Et Apollodorus arithmeticus testatur illum boues cens tum immolasse cum reperisset ετι τριγώνου δρθογωνίου à τὰν δρθάν γωνίαν ὑποτάν νουσα δύναται ταις જાલ્લામુજ્જનાદ, id est, quod trianguli orthogonij subiectum latus tantundem ualeret quantum quæ continerent. Fuit tamen mode: stifsimæ uitæ, mediocris nutrimenti, paucissimi potus, ut scribit Lycon Ia seus de Pythagora. Vnderarus fortasse carnium sibi usus erat, sæpe enim solo tenui melle pascebatur, hæc omnia Athenæus de cœnis doctorum hominum libro decimo. Atq ob id si studiosos literarum ea quæ gravis

tibi forent diligenter uitare commonuisset, ne cerebru ab incauto stomas chi onere læderetur, quo ualerent contemplationi uehementius incumbe re, quis hoc non laudi daret tam fido præceptori ; ut quæ didicisset apud Hebræos duri aliméti esse in eorum lege prohibita, quæ item apud Indos fugienda cognouisset ueluti pisces marinos, ne stomacho quidem utiles nec deorum oblationibus acceptos,nemo enim unquam in facrificijs im≠ molatum esse piscem audiuit, que denice apud Ægyptios accepisset de fas ba, quod nõ sit mundum legumen, ut in Euterpe sua notauit Herodotus, ea plane in pabulum non fumerent, tranquillitatem mentis perpetuò lites raru studio quærentes, quanquam eiuscemodi pia monita noluit tam exs actè, & ad unguem ueluti legem xij.tabularū obseruari. Nam & ipse por= culis minusculis & hedis tenerioribus uictitasse à Xenophilo & Aristoxe no, quibuldam qualifs natu maioribus, suis propè coætaneis proditus est, quam & nullo esse legumento sepius usum quam faba, ut aluum sensim le uigaret, in quarto noctiu atticarum Aul. Gellij coperies. At de fabis post inter cetera fymbola explanabitur, nunc de numeris ueniant tibi priora in mentem quæ dixi, & posteriora quæ dicturus sum, ut agnoscas quam ima piè turpes quidam philosophiæ Sanniones primate philosophorum Pys thagoram postica sanna subsannant, quod numerum docuerit esse omnis bus rebus principium, qui cum sit quantitas discreta uerius, sequatur res quam antecedat, quasi proiectiles fuisse calculos intellexerit ipse, à quibus omnia fint orta. Quos miror pariter non fine rifu, quod cum audierint cre bro testantibus sapientissimis hominibus, omnem ferme philosophia Py thagoricam,& eam maximè,quæ de rebus diuinioribus extet mysticam esse, ac per ænigmata propositam, nihilominus tamen hanc sapientiæ die uinissimam partem de numeris, imitando Tyrrhenorum stultitiam, planè ac citra omnem metaphoram accipi iubeant. Fuit auté prifcis & uetustissi mi æui sapientibus in more, per arcanarum literarum allegorias, & sensuu mysteria, sapientiæ profundam inquisitionem tradere. Sic omnia sunt ans tiquissimorum tam philosophorum quam poétaru enigmatibus plenissi ma,& propter rerum obscuritatem,& propter leuem uulgi contemptum, κωθονή του γερεί Θέτε μο και και και καθορωμικών σαφως. Εν και κωθεί και καθορώς το μάτο κατά κατά κατά κατά κ inquit Max. Tyrius in disputatione decima, id est, Rerum enim ab humana infirmitate non perspectarum manifeste, aptior interpres est fabula, ea uerò philosophos rectè decer, quæsub pio sigmentorum uelamine hones stis & tectarebus & uestita nominibus enunciatur, Macrobio authore, quam ego curiosissimèscholasticorum ingenia in rerum admirandarum notionem excitare, ac introducere arbitror, minori enim diligentia queris tur, quod ante fores præstò est, quam quod longè situm in abysso profun di recoditur, ita facilitas apprehendendi, expertò crede, discipulis studio 👡 rum negligétiam parit, & frigide petitur quod facillime obtinetur. Euenit GGgg 2 & quans

& quandog nos ulla uerborum proprietate res abstrusas effari no posse, quas longis ambagibus et uariè copolito fermone cogeremur enunciare, nisi fuisset commodè repertum breui ænigmate uti. Nec non illud in rem est, nam assolent aduersis castris belli duces quædam syntagmata edicere, que tessaras nominant, ut suos quisos dux internoscere milites, & se quoos inter fe queant quemadmodum in bello Cæfaris Venus genitrix,& Sylle Apollo Delphicus, & Marn Lardeus, & Iephthæ Siboleth. Ita non fuerit utics indecorum symbola doctrinæ peculiaria & arcana familiaribus tra= dere, ut quicuo discipulorum ea magis usurpassent, dilectiores fierent ma gistro, interce se plus cæteris diligerent. Vnde Pythagorei symbolis quis buldam arcanis libi quandam indillolubilis amoris & amicitig cathenam fabrefecerunt. Erat enim Pythagoras conciliandæ amicitiæ in primis stue diosissimus, ac si quem didicisset symbolis suis communicasse, eum contis nuò socium amicum conscisse bat subscriptore La ertio. Eo co factum est, ut ardentiùs cuperet omnes Pythagoricis symbolis, hoc est, mysteriorum notis uti, tum quod futuri essent præceptori gratiores, tum ut cunctis aps parerent nobiles esse Pythagorei. Quo motus apud Plutarchum in octauo conuiualium Philinus, ex omnibus conuiuis Syllæ Carthaginensis is ple solus inter epulas animatis abstinuit, ut agnosceretur esse Pythagores us.Quare is à Leucio patria Tyrrheno Moderati Pythagorici discipulo reprehensus suit plus illius dogmatis sequi scriptum, quam sententiam, quod & in alijs Pythagoristis fuerat reprehensione dignum. qui immode stè affecti maioribus separatis & singularibus, uel in sociorum & amicoru comis panem non frangebant ut coteri, uel crebella non edebant, uel surs gentes ab epulis stragula conucluebant, uel nudis pedibus sacrificabant, uel locuturi, à sole se auertebant, uel relicta populari uia, per diuerticula di scedebant, uel cum ridentibus nunquam aut parum ridebant, uel à fabaru clu prorlus abltinebant, limiliacp egregiè ulurpabant magis luperltitione quam recta ratione ducti. Sola imitantes ad corticem lymbola, negligens tes uoluntatem, ut talibus notis innotescerent, & uulgo Pythagorici eius dem ordinis uiderentur. Sunt igitur eiuscemodi symbola unius collegij figna. Cæterum addamus etiam quod diuinarum & humanarum rerum amplissima spacia dimetientibus nobis & innumera tractantibus memos riæ plurimum conferant ænigmatica fymbola, hoc est, notæ que figuntur animo, ut quotiens recordari libuerit, cito nostris obtutibus offerantur. Symbolum ergo de rerum principiis commodissimu erit, Vnum & duo. quid enim citius occurrit res singulas intuentibus quam unu & duo, cum causas & originem universorum scrutari uolumus? Nam primo aspectu cernitur oculis id quod est idem ip**sum,& non est alterum.Ex quo ante o**= mnia mente concipimus, quod idem & alterum sunt unum & duo. Alc. mxon autem Crotoniates, qui Pythagorx uixit xtate, duo appellauit

(

multa, quæ dixit effe contrarietates tanquam litem forte Empedoclis, uas ga tamen posuitilla, & sine sine diuersa, ut album & nigrum, dulce & amas rum,bonum & malum,paruum & magnum,Aristotele in primo postnas turalia teste. Pythagorici autem diuersa illa rerum inter se ultro citro & cõ 🕹 trariorum, quas Alcmæonij contrarietates appellarunt propter arithmeti cæ artis amorem in numerum coartarunt denarium, celebrem illum & os mnia continentem, ut finitum & infinitum, impar & par, unum & multa, dextrum & sinistrum, masculinum & formininum, quiescens & motum, re Etum & curuum, lucem & tenebras, bonum & malum, quadrum et oblon gum. At hæc ita funt utralibet, quod duo funt, ideireo diverfa funt quonis am duo funt. Nam si unum essent, contraria non essent. In decem uero uni uerla redegerut, quod iste numerus est perfectissimus, quo cunctæ natios nes & omnes populi præter Thracas cum Græci tum Barbari singulas res numerant non listentes citra, nec progredientes ultra, tanquam natus ralibus calculis decem digitorum. Sanè illius perfectionem oftendit iste ornatissimus mundus, quem cernimus decem tantum sphæris, iuxta Pys thagoreos moueri, tanto etiam reliquis est perfectior, quanto plus numes randi genera continet, par, impar, quadratum, cubum, longum, planu, pris mum,incompositum, et primum compositum, quo nihil absolutius quod in decem proportionibus quatuor cubici numeri cõlummantur, quibus dicunt Pythagorici uniuerla constare. Archytas quoca nobilis Pythagoreus ille Tarantinus omne quod est, denario numero complectitur, quem Stagirita imitatur Aristoteles peripateticorum gymnasiarcha, decem ges nera entis nominat decem categorias, quo numine fibi uolumen infcribes me placuit ostendenti philosophice, ut Eustathius uoluit decem मह्ये प्रमान क id est, entia realia, ut Alexander Aphrodisæus decem 🏧 🚉 id est, uoces, ut Porphyrius decem \*\*\*\*\*\*\*\*\*,id est,intellectus siue conceptus. Velut lambli chus forte rectius decem voces simplices, no ut voces, sed ut significantes res iplas simplices medio decem conceptuum simplicium. Assentiuntur **hu**ic Alex**ãder** Ægæus, Ammonius Hermiæ, & Simplicius, infignes fapis entiæ amatores, qui etiam gnauiter arbitrati funt in istis decem generalissi mis entibus duo quædam præcipua reperiri posse in quæ diuiduntur, tae metfi ab una effentia ortis, ueluti fubfiantiam & accidens fiue corporeum & incorporeum, seu materiale & immateriale, ut simplex & ut copositum. Ita nã**o** duo amat denarius ut ab uno progressus nascatur per duo , & per duo redeat in unu. Primus enim incopolitus ternarius est ex uno & duo= bus no quidem copolitus & coltans, quia unum no habet politionem les cundum lamblichum, no facit ergo copositionem, quando uerborum ses qui uolumus proprietatem. ἔτε χὸρ ἡ μονκις μείνοα είλ μονκις θέσιμ πρωσλαμβάνει ἔτε ἡ şt γμα μείσε ειγμα ταν θέσιν αποθάλει ut inquit Simplicius in comentarijs super prædicamētum quanti,i. Neg enim unitas manens adhuc unitas politio. GGgg

nem assumit nece punctus manens puctus positione abijcit. Ex quo diffes rentiam noscere possumus qua distat unitas à puncto. Cumo nihil sit ans te unum, rectè dicimus unum esse primum. Binarius aut non est composis tus ex numeris, eò quod ex fola unitate una & una coordinet, & ideo pris mus numerus est qui prima multitudo est, à nullo & potest numero metis ri, preterquam à sola unitate omnium numerorum mensura communi, see mel enim duo,nihil aliud quam duo est,quamobré ea multitudo quæ aps pellatur ternarius, uerissime ab Arithmeticis numerus primus incomposi tus nuncupatur, binarius enim hunc præcedens non est incompositus nu merus, sed magis propriè non copositus. Cupiens itaq ternarius non esse ociosus, quin potius bonitate suam in omnes creaturas absorbinuidia mul tiplicari, de uirtute progrediendo ad operationem , illud fœcudum quod est in eo multum multitudinis productiuum taquam numeri de numero, & illud effentiale quod est in eo unum omnis productionis fons & origo fimul & omnis processionis initiu, & omnis substantiæ immutabilis per manentia perpetua mente intuetur ac relpicit, & ita lele in leiplum retors quet, per modum unitatis & duitatis semetipsum multiplicas atos dicens. femel bis duo funt quatuor. Ecce tetractys illa quaternitudo de qua mihi tecum antè sermo fuit, hæc est omnium quæ creata funt I dea, quoniam, ut aiunt arithmetici, quaternario omnis progressio perficitur. Vnde oritus decas illa quam appellamus decem omnium reru genera generalissima. Nam unum, duo, tria, quatuor, de omnipotentia potente ad energie actu exeuntia producunt decem, quorum dimidium est quing: pone igitur in medium quince tanquam aliquem sighiferu in medio exercitus, & in eius latere dextro numerum pxime superiorem qui est sex, & in latere sinistronumerum pximè inferiorem qui est quatuor, hæc duo iuncta etiam costis tuunt decem: pone iterum in latere eius dextro numeru proxime superios rem, qui est septem, & in latere sinistro numerum pxime inferiore qui est tria.hæc duo iuncta similiter constituunt decem:pone rursus in latere deze tro numerum pxime superiorem qui est octo & in latere sinistro numerir proxime inferiorem qui est duo, hæc duo iuncta costituunt quoq decem. Pone demum in latere dextro reliqua noue & in latere finistro anu, lamgs: reduc illa nouem ad unum & refürgunt decē, quæ rurfus ad uiginti relata : incipiunt denuo esse unitas, & deinceps ad oes numeros cardinales usos ad centum, sicut enim bis unum faciunt duo, & ter unu tria, & quater unu quatuor, & similiter ultra, ita bis decem faciunt uiginti, & ter dece triginta & quater decem quadraginta, & similiter ultra, no aliter de centum, no see. cus de mille ac ultra. Hæc quidem ratio erit cur decem per iota, quæ uirgu la est erecta, Grecè scribimus, aut per folum punctum Hebraicè notamus, que tamen signa tam barbaris qua latinis alioqui simplicem repræsentant unitate, quippe à qua numerus denarius oritur, & in qua desinit, cuius Py thagoricum

thagoricum extat symbolum uidelicet unu duo, quæ Zaratas Pythagore preceptor nomina propagationis pronunciare colueuit, unu appellando patrem, & duo matrem, teltimonio Plutarchi Cheronensis in Timzi Psys chogonia. Nam ut antè accepisti unum & duo cum essentia diuina produ cunt quaternitudinem illam Tetractyn Ideam omnium rerum denario nu mero consummatarum. Eam Pythagoras affirmat esse wayay αξιννάν φύστως, id est, fonte perpetue naturæ, quæ nihil aliud est eg cognitio reru in mente diuina rationabiliter operante. Mentem uero ipsam Dei Pythagoras nus meru allegorice nuncupauit, cum diceret numerum esse uniuersoru prins cipium. Ita enim Plutarchus in lib. de placitis philosophorum quarto scri bit: τον δ' άριθμον πυθαγόρας αντί Ενές προσλαμβάνα, id eft, Numerum aute Pythas goras pro mente accipit. Signu planè haud iniquum, quia in incorporeis nihil divinis mente, in separatis nihil simplicius numero. Nec præterea co gitari aliquid potest menti similius, & ab hoc perpetuæ naturæ fonte per riuos & canales defluit numerus Pythagoricus unum & duo, id quod ab aterno in iplo fonte immenli Oceani, fuit, erit, imo lemper est, ubertim sca tes, quod homines prisco seculo nominarint. Zena ipsum illud unum, ut Aristoteles uoluit hoc Homeri citas, us wife of iss, id est, unus princeps sit, dicentes Zena pro Zeua uideli**cet à ui**uendo, quem Romani Iouem quas si Zeua nuncuparunt,& Cornutus in libro de Græca theologia illum ale ferit totius mundi esse animam. Duo autem, nominata est Hera, illius Zes nos hoc est Iouis & foror & coniunx, de quo sic Homerus in 14. Iliados : હૈદુન ઈ' લેન્ડકોની સુરાન ને ઉન્ગળ છે ને બેર્ધ : Αμοίσεμ αντοκασί γνα το Απέρα (સνα δ' દેતા' απροτάτας ποευφ**ώς** மை நிக்க இரு நிக்க கிகும் மு, id est, Hera, hoc est, luno aspiciebatur thuitrona ocu lis eundem fratrem et leuiru Zena, hoc est, louem in summo cacumine plu ritontanældæledentë. Quò facilius sensa possumus sapientissimorū poë tarum de origine rerum cognoscere, quod in multisontana Ida, qui mons fic à plpectu nominat देन के लिखिए, à præcognitione के में लिख के प्राम्मेजरक, lupiter & luno resider, tanç funum & duo in quaternionis Idea illa riuosa. Vnde fluunt omnium rerum principia que philosophi etate posteriori formã & materia nominarut. Ideinis apud nos est forma & materia prima gd apud uetustissimos philosophos unu & duo, apud idoneos illustres poetas louis & luno, qui coéunt in Gargari mõtis Ida, & cõueniüt in diuine men tis Idea, binis ambo bigis et quatuor ambo equis ducuni, sed descendedo lupiter in olympo manet, luno ad inferiora tendit, Homero teste sic dices: Vada uilura pabulolæ extrema terræ,nunc autē tui caula huc per-olympi istud uenio. Neuter tamen alteru omnino deserit. Hocigitur modo exit à , mēte diuina uniuersi exordiū. Respiciens em Tetractys ad sui essentiā que est prima unitas, omnium pductrix, & simul origine suam à primo produ cto reminiscens quoniam binarius est, sicait, semel unum bis duo, mox cõ GGgg 4

stat quaternarius habens in cacumine uerticis sui summam unitatem, sitos subitò pyramis, cuius basis est quaternarius planus apud arithmeticos su perficiem significans. Super quam diuinæ unitatis iam memoratæ lux ras dians formam & specié facit ignis incorporei. Propter lunonis hoc est materiæ discessum ad inferiora, unde cofestim oritur natura luminis essentia» lis,nõ uftiui,fed illuminantis.Et hæceft creatio mundi medij, quem Simõ ' Iudæus appellauit lupremum, quia Deitatis mundus cõperationem non patitur, ideogs fe iudice supersupremus & incomparabilis ille nominatur. Rectò uerò medius hic dicitur olympus, quia totus lucidus & leparataru formarum plenissimus est ip alandrap in 33. Iliados octavo, id est, ubi ima mortalium area superficies siue pauimetum extat cognominatur enim ha bitaculum deorum, seu ut rectius Maro Æneidos decimo, Deum domus alta, cuius quidem culmen est unitas, parietes trinitas, & superficies quas ternitas, ldo clarius cernitur, cum iam numerus à diuinitate sua emanado paululum declinauerit, & diuerterit ad creaturarum figuram, tunc etenim ponamus simul & pro Tetracty tetragonum, & in quolibet eius angulo punctum instar unitatu, & pro unitate fastigij, quæ nune cœpit habere po sitionem eleuemus quantum fieri potest summu apicem. Eo peracto, quas tuor latera in altu erecta, quatuor erut trianguli super latitudine sua quas drangula constructi, & in unum punctum excellum ducti, ecce pyramis is pla, quæ est forma ignis, testimonio Timæl Locri Pythagorei in libro de anima mundi, dorice sic seribentis: अ कें काश्यक राज्य है कें काश्यक किया का भे प्रवेद राज्य मुक्सांक έχεσα συντίθεται, είσι@ συρός ευκινατότατορ κό λεεδομερέτατορ, idelt, ex quo pyramis quatuor bases & æquales angulos habens componitur, forma ignis per quàm mobilissima & tenuissima. Est easane abs p materia, lux essentialis, separata, proxima Deo et uita sempiterna, ut in duodecimo libro, qui post naturalia inscripțus est, & in secudo de cœlo legitur sic: Mentis opisicium est uita, Dei autem operatio est immortalitas, istud autem est uita æterna. Hæc à Pythagoreis mutuatus est Aristoteles. Atqui Deus ipse non est lux creata, led lucibilis author omnis lucis, quare pyramidem absolutisimam & retractifsimam à triangula basi in altitudinem sese erigentem, quæ simis liter igneum uigorem lignificat Deus Opt. Max. in diuina fecum trinitate incomparabilis mundi continet. Vnde & Chaldæi & Hebræi Deum esse ignem perhibēt. Quam uero pyramidē quaternio producit, ignea lux est incorporei & immaterialis separatarum intelligentiarum mundi, extra cœ lum uisibile, qui à Græcis uo catur « nobis seculum æternitas & ether.  ${f V}$ nde & æthera fulgur æternitatis dicitur,ubi non eft corpus,ne ${f c}$ loc ${f u}$ s, nec uacuum, nec tempus, nec senectus, nec transmutatio, sed ibi sunt en tia inalterabilia & impassibilia, optima habetia uita, quo toto zone, id est, æternitate, seu æuo fruunt. Hæc fermè sunt ipsa uerba Stagiritæ Aristotes lis, quæ tam ipsi qua Platonici & Socratici ex Pythagora suxerut, qui sic in aureis carminibus scripsit, Si relicto corpore in ætherem liberum peruene ris eris immortalis daus, & his scilicet in hac uita superatis cognosces ima mortalium deor<sub>um</sub> & mortalium hominum cohabitationem, quã elegan ter iple appellat ou saou, à simul stando, per quod tres nobis, pprietates mes dij oltendit mundi, que liberum æthera nominat, ut qui à materiæ potens tia legregatus & preleruatus in libertate calescat Dei ardore, ac insensibili motu inferiore calefaciat, dicitur em ether, वंत्र में दे से हिंद्र मा का विद्या में का विद्या में का विद्या में का विद्या में का विद्या कि मार्थ का मार्य का मार्थ semper calefaciendo. Proprietates aut illius sunt hæ, coditio, chorus & or do. Mundi eius coditio est, quod totus quicquid est purissima forma est, cuius allerunt louialem elle naturam, quæ immortalia & mortalia infors met,&fotu specifico cuncta utrius@mundi in suo esse coseruet, de q extat illud Maronis:O pater,ô hominum,diuum& æterna potestas, propterea ob fomentarium calorem spiritalis Sol ueteribus Iupiter dictus est. Vnde salij Martis gradiui sacerdotes eum appellarunt Lucecium, & Cretenses Phosphorum, ab eo & denominatus est olympus, dd totus fulgeat, in quo louis totus præsidet & præest:imd, totum åd est, ipse est. Hinc illud quog in nono Æneid. Annuit & totum nutu tremefecit olympum. Eius, inquã, conditio est receptare formas simplices, immateriales, separatas, per se exia stentes, tam uniuersales & individuas. Côtinet enim omnes Ideas Ideatas generum & specierum ceu exempla ipsa contractioribus exemplarijs imi $m{i}$ tando quorum exemplar fignatorium confistit in mente diuina. Sic enim nominare uolumus quod est in mudo deitatis exemplar absolutu. In mun do intelligibili exemplum abstractum, & in mundo sensibili no exemplu, sed exemplariù illud cotractum, quo sigillum, figura, & cera sigillata. Huc accedit secundo chorus altera proprietas, and The xusas, id est, à gaudio beas toru spirituu infinito & uoluptate immutabili deoru dictus, qui uernæ il= hus habitaculi & ciues olympionice myrtea corona ouantes ambrosia,& nectare diuini couiui perpetuo fruunt, ridentes rilum inextinguibile. De quo lapientilsimus poetaru Homerus ασθες γάρ ε ρτο γελως λακάριος θεοίσιμ, id est, Inextinguibilis certè excitabatur risus beatis dis, quod omnino læ titiam illorum sempiternam ostendit, quam iugi cocentu citharis, & cæte ris musarum instrumētis, tripudio, choreis, symposijs, quietis cubilibus, & interdum dulci fomno, præclarus ibidem Melefigenes eleganter in Iliad. primo lib. expressit. Quid ni Marrane! Quæna potest maior cogitari uo= Iupras, quam Deum uolente, & post eum reru omnium Ideas atc formas aspicere purius & transparentius of secundarum creaturarum ulla, deinde uissones quocs suas inferioribus padere, qd omne deoru est pprium atc fuum. Ideo & Dei quando puo catur Latine, qui & Grace thei and vis blas, id est, à speculatione ac uissone, unde ध्वि । significat aspicere uidereq, no. minantur & quandoque angeli dum uisa cæteris enunciant, ut Orpheus Mercurium inuocans ait: κλύθι με έρμώα δε ός άγγελε μαιά δο διε. έρμηνεν αάντων. id eft,

id est, Audi me Mercuri Iouis angele Mæadis fili, explanator omnium. Nam ayinay, nunciare ac explanare dicimus. Crebro auté alterum pro als tero ulurpamus, non confyderatis officijs, ita promiscue dijs & angelis in communi sermone utamur. Cum enim Porphyrius in Isagoge scripsisset quod & nos simus rationales & angeli, Boethius latine uertes, sumus, inquit, & nos rationales & dij, hoc modo reperityr in libris aliorum quams plurimis. Quare nemo putet cum deos nominamus, iplos equari lummo & ineffabili deo qui nomen non habet, supremanamos maiestatem eò ap pellamus Deum, quòd entia cuncta infinite penetrat & singula percurrit बेम हे दे दिनम्, id est, currere. Vnicuig nemperei multo interior est Deus & ma gis intimus quam ipla libimetipli, ut cũ qui nullibi est, ubice lit. At non lic Deos appellamus, qui terminatam fibi tantum exequuntur prouinciã, & ad destinatum mittuntur opus: Dæmones aut quantum cun opus; tamé à Pythagora lectatoribus & luis, in hunc medij mundi chorum non admit tuntur. Sic em Plotinus qui testantibus Porphyrio & Longino, mysteria Pythagoreorum perfectissime sectari uisus est, in lib. de amore Deoru ins quit, genus esse passionis expers dicimus & putamus. Dæmonibus autē palsionis adiungimus, dicentes etia sempiternos esse, sequenti post Deos gradu. Præstat sanè, nullum in mundo intelligibili dæmonem appellare, quinetiam si ibi ponatur ipse dæmon, esse Deum existimare. Hactenns ita Plotinus certè in omni doctrina fua breuis, & animo attento ponderans dus,præfertim hoc in loco tam difficili quo poétarum ueterum arcana de dijs loquentium poterut abs@molestia & sine plurimorum exacerbatio. ne legi. Tertia intelligibilis mundi proprietas ab eode Pythagora demon strata est, cum ipse dixit: Si recta ratione uixeris, malè acta dolendo, & bes ne acta gaudendo,Deos& oraueris,ut opus tuum perficiant, tum exuto còrpore profectus in ætherem, eris immortalis Deus. Ordo nobis hic co syderandus est, quem in consequenda hominis beatitudine Pythagoras obseruat. Istud namos medij mūdi colum incorporeum ac iste beatorum inuilibilis olympus nihil impuru admittit, fugienda ergo uitia lunt, & am plexandæ uirtutes. Deinde salus hominum, misericordia Dei est, quare di uinitas colenda,& luperi lunt exorandi, ut opus noltrum perficiant, tum demum nihil istuc materie, nihil corporis, nihil permixti recipitur, ante igi tur moriendum est,& sanctè corpus exuendum quam in Deos referaris. Hic est ordo seculorum ut uita functis hominibus puris & electis,Deorū indigenarum lupercœleltis quog aula concedatur,& communis lit paris ter humanæ naturæ cum sacrosanctis angelicis spiritibus perpetuæ uitæ conversatio in invisibili, & tamen omniformi supercoelesti coelo & orbe requieto extra sensibilem mundum, ubi uerus est olympus, non imaginas rius nece poéticus, non qui uoluat, quæ rotetur nunquam ui quiescat. Tu Marranns, qua proxime, inquit, lectis nostroru temporum accedit unus maximė

maxime omniu Pythagoras. In lege namq Christianoru similiter legitur quod homines mortui de numero resurgentiu, sunt sicut angeli Dei in cœ lis, ubi tabernaculum Dei cum hominibus. Non intrabit aliquid coinqui natum, autabominationem faciens et mendacium. Erit istic uox citharces dorum citharissantiu citharis suis, cantus a nouus, & mortui qui sunt scrie pti in libro uitæ, uidēt cœlum nouum & terrā nouam. Prius em cœlum ac prior terra eis abierunt. lbi etia ciuitas beatorum habens claritate Dei, & illius muri ex iaspide constructi, fundamentace eius omni lapide precioso ornata. Et Dñs omnipotens templu istius ciuitatis est, & de sede eius pros ducit fluuius aquæ uitæ ceu splendidus crystallus. Ciuitatis uerò eius fun damentum & superficies est tetragonus, uerba em Apocalypsis unde illa fumutur, funt hac, y i wonis refayores refra, id eft, & ciuitas tetragonus iacet, Gd explanauit Hippolytus papa sic esse de missel par vi w d'you, id est, propter solidum & firmum. Id tu mihi reducere uideris ad Pythagore tui numeru, & figuram pyramidis, à tetragona basi erectam, quam mathematici solent inter solida reputare, plane quem uirum iure optimo no modo tuum, sed uerius nostram Pythagoram appellarem, & appellabo quide nostrum, du. uiuam piple solus ex omni ueterum philosophoru turba magis aptè mas gis cocinne propriæ mostra sapuit, ne qualde & à Persis quo que & à Pale stinis, ac nostra ætate Arabibus in doctrinæ suæ fundamento distat, idem iple Italicæ philolophie author. Sic em in lege Mahometh Azoara prima legimus, Deum paradiso bonos inducturum, ubi dulcissimas aquas, pos macpmultimoda, fructus uarios, & decentilsimas ac mundilsimas mulies res, omne & bonum in æternum possidebunt. Et in Azoara 51. Credentes autem, inquit, & benefaciétes pulcherrima loca paradifi possessuri, omné fuum uelle perficient, hoc's lucrum & maximum, huiulmodi quide pollis citum illis summã lætitiam denunciat. Deinde in doctrina Mahumeth ita scribitur: Si ullu oblectameti genus istic deesset, beatitudo minime plena esser. Frustra ergo delitiæ adessent, si uoluptas deesset. Et paulo superius, incolis quide eius, ait, quicquid delyderari potelt statim aderit, qui & pera secti erunt omnes in statura quide Ade, in forma uerò lesu Christi, nunco incrementum aut detrimentum aliquod patientes. Et in Alcoran cap. 64. Illic quidem credentes accubabunt tapetis fericis stramentis purpureis, omnibus que sibi dilectis perpetuo potientur, ducent que puellas formosissis mas, ut funt hyacinthus & margaritæ, ab hominibus atque diabolis nun= quam deuirginatas, nec menstruatas. Erunt & illic arbores colore inter ui ridem croceum & nitentes, fontes & fortiter emanantes & palmæ poma & punica. Nonne hic sentis Philolae, quod pars maxima horum symbolica est, & instar Pythagoricorum allegorice narrantur quæ audisti ferme oz mnia,&id quod palam fatetur Mahometh in libro de doctrina,cum ait, Seculum aliud post mundum istum, cuius nulla similitudo exponi potest nec

nec em coloni eius mortales, nec dies eius sub numero. Quo feiplum des clarat, quæ scripserit de diuinis allegorice scripsissemon autem omnia plac nè ac aperte, numerauit dies beatitudinis, dies mille annoru & annos qua draginta millia annorum, & paradilum habere docuit pauimentum aures um smaragdis & hyacinthis crebro interpositis distinctum, omni fructife ra consitum arbore, decurrentibus per amocna àrua fluentis, quorum alia quidem lac, alia mel album, alia uinum purissimum sundunt. Hec in libro de doctrina Mahometh, ubi per sensibilë paradisum designat illum, quë ratio non capit intelligibilis mundi hortum. Duos enim paradifos Maho meth in Alcoran nobis proposuit, cum in Azoara sexagesima quarta, sic ait: Qui timuerit coram Deo stans, duos paradisos rerum multiplicium omnimodice boni fœcundos, hæreditatem accipiet. Ita duas quoc osten dit ciuitates Hierusalem cum in libro de doctrina quærit Abdias. Quare Hierusalem dicatur domus benedicta. Respondit Mahometh, quia in die recto colestis Hierusalem sita sit. Hæcad nostri Simonis Cabalistica, quæ audiuimus haud parum alludunt, de duobus scilicet paradisis altero, cœs . lesti & altero terrestri geminos mundos significantibus uisibilem & inuis sibilem, illum nobis præsentem, huc nobis futurum, eum quidem de quo satis multa paucis exposuisti, quare oro Philolae, ut de nostro quem incolimus reliqua profequaris. Faciam fedulò Philolaus ait, fi prius te commo nuero ne cum rudibus philosophastris erres, qui ea tantum sapiunt, quæ oculis cernunt, ut de Anthisthene scripsit Ammonius Hermiæ cum dixis fer:Hominem quidem uideo,humanitatem autem non uideo.Vnde puta bat humanitatem nihil rerum esse, nisi cogitationis figmentum, नक्ष्म बंद्रके id est,Hæcille dixit sensualitate sola uiuens & nõ potens ratione ad maio± rem inuentione seipsum extollere. Ita Hermiades in Isagogis. Haud aliter tam funt quidam obtulo ingenio, qui acutius contemplari nequeant, nisi quantum pupilla comprehendat, aut manus palpent, & quæcung de uita cœlesti, de dijs superis, animabus in cœlo aut de cœlitibus audiūt, ea mox ad cœlum uisibile stellarumœs sphæras, firmamentūmobile, & quos sensu percipimus orbes referunt, ac si in tanta turbine motuu, & irrequieto mus tationum tumultu, uita beata cossere posset, sequențes uerò spiritale sens fum & fubtilem mentis illuminationem,ipfi quidem intelligunt maiorem esse ueritatem in iis, que non uidentur quam iis quæ uidentur. Ad hoc Py thagoreorum propensa est uoluntas, ut credant per hunc mundu, & quas cunque in eo lo cantur adumbratum esse imaginem eius, qui extra cœlum sit ueri mundi, comprehendentis solum intelligentias, formas, & animas à corporibus substantia, uirtute & operatione separatas. Vnde animas hominum ab omni sorde turpi defæcatas, abiecta corporali mole firmis ter tenent, & nullatenus dubitant extra hoc uisibile cœlum omne ac ultrà qualem=

qualemeun pincommoditatis aleam in æternitatis olympo habitare, o= mni libertate donatas, & nulli necessitati obstricas. Sicenim Plotinus ille insignis Pythagorista in libro deproprio cuiuso damone quarto, Anis mas, inquit, extra l'enfibilem mundum profectas existimandum est natus ram dæmoniacam transcedisse, omnece generationis fatum, omnemes hu ius mundinecelsitatem quandiu in mundo intelligibili habitant, huculop Plotinus. Quotiens igitur de ueris dis, întelligentifs separatis, formis pus rioribus, spiritibus diuinis, superis, angelis, & beatorum animabus métio fit, semper recordare, ac animo tecum uerla mundum illum supremum, in= telligibilem,immaterialem, limplicem, abltractum, cœlum incorporeum, olympum inuisibilem, paradisum mentalem, supernaturalem æthera, nec fensu necratione perceptibilem. Eo nunc dimisso ad nostrum descendas mus corporeum, & sensibilem mundum, cuius exemplar est in mundo ins comparabili Deitatis, & exemplum in mundo intelligibili formalitatis, & exemplarium àvouristre, in seiplo. Vto unum origo est metalis mundi, sic duo nobis exordium erit mundi corporalis, qui non esset corporalis, nisi quatuor istis costaret, puncto, linea, superficie, crassitudine, ad exemplum cubicæ figuræ quam costituunt unum, duo, tria, quatuor, Vnum enim po sitione fixum erat punctum.Linea de uno puncto ad alterum protracta è duobus fit. Superficies ex tribus oritur lineis. Crassitudo quatuor nascie tur, ante, retro, sur sum, deorsum. Ideo & sicut binarius per se multiplicatus numerando bis duo quaternionem producit. Ita binarius lemetiplum in seipsum replicans at gretorques dicendo, bis duo bis, primum cubum sa cit. Ergo post quinariu, quæ tetragonica est pyramis, quippe principium intelligibilis mundi, accedit sex laterum octonarii cubus, que mundo sens sibili architectum preficimus. Nam inter rerum principia, non habetur septenarij ulla memoria, quoniam uirgo est nihil pariens, idcirco Pallas nos minatur. Ad cubum ergo primum diuertimur, sanè sœcudum numerum, multitudinis uarietatis & principem, ut qui per duo sit & per quatuor con stitutus. Vnde sicut Pythagoræ præceptor Zaratas duo nominauit mas trem, ita nos cubum inde progredientem appellamus materiam omnium rerum naturalium fundum, & fundamentum ledem@ lubstantialium fors marum. De quo Timæus Locrensis ille Pythagoreus, in libro de anima mundi scribit, έκ δε જિ τε βαγώνω γεννάως κρι κύθομέ δο ομόταπομ C sad αιομ το άντη σώμα. हूं μεν क्र λευράς, σκίω de yorias εχκη, id est, Ex tetragono nasci cubum solidisimum et stabile omnino corpus, sex quidem latera, octo autem angulos habens. Huic fundo si qua forma demeria innitatur, huic solido receptaculo si fue rit illapla, & in hanc ledem materialem repolita, non uagè nec communis ter recipitur, fed stabiliter & singulariter fit individua & incommunicabis lis,tanquam ascirptitia glebæ,tempori & loco subiecta, & quasi de libers tate in seruitutem materiæ proscripta. Igitur gemina profluere ab uno HHhh

fonte rerum temporalium principia cernimus Pyramidem & eubum, id est, formam & materiam, quæ ex eodem tetragono deprehenduntur pros diffe, cuius Idea, ut ante oftendimus, est Tetractys, Pythagoræ diuinum exemplar. Symbola igitur primordialia quantò potui breuius explanaui, quæ reuera nihil designant aliud quam materia & formam. Cum' opors teat tertium aliquid ponere quo uniantur, nec enim ipontè confluunt, nec contingit fortuitus quarumlibet formarum concurlus in materiam, neces unius rei materia contingenter formam alterius recipit, non enim ex corpore humano, mox atop decesserit anima generatur æs aut ferrum, nec ex lapide fit lana: cum ita oporteat ponere tertium aliquod quo uniantur, erit ut opinor, necesse principium aliud quam priuationem Aristotelicam adducere, quo moueatur materia ad forme delyderium, ita ut cellante hac & hac forma, introducatur uicilsim ilta quædam & ilta. Nam priuatio & potentia nihil substantiue agunt cum sint nullius activitatis realis, ob ides minimæ entitatis, quanto magis certam formam alicui materig nequaquã iungere aut unire possunt. Vnde inuenti sunt qui dicerent loco priuatios nis motum esse tertium principium, qui cum sit accidens, quomodo erit principium substantiæ; aut quis eius motus erit motor; Quare sapientius cotemplati Athenienses ambo, Socrates Sophronisci, & Plato Aristonis, pro motu seu privatione agillimum activorum posverunt Deum dicens tes, tria esse rerum principia, Deum, Ideam & materiam, quod ante Pythas goras occulte symbolissaux arcanis his notis asserendo principia uniuer. forum esse, Infinitum, unum et duo. Insinitudinis Deum, unitatis formam, alteritatis materiam delignans authores. Infinitum in mundo supersupres mo & incomparabili, unum seu identitatem in mundo intellectuali, duo seu alteritatem in mudo sensibili, est enim materia quidem alterationis ma ter.Coniungit autem Deus materiam & formam per legem ipsi nature im positam. Idcirco ante Pythagoræ tempora uetustissimus ille Orpheus in libro hymnorum,post louem.i.formam,qui ab eo nominatur af the warray. id est, principium uniuersorum. Et post lunonem, id est, materiam, quã uo cant Ais ou Mix Joy war ny iril Aoy, id est, louis conthoralem omniparentem, lus nonio enim cognomento materiam alloquitur his uerbis, xupis >>) oili vi il p όλως ζωής φύσιμε για, κοινωνείς γὸς απασιμαικραμλίο πολι σεμνώς, idelt, Ablque enim te nihil omnino uitæ naturam agnouit, communicans quidem universis permista supra quam pudice. ltaque post, inquam', louem formam, & lua nonem materiam, addidit idem Orpheus legem, id est, distributionem, ut effet tertium naturæ principium, cognomina utique id que se pilacop, id est, naturæ confirmatiuum. Nam lex dicitur nomos Græce, ut nosti à nes mo » μερίζω, idelt, partior & distribuo, perinde acque distribuens os mnibus quod suum est, uel quod ad se pertinet. Hoc esse ait aparup νόμεν σφραγέδα εκαίαν, Sic in hymnis suis concinuit, id est, cœlestem legem figillum

figil

tabe

teria

Ide,

ceri

dea

**&**a

traç

pe 1

cõp

Tüd

ute

ſр

ris tal

lei

Ký 1

qι

te

fu

Ö

sigillum instum, lex enim naturæ sigillat una forma multas materias, sicut. tabellio una effigie annuli multas ceras.lam uero quælibet figillatæ in ma teriam formænon ultrà uocantur Ideæ, hoc eft, species, sed 🕫 🎖 dy, hoc eft, Ide, scilicet formæ, બંદ જ્યો દેમ જ્યોદ સામુબોક દેશ જામ ને માર્થીય લેટ્સ ને મહત્વ જ્યોદ પ્રેમાક, id est, Ceu illæ in ceris expressiones inseparabiles à materia, ut scripsit Ammonius. Proinz de aperta nobis iam extat sensibilis huius origo mundi, quem pyramidis & cubi coniugium lege naturæ celebratum peperit. Earum figurarum tes tragonæbases cotinuo unitædodecaedron efficiunt pythagoricum quip pe symbolum, quod designatur ipsum universum ex materia & forma copolitum: illius rectè meminit Alcinous de dogmate Platonis, sic dices: જ્યું તે તે બે જે પ્રત્યાં તે કુમ હ કર જે સ્વર્ષ કે ઉલ્લેક પ્રત્યા કર્યા છે. Dodeca edro ad universum Deus utebatur, scilicet, cum hunc mundum fabricaret, Octangulo names cubo fi pyramidem ex quatuor triangulis æqui cruribus eleuatam superposues ris ædificium dodecaedri artificiose costruxeris, ubi fuccumbit cubus, seu talus uti mater, & incumbit pyramis uti pater. Sic enim Timeus Locrus il le nobilis Pythagoreus in libro de anima mundi > pli ados No you exa afferd. > quit, rationem habet matris & patris. Materia uero fœminæ atos matris, tertia autem esse horum genimina. Ex his igitur omnia huius mundi quæ funt non perperam affirmamus certis seminibus & secreta facultate fieri, sanèmira uarietate apparétia propter uariam formarum ad suas materias comensurationem, & infinitorum pene accidetium, quæ ov un de una Epicu rus uocat admistionem, per abundatiam & defectum, litem & amicitiam, motum & quietem, impetum & tranquillitatem, rarum & denfum. Vnde oriuntur orbes & stellæ, quatuor item elementa, ex quibus euaporant cas lidum & humidum,& frigidum & ficcu, tum quælibet etiam fenfuu obie= Cta. Inde aliud alijs contingit, & efficit omnes res, ut couertant formas, mu tentos colores, Lucreto testimonio. Sentis ne, quatum nos iam cum plebe philosophorum ambulamus, & uulgariam terimus uiam, quando in hæc physica lapsi sumus, quare cu multi multa de natura scripsere, minus viriu nobis adhibendum est, ut quid de rebus naturalibus senserit Pythagoras, ostendamus, à nobilioribus & divinioribus sumentes initium. Naturales funt dij, supernaturales uero dij deoru, illos mudus inferioralizhos mun= dus superior souet, unde & superi dicuntur, de quibus ante haud parum multa disseruimus. Di deorum simplicissimi & purissimi, quia nusquam funt, ideo supercœlestes sunt, quia ubiq sunt, ideo nobiscum sunt, isticine digenæ, hicaduenæ. Nunquam enim in nostro mudo sunt, nisi missi, quareangelorum nomine gaudet, cum adhæcima deuergunt, quoniam regis regu nuncij sunt, habitu tamen et facie nobis apparent quali uolunt, iuxta libertatem arbitrij semper beneficiorum erganos amantissimi. Sed inferiores dij ad supercœlestia nunquam migrant, ad nos uerò & ad nos re HHhh 2 quando 😙

quando e legationem assumunt, unde & pari modo est, quado angeli no minantur. Deus autem Optimus Maximus, tam infima quam suprema & media singula penitissime inhabitat, ita ut nihil sitentium sine Deo. Præte rea dij orbis nostri præstantiores sunt Inferiores autem in corpore huma no animæ, quanqua illi apud corpora, hæ in corporibus. In medio autem horum sua loca tenent dæmones & heroes.Dæmones prope deos, heros es prope animas. Quorum Pythagoras in aureis carminibus meminit, & fingulis quibus & fuum tribuit cultum. Necillis tamen aras fanguine fæs dari, nec animalia immolari permific, nifi publice utilitatis caufa, magis au tem thure at the hymnis quotidiana & privata facrificia fieri volvit. Vnde il lud extat, Thure Deum placa, uitulum fine crefcat aratro. Cum's homo fit quædam mundi huius effigies, unde Microcolmus, hoc est, paruus muns dus nuncupatur, in multis paria recepit mundana nomina urrapograsis, & more translatitio. Mens enim in homine Deus appellatur instar mentis fummæ ac primæ,aut per homonymiam,aut per participationem.Et ania ma rationalis quæ per mentem ad uirtutes & optima quæts uoluntatem inclinat, dicitur dæmon bonus siue genius: quæ uerò per fantasiam & prà uas affectiones uoluntatem aduitia & pelsima qua o trahit, nominatur dæmon malus. Quamobrem Pythagoras Deum orat, ut homines à malo liberet, & omnibus oftendat, quo demone utantur. Exuto demum corpo re si fœdata nitijs manserit, siet dæmon malus, & uita eius dvodarporia, id. est, infelicitas uocat. Sin uerò abiecerit uitia, nihiloque minus impressus ei duret solicitudinis character, nec-penitus omnem erga humanos & mortales etiam quantumuis uirtutis mores affectione reliquerit, aliquan to erit tempore bonus dæmon, & in huius mundi amenitate feliciter fors tunatecs deget singulari semper cum l'atitia, tanquam qua bene gesserit: adhuc memori secum mente uolutans, ad eadem recte gerenda nondum extinctam retineat uoluntarem, cuius ulta Græcis indal poriap, id est, felicie tas dicitur. Vnde illud Vergilij Maronis ortum est, Quæ gratia curfuum amorumos fuit uiuis, que cura nitenteis pascere equos, eadem sequitur tef luræ repostos. Illam animam priscos lemure nuncupasse accepi, cuius ge neris si quis sit qui beneuoletia erga nos ita ducatur, ut nostri & nostroru curam fortitus, pacato & quieto numine domum possideat, lar dicitur fae miliaris. Sin autem propter aduerla uitæ merita nullis bonis sedibus, ins teruagatione ceu quodam exilio punitur, terriculametum bonis hominis bus inane, at noxium malis, larua nominatur. Cum uero incertum est qua fortitione fruatur, lar ne sit an larua, nomine Manendeum nuncupant, cui honoris gratia Dei uo cabulum addidere, quoniam eos pronunciant etis am Deos, qui iuste ac prudenter uitæ curriculo gubernato mortem sans cham obierunt. Cæterum promiseue Deos, angelos & dæmones etiam cos nominamus ingenuos spiritus, qui singulis quibus ca hominibus cui stodes.

fodes ad dieli, minime conspicui, semperablim no modo actorum testes uerumetiam cogitatorum, qui nos quoce post mortent sequantur usos ad summi damonis potestate, judicium atortribunal. Omnia hac ad nos ex Pythagora fluxerut que iple partim ab Agyptijs, partim ab Hebræis atos Chaldais, & apud Perfarum sapientissimos Magos didicit, posterisos tra didit, quoru meminere præstantisimi authores, Mercurius Termaximus Ægyptiorum illustris legislator, & cotemplatissimus scriptor in sermone perfecto ad Asclepium, Timæus Locrus in lib. de anima mudi, Hesiodus in operibus & diebus, Plato per Diotimam in contiuio, Per Socratem in Phedro, ltidemen in Philebo, Per Atheniensem hospitem in legibus, & E pinomi, alijs & librorum fuorum locis. Porphyrius de abstinentia animas torum, lamblichus de mysterijs, Produs in Alcibiadem, Plotinus in libro de amore, & in libro de proprio cuiulos dæmone, Maximus Tyrius in bie nis disputationibus de dæmonio Socratis, multig Grecorum alij, quos è Latinis Cicero in voluminibus de natura Deorum, de divinatione, & in fexto de Repub. & ille quo Madaurensis Apuleius in lib. de Deo. Socra tis, & reliqui post illos imitati sunt, Nec desunt ex peripateticis qui de mo toribus orbium syderum ato stellarum, & præsidibus elementoru tractas uere, siue corporibus illis assistant, seu illorum cuico pro cuius anima ins fint, mitto dicere. lam folum quæ restat de mundo sensibili paucis enumes rabimus. Mundum igitur hunc qui est æternitatis imitator dixit Pythago ras, continentiam elle omnium totorum lecundum ordinationem quæ lit in eo, qui tametli est corporeus, tamen incorporea habuerit prima princis pia, cui Stoici non sunt in hoc assensi, putauerunt enim ea suisse corporea quia spiritualia. Eundem ipse & genitum & corruptibile afferuit, sed puis dentia & indulgentia Dei nunquam corrumpendum. Dixit quo g corpo rea elementorum esse rotunda, præter ignē, qui coni figuram preferat, Co lorem esse corporis apparentiam. Tempus, circulum, mudi extimum, mos tum, differentiam quandam seu alteritatem in materia, generationi & core ruptioni passibilem materiam subifci. Necessitatem incumbere mudo, & quædam de necessitate sieri, quædam ex fato, quedam electione, quedam à fortuna, que dam calu, horum caulam esse humanæ rationi occultam, cui astipulatur & Anaxagoras. Mundum item copisse ab igne, arbitrabatur ipse noster. Dexterum eius in oriente, sinistrum esse in occidente. Tum ses quutus Thaleta cœlū in quinos zonas diuisit, deinde in equinoctia & sola stitia utraco bina & arctum. Haud aliter etiam terrarum orbem. Præterea omnium primus reperit obliquitatem zodiaci iuxta solis meatu. Lunam uideri aiebat solum terrestre ignitum, in se habens campos, montes & uals les. De anima hocmodo pronunciauit, quod sit numerus se mouens, qua per uires ita distribuit. Vitale circa cor, rationale & metale circa caput. To tam interire no posse, nam rationalem esse sempiterni Dei opus, irrationae HHhh

lem uerò corruptibilem. Eiden authori referenda uidetur dininatio ueris or ad facrificia. Humanum femen utilifeimi funguinis spumam esse uoluit materiæ corporeæ, sed incorporea uirume pundiram. Cæterum fæminam pariter semen emittere. Deinde non solvien hamine sed alia quog animan tia rationem habere, ablos tamen mente. Quod autem magna pars horum non rationaliter agere uidentur certè corporum dyscrasia culpatur, quia debitis non sint dotata instrumentis, ideo ucrba non habent sine cicures feu feræ, fed fymbola & notas certas pro uerbis tenent, quibus fignis inter se cogitatus suos exprimant. Sicigitur bestiæ loquuntur, nõ dicunt, quòd Grece significantius aiunt λαλδοι μίν, δ φράζεσι δέ, omnium illorum Plutarchi uolumina de placitis philosophoru testes citò ualdebonos. De reliquis mundi huius siue substanțiis seu accidentibus scriptores extât pene innumerabiles in omni philosophorum secta, quorum ali generaliter sunt los cuti de universi natura, ur Aristoteles, Theophrastus, & tui Arabes, Maus rice prope omnes: alij particulariter de singulis quibus ce rebus, ueluti lus lius Pollux; Diolcorides, Plinius, & his fimiles. Capita cunctarum tamen: disciplinaru quotuquis o posteriorum à Pythagora philosophiæ thesaus ro tanquam hæres adprehendit, & eam hæreditatem literario studio excoluit, prosp peculiari quis bonitate ingensi quantum valuiomaxime ador nauit & pro uirili extendit. Sed quid cucta uel feire uel opinari iuuat: si nõin hac nobis uita omnem adim**ant mœror**em;& cruciatū, in altera polt u**a** cuitatem malorum non addant cumulantissimam omnium bonorum co plexione qua tam studiose didicimus; Quidiquat denic quod bene sciendo malefacimus, & malefaciendo non omnino metu uacare acita nullo animi tranquillo statu frui possumus: Quid rursum quod monitis probè obedientes instar iumentorum semper iussa exequimur, alioqui omnibus in rebus stulti, stolidi, fatui, fungi, bardi, blenni, nihil à bruto distâtes : quas re opportunum uidebai Pythagore omnem philosophia ad beatitudinis exoptatæ fastigium & expeditam eterni gaudij securitatem destinare, qua in côtemplatione fummarum & diuinarum rerum collocauit. Eu fructum ceu felicis arboris indefessa philosophadi studia nostra pculdubio sequu turu putauit, si nos prius anima purgata uehemeter declinemus à uitijs, et colamus uirtutes diligenter quo planè nullius mali nobis iplis colci læta mete hilarica studio mathematicis speculationibus incumbamus, que nobis mediæ obuerlant inter res naturales & diuinas, funt em a materia pars tim inleparatæ ut naturalia, partim separatæ ut diuina, circulus namos seu harmonia quançõ ablop materia non fublistit, tamé ablop materia esse intel ligitur quinimo nullius materiæ agif cura cum quælibet mathematica tra ctamus. Cum igit difficile, ne dicam impossibile, fuerat intellectum nostrufubitò à naturalib.ad fupernaturalia & ab omnino materialib.ad penitùs immaterialia transilire, idcirco uoluit Pythagoras discipulis suis quasdam

res in medium ponere quas & sensu aliquo modo possent & intellectu co prehendere, demoftrationes quillaru ob hac caulam mathemata seu mathe sis, hoc est, disciplinas nominauit, que uero de ijs librum coposuerat Erue ditionum siue Institutionum inscripsit, quali iuuenibus ac pueris aptum, ppter quos & id nominis elegit wait war, in quo totu quicquid dici pos terat de numeris, de figuris, & de harmonijs explanauit. Inde tanguam exuno illustri fonte quatuor liberales artiu facultates appellamns, Arithmes tica, Geometria, Musica, sanè Astronomiam internaturalia connumerans p maxima parte librum quem appellauit phylicum coegit, quod in motu corporum confiterer. At quonia de illis apud quamplurimos nostra ætate literarum peritissimos, tam lata est expeditio, ut qualibet earu rerum sine gularem facultatem faciat, et quælibet facultas propriam classem ducat, u. namquance suis præceptoribus comittam & propter mustam modo nos Ctem cœneco nostræ apparatus præsentes, finem loquendi faciam, qui tot uerbis hactenus tolerantissimas aureis tuas immodeste ausus sum objun dere. Tum Marranus: luro superos, inquit, tanta medicedo uo luptate opa pleuisti, ur nulla mihi sit musa gratior, & nunc cœne oblitus, omne penè sa mem ad doctring tuæ cupiditatem retuli, quanquam uideo cauponem cir ca magnificentiam et lumptus épularum elle curiolum, tu uelim tamen co tentius reliquam Pythagore philosophiam explices eam, que ad uirtutes, mores & Reipub, industriam pertineat, idip utcung potes quam breuisia; me, dum structores conaturis nobis trichnium sternant, & cotera parent. Igitur audi Marrane omnem, Philolaus inquit, hanc parté fub nomine ur banitatis contineri Pythagoras uoluit, quo circa, unum inter reliqua uolu men composuit, quod worldroff nominauit, id est, ciuile, seu ut fortasse haud satis ppriè uerterunt Latini, de Republica perinde aton non solum explas net quæ multitudine concernant, uerumetiam lingula cuiulop lua, que mo rum sunt & uirtutis. Qui enim ciuitati præficitur nisi dignus sit etiam qui domum suam regat & seipsum quoq, is plane inauspicato eligif, #ig@ 834 αιρα ως εοικε @ αιρχιλ κ ωτρί τα κθη πραγματάα της ω ολιζα ης, id eft, Portio eft igitur, ut ui detur & principium circa mores tractatio ipsius politica, ut in libro mas gnorum ethicorum ait Aristoteles. Quæ quide ciuitas ex omni uirtutum numero colistit, cuius partes sunt uirtute præditi homines in unam cosue tudinem admissi. Nam malorum couersatio no iam ciuitas reputanda est, sed conventicula ubi uitia sunt, sicut inter bonos virtus, ut Theognis ille Megarensis in lib.ad Cyrnum, Disces recte quide à rectis, at si sociere pras uis, tu perdes tecp animuch tuum. Omissa itach cotemplatiua sapietia, qua ad natură retulit Pythagoras & in librum physicu reclusit de principiis & causaru modis, quod ex Monade indefinita dualitas, ex illis numeri, ex nu meris puncta, ex puctis lineæ, ex lineis planæ figuræ, ex planis folidæ figu re, & quib. solida corpora, & sensibilis ille mundi globus cu suis orbibus, HHhh 4 mistos

mistorume elementis, igni, aére, aqua & terra fiant orianture, singula pes ne, ut iple folet, per allegoria obuoluta, tum denica relictis pariter mathes maticis, que per librum Pedeuticum, hocest, de institutione, suis ostendit, recenfendum arbitror strictim, quæ de moribus docuit, de quibus in poli tico diffusius scripsit, & in carminibus aureis instar summæ contractius. Quæ cum ætate nostra legantur publicè nunc sola prosequar eiuscemodi symbola sine scriptis tradita, ut discipuli memoria uiribus freti, consuesce rent ad signa prolata bonis moribus vivere, professum a philosophig or dinem quotidie inter se arcanis tesseris affirmare. Quoru è numero haud quaqua pauca illustris Erasmus patria Roterodamus professione Theos logus, eloquentissimorum nostro seculo facilè princeps & dulcis Siren cum ingenti lua laude quam de politiorum literarum studiosissimis quis busq optimo iure meretur, in libris suis uel posteritati admirandis Adas giorum luculenter expressit. In consequendis sanè uirtutibus Pythagoras haud parum consuetudini tribuebat, adeò in teneris, consuescere multum elt, Vnde mores dicti sunt #114 quali #15, hocest, consuetudines, quod Stagis rita ille sæpe in Ethicis approbat, & noster ipse i issit optimam, uitæratioz nem eligere, illam namoz iucundam, inquiz reddet coluetudo. V niuerlam, itacs moralem philosophiam ordinabat in treis metas. Principio in Dei di uinorum'e cultum. Secundo in singulorum quorum'e hominum ad seis plos respectum. Postremo erga cereros officium, nam quod ad diuina pre stantius attinet. In primis nihil esse gratum superis docuit, quod no sit sor, dibus uacuum & planè purgatum, quare id adagionis tradidit crebro has bendum in ore, μાને σπενδιαμ θεοίς છે. તે μπελων ατ μήτων, id est non esse libandu dijs de uitibus non putatis. De purissimo quo o odore statuit sacrificia fieri. Vnde est suum illud: Ne sacrifices abs p farina. Sacrificium hoc Pythagori cum maxime uetustum est, quod uino & pane fit. Quæ autem Deo dicata sunt, ultra no debent ad humanos usus transferri, admonebat igitur sæpe dicens: A' gallo candido abstineas. Perseueradum uerò esse in humilitate ueris adoratoribus hoc lymbolo præcepit கவிய்லிவரு எக்கம் விக்கிரு id est, sedes re adoraturos, nam quod in adoratione oporteat circumquaco prospices re, de quo illud ortum est, Adora circumactus, prudentiam circa divinas preces indicat, ne iure in nos ita retorqueri possit nescitis quid petatis. Ce terum quo ad nos iplos rectè uiuendi norma confiltit in hominis decos ro, quod extremorum est medium, inter abundantiam & defectum, utros libet enim uitiolus elt & mancus & centimanus. Inde lymbolum hoc, Stas teram ne transilias, præcipit studijs & actis omnibus moderamen adhibe ri:apertius aut quod iple dixit, Salem apponito, id ad affectiones nostras quæ passiones appellantur, rectè pertinet. Est enim sal nota modestiæ, quoniam in cibatu hominis admittitur nec nimius nec minimus, utruncs sanèrespuitur & quodinsulsum est, & quod falsissimum. Igitur salemne transgres

transgrediaris proverbiu quot fuit. Proinde affectiones in nobis passios nes quiniuer se quadam mouentur apparentia boni aut mali, bonis latas mur præsentibus, tristamur malis, rursum bona concupiscimus sutura, ma la timemus. Ergo gaudium & morror elemeta funt passionum ex quibus omnes animorum nostrorum motus oriuntur, quorum rectitudo uirtus dicitur, obliquitas uitium. Apparent tamen sape nobis bona quæ mala funt, econtrario quæ bona funt, uidentur no bona, multum enim, ut ait Se neca, ueru & uerifimila inter le differunt, quare contingit error facile in im perito uulgo cuius magna copia est. Eum Pythagoras suis discipulis auer tere studuit symbolice admonens, Per uiam publică ne ambules i. ne uule gi lequaris errores. Nam quod ulurpari etiam hoc uolebat, Extra publică uiam ne uadas, iam infinuauerat loquendum esse ut multi, potius & quod apud omnes costat, tu ne impugnes. Vnde istud est, Aduersus solem ne lo quaris, ne uidelicet incidas in pericula, quod rectè monet illud, Acutu gla diu declines. Id fit si honesta uerecundia utaris in publico, cuius hæc notæ elt, Aduerius folë ne meijto. Nunc igitur fublato circa bonu & malum era rore, temperandum esse statuit uoluptati & mœrori, cupidit**ati & timori,** quare dixit, Rifui æquè atos tristitiæ manus no dedendas. Nam gaudijs & uoluptate nos frui secundum harmoniam sussit, hoc est, cu honesta quada teperantia, quam appellauit lyrā. Vnde hoc symbolū ωδιας χνών προς λύραμ, id est, cantibus utendum ad lyram, no prorsus inane mysterium fuit, q sem per ante initiu soporis utebantur, ne perturbatis molestaretur in somnis, que du irruissent, surgentes iussit lecti stragula excutere ac couoluere, hoc est, insomnia glomerare in unum & reijcere, ne rememorata grauaret. De mœrore sicloquebatur, Arctum annulum ne gestato, per qd exclusit cun chum animi dolore, nisi super admisso peccato, quapropter in suis ità cecis nit carminibus, Mala quide si feceris, dole. In cateris Pythagoras, Corne edendum mandauit, id sic est, ne te excrucies: quin ubi efferbueris in iram, Ollæueltigium in cinere cofundito, quod delignat ab ira deferuelcendu, & præteritorum malorum tollendam esse memoriam. De cupiditate hoc modo, Quæuncis sunt unguibus, ne hutrias, idos contra manus rapaces constituitur: imo neo de quotidiano uictusis abunde solicitus, quare ait, Cheenicine insideas, est aut cheenix cibus diurnus, quam uocant præben dam, alii sportulas appellant. Pariter uerò ne ullum auaritiz in animo tuo recondira argumentum oftentes, ita commonuit, Qua deciderint inquiens, ne tollito, per quod uetuit etiam suarum quemos rerum non decere ar dentiorem esse amatorem. De formidine ita, Ne reflectas ubi ad terminos perueneris, quo symbolo no tantum trepidare mortem prohibet, uerums etiam quicquid in fatis est quatum cun et tereat. Hi names sunt termini des finiti & determinati quos transire non poteris. Frustra igitur times quod restectere aut uitare nequeas, ab eiuscemodi quippe casu nusquam resilis re, fortis

re, fortitudinis quidem laudatæ ac egregiæ, magnanimitatis est. Enumera uimus perfunctorienotas Pythagoricas. Primuqua ad diuina pertinent, deinde quæ ad homines singulos quosq. Nuc alter erga alterum, quibus utatur, ausculta paucis, cumo nihil amicitia sit optabilius, incumbit sums ma post deos cura, uirtute amicos parare, ut est in carminibus aureis, tamé non traseunter quoslibet. Idcirco ipse dixit, Ne cui qui inieceris dextram. Et dum penetralibus tuis dignum amicum inueneris, omnium tuoru partici pem eum facias. Ob rem iple Pythagoras hocalios ante omneis ulurpas uit adagium, Amicorum omnia communia, Timæo & Cicerone attestan tibus. Est enim amicus alter ipse, quo fit ut amicitia sit icoms, id est, æqualis tas & eadem anima.Minimè autem admittédi funt in amicitiam homines alioquin interne albi, tamen nigram caudam foris geltantes, experto crede, quibus nihil fert terra peltilentius, picæ mendicæ Cyanoleucæ cauda ínter fcapulas migricante, omnia fimulantes & difsimulates hypocritæ. Di xit itats Pythagoras with yeved of were pour, id eft, Ne gustes ex is quibus est nigra cauda, ij lunt falli fratres, quos atratos uocat, के 🌣 🕂 मेर्गिक में क्यां हेन्स्ट काड μέρισι μελαίντα, ut scripsit Tryphon grammaticus.i. Fallum em in extremis nigrescit. Reliquos seuioris amicitiæ parum utiles siue cognatos siue amie cos supra modum nec contemnas nec acceptes. Quod instituit allegoria hac, unquium crinium is pralegmina, nec commingito nec infiltito. Nec abelt quin omnem ingratum conuictorem & singulos nobiscum susurro nes homines & garrulos cate uitare iubeamur, unde illud extat, Cohabia tantes nobifcum hirundines sie habeamus, porrò amicus cofultò recipien dus est, at receptus non facile abijciendus. Frangere nempe amicitia in hu manum est, quare dixit, Pane no frangito. Tu uerò uelis amicus esse, ut ami ciomnia perinde cures atos tua, cui non blandis uerbis & sermonum fuco placeas, led studio veri. Sedes enim amicitie veritas est, non adulatio, propter quod ipfe dixit: Oleo fedem ne abstergas. Vtop conciliandus est bos norum amor, sic no est comouenda malorum iracundia, hoc ipsum admo net:Igne gladio ne fodito. Est preterea uiri boni officium prodesse omnis bus,nocere nemini. Nam si uel molestiæ author, uel oneri imponendo socius accelleris, non profuille quidem, magis autem graualle diceris, ut ita uitio locum dedisse uidearis. Tunc autem uirtuti potius tuz gratiam mes reberis, cum onus deponenti fuccurras ut leuetur pondere uelocius, hoc illud ell quod dixit poprior ou y un deigh pui journilliva, id est, Onus simul des ponere, non autem limul imponere, haud fecus atos li dicat, ad id coadius uato ut homines molestia leventur, non graventur. Indignus vero & peruerlis uil moribus, sicut no est interimendus subito, ita tibi ueniat minime fouendus. Quare interdixit: Cibum in matellam ne immittas. Eam denic ferocitatem deponam**us o**portet, ut prorfus nemo fæuiat in quemuis ins nocentem. Præcepit enim & illud Pythagoras, Mitem arborem non violandam neclædendam. Vnde illud extat in symbolis; Pisces, ac offato. Est profecto piscis animal eiusmodi, quod ipsa natura nullo pacto, las dit hominem. Nunc quantum ad Rempub. attinet, adhuc id restat citandum quod iple dixit:Coronam ne carpleris, lignificans legem non uiolan dam. Et illud item:In uia ne seces ligna. Quo monemur publica, & guæ Iunt universitatis non esse turbanda. Quam uerò sapientem haud deceat taltus & maiestatis inflațio, publiciue honoris tumor, arcanu hoc symbos lum nos exhortatur, A` fabis abstinendum. Magistratus em fabis eliguns tur prilcorum more.Innumerabile autem delyderat malum quilquis ans xiè occupatus est in capessenda Republica. Quo magis ne populu dehor tando malè offenderet, maluit discipulos recondito mysterio tanquam fie dus magister ab omni ambitione auertere, ut memoria semper tenerent ui delicet a del nontre le la Plura horum non dubium est quin Hipparchus & Lysis Pythagoræauditores memoriter tenétes præcepta doctoris, que ílli cum cæteris cólcholasticis ingenio suo pro libris seruarunt, in auditos rio Thebarum prodiderunt. Ea tamen & nõ omnia uidi, & ad finem pros perans no omnia perstringere uolui.Hocunum uolui, nescius ne esses & obliuioni haud comitteres, omne ferme Pythagoricam philosophia esse notis uerborum & tegumentis rerum plenam, eum is tradendi morem, ut antè dixi, ab Hebræis creditur, & Ægyptijs ipse ad Græcos primus trāstu lisse. Solebant enim Ægyptij quibusdam fictis inter sacerdotes literis sacra communicare, ut essent plebi secreta quò & diutius admirationi forent, & attentiùs caperentur. Vnde illi Colossi statuæ, aræ, arcus, & æra publice incifa literisÆgyptiorum facris,prominebant spectanda uniuersis, sed nõ nisi mystis & initiatis hieroglyphis intellecta, ut de ijs Cheremon & Orus Agyptiorum multi scripsere. Sic Pythagoras meus esse non putabat ui ri sapientis asino lyram exponere, aut mysteria quæ ita reciperet, ut sus tus bam,& fides graculus,& ungenta Scarabæus. Quare silentium indixit di scipulis, ue uulgo divinorum arcana patefacerent, que meditando facilius quàm loquendo apprehendantur. Tum Marranus, Ne, inquit, unus tibi possideas oro Pythagoram mi Philolae, sed nostrum esse patiaris, non sos lius tuum. Equidem iple mihi uideor de tuo lermone haud admodum lur dus neque immemor Pythagorista euasisse, qui ut cuncta mysteria, metaphoras, ænigmata, sententias, apophthegmata, allegorias, symbola, notas, figna, facramenta, tanti uiri & omnium primi philosophi, quæ tu obiter & perfunctorie, catalogi specie recensuisti, commendarem memoria, locis Tullianis & arte rhetorum in te audiendo fum ufus. Quin uis periculum faciam! Asseruisti enim si recordor Pythagoram tribus uoluminibus os mnes philosophiæ partes complexum fuisse, physico, pædeutico & pos litico, id est, naturali, disciplinari & morali, quæ moriens, ut aliàs audis ui, filiæ testamento mandasse fertur, ne uel extra familiam ederet, imo nullatenus

nulliatetus publicaret. Iple uero digiiis tantum & numero paucis, dum ui ueret omnia quæ illic continebantur, maxime autem mathematica, uiua uote nullo utens inuolucro plane demonstrauit. Cateris catera in paras bolis. Ergo aliter loquens, aliter sentiens, & si semper idem sapiens, per quædam symbola ceu memoracula doctrinam suam suis imperitus est, ita ut ad priscorum imitationem aliud dictum, aliud referret intellectum. Ab co namque, ut de primis exordiar, pro Deo ponitur infinitum & unum, pro rebus incorporeis numeri, pro corporeis figura, pro millis harmos nia, pho fordibus & peccatis, uites non putata, pro eo quod est in uita purissimum, farina, Gallus candidus nota est Deo dedicati, Sedere desis gnat humilitatem, Circumactio prudentiam, & hæc quo ad divina. Istud ad rem priuatam & uirtutes spectat, Statera symbolum iustitia, Sal nos tatinoderamen, Via publica errores uulgi, Sol ponitur loco manifes sti & aperti, Acutus gladius significat pericula; Lotium inuerecundiam, Cantus i oluptatem; Lyra harmoniam, Stragula lecti, infommia, Ans nulus strictus dolorem, Esca cordis cruciatum, Olla ebullionem ira, Vnz gues recurui razinam, Chœnix alimentum, Res decidentes fortunam, Termini fatum, ista sunt hominis quo ad seipsum, illud iam sequitur, quod uerfatur erga alterum, Dextra notat amicitiam, nigra cauda falsos fratres, Vngues & crines symbola sunt propinquotum, Hirundines garrulorum, & eorum qui excedunt ingrati, Panis mysterium est ueræ as micitiæ, Oleum adulationis signum, Ignis iracundiæ, Gladius exacers bationis, Onus molestiam insinuat, Matella figuratindignum, Arbor mitis hominem utilem, Piscis hominem innocentem. Hactenus de re priuata. Nunc de Republica. Corona signum est legis & regiminis, Lis gna uiæres uniuersitatis, ambitionem Faba demonstrat, omnia symbolia ca, omnia figurata & allegorica. Quod nisi plura in discipulis Pythagoræ putares inueniri posse, prosecto hæc omnia reducerem ad ejus uiri mathé maticas proportiones, quoniam unum & duo prima progrefsione fiunt tria, ecce Rempublicam: & ter tria funt nouem, ecce rem diuinam: & ter quatuor funt duodecim, ecce rem privatam quo ad fe. Est igitur Respubli ca trigonus, & res privata tetragonus, & sicut se habet sedecim ad duodes cim, ita se habet duodecim ad nouem, singula in pportione hemiolia, hoc est sesquialtera. Vide quam docilis te preceptore sum & quam egregie Py thagorisso. Tu uero quem meipsum facis? Tum Philolaus, plane Pythago reum, inquit, iam enim tibi permitto rumpere silentium, satis disciplinari habes, si omnia formalia intellectualiter intelligas. Ad hæc Marranus: Ego certè quid hoc sit ignoro. Dicam, ait ille, Si omnia quæ tibi apparent, à sensu ad mentem transferas, hocest, si corporeas passiones omneis reijs cias, & mentis cotemplatione perfituaris. lam uerbi causa in latissimo cam pi spacio longè distantem à te hominem uidere te uelim, tu uero ignorans quid

quid rerum lit exiltimabis uel agri terminum, uel truncum elle, habet em figuram rectam, & materiam tua opinione immotam, propius cum aspes xeris, cogitabitur in arbufculam succreuisse. Rejecta igitur penes te cemen taria mole, uegetare id putas uita plantæ, tum si motu progressivo iuxta uos ambo accedatis continuò arboris forma euanescente succurrit tibi as nimalis cuiusdă imago, nescienti atqs dubitanti sit, ne gryphes an ciconia, nel aliqua quælibet ingens auis, bipes enim est. Iamo factus propior cera nis, quod caudam & alas non habet, & ambulat erecto capite, mox relins quis omnes formas priores, & formam cogitas humanam. Ergo una cum obuiam fueritis, salutem prior dicis, & respodet iste loquens rationaliter, tum nece fauni nece satyri, aut alius tibi phantasmatis oritur suspitio. Sed plane hominem esse agnoscis, uel vicinum uel amicum, que ubi de parene tibus suis & propinquis, ut fieri solet interrogas, ipse omni quastioni tua fatisfaciens recedit. Eog discedente, solus tecum meditaris huc hominem, & ex parentibus esse natu, & parentes rursum ex parentibus, & illos ipsos pariter è semina humano, & semen illud ab homine quodam esse, tademos rum natura respuat infinitum, uidebitur forte aut admodum impossibile unum aliquem assignare hominem, qui fuerit ortus sine semine humano. Itain 12.lib.postnaturalia scripsit Aristoteles, & eum appellat το τέλουμ, id est, perfectum. Cumés accepto feras dari à philosophis hominem talem perfectum, cuius corpus non sit natum, ut cæterorum hominum, tunc dis scurres per rationem ad hominis animã, semper de perfecta ad perfectios rem & nobiliorem. Eadem & possibilitate arbitraberis concedi quo pani mam certam no ita creatam ut coteras animas, sed forte, que se ipsam con ereauerit, et eam elle non solum perfectă, aut alijs perfectiorem, uerumetiă eunctaru quæ fuerunt, funt, erunt, aut forte posfunt, perfectissima, hanc in hominis mortalis corpore sita separabis à corpore, ac supra reliquas ani mas separatas, quando ipsa est nobilissima, locabis in nobilissimum no lo cum sed habitaculu. Nobilissima uerò mansio est proxima Deo, qd Stagt. ritalate prosequitur in lib.ad Alexandrum de mundo. Illam autem nos in orizonte mundi supersupremi, qui dicitur incoparabilis habitare iudicas mus ubi est unio Dei & creaturæ. Sicut in orizonte æternitatis ponimus motorem primi mobilis immobile, in quo mudus corporeus & incorpos reus conueniunt. Haciam uia humanam formam, intellectualiter uertisti informam separatam, & eandem mentaliter ad æternitatis supremam du= xilti mãsionem.Vnde omnibus angelis & animabus gratiosis summa in≤ Hillat beautudo, & omnes anime falutifere ad eandem animă, ceu ad regu lam quandam regulătur. Quod utics de corpore illo perfectifsimo, cuius: antè meminimus, Pythagoricè no negarem. Nam ipse dixit homine possefieri Deum immortalem, per quod fententiam fuam clarè oftendit, 9d una. gloria partem hominis utrance glorificare possit, & totum hominem fas, cere bead

cere beatum, quando maximus iple Deus, aut utraquinsorbit, ac sua Desta te imbibit, aut animæ comittit, ut corpori sublimato claritudine & glorist cationem luam influat, ο દર્વ μοζύγοι κὸ όμοπορεύτοι, συναπογραφέν τίτε κὸ συναθλισαντι, id est, Tanç coniugato & uiaru comiti, simulca censito, & quod simul cer tauerit. Hoc Pythagoræ dogma repullulauit ab Orpheo, qd in exitu hym ni ad Mercurium deprehenditur. lam tibi præ oculis pendenté cernis Ho meri cathena auream in lliados octavo, ab love cœlitus fragilitati nostræ demissam in terras, per qua temetipsum ope diuina in sublime leues cum agendo tum contemplando. Necesse nãos fuerit prius secundum mentem uiuere, post tandem mente contemplari et contemplantem ardenter ascen dere, quoniam uita est contemplatione prior, quarum cum utrão deceat esse purã ad consequendum, id quo nihil est purius, certe purganda prius uita est, deinde illuminanda contemplatio. Quod igitur in ea quam attuli mus reru à rebus abstractione uidisti, tu id in te ipso experire, ut per ratio. nem ad mentem redeas, & externis te omnibus explices, quod M. Antoni nus Imperator imperat & Those of other principles of the imperator imperat & Those of the imperator imperator of the imperator imperator of the imperator imperator of the imperator of the imperator imperator of the imperator of enim ex hac uita migrantem in alterã, omne indumentum exuisse, ac nudu proficifci, no modo ab omni materia & corporeis appenditiis, uerumetia ab uniuerla perturbationu affectionum & palsionu mole profugum atos liberu, quod scite admodu Lucianus Samosatensis in dialogo Charonis, & Mercurij omniŭ philosophissimo docuit, quem nisi legisti, lege & îmi# tare. Quid aliud est obsecto quod Pythagoras in tria divisit, que nos in di uinæ uirtutis uestigia ponant, nisi purgatio; illuminatio & perfectio. Sic enim ait: ταντα ωόνα, ταντ' έκμελετα τότων χα έραν σε, ταντα σε જ θέα, ά ζετας ας ίχνιαθασα, id est,Hæclabora,hæc meditare,hæc oportet te amare,hæc te diuinæ uirø tutis in uestigia ponent, quod Hierocles de uiribus animæ nostræ ratios nalis equè intelligi uoluit amori diuinorum applicatis, & hec nos, inquit, Deo similes facient. Verba Pythagora consideremus. Tria namos posuit, quibus iunctis anagogice poslumus ad summam beatitudine peruenire. Laborem uirtutis, quæ in actione consistit: Meditationem, quæ multis di sciplinarum studijs nutrit: & Amorem, qui nos ut necessarium uinculum Deo connectit:primum moralis, secundum naturalis cu mathematica, ter tiù studiosis theologia ubertim exhibet, nec unu sine altero per se satis est, fed tria hec convenire oportet. Id docte quidem, ut omnia Porphyrius ma ximus Pythagoricoru explorator in lib.primo de abstinentia animatoru, tractathis uerbis, quæ ob grauem testimonij authoritatem afferre libuit ούκ ε̃ειν,inquit, εὐ διαιμονικὰ ὑμῖν θεωρία, λόγων ἄθροισις, κοὰ μαθαμάτων τλῶθ, ὡς ἄνλις οἰμώ Θάη, ἐδε συνισαμείη κατὰ ιδιρ, ἐδι' ἐμ' ὑκὸ ποσῷ τὰ λόγων λαμβάνα τἰὰ ἐπίδοσιν. ἔπω γὸς ἐδεν εκώλοεμ,τες μάθημα συνά γοντας, τω' εὐδαίμονας, id est, Non est beata nobis contem platio uerborum accumulatio & disciplinarum multitudo, quemadmos dum aliquis forte putauerit, neque constituta secundum hoc, neque pro quantitate rationum, ac sermonum accipit incrementum. Sic enim nihil prohi≤

promberet illos, qui omnem congregarent disciplinamifore Beatos. Et ali quanto poft, ut omittam reliqua brewitaris grafia fic ait: Kai huat descritively o aplines, pia puli nad up way so vininop aplintop ambluola brigar de omusinare florar C que provincia evarius en arra arabairerres a tratalanda pluja, ja elt, beopocie hinc siquidem ad uere propria uclimus redire, quæ de mortali assumpsimus na tura abij ceje univeria, cum ipla es gailla afection eper diam delectus nos bis cotigit, reminifci autem beatæ & æternæ ellentiæ, & ad incorporeum. acimpalsibile studentes alcendere, duas meditationes facientes, una qui dem secudum quam omne materiale & mortale deponamus, alteram aut quatenus retiertamur & redeamus, aliter ad ca alcendentes quam hic des scendimus. Et iterum post sermonem haud ualde multum iubet nos illic Porphyrius à sensu & imaginatione omniquistrationali que sequitur inde coditione, palsionibus que eiulmodi, animum penitus legregare quatenus permittit natura necessitas, ritè uero disponere articulatimos componere quæ ad mentem pertinent, tranquillitalem pacemit ek bello quod aduer fum irrationalitatem gelsimus parames, ut non folu de intellectu & intele ligibilibus audiamus, ue un etil pro uirili limus fruentes eius contempla zione, tum in naturam incorporeum translati, tum uiuentes cum ueritate per mentem, non ultra falle cum corporum cognatis. Soluere itag multa nobis indumenta debemus, tum wifibile hocindumentum carneum, tu ea quibus interius fumus indutipelliceis proxima. Huculg Porphyrius qui et de relonge plura disserenda prosequitur, omnia istuctendentia ut per Centibilia veniamus ad intelligibilis & mentalis borif fruitionem, honeste viuendo, pure contemplando, & divine amando, que omnia de Pythago ra nostro tanquam è quodam ingenti cunctarum disciplinaru flumine du zir. Ego uero, Marranus aiebat, ab ijs que mihi ordine recensulti plane in earn moueor opinionem quod flumen Illud luum Pythagoras ex infinito Cabalistarum petago cuius selice nobis Simon nauigatione pollicetur in a gros Græcorum limitauit, unde nostra tandem studiá irrigare queamus. La pares mihi uidentur esse inter se Simonis de Cabalistis & tui de Pythas goricis tam sermones & sentétiæ. Nam quid altud intendit uel Cabalæus wel Pythagoras, nisi animos hominum in Deos referre, hoc est, ad perfes Gam beatifudinem promouere. Que aut ulia uia quam similis utrius estra dendimodus & ambobus æqua exercitatio per lymbola & notas, adagia & parosmias, per numeros & figuras, per literas fyllabas & uerba. Sic hys palon Pythagora iduentutis symbolium extat. Sic prima syllaba lliados fignum est & note omnium librotti Homeri quot fint numero in utrog opere. Sie uerbum candidi signisses bohum, atri malum. Haud aliter &Si mon noller primam Pentateuchi Meram, & pentagrammati mediam ad Hii

## De arte Caba...

3100

alias res transtulit, & Rahan, authore David Kimhi, allegorice pro Abrid ham mutuatus est, & cætera quæ de semone ad nos habíto satis meminis mus. Sed audi quato damore nos caupo ipse ad cœnacula uocat: heus ad epulas. Et Philolaus, Equidem, inquit, cupienter edam, quin imus. Finis,

## IOANNISREVCHlin Phorcensis, slove. De arte Cache balistica. Lib. 111.



os r ubi digressi Lumenes obscura uicissim Luna premit suadentes cadentia sydera somnos, ambo soluuntur in soa porem; pramissa adbortatione alterius erga alterum ne ul tra primum mane obdormiscerent, expergesaciendos igia tur sore curarunt. Et postero die dum de more induuntur;

interea meminerunt eius diuerforii Cauponis verba longa & varia, quis bus ad hesternas epulas hospitibus zecensuerit fuisse quasdam superiori die a Romana curia Francofordiam millus propolitiones & conclusios nes, contra inhibitionem Apostolicam ab Astaroto quodam sictas et con cinnatas aduerfus Io. Reuchlin, propter libros non coburendos iam plus quinquennio crudeles perfecutiones innocenter, ac simul animo forti & infracto pallum, præforibus fapientiæ ac eemplorum uestibulis Romæ affixas, & mox in lutum, stercus & coenum, ibi proiectas & conculcatas 🛍 stis ex causis, tum quia præter Summi Pontificis voluntatem, & absertes uerendissimorum iudicum notitia, coram quibus ea lis post Astaroti ape pellationem hactenus triennio in Curia penderet, tale facinus fuisset atten dat, tum quod universis innotesceret eam conscripcionem apertissimis scatere mendacijs. Principio namos polliceri Astarocum in præsentia Pas pæ conclusiones eas fore disputandas, & Papam tamen negauisse ac cert prohibuisse, quoniam in multis æstate proxima publicis Romæ sessionia bus habitis ea caula plenè fuisset disputata & discussa coram doctiss. mun di'luminibus, ecclesiæ catholicæ prælatis, archiepiscopis, episcopis, genes ralibus ordinum, & eorum procuratoribus, pænitentiarijs, doctoribus, magno numero Theologie luris que peritifsimis uiris, qui Capnionem elle absoluendum decrevissent. Deinde quod ignominiose appellauerit Ocu lare Speculum scandala & erroneas continentias, cum tamen liber iste sit per Apostolicam sententiam diffinitiue admissus. Tum etiam quod de eodem libro ita scripserit, quod sit à quinque universitatibus dudum " gni addictus, quæ certe sunt meræ nygæ, clara & candida mendacia, quia milla in omni terrarum orbesit aut sueris uninersitas, que Ocultre Spe--culum

eulum condemnauerit, sed tätum singularia quædam capitosa capita, uere tiginoso crebro heteroclita, & supino errore decepta, conuenticulariter & conspiratiue contra iuris & iusticiae formam in Oculare Speculum liuore tabuerint,& fua,ut aiunt,fentimenta cõflauerint. Poftremò eos aiunt qui luto & cœno corollaria illa inuoluerint et reuoluerint affirmare folitos, in eildem conscriptionibus nihil contineriab « ad », quod non antea in des fensione publica lo.Reuchlin contra calumniatores suos Colonienses sue stificatum, solutum & resolutum fuisset, quod lectori cui que lucidius stellis claruerit. Astarotum itacs semper eande eantilenam p turpi sua lingua cae nere. Hos Cauponi sermones fuisse cum hospitibus & conuiuis suis dixe runt Philolaus iunior & Marranus, graue nimium putantes, in re-tam par ua & puerili, tot annis tam ferociter digladiari. Et simul ato uestiti erant, tum Simonis domu uti constituerant, uelociter sele corrupuerunt. Cum 😙 inter le, ut iploru ulus ferebat, amicilsime confalutallent, Marranus lic in= cipit, Quam delectauerit pridiana disputatio tua, uenerande Simon, incredibile admodù est, & uix dici potest, ita sumus te nobis absente impatiene tes moræ, qui preter ullam erubescentiam mox at præterijt sabbatu tuu antelucani aduenimus. Et ille, Veneritis prosperè, inquit, amici optimi, an no & uos hodie feriætenent, que diem Soli nuncupatis. Tum Philolaus, Pythagorica sumus turba, inquit, dies omneis sestos agimus, quado hilari mente contemplamur, nec sabbathum alfud quippiam censemus qua reli ctis negocijs secularibus dare operam ut adhæreatur divinitati. Sic enim nobis Pythagoras iulsic authore Lacreio, swinae dei micheic, i. converfari of portet cu dis. Nisi dd tu numeru neneraris septimu otio aptisimum, qui etiam nobis Pythagoreis nihil rerum parie, & Minerua nominat. Tum St mon, Legi auscultandum est quæ sua cuica distribuit & naturæ ipsi pani. ma est, uoluit enim ea & uiribus corporu seruire, sine quibus nec ratio sa= na elle nec mentis lumen conferuari ualide polsit, quapropter meditatic 🛎 nem menlis luna, hoc elt, leptimă uita parte quielcere constit: i ; in qua ni hil agere liceat, nisi qd obmissum irreparabiliter noceat. Ee nominantur, si rectè memini,Romanis feriæ (tatiuæ uniuerfi populi comunes& faciun≠ dis rebus diuinis colecrate, uto non semper philosophari Neoptolemus permittet ille apud Enniŭ, ita no semper no omnibus, non omnia de Deo meditari uel ex uestris sunt qui peipiat, sed est & quado & quibus & quanrum.Nazianzeno ad Eunomianos authore, que aliquando Græce legi ui rum & doctilsimu & eloquentilsimu,in Achaia cum degerem.lta non ui= lescet qd est optimum & infiniti finite p nostra mensura concipietur. Sex ergo dieb. operamur, ac septimo quo es die & corporaliter ociamur quan tũ permittet uiuendi necelsitas, & metaliter post uolutatis purgatione dis uinis intenti lumus, et feltiuiter cu omni traquillitate res lacras laudamus, folig tunc Deo feruimus. Huc uergit gd dicunt Cabalæi nostri wan raw Ilii 3

જા જાર, id est, Sabbathum est mysterium Dei uiui, ut in Porta sucis cas pite secundo. Extat namque symbolum mundi superioris, hoc est, Iobelei. æternitatis, ubi cellat omnis labor, quare gemino dicendi ulu legibus ine. dicitur quinto Deuteronomii: Observa diem Sabbathi, quod uust intele. ligi actionibus exterioribus iuxta mundum inferiorem.Ex Exodi 20.Mes mora diem Sabbathi ad fanctificandum illum, uidelicet animæ uires coniungendo menti ad contemplationis profectum iuxta mundum fuperios rem, Agnoscitis iam ne: quod Sabbathum est nota diuini seruiti, quo sen fus & ratio absoluuntur ab occupationibus materialibus quantum pers mittit humana imbecillitas, & energia mentis alligatur occupationibus. formalibus ad confyderandum quæ furfum funt. Istud lex uoluit per hæc. duo uerba innuere שמיר ובור,id est,obserua,memora,quibus intelligunt ex magistris nostris quidam præceptum Sabbathi esse astirmatiuum & negatiuum dicentes, observa, id est, cave, quod semper eis vitare signific cat quatenus nos arceat ab omni quod sanctitati contrarium est. Aly obe ferua explanant cultodi, ut nocti cultodiam auribuant, & recordationem, diei ac illud haud oblique ad Cabalistarum quadrat fundamentum, qui huncmundum esse noctem, & mundum uenturum, id est, superiorem ac, intellectualem esse diem putant, hic servos degere, istic vivere liberos, his, dicendum caue, custodi, observa, illis, reminiscere, recordare, memento,: quoniam hæcuox 3333 id est, reminiscere continens præceptum aftirmas. tiuum procedit ex amore, uerbum uero caue præceptum negatiuum ime pletur ex timore, liberorum autem elt amor, seruorum timor, in omnium, præceptorum reputamus alterum altero nobilius. Ferme in hanc sentens tiam longiore tractatu Moyles Gerundenlis in Exodo (criplit, quibus, duo esse Sabbatha recipimus, ducti scripturæ testimonio Ezechielis 20. Sabbatha mea dedi eis, Nam pluralis locatio duorum numero contenta est, quippe non solum ut generaliter uno uocabulo singulas feriarum spe. cies in legenumeratas Deus exprobare nobis uoluerit, quemadmodum Dauid Kimhi & Thalmudici opinantur, verùmetiam ut peculiari hoc no: mine datum optimum & donum perfectum à Deo nobis concessum, quod loboleum superius appellamus, memori semper mente complea damur,De quo Portalucis sic ו היא שביעית עליונה שנקראת יובל, id est. hac est hebdomata superna, qua nocatur lobeleus. Vnde omnis remise so propiciatio & infusio gratiæ descendit, quam satis nemo eloqui ua4 leat, cum nec oculus quidem uidit nunquam, ô Deus præterte. Est enim שבח שבחוץ Sabbathum quietis & Sabbathum fabbathorum, quo anie mæ humanæ omnes puræ reiecta labe tandem redibunt liberè ad hæred! tatem patrum, & mittentur in possessionem verè nostram atos propriam, quam acquisiuimus & retinemus per anima Messihæ de tribu luda septie mi ab Abraham patriarchæ procuratorio nomine in orizonte mundi fus perlupremi

persupremi iuxta scripturam, Et super subileum mittet radices suas. Hiere miæ 17. Quæinterpretatur Cabalista ille præstantisimus Sopher Ama inlib. הראה, id est, reconditorum, plalmi undeuigesimi super uerfu: Dies רל איש אל משפחתר ואל נחלת אבוחיר ישוב כלומר שיתפלו כבחורה dici. רל idelt, Vult dicere unulquilæ, אל יבוקדים אצילותי שחיא מלג אלחים כולא כוים ad familiam fuam, & ad hæreditatem patrum fuorum reuertetur, quafi dis ceret, quod ascendent per angelos ad locum destinationis suz, quod est flumen Dei repletum aquis. Hæc Rabi Ama, & sunt aquæ quæ suprà cœs ubi obseruantes Sab שחרדיא מרנית חסרוש intelligibili שחרדיא bathum, fruuntur & cibantur hæreditate lacob patris eorum, ut dixit E. faias. Sane illud ipsum quidem est Sabbathum Cabalistarum omni tems pore fanctificandum, in quo non carnis, sed anime sequimur uoluntatem, & meditamur diuina, nihil contra Deum intendentes, quod pro lege os mnibus gentibus extat, quoniam exipla natura pullulauit. Vos enim, quibus lex Moysi lata non est, ludæorum cerimoniæ haud astringunt, ut numero seruiatis, quod & larchas quondam recte Apollonio negauit, Nec à uobis numerum extorquebo, fed quietum & tranquillum animum posco, soli Deo diuinisco deditum, qui maxime in anagogica speculatios ne consistit, uti est ista inter nos disputatio à uobis tantopere despeterata. Tum Marranus:Omnino perficiendum eft,inquit,nam coepisti Cabalam uenuste admodum tractare, qui iam nobis plusquam clare ostenderis, no tantum posse nobis hodie, uerumetiam debere de altissimis rebus dissertare, ld tu nonne mecum postulas Philolae: Ac ille. Certè quidem, Enime uero nunceius disciplina intrauimus naum, & mox in ipsa prorasentis mus Cabalam aliud nihil esse nisi, ut Pythagorice loquar, symbolica theos logiam, in qua non modo literæ ac nomina funt rerum figna, uerum res 🙉 tiam rerum. Quo animaduertimus Pythagoræ philosophiã ferè omnem esse à Cabalæis ortam, qui pari modo symbolicum tradendi morem ad Græcos trästulit, quin ego ipse quo cum sodali hoc meo te uehementer oro, ut dicendo ac potius docendo pergas. Tum Simon, Non mihi tana tum iactantiæ ulurpauerim, ut docere uos audeam, nec bene tutum luerit in re tam perplexa, nondum extraneis cognita, prefertim Romane doctis, præter admodum pauca quæ annis superioribus Ioannes Picus Mirane dula Comes, & Paulus Ricius quondam noster ediderunt, etiam usco ad hodiernum Latinis non satis intellecta. Vereor enim si docerem tam pere grina dogmata, ne mihi haud fecus ates multis ante bonis cotigit uiris:, in uidorum surba ignominiose obstrepat; qui omne quod nesciunt improbang&facile malignãdi (tudio uerba in alienum fenfum detorquent con tra loquetis uoluntate, quos Cicero calumniatores uocat, ego si dici gram maticè liceat calumnienles appellautro, quoniã uos ipíl equê meos Theo logistas Phasiszenses nominare consuduistis. Sed palam testor utrunque

ueltrum me nihil docere uelle, dicere sui Emagis & recentere, li quid apud Cabalistas legerim quod uobis haud displicere pute. Exequar igitur pris mum, quod illi ultimum intendunt, nam omne studium suu & uniuersam operam uni huic propolito impendere curant, ut in hac uita felicitatem & futuri æui pro captu quice suo perpetuam beautudinem consequantur. Quod maxime omnium hoc medio heri posse considunt, Si tandem alis quando id quod libi lentiunt pro utriales mundi steru elle optimum sedu lo & gnauiter apprehendant, cuius posselsio adeptis iucunda & perfecta sit quies, nimirum cum etiam quare alioquin animalia quantumuis bruta felicitatem luã geltire tum uila lint cũ quæ optima libi exiltimãt ijs fruant, & ad ea pertingat que cupiditati suz afferunt satietatem. Cernitis bouem depascere floridum aliquod & viride pratum, non quidem totum sed deli berata electione nunc hanc inquirere herbam nunc illam. Subito & aliam quidem facile relinquere, aliam autem prorfus obmittere, donec ad cofen taneum & uescum sibi alimentum perueniat quo consistat & requiescat. Hocmodo Cabaliste post campos scientiarum latissimos, & prata cotem plationum omni amœnitate ornata multas & uarias qualitercue olentes herbas degustant, ut demum toto gramine perlustrato illud diuinum Mo ly reperiat, cuius quanquam radix nigressit, tamen sos Hom. opinione al bus enitet lacti similis, quo inuento cunctas repulisse miserias uidetur, ape petitus sui finem in hoc mundo consecuti selicem. Virtus uerò Moly est, opera difficilia radix, flos animoru tranquillitas, hocomne nisi præsentis feculi yeza felicitas effe aliud nihil ne credi quidem possit. Futuri añt beas titudo est apprehensio summi boni, supra quod nullum bonum, & à quo est omnis bonitas, quod à nulla mera creatura comprehenditur. Sed tum apprehendi afferitur, cum pro cuiulos captu proxime acceditur, ut si quis fimbriam uestimenti apprehendat, hominem indutum apprehendisse die catur. At illud bonum quod Deus nominatur, non plane à nobis poterit ob nostra conditionis fragilitatem, nisi gradibus atos scalis ascendi, quæ quidem ut uos loqui colucuistis instar Homerica cathena, ut uerò ludai nos fecundum divina eloquia dicimus certè ad speciem scale lacob patris nostri de super cœlestibus porriguntur in terram, taquam restis quædam aut funis aurea cœlitus ad nos directa, ueluti linea uilualis uarias penes trans naturas, aspicitis namque solem, cuius radius ad uisum nostrum proficifcitur per orbem Veneris, per orbem Mercuri, per orbem Luna, per orbem ignis, per orbem aëris, & tangit corpus opacum ipeculi conca ui, reflectitos inde ad stupam aut lanam aridam, quam splendore suo incen dit uehementer usque in cineres, eiusdem uero flammæ species ad oculos pervenit nostros, & à servatione interiori suscipitur, suscepta iudicatur ab æstimatione, tandem discurritur à ratione redeundo uiam, qua presens os peratio omnis est progressa, tum hace prudenter nobis ostendit, quo nam modo

modo forme interiores deferantur per spiritus animales ad imaginatione & æstimationis iudicium, quo cuam modo externæ ab intraneis recipian tur, quo item à flamma species in perspicuo us ad pupillam intendatur, qua uia ex incendio speculi concaui orta sit slamma, & quomodo radius incendere potuerit, quo denica modo per multa media fibi non connatus ralia continuerur splendor, qua rursus sit proportione comparandus aér ad ignem, ignis ad sphærā lunæ,& reliqui orbes ad reliquos. Singula hæc ratio nostra disputat per iter copositionis & resolutionis ultro citro, sus co dec gradiens, & modò hæc modò illa cogitãs, neo cellat ratiocinari ulo dum per phantasma effigiem, intentiones, splendorem, lumen, lucem, luminare, scilicet ad ipsum, de quo loquimur solem, reuerterit. In primis ima ginem lucidă agnofcit, deinde iudicat ipfam esse propriam illius flammæ Aupez, quam pridem oculi uiderant, tum quod intentio eius à reuila per diaphanon ad oculum foris producta etiam intra fuerit recepta, quòd ita stupa sit terrestris, quòd spledor sit aereus, quòd flamma ignea, quòd can dor accidens diaphono inhærens, quod transeat per lucidum at perspis cuum, fiue aër illud fit, leu ignis, aut cœlefte aliquid, fecundum forme fubs stantialis energiam & operationem peculiarem, deinde meditata sua nobi liori cui plemper accommodans, relicha materia fecum de forma disputae re incipit, non iam artificiali, ut cuius ferutinium huc non attineat, quæ res ctius figura nominetur qua forma, sed naturali tantum aut superiore. Pers git itag ratio & formarum aliquas reperit esse particulares nuc & hic, reli quas uerò uniuerfales semper & ubio, tum & particularibus quasda cors poribus in existentes, quibus dent ut sint, alias autem formas coassistetes, quibus prestet ut sic sint, alias omnino separatas à corporeis essentia uirtu te ac operatione, quæ tamen ideireo nomen quando & forme amittút, at & uel dij, uel angeli, uel intelligetie, uel animi beati, uel mentes, aut alio quoli bet uocantur nomine. Quæcuno autem funt universales, ee non ultrà for mæ, led ldeg liue species dicuntur à multis, qui per quam propriè loqui di dicerut. Sic ratio sanè tantisper ascendet dum poterit, cum aut ita fuerit dis scurrendo extenuata, ut formas quæ cosporibus necinsunt nec assunt tan quam naturæ non subiectas comprehendere nequeat, mox subsidiarium accersit intellectu, qui plane ut hanc materiam abstrahit ab hac forma ceu alini cuiuldam in agro lepulti, quam natura induit graminis forma ex cae dauere illo florescente, ita rursus formam quoco simpliciter à materia cos natur abstrahere, id uerò experitur arduum esse ac laboris plenum, facilè enim est abstrahere materiam à forma, sed formã abstrahere à materia dife ficile, quaproptèr intellectus ille purgatiorem se eleuat, ut menti occasioa nem in le fluendi præbeat, cuius claritate fretus formas agnoscit nonnullas esse penitus à corporeis essentia uirtute ac operatione absolutas, & ob id neploco nep tempore coclusas, quo uerè oporteat eas arbitrari suprà

cœlos elle, ubi cellat motus & tempus. Hinc uoluntatem nostram instruit ut esse quædam credat extra coolog entia optimam uitam ducentia, qua to to guo fruantur, ibig nullum fecundum inchoare mundum, fuminibus ul uis & mentibus purilsimis offertilsimum, quem possit intrare animus hu manus fortiter cotemplando, certemulto potitis quam oculis corporeus transcendere orbem solis acute uidendo. Vigs solem non respicimus niss sol nos respiciat, ita mundum superiorem videre requimus, nisi & ille nos "uideat, est enim totus oculus ipse quoque sole clarior. Solem autem com prehendimus per lumen solare, ica diuina comprehendimus per lumen di uinum, & qui uilu corporeo possumus non solum orbem solis, uerumetis am superiores stellas. & summum coeli capere, cur non posset mens nostra quæ uirtutem corpoream modo quodam infinitè præcellit altius fuspices re ac mundi archetypi contenta uidere, cum tanta propinquitate concauŭ & convexum supremi cœli uniantur, à quo convexu eternitatis orizon ni hil distare uideatur. Intuemur itaq, mihi credite, alterius mudi diuina mus tuo,& illa nos uicilsím intuentur, ueluti duo directe oppoliti oculi per us nicam lineam uisualem reciprocè droumacti. Tum Philolaus: Omnia, ins quit, quæ doces Simon, Pythagorica funt, & Italicæ philosophie propria, quam internos heri disculsimus parumper ego & Marranus mecum. Ad hæcille: Vos equidem quid appellare duxeritis Pythagoricum ignoro, at hoc scio hæc esse Cabalistica, quæ hactenus proposui, à priscis Cabalæis tradita, & omnia lege diuina Hebræorum complexa. Hinc nasciturilla ea numeratio quinquaginta portarum intelligentiæ, circa quas tantopere Cabalistarum studia desudant, divinitus à Moyse Dei servo receptarum, quarum cognitionem iple quoque posteris nobis tradidit universitatis conditionem explicantium דבכר אבורו רבותי נו חבשים בתחונבראר בעולם וכלר נמסרי. למשה הוץ מאהך שנא ותחסרהר מעט מאלחים, id eft, Iame que dixerunt Magistri nostri quinquaginta porta intelligentia producta sunt in mundo, & omnes illa tradita sunt Moysi praterquam us na, quia dictum est: Minusti eum paulominus à dis. Super isto Cas balistarum sermone dixit Ramban in Geneseos exordio, quod eiusces modi omne Moysi traditum per portas intelligentiæ, contentum est in' lege divina ludæorum, uel sensu inerali uel allegorico, per dictiones, uel arithmeticas supputationes, uel geometricas literarum figuras siue descrit ptas seu transmutatas, uel harmonize consonantias ex formis charactes rum, coniunctionibus, separationibus, tortuositate, directione, defectu, superabundantia, minoritate, maioritate, coronatione, clausura, apertus ra, & ordine resultantes. Et per illam quoque legem à divino spiritu ades prus est Salomon rex sapientissimus omne quod nouerat, de quo scris prum est in libro Regum, quod Deus ei dederit sapientiam & prudentie am multam nimis quali arenam in littore maris, & creverat sapientia Salo monis

monis super sapientia omnium Orientalium & Ægyptioru, & erat sapien tior cuctis hominibus, & disputaust super lignis à cedro, que est in libaon rusco ad hyssopum, quæ egreditur de pariete, & disseruit de iumentis & uo lucribus,&reptilibus,&piscibus:ultra hæć confirmat nostram sententi= am Gerundensis,& cocluditita יבל זה ידע בחרה רחבל מיא בה כפירושית ברקרוקית באותיותית ובקרצירד, id elt,Omniahæc cognouit per legem, & omnia inuenit in ea per expolitiones luas, per gramaticas utilitates & per literas eius,& per calamistrationes illius.Cõtigit autem ei hoc, postquam ad plenum fuisset duodequinquaginta portarum intelligentiæ rationem confecutus, quæ aperiunt omnium creaturarum cognitionem. Sunt enim cunctæres universaliter inquinas coditiones distribute. Nam aut elemen ta funt, aut elementata, aut animæ, aut cœlestia corpora, aut supercœlestia incorporea.Horum fortasse quodlibet dece recipit considerationes, quae rum capitula funt quæ fequuntur, Genera generalissima, genera specialia, species generales, species specialissimæ, res individuæ, quæ ulterius cons stant materia & forma, uel quibusdã utriœ proportionalibus, contrahun≠ turq singulariter differentijs, proprietatibus & accidentijs. Decem hi tam essentiarum quam intelligentiaru modi per quinc multiplicati quinquas ginta ianuas aperiunt, per quas intramus in creaturarum penetralia illa es minentibus notis in operibus sex dieru designata, & à Cabalistis studiose deprehensa rècepta & lamisto artificio gnigmaticus scrupus à Comite Mi randulano inter noningentas conclusiones suas propositus, facilè in eno≤ dem scirpum explanabitur. Aiebat enim sic: Qui sciuerit quid sit denarius in Arithmetica formali, & cognouerit naturam primi numeri sphærici, sciet secretum quinquaginta portarum intelligentia, & magni Iobelei, & millesimæ generationis,& regnum omnium seculorum, hæc Mirandulas nus. Ducatur itaque uelim sphæra plana siue circulus decem figurarum numeralium super centrum quod sit quinque, est enim medium denaris & in eius circumferentia particulariter, denariæ fupputationis numeri fin guli describantur, transeatque diameter à minimo ad maximum, hoc est, ab uno ad nouem, cuius diuisio duos semicirculos efficiet, à parte siquis dem dextra sphæræ, post unum & ante nouem superius commemorata ponantur duo tria, quatuor quinque, à parte autem sinistra post unum & ante nouem reponantur, quinque sex septem octo, & trahantur linea per centrum à duobus ad octo, à tribus ad leptem, à quatuor ad lex; à quinœ ad quings. Tum si maximo cuigs tantum subtraxeris quantum abundat su pra quing, quod est sphæræ denariæ centrum, at ce idem suo minimo ads dideris, qui à quinc defecit, semper ex utrisque oppositis numeris quinc & quinque adæquata furgent, quare comparatis inuicem linearum puns Ais, quælibet lineæ descriptio numeralis, quinque & quinque obtinet. Quinarius igitur numerus in circulo denariæ reuolutionis dicitur sphæs ticus.

ricus, quia, ut uidistis, omnes numeri sphæræ ad quince rediguntur, id aus tem fit per quincy lineas in sphæra ductas, quarum singulæ decem contis nent. Eo itam sphærico numero per decem multiplicato, nascent quinqua ginta fiue portæ intelligetiæ, seu anni lobelei, cuius proportio dupla, quæ est Arithmetica formalitas, in se multiplicata, millesimam generationem procreabit, quod si perpetuo sic facies, apparebit infinitudo, quæ estres gnum omnium seculoru, à Cabalistis Ensoph nominatu, & est deitas ipsa sine indumento. Reliqua em Deus, pduxit amictus lumine sicut uestimen to, ut esset lumen de lumine, ac inde cum uestimeti sui lumine creauit mun dum intelligibilem spirituum separatorum & inuisibilium, quod Cabalis stæ uocant cœlum, ut ex me sæpius accepistis. Ad hunc modum intelligo uerba sapientissimi & maximi Rabi Eliæzer, qui cum istam proposuisset guæstionem, unde creatum sit coelum, respondit, ארר לבושר לקח , id est, de lumine uestiméti sui sumpsit. Recitantur hæc è Moyse Maimoni ostene fore perplexorum in 26.cap.lib.2.& à Rabi loseph iuniore Castiliensi, siue Salemitano in Horti nucis uolumine secundo, Vs@ huc ascendit Moyses Dei seruus, ut cognosceret lumen uestimenti eius, et sabbathum sabbatho rum, & lobeleum superius, & millesimam generationem, quod totum nil aliud est quam mundus superior Idearum, angeloru, felicium animorum. lgitur cum indumentum Dei transcendere ac faciem eius uidere nequiues rit, recte dicetur ex quinquaginta portis intelligentiæ una caruisse, quam aliqui nostrum fuisse opinantur אוייה, id est, uiuificationem, tamõijs haud assentior, magis uerò esse puto Dei essentiam, quam symbolu indicat Tes tragrammaton, & est unus incomparabilis nulla comprehensibilis pros portione. Dixit namque Moysi Deus, Faciem meam uidere non poteris. Seu uerius sic, Et facies mez non uidebuntur, sed uocabo nomen Tetras grammaton coram te, 32. Exodi, quod explanant Cabalistæ 🛶 🕶 ideft, Vocabo coram te nomen ile, ideft, vocabo coram te nomen ile lud magnum quod non poteris uidere, ita enim Ramban Nehmani scris bit. Quo plane apparet Deum iuxta iplum esfe luum Tetragrammaton, 🛦 Moyl**enon** fuisse uisum. Hocsanè portarum est omnium principium sus pra o**mnem creatur**am ante creationis exordium, de quo legitur : Creaui**t** Deus cœlum & terram.Et Chaldaíca Onkeli translatio fonat ita: Creaui**t** Tetragrammatus cœlum & terram. Deus ergo Tetragrammatus creauit omnia, quem uos Tetractyn nominare audiui. Dixit autem Rabi Eliæ zer,utin capitulis eius extat, ער שלא נכרא חעולם חיה חקב'ה וחקב'ו השמן בלבר,id est, usquequo non fuit creatus mundus, fuit Deus & nomen eius solums modo.Alij quoque Cabalistæ asserunt testimonio Moysi Ægyptij capis te 29. libri fecundi perplexorum sic מחלה שלא חיה שום רבר נמצא בלל אלא חשים וחבמחר, id est, Ab initio cum non estet ulla res, erat penitus nisi nome Dei & sapientia eius, Ergo antequam esset creaturarum quicos iuxta

iuxta Cabalædoctrinam,nihil erat nisi Deus,& nomen eius Tetragranı= maton, & sapientia eius. Sola certè tria hæc receptio nostra continet, quæ prima creationis porta magistro nostro Moysi nequaquam suit aperta. Quare dicitur legem diuinam peruestigasse tantummodo per nouem & quadraginta portas. losue aut denuò una minus, scilicet per octo & qua= draginta portas. Sic em in lib. explanation u alphabeti à Rabi Akiba reces ראחר מתחושל משח נתעלם מיהושע שער אחר ונשתארו מ'ה שעוים pimus יכן ideft, Et post mortem, בשל מח נתקשח על אוחר שער להחוירו ולא חית Moyle ablcondita fuit de Iolue porta una,& relictæ fuerunt quadraginta octo portæ,& Salomon laborauit super illa porta ad reducendum eam, fed non erat potens.Hocita receperut Cabalistæ, quoniam de Moyse scri ptum est 34. Deutero. Non surrexit propheta ultra in Israel sicut Moyses. Non igitur losue ualuit tantum ascendere quantum Moyses ascenderat, idcirco haud ab re affirmatur uno fuille gradu inferior.De Salomone au= tem, Ecclesiastis 12, legitur, quod quæssuerit ut inueniret res beneplaciti, sed addunt Cabalistæ Deum ei præcepisse sic:Scribas rectè uerba uerita≠ tis, ea esse dicimus tradita & recepta per uiam Cabale, quatenus aliud con scribere non auderet,nisi quod recepisset,id& fuit duobus gradibus infes rius quàm Moysi receptio.Post Deum porta secuda est mundus archetys pus,& dicitur Cœlum à Deo Tetragrammato in sapientia creatum iuxta Thargum Hierofolymitanum quod loco בראשיה, id est, in principio pos fuit sanza,id est,in sapientia, quippe confirmans quæ diximus, quod in sapientia creauit Deus Tetragrammatus cœlum, conclaue angelorum, de quo planè nihil à Moyse fuit expositu, nerudi & aggresti populo, uel non intellecta uilescerent, uel idolatriæ præberent occasionem. At uisibilis iste mundus terra intelligitur, quem inter portas tertiam aftirmamus. Per inane autem fymbolicè notari materiam putabimus, portam intelligentie quartam. Per uacuum, hoc est, privationem, quintam. Est & sexta horum appetitus naturalis abyssus. Deinceps p quibusuis sex dierum operibus reliquæ portæfequuntur.lam enim quatuor elementorum fignacula por tas quatuor indicant, purum namos elementum ignis fecundum Moyfen Ægyptium libri perplexorum secundi capite 26. tenebræ nuncupatur, spi ritus aér, aqua humor elementaris, lux forma fubstantialis, dies, accidetia, quæ maximè nobis coferunt ad cognoscendum quod quid est. Nox sunt proprietates occultæ, Vesper corruptionis uia, Mane generationis, Dies unus, qui certa ratione non dies primus nominatur, sed dies unus, signifis cat compositum in lucem editum. Die secundo, aque supra sirmamentum funt species rerum universales. Firmamentum orizon æternitatis & tema poris. Aqua sub firmamento influentia calestium corporum naturales. Die tertio sequitur aliud cœlum uisibile ac materiale, porta scilicet undes uigesima, inde terra quam terimus, deinde maria quæ nauigamus, sic her= KKkk bæ, bæ, semina, ligna, fructus. Quarto autem luminaria, signa, tempora, dies, anni, splendor, sol, luna, quibus planetis cæteri communicatione caloris & frigoris, siccitatis & humoris comprehenduntur. Calet & siccat Saturs nus, Mars, ac Iupiter cum suo Sole, humectat & infrigidat Mercurius, ac Venus cum sua Luna, etiam si septem hæ sphæræ distinguantur specifice. Designant præterea portam reliquæstellæ nonam et trigesimam, tum die quinto prodeunt anima uiuentes, qua est uita mortalium, & in aquis res ptilia & cete & pisces, & generatim uolatilia, & particulariter aues. Sexto animal progressinum in terra, & reptile terrestre, & iumenta, & bestiæ. Tandem porta quinquagesima quæ est homo. Hi sunt quadraginta nos uem creaturarum cognoscendarum modi שער בינה & suprema porta ue nus creator omnium à nullo homine nisi à Messiha planè cognitus, quos niam ipse est lux Dei & lux gentium, ideo & cognoscit Deum, & Deus cognoscitur per eum. Regius enim propheta Dauid ad Deum sic exclas mat: Mitte lucem tuam, quod interpretatur Rabi Salomon Gallus id est, Messiham qui compara, id est, Messiham qui compara משיח שנרמה בארר ש'ג ערכתי גרלמשיתי tur luci, quia scriptum est, Paraui lucernam Christo meo. Et Isaias ait: Dedi te in fædus populi in lucem gentium. Etrursus: Ambulabunt Scripsit autem Aristoteles id quod esse uerum gentes in lumine tuo. arbitror, uisionem fieri non posse, nisi cum lumine, ut legitor in libro de anima ουχ οραών ανευ φωώς, id est, Nil uisibile sine luce. Quapropter ams bulantibus nobis ad rerum omnium inspectionem, conducit admodum itineri adhibere lumen, ut uiam qua polsimus absque pedum læsione proficisci matura cum providentia eligamus. Ad quod receperunt Cas balistæ tramites quosdam luminosos, & illustria experimenta, quæ nos minarunt לב נחיבות החבמה, id est, Triginta duas semitas sapien . tiæ, quarum meminit Abraham in libro de creatione, quem sic incipit: id eft Trigin בשלשים ישתים נתיבות פלאות חכמת חלק יח יחות צכאות שמר ta & duabus femitis mirabilibus sapientie excussit seu exculpsit Deus Te tragrammaton Zabaoth nomen suum. Super quo scripsit Rabi Iacob Co hen,quod dicit mirabilibus, eo fignificat has femitas effe arcanas recondi sas & occultas, hanc fuam interpretationem confirmando per Thargum, & comentator Rab Isaac in eundem librum ידירה testatur, quod prisci sa= pientes uiri cordati mites & recti per fundamenta legis in Cabala pluris mum exercitati docuerunt nos, quod maiores nostri & patres ambulaues runt per uias multas, ut tandem starent in semitis istis quæ dicuntur admi randa sapientie, tradita per Zadkiel Abrahe patri nostro in traditione sœ deris,hæcille.Recensebo itaq uobis auditores optimi si modo dignū ali quid existimatione uestra iudicabitis. Et Philolaus. Perge obsecro: & Mar ranus imò confestim exorfa pertexe obtestor ambo inquiunt. Tum ille tri ginta dug ait semite à summo culmine ad ima basis tendut, hoc modo nos tanda,

tandæ,quarum prima est שבל מומלא,id est,Intelligentia miraculosa , sic à quibuscam dicta, sed rectius multo nominabitur Intelligentia occulta. Nam Rabi Salomon Gallus in libro Deuter. cap.30. probat hocuerbum in uerlu, quoniam mandatum hoc quod ego pre in uerlu, quoniam mandatum hoc quod ego pre cipio tibi hodie non lupra te est, ubi docet legendum esse, no occultatum à te est,id¢s per Chaldaicas translationes illic citatas.Est autem lumen dãs intelligere præcedentia fine principio, nominaturos gloria prima, quonis am nulla creaturarum mera essentiæ ac ueritati eius ualet appropinquare. Secunda שבל מסורש,id est, Intelligentia fanctificans, est fundamentum fa pientiæ æternæ, quæ uocatur fides, & nominatur parens fidei, eo quod de eius uirtute fides infunditur. Tertia שבל שלם,id est,Intelligentia abso luta, est intentio principiorum quæ non radicauit ad reducendum sibi ali= qua in penetralia maiestatis suæ quæ infundantur ab anteriore. Quarta id est, Intelligentia munda purificat numerationes Cabalisticas, שבל מחור. & figurationem earum emedat disponitos terminos & extremitates suas, ut sint ablo detruncatione aut dispersione. Quinta שבל מיחיר, id est, Intel ligentia fulgida dicitur à Cabalistis gloria secunda. Sexta שבל מחנוצד, id est, Intelligentia resplendens, ledet super throno splendoris, & illustrat fulgorem luminarium, & infundit influxum suum prefecto superficierum & cminentiarum. Septima שבל מנחיג, id est, Intelligentia inductiva, est is ple thronus gloriæ, perficités ueritatem communicationum spiritualium. Octaua שבל גשרש,id est,Intelligentia radicata,quæ conueniens uni dicis tur & est pprium ipsius prudentiæ quæ infunditur à sapientia superiore. אסבל נצחי id est,Intelligentia triumphalis uel æterna,uocatur paras disus uoluptatis paratus sanctis. Decima שכל החרגש, id est, Intelligentia di spositiua, aptat sanctis in fide apparatum ut induantur spiritu sancto, et est illud quod uocant Thiphereth in statu supernorum. Vndecima שבל בחיר id est, Intelligentia claritatis, est species ipsa magnificentia, dicta minn quoniam ex ea oritur uisio uatibus uisionem uidentibus. Duodecima שבל קביע,id est,Intelligentia notata,insignis raptus,à qua defluunt uirtus tes spirituales instar infusionis unius ab altera secundum primi influentis energiam. Tredecima שכל נסחר, id est, Intelligentia recondita, illustrat so lum potentias talium intellectuum qui per cogitationem fidei creditæ uis dent. Quartadecima שבל מאיר,id est, Intelligentia illuminans, quæ est i ple Halimal angelus Ezechielis, quali species electri, institutor arcanoru animalium fanctuarij, & intentionum eorum. Quintadecima שבל מצרחצת id est, Intelligentia subtiliata, disponit ordinem quo conceditur accessus per gradus ascensionis. Sextadecima שכל נאמן, id est, Intelligentia fidelis, qua augentur uirtutes gratificatæ iuxta uitas eorum in quibus habitant. Septimadecima שכל נסרון, idest,Intelligentia probatoria, est tentatio & probatio antecedens in qua consistit donum Dei benedicti erga omnes KKkk 2

Sanctos eius. Octavadecima שבל קיום,idest,Intelligentia confirmans, est uirtus restaurans in numerationibus Cabalisticis, si quid illis desit, uestis endo eas de spiritu sanctitatis suæ. Nonadecima שכל חרצין, id est, Intellis gentia uoluntatis prouidet omnibus creatis , & per eam cognofcunt Cas balistæ ueritatem sapientiæ superioris. Vigesima שבל מעמיר, id est, Intel ligentia constituens, facit stare ipsam creationem in caligine muda. Et mas gistri Cabalæ dicunt quod sit caligo, iuxta illud, caligo incircuitu eius. Vigelima prima שבל מחרש,idelt,Intelligentia innouans,per quam repa rantur & innouantur omnia creata in hoc mundo. Vigelima lecunda id est, Intelligentia domus largitatis, de medio infusionis, שבל ביה חשפע illius trahuntur arcanum & absconditum, quæ habitant in umbra eius, & adhærent eductionis studio atos diligentiæ promouentis ad alta. Vigesia ma tertia שבל המערלות,id est,Intelligentia activitatum,est collectio & uni. uersitas operationum spiritualium, sic dicta propter influxum qui congre gatur in ea de fonte pelagi fuperioris & gloriæ excelfæ. Vigefima quarta idest,Intelligentia mediãs,qua colligitur influentia gratiarum, & ipsa infundit largitatem in omnia stagna seu piscinas benedictionum à fe appropriatarum. Vigetima quinta, שבל בללי, id eft, Intelligentia colles ctiua, qua colligunt Astrologi iudicio stellarum fatales euentus, & notitis am eorum perficiunt sphæris & orbibus suis. Vigesima sexta שבל ועבר, id est,Intelligentia adminicularis, concurrit in subsidium ad omnes opes rationes planetarum, & alios influxus coelestes. Vigesima septima חביהי,id elt, Intelligentia perpetua, quotidie continuatur per meatum los lis & lunæ secundum conditiones eorum. Vigesima octaua שבל מוגשם, id elt, Intelligentia corporalis informat omne corpus quod corporatur fub orbibus, itemque magnitudinem illorum. Vigesima nona שבל חחםץ חמבוקש,id est,Intelligentia complacentiæ quæsiti, recipit diuinam infus sione ut participet de irrigatione aius super omnia creata. Trigesima מירגש, id est,Intelligentia concitatiua sensuum, qua fiunt entia sub orbe fupremo, domnia genera miltorum. Trigelima prima שכל רמיוני, id elt, Intelligentia imaginaria qua uariantur & alterantur omnes figuræ ac ima gines creatæ iuxta superficies rerum & naturas earum. Trigesima secunda שבל מיטבע,id est,Intelligentia naturalis,qua confummatur natura rerum materialium sub sphera lunæ ad perfectionem suam. Complexus sum bre ui catalogo uiri externorum dogmatum cupidifsimi, quæ nostri maiores. & de quinquaginta prudentiæ portis & de duabus atque triginta itineri= . bus sapientiæmultis in libris difficiliore studio tractant, & est res profes cto meliore digna magistro, ac multi sudoris sanè quæ maximam uim has beat ad cohortandum nos, ut fermè femper cum angelis uerfemur in con= templatione summarum & divinarum rerum, quibus si familiares esse cœ perimus, nihil nobis erit aut dictu aut factu difficile. Familiaritatem eam: literæ

litera conciliat, qua illorum munus sunt. Eas si adhibuerimus decem nus merationibus Cabalisticis, statim consurgit duorum & triginta numerus. עשר כפירות בליכות ושתים ועשרים letzira legitur עשר כפירות בליכות ושתים ועשרים אורורת, id est, Decem numerationes Belima, & uiginti due literæ. Quaprò pter non pauci scriptores, & decem istis proprietatibus silentio dignis, & uiginti duabus literis hanc semitarum coffant summam pro meo quidem morein eum ordinem digestarum, quem tamen alij haud pariter obsers uant. At uero illud literarum collegium si quinquaginta portis diligenter applicuerimus, inde septuaginta duorum angelorum felicem seriem com periemus, quibus Semhamaphores, id est, nomen expositorium illud ma gnum summi Dei constare perhibetur. Nam ad quinquaginta uiginti duo addita 72. procreabunt. Hi sunt angeli fortes universæ terræ, per quos putatur Moyles ille miraculorum operator manu lua mare ulque ad siccum diuisisse, quoniam ipsi sunt angeli diuisionis. Et diuisit Deus terram iuxta numerum angelorum eius. Sic enim in libro Portarum iustia tiæ, quem Rabi loseph Ben Carnitol celebris in Cabala magister conscrie plitinteralialegimus ונשארו בל אומות מסורות ביד ע' שרים, idelt, Erres lictæ funt omnes gentes traditæ in potestatem septuaginta præfectorum, hocest, principum angelorum, quibus Racanat peritissimus Cabalista Genesis 48. septuaginta palmas adplicat illas circa duodecim fontes, **quos nostis. Quinetiam certum est, duas ibidem fuisse columnas nubis &** ignis, quibus duo præpoliti erant angeli. Quare non inaniter existimabis mus in eiuscemodi sectione maris & liberatione filiorum Israel accessis se Moysi septuaginta orbis terrarum angelos & duos illos columnares in ministerium salutis, quæ nobis planè contingit ex nomine Tetragrams matò ineffabili, per septuaginta duo nomina, quæ de sacra scriptura collis guntur explanato Exod. 14. à uerlu. Tollens & le angelus ulque in finem, ubi legitur diuisage est aqua. Sunt nimirum ca nobis sacrata signacula hos dierna ætate memori mente reposita, quibus symbolis angeli uocati sues runt òpem hominibus, ad laudem & gloriam ineffabilis Dei, de quo scris plit Rabi Salomon in expolitione Thalmud testimonio Gerundenlis in Geneleos exordio. Symbolorum itags characteres hi funt, quos digito uo לחר ילי סיט עלם מחש ללח אבא בחת חזי אלך לאי חתע וזל מבח חרי,bis pingo חקם לאר כלי לור פחל נלך דיי כולה החו נתח האש ירריו שאח ריי אום לכב זשר יחיחו לחח כוס מנד אני חעם רחע ייז חחח מיך וול ילרד! סאל ערי לשל מיה וחר רני חחש עמם ננא גיריו מכח פוי נמם ייל הרח מצר ומכ החו ענר מחי רמב מנק איע חבר ראח יכם חיי מום אינ חבר ראח יכם חיי מום nant de proprietate clementiæ, ut asserunt Cabalistæ, illa uero una extat ex decem numerationibus, quarum uobis arborem demonstrabo, si ade nuerint superi, & dos si me audire parati eritis. Quin paratissimi, ambo inquiunt, qui ob id tanta itinerum pericula obiuimus, tot & tantis sums KKkk 3

ptibus erogatis. Sed perge aiūt, ut de istis angelis aliquid discamus, quo rum nomina Marrano mihi nunquam audita fuere, credo & tibi quoque Philolao pariter,Certe,ait ille,ut ne uisi funt unquam isti mihi angeli qui= dem, ita ne ipforum cognita mihi funt nomina, led amabimus te uir optiz mè, indefinenter perge. Tum Simon, Fuisse angelos, inquit, multos qui ad tantum & tam admirandum Moysi opus concurrerent cum aquas maris ita diuideret, ut lfraelitæ ficcis pedibus transirent, id ex ipsa postumus sa= cra scriptura deprehendere, ne quis me ueteratorem putet. Verba namos diuina in eo loci hæclunt ריכע מלאך חאלחים, idelt, & migrauit angelus angelorum. Non ut uos pronunciatis Latine, Tolles & se angelus Domis ni. Non enim Adonai positum est hic quod interpretamur Dominu, Sed Elohim, quod uos pariter angeli traslatum quotidie legitis: Minuisti eum paulòminus ab angelis. Et in conspectu angelorum psallam tibi. At ne= quaquam hic scribitur, ut alias crebro angelus Elohim. Sed memorabilis ter sic angelus ha elohim intercedente articulo demonstrante, perinde ats que dicere sacra historia uellet. Per hunc nubis angelum castra præcedens tem, cognoscite hic plurimos quo qualios adesse angelos orbis terrarum principes. Astipulatur nobis Thalmud in Mechilta, ubi Rabi Nathan à Magistro nostro Simeone Ben Iochai cognato meo huius quæstionis pe rit solutionem. Quæso, inquit, quare ubiq scribitur angelus Adonai, hic autem angelus ha elohim, cui respondet אין אלחים בכל מקום אלא דיין, id est, Non Deus in omni loco, scilicet significatur, nisi præses siue presectus. Igitur angelus ille simul cum septuaginta præsidibus prouinciarum intel ligitur affuisse, ob id&ita dictus Mallach ha elohim, angelus illorum præ fidum feu præfectorum,& alter item angelus ignis eorundem præfidum focius, ut iure optimo feptuaginta duo numerentur, quorum figna uidis stis iampridem à me descripta, quæ si uultis uel potius, quia uultis, noui es nim uos uelle, docebo qua nam uia è facris literis educătur. Iam hos ipfos affumite treis uerfus ריסע ריבא רי acin modum erectæ columne fingulos more Cabalistico à dextra ad sinistram ita conscribite, ut uniuscuius uers fus literæ à fummo ad imum continuo altera fequatur alteram, turic primi uerlus characterem primum ponite, qui uau nominatur. Deinde secundi uerlus characterem ultimum ulu retrogrado accipite, qui est he: tum poa stremo recurrite ad tertij uersus initium, quod rursus inuenietis uau esse. Cumœtreis characteras ordine isto coniunxeritis, nascetur primi angeli memoriale uau he uau. Et secudi Iod lamed iod. Et tertij Samech iod teth. Sic quo p de reliquis semper ternis at p ternis, præsenti auté modo tribus columnis ritè ut fieri debet erectis, quodlibet fignaculum Tetragrammas ti expositorium conflabitur. Eia uidete considerate, contemplamini bene, num hoc iplum lumma lætitia elt, omne huius leculi gaudiu excellens, res cordari sanctos nutus Dei & divinos uultus quos Hebrei Mallahim, Gre ci angelos,

ciangelos, Latini deos nominant, tractare animo & manibus tam puras, tam pias, tam confecratas res couerfari studiose cum illis candissimis spes ciebus, quarum splendor non nisi perspicacibus generosarum mentium oculis illucescit. Interesse conuiuijs at colloquijs spirituum beatorum qui nos fupra quàm omnium mortalium mos est fraterne diligunt, nec di ligunt modo sed amant. Gestire mihi parietes uidentur, & hominibus no bis gratulari,quod Dei bonitate factum fit,ut per quædam humanæ im≠ becillitatis si 📶 a & artificiosa charagmata in hilares cœtus admittamur angelorum, pro uirium nostrarum capacitate, cum quibus traquillo cors de gaudeamus & lætemur, quos colamus & ueneremur, quibus honos rem tali & tam sublimi naturæ debitum impendamus, à quibus uicissim & amemur & instituamur & custodiamur. Tum Marranus, characteres quidem uideo, inquit, sed nominum sonos non audio, qua igitur pronun ciatione inuocentur angeli nescio. Ad hæc Simon, ut oculis uidentur, sic auribus audiuntur, & ut nos uidențita uocantes audiunt. Id qui modo fieri possit duobus uerbis dicam. In spiritu & ueritate, ut quales habent linguas nostræmentes, tales habeant aures angeli. Et sicut spiritus diuint linguis angelorum loquuntur, ita spiritus humani auribus mentium aufcultent.Non igitur ea necelsitate fibi nomina imponunt, quod uelint pa lam nominari& clamari, fed fignacula memoratiua tradunt quod cupi≠ ant à nobis recordari, ne omnem putetis uim diuinam in uoce latere. Sym bola igitur hæc frequentem angelorum memoriam poscunt, quorum ses dula reminiscentia nos in amorem Dei mutuo traducit, & uicissim amor in rememorationem. Quem enim fortiter amamus, eius frequenter mes minimus, ut est in prouerbio, Meminerunt omnia amantes. Idcirco nos men Tetragrammaton nobis Deus condonauit, non ut illo se uocemus. quod est inestabile, recteque à uobis Anckphoniton adpellatur, id est, non uocabile. Quid enim respondit creator quærenti Moysi, quod est nomen tuum, certe hoc aiebat i,h,u,h, hoc est, nomen meum in æternum, & hocmemoriale meum in generatione & generationem. Estigitur Tes tragrammaton, æternitati nomen, generationi autem memoriale tantum, quia nequit ulla uoce humana componi nomen, quod diuinitatis natus ram æquare possit. Ab operibus angelos cognoscimus, quare pro eise dem uirtutum operibus nomina pariter pronunciamus, ut à medicia na Raphael, à uirilitate Gabriel, à stupore ac admiratione Michael, quod interpretamur, quis tam fortis, propria uerò nomina quoniam essens tiam ignoramus, nostræ mortalitatis infirmitas inuenire non ualet, nec inuenta imponere, nisi quantum nobis diuina est reuelatione concess fum. Ex numeris itaque ac figuris divinitus traditis contemplantisis mi quique secundum uoluntates angelorum nomina sibi formare instia tuuntur, sicut pueri exliteris uoces componere docentur, uel Hebraicis, KKkk

uel Græcis, uel Romanis, uel Arabicis, uel Ægyptijs, non quod uox enun cianda egeat literis eiuscemòdi, sed, ppter nostræ imbecillitatis memoriã, ut sint nomina quasi notamina, qua sensus nostros incitent uel figura uel uoce, rurlumos fenlus moueat phantaliam, phataliam emoriam, memoria rationem, ratio intellectum, intellectus mentem, mes angelum. Scripsithu ius generis aliquid perquam eleganter ex uestris quidam insigni nomine philosophus Tyrius Maximus, in libro το έν ξωμε σ/2 λίξεων της πρωτης έπιδημίας disputatione octaua. Vnde id uobis coniectura innotescit, dus esse, si tres uerlus, per me ante relolutos in angelorum leptuaginta duorum reuerens tiam & uenerationem legeritis ea ferie qua Spiritus fanctus dictauit, pror lus & pèr eorum dilectionem in nominis Dei lummi ardentilsimum amo rem,& extaticam adorationem incubueritis, penficulatim commemorans do, quod sicut ex numero Tetragramati arithmetica proportione progre ditur numerus septuaginta duorum, ita septuaginta duo angeli ex signaculo creatoris quodam effluxu diuino producuntur. Cum enim quælibet litera Hebraica numerum peculiarem designet oriuntur ex iod, he, uau, he, duo & septuaginta, hoc modo: lod notat decem, he quing, ù au sex, he iterum quing. Totum hoc ex arte arithmetica sic colligatur: lod decem, lod he quindecim, lod he uau unum & uiginti, lod he uau he uiginti fex. Comprehendite nunc singula, Decem, quindecim, uiginti unum & uigin ti lex,& oriuntur leptuaginta duo.Hæcreputantes uobilcum aperte intel ligetis ad inuocandos spiritus uoce spirituali opus esse, non autem clamo re, ceu Sacerdotum Baal, quibus ab Helia prophèta dicitur tertio Regum 18. Clamate uoce maiore forsitan Deus in diversorió est aut in itinere aut certe dormit ut excitet. At siqua oratione in suppliciationibus utimur, no ideo fit ut Deum uel angelos syllabis aut dictionibus tanquam erga mor tales usi commoueamus, sed ut uires nostras in ardorem illoru incitemus, & fiduciam in eòs quasi ancora figamus, ueluti appellando nauim in pors tum folent nautg resti eiecta uel fune prolato terram attrahere, quanquam immobilem, quo conàtu ad terram feipfos trahunt. Pari ratione per fenfis bilianos signa quocunos instituto composita uidemur inuisibilem diuis nitatem attrahere, cum tamen reuera nosipsos mobiles ad immobilem dis uinitatem attrahamus. Hocarcano fundamento sacramenta universa & cerimoniarum ritus perstant. Hinc signis, characteribus, & uoce utimur, hinchymnis & canticis, hinc tympano & choro, hinc chordis, cymbalis & organo, alijs cp id genus musicis, non ut Deum quasi foeminam emollias mus, nec ut nostris blandimentis adulationibus angeli capiantur, Sed ut Deum ac diuina exaltando, nostre conditionis exiguitatem agnoscamus, subiectionem & obedienniia humillime pfiteamur, & omne uoluptatem humanam in res diuinas coferamus. Ad lummum autem, hoc pacto amos rem intensum & ardentem erga diuinitatem concipiamus, qui unus præ

ter cætera id efficit magis, ut omnium gratiarum capaces simus, proptes rea palmas tendimus, brachia expandimus, genua flectimus, stantes os ramus, iulsi quoque uaccam triennem, capram trimam, turturem, cos Iumbam, per medium diuidimus, arietem in uepribus hærentem cornis bus gladio occidentes,igne cremamus, Thau super postes ædium sans guine notamus, Serpentem æneum afpicimus , Cherubim & alias imagia nes figuramus. Verba composita loquimur atque uouemus, Sanctuas rium struimus, Pontificem tam uario & admirando indutum ornatu attoniti respicimus. Vniuersa hæc & similia propter nos ipsos fiunt, ut nos moueant, nos incitent, nos auertant, nos conuertant, à uisibilibus scilis cet ad inuisibilia, fidem augeant, spem consirment, & ueraminter nos charitatem Deo gratissimam diligenti Anacephalæosi in diuinorum as morem transferant. Dogmata hæc omnia Cahalistarum sunt, qui ut liber tertius perplexorum Moysi Ægyptij attestatur, sic dicunt 20 שבונת העכורות ההם זכרון חשם תמיר ויראהו ואהבהו ושמירת המצורדן בולן ושיאמין בשם יהמח dest,quod intentio cerimonia,כולן ושיאמין בשם יהמח שחוא חברחי לכל rum eiulmodi est, memoria Dei freques & timor eius, & amor eius, & obs servantiamandatorum omnium, & quod credatur in Deum altissimum, id quod necessarium est unicuios. Nimirum graui nos mole corporis ope pressi ualde quidem egemus ad somnolenti animi excitationem commos uentibus rebus, ut generolus equus itinere iam longo fatigatus cum class sicum personuit in robur erigif, stare loco nescit, micat auribus, & elephan tus legnicie torpelcens, igne oltelo relurgit in audaciam, ita rebus leculas ribus eneruata uirtus nostra, externis & corporalibus incitabulis siue uoa cum seu figuraru indiger, ut animi nostri uigor spirituali operi robustius inster,& contemplatio nostra tanto acrius in sublime prouehatur, quanto magis attoniti antea obstupuerimus. In hanc utilitatem clementes angeli fæpe figuras characteras formas & uoces inuenerunt, proposuerunt on o bis mortalibus & ignotas & stupendas, nullius rei iuxta consuetu linguæ ulum lignificatiuas, fed per rationis noltræ lummam admirationem in als siduam intelligibilium peruestigationem, deinde in illoru ipsorum uenes rationem & amorem inductivas, no enim secundum institutum aut placie tum hominis significant, sed ad placitum Des. Vnde ad uos illud à nobis transtulit doctissimus uestra ætate atog secta Mirandulanus Comes quod in nongentis conclusionibus ait, Non significatiuæ uoces plus possunt in magia & fignificatiux, quælibet enim uox uirtute habet in magia in quan tum Dei uoce formatur, quia illud in quo primum magicam exercet natu ra, uox est Dei, hæc Picus. Tum Philolaus. Soporatos & stertetes, inquit. nos homines maiori moueret excitatione huiuscemodi nomina, si plures scrius & non unum solum mouerent, ut non modo nostris obtutibus per figuras & characteras appareret, uerumetiam articulata noce aures simul nostras pulsarent. Quare plurimum opto, si fieri possit, ista non solum pis cta uidere, sed dicta quo co audire. Tum Simon. Valde segnes, inquit, pus tandi funt mea fententia, ac si cum tua uenia dici liceat, ualde quidem hebe tes qui extraneo motu egent, quanqua ita fumus nati, ut lemper aliud mas gis alium afficiat, et non idem omnes pariter. Adhæc affentior tibi Simon doctifsime uera dicenti, Narranus aic, hoc enim & nostri affirmat, angelos hominib.apparere aliter ato aliter pro conditione ac natura uidentis. De quo Chrysostomus super Mattheu late, ut omnia tandem his uerbis de lo Seph scribit; nat oraș pairetai à yet. O ig ofati più parepos natios vois woi per sau les zaχας ίκι η τη πηθένω, σφό διςα wisos μρ ό ανάς. κή ελείτο το έλεως ταύτας, id eft, Per fomniū apparet angelus, & quare non manifelte : quemadmodum paltoribus & Zachariæ & uirgini. Vehementer credulus erat ille uir, & non 'egebat uis sione ista. Cui Simon rursus: Et id tu rectè quidé, ac haud aliter Cabalistæ sentiunt dicentes, quod uirtus uisiua in Abraham fortior erat & in Loth, idcirco Abrahæ apparuerunt uiri, & Loth angeli. Sed de his alio forte los co. Nunc quod ad nostram attinet causam, magna, ut pernostis, est homis num diuerlitas. Quidam latis grati, & ea sorte cotenti sunt angelos in forma humana uidisse, alij in forma ignis, alij in forma uenti, ac aëris, alij in forma fluuij & aquæ, alij in forma uolucrum, alij in forma gemmarum aut mineræ, aut preciolorum lapidum, alij in energia prophetiæ, alij in spiritu quodam habitante intra le, alij in literarum & characterum figura, alij in fonitu uocis, & sic de pluribus uisionum speciebus, in sacra scriptura des prehensis, uobis autem dum hi characteres septuaginta nominum nequa quam satisfacere uidebuntur, demonstrabo recta uia, non tantum in chas racteribus commemoratis, uerumetiam postea commemorandis, quos nam modo ex effigie literarum dictio fiat, quæ possit articulate pronuns ciari. Eius artis Deum ipsum habemus authorem. Legimus namque in 23.Exodi: Ecce ego mitto angelum meum ante te, ad custodiendum te in uía,& ad ducendum te in locum quem destinauí . Sis cautus à conspectú eius, & audi uocem eius ne exacerbaueris eum, quia non ignoscet sceleris bus uestris, quoniam nomen meum est in illo. Per quod cognoscimus no men angeli optimo ritu comprehendere nomen Dei quandoque deberê. Ideo & Cabalei cum angeli cuiuluis nomen lignificatiue pronunciare nes quiuerint, lubsidio alicuius nominis Dei, quod illi adiungunt, totum sis mul proferre consueuerunt. Sicut enim tris hos characteres גברי aut אברי uel אם ad lignificandum angeli nomen improprie uident ulurparinili addantur nomen Dei El, ut Michael, Gabriel, Raphael. Ita ipsi quoque in alijs angelicis nominibus facram scripturam conantes imitari dicunt Ras ziel, lophiel, Zadkiel, Peliel, Malthiel, Vriel, & simili more cætera. Quin uero ut Romani Deum suum Capitolium nominant Optimum Maxis mum propter beneficia optimum, propter uim maximum, Ciceronis testi monio

monio in oratione ad Pontifices pro domo sua. Sic Ludæorum natio De um suum propter beneficia uocat lah, & propter uim ac uittutem appels lat El. Ita enim Cabalistæ super Dauid regis sermone, cum ait: Si iniquis tates observaueris Iah, Domine quis sustinebit, dicunt שוחרא ערלם id est,lah,quod sit seculum clementiæ,Ado, הרחמים ארג ישהיא עילם חריר nai quod sit seculum seueritatis, ut in Porte lucis cap. 8. De El autem ita le gitis Numeri 16. Fortissime El Deus spirituu omnis carnis, num uno peca cante contra omnes ira tua deseuiet: Optimus igitur nobis Deus est, quia clementissimus, & maximus, quia fortissimus, quod duo hæc nomina dis uina repræsentant lah & El, quorum alterum si quotocuics septuaginta duorum nominum cõiunxeritis, nimirum inligne uocabulum oxytonon efficietis. Hoc certe modo semper pronunciando, ut dictiones fiant trissyl labicæ ac aspirationes per singularem hanc notam scriptæ h, flatu forti tan quam duplici spiritu Latinæliteræh, ex imo pectore prodeant, & ubique lah unice per i consonantem pronuncietur. Similiter & El, nam utrace has rum dictio etiam in compositione nominum monosyllabice profertur, & in eandem accentus cadit. Sunt itacs 72. nomina facra, quod unum Sems hamaphores, id est, sanctifsimi Tetragrammati nomen expositorium dis citur, per inuocationes angelorum ab hominibus Deo deditis, deuotis & cũ timore ac tremore sic enuncianda. Vehuiah, leliel, Sitael, Elemiah, Mas hasiah, lelahel, Achaiah, Caherhel, Haziel, Aladiah, Lauiah, Hahaiah, Ieza 1cl, Mebahel, Hariel, Hakamiah, Louiah, Caliel, Leuuiah, Pahaliah, Nela chael, leiaiel, Melahel, Haiuiah, Nithhaiah, Haaiah, Ierathel, Sæehiah, Reia iel, Omael, Lecabel, Vasariah, lehuiah, Lehabiah Chauakiah, Manadel, Aniel, Haamiah, Rehael, leiazel, Hahahel, Michael, Veualiah, lelahiah, Ses aliah, Ariel, Afaliah, Mihael, Vehuel, Daniel, Hahasiah, Imamiah, Nanael, Nithael, Mebahiah, Poiel, Nemamiah, Ieialél, Harahel, Mizrael, Vmabel, Iahhael, Anauel, Mehiel, Damabiah, Mauakel, Eiael, Habuiah, Roehel, Ias bamiah, Haiaiel, Mumiah. Præsto iam sunt ad manu uiri optimi, cu quib. no modo ab imi pectoris penetralibus clandeltina colloquia muslure, ue rumetiam expressas quoquoces miscere, & quemlibet symbolico suo no mine inuocare queatis, quaquam lingularu regionum prælides tamen ni hil non communicatum habentes. Tametsi enim in mundo supercœlesti habitant, at ista nihilominus inferiora curat. Si enim hoc influentijs natus ralibus cotingit, ut in cœlis comorentur, & simul terrena gubernet, multo magis uirtutibus nobilioribus & simplicioribus mudi superioris eiusces modi magistratus pariter sunt concessi, ut penetrent nostra, & à nostris ui cissim penetrentur. Ad id utar Plotini uestri assertione in lib. de Intellectu & Ideis & ente, qui ait: Mundus iste sensibilis uno tatum loco determina. tur. Mundus aut intelligibilis est ubiq, perinde ac si dicat, q ille hunc no strum & ambiat & ordinet & coleruet & penetret. Animaduertite autem quid

quid admiratione dignum Cabalistarum sapientes huc afferat, inquiretes אין לך כל עשב ועשב כול מטח שאין לו כוול כרקיע שכוכח אותו ואוכר לו ita אין محجرid est, Non est tibi ulla herba aut planta inferius, cui non sit stella in fir= mamento, quæ percutiat eam & dicat ei: Cresce. In eam iuerunt ipsi senten tiam facris literis muniti, ut legitur in lob cap.38. Num nosti leges cœloru fi polueris præfectum, seu præsidem, uel executore eius in terra. Non itaq uos retrahant orbis terrarum tante folicitudines ac rerum inferioru curæ, quibus supra nominati angeli dispensatione creatoris sunt destinati, quò minus illos etiam in nouem choros super cœlestiu hierarchiarum reteras tis. Cum em angelus sit alteritas, sicut Deus identitas, prima uero alteritas sit binarius, rectè opinabimur, quod ex binarij multiplicatione numerus angelorum oriatur. Multiplicatio aut binarij cubica sic sit, bis bini bis, & erut octo primus cubus. Octonus uero quos angelos in nouem choros si distribueritis, erunt septuaginta duo, tot enim sunt nouies octo. Redite nuc si uultis per choros ad cubum, per cubum ad Tetractyn uestra, quam nos tetragrammaton, Romani quaternitudinem appellant, ab ea ad binas rium angelicam naturam significantem, & inde ad unitatem Deum Opt. Max. & experiemini certe, si nostrum studium ad angelos applicuerimus, quod etiam per angelos Deo iungamur Tetragrammato ineffabili lod. he.uau.he.in quo primum resplendet angelorum istorum nobilissima na tura. Nam si ex quatuor istis literis rana quater lod posueritis, sicos descen dendo ter he, bis uau, semel he, mox uobis surget septuaginta duoru sums ma, expositoria nominis Dei inenarrabilis & incomprehesibilis, ad quod ómnia lacra nomina referuntur, quorum ingens copia elt, fingula tamen appellatiua funt, hoc folum Dei proprium est & adpropriatum, quare cognominatur. Hæcautem septuaginta duo dicuntur unum noe men symbolicum, eo quod intentio illorum sit unum Deum Optimum Maximum significare, licet per multas et uarias rationes angelorum, quos modo notamus principem per aulicos, & imperatorem per exercitum. Et ea sané uenerantur atque colunt Magistri Cabalæ plurimum, quibus deuoti homines miranda operantur & mirabiliora quàm eloqui mihi phas sit, ego tamen uirum doctissimum in hac causa testem citabo Racas nat in commentarijs Exodi 14. qui hos characteras & has literas aftirmat איתיות למעלה בעיקר חמרככה והם ממוגים לעשורה כל רבר כחם effe יםעיל ותיחם ירועים למקובלים,ideft,Characteres uolentes superne in fun damento sapientiæ spiritualis,& sunt administratorij spiritus seu præfecti ad faciendum omnem rem per eos, & operationes eorum sunt notæ Cas balistis, hucus Rabi Mnahem Racanat. Et secundum Rabi Akiba proce dunt de throno gloriæ Dei. Sed ne quis uana fuperstitione ductus putet ab angelis omnia humanæ mortalitati cœlitus conferri, ac non potius per angelos ab ipla Dei maiestate omnia fieri etiam in angelis, ut in Daniele Nabuchas

Nabuchadnezer Chaldaicè testatur אדר אראר אראר שבר בחל שבר מדלית עבר בחל שבר שבר אראר אראר אראר אראר אראר ולפולגלית עבר בחל שבר הארי אראר אראר אראר ולפולגלים ולפולגלי

וֹ אתה יחוֹת מגו בערי בבורי ומרים ראשי ואתה יהל האל תרחס אורילדיה לשירתי חושה אומר ליחות מחסי ומצור תי אלתי אכשחבו שוכה יהיה חלצה נמשי הושיעני למען חסרד דרשתי את יהוח וענני ביכל בוגורותי הצילני זמרו ליהות יושב צירן הגירו בעמים עלי לותיו וחום וחנון יתות אור אפים ווכל חטר באר נשתחות ונדבעה נברבה לפני יהוה עישנף זכור רחמיד יחות יחטריד כי מעילם הפת יחי חסרך יהוח שלינו באשר יחלגר לך חייארת צרדי וירום אלחו ישעי למה יחוח תעומור ברחום העלים לעחות בצות הריער ליחות בל הארץ שנחר ררבנו ווצורור ריתי יחוֹת משגב לרך משרב לעחות בצרה ריהי יחוֹת לי לכושגב אאלחי לציף פאסף יחרת אלחי ישועתי ביום צעלתי בלילה בגרף יחות ארנינו מת אריר שמר בכל הארץ שפטני בצרקהף יחוֹת אלחי ואל ישבוחו לא סרת סודתי יחות ריט אלי וישמע שועתי דבשם יחוֹח אקרא אנא יחוח מילטה נפשיי ואגי על ר כסחתי יחות אמרתי אלתי אתה יחות שמור יחות צילר על יר ימיגר יהוח ישפור צאתר ובואר לעתה וער עולם ריצה יהוה את יראיו ואת המיהלים לחסרף אורח יחיח בכל לבי אספרה כל נפל אותיך סראתי בכל לב ענגי יחרח חסיד אצרח חלצני יחוה מארם דע מאיש חמסים הנצרני אלחים אל חרחק בובוני אלחי לשרתי חושה

חנת אלחים עלור לל יחוח בסבובי גםשה פי אתה תקותי יחות ארצי בבטחי בוצורי אבא בגבורות יהות אלחים אזכיר צרסתף. לבדי כי ישר דבר יהיח וכל מעשיהו באמונת יהוח יודע מהשבית ארם כי במה חבל יהל ישראל אל יהרה משתה רער ערלם אחבתי בי ישביע יחוֹת את סולי תחבונו יהוֹח אחבתי מעון ביתיך ומקום פֿשבן פכיוֹף יחות אלחים צכאות חשיבו נחאר פגיר ונישפח בי אתה יחוֹח בחסר עליון שמת משנוה שבוע יהות והגני יהות חית שוור לי למח יהום חונח ופשל תסחיר פניר ממנל יהות הצילה גפשי משפת שקר מלשון רמיה יהוח ישמרך מכל רע וישמר את נפשף ראני אליד יהיה שלעתי ובבקר תחלתי תקרבה נרבות פל רצה נא יחוֹת משפטיר למרצי אם אברתי בשא רגלי חשר יחות יספר ני סיב יחוח לכל דרחבריו על כל מעשיר מה גרלו מששיר יחוֹת מאר עמשו מחשפותיה הוריע יחוח ישוצתו לעני הגוים גלת צרטתו גרול יחות ופחלל מאר ול גרלחה אין חקר חנון פרחים יחות ארך אמים וגרול חסר יהת כבור יחוח לעולם ישטה יתום במעשיף אורה יחיה בצרקר ואומרה שם יחוה עלייו ידעתי יחוא כל צרק משפטיך ואמונה עוותני יהנה כשמים חבלו בשאי ומל ברחר בבל משלה בעתה יחות לעילם תשב כסאב לדור ודור סרטד יחוח לכל ה:ומלים והישת לבל תכפופיום יראי יהות בסתר ביחות שרם וציים הוא ינמשה נכחלת מאר ואחת יחוח ער פיתה משהה שמש ער מכאר מהולל שם יהוח צרים יתות ככל ררביר וחסיר ככל מיששיף יחי שם יחוח מבורד מעתב ועד עולם ראח כי פשודיר אהבתר יחות בחשרך חייני שברו את יחות בשמחת בואו לפניו ברנגת חנח עין יחות אל יראיו למחלים לחסרו שובח יחוח ער מותי ותנחם על עבריך אל העובני יחוח אלחי אל הרחס כומני רחחענג על יחים ויחן לך משאלות לכך הירו ליחיח בי טוב בי לעולם חסרו יתות בונת חלפי ובוסי אתה הומב גורלי

**KJ3** 

בראשות ברא אלחים את משמים ואת הארך אודה יהוה מאר כםי וכתוך רכים אהללגו שובי נסשי לפונוחיי כי כייהוה גמל עלייבי

Ostendi iam uobis optimi uiri qualibet in linea nomen esse Tetragrams maton, tres literas angeli uel recto uel transuerso ut sieri solet positas ordi ne de tribus uersibus. Exodi 14. ייסע מיכא מיס quos tamen Romani hacte nus non sunt integrè interpretati. Psalmodian autem Latini sic legunt, ut ante sorsitan uel in Capnione de uerbo Miristo uidere potuistis.

Et tu Domine susceptor meus es gloria mea & exaltans caput meum.

Et tu Dñe ne elongaueris auxiliu tuum àme ad desensione mea conspice.

Dicam Domino, susceptor meus es tu, & resugium meum Deus meus sperabo in eum.

Conuertere Domine & eripe animam meam, saluum me fac propter mise ricordiam tuam.

Exquisiui Dominum & exaudiuit me, & ex omnibus tribulationibus meis eripuitme.

Pfallite Domino qui habitat in Sion, adnunciate inter gentes studia eius. Miserator & misericors Dominus longanimis & multum misericos.

Venite adoremus, & procidamus, & benédicamus ante Dnm q fecit nos. Reminiscere miserationum tuarum Domine, & misericordiarum tuarum quæ à seculo sunt.

Fiat misericordia tua Domine super nos, quemadmodu sperauimus in te. Viuit Dominus & benedictus Deus meus, & exaltet Deus salutis meæ. Vt quid Dñe recessisti longe, despicis in opportunitatib. in tribulatione. Iubilate Domino omnis terra, cantate & exultate & Psallite.

Et factus est Dominus refugium pauperi, adiutor in opportunitatibus in

tribulatione.

Et factus est mihi Dns in refugiu, & Deus meus in adiutorium spei mez. Domine Deus salutis mez, in die clamaui & nocte coram te.

Domine Dominus noster, & admirabile est nomen tuu in uniuersa terra. Iudica me secundum iustitiam tuam Domine Deus meus, & non supers gaudeant mihi.

Expectans expectaui Dominum, & intendit mihi.

Et nomen Domini inuocabo, ô Domine libera animam meam.

Ego autem in te speraui, dixi Deus meus es tu.

Dominus custodit te, Dns protectio tua, super manum dexteram tuam.

Dominus custodiet introitum tuum & exitum tuum ex nunc & usque in seculum.

Beneplacitum est Domino super timentes eum, & in eis qui sperant super misericordia eius.

Contebor tibi Domine in toto cordemeo, narrabo omnia mirabilia tua.

LL 11 2 Clamas

Ý

Clamaui in toto corde, exaudi me Domine, iustificationes tuas requiram; Eripe me Domine ab homine malo, à uiro iniquo eripe me. Deus ne clongeris à me, Deus meus in auxilium meum respice. Ecce Deus adiuuat me, & Dominus fulceptor est animæ meæ. Quonia tu es patientia mea Domine, Domine spes mea à juventute mea; Introibo in potentias Domini, Deus memorabor iustitiæ tuæ solius. Quia rectum est Verbum Domini, & omnia opera in fide. Dominus scit cogitationes hominum, quoniam uanæ sunt. Speret Israel in Domino, ex hoc nunc & uso in seculum. Dilexi quoniam exaudiet Dominus uocem orationis meæ. Domine dilexi decorem domus tuæ, & locum habitationis tuæ. Dñe Deus uirtutum cõuerte nos,& ostende faciem tuam & salui erimus: Quoniam tu es Domine spes mea, altissimum posuisti refugium tuum. Audiuit Dominus & milertus est mei, Dominus factus est adiutor meus: Vt quid Domine repellis animam meam, aucrtis faciem tuam à me. Domine libera animam meam à labijs iniquis & à lingua dolosa. Dominus custodiet te ab omni malo, & custodiet animam tuanis Et ego ad te Domine clamaui, & mane oratio mea præueniet te.  ${f V}$ oluntaria oris mei beneplacita fac  ${f D}$ omine, ${f \&}$  iudícia tua doce me. Si dicebam motus est pes meus, misericordia tua Domine adiuuabit me. Suauis Dominus uniuersis & miserationes eius super omnia opera eius. Quam magnificata sunt opera tua Domine, nimis profundæ sunt cogitas tiones tuæ.

Notum fecit Dominus salutare tuum, in conspectu gentium reuelauit ius stitiam suam.

Magnus Dominus & laudabilis nimis & magnitudinis eius nõ est finis. Miserator & misericors Dominus patiens & multum misericors. Bit gloria Domini in seculum, lætabitur Dominus in openbus suis. Consitebor Domino secundum institiam eius, & psallam nomini Domis

mi altissimi.

Cognour Dñe quia æquitas iudicia tua, & in ueritate tua humiliasti me.

Dis in colo parauit sedem suä, & regnum suum omnibus dominabitur. Tu autem Domine in æternum permanes, & memoriale tuum in generae tionem & generationem.

Alleuat Dominus omnes qui coruunt, & erigit omnes elisos.

Qui timent Dnm sperauerunt in Dno, adiutor eoru & ptector eoru est. Et anima mea turbata est ualde, sed tu Domine usquequo.

Ab ortu solis uses ad occasum, laudabile nomen Domini.

Iustus Dominus in omnibus uijs suis, & sanctus in omnib.operibus suis: Sit nomen Domini benedictum, ex hoc nunc & usq in seculum.

Vide, quoniam mandata tua dilexi Dhe, lecundum milericordiam tuam uiuifica me. Seruite Servite Domino in l'atitia, introite in conspectu eius in exultatione. Ecce, oculi Domini super metuentes eum, & in eis qui sperant super mises ricordia eius.

Convertere Domine usquequo, & deprecabilis esto super servos mos.

Ne derelinquas me Domine Deus meus, ne discesseris à me.

Delectare in Domino, & dabit tibi petitiones cordis tui.

Confitemini Dño quoniam bonus, quonia in gternum misericordia eius.

Dominus pars hæreditatis meæ & calicis mei, tu ez qui restitues hæredita tem meam mihi.

In principio creauit Deus cœlum & terram.

Confitebor Dño nimis in ore meo, & in medio multorum laudabo eum. Convertere anima mea in requiem tuam, quonia Domínus beneficit tibi.

Tum Marranus. Adeo ne inquit te una in re tantopere laborantem patimur expatiari, qui ad attem iplam si qua est Cabala toto desiderio ppes ramus. Et Philolaus. Non est arbitror una res, de qua Simon disseruit, sed terés quaterés plures ac multoplurimæ. Sabbathū enim sabbathorum, ed oft requies æterna, & finis Cabalæ: Postaut quibus gradib.ad eam ascendamus tam portaru prudentie B sapientie semitaru, & de nominis Tetras · grammati expositoribus angelis & Semhamaphores clara nos troce insti .tuit.Ad hæc Simon.Reliqua si bene recordamini, equidem nonihis de illa , digna religione dece numerationum Cabalisticarum præmisi, & fortasse . pmisi dicturum me, faciaco per catalogum, si me attente audiatis. Tum au dimus cupide ambo dixere, quapropter perge incunctanter. Mox Simon aie: Decem numerationes à Cabalæis מירות appellatas multi ex no , bis multiphariam tractant, quidă in arboris modum, alij ad formă homis mis, ut læpe mentio fiat de radice, trunco, ramis, & corticibus. Sepe uero es .tlam de capite, humeris, cruribus, pedibus, latere dextro et sinistro. Es sunt dece divina nomina, que nos mortales de Deo concipimus, & essentialia, તારી perfonalia, uel notionalia, uel comunia, uel nominant fic તત્તર, id eft, cos rona, אבלמית, ideft, spientia, לינה, ideft, prudetia siue intelligentia, אות בילמים, ideft, prudetia siue intelligentia, אות בילמים ו clemetia feu bonitas, הבורדו, id est, grauitas uel feueritas, האמאר, id est, orna eus, nra, id est, triumphus, 714, id est, confessio laudis, 7107, id est, fundamen בול ברה, tid est, regnu. Supra corona uero ponit אין טרה, id est, infinitus do, & est abyssus, Eloquar an sileam, Res est nimiru pfunde speculationis .& quoddam pelagus immensum, in quod omnis nostra cotemplatio des mergitur, & demerfa quoda hiatu absorbetur. An non memineritis quan tũ nouicij iam ferme omnium nationữ theodidalcali dies atos noctes delu dant férè solu in conceptibus attributalibus, quas eorum alij perfectiones in diuinis nominançalij attributa, tum negatiua, tum affirmatiua, tū abfo= luta, tum relativa feu côttotativa, quã facile nunc ut arbitror de lib. Caba listico copendij Portælucis, que Paulus Ricius uir egregie doctus quona. LLII

dam ex nostris unus, nuc Christianus ex Rabi quoda Castiliens collegit, & de l'agogis quas scripsit in Cabala discere potestis. Ea pariter de re mas gnus ille Magister Cabalæ Rabi Ioseph filius Carnitolis libru שערי מרס, id est,Portarum iusticiæ conscripsit,& scripsere comentatores circa arbos rem decem numerationum multi multa, qui caulam hanc inuolutam euo🛎 luunt,& totam ferè lacram lcripturam ueterem in has dece numerationes, & per eas in dece ipla Dei nomina, & per ea in unum Tetragrammati nos men, redigunt ato reducunt, affirmates quod Ensoph sit Alpha & O, qui dixit:Ego primus & ego nouissimus.Et quod בחר id est, Corona regni o mnium seculorum sit fons sine fundo, & אב חרחברים id est, misericordiaru pater, cuius mysterium illud est co Ehieh sigillat per Emeth, hoc est essens tiā per ueritatem. Sicut nobilis ille dictator ait Eliæzer Haklir monnok, id est, Emeth est sigillum eius. Probat hoc ratio arithmetica quam imitans tes si multiplicauerimus Ehich per Ehich surgent quadringenta quadras. ginta & unu,quæ simul sunt אשר hocest ueru seu veritas,sicut אר בי שלים, id est, Domini pax. Plura huc reducunt, ut Aleph magnum, timoré Domi ni, lucem inaccelsibilem, dies aternitatis, ut est illud, Egressus eius ab ans terioribus à diebus feculi. Sic scribit insignis Cabalista Tedacus Leui in lib.de decem numerationibus. Ad fecundam autem numerationem quæ est sapientia referutur hæc, ex attributis aut proprietatibus, primogenitus ra, les, id est, ens. Lex primitiua, lod litera prima Tetra gramati, terra uiuen riu, triginta due semite, septuaginta legis species, bellu, iudicium, Amen, lie ber, sanctu, uoluntas, principium, et alia id genus. Et forte mirum est quod secunda numeratio dicatur principium, legit namos in Racanat excellenti רארלי חשאל שחחבמה Cabalæ Magistro circa Geneseos initiu hoc modo חיא כסירה השנייה למה קראת ראשית,ideft,Et forte quæres, cum fapientia sit numeratio secunda, quare dicatur principium. Scriptum est enim in libro Bahir אין ראשית אלא הכמה, id est, Nihil est principium nisi sapientia. Cui equidem rectè mihi uidear respondere, quod infinitudo ipsa trium fummarum Cabalisticæ arboris numerationum quas uos treis in diuinis personas appellare consueuistis absolutissima essentia, quum sit in abysso tenebraru retracta,& immanens ociola@,uel,ut aiunt,ad nihil relpiciens, idcirco dicit אין פרת, id est,nihil, siue non ens ac non finis, hoc est, אין פרא, quia nos tam tenuí erga res diuinas ingenij paupertate mulctati de ijs, quæ nõ apparent haud secus atos de ijs quæ non sunt iudicamus. At ubi se ita o 🗸 stenderit, ut sit aliquid & reuera fubsistat, tū Aleph tenebrosum in Aleph lucidum conuertitur, scriptum est enim: Sicut tenebræ eius, ita & lux eius, & appellatur tunc quidem Aleph magnum, quando exire cupit, & apparere omnium rerum caula per Beth proxime lequentem literam . De qua הפלכן חבובא חאית חואת שיעלת חך ברים כלם ficut scribit Mnahem Racanat שלכן חבובא חאית חואת שיעלת חך ברים כלם id est, Sic reperies literam hanc scilicet Beth facientem res omnes, quapropter Aleph eandem uti propinquisimam & sœcundiorem litera sibi recie pit nominatur que na pater omnis generationis & productionis. Deinde allumptum Beth, rurlus ablegat in univerlitatem entium, ex infinito 1 h nem suum consequi desiderans, quare sinalem literam Nun coniungendo Beth generat 12, id est, filium, quæ prima est productio in deitate, ac princi pium alteritatis, unde cognominatur אשית id est, principium, tametsi est secunda emanatio ex infinitudine, hoc est secunda Cabalistica numeratio, per quam omnia facta sunt. Scriptum est enim: Omnia in sapientia fecisti, hocmodo primus effluxus fit fecunda numeratio, quia terminus generas tionis elf filius.Restat tertio medium inter Aleph & Nun, quod est Iod, no ta sancti nominis no cuius ambos characteras si alternis uicibus nomini intertexueritis erit ara intelligentia, seu prudentia, seu prouidentia, sci licet emanatio in diuinis tertia, cui attribuitur Adonai, spiritus, anima, uo 🗸 tum, mysterium fidei, mater filiorum, rex sedens in throno miserationum, lobelæus magnus, Sabbathum magnum, fundamentum spirituum, lumē mirificum, dies suprema, quinquaginta porte, dies propitiationis, uox ins terior, fluuius egrediens de paradiso. Litera secunda Tetragrammati, pœ nitentia, aquæ profundæ, soror mea, filia patris mei, & alia. Hucuso notas uimus tres numerationes, quæ dicuntur à Cabalistis, teste Rabi Isac in co mentarijs libri letzira אחר בפירות העליונות השליונות cideft, Tres numerationes fummæ atque lupremæ ledes una, in qua ledet Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus Sabbaoth. Bonitati siue clementiæ, que est quarta nume ratio, cum diuino nomine El appropriantur etiam hæc, gratia, milericor: dia, brachium dexterum, innocens, dies tertius, ignis candidus, facies leos nis, pes primus, Abraham senex, Oriens, aquæ superiores, argentum Dei, Michael, sacerdos, angelus in specie electri Hasmal, uestes albæ, auster, & alia. In quinta numeratione seueritatis divinum nomen est Elohim & ape plicantur ei timor, proprietas rigotis seu grauitatis, præcepta legis negas tiua, brachium sinistrum, ignis egredies ab aquis, ut in libro de creatione. Item dies quartus, occidens, Gabriel Ifaac fenex, nox fortitudo, altare aus reum, pes secundus, sanctificatio, caligo. Metattron, aquilo species fusca. Sextæ applicatur Eloha, speculatio illuminans, lignum uitæ, uoluptas, lie nea media, lex scripta, sacerdos magnus, ortus solis, species purputea. Et scribit Tedacus Leui, cp de hoc loco explanantur septuaginta nationes in terra, & sigillum eius est Emeth Adonai, & uocatur pax, et forma eius figu ratur in luna, & mysterium eius est tertia litera Tetragramati, & mysterit hoc Pater noster qui est in cœlis, homo supernus seu Adam cœlestis, iudis cium, sententia. Michael. Israel tenex. Deus Iacob. Ad septimum referuns tur, Adonai Sabbaoth, crus, pes, columna dextera, rota magna, uisio prophetiæ, Moyses &c. Octauæ conveniunt Elohe Sabbaoth. Mysterium co lumnæ, ac pedis sinistri & Booz, & inde trahitur serpens antiquus, disci-LLII 4

plina Domini, ramus, Aharon Cherub, filij regis, molæ molentes, & alia. Nonæ appropriatur Sadai, fundamentum mundi, Sion, fons pilcinarum, iustus, Deus uiuus. Sabbathum integrum. Mediu inter custodi & memen to.Dies quinquagesima de Leuiathan, Aries, Iosephiustus, Salomon, iustitia, robur, lignum scientiæ boni & mali, Fordus Domini, arcus testimos nia, gloria Domini, fundamentu prophetiæ David, R'edemptio, Seculum animarum.Reducuntur & ad decimam numerationem.Adonai, regnu, ui ta, cherub secundus. Speculatio non illuminas. Posteriora. Finis. Ecclesia Ifraelis.Sponfain Canticis canticorum.Regina cœli. Virgo Ifrael. Mystes rium legis ab ore datæ. Aquila, Litera quarta Tetragrammati. Regnum domus Dauid.Templum regis,Dei ianua,arca fœderis,& duæ tabulæ in ea.Dominus uniuerfæ terræ.Audiftis breue rationarium decem propries tatum siue notionum aut attributorum in divinis, quæ dicuntur à Cabalis ftis רלימה quodintelliguntalij בלי idelt,abloguel præter,חמו,idelt,quid ut si diceretur dece præter quid, scilicet excepta Dei quidditate. Vnde ins terpretari folent Belimah hoc effe preter id quod eft ineffabile, alij ab ipfo id elt, coartando leu constringendo linguã tuam, פלום פיר ולשופר בולובר ne loquaris, tanquam uerba facra, quæ non funt uulgo prodenda. Dicens dum nunc esset de angelicis principibus, & dæmoniacis præfectis, quos rad latera clementie & seueritatis ponunt Cabalistæ, rem profecto indigen tem multiloquio, si non meridiem trasgressi ueheremur in uesperu. Quis - enim paruo in tempore tam magna exponere: Quis triginta quincs prins cipes puritatis, ac septuaginta principes Ismaelis in latere numerationis quartæ tam citò absoluere : Quis item in numeratione quinta grauitatis, , atop timoris pariter triginta quinos principes reatus, & leptuaginta princi pes Elau tam obiter & tam perfunctorie posset satis explanare; que ppria quidem dolumina poscunt, & certè admodum lata, quare his in præsentia intermissis procedamus ad artem. Beatitudo inquam cõtemplantissimos .rum hominum ,p electiore modo à meditatione legis hoc est uiginti quas tuor libroru, quos Essrim Varba nominamus diurna & nocturna pendes re facris ex literis deprehenditur. Scriptum est enim, Beatus uir, inter cæte ra, qui in lege eius meditabitur die ac nocte, non qui legat, no qui scribat, no qui loquatur. Sed qui meditetur, ne forte scriptio legis aut lectio, quan docterminata & desinens, etia beatitudinem cessare ac desinere copellat. ¡Sed is tandem, qui cogitationes in corde fuo illuc cogit, ut dimifsis carna» libus, spiritualia legis meditetur, is inqua, is beatus est, cum corde mundo Deum uidebit. Non enim tanta erat meo arbitratu diligentia opus ad sae cræscripturæhistorias, quætam patent Hebreis, & Titus Liuius Latinis. Item ad mandata & præcepta, quæ numerum habent, tum ad religiones & cerimonias, quæ rudi ac indocto enam uulgo uel sæpe non sine uitio ac peccato peraguntur, unde non mereantur tantam beatitudinem, quæ corporeis

corporeis sensibus constant, ut ad illa requirat tam assidua, tam continua. & tam diligens meditatio diei atopnoctis. Sed longe maior beatitudo in theoriæ gradibus sublimioribus inueniri posse demonstratur, quæ ad les gis Cabalisticam intelligetiam usq adeo tendat, ut spirituali meditatione mentes nostras imbuat, & quasi in similitudine sui formet. Hanc esse conncimus legis meditationem, quæ Moysi post datam in igne legem, & frae ctis iam reparatis & lapideis tabulis tandem ab ore Dei tradita est. Primo namo, ut asserunt Cabalæi, Deus legem suam in globum igneum conscri psit per ignem fuscum super ignem candidum, ait enim Ramban Geruns densis שבא לנו בקבלח שחיחה כתובה באש שחורה על גבי אש לבנה, id est, Quod apparet nobis per Cabalam, quod fuerit scriptura in igne fusco sua per dorsum ignis candidi. Vnde illud extat Deutero. 33. De dextera eius ignealex eis. Erantos tum literæ, ut aiunt, confusæ ac inglomeratæ, quas Audiosissimi quics speculatiue intuentes, ac diligenter considerantes Spis ritu fancto ducti, facile possent hinc & inde, susce, dece, ultro, citro, prors fus,rurfus,eligere,legere,colligere,ac in uerba quælibet formare fententi» am,in bonis bonam,in malis malã fignificantia. Deo autem Moyfes edos ctus in ordinem cunctas redigebat populo edendas, ut quæ legis essent uniuersi scirent & observarent, & inde lex in libros distincta, & in arcam repolita est, licut iple recepit à Domino. Artem tamen ordinandi & uarie andi literas & facram scripturam ad mentis elevationem dulcifsimè interpretandi à divina tuc maiestate receptament rem divinissimam à rudibus inperceptibilem, uulgo non patefecit. Sed electis tantum losue & septuaginta ore ad os tradidit, à quib. postea semper electiores qui receperut, & ea receptio, ut ante audiuistis, nominata est Cabala. Nonnihil astipulan tur etiam sapientissimi Christianorum doctores, quorum plurimos ego quanquam ludæus, tamen libenter in aliena castra tanquam explorator ir repens legi. De nostro enim Moyse Gregorius Nazianzenus ille Grecus cognomento, magnus theologus, in libro de statu Episcoporum, sicait; de χεταινόμου, ποις μθυ το λλοίς, ώρ που γράμματ . ποις τως τες τες το λλούς, ώμ f το νεύματ ... idest, Accipit legem, ipsis quidem multis eam, quæ est literæ, ipsis autem supermultos, eam quæ est spiritus. Et in libro primo theologiæ, Βόλεται ουτω ωλαξί εεββαϊς και λιθίναις ίγγραφεαβ, και ταυταις αμφοτέροθεμ διάτε ώμ φαινομθμοι νου νόμο και το πρυπδιμθμομοριτοί του είστ πο Μοίς σκατωμθμοίς, γό δε τοις όπη γοις και άνω φθαίνεσι, id est, · Vult ita tabulis solidis & lapideis conscribi;& ijs altrinse 🔸 cus propter manifestum legis & occultum, illud quidem multis & inferius manentibus,hocautem paucis & furfum peruenientibus. Quibus è uerbis apparet quibusdam ualdè doctis etiam uestris hominibus, quod Moyfes legis textum plebi tradiderit, at myfteria, parabolas & fymbola 🍻 psi sibi ac præstantioribus referuarit. Eam Cabalæ artem in tres usas diuis sam fuisse accepimus, Salomonis testimonio, qui uigesimosecundo Pros nerbiorum ait: Certè scripsi tibi tripliciter consultò & è sententia, ut houfis

notificarem tibi rectitudinem eloquiorum ueritatis. Sic enim gens nostra logui consueuit cũ habenda est Cabalæmentio, ut appellent eã אמרי id elt,eloquia ueritatis scripta scilicerאמר דרך האמרו,id elt,Secundum uiam ueritatis quod est Cabala. Hicmos fuit Ægyptio & Gerundensi ceteris & creber. Alijuero quing Cabalæpartes exhibuerunt ut Rab Hamai in lib. Speculationis, quas ita nominat תיקין ידירות ומאמר ומכלל והשבין, id est, Restitudo, & combinatio, & oratio, & sententia, & supputatio. Vester Mirandulanus in nongentis coclusionibus scripsit his uerbis: Quicquid dicant cæteri Cabaliste, ego prima divisione scientiam Cabalæin scietiam Sephiroth & Semoth, id est, numerorum et nominum tanquam in practis cam & speculatiuam distinguerem. Sed Rabi loseph Bar Abraha Salemie tanus & Cabalistarum multo maxima pars sequusur Salomonem regem, in eo quod tripliciter illam posse artem no tantum speculari, uerumetiam practicari plane credunt, iuxta triplicem rerum omnium conditionem, nu merum, figură & pondus, quippe illa quino in hac tria reducentes. Cum enim totum negocium sit allegoricum, & aliud palio, per aliud intelligat, t ipla sententia sitalia pro alia. Dicemus palam, quod aut dictio pro dictione ponitur, aut litera pro dictione, aut litera, p litera. Principio nempe dictio sumitur pro dictione, uel per transpositionem, quæ metathesis nun cupatur, uel per numerum aquale dictionibus inclulum. Litera ponitur pro dictione, uel in capite, uel in fine, uel ubilibet per superpolità notam. Litera ponitur pro litera per alphabeticaria reuolutionem, planè totum, ut omnis tandem proportio compleatur, Arithmetica, Geometrica & Mu sica. Verbi causa, i lud Psalmi 21. Domine in uirtute tua la tabitur rex, intel ligimus Cabalistice de Messiha, dicentes: Domine Tetragrammate in uir tute tua Messiha rex, subaudiatis uenit uel operatur. Est enim Messiha uir tus Dei, & operatur in uirtute Tetragrammati, ad id me ducit hæc dictio משי, cuius si literæ transponantur erit משים, id est, Messiha. Alio item in loco, Dñs dixitad Moysen: Quoniam pracedet teangelus meus, Exodi 23. Ecquis est ille arigelus iuxta Cabalistas: dicunt alij quod Michael, trās= ponendo enim literas מלאבי fit Michael:a'ij accipientes illum secundum artis Cabalistica modum, affirmant quòd sit Metattron, eo quòd Deus aiebat, quoniam est nomen meum in illo. In Metattron autem est nomen Sadai per numerum æqualem utrifæ dictionibus inclulum, quod mirifia ce amplectitur Gerundensis in loco ante citato. Cernitis iam duas Cabale symbolicas vias: Quin uultis quoque tertio literam videre pro dictione reponi! Legite Esaiam capite 65. Benedicetur in Deo, Amen. Ecquis est iste Deus! Cabalistærespondebunt, quod est ארגי מלך גאמן, id est, Dos minus rex fidelis, tres enim has dictiones per capita, tres litera 128 notas bunt ut scripsit Racanat Exodi 15. Quarta species & tertia Cabalæ pars est commutatio literaria, ut dictio certis literis scripta symbolice designet aliam

aliam dictione per alias literas copolitam, & fit per alphabeticarià reuolu tionem iuxta libru creationis Abrahæ uariationib. uiginti duabus, secun dum od ibi tot alphabeta legunt. Exemplu prebet nobis Mazpaz nome Dei, ad literis his quatuor colcribitur youn de quo Miradulanus uester sic ait: Nomen Dei quatuor literaru, quod est ex Mem, Zade, Pe & Zade regno Dauidis debet Appropriari, cuo illud in Sacre scripture textu pla nènon legatur, cuius nam rogo effe symbol v perhibebit; Respodent Cas balistæ, quod sit symbolū atopsignaculū Tetragrāmati ineffabilis, & pros cedit ex alphabeto ultimo, quod est nigesimu secundu libri, qui nominat Sepher letzira, diciturés Athbas, ille enim comutant lod pro Mem, & He pro Tzade, & Vau pro Pe, ut sit Mazpaz Adonai Iod, He, Vau, He. Dixi modo ad artem pertinentia, quæ fit uel transuersis, uef transpositis, uel co mutatis dictionibus, syllabis aut literis, secundu qualidor rationes, quib. scripturaru sensa ingeniose ac artificiose allegorizant. Nam de ijs quæssa ne arte costant, & sola traditione fiunt Atechna, satis superio uos feci cera tiores, quanco ante ipli ambo, que ueltra professio est, haud parti multam de illis cognitione proprio studio adepti estis, quo scilicet modo simplis cia de copolitis, & luperiora de inferiorib. abstrahantur, ac fere omnia in mundu intelligibilem, aut super supremu & incoparabil@referatur. Posa funt & pietatis argumenta nonnulla sæpe nobis legedo sanctas literas in mente uenire, q ad diuinorum admiratione primu, ac etiam tum in amos rem corum nos alkiciant, nec tamen certa quauis arte tradi que at, ut quo d Gabriel fortiore situittute qua Michel, quonia de eo legitur in Daniele: Duplex uirtus uolando uolans. De Michael autem solum quod uenit in adiutorium, quare inter intelligetias Gabriel philosophice uirtus reputais tur intellectus agentis, & Michael uirtus intellectus passibilis. Ita scribit Rabi Leui Ben Gerlom, qui à Latinis nominatur Magister Leo de Bano lis.Plurimum conferre mihi uidetur, Philolaus inquit, ad artem Cabalisti cam optime Simon, id quod tu Atechnon appellas, nisi enim habeatur in manibus reuelata maiorum, quæ rectè quide sub artem cadere no putas, effet omnis quantucunos temeraria omnibus concelfa exponendi licetia, & uertēdi Sacrā fcripturā, quorlum quilos uellet, quē admodo accepimus uulgarios quolda Sophiltas agere, ut hec ætate uideant luis lyllogilmis il <u> 1a fanctifsima diuini spiritus oracula propè in publicu contemptu addus</u> xisse. Nunc auté quando adreuelata sunt, ut arbitror, applicando univera sa, ducitur quedam linea, quam ultra citraco nequit consistere rectum, ut quæ artis lint, opera pelsimorum hominum no uergat ad inertiam. Tum Simon, Apertè uera prædicas, inquit, ferè nancs est aliud nihil, quod plus errater ad lenfa cuiulo retorqueat qua oracula, tametii non id lemper ma **litia** fit, led plus lepe ignorătia, quis em dedita opera piaculu in lacra com mitteret/ka Saul quondam verbi ambiguitate deceptus errauit ab oracu lo,cum

lo, cum promisifiet Deus Exodi וז. דבר עמלץ id est, Delebo memoria Amalek, credes si mares abstulisset satisfieri præcepto, quonia חבר masculum signisicaret. Deus autem magis deleri memoriam Amalek per hoc uocabulum >> uoluit, quoq memoria quoq designat. Nodum enim erat scripturæ distinctio per puncta & accetus, quæ ab annis Ezvæ primum cœpit. Ergo >> sine punctis & memoriam, of masculum enuns cians, Sauli occasionem dedit ruinæ. Ad hec Marranus: Contigit & Italis & Græcis fimile de uerbo pos quod & hominem significat & lumen. Vn de quondam Saturnalior ultores amphibologia decepti, hominem ali quem quotannis Saturno immolarunt, cum æque sacrificium illud iuxta oraculum accensis luminibus fieri potuisset, ut placaretur Saturnus. Sic enim gens illa tam kulta postremu Hercule magistro resipuit. Et miseras dum est etiam etate postra quatum stolidi homines & superbi quida Sos phistæ imperitia linguarum errent, quod esset tamen ferendum, nisi se nõ errasse contenderent, & monstrantibus uiam no etiam usq ad internitios nem inuiderent. Sed ô noster dux artem Cabalisticam, cuius exordiu ins choalti prosequere plenius. Tum Simon, Artem hanc reb. costare tribus, inquis, peritioru ut diximus opinio est. Primu numeroru supputatione, מעמריא idelt, Geometria nominatur, quali terrestrium characteru inuicem numeralis dimensio, que tamen pendeat ab Arithmetica illa ob abstracță sui simplicitate nullis sensibus tractabili, & ideo ne nouitiorum quide artificio rudi subiecta. Potius igitur nuncupata est prima pars Geo metria quam Arithmetica, quamuis utrunts revera unum & idem in hac arte ualeat. Deinde transmutantur quando q syllabæ ut lit & transmutata dictio, aut convertitur verbum simpliciter. Secundo quad litera ponitur pro dictione, & appellatur Notariacu ab apicib, notarioru, quoniam ibi quælibet litera in culmine notatur, ut sit alicuius integri uocabuli signu. Tertio confistit hæc ars in literaru mutatione, cum altera pro altera ingeniole locat, & appellatur comutatio, quo factu est ut Rabi loseph Minor Salemitanus libros de hacarte à le colcriptos, Hortu nominauerit, id ett, בית propter ternas huius dictionis literas, quarum fingulæ fingulas por» tiones artis Cabalisticæ designant. Nam Gimel significat אימטריא Nun גרטריקרן Thau חמירה Vt lint partes totius artifich hæ גמסריא Id eft, Arithmetica, בטריקון Id est, Notariacum, quasi notariorum, & הבוררה Id est, Commutatio elementorum. Huic titulo allegat author uersum Sas Iomonis capite sexto Canticorum: Descendi in hortum nucis.Pro prima itaque parte exordiar ab eo quod est principium.Et scribitur in Zachæs ria quod Dominus Tetragrammatus erit and Id est, unus, & nomen es ius אהר id est, unum, forte multo uerius Dominus Deus erit Aleph, id est, principium,utuos Græcè dicitis Alpha & O, & 🖪 n 🛚 Idiest 🗤 num, ut qui sit principium unius. Ipsu nang supra omnem unitatem; & omnis unitatis sempiterna origo est. Et forte non dicitur unum sicut non dicitur ens, quoniam est supra omne ens à quo emanat quicquid est. Vn= de à contemplantissimis nominatur 148, id est, no ens, ut legitur Exodi 17. יחות בקרבנו אם אין,ideft,Numeftens Adonal internos annonens? Legitur autem in libro de Via fidei & expiationis, quod sit utrunque win יאין, id est, Ens & non ens, quoniam ea quæsunt, & ea quænon sunt, ex i= plo lunt, & post iplum lunt. lta quoce non unum est, quoniam omnis unis tatis causa est, & unitas post ipsum est, & nihil eorum est tam quæ post is plum lunt quam quæ non lunt ut in libro Speculationis Rabi Hamai qui id eft, Quod שללם נאצלים מאחרותו וחוא אינו רומה לאחר:id eft, Quod omnia ea deriuantur ab unitate sua, & ipse non est similis ipsi uni. Neop id folum nostri fatentur uerumetiàm asseuerant Marrane uestri pariter quos esse sapientissimos probatis. Dionysius enim Areopagita in libro de My ftica theologia èidem sententie de Deo subscripsit his uerbis, केंग्र बेहारी मर्वेड केंग्रम ร้าง าน่เอาเย็งร้างยังรางเท่าแร, id est, Deus nec numerus est, necp ordo, necp unu, necqunitas. Quid tandem est: Respondit Hieroni Simonides, quanto magis cogito tanto minus intelligo. Et mihi accidit simile, cum exactis os mnibus creatis ascendero supra omne ens, non inuenio aliud quam infini tum pelagus nihilitudinis, & fontem omnis entitatis ex abyllo tenebraru manantem perenniter. O àltitudo, O profunditas, O nostra infirmitas. At satis uideri debet id nos de illo nosse quod ipse nobis de se reuelauit, quià sit principium, hoc est Aleph, & Tetragrammaton quod per Aleph signis ficatur, notato essentiam divina, nihil utio aliud quam non uidelicet est, quod certe propemodu erit idem cum essentia nini. Nam propter æquas lem ualorem scriptura utrung coniunxit tanquam eius qui est primus & ultimus, Exodi 9. חותיר יחות חורת Ecce manus Tetragramati hoiah, quasi est scilicet finis operum & miraculorum Dei, ut patet in dece plagis Ægypti.Nam alibi ea dictio sic no inuenit.Indicat aut Salomonis Trecen sis testimonio in stante essentiam. Quod uerò Tetragrammaton à lod cœ pit, plane nostri causa factu est, ut agnoscamus ipsum esse punctu infinitu, & omnis numeri, hoc est rei cuiuscus coplementu. Iod em dece significat. Et in resolutione nominis Tetragramati est litera decima sic no handi Vbi post Tetragrammaton reperitur אין quod est symbolu ipsius Ehieh, hoc est entis per æqualitaté numeri. Et nihilo quo g minus significat essen tiam creatoris, ut Exod. 3. Ehieh misit me ad uos, non illa que immanet sed quæfluit extra. Est em sigillum Dei in quo Ehieh sigillauit mundu, & di citur marid est, ueru, quippe quod in seipsum arithmetice multiplicando nascitur. Tu sequitur po nomen essentiæ meriti ac retributionis, ut in Plas mis, Si iniquitates observaueris lah. Tria igitur nomina essentialia in Tes tragrammato cernitis. Ineffabile notat essentiam primam. Ehieh essentiam in rebus, & lah essentiam in meritis, & prædicant in eo quod quid est. ldæ MMmm appels

appellatur niz,id est, quid. Nam Tetragramaton Kn 787 Kh 797 per æquas litatem numeri significat no utrung em continet 45. Cum g dixisset Moy ses, Quid nomen eius quid dicam: respondebatur ei, Ehieh. Deinde consi dera diligenter Spiritus sancti uerba quæ haud frustra ponútur in eodem Exodiz. מר מח שמר מה,id est, Mihi quid nomen eius quid! Et uidete lites ras terminales eorum, habebitis qua triliteru ineffabile non cuius prine cipium est Ehieh. Medium lah. Finis infinitudo. Partes enim eius sunt in יחי guas dividimus intria intervalla.Primum eft י פ Secundum היי Ter tium no Omnia ad esse ac essentiam deservientia. De lah segitur Exodi 15. Fortitudo mea & laus lah. De ror eodem in loco, Et factus est mihi in salutem. De na Genesis primo, Fiat lux. Hæc ambo uerba nouissima plurimum admundi opificium & rerum existentiam contulerunt, יחר ארר ריחי אור Fiat lux, & facta est lux. Et erat uesper, & erat mane, Fiat firmas mentum, & sit distinctio, & factum est ita. Congregentur aquæ, & factum est ita.Germinet terra, et factum est ita.Producat terra, & factum est ita.Fis ant luminaria, & factum est ita. Semper addito eo, & factum est uesper, & factum est mane.His omnibus, ut re uera sint, deprehendimus inesse semie 🥄 naliter & occultè nomen ineffabile. Solum uero Blohim, id est, Deus, in il lis sex diebus expressum cernimus. Sed cum iam mundus appareret esse perfectus, postóp uaria & admiranda diuinissimarum uirtutum opera con fummata, tandem pro merito triumphus esset celebrandus, & festus dies indicendus, ecce cum Elohim Tetragrammatus Rex regum & Dominus dominantium incessit, & dictum est tum primum, Istæ sunt generationes cœli&terræ quando creatæ funt in die quo fecit Tetragrammatus Elo≠ him cœlum & terram, Hic Tetragrammaton publice auribus omnium creaturarum primo intonuit, quo intelligimus clementiam Dei cum iu= sticia, nam in quocunque lo co sacræscripturæ Tetragrammaton sibi iun≠ git Blohim, ibi proprietatem animaduertimus clementiæ simul & iustis ciæ. Componitur quandoque cum ארצי ut in oratione Habakuk, Tetras grammatus Adonai fortitudo mea, & nos ficlegendo, uirtutem Tetras grammati descendere intelligimus ad ipsum Adonai prolatum. Sin ordis ne conuerlo reperitur Adonai Tetragrammatus, ut Geneleos 15. Adonai Tetragrammate quid dabis mihi: tum mente concipimus quod numeta= tiones, hoc est, divinæ proprietates ab inferiore ad superius ascendentes, fupremam lucem apprehendant. Fit & quando & ut reperiatur iunctum nomen El Pfalmo 118. El Tetragrammatus & illuxit nobis, & fignificat clementiam. Haud absimiliter cum additur Elohim & dicitur sic, El Elos him Tetragrammatus locutus est & uocauit terram Plalmo quinquages simo, tum denotat nomen inesfabile gratia & seueritate uestitum. Alis quando legitur idép tantum in Prophetis & Hagiographis, Tettagrama matus Sabbaoth, Plalmo 46. Tetragrammatus Sabbaoth nobilcum, luz sceptor

sceptor noster Deus lacob. Insinuatos hoc modo proprietate iudicij. Atos ideo Prophetæilto more increpando ad feueritatem utuntur. De huiufce modi explanationib.perquirere latius poteritis in lib.Porte lucis, & muls to latissime in lib. Portarum iusticiæ Rabi loseph Carnicolis. Adhuc & de tredecim eiuldem Tetragramati pprietatibus, quas Legislator Moyles inuocauit Exodi 34. in hanc sententiam: Tetragrammate Dñe Deus mises ricors & gratiole, longanimis, multæ clementiæ, & uerus, custo diens mise ricordiam in millia, tollens iniquitatem, pertra fiens scelus atop peccatu, & innocens non innocentabitur, uisitans iniquitatem patrum super filios, & super filiorum filios in tertiam & quartam progenie. Vos hicappello uos optimi uiri, hoc enim dicere libet certe sine falso, quonia multis & studys et uerbis esset opus ei qui cuncta nominis Tetragrammati mysteria publi care uellet, cuius ne finis quidem ullus reperit unquam, sicut nec substătie Dei. Obmisso itam nomine pprio essentiæ divinæ, ostendam derivata nu mero pauca. Sic enim fieri consueuit, ut p grammaticorum decreta appel latiua de pprijs formemus. Sunt aut hæc אל אלחים אל quorum unum= quodes originem suam ex ineffabili Tetragrammato sortitum est, quod li teras cotinet quatuor, ecce quatuor, & delignat 26. ecce uiginti & fex, quæ omnia sunt unum Dei symbolu, ecce unum. lunge singula uidelicet quas tuor, uiginti sex, & unum, & sit >x cui si addideritis terminationem Tetras grammati m nascetur Eloha. Nunc de Elohim sic dicitur, cp eius Mem nõ est rei significatio, sed gramatica inflexio, quod inde apparet. Nam si per affixum aut regimen consequentiæ legendu illud fuerit, haud dubiu quin Mem litera carebit, ergo si principio Tetragrammati lah ordine conuerso El addideritis, mox fit Elohi, & assumendo declinationem grammaticam, que est Mem, in fine priunciabitur Elohim, quod & sepe per liceras inessa bilis scribit, & Elohim nihilominus punctatur. Est aut in Cabala frequens ordinis conucrsi usus, & magna cius uirtus uirtutis & laus, cum quoquos modo fyllabæ transponantur, quod abs@ diminutione tamen eædem ma nent literæ, licet sepe non egdem significationes, cuius rei Abraham in lib. Ietzira meminit cum ait: רבר דנקבח זכר באשש דנקבח באשם, id est, Marem & faminam, Marem in Emes, & faminam in Elem, ubi transpositio lites rarum,rci quoœ mutationem indicat. Verbi caufa אל & לא,id est, Deus, & non, Quod cum aliâs frequenti lit in more, tamen hoc est uehementer ade mirabile in hoc nomine ineffabili, quod eius literæ quantum cun Bhacils lac& peruertantur, semper unam & eandem rem significant, uidelicet esse 🕻 ac essentiam Dei qui dixit: Ego Tetragramatus, & non mutor. Quod isto uobis usu erit manifestius. Resoluatur Tetragrammaton nome in duodes cim uariationes, nec enim poterimus ultra proficifci, tunc quicquid inuen tũ fuerit nulli alij nisi essentiæ deserviet, cuius symbola sunt hæc אחר הארים וליים וויים ליים ביו הארים וויים וו ליחה הותי חורה חהרן וחיה חיחה וחור מיהר חיות שוחה לחחי תיהר חיות מחרף. Duodecim igitur ifta MMmm

nomina, unum nomen apud Cabalistas censentur, tanqua unius rei signifi catiuum, quanquam funt duodecim expositoria, quoru singulis applicat de sacra scriptura unam clausulam, quæillud aptè pernotariacum referat; no expositionis, sed memoraculi tantu loco, ne subeat eius oblinio, ut si di cerem, Attende & audi Ifrael hodie, quod legitur Deuter.27. Hebraicè sic אסבת ושמע ישראל היום horum quatuor verborum capita notabitis,& fa cient nun quod nomen est essentia atoresolutio Tetragrammati, pariter de cæteris fiant cætéra. Sed maneamus tantisper in prima Cabalæ specie, dum adhuc quædam cognitu necessaria uiderimus. Iam enim quod dixi, de secunda parte sumendum fuit, aggrediamur autem hanc artem fi uultis mébratim cæsimés, modo ne diu in unoquo es immoremur, ut diurna ope ra cum die transeat. Quin id quod prius tetigi, nunc iterum breuiuscule ci tabo, ut firmius hæreat, p Deus ante creationem ineffabilis, in creatione nominatus est Elohim, & post creationem habitans in mundo taquam in teplo suo dicitur 3 38 Adonai. Vnde illud legitur Pfalmo 11. Tetragrams matus in templo fancto fuo, Tetragrammatus in cœlis thronus eius, qui dominatur in operibus fuis.Nam ipfe est, ut scriptura dicit Deuteron. 10. Dij deorum & Domini dominorum El magnus, quare templum Cabalia stice nota est Adonai & conuersa uice per æqualitate numeri.Perinde atos 🔉 in Adonai ארגר tanquam in suo ארגר, id est, templo adorandus sit inessa. bilis Tetragrammatus, & Deus in Deo amandus, iuxta triplicem muns dum, Hieremie 7. Templum Domini, templum Domini, templum Domi ni. Restat aliud nomen appellatiuum ww;id est, Sadai, Exodi 6. Ego Te= tragrammatus,& apparui Abraham,lsaac & lacob per El Sadai, & nomé meum Tetragrammaton non feci scire eis, ubi solum hocappellatur nos men suum quod est ineffabile, quia hoctatum est summo Deo proprium, quatenus iple est nihil eorum quæsunt, sed supra omnia est, non habens respectum extra se. Cætera sunt etiam aliarum proprietatu & relationum appellatiua, ut Sadai, quod Latini uerterunt dicentes Omnipotens, sed as ptius Hebraice significatur Sibi sufficiens, se contentus, & nullius indis gens, quod Græci rectius avrapus interpretantur. Nam v, id est, quod, & 🥆 fufficit uel fatis est grammaticè dicimus. Cæterum si audieritis solitari è in facris uocari שם, id est, nomen, confestim Tetragrammati uobis in men tem ueniat, quod \*\*\*\* & exil & hyperbolice nomen dicitur fuper omne no men quantumuis in sermone quotidiano rei omnis sit que habeat existen tíam. Sadai autem quoniam non est ei opus alterius adiutorio, ideo patriz bus in ElSadai, hoc est in forti qui seipso cotentus sit Tetragrammatus ap paruit, ut qui per le lufficiat miracula & prodigia facere, non autem fecit il los scire quod nomen Tetragrammaton sit illud nomen in quo possit ho mo taquam cooperator & delegatus à Deo efficere miracula, de hoc aper tius in Capnione de Verbo Mirifico. Est præterea ipsius Sadai ministras

torius spiritus Metattron per æqualitatem numeri sic nominatus, qui duk & moltrator ularum esse perhibetur, quod postea, si me commonueritis, tractabimus apertius. Accedit aliud nomen Sabbaoth, quod Hebraice sic legitur בארח & ita dicuntur exercitus, quorum primus est intelligentia rum omnino separatarum & angelorum. Secundus motorum orbium & assistentium uirtutum. Tertius animarum corpora informantium, & non inuenitur nisi post nomen Dei. Vnde tripliciter quocs legitur Sanctus Sanctus Sanctus Tetragrammatus Sabbaoth. Isaiæsextò ac alijs in lòcis similiter. Omnis igitur primæ partis Cabalæ status, qua procedat institue tione audiuistis. Nam cum totus in sacrorum uerborum commutatione consistat, & quælibet uerba bifariam alterentur, necessariò fatebimur ei parti duas subesse species, alteram quæ sit syllabarum aut dictionum transpositio, alteram numerorum equalitas. Vt si uerbi causa legero Isaie qua dragesimo אלח ברא, id est, Quis hæc creauit? & Cabalistice transponam duo hæc, conuertamos in אלחים tum actu redibit exordium Geneseos ברא אלחים pro ברא אלחים ut flet lententia, quis hæc creauit! Deus crea uit. Et Ezechiel sedit ad fluuium Chobar, id est, ad influentiam Cherub. transponatur enim בובר & fit ברובל Et Nohe inuenit gratiam. Gen. 6. cons uertendo enim m sit sa. Similia cuncta eueniunt per metathesim propter literarum primariam confusionem quæin igneo globo apparuerat, ut lis cuerit quasi de chao literas educere atque eas hinc & inde legere, prorsus rurlus ita primæ partis species prima consummatur. Nunc ipse mecu con stitui accessu membri alterius de parte prima nonihil exempli gratia mon strare, ut pernoscatis rem liquidius & firmius quo op memoria teneatis. Le gitur de lsac & Rebecca 25. Geneleos non rivat anni, id est, & concepit Rebecca uxor fua.Ex quo divinare commodum nobis conceditur, quid= nam Rebecca conceperit! Quin certe ut uerba indicant concepit Rebecs ca אשה. Vos autem confiderate uiri doctifsimi ecquid fit אשהר in hac pri mæ partis fecunda specie per אילשטרא,id elt,numerorum commesuratio nem, reperietis iuxta equalitatem numeri fignificare שלי שא,id eft, Ignem & stipulam, utrung enim in le continet septingenta & septem, concepit er go Rebecca ignem & stipulam quod facra comprobant eloquia, teste Ab dia, qui ait: Eterit domus lacob ignis, & domus Esau stipula. Similiter guando audimus legem fuisse latam in sapientia הלביה, uideamus quæ sit illa sapientia, quæ ad legem ferendam congruat. Et certè sunt edicta & ins terdicta, iussiones & prohibitiones. Symbolum autem est noon, id est, Sas pientia omnium mandatorum Dei, cum enim quatuor illius uocabuli ele menta de proprijs scripturis pronunciaueritis, יה כה כה מה כה מיה כה מו ex eis numerus sescentorum & tredecim mandatorum Dei quæ doctos res nostri אריג appellant. Ad summum in hoc genere speculationis pri mo legis characteres elementa & literas in confuso fuisse repositas, & hac MMmm

atq illaclegibiles, memoratu dignum erit. Secundo nullis accentibus aut punctis distinctas. Tertio singulas alphabeti literas primordiales certum significare numerum, etia quino terminales, quas longe post ille prudens Ezta simul cu punctis adinuenit. Nam primitiue sunt du ac uiginti, quie bus solis ab initio scriptura omnis depicta extitit, quas uso ad hæc tempo ra Cabalistælocant & dislocant pro cuiusuis iucundæ contemplationis amænitate, Vltimo est nobis intentanda universalis hæc meta, quod tas metsi Cabalistæsit officium,aliud legere ac aliud intelligere, tamen ínuios labiliter istum quilos obseruet canone, in bonis bona, in malis mala, ne als bo nigrū applicet, aut diem nocti. Tum Marranus. Id genus artis, inquit, haud lecus cogitauero quàm li quis Dorotheum aliquem appellauerit p Theodoro, aut pro Nicodemo Demonicum, siue pro Demophilo Philo demum. Sicut Græci dicere solent σωμαπόριλου κή φιλοσώμαπου. Ad hæc Simon ait, Certè id quod dicis nonnihil quadrat, sed exempla enumerado admo dum breui fatigaberis propter alfarum linguarum inopiam, quæ ad Hes bræam tanquam omnium linguarum fontem comparatæ, pauperes funt, & egestatis suæ impatientes, ut quæ & reliquarum nation u asciscant idios mata. Nec enim plenum numerum accipiunt, nec compositionem utilem admittunt.Quapropter ars ista in alterius gentis fermonem traduci min**i** me potest. Quod nisi uos pariter Hebraice peritos nossem, frustra hæc de Cabala quantumlibet paucula uobiscum egissem, autiam acturus essem. Sed ppere, accedamus ad fecunda huius institutionis parte, quæ צוטריקרן dicitur, id est, notaria cum, quod est conventum quoddam clam receptum inter Cabalistas, ut literæsingularie sine coagmentis syllabarum certa uer ba delignent, quemadmodum notarijs et actuarijs est in more, & quondã belli ductum furtiua scripta literis unicis incondite repositis arcana mena tis protulerunt. Et adeo Probi grammatici commentarius , ut scribit Aus lus Gellius, fatis curiofe factus de occulta literaru fignificatione: haud alis ter fortè in huius artificij profecutione fit, quam fi qui pacifcantur inter fe Iod literam, propter indiuisibilis puncti figuram ineffabile Tetragramma ton, quod uulgo Dominum interpretamur notare. Sicut & illud ipfum apter tres אליר גורת,idelt,lummitates in decenumerationibus, quæ lunt una & eadem שטרה, id elt, unum diadema tribus punctis signare solent. Aiuntenim Cabaliste יי מירין ביח חשם חיורין ביח לפור זה כוחביו השום היורין ביח idest, Quodad mysterium hoc scribunt nomen tribus lod, uti hoc 1, Vbi unicu quatrili terum tribus unicis literis coscribitur, quod ulu quotidiano approbatur. Fuit & quondam in diebus Antiochi Eupatoris, Iudas Mattathiæ filius, bellator nobilis, & dux belli ,p legibus, templo, ciuitate, patria & ciuibus ludæorum acefrímus, cõtra quos cum iam Antíochus & illius omnis exs ercitus irruerent, dedit ludas angelo monitus comilitonibus suis, ceu bel li telleram hoc nobile signum בולבי, ut se quatuor his literis fortiter in pue

gna exhortarentur, promittens quod futurum esset signum victoriæ Dei, quod Iudæorum milites animo læto in uim magne confolationis accepe runt, & sub eo signaculo ualidè pugnantes interfecerunt in castris Anuos chi uirorum quatuordecim millia,& ingentem numerum elephantorum, cum is qui superpositi suerant. Quo factum est ut princeps belli Iudas sic antea dictus, deinceps ab omnibus Machabai cognominaretur, eo quod hi quatuor characteres (yllabicè ita fonarent. Cumés tanta eius figni uirtu te tot le crederent preliorum uictores fuille, admirati funt tribuni militum & sapientes in Israel, rogates ludam quonam modo tot triumphi sub hoc eius dato signo contigissent: & respondit Iudas Machabeus, in isto signo præsentiam esse Dei omnipotentis ineffabilis. Ostenditos illa uerba Moy הו Exodi 15. dicentis מי במרך באלים יחרח, ideft, Quis sic ut tu in fortibus Tetragrammate. Hi namos quatuor characteres hæc uerba designant tan quam eorum initia, ubi lod significare nomen Tetragrammaton plane deprehenditur, ac esse reuera > > > diuini nominis 72. literarum per 200 qualitatem numeri memorabile symbolum. Et commoti qui erant de lue dæ exercitu iterum pugnantes prostrauerunt, non minus triginta quing millia, ut scripta indicant, presentia Dei mirifice delectati, & patria uoce on mnipotentem Dominum Tetragrammaton benedicentes. Hinc ergo intelligitis uerbum quoddam totum, per unam posse literam significari, uel si ea demum stet singulariter, uel uerbum quodlibet aliud collectiue persi ciat. Sicut tota dictio fertur integram pariter orationem notare, ut Danies lis quinto מנא חסל פרסץ, id elt, Numerauit, ponderatum elt, diuilum elt. Quæ quidem hocilli Nebuchadnezer repræfentarunt, Numerauit Deus regnum tuum, & consummauitillud. Ponderatum est in statera, & inuena tum est deficiens. Divisum est regnum tuum, & datu est Medis & Persis. Autigitur una dictio per literas dispersa plures efficit, aut multæ dictios nes per certas earum literas retractæ unam colligut, hinc ex multis unum et ex uno multa.Quod neutiquam mirum effe oftendit duorum monofyl laborum frequens ulus, ut aiunt Maronem IcriplisTe in carminibus. Est & non cuncti monosyllaba nota frequentat, is demptis nihil est hominum, quod sermo uolutet, ergo tota fermè omnium hominum colloquia, est & non, significant. Quamobrem in hac arte quis dubitare uelit una litera die ctionem integram, & una dictione orationem extensam, at quersa uice sia militer una oratione dictionem aliquam electam &intentată notari posse. Vnde oritur occulta quedam & admirabilis epiltolaru technologia, quã fæpe imitatus ego, in prauibus periculis, & summo rerum discrimine lins gua Germanica, per epistolam scripsi, quæ à Latino viro in Thuscia uel B. thruria cognosci desiderabam, & conuerso more scripsi Latine, quod Ale manum hominem Latinitatis imperitum scire volui. Accipiatis hocues lim quicquid tamen illud est grato animo & sensibus imis res est non par-MMmm

ua diligenter reponatis. Viu aute nobis ueniunt si rite operemur huiusce generis literæ quatrifariam, aut enim sumuntur ab initio uerbi ad aliquid aliud lignificandum, ut in exorlu Geneleos השמים ידמ חששי ריבלר, id eft, Dies fextus, et perfecti sunt coeli, ecce Tetragramaton, aut à fine cuiuscue, על בן הרשעים,idelt, שנים Pfal.idelt, Amen. Hoc namo intelligi uoluit, Non sic impij, quoniam no dicent amen, idcirco in Gehenna mittentur: aut sunt quæ se offerant singillatim quælibet per inte gram dictionem una coprehense, ut Psal.3. Multi insurgunt aduersum me. Qui funt isti multi:Respondent Cabalista רבים funt Romani,Babylonij, lones, Medi: aut postremum non relatiue ad aliorum uerborum constitu tionem destinantur, sed earum quælibet secundu suæ pprietatis significa tionem sumitur, ut quando duoru seculorum metio fit, futuru seculu Iod litera significat, & litera he seculu presens, uidelicet istum mundu, Genesis 2. Iste sunt generationes coeli & terræ בראם הש,id est,in he creauit ea. Nimi rum extrema scilicet hæc de literis consideratio, ad substatiam characteris attinet quo ad le, at nequaqua ad accidentale relatione uti superiores tres, quantu ad aliud. Sic em iam hac destinatione lighificant, uel iuxta grāmati cam institutione res ipsas, positione prima oblatas, uel numeros arithmeti ca disciplina ordinatos, uel nonnullas rationes uerbis Magistrorū nostro rum applicatas, uel denice omne creaturam à prima caula pfectam, & rur sus in prima causam reducibilem. De primitiua positione literaru ita mon strant, & Aleph sit via seu institutio. Vnde Iob 33. Docebo, id est, instituam te sapientia. Beth, domus, Psalmo 23. Habitabo in domo Domini. Gimel, retributio, Psalmo 116. Quia Dominus retribuit tibi. Daleth, ostiu, fores uel ianua, Genesis 19. Et propè erant, ut frangerent ostium. He, ecce, Genesis 47. Ecce uobis semina. Vau, uncinus retortus, Exodi 26. Quarum erut capita aurea.Sdain,arma,3.Reg.22.Et arma lauerunt iuxta uerbum **Domi** ni.Heth,terror, Iob 7. Terrebis me per somnia. Teth, declinatio, per metas thefim thet Prouerb.4.Ne declines ad dextram & ad finistram.Iod, cofels fio laudis, Genesis 49. Laudabunt te fratres tui. Caph, uola, Ecclesiastis 4. Melius uola plena requie.Lamed,doctrina,Pfal.143. Doce me facere uo= luntaté tuam.Mem, aque, Efaie 55. Omnes fitientes uenite ad aquas. Nun, filiatio, Esaiæ 14. Filium & nepotem. Samech, appositio, Deuter. 34. Quia impoluit, hoc elt, appoluit Moyles manus luas luper eum. Ain, oculus, Exodi 21. Oculum pro oculo, Pe, os, Exodi 4. Quis posuit os homini. Tza de,latera,Exodi 25.Sex calami egredientur de lateribus eius.Kuph, reuos lutio uel circuitus, Exodi 34. Redeunte anni tempore, id est , circuiti anni. Res, egeltas, Prouerb. 10. Pauor pauperum egeltas eoru. Alij tamen hære ditatem interpretantur. Sin, dens, Iob 4. Et dentes catulorum cotriti funt. Thau, signum, Ezech. 9. Signa Thau super frontes uiroru. Ista est literaru gramatica expositio, quomodo solet rebus quibuslibet nomina impones . re,uel

## listica. Lib. 111.

re, uel primitiua uel deriuatiua. Nihil ut arbitror, ab altiore speculatione alienum, si quis figuratæ locutionis studiosus extiterit. Tum Philolaus: Nos, inquit, oportet, ut concio, senes elementarios fore, quibus denuò fes rula sit opus. Nam interim multo studio ad alphabetu redacti sumus. Et Marranus: Certè repuerascimus, hæc est Philolae palingenessa tua illa Py thagorica. Quibus Simon: Nolite, inquit, respuere, magna, psecto res est, & digna Philosophis, si Platoni uestro creditis, minimeca ridicula, ut in Cratylo Socrati uilum erat, cognoscere literas, non enim habemus quice quam, inquit, illo melius, quo de ueritate primoru nominum iudicemus, ત્રદોવ જ છે જાણ, id est, quã do quí dem syllabis & literis imitatio fit essentiæ rectife simum est discernere elementa primum. Vnde puto dicta sunt elementa quasi hylemēta, hoc est, materialia, ex quibus minimis maxima siunt, ut est illud Hesiodi, Si paruum paruo superaddas, & simul omne cõponas, mas gnus fors tandem fiet aceruus. Prouehere Simon, Philolaus ait, omnia es nim uerè dicis, nos hoc sermone cum tua uenia iocati simus. Tum ille, Ad disciplinæ arithmeticæ numeros transibo, qui literis Hebraicis designans tur.Nec enim est ulla in orbis terrarŭ spacio alia lingua, cuius literæ quo🕫 libet numeros tam perfectè ostendant. Conati sunt tamen nouicÿ Greco≠ rū ludæos imitari,ut & similiter alphabeto suo numeros exponerent. Sed erat necesse duas sibi figuras intercalare, tam sexti quam nonagesimi, quæ quide figure literaliter ex ordine alphabeti non funt. Schemata enim duo hæc, sy figmenta funt hominum nouorum imitandi studio ductorum, cu**i** rei testes Homericos libros citamus. Sanè Romani paucos numeros lites ris explicant, de qua re Priscianum Cæsariensem legistis olim ad Symma, chum de numeris, ponderibus & mensuris scribentem. Faciamus itacs nu merorum quatuor gradus, quorum primus est digitorum, secundus dena riorum, tertius centenariorum, quartus millenariorum. Primus gradus al phabeti figuris notatur ab Alephad Teth. Suntop fignacula nouem, singil latim numeros nouem referentia, ut אב גר הר והט,id est, unu, duo, tria, qua tuor, quince, sex, septem, octo, nouem. Secudus denariorum ordo, nouem quots continet alphabeti figuras יב למ נס עפז, idelt, decem,uiginti,tris ginta, quadraginta, quinquaginta, sexaginta, septuaginta octoginta, nos naginta. Tertius gradus centenarioru, habet similiter nouem characteres, קרשח הו בין חץ, idelt, Centum, ducenta, trecenta, quadringenta, quine genta, sexingenta, septingenta, octingenta, noningenta. Quartus gradus, est millenarioru, in quo reuertedum est ad priorum numerorum figuras, quanquã este debent, statura grandiores, ita ut dicat magnų Aleph, quasi aleph latu, & pronunciatur per patha secundu a Italicu. Sic beth magnum quod duo millia significat. Inde usque ad nouem millia, demum Iod mae gnữ decem millia, quo in ordine quidã pro statura solent siguras apicibus notate

notare. Deinceps non figuris utuntur, sed uerbis ביחים, id est, mille millia,bis mille millia,& reliqua.Viam iltam alphabeti numerorum,max**i** mopere funt amplexi Cabalistæ, qui dicunt annorum duo millia initium præcelsisse, antequam hic mundus fieret. Eò chanten wazidest, initium fcriptura ponit Beth magnum dicens, בראשית. Ita sapientes nostri expos nüt eum locum Prouerb. 8. Dominus possedit me initio uiarum suarum, antequam quicquam faceret ex tunc. Quicquid uero millia transgreditur, infiniti loco habetur. Nam finis numerorum in facris millia funt, ut cum tiellet Dauid infinitatem precij ostendere Psalmo 119. dixit: Bonum mihi lex oris tui luper millia auri & argenti, hoc elt, line numero. Tertiam nunc speciem substantiæliterarum breuissimè recenseamus, que ad aliquas Ma gistrorum nostrorum intentiones referuntur, ut aleph beih illis significat prudentiam, & gimel daleth remunerationem pauperum, & Mem, id est, Meamar uidelicet sermonem apertu, & sermone occultum, & sic de alijs, quæ paulo inferius recitabimus, Thalmudicis tamen usu frequentiora. Quarta earum literarum species consistit in rebus conditis atop creatis os mnibus, maxime quide utilis Cabalæ studiosis, quo facilius creaturas re= uocare in creatore possint, id quippe quod illius disciplinæ maximum est & singulare studium. Literas igitur in suum quas & ordine locabo, ut eles menta singula singulariter cognoscatis, atquit sicincipiam. Ab alephusos ad iod ordines fiue chori angelorum fignificantur, quos intelligentias fes paratas & formas liberales incorporeas, & infensibiles philosophi appela lant, pgressus & deriuatas à uirtute Dei, qui formam non habet, necs imas ginē necp fimilitudinē. Dixit enim Efaiæ 40. Cui afsimilauistis me, & adæs quabor. Espaulò antè: Cui ergo similé fecistis Deum ; aut qua imaginem disponetis ei: Ceterum mansio ista nominas, עילם חמילאבים, id est, seculum angeloru, siue mundus angelicus. Deinde à litera Caph ad litera zade, cœ loru ordines designantur, qui Dei creatoris uirtute donati ab angelorum influxu dilpenlantur,& uocatur ערלם חגל גלים,id elt,leculum orbium leu spheraru. Porro à zade ad Thau, interueniunt quatuor elementa cum suis formis,& simul omnia mista, tam uiuentia 🕏 nõ uiuentia, que Dei uirtute pendet, quibus influit esse & uiuere, ut est in Esaia: Creans colos & extens dens eos, firmans terram & quæ geminant ex ea, dans flatum populo, qui est super eam, & spiritum calcantibus eam, seu ambulantibus in ea. Diris guntur aut ab influentijs angelorum & spherarum, atos totum id uocatur id est, seculu elementorum, & in eo est homo qui appellatur, & in eo est homo qui appellatur אפילם הקטן,id est, seculum paruunt, quod Græci dicunt שואפיאס אספיאס איי,id est, seculum paruunt, quod Græci dicunt אוללים הקטן minor mundus, seu rectius paruus mundus. Nam in homine ipso relus cent omnium creaturarum proprietates lummarum & infimarum . Hlphac forte utilius memoria repetemus, si quorum nam literæ singulæ perhibes antur esse symbola demonstrabimus, rem sanè iucundam, & antiquissis

mis authoribus celebratam, ne sint futuri aliquando, qui hac artem, ut tes nuem acieiunam cavillentur. Est igitur Aleph nota summarum & altisie marum rerum, quæ primo effluxu diuinæ bonitatis subsistunt, utputa ans geli, qui dicuntur שררת הקרש haioth, id est, animalia sanctuarij, uel potius uitæ ablæ medio lubter Deum. Hi angeli uirtute Dei, proximè inferiores purgant illuminant & perficiunt quæ communi uocabulo, illorum dicis tur influentia Beth lecunda litera lecundum lignificat ab iplo Deo gradu angelorum, qui dicuntur אופנים Ophanim, id elt, formæ leu rote, ac lecunt do loco derivantur à Dei virtute per intelligétiam priorem, & ipsi à Deo quoq inferioribus influunt. Dixere simul etiam sapientes, quod Beth sit nota sapientiæ. Gimel repræsentat ex essentijs superioribus angelos, qui dicuntur אראלים Aralim,id est, angeli magni, fortes & robusti, qui descen dunt ordine tertio à diuing maiestatis bonitate, illuminatur quirtute Dei per intelligentiam secundam, & ipsi pariter inferioribus influunt. Daleth symbolum est emanationis quartæ apud superos eorum qui dicuntur אשמלים Halmallim, & in uirtute Dei per medium intelligentiæ tertiæ ins fluuntur, & illa uirtute inferioribus influunt. He litera designat entia supe riora quinta ab iplo Deo emanationis, qua funt שרפים, id est, Seraphim, & influuntur de uirtute Dei per medium intelligentiæ quartæ, ac eadem uirtute inferioribus influut. Vau notat essentiam supernorum emanatios nis fextæ, qui dicuntur מלאכים Mallachim, id eft, angeli, & influuntur de uirtute Dei per medium intelligentiæ quintæ, ac eadem uirtute inferiorie bus influunt. Zain signaculum est spirituum beatorum superiorum emas nationis leptimæ,qui nominantur אלחים Elohim,id elt, dij, & influuntur de Dei virtute, per fexti ordinis angelos, ac eadem virtute inferioribus influunt. Heth lignu est superorum emahationis octauæ, & sunt angeli qui שני אלהים שocantur בני אלהים Bne Elohim,id est, filij Deorum, de uirtute El per ans gelos septimi ordinis infulsi, ac eadem Dei uirtute inferiòribus influetes. Tethnota est angeloru emanationis none, qui uocarit ברובים Cherubim, & influuntur de uirtute Dei per mediu intelligentiæ octaui ordinis,& ea= dem uirtute inferiorib.influut.lod litera decima fignificat essentiam intele ligentiarum emanationis decimæ,appellantur aut אישים, lísim nobiles & patrici, suntipomnibus hierarchijs inferiores, & Dei uirtute illustrantur per nonum chorum, eadem & uirtute influunt filn's hominum cognition ? & scientia rerum mirificamos industriam. Vnde dicunt qui tali sunt prædi tifacultate fili ww,id est, homines nobilis intelligetiæ de quibus Psalmo 49. Quíque terrigenæ & filij hominum, quod propriè sic legitur, tam filij plebei quam filij patricij, quasi diceretur, tam aggrestes quam nobiles. Eam denominationem ab hocitatelligentlatum ordine lumimus nos ipsi. Est enimin nobis intellectus agens summa pars animà quam Aristoteles riy, hocest mentem appellat, que nobis sola desóris aduenit. Inde proces dunt dunt uisiones propheticæ ac omnia magna & sancta, uocatur autem שבל quo finitur mudus angelicus. Sequitur Caph, ea litera designat pri mum mobile ab iplo El Sadai tanquam à causa prima immediate, licet per rationalis uitæspiritu comunicatiue motum, qui est angelus Metattron, & dicit intellectus agens mundi sensibilis per penetratione formaru inferioribus omnib. uiã præbens, quare influit uirtute diuina in omne quod est mobile. Caph finalis, significat, girum stellarum fixarum, que sphera o= ctaua nominat quantu ad nos, sed quo ad superiora est orbis secundus in duodecim zodiaci signa diuisus, quæ nos appellamus, influturos de uirtute Dei per mediù intelligentia ipfius Caph, similiter q inferiorib. influit. Lamed est signu prima sphara planetarum, & dicuntur rate quasi ambulones, quos Latini errones appellant, instar Græcoru, qui ob id cos asserunt esse whater. Diciturgs orbis septimus Saturno attributus, quem nuncupamus, influit & influitut. Mem apertum notat spheram los uis, qui a nobis २२४ nominatur, & à virtute Dei per medium intelligentiæ superioris influitur, eade & uirtute inferioribus influit. Mem clausum est fymbolu fphæræ Martis, quem appellamus מארים orbis quinti, & uirtute Dei creatoris influitur per angelum proximè superiore, & eadem uirtute inferioribus influit. Nun significat luminare maius, quod uocat waw, id est, Sol, & eius sphæra dicië orbis maninfluitures à Deo per mediù intelligētie sextæ, qua & influit in inferiora. Nun finale sphærā indicat Veneris, quæ à nobis uocatur rxvx Noga, & Dei uirtute constat, influit & mediante intelligentia septima. Samech est symbolü cancellarij, qui dicitur ביבב Cos chab, & Latine Mercurius, influitur aut uirtute Dei à superioribus, cade 😙 uirtute inferioribus influit. Ain est nota sphæræ Lunæ, quæ è nobis dicit ירח lareah,& apparet quasi oculus sinister mundi. Estos inter astrifera ultitimus orbium, & propter albedinem quado o nominat state. Cuncta hæc facultati astrologicæ committimus. Pe significat animam intellectualem, singularem & universalem, & dirigitur ab intelligentifs separatis quibus infunditur à Deo tam in sphæris & in stellis,& in omnibus animatis supe rioribus & inferioribus spherarum & elementorum. Pe finale denotat spi ritus animales, qui diriguntur ab intelligetifs superioribus de uirtute atos mandato Dei. Zade symbolizat materiam tam coelorum quæ est intellis gibilis, quam elementorum quæ est sensibilis, omnium & mistorum. Dirie guntur autē uirtute diuina per intelligentias leparatas; & per formas pros prias. Zade finale monstrat elementoru formas, que sunt ignis, aër, aqua, terra.Et reguntur diuina virtute per angelos, qui dicuntur אישים lisim, & uirtute colorum, & uirtute materiæ primæ, quæ est fons et origo cunctos rum elementorum. Kuph est symbolum inanimatorum & mineralium, & eorum quæ dicuntur elementata & mista. Diriguntur aut uirtute diuina per spheras colestes & intelligentias separatas, que nocatur www issim. Et influunt inferioribus in regione quatuor elementorum. Rés significat omnia uegetantia fructus & fruges ac terræ nascentia, influuntur & virtute Dei à corporibus cœlestibus & intelligentifs separatis nomine and k itemés complexionibus elementorum. Sin delignat omnia sensitiua tam reptibilia terræ ac progressiva & aquarum pisces & aéris voluctes simul, & quecung irrationalia uitalem motum habentia quæ uirtute. Dei tegun tur à corporibus cœlestibus et intelligentis, quas uocamus كالمعالمة & com plexionibus elementorum. Thau est symbolu hominis natura humana, quæ est perfectio et finis omnium creaturarum, dirigituros à Deo comple xionibus acqualitatibus elementorum iuxta influentias coelorum & per officia peculiaria intelligetiarum leparatarum אישים lísim, qui funt anges licæ conditionis,& licut sunt finis ac columnatio in mundo angelorum, ita est homo finis & perfectio creaturarum in mundo elementorum, quin potius in mundo universorum, constitutus est enim ex duobus mundis, sicut scriptum est: Formauit Dominus Deus hominem de limo terræ, & spirauit in faciem eius spiraculum uitæ. Tractantur hæc uberius à nostris majoribus quorum posteris nobis clarè apparet erga sacras siteras arden tilsimus amor, qui de omnibus etiam minutilsimis rationem reddere stus duerunt. Verbi caula, De Aleph scriptum est in lib. הבחיר, id est, de Cando re, ubi fedit Rabi Amorai & disputauit, quare Aleph ponatur in capite als phabeti:&responder,quia fuit ante omnia,quinetia ante legem, quod de Rabí Rahumai eius libri authore comemorat Mnahen Racanat in distins ctione Geneleos prima. Iterum aut quam ob rem proxime lequatur Beth, certè quia fuit legis initium. Et quare Gimel non lit nominatum gidel , cu in facris literis præponatur ג'לל & fequatur ג'ללל Gen.21.ubí fcribitur איגרל חילר איגמים, Talia & his paria scrutari certè no sunt dedignati sapientes ui ti. Quanquam sunt etiam aliquo numero qui breuitatis causa, reddere aliquorum rationes prætergressi, tantu scripsere que simpliciter ad rem attinent, quoniam semper ad sublimiora omni diligetia & studio conati sunt properare, ut Rabi Iacob Cohen in lib. cui titulus est שיקה ששח שיהים, id est, expositio nominis sancti. Nã de alphabeto strictim sic dicit, Aleph אייר Beth שמיעה Wau שמיעה He חבמה He חבמה Vau שלים Zain חיים Heth שיחה Teth מלאבה Mem משבב Lamed שיחה Mem מים משבב שיחה בים Nun חלום Samech היח Ain שחום Pe זרע Zade ארתה Kuph שינה Res אש Thau ממשלה ac si ea enumerasset ijs uerbis, Aura, uita, pax, sa pientia, uisus, auditus, odoratus, lo cutio, infusio, eubatio, opes, negocium, aquæ, meatus, spiritus, risus, semen, suspitio, sopor, gratia, ignis, potestas. Hæc & eiuscemodi reliqua quæ audistis ex patrum monumentis quans tum potuí breuissime decerpsi, ut uobis uel aliquam degustationem lites rariæ professionis exhiberem. Scripsit enim de ijs non negligenter insis gnis author Rabi Akiba, quem imitati funt ex nostris homines literatissis NNnn

mi, quos multo dignamur honore. Dixerut enim, quod in expositione al phabeti latent multi fenfus. Et Rabi Abraham Aben Ezra de hoc in libro qui præscribitur ספר חורה, id est, de Mysterio legis ita inquit רהאבות בי יטוב חוא למשביל שילמר מואח idelt, Etuerum elt quod bonum sit hoc, ut intelligatur; quia discitur ex eis sapientia. Non ut omni tamen ui tænostrætempore in literatoria laboremus arte, ait ipse, ut dies ac noctes in uoluminibus Rabi luda torqueamur, qui primus fertur Hebreis gram maticus esse, uel in illis uiginti libris, quos de institutione literaria Maris nus compoluit uel quos Samuel Nagid eade de re duos & uiginti edidit. Huculo Abraham Aben Ezra, nec frustra sensitita homo prudetissimus & literarum peritifsimus, ad maiora em & altiora nati fumus. Diximodo, quæ ad substantiam literæ pertinent considerationes quatuor, nunc mea opinione terminădum est id quod de accidentali relatione literaru agere dudum cœpimus,& גיטריקרן,id est, notariacon appellatur, qua in parteid cossderamus, quælitera quam dictionem significet. Habet aut tres quoq Ipecies.Cum enim lignaculum aliquod ab initio dictionis accipitur, & ut fieri folet apicibus in fublimi notatur, iā האשחה בה id est, caput dictionis nominatur, atos de more ita scribitur n. Quando item sumitur à termino & fineuerbi alicuius propositi; tuc nama no, id est, finis dictionis cogno minatur, quod confueuerum figurare hoc modo n'o. Sin autem à fingulis uerbi cuiuslibet literis notæ fingulæ deducuntur, id tunc generali uoca= bulo notariacon appellamus. Ad hæc Philolaus air: O noster Simon, 🕏 funt hæc externis hominibus arcana & recondita. Tum ille: Multo fortè nominatur, ubi mutua fit litera plitera politio, & toties fit quoties alpha beta permutant. Permutantur aut iuxta numeru literarum bis & uigelies, quia uiginti duas legimus ludeoru literas, semper & binis quibus & literis - coniugatis licebit alteram fumere, p altera, & ea combinatio dicitur דירות ut's ex istis sex literis alphabeti Latini ab cd ef continuo binas & binas coiugauero, quatenus fubiugo primo fint a b, fub fecundo c d, fub tertio 🕏 f,uelimás per epistolam huius artis peritum aliquem hortari, ut supplica turus principi, cadat ante pedes eius. Sic scribo db cf, quod ille intelliget Cade, ita & de alijs. Totum hoc opificium euenit ex alphabeticaria reuolu tione; ut succedat mutuo litera plitera proprio sibi iugo combinata, scilicet uicissim a pro b, & b pro a, similiter c pro d, & d pro c, item & e pro f, & fpro e. Quod facilius in Hebraicis nullo quidem obstate, pcedit, quia uo. ces quas Latini docales nominant, non funt in ordinem alphabeti ludgo. rum repositæ. Prisca igitur etate motus inde pater noster Abraham dixit, ut in libri letzira cap.2.legitur. Aleph cum omnibus, & omnia cum aleph, haud secus ato Beth cum omnibus, & omnia cum beth, & ita de singulis. Quare, ut exemplo id fiat manifestius, uiginti duo alphabeta, pducam in med ium, medium, quæ in eodem creationis uolumine Abraham kite admodum & utiliter ordinauit.

אל כת גש רף חק רצ ום חע טס יג כבי אב גת רש חר וק וצ חם טע ים כג לפי אג רת חש ור וס חד טם יע כם לג בכר אר בג'חת ובי זר חט טד ים בע לם בוג אח כר ות וש חר טש יצ כם לע מס גג אר כה גר זה חש טר יק כצ לם מע נס ש בר גה חת טש יר בס לד מם גע רס אח בו גו רה טת יש בר לם בוצ גם סע אט כח גי דר ית כש לר מק גד סם חע אי בט גח רו חו כת לש מור גק סד עם אב בי גם רח חו לת ביש נר סס עד ום אל כב גי רט חח וו מית גש סר עם מצ אמ בל גב רי חט וח נת סש ער פט דב אג בבר גל רב הי רס זה סת עש פר דס אם בנ גבר רל חב וי וס צח מש צר חק אע כם גו רבן חל וב זי חם פת צש קר אם כע גם דג חבו ול וכ חי שת שש צר אד כם גע רם ה: וכן ול חב טי קת רש אק בצ גם רע תם ונ ומי חל טך רת יש אריבק גצ רם מע ום זג חבר טל יב שת צש בר גם די היו רע זם חג פמי יל כת את כש גר רק חצ ום וע חם סג יכן כל

Elementorum hæc uiginti duorum commistio nequaquam erit rustice ac indocte intelligenda, omnia enim spiritus sunt. Sic in libro letzira scris bitur: Et sculpsit cum illo spiritu Deus uiginti duas literas, tres mattes, ses prem duplices, & duodecim simplices, & quælibet illarum est spiritus, ad cotemplandum itaq spiritualiter ingenti cum gaudio, nobis tradita hæc funt, non ad obloquendum, non ad irridendum, fed pia fide myfterià ferie pturarum amplexandum. Credentes enim literis, facilius altiora speculamur, & abscondita confidimus in literis reperire posse, quasi Dei sermos nem in medio caliginis, qui dixit ad Moysen: Ecce, ego uenio ad te in dens fa nube, ut audiat populus cum loquat tecum, quin etiam 72, id est, uiginti duabus credent in perpetuum. Oportet namo, Cabalista non aniliter, sed fortiter credere, & quæ funt patrum mandata literis, fingulari amore, ac 🜬 nimo iucundo, leto & recipere cum gaudio & fiducia, ut Pfal. 70. Exultent &lætentur 33,id est, uiginti duabus qui quærunt te: Nam duas & uiginti literas scitote fundamenta esse mundi & legis, ut copiose in libro tracta. tur Horti nucis secundo, quem uel legistis uel legitis. Tum Philolaus, Cer tè ait tales libros nec legi nec uidi unquam, qui etiam no parua uso huc os NNnn

pera ubi nam laterent scrutatus sum. Et Marranus. Nescio, inquit, quo pas cto illiulmodi libroru tanta ludæis parlimonia lit, ut ne amico quide eos liberaliter cedat, aut quo cunce tamé ære uendat. Tunc Simon, Statutu no bis est, inquit; arcana legis non dari peregrinis sed לירעד חבם, id est, Consi= liario sapienti. Non domestico etiã consiliario tatum, nec sapienti modo, sed simul cossiliario sapienti, qui no sit extraneus, & non sit indoctus. Nec id ægrè feratis uos obsecro: Sepenamos imminentis periculi causa in tam diuturna dispersione costitutis nobis conuentus patrum solicitus, puide ftatuit ברח שחיא ברח מומה שנסל בו באחרונה, idelt, Ealege ut iple fugeret ab eo, in qd cecidit posterius, Moyse nostro Ægyptio authore, qui causas enumerat, & recitat euenfa in cap. 61. lib. 1. Perplexor v. Sed spero uos hæc & alia nostræ gentis boni consulere, quare ista disputatione dimissa parte artis Cabalistica tertiam psequar. Accepistis de combinationihus literas rum ducentis & quadraginta duabus permutationes coniugationum du centas triginta una, preter Alphabetu uulgo confuetu, cuius tamen binas quas & suo ordine literas pariter etia connectere ad mutuas uicissitudines solet.Rem uulgo exile ac forte prima specie imperitis contemptă, sed quæ tamen ueniat plurimum exaltada hominibus. Vt legitur Pfal. 12. ברם רלרת לבגר ארם,id est, Exaltãdo despectiones filis hominũ. Ad gd ibi citat Rabi Salomõ id åd dicit à Pfalm. Lapide que reprobauerunt ædificates, factus est in caput anguli. Vos equidem oro haud negligenter cosiderare quod non frustra scriptu est ברם nam de גמטריא Cabalistice significat ducenta & quadraginta duo, tot em funt cunctæ fuperius descripte cobinationes, & ex illis una et triginta ducetas quariationes deceti honore ueneremini. Omnia em ex illis oriunt que funt & que dicunt de ns namos lanuis quas appellant, pater noster Abraham ut est in lib. letzira dixit רוברצא בל הרבור appellant, pater noster Abraham ut est in lib. letzira dixit ורדי יודא מחן id est, Et existit omne dictu & omne creatu pgrediens ex illis, que quide nobis illoru adminiculo facile postumus in nostra ordi nare salute, quonia reducendi sumus per omniu reru creaturaru cossideras tione in unius creatoris, phumana uirili cognitione, quæ est salus nostra & uita eterna, hoc fit à Deo per nomen suu rursus in Deu. Ipse est ipsemet 'nome suu quatriliteru in secula seculoru semper benedictum, quod osten derat Psaltes cu aiebat: Et cognoscet qd tu es nome tuum Tetragramaton folu tibi fupremu fuper omnë terra. Idcirco folu hoc nomë dicit Senhama phores, id est, nomé expositorium essentiæ Dei. Cuius experimentu sumi» tur de prima huius artificij parte. Aliud est Dei nomen in istius lo cum suc cedens, quod duodecim literis scribitur, eius & ratio de secunda parte reci piet. Aliud præterea nome est, quod in hac Cabalæ tertia parte comodisi mè tractatur.Nomen 42.characterum.Non quod unius nominis una pa latio quadraginta duabus literis constet. Notum enim est apud quemlis bet intelligentem, ut docet Moyles Maimoni, quod unum nomen inueni tinequeat

ri nequeat usquam tot literis scriptu, Sed plura sunt nomina inter se & in seipsa coplexa, ex multis literis aggregata, quæ ducat Cabalista per quasda rationes occultas ad ueritate cognitionis Dei Tetragramati n n n ni quod similiter arithmetice 42. significat. Huiulmodi 42. characteres per ta lia nomina lic coniuncti dicunt unum nome, eo quod finaliter folum una rem significăt: quemadmodu econtrario alia nomina coposita'& collectis ua sæpe copluria sunt unice significantia. Potuit igit in præsentiarum con tingere, od ratio illa qua intellectus noster duceretur in Deu nequiuerit, nisi multis & literis & uerbis explicari. Necid miru, quonia per multos & diuerlos riuulos soletingenios opisices scaturigine inuestigare. Ita de son tis sui abysso emanare fecit Deus cunctas res, & ad infinită uoraginem res לחוציא רבר במאמר ומאמר ברבר עד לתעמיר כל הרברים במעין הש fluere השלחברת וחשלחבת במאמר במעין אין חסר ואין מספר לאוות חמי תעלמת בתרספת חחשר חמלותרת מכלל ארבעים ושחים אותיור ד. Hæc funt uerba contemplantissimi doctoris Hamai in libro, חעירן, idest, Speculationis, ad quæ utiliter allegat iple מפר מעין ההכמה, id est, librum Fontis sapientiæ, quanquam uir tam integer testimònio non equisset. Iam tentabo si ea Las tinè interpretari ualeam, ita saltem ne quid sententia detrimenti patiatur.  ${f V}$ t produceret, inquit, rem in uerbo, lpha uerbum in re, quou ${f G}$  restitueret omnes res in fontem resplendentiæ, et resplendentiam in uerbum, tanquã fontem, cuius nec terminus sit, nec numerus, ad lucem inaccessibilem as gmento tenebrarum reconditam in uniuerlo quadraginta duarum literas rum, hucuso Hamai. Appellant auté hoc tam uenerandum & colendum nomen duabus & quadraginta literis delignatum præltantilsimi lapiens tum, quorum memoria in benedictione est, שרוש ומקרים, id est, sanctum & sanctificatum. Ideo & per alphabeticæ reuolutionis commistionem rus dibus & indignis occultatum, at the tantum fanchis contemplativam uitam agentibus ex alphabeticaria combinatione per Hieremiam est reuelatum, qui sape legere solebat in libro letzira, ut reperitur scriptum mon sono id est, in libro de Spe, cuius àuthor est Rabi luda, qui còmposuit illum: Cum's Hieremias librum letzira multum & sæpe nocturna uersaret mas nu atog diurna, uenisse ad eum בח סול dest, filia uocis dicitur, quæ iuberet illum tribus annis uolumini eidem infudare. Post ita op annorum trium fi= nem quando iam ei placuit characterum cõiugatio & tractatus, ut opera= retur in eis, mox sibi ates sodalibus creatur homo nouus, & in ipsius frons telcriptum erat אלחים אכחים, idelt, Tetragramatus Deus uerus, tum Sentiens ille homo puper creatus scripturam in fronte, haud ultra remora≥ tus elt, quin subitò citata manu primam dimoueret ac adimeret literam in id, יחות אלחים מה elt Aleph. Ita manebat reliquum his uerbis, ממח est, Tetragrammatus Deus mortuus. Ob quam rem Hieremias indignas tione perculsus scidit uestimenta sua, & dixit ei: Quare tu deponis Aleph NNnn 3

3149

ab Emeth, qui respondit, quoniam desecerunt ubio à sidelitate creatoris, qui uos creauit ad imagine & similitudinem sua. Dixit Hieremias: Quos modo igitur apprehendamus eu:Respondicille בחבר האלםבביתוח למפרע id elf, Scribite alphabeta ad spacium in בארחי העמר הגורק בברגרת לבכבם hunc puluerem dispersum, iuxta intelligentias cordium uestrorum. Et se cerunt ita. Et factus est ille homo in horum conspectu puluis & cinis, atos sic disparuit. Quare Hieremias se tuc ab spso Deo uirtutes & potestates al phabetorum & elemétariarum commutationum recepisse asserebat, nam dispositionem conjugationis delibro creationis ante nouerat. Inde ad po steros alphabeticaria hæc Cabala, id est, receptio transmigrauit, per quam arcana diuinorum maxima panduntur. Cum enim per omnes literarum combinationes nomé illud magnum & pro uiribus maximis extollendu ab ultimo ad primum circumduxerimus, tum se nobis diuina eius notitia liberaliter oftendet, ac uoluntati nostræsuas facultates ofteret, clemeter e subificiet, si nos inuenerit dignos, at commi puritate, fidei synceritate, spei firmitudine, amoris ardore præditos & munitos. Noluerunt enim patres nostri, ut Rabi Tarphon, Rabi Moyses Ægyptius, & Rabi Hamai, ceterics scripserunt, secundum præcepta Magistrorum nostroru illud nomen cui» quam mortali ostendere, nisi admodu digno. Sic enim dixerunt, quod nõ tradatur nisi humili, & ei qui stat in dimidio dierum suorum, non iracuns do, nec ebriglo, nec prauis moribus fœdato, sed uiro pacifico, & qui suas uiter loquatur cum creaturis, et qui custodiat illud cum munditia, talis em dilectus est furfum et circa nos desideratus deorium, & timor eius cadít su per creaturas. Vt uerò nome illud uobis patefaciam more Cabalistorum, primo partiar 42 literas in septé uerba, deinde quodlibet uerbum in duas dictiunculas, quarum fingulæ contincant iuxta idioma linguæ Hebraicæ ternas literas. Facta igitur multiplicatione arithmetica dicendo sexies feptem, erut quadraginta duo scilicet, literarum eius nominis collectio unie uerla, quam inspectioni oculorum uestrorum hoc charagmate subijcio sie שלת במא שלתחבד מיתאיב ימיפיזא דהגחבד הצל באולפש . Equide hoc in uerlu dum quotalquas & literas comprehendero, confestim mihi altera pars dictionis unius è septem quæuis disyllaba nascitur. Vna enim quæq huius tam preciosi numinis dictio sex costare characteribus dignoscitur, tamen Hebraicis tantum, non autalterius linguæ. Nam Latine pluribus erit opus, ut Sagathbama, Sagaththechaz, Miathazab, Iemibatha, Zethas ghaphaz, Thegazama, Naazpapas, quæin antiquorum uoluminibus ins ueniuntur use hodiernum in diem Romano sermone peregrina & incos gnita, sed no idcirco despicienda quod dura sunt & barbara. Nemo enim tam lippis oculis in aspectu sacrorum utatur, ut recondita contemnat, nes mo auribus in audiendo diuina tantas delicias indulgeat, ut solum ea ues neretur, ea laudet, ea sequatur, quæ sensibus sint iucunda, o culis amœna ta ctu

ctu mollia,& uoculatione blanda.Sed spiritalia capellat magis ಈ corpos ralia,& constantia magis quàm leuia, uera ip magis & fucata. Enimuero se pe alpera & horrida præcedent Dei prælentiam.Recordamini quæ conti gerunt Elíæ prophetæ, cum in monte Dei Horeb intra cauernas et in spes cu lateret, nonne dictum erat ei sic: Ecce Tetragrammatus incedit, & flas tus grandis atop fortis lubuertens montes,& dilcindens ac conterens pes tras ante Tetragrammaton, no in flatu Tetragrammatus, sed post flatum commotio, et non in commotione Tetragrammatus, sed post commotio nem ignis, Non in igne Tetragrammatus, sed post ignem uox submissa te nuis,& in illa uoce locuta est ad eum gloria Tetragrammati, quæ nomis natur בברר.lta uos post desertum horridum & senticosum,post mõtem & petras, post flatum & terræmotum, post ignem, post uocem in ipso cauernarum & specuum uestibulo dimissa occupationum secularium multitus dine, audietis gloriam Dei ad uos loquentem: Quid uobis hic: Pergite ul tra,ut extat enarratum 3.Regum 19.Igitur nõ hic standum est, sed reuerten dum nobis cum Elia propheta in uiam nostram per desertum, hoc est, per has hispidas barbaricarum connexionum reuolutiones & perplexas ues pres in uiam facræ atog canonicæ scripturæ, uiam uere nostram, quæ est ue ritas eloquiorum Dei, ut ungamus rege in Syria, qui ab unctione dicitut Melsiha. Tantilper namæ per coniugationes duorum & uiginti alphabe torum ambulabimus, dum ad supremum atop primum alphabetum uigia lanti follicitudine ac indefesse diligentia uentum suerit. Oportet enim nos artificiose per lingulas cobinationes tam diu discurrere quous uox Det pateat, & apertus le nobis offerat la cratils imarum l'eripturarum textus. l'e la nempe uox Dei, omnibus alphabetis à primo ad ultimum, uidelicet uis gelimum lecundum, uirtutem luam & ualorem largiter impluit, ut combi nationes aliquantò maiorem efficaciam quæ reputantur, no significatiug, Enomina primario lignificatu præstent, ueluti radius solis fortius quide urit quam sol ipse unde manauit. Hincillud extat Mirandulani Comitis in Conclusionibus, ubi sic ait: Quælibet uox uirtutem habet in Magia in quantum Dei uoce formatur. Prælentis ergo nominis quadraginta duas rum literarum uirtus, operatio, uigor, efficacia, complementum, & perfes ctio, à Dei uoce pendet, quam intédimus per omnes omnium alphabetos rum conexiones & retia uenari, dones septem nomina quadraginta duas bus literis comprehela ulquam in lcriptura lacra coperire queamus. Vers bi causa. Si quærant ex primo & uigesimo alphabeto, similiter septem uer ba, que possint uel ullius diuine scripturæ uersus esse symbolica, reponan tur mihi salua, ut sunt memorata superius. Itidem ex ipso & uigesimo, ada huc autem & decimo nono & eodem modo-deinceps omnia percuttens do ulæ ad primum,quod à luo exordio, ceu aliqua nomen accepit ut dice retur אלבת, idelt, Albath, cuius ex combinatione hoc mutuemur exema NNnn

שום חדל דוב חדל לאק גבל בקג בנב צלב קלרוצק לדו קנג קבק צצת muld simul etiam est nomen divinum quadraginta duarum literarum ex primo alphabeto libri letzira permutato receptu. Sola nãos permutata, & transpolita pater noster Abraham in eo creationis lib. poluit, cu non dubitaret alioqui uulgarij alphabeti rectu ordinem cunctis elle notu. Solent aut & hunc pari modo combinare dicentes אב גר ut Rab Hamai docuit in lib.il lo de Speculatione, nomé describit quadraginta duarum literarum, etiã ex eade fua cobinatione pductum fic אקבחסש אקבבבנד טובשרת גטנחבש ה רבקפהר בקפרטש רשרהתא quod similiter, ut cætera Deum benedictű iuxta suam proprietatem symbolice significat. Sicut enim quatriliterum inessa= bile notat Deu ut est super omne esse, & Ehieh representat Deum, ut est in omni este, & Adonai Deum, ut est omniu dominator, & Sadai, ut nullius eget, ita pari modo 42. literarum siue recipiatur ex transpositis seu rechis combinationibus quodlibet designat Deum, quatenus est creator cœli et terræ, uisibilium omnium & inuisibilium. Quamobre ista uiginti tria nos mina diuina, quorum quoduis quadraginta duabus figuris pingitur, sins gula secundum uiginti trium alphabetorum ordines dicuntur e duobus facræscripturæprimis uersibus: In principio creauit Deus cœlum & ters ram, terra aut erat inanis & uacua.Incipiendo à prima litera Beth, & in uki ma Beth litera terminando, quæ cum fic Hebraice leguntur, ut funt à fpiri tu fancto dictatæ, quadraginta duas figuras absoluunt, semper ponentis bus nobis literam pro litera lub uno & eodem combinationis iugo) Inue niuntur & alij Cabalistæsublimius speculantes, qui transcendunt creatios nem & creaturas,& in fola deitatis emanatione perfiftut, quam fanctè per nomen sanctum 12. characterum, & pernomen 42. literarum dignissimis, & Deo denotis hominibus sub sido silentio largiunt receptum & scriptū id elt,in lib.epiltolælecretorum,ubi ad quæltione An בספר אגרת חסררנת tonini Romani de facrofanctis nominib . respondit Rab Hakados, quod ex Tetragramato fluit nomen 12.literarum אל בן ררוז חקרש, idest Pater, Filius & Spiritus fanctus. Ex quo derivatur nomen quadraginta duarum אב אלחים כן אלחים רוח חקרש אלחים שלשה literaru,quod ita pronunciat, אב אלחים ב באחר אחר בשלשת,id est, pater Deus, silius Deus, spiritus sanctus Deus, tres in uno,& unus in tribus. O quanta est hæcaltitudo, quanta profunditas, quæ sola fide apprehenditur. Tum Phitolaus. Quantæ uero Simon, ins quit, tibi agede funt gratie, qui omnia nobis tam dilucide at ce clare oftens dis, si modo quicquam in hacarte clarum esse potest, ac non potius maxie ma pars horum inuolucris reclula, & fugere ad falices uifa. Et Marranus. Tace oblecro Philolae, inquit, Sine hunc progredi, an non uides ! uesper gruit, & hic quasi diurnum pactus est. Porro tu perpetuo loquere Simon quicquid rerum erit. Tum ille: Compleui artem totam & edocui, nisi sunt quæ particulatim restare putetis de quibusdam nominibus Dei, & anges lorum

lorum & pirtutum, & confecratis sigillis, quorum ui ac potestate facturos se multi multa promiserunt, quæ uulgo admiranda uideantur. Et Marras nus: Oblivio forte te cepit, inquit, quod de nomine duo decim literarum quo quo dicturus eras, quamuis secundæ partis materia esse affirmares, quæ iam preternt. Tum Simon: Parum est quod de illo exponam, nisi qd postquam crebro & frequenti prauorum hominum ulu palsim uilescebat no= men Tetragrammaton antea cum tanta cura & solicitudine, cum tanta reuerentia, & tam prudenti moderamine idoneis & electis tantum sacerdo. tibus leptimo quo anno traditum, ut discerent per illud populo benedi cere in fanctuario, tunc ad maiestatem huius nominis conservandam pros hibitu fuit sacerdotibus eo imprecari, solis és summis potificibus quotan= nis permissa erat eius pronunciatio in diebus ieiuniorum & pròpiciatios nis. Quare illius loco cæteris substituerunt nomen duodecim literarum, quod esset aliquanto sacratius qua nomen Adonai, & tamen ineffabili Te tragrammato longè minus diuinum quo sacerdotes in benedictionibus uterentur. Confueuit auté quatuor his literis n > p n cum apicibus in ca pite cuiuslibet notariace signatis coscribi, & ita pronunciari אקרוש ברוך kan, id est, Sanctus benedictus ipse. Per quod benedictionem à Deo Nu meri lexto mandatam posterius super populum pro Tetragrammato ita proferebant, Benedicat te sanctus benedictus ipse, & custodiat te: Ostens dat lanctus benedictus iple faciem luam tibi, & milereatur tui. Leuet lans ctus benedictus iple faciem luam ad te,& ponat tibi pacem. Quo in loco Salomon Trecensis Commentator sacræscripturæordinarius sic scribit: לכך הכחנים פורסיכם בפיחם לו בי היק בה עומר אחרונו שנ חנח זה עומר אחר בחלינו משגיח מן חהלונות מבין אצבעות של בחגים adeft,Itag facerdo tes distendunt manus suas dicendo, sanctus benedictus ipse stat post nos, sicut scriptum est: En ipse stat post parietem nostrum, animaduertens de se nestris inter digitos sacerdotu. Sic in uetusti codicis membrana scriptum teneo, quamuis impressa quædã uolumina chartacea uerbis istis careant. Firmissimè uerò credunt nostri, & nullatenus dubitant hac forma expressam benedictionem tantæ prosperitatis esse causam, quantæ fuisset si noé men Tetragrammaton, quod nunc Adonai pronunciant, in istis impreca tionibus permaneret. Mutatio enim hec facta est ad honorem Tetragram mati,ne totiens iteratum,neglectui tandem subiaceret, quod Deus Opt: - Max. omnium maxime auertat. Habetis omnem hortum Cabalisticum, id elt, אנה tribus areolis distinctum, quæ sunt Geometria, Notariacon, thmu ra, & radicibus, herbis, floribus infinitis excrescentem cum omni ornatu . Iuo ad unum hortulanum respicientem, qui rigat, plantat, et incrementum dat Deus Optimus Maximus, incomprehensibilis, inestabilis, innomina bilis, cui est quog nomen incomprehensibile, inestabile, innominabile Te tragrammaton, ex quo fluit & derivatur omne quod est in sacris sacrum.

Reliqua enim si qua inueniuntur rerum divinarum symbola, notæ, sacras menta,signa, pfecto ex hoc ipso ducunt originem. Verbi causa מון ברויף signifi cat יחרה אחר Deus unus, per primam huius artis partem גימטריא operan do arithmetice ut supra explanatum est, illud idem tamen nomen ۱۹۹۵ ایستان ا bolicè reprefentat integrum ipfum nomen Tetragrammaton per fecundã Cabalæ partem, ut scribit Ioseph Bar Abraham civis prefecture Salemita ה המררחו ב וכן ה חמורחו ה næin fecudo uolumine Horti nucis his uerbis זיכן די חבררחר i אינופל, lod cõmutatio eius Caph,& sic He commutatio eius Vau,& sic Vau comutatio eius Sdain, quo animaduertimus Deum in ele lentia lua unum elle unilsimum,quo nihil elt unius,quanॡ multa lecun≠ dum alias relationes dicuntur de iplo, ppter quæ uocatus est Elohim Kas dosim,id est, Dij sancti, solue ultimo, & Elohim Haijm, id est, dij uiui, Deu ter.5. Et Malachiæ 1. de leiplo loquitur fic:איז אריגים אני איה ביראי,id elt, Et si Dñi ego, ubi est timor meus, quo in loco se Deus pluratiu è appellat Dños. luxta immanetiam ergo unus est, iuxta egressiones autem plures, qui dixit:Faciamus hominem ad imagine & similitudinem nostram.Non quod linguæ fanctæ mos fueric ut in fumma costituti maiestate de seipsis pluratiue loqueretur, ut Rab Saadia scribit in lib. אמרינרית, id est, credulitas tum.Hoc enim tenuè argumétum est, quonia subitò post ipse singulariter loquit ita: Facia ei adiutorium simile sibi. Flanc unitate & hanc pluralitate in divinis no inviti admittunt Cabalistæ diversis rationibus, unde afferût tres primas numerationes Cabalisticas אינה ארבה unam esse summi regis coronam, ut scribit Rab Asse in lib. האיה singulari unionum seu colle Aorum. Cernitis hocexemplo qd omnibus Cabalæ partibus ultro citro pmiscue utimur uidelicet universa literarum syllabarum & dictionű meta thesi, deinde numerali supputatione, notatione capitali, & comutatione li terali cu singulis speciebus quas priori sermone patefeci. Sic em transpos nimus nomen Tetragrammaton ut sit Va & Ia, oriatur@ הריה, id est, essen tia, quæ omnium reru prima est, à qua sunt omnia entia uera & bona. Vn. de Ehieh Adonai significat Arithmetice tantundem quod Elohim, cuius est, 12, id est, 86. Et 12 nomen Tetragrammaton, quia sit 26. quod si exten. datur אֹב facit בוב & delignat Tetragrammaton Elohim, hoceft, domi nus Deus. De quo primum scribitur, Ista sunt generationes cœli & terre, quando creatæ sunt in die quo secit Tetragrammatus Blohim terram & cœlum. Est autem nominis Tetragrammati principium Iah. Et ipsius Elo him medium lah, & finis Ehieh lah. Quod totum est perfectio ipsius nrn, id est, essentiæ, quod significat an, id est, ipsum, & no essediuinum. Vnde quotidiano tritum est usu, ut ipsum esse dicatur aliquid divinum necessas rium & incorruptibile. Omne quippe quod est quando est huius gratia necesse est esse, nec tunc cotingit non esse. Virtus itaq illius essentie duces batur

batur în operatione per Verbu Dei, qui dixit mi îd est, sit, quo dicto creas tæ sunt in una summa Ideaguniuersæ ac uirtutes intellectuales absolutissi mæperhoc quod ipse mandauit sic, Fiat lux, & mox facta est lux. Quam uniuerlitate secuta est angelorum ad ministeria deputatoru natura, quans do dixit ביחד בן id est, & factum est ita, quod principem & sacerdotem mas gnum designat, qui nominatur Michael, lucidum argumentum angelicæ conditionis, quod ex unitate & numero centenario costituitur. Vnde pus tant primo die Ideas extra causam primam esse pductas & formas absolu tissimas quo adesse & operari. Die aut secundo hinc angelos esse creatos. Non enim in primo die aiebat זיחי בן, id est, factum est ita, sed in die secun do, cum firmamentu fieret cœli iuxta Rabi Eligzer de luce uestimenti eius 🔻 creati. Decemenim uestibus indutus erat Deus quado mundum creauit, ut dicunt Cabalistæ, ac de ultimi uestimenti sui luce sumpsit & creauit cœa los, non quidem sensibiles, sed illos inuisibiles & intellectuales הדרה דחנרה id est, entitates spirituales, de quibus Psaltes ait : Cœli enarrat gloria Dei, ubi non scribit שמים, id est, Cooli qui sunt orbiculares, qd memorabiliter notauit Rabi Ama in lib. Reconditorum, Psalmi 19. Sed משמים quib.ada ditur articulus hajut in summario argumento Geneseos legitur, In princi pio creauit Deus Hasamaim, id est, coelos illos eximios, illos famigeratos, illos admirabiles, nunquã uifos nec mortalib. oculis uidēdos. Alij nam**o**s cœli qui non scribunt per ha articulum funt quidem firmamentum, sed ta men uocant nomine cœli quare scriptum est, & uocauit Deus sirmamens tum coclos, & dicitiplius cocli firmamentum inuilibilis inquam, quod ap pellatur Cœli cœloru, unde fequitur ita, Fiant luminaria in firmameto cœ li. Nimiru illa extensio in modum pellis tanqua literis inscripta luminaris bus & stellis, ppter localem ex passionem dicit Rakia, qd nos à firmitudis ne hrmamentu appellamus. Nam cœlu inuisibile no egebat luminaribus, quonia per se spiritualiter est illustre ac metaliter à prima causa illumina E. Ideo nominant intelligentiæ separate, de quib.ait author causaru, Omnis intelligentia plena est fomis quæ dű intelligit dicif audire & loqui, quare Moyses ait, Audite coli que loquar. Et Dauid, Coli enarrant gloria Dei. Et Deus apud Oseam, Exaudiam coelos, & isti audient terrã. Vnde lumen propheticu descendit quod dicit אינה שאינה שאינה מאירה id est, uisio illua minans, quæ fuit Moyli, nam aliorum prophetarum uilio erat אספקלריא שאינה ביאירה,id est,nö illuminäs,& ea dicit terra,hõnihil mentionis in pr**i** mo sermone de ijs habitu est. Equidem mihi rectè uideor credere ob id sa pientes nostros dixisse, Aspectus Moysi sicut aspectus solis, & aspectus so sug sicut aspectus Lung. In creatione igit sensibilium utitur Deus hoc sym bolo intelligibiliu בי מי של ut designet ministerium angeloru reb.naturalis bus concreatu lub nomine comuni Michael tanca speciei angelicæ appel latiuo, que per eam orationem ja rin lequentib, quinco dieru operibus recitas

recitatam iuxta prima Cabalistice artis partem equalitate numeri symbol lice significatur, per quod instituimur quomnes angeli sunt eiusde speciei, singula porrò corpora siue coelestia seu terrena proprios habent rectores uirtutum ac præfectos operationum, tam ea quæ funt rationalia, ut cœli, stellæ, homines, quam que irrationalia ut bestiæ ac elementa. Philosophis nempe tum primu Peripateticis id phatur, quod coclum quodlibet sphæ ricum præter formam luam essentialem habeat alsistentem intelligentiam orbis sui motricem, que uocat angelus, to quod ad hoc officiu missa, intel ligens & uolens complet iussa creatoris, tanquam inter Deum et naturam uirtus media à qua fiunt operationes in rebus quas natura carú uel non fa ceret, uel no lic faceret, quas alij puenire dicunt à pprietate occulta & alij quia tale. Motus enim cœlorum et stellarum quanquam naturaliter est cir cularis, tamen ab oriente moueri ad occidentem uel econuerío no naturæ est sed uoluntatis. At habet libera uoluntatem angelus, natura uerò certu solummodo instinctum coartatur, unde semper agit eodem modo. Ange li aut non mouent orbes lemper eodem modo. Quo fit ut no lemper modo fiant mutationes horum inferiorum. Maximam nam quim ac potestas tem angelica exercet conditio in res corporeas, quapropter intellectus as gens à quo influunt forme, nominat angelus, teste Rabi Moyse Maimoni & appellat שרר של עולם, id est, præfectus universitati, ut dixerunt sapien tes nostri,uocaturo Metattron, à quo quidem gubernantur omnes uirtu tes singulares humanæ, animales & naturales quæ pariter angeli dicutur, eorum est multitudo quo ad nos infinita, sed quo ad creatore certa terminata & finita. Cuius rei Bresith Raba meminit, ubi legitur quòd creator quotidie creat cœtum angelorum, quos alíj uocăt formas, quòd lint lub= stantiæ formales quib.tota sphæra generabilium & corruptibilium ablop numero plena est. Haud secus atos uester quoos recepit Hesiodus, in operibus em & diebus lic ait: τρίς γλη μύριοι ασίν των χθόνι το λυβοβάρο αθανάτων ξίνο. φύλακες θνα του ανθρώπωμο δίςα φυλαίος κοτίμες εθέκας κλομέτλια έρχα λερα έος αμθυοι το αμθιφοιτώντες. in' nine id est, Ter enim dece mille sunt super terra multos pascente immore tales louis, custodes mortalium hominum, qui utice observant & iustitias & miserada facta, aërem induti ubiq euntes super terram. Quorum instar in homine duas uolūtatis potetias nominat duos angelos יצר טוב ריצר רע id est, authorem boni & authorem mali, ut in מררש הנהרמא legitur, quem citat Rabi Asse in sua collectura. Eiuscemodi autem Hesiodos custodes corporico assistentes Latini spiritus nuncupant, eorum quisquis solicitus dini negociorum inferiorum deltinatus fuerit Mamona seu Mamon dis citur, quem Græcè dæmona seu dæmon uocant, non utique in malam par tem. Sanc aliud quidem est dæmon aliud dæmonium, quod à nobis pue tatur diuinitatis extenuatiuum esse, quapropter diminutiue à diuinis exe cluditur, quanquam planè fateor Hømero & uetultilisimis scriptoribus

alium eius uocabuli ulum fuisse, quorum multi de Socratis damonio lau danda & ueneranda predicarunt quod Apuleius de Deo Socratis interpretatus est. Quod autem Latini uo carunt spiritus instar uentorum, à no bis originem sumpsit, qui coldem many appellamus. De quibus Rabi Te dacus Leui in lib. de dece numerationib. post explanatos quatuor uetos, aquilonare, meridionalem, orientale, & occidentalem, tandem sic scribit, ideft. ארכע רוחות ארכע שלאבים ברא רמשונין עליחין ביושח ובלילה Et illis quatuor uetis, creauit quatuor angelos, qui præfecti funt super eos in die & in nocte. Deinde sequitur codem authore, quod Michael qui est de parte clementiæ ac mileration**um constituitur** Mamona, id est, præfes ctus super uentum occideralem user ad dimidium diei, & user ad noctem. Régitos uentum orientalem Raphael, qui similiter est de parte clementia. Tum Gabriel in uirtute iudicij & seueritatis præsectus est cum uento bos reali super dimidium noctis & duas mensuras mundi. Noriel ucrò præsis detaustro. Hucusque Tedacus Leui. Caterum plures illi sub se species Mabent, quas liber הארות arcanorum continet, & in Porta Lucis italegis בי מן הארץ וער תרקיע אין שם מקום פנוי אלא הכל מלא המוגים מחם :tur טחורים מחם בעלי חסר ורחמים ויש למטח למה בריאות טבאות מזוקות פנוי אלא חבל חמונים מחם לשלוריו מחם למלחמה מחם לטובה מחם לה ומקטרגירים ובלם עומרים ומרוחי אבאויר ואין מן הארץ ועד חוקיע מקום ideft, Quod à , לרעה מחם לחיים מחם למות ובל זה במרור התחתון שאנו בן terra uso ad firmamentum no ibi locus uacuus, sed omne plenum formis, ex illis pur é, ex illis capaces gratig ac milerationum, & funt inferius multg effigies foedæ, noxíæ, tentatrices, & omnes comorantes & uolates in aere. Et no à terra use ad firmamentum locus uacuus, quin totu sint species, ex ήs ad pace, ex ήs adbellū, ex ήs ad bonum , ex ήs ad malū, ex ήs ad uitā, ex hs ad morte. Et omne id in habitatione inferiori in qua nos fumus, hæc lo seph Castiliensis. Sed absit à sancto, pposito nostro, ut multa de squalentis bus & turpissimis dæmonib.illis humani generis hostibus, que dicuntur contrarie fortitudines disputare pergamus, uel qui superiorem regionem peruagari putant, ignei, uel qui ppinquo nobis aere oberrat, uel qui terre ni terrestria territant uel qui lacus & fluuios habitant, ac sepe ipsum mare quatiunt uel qui lub terra illos quando o inuadunt qui puteos effodiunt &metalla item hiatus terra prouocant, flamiuomos uentos agitat, & fun damenta coeutiunt, extremu, qui omnia lucis ac splendoris fugiunt imper scrutabiles & penitus tenebricoli, qui no modo genus humanu, ueruetia bruta uexăt sermones suos absor sonitu ingerêtes. Aduersus quoru machi mationes sunt ex nostris quimulta se arbitrant expertos, ac no dubitant & bonos spiritus mulcedo attrahere, & malignos oppositis passionib. ppul fare, sacris & diuinis ritè nominib. ac characterib. suffulti. Iubet hominem futuris periculis exponendum recipere membranam tenuissimam, que di 0000

citur uirginea tanquam fyncera, munda & immaculata, ut præfagiat acto. ris puritate, tum deinde hos characteras inscribere sic na har at extra in hi spidi ore folij parte ligna quog hæc אין qua ligatura firmissime sperans tem in Deu universitatis creatorem precipiut nullas formidare peruerso rum hominum machinationes. Id ita pandunt mysteriu, sunt em symbola primorum quince uerluum Geneleos, tam capita co termini iuxta lecunda Cabalistica artis parté. Scripsit quondam de physicis ligaturis Costa Ben Luca res no phylicas tamen experientia, ut opinantur phatas, qui ait, Au ricularis digitus abortiui, si mulieris collo suspendatur, no concipiet dum collo hærebit: at nunc uerba, quib. creator omnipotens fecit cœlum & ter ram alligata, nu putauerit, inquiunt, aliquis nihil posse: sanè multum prog fecto credunt mez fecta homines magno magistro Rabi Asse, qui scriplis in כמר חיחיר quod uolens petereacimpetrare optata, conuertat le ad sles mentia & milerationes Dei utendo is characteribus מכחם בחסם שהקחם מחוד mentia & milerationes Dei utendo is characteribus ריר נסים quæ inueniūtur elle digna lacræ lcripturæ memoracula, cuiulmo 🖯 di habentur & alia cõpluria, quibus ferme omnes Cabalistarum libri sunt referti. Student quot alij è divinis literis sigilla illustria fabricare, quæ co tra hominum aduersas ualetudines & reliquas molestias valeant diuturs no usu probata. Veluti est illud uerbi causa, quod Rab Hama in libro Spe culationis ex quatuor non magicis, sed solennibus & communibus sacris nominibus copoluit, quin potius copolitum a patribus recepit יחיה ארגיי ריאר אחרת. Est autem ייאר Cabalistice idem quod El. Accipiunt igitur eius scientie artifices primum characterem primi nominis,& primum secundi, & primum tertij,& primum quarti, fit ca figillum primum איאיא. Deinde os perantur pari modo circa secundas quatuor nominum sacratissimorum si teras & oritur הריה. Tertium sigillium ita conficiunt, tertias quasos literas coniungunt & nascitur יגאי. Postremum eodem more copulant ultima, & exurgit quartum ligillum quod elt non. Horum quatuor ligillorum inten rio elt יחיה אל חיבר יחיה אחר,id elt,Dominus Deus noster Dis unus,& fiec inquiut, esto quatuor simul iunctorum sigillorum superscriptio. Demui in membrane tergo depingunt א ארא quod interpretantur hicken ארא אחר המר המרחה אחר המרחה ווישו ווישו המרחה המרחה המרחה המרחה המרחה אחר המרחה המ literaria lecudum tertiam Cabalæ partem. Stant itag cum ligillis & inleri ptionibus coram altissimo mete Deo deuota, & quam libeat benedictios nem de illis decem octo benedictionibus, aut in alijs iustis precibus coten tam postulauerint, infallibiliter se impetrare sperat, omnemos uel colitus imminentê îgpe fortem frangere, uel Adrastiă, ld'est, ditiinarum legu incui tabilem potestatem orationibus sacrorum uerborum mitigare posse coste dut.Nam haud modo characteribus & figuris, uerumetiam uerbis & çaçminibus bene initiatum Cabalillam putant queuis tum & sint admiranda efficere.

efficere, quod & uestri quidă posse fieri confitentur.Plotinus enim de dus bijs animæ lib.2.cap.35.enumerat quatuor quib. mirabilis infit uirtus fels licet, qualitates specierum occultas, & figuras, & concentus, & uota. Por phyrius etiam & làmblicus aiut per Deum propriè, per q bonos angelòs aduerlus infimos spiritus imperium nos habere, nec inuenit ullu in orbis terrarum ambitu genus hominum quod in hanc lententiam facilius eat 🕏 ut fama est diviniores Christiani, qui nominibus & figuris demonia encia unt,&manus lupra ægròs imponunt,&bene habent, & mortiferà lanãt, & miracula consimilia operantur. Sed, ut asserentibus illis uera loquar, o's mnia ea fidei potius tribuunt, quanqua & orationibus nonnulla esse insia tam potestate opinant. Dicunt enim ato credut op oratio sidei saluabit in i firmum, nece aliter idonei Cabalista sentiunt, qui pariter affirmant opera tiones miraculosas ex solo Deo, & ab hominis side pedere. Mendaces igi tur & stultos esse illos priunciant qui soli figure, soli scriptura, solis lineas mentis, solis uocibus aere fracto natis, tatam miraculorum uim & potesta të concedăt, ut testat Rabi Moyses Ægyptius in libri perplexorum primi cap.72.Ad hæc non folu, inquit Philolaus, Hebreorum Cabaliste, sed etia Grecoru prestantissimi multu signaculis & sigillis sidei tribuerunt. Antio chus enim cognometo Soter, cu esset in expeditione contra Galatas uiros fortes & militum innumerabili concursu munitos prælium difficilimum comissurus, quado iam ut de eo Lucianus scribit waru worupas extlas id midas, noctu uidit per somniu assistere sibi Alexandrum, iuberecp, ut militib. suis ante pugnam p bellica teffera fignaculum quodda fanitatis ediceret, per quod fibi contingere uictoriam pollicebat. Id erat eiulmodi quo in uestis bus insigniretur, ut idem Samosatensis de compellationis errore notauit Finadip flywoo of and have the guine pauper, id eft, Triplex trizgulus inter le quine quilinearis. Antiochus aut ligno eo leuato, mirabilem aduerlum Galatas nactus est uictoria. Ego ipse profecto illud pentagoni symbolum sæpe in Antiochi argentea moneta percussum uidi, quod resolutu in lineas ostena dit uocabulum bylaa,id est, sanitas. An no in rem erit, Marranus inquit,id quod magno Constantino quondam Dei signữ, ut tunc appellabant crus ce, in ipla meridiei hora cora omni exercitu superne apparuit Latinis litea ris inscriptum siciln hoc uince. Et uicit quidem Constantinus code signa culo, ato tunc plausu populi Rom. Imperator lectus à csalutatus, omnités Imperatorum inuictissimus fuit cognominatus. Quantu igitur ualuerut figilla & fignacula, teftes erut fummi uiri, Iudæis Machabæus, Græcis Art tiochus,Romanis Constantinus.Nec te fallit Simon, quod de Christiânis paulo antè locutus es. Nam ea gente nihil sub hoc seculo est in opificio sia gnorum, characterum & uocum admirabilius, qui figura crucis & nomis ne lefu fistunt maria, uentos mitigat, fulmina repellunt. Est præterea chara etere illo & effigie crucis nihil etia fortius, & in periculis nihil magis falus 0000 2

tiferum, quaquam non alia, ut libere fatear, ob rem, nisi quod ueri saluato. ris symbolum extat, sicut uobis Dei symbolum est nome illud Tetragram maton. Quodo Cabalista possunt in nomine inestabili cum nuper à te mostratis sigillis et charagmatis, id multo ualidiore modo possunt fideles Christiani per nomen Iesu estabile cum pprio signaculo crucis, cum se are bitrentur nomen Tetragrammaton longè rectius pronunciare in nomine mon ueri Messihæ, ad hoc citant id quod in Midras Thillim uestriscris אמר ר יחושעה כן. לוי בשם ר פנחס כן יאיר מפני שה מהפללין ימיאל plerut בעולם חוח ואינן נענין על ירי שאינן יורעין בשם חשפורש,ideft, DixitRabf Iosue filius Leui allegando magistru Pinthes filiu Iair. Propter quid orant Ifraël in mundo ifto,& non exaudiuntur.Propterea qd no nouerunt Sem hamaphores, idelt, nomen Terragrammaton, hæcibi. Tum Simon. Fortasse tu, sed quid uerbis: certe hanc figură crucis sapientiores Cabaliste ad lignum Ænei serpentis in deserto erectu referre uolunt, licet ualde silenter & occultè, id & per גימטריא id est, per equalitatem numeri. Horum namos אלה,id eft, crucis,& אין,id eft, ligni, characteres, utring centum & quinqua ginta lymbolizant, quare facilis de altero ad alteru fit trasitus, de cruce ad lignum, et de ligno ad cruce. Sed digito copelco labellu. Teporis angultia coartat optimi amici, ut minus & uolui dixerim, & me frustor tamen ægrè meo gaudio illo excrescenti de ornameto & dignitate orationis uestre, cu in tam densa nocte, quando cubandum est defecero, qui no tanqua Sophi ste uulgari nugatorio & exili sermone, necp gladiatorio certamine uerbos rum, aut contentione opinion u hactenus mecu disputatis, sed accurata & acuta dicēdi ratione, sententijs rei, de qua agif, aptis & accomodatis, ut 0 = ptaré maiora nobis dierum spacia cocedi. Nemo enim de arte Cabalistica paruo momēto latis dicere potelt, tāte lunt res, tā altæ, tā innumere, tam di scriminose, ut oporteat summis ingenij uirib. niti quelibet eius causæ auls du et studiosum. Et circuspicere no modo qua industria sit addiscenda, sed etiã quo sit periculo moderanda & exerceda. Nam cu ea scientia sit & reru spiritualium & spiritualis, nec possit homo facile de spiritibus afferre iudi ciu, is etia cui est inter angelos & demones iudicadi cocessa potestas quas libet discreta pésiculatione, uel us ad equată regulă, psecto non sine mul ta utios formidine, ac nisi purgatis antè morib. isti facultati, & isti exercitio rectè incumbit, ne Balam prophete sorté patiamur, ne uiuétium matré imi temur, ne sub figura lucis tenebras sequamur. Metuite uobis ab istis fulmi ne deiectis spiritibus, & seuissimis hostib.nostris, at credite mihi, ferunt inter nos mortales, ut angeli, sic diaboli uexilla qui o sua. In exercitu Dei quatuor antelignani בריאל ארריעל רפאל.i. Michael, Gabriel, Vris cl,Raphael,instar elemétorum quatuor,secudum quatuor situs, aut iuxta quatuor numerationes spirituales, ut quoda fili Israel quatuor uexillis, pl eiscebant, Numeri secundo, Ad oriente Iudas, ad meridie Ruben, ad occis dentem

2161

dentem Ephraim, & Dan ad aquilone. În exercitu pariter Satang latissima gerut signiferi ultores uela ביאל פיאל פיאל פיאל שואל.i.Samael, Azazel, A zael, Mahazel, de quib. Mnahé Racanat Leuit. 16. & in lib. 1. Pentateuchi sermone tractat, quo in loco & Thargu Ionatham ipse super Genesim alle gat. Deinde adhuc magne crebrescunt turmæ dæmoniorum & legiones tartari pfugæ, ac fugitiuæ omnes portione suam habetes in capro emissas rio, que ppter eorum fœditaté & horrore hic recelere omittam, quanqua multa pars in facra scriptura comprehenduntur. Sed cum prouerbio Cas halistarum dicendi finem nuncfacio המשביל יבין. i. prudens intelliget, si eriam hoc addidero, quod sicut Michael הרא חבחן חגרול i.ille sacerdos ma gnus, lacrificãs in mundo luperiori, animas hominữ immaculatas Deo be nedicto præfentat,immundas autem & uitijs oneratas ad diabolum mits titita pontifex in mundo inferiori, ut scriptum est in Leuitico, iubetur ani malia munda & infontia offerre Deo, criminibus autem & noxarum mos le onerata tradere Sathanæ,quod & Cabalistæ sedulo approbant, dicen• בי כל חעניינים התחתונום חם מוגדיים לעליונים וכפי העשורה למטה בי:tes געשה למעלה.i.Quod omnes res inferiores, sunt & representative superio rū, & uti fit inferius, sic agit superius. Portendunt hæc aliquid & uirtutib. debitum & uitijs, ut cauedum cuice lit quo uiuat & quo moriatur modo. Tota não philofophia nostra hæc est, ut bene uiuedo, bene moriamur, ne forte lua portio futuri limus tartaro, & ultricib. Furijs omni frultrata spe, atos tu eueniat malo malè. Nuc quod ualde discrutiat puto discedendu no bis elle, quãdo à mane ad noctê lupra 🛱 decuit multiloquus uobilcum fa bulor. Nă ut de me humaniter coniectură facio, ita nő indigne de uobis iu dico, pdormitu lopor abire folicitat. Tu illi: Diuellimur adeò molestè, in 🛚 quiut, abîte Simõ, optātes perpetud te audire, quamobre de multiloquid ne uerbu quide. At co ita iubes more tibi gerimus & abimus, redituri ad te in crastinu, nisi tibi incomodu est. Ad hec Simo ait: Nequeo celare amicos uos, quid mecu costituerim. Cras ad loginqua migrabo, uocatus nuptiare caula, qin patruus uxoreRatilpong duxit, q res beneuortat. TüPhilolaus! Vrgerē,inquit,totis uirib.ut maneres,nilī nõ equu ellet,quin haud modo nobis, fateor, nati sumus, parte nostri, amicis suo iure locamus. Igit gratias tibi agetes, fausta precamur itineri tuo tuis &. Hic Marranus una mœrore tactus: Vade, inquit, sinistris auib. pspere, feliciter à amicissime Simo, ator uiroru optime. Interea fine nundinarum Fracofordien siu expectare cogis mur, ut cu mercatorib. nostratib. ab hoc emporio in patria quis su fu tutle us remeare queamus. Tu Simo de more gentilitio, inquit: Pax uobis. Ad qd amboisti. Vale aiut, I decus, I nostrum. Habes sanctissime Leo decis me à Capnione humiliseruo tuo, breui copendio recitata in symbolica Py thagore philosophia, & Cabale sapietia ueteru opiniones atos sentetias, exi qui licet numeri, tñ q studioss multo amplius cogitadi ac inuestigadi ans 0000 3

fam præbeant. De quibus ego mediocris ingenij & minutæ prudētiæ he mo nihil iudicare aulim,nec lanè iudicauero. Sed totu huc libru tuæ lubij cio authoritàti, cuius in arbitrium collata est totius mundi censura, ut que dispiceant rencias, & tum lætabor cætera placuisse. Conatum hunc certè meum, quem & nostri & Reipublicæ causa suscepisseme potes existimas te, uideri tibi no planè improbu confido, tum quod aliena meo labore no stris pateant, tu qd hoc Semestri legendis illis id quinquenne bellu, quod aduerlum me holtes mei te sciente gerunt, si omnino nequibat uitari atles uare studuerim, tum denique et meoru esser apud te aliquid, q sit beneuo lentior memoria nostri tua, quoties paternu erga me animu tuum fragere ac avertere inimici moliuntur. Non em intermittut, scio, quotidie susuris attentare pias aures tuas, modo per proxenetas coducticios, modo per es pistolas, ut quas ad te proxime 14. Calend. Octob. ex Agrippina Colonia datas nuper legi, quaru simul cu falsa delatione titulus etia mentit authos rē.Nõ em tā colenda Colonia,tā eius ueneranda Vniuerlitas, led particus laritas & quædā inimicorū fingularia colluuio, minimacī pars ciultatis & ea insanior, hoc facinus fecit, ut tuæ Sanctitati affirmarent, quera no sunt, idós cotra Inhibitiones apostolicas, & contra mandata Cæsaris pace. Vie des etiã quanta in elidem literis audacia tanquã Solonianas tibi leges pre scribere, fonte à juris docere præsumat, qua oporteat uia in judicio ad nu  ${f tum}\,\&\, {f uoluntatar{e}}$  eorum procedere, ut facilius me fordibus uin ${f cant}$ ,  ${f quali}$ nő iam certa toti fermé orbi habeat innocétia mea. Vnde adduci nő pole sum, ut suspicer istis te sidem habere, qui despecta Inhibitione Apostolica, & cotemptis celuris tuis, & minime obleruato iuris tramite libellu meum lite pendête cobusterut. Credes uero potius grauiorib. uiris Alemanie su perioris omni exceptione maioribus, quod nullu fcadalum polui, nullam ruinæ occasione paraui corã ulla plebe Germanoru, qui mihi eiusdem lin gue societate iucti sunt, in qua lingua istis Belgis ignota Cossiiu meu illud Camerariu cu plana eius declaratione uno cotextu certe, ut decebat, edidi ac secure quide credere potes, eo & firmius quo de mea inno cetia, pietate, fide, integritate & a plurib. illustrisimis latissimar u terrar u nostræ natio. nis regnatoribus, Magistratibus, populis & Germanorum, et sanctissimis Diocesiù nostraru Episcopis, oppidis & ciuitatib. ferme triennio ante per literas oblignatas, & fide dignas factus es certior. Extat penes te ab inuis ctilsimo Rom.electo Imp.Max.Maximo Leoni tibi,& à reuerendissimo Cardinali dño meo Gurcensi pro mea innocentia terque quateros oblata: testimonia. Dederut et post Episcopos illustrissimi prouinciaru presides, ato duces nobilissimo sanguine, ponati. Electores Imperii Fridericus Sa xonie, & Ludouicus Bauarie Interrex, & dux Vuirtebergesis & Marchio Badēsis princeps, & strenuissimus Magister ordinis Teutonicorū. Et è re gione horu reueredi, ac Deo amabiles Germanie poulices, Episcop 9 Vor maclenfis

macielis, Epilcopus Argentinelis, Epilcopus Coltantienlis, qui me ouem suam pastor agnoscit, & Episcopus Spirensis, ille à tua Sanctitate huic lits datus iudex, qui authoritate cua functus, de confilio peritorum p mea & scriptorum meorum innocentia distinitiuam tulit sententia. Cum illis des derunt pariter quinquaginta tria Sueuie oppida, omnes officiosissimi, for rissimi, & integerrimi uiri, comendatitias epistolas, & literas recte fidei, pe bitatis & mez indemnitatis & testes. Addunt illorum testificationi robur Sepondus insigni doctrina & grauitate prelati ecclesie, quos Reuerendis hinis caulæ nostre iudicib. Grimano & Anconitano Cardinalibus, ortho doxæ fidei columnis tāquam peristylia iunxisti senatorios assessores, mun di lumina. Archiepiscopi, Episcopi, Ordinum Generales, & eorum Procu ratores, Sapientiæ Romanæ Magistratus, Pocnitentiarij, & alij theologiæ atopiuris lectifsimi Doctores, pfuis fingulorum dignitatibus in historia de temporib meis nominandi, qui tot sessionibus publicis in que Maiesta tis domestico sacrario quam Capellam Pontificiam uocat habitis, semper agente rem meam, ut omnia folet fideliter oratore iurifperitifsimo Ioanne Vanderbico tam equestris ordinis nobili uiro quàm in causarum patroci nns disputatore acerrimo,& eodem Procuratore meo , tandem in ultima sessione causa plene cognita per sententias scriptis editas, decreuerunt me ab hac perfecutione iniuriofa liberandu esse ac absoluendum. Nec ulli du bium quin'diffinitiua quoq paris oraculi fententia reuerendifs. Iudicum, ut debuerae lecura fuisset, nisi tunc mandatum de subsedendo abste, ut dis cebant accusatores, impetrassent. Eorum omnium quos sa citauimus, uns dequate testimonia & uota si recordaberis, & acta indiciorum, si coram te legi curabis, plane inuenies me ab omni delatoru infimulatione prorfus alienum. Aksilit huic meg puritati tota fermè urbs Romana, & cunctarum Hationum omnes doctifsimi, quorum ego decretales quotidie literas acci pio, etiam à finibus orbis, côfirmantes me nullis hominibus scandalo fue isse unquam, scriptis meis, quin me potius ædificare in dies, plantare qua rijs linguis ecclesiam Spiritui sancto, qui per diuersitatem linguarum cun ctarum, gentes in unitate fidei congregauit. Animaduertunt nimirum od ego primus omnium Greca in Germaniam reduxi. & primus omnium ec clesiæ universali artem & studia sermonis Hebraici condonavi atos tradis di, quare spero me non frustra sperare posteritatem ecclesiasticam meritis meis futuram non ingratam, tecs prælentem Beatils. Leo Pont. Maxime rerum magis; quàm ucrborum æstimatorem pro tot & tam duris laboris bus meis in orthodoxam fidem benefich loco collatis, pacem mihi, & ani: mi tranquillitatem iustèredditurum. Sin me uerò cupias in hac uita mas

lorum perfecutioni perpetuo subiacere uehementer gaudebo uideri dignus, qui tantas pro Christo nostro iniurias patiar.

LIBRORYM DE ARTE CABALISTICA FINIS.

## CONRADVS LEONTORIVS... LACOBO Vinphelingo S. P. D.

vamprimumà te Moguntiaco discessi, statim in meipso sum exè pertus uulgatum apud Gallos nostros prouerbium : Nusquam cum amico latis nec prælens, nec ablens. Prælens enim cu ellem, no faris re p nostra amicitia sum usus, quod amantibus omnibus accides re solet, qui in digressu sentiunt se plæra omisisse, quæ se facturos aut dis cturos animo destinauerant. Sed od omisi, resartient literulæ, quarum co mertio utinam sepius tecum esse. Colloquebamur de libello clarorum di rorum domini Spanhemen, quem impressioni Basileam datum esse dices bas.Interrogaui de doctore loanne Reuchlin, esset ne insertus, qd ipsum. cum subdubitares, negares &, sum demiratus. Quem enim in omni genere doctring hac tempeltate clariorem exiltimare polles, si tibi penitus ellet fa miliaris & notus, reperires neminem. Eum ergo non sine magna iniuria et iactura Germani nominis præteribitis tug abbas g tuus. Est em trium lin guaru peritissimus interpres, Græce, Hebraicæ & Latine: Adde etia si uis Gallice, qua Aurelianis du iuris Audio nauaret opera perdidicic. Trastulic plæralæorationes adolelcens, quarum alique nisi fallor sunt Xenophon tis in Socratis defensionem concer. Condidit carmina multa & iucunda, conscripsit plæras@epistolares disputationes, quas sententijs Græcorum etiam Hebreorum refersit. Vt aut Hebreoru secreta dogmata penetraret multis annis enixilsime laborauit, atos ita omnem eorum bibliotheca eno. luit ut quem Hebræorum libi opponas, no facilè reperies. Hac ingenij & doctrinæ felicitate & ubertate inductus, ad scribendum dialogum se con= tulit, quem Capnion, seu de uerbo Mirisico inscripsit, quo nihil unquam nidi, nec facundius, nec mirabilius. In treis aute libros dividitur. Primus, omnia secteta philosophiæ sub nomine Sidonij explicat. Secundus, Baru chiam ludæum omnia illa secreta nomina & portentifica, & alia multa He bræorum enodantem confingit. Tertius Capnionem, fidem Christianam ex præscriptis duobus approbantem & demonstrantem inducit. Vbi o mnia uerba mirifica ad nomen IESVS ita applicat, utillud ineffabile tetras grammaton, iam estabile sactum esse demonstret. Quem si legeris dialos gum, affirmabis nullum, nech Philosophum, nech Iudaum, nech Christiae num Ioanni Reuchlin iure præferri posse. Hunc talem non omnibus Itas lis apponere nobis fuerit perpetuus pudor. Quare mi lacobe cum Augu stam sim petiturus, & nesciam quo tempore Basilæam perueniam, velim fumma cura & diligentia fcribas Ioanni Amorbachio impressori, ut in Ca thalogo, suum Ioannis Reuchlin Phorcensis locum assignet. Vale mi iucundissime Iacobe lœtus & felix.

Spiræundecimo Calend.Maias



Digitized by Goog

