

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

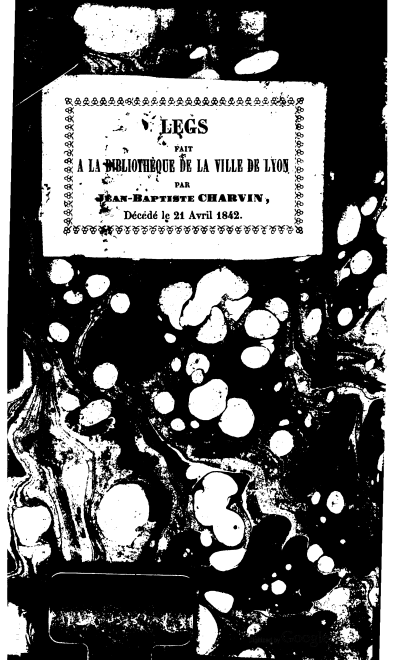
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







6 34 Se 1 \_ 319714 28309 Camir HECTORY fig in Porce 2 - So Borne Digitized by Google



Aupla andre de l'aventario ·uin yon Cno. uni 1812.

# 319714

# DISCOVRS

SVR LE BANQUET DE PLATON:

P A R M A R S I L E F I C I N Philosophe, Medecin & Theologien tresexcellent.

> A LA SERENÍSSIME ROYNE DE NAVARRE.

Traduits de Tofcan en François par GVY LE FEVRE DE LA BODERIE Secretaire de Monseigneur frere vnique du Roy, H son Interprete aux langues Peregrines.



A PARI'S, Chez Iean Macé, demeurant au mont S. Hylaire à l'enfeigne de l'Efcu de Bretaigne. 1578. AVEC PRIVILEGE.

# Extraict du Priuilege.

D Ar grace & priuilege du Roy est permis à Iean Macé, Libraire iuré en l'Uniuersité de Paris, imprimer ou faire imprimer vn liure intitulé, Difcours de l'honneste Amour sur le Banquet de Platon, C.Et est defendu à tous Imprimeurs, Libraires, ou autres de quelque qualité & condition qu'ils foyent, d'imprimer ou faire imprimer, ou exposer en vente autre que ceux que ledi& Macé auroit fait imprimer, sur peine de confiscation desdicts liures qui se trouueroyent autrement imprimez, & d'amende arbitraire. Et ce iusques au temps & terme de fix ans finis & accomplis, à commencer duiour & date que la premiere impression sera paracheuee d'imprimer. Ainsi que plus à plain est contenu audict priuilege, sur ce donné à Paris le 11. de Mars, l'an de grace 1578.

# Ainsi signé par le Conseil

Le COINTE.



# A LA SERENISSIME ROYNE DE NAVARRE, Marguerite de France, Fille, Seur, & espouse de Roy.

ADAME, le diuin Platon, duquel la Dmemoire est celebree en ce Baquet Philosophi-Eque, estant quelquefois interrogé insques à quand il se fauldroit arrester à ses sentences graues enfeignemens, refpondit en ces termes: Iusques à tant qu'en la terre apparoisse quelcun plus fainet 🖝 facré, qui enseigne la voye de verité que tous ensuyuent. Ce que Marsile Ficin autheur du present discours a interpreté comme Oracle Prophetique se deuoir entendre de nostre seigneur lesus Christ, qui de toute Eternité a esté co est la sapience eternelle de Dieu le Pere, co qui en la plenitude des temps par le sacré mystere de l'Amour eternel or diuin a voulu vestir le manteau de nostre bumanité , laquelle il a prife au Sacraire 🖵 Tabernacle de la trois fois heureuse Vierge M ARIE, de laquelle le beau nom retourne ne sonne rie que AYMER. Comme il me (ounient auoir chanté en quelque Stance d'un mien Cantique,

ã ij

Bel est le nom de I E s v s le Sauueur, Mais celle-là qui a eu la faueur D'attirer à soy L'Amour, l'Aymé, l'Amanr, A eu du grand Roy Des beaux esprits l'Aymant Nom conuenable, & de merite orné, Car en M A R I E A IMER est rectorné. Aimer à fait le Salut reclamer,

Voyla le bien qui vient de bien-aimer. Iceluy donques estant apparu en serre nons a monstré le chemin de la verité, que tous doyuent en suyure: ainçois comme il tefmoigne de foymefme, il a efté la voye , la verité , 🖝 la vie Et pourtant c'est bien raison que nous apprenions de luy plustoft que de Platon,ny de quelcoque autre Philosophe,les difcours du vray, syncere, or parfait Amour, or le moyen de bien aymer. Ie dy cecy no pour improuuer du tout les Harangues de Platon, & beaucoup moins le Traité de Marfile Ficin sur cefte matiere d'Amour, mais afin que tous à voftre imitation apprennent que c'est de luy proprement, 🖝 de sa doctrine saincte, qui n'est qu'amour & charité inspiree de l'Amour mesme, qu'on doit puiser les enseignemens pour deuenir vrais 🕝 loyaux amoureux . Or comme ce festin & Banquet Platonique fut autrefois celebré en somptueux & Magnifique appareil par neuf personnages segnale, or excellents en toutes vertus or doctrines soubs l'authorité co aueu du magnifique co Illuftre L A V-RENT DE MEDICI, à la mode et façon de la Toscane: ainsi Madame, sous l'aueu & par le comandemét de vostre Serenissime Maiesté il se verra de rechef instruit

🖝 dresse à la Françoise des propres mets 🖝 viandes spirituelles qui autresois y furent servies : ausquelles tant s'en faut que le long temps, qui ('est écoule' depuis, ait apporté quelque empirance : que pluftoft au reply d'un siecle elles ont conserué or augmenté le premier goust or saueur : de forte qu'elles pourrot maintenant, außi bien que iamais, satisfaire à tout appetit & palais non depraue de mauuaifes meurs, ny humeurs : or bien prinses se conuertir en bonne 🖝 falubre nourriture des Ames de l'Amour vray faintement enamourees. Cefte façon de Banquet Philosophique iadis entre les hommes doctes eftoit fort celebre 🖝 accouftumee, ainsi qu'on peut recueillir non seulement de ce present Discours, mais außi de Plutarque & d'Athenee, autheurs Grecs de premiere marque : laquelle fut renouuellee 🖝 remise sus ensemble auec les bonnes lettres , auparauant enseuelies en la Barbarie, par la faueur de la tres-illustre maison, or pour ce fait à iamais memorable or recommandable à la Posterité des Ducs de Medici : entre la fleur des bons efprits florisfans pour lors à Florence. Maintenat à leur exemple sous l'aucu de vostre Maiesté, Madame, qui des deux parts estes extraite des deux premieres maisons, ausquelles auant toutes autres, appartient l'honneur du restablissement des bonnes lettres, par l'ayde de la Bonté divine elle pourra desormais estre continuee 🖝 entretenue de bien en mieux. Et vueille Dieu, que non plus en memoire de la naissance 🕑 du trespas de Platon, iadis vrayemet digne, si quelque autre Philosophe l'a esté , de tant honorable tesmoignage:mais bien en souuenance 🖝 recordation de la Naissance & Mort admirable du parfait autheur & O d'Amour O de vie, se puisse à iamais perpetuer ceste

a 11j

loüable façon de discourir, non de l'origine d'Amour à la Platonique seulement, ny des quatre sortes de rauissement d'esprit dont est faite mention en ce Trait é: mais de l'origine eternel, & temporelle naissance du vray Amour à la Chrestienne, & de la parfaitte extase & rauissement de Pensee, par lequel les Ames fidelles enamourees sont abstraittes & cseues insques au baiser sacré du parfait Amant: duquel le Roy qui porta le nom de Pacifique entre les Hebrieux chătoit iadis en ceste maniere: Qu'il me baise, & qu'il me touche, du sainst baiser de souche. Des effects & de la puissance merueilleuse de cest Amour diuin, à l'imitation du grand Hierothee, & de nostre Sainst Denys en mes Cantiques Spirituels i'ay quelque fois chanté les vers qu'il enfuyuent:

Hommes mortels heureux fi d'Amout mutuelle Par enfemble conioins fans enuie & querelle, Et de franche amitié fans fraude & fans amer Debonnaires & doulx ils fe vouloyent aymer. Lors reuiendroyent icy toutes chofes changees, Les bons Siecles dorez, fans noifes mélangees: Lots rien ne defaudroit, en paix & en fanté Les hommes ioüiroyent de tous biens à planté: Les richeffes de gré ruiffeleroyent éclofes, Et tous homes contés auroyét lors toutes chofes. Cartous n'auroyent qu'vn cueur, tous vn mefme vouloir,

Et l'vn ne se pourroit d'vn autre homme douloir. La sacre fin de l'or, l'auarice gouluë De toussours aquerir, la volupté pollue, Les embusches, le dol, les larcins, & le soin

D'entre tous les humains feroyent banis au loin. Car tous de l'éiouir auroyent lors caufe melme, Melme de le douloir, vn feul falut fupreme Et vn peril à tous, vn feul labeur commun, Et tous triompheroyent de la gloire comme vn. La race des mortels feroit fans tant de cures, Toutes chofes feroyent entre les hommes feures, Ils viur oyent alleurez fans meurtres ou efforts, Et les foibles n'auroyent à creindre les plus forts: Lors la Paix floriroit par tout en euidence, Et tout plein couleroit le cornet d'abondance : Voila les fleurs, les fruits, l'entretien, & le cours De charité, de paix, de l'Amour des Amours.

C'eft cet Amour doré qui done à tous les hommes

Tout cela qui leur fert, c'eft luy par qui no' fómes, Luy par qui nous naiffons, luy par qui nous viuós, Luy par qui repofons, & par qui nous mouuons. C'eft l'Amour feul lequel nous fait debieu preféte La grace & la faueur, & de mal nous exemte: Voire encor la faueur, la grace & le fupport Duquel nous iouïffons, & qui d'vn lien fort Nous ioint le Dieu amy, ou nous donne matiere Repurgez de noz maux r'entrer en grace entiere, N'eft rien finon Amour: & la Diuinité C'eft cet Amour, ce Dieu triple en fon vnité Qui par tout eft diffus. l'Amour tout lie & ferre, Il meut le ciel, le Feu, l'Air, les Eaux, & la Terre, Tout-puiffant, le Repos des hommes & des Dieux Qui confit tout en miel, & n'a rien d'odieux.

Voila, Madame, quelques marques des effects 🖝 de la puissance de l'honneste er fainst Amour, duquel philosofiquement est discouru en ce delicieux Banquet. Quant à l'Amour vulgaire, c'est vn subiet si commun, & tant demené par no 7 Poëtes, qu'il semble, comme a bien dit quelcun d'entre eux, que iusques icy c'ait est e la Philosofie de France, chacun à qui mieux mieux s'employat à y rapporter du tout les belles 🕝 gentilles conceptions de son esprit. Mais i espere que deforman telles viandes leur apporterot ennuy, or chercheront de se ragouster en tels mets que ceux qui sont presentel en ce festin, quad ils verront que vostre maiesté se plaist E delecte aux plus doulces & sauoureuses viandes de l'ame, desquelles estant rassasse elle demeure tousiours en son appetit, & en acquiert une nourriture & temperamet falubre 🖝 falutaire. A cela Dieu, la raifon, la bonne nature, o l'Amour mesme vous inuite, voire mesme l'excellence de vostre propre nom vous y semond,

Car l'Amant, l'Aymé, l'Amour melme Qui est le Dieu vnique en trois, Vous failant par grace supreme Fille, Seur, & Femme de Rois, Au triple rond de la coronne Qui vostre beau chef enuironne A graué par certaines lois En lettres d'or ce beau retour, En MARGVERITE DE VALOIS

GISE LA VERITE D'AMOVR. Ieprie Dieu, Madame, qu'il vous donne auecques tant de perfections tout accroiffement de profperité, De Paris cet xi. iour de Mars 1578.

Vostre tres-humble & tres-obeissant seruiteur Guy le Féure de la Boderie.





E s hommes ont accouftumé, apres lõgue vlance, de faire bien les choses que generalemet & souuent ils font, & d'au-

tant plus qu'ils les frequentent les faire mieux. Ceste regle par nostre folie, & a nostre misere se pratique en l'amour. Tous continuellement nous aymons en quelque maniere, & presque tous nous aymons mali & d'autant que plus nous aymons, d'autant pis aymons nous. Et si vn entre cent mille ayme droitement,



parce que ce n'est pas le commun vlage, on n'en croid rien. Ceste monstrueuse erreur ( à nostre malheur) nous auiét par-ce que temerairemét nous entrons en ce laborieux voyage d'amour auant que nous apprenions fon but & terme, & la maniere de cheminer les perilleux passages de telle voye: à ceste cause d'autant plus que nous allons en auant, d'autat plus (ah miferables que nous fommes) nous nous fouruoyons à nostre grand dommage. Et importe d'autant plus de se deuoyer par ceste forest obscure que non par les autres voyages & sentiers, comme en plus grand nombre & plus fouuent on y chemine. L'amour souuerain de la Prouidence diuine pour nous reduire à la droicte voye par nous delaisse & oubliee, ia dés le siecle antique inspira en la Grece vne tres-

chaste Dame nommee Diotime preftreffe Payenne: laquelle comme inspiree de Dieu, trouuant le Philosophe Socrate sur tout addonné à l'amour, luy declara quelle chofe c'eftoit que cest ardét desir,& par quelle voye auffi nous pouuions tomber au fouuerain mal, & par quelle voye ansti nous pouuios moter au bie fupreme. Socrate reuela ce sacré myitere à nostre Platon. Platon Philosophe, sur tous autres excellent en pieté & religion, soudain en coposa vn liure pour le remede des Grecz. Et moy pour le remede des Latins ay traduit le liure de Platon de Grec en Latin: & conforté de nostre Magnifique LAVRENT DE MEDICI, ay commenté les mysteres qui le trouuoient les plus difficiles au liure susdit : & afin que ceste salutifere manne enuoyee du ciel à A ij

Diotime soit commune & facile à plus de perfonnes, i'ay traduict de langue Latine en Tolcane lesdicts mysteresPlatoniques ensemble auec mon Commentaire. Lequel volume i'addresse principalement à vous Benard del Nero, & Anto 1-NE Manetti, mes tref-chers amis: parce que ie suis certain que vous receurez auecques amour l'amour que vostre Marsile Ficin vous enuoye:& donnerez entendre à quelcóque personne qui presumeroit de lire ce liure auccques negligence, ou aucc hayne, qu'à iamais il n'en fera capable. Parce que la diligéce de l'amour ne le comprend point auecques la negligence, & l'amour mesme ne se prend point auecques la haine. Le S. Esprit amour diuin, lequel inspira Diotime, nous illumine l'entendement, & embrase la volonte, de sorte que nous l'aymions en toutes ses œuures belles, & depuis que nous aymions ses œuures en luy, & iouyffionsinfinimét de son infinie beauté.

5 3

COMMEMTAIRE DE MARfile Ficin Florentin für le Banquet de Platon.

# PREFACE.



LATON pere des Occasion de Philosophies ayant accomplyile 81. an de son aage, le 7. de Nouembre, auquel iouril effoitne, seat

à rable, les viandes estans leuces, flnit favie. Ce Banquer, puquel en pareillement contenue la sprinité & la fin d'iceluy Platon, a effe celebré de tous les ancies Platoniques par ebacun an iusques au remps de Plouti & de Porfire ? Mais depuis Porfire M. C O.ans le lost elcoulez, & miles en A iii

oubly ces folénelles viádes. Finablemét en nostre temps, le tres-fameux LAVERENT DE MEDICI, voulat renouueller le Banquet de Platon , en donna la charge à Françoys Bandin. Come ainsi fust doques que le Bandin eust ordonné d'honnorer le v 11. de Nouembre, ayant conuié neuf Platoniques, les receut auec Royal appareil au village de Caregge. Ceux cy furent M. Antoine De gli Agli, Euelque de Fielole, M. Ficin Medecin, Christofle Landin . Poete, Bernard Nuti Rhetoricien, Thomas Benkis Iean Cavalçanți postre familier, lequel pour la versu de son cueur, & pour la tres-noble apparéce estoit des conuiez nommé Héros, deux des Marlupins Chriftoffe & Charles fils de Charles Poëre Finablement le Bandin youlut que ie fulle le neufielme Jefin que Marsile . A

6

Ficin estat adiousté aux dessus nommez, le nombre des Muses y fust recueilly. Et lors que les viandes furent leuees, Bernard Nuti print le liure de Platon qui est intitulé le Bãquet d'amour, & d'iceluy Banquet leut toutes les Oraisons, lesquelles leuës, il pria tous les autres conuiez, que chalcun en vouluft expofer vne. A quoy faire tous l'accorderent, & auint que par fort la premiere Oraifon de Fedre efcheut à expofer à Ieã Caualcanti : L'Oraison de Paufanias à Anthoine Theologien : celle d'Erissimaque Medecin à Ficin Medecin : & femblablement d'Aristofane Poëte à Christofle Landin Poëte, & ainsi de celle du jeune Agathon à Charles Maríupin : à Thomas Benci fut donnee la dilputation de Socrate: la derniere d'Alcibiade à Christofle Marsupin. Ce sort & A iiij

rencôtre fut approuué de tous. Mais l'Euelque & le Medecin, l'vn à la cure des ames, l'autre estant obligé d'aller à celle des corps, commirent leurs disputes à Iean Caualcanti : les autres s'estans tournez vers luy s'arresterent à l'ouyr auecq attention. A donc il commença de parler en telle maniere.

# ORAISON PREMIERE

DELA REGLE DE LOVER amour, co de sa dignité es grundeur.

CHAP. I.



N fort & rencontretref-agreable, ô trefbons conuiez, m'est aulourd'huy échetie, par laquelle est auenu, que le re-

presente Fédre Myrrinusien. Ie dy ce Fédre duquel Lisias Thébain souuérain orateur estima tant la familiarité, qu'il s'efforça de se le rendre bienueillant & fauorable auecques vne oraison tresdiligemment composée. La presence duquel fur à Socrate en si grande admiration, que pres du se du se lisse, estant ia émeu de la diuine splendeur d'icelle, & plus haultement eleué, chata des misteres di-

Louenges **de** Fedre.

uins. Lequel au parauant non feulement des choses celestes, mais aussi des terrestres se disoit estre tres-igno rant. De l'esprit duquel Platon prenoit si grand plaisir, qu'il enuoya les premiers fruits de ses estudes à Fedre; à ceftuy est addressé le premier liure de Platon, qui traicte de la beau té, lequel se nomme Fedre. Comme ainfi loit donques que i'aye esté iugé femblable à Fedre, non certainemét de moy, parce que ie ne m'attribue pas tant, mais bien de la rencontre du fort, laquelle chosea esté de vous approuuce, , quecques, ces heureux augures, en premier lieu, i'interpre-Trois chofes teray volontiers fon oraifon, & depuis ce qui touchoit à l'Euesque, & au Medecin, selon la faculté de leur esprit, ie le mettray à executio. Trois parties en chasque chose considere chasque Philosophe Platonique, à

confiderables chasque en Inbiet.

fçauoir, de quelle nature font telles choses, que c'est qui les precede, de quel naturel sont celles qui les accopaignent. Et ainſr de celles qui ſuyuent apres. Et sil approuue que telles choses soyent bonnes, il louë tel subject, & ainsi au contraire. Celle est doncques louenge parfaicte laquelle raconte l'antique origine de la chose, recite la forme presente, & demonstre les fruits auenir. Des premieres parties chalcune chose fe lauëpour lainoblesse: dessecondes pour la grandeur : des tierces pour l'vtilité D'autant que par ces trois parties sont encloses aux louanges, cestrois chofes, nobleffe, grandeur, & stilité. A ceste dause nostre Fédre ayant principallement contemplé la presente exceléce d'Amour, l'appelle GRAND DIEV. Et alouste, Aux hommes & aux Dieux digned'adHommes & Dieux yaincus d'amour.

miration. Celuy vrayemet est grad, à l'Empire duquel tous les hommes & tous les dieux, ainsi qu'on dit, se foumettent:par-ce qu'alendroit des antiques auflibien les Dieux come les hommes ont esté énamourcz. Ce qu'enseignent Orfee & Hesiode quand ilz difent, que les entendemés des hommes & des Dieux ont esté domptez de l'amour. Il est dit encores estre digne d'admiration, parce que chascun ayme la chose, de la beauté de laquelle il s'esmerueille. Certainement les dieux, ou pour mieux dire les Anges, comme veullent dire noz Theologiens, felmerucillans de la Beauté divine l'aymét: & auient le semblable, aux hommes de celle des corps. Cefte àlaverité, est louange d'amour, qui se tire de sa presente excellence qui l'accompagne. Depuis des parties qui le prece-

-1

dent Fedre le louë, quand il afferme Amour estre le plus antique de tous les dieux:là où resplendit la noblesse d'amour quand on recite sa premiere origine. Tiercement il le louera des choses qui ensuyuét, en quoy ap paroistra sa merueilleuse vtilité. Mais en premier lieu, nous disputerons de son antique & noble origine, & puis apres de son vtilité future.

DE L'ORIGINE D'AMOFR.

#### Сндр. II.



👟 RFEE en l'Argonautique s imitant la Theologie de Mercure Trismegiste, quad il chanta des principes des

choses en la presence de Chiron & au sein dus Chaos: cr le des Heroës, c'est à dire des hommes Chaos: Go le angeliques, met le Chaos deuant le monde, & deuant Saturne, Iupiter, & les autres dieux. Au fein d'icelluy

le monde.

Chaos, il loge l'Amour disat Amour eltre trefanrique, par soymelme parfaict, de grand confeil. Heliode en fa Theologie, & Parmenide Pythagorique au liure de la Nature, & Acufilee Poëte faccordent auecques Orfee & Mercure. Platon au Timee femblablement descrit le Chaos, & en iceluy met l'Amour,& cecy mefme au Banquet raconte Fédre. Les Frois mondes felon les Pla- Platoniques appellent le Chaos le monde sans forme: & disent le mode estre vn chaos de forme depeint. Ils mettent trois mondes. Trois encores setont les Chaos. Premier que toutes les choses est Dieu autheur de toutes, lequel nous appellons le Bien. Dieu premierement crea la Pensee Angelique, puis l'Ame du mõde,comme veult Platon: & pour le dernier le corps de l'Vniuers. Icelluy Dieu supreme n'est pas appellé

toniques.

Monde, parce que le monde signifie ornement de plusieurs choses compolé : & Dieu doibt eftre entédu du tout fimple. Mais bien ils afferment qu'icelluy Dieu est principe & fin de tous les mondes. La Penfee Angelique est le premier monde faiet de de Dieu. Le second est l'ame de l'vniuers. Le tiers est tout cest edifice que nous voyons. Certainement en ces trois mondes encores se cosiderent trois chaos. Au commencemét Dieu crea la fubstance de la Pensee Angelique, laquelle nous aussi appellons effence. Cefte-cy au premier moment de sa creation est sans forme, & tenebreuse : mais d'autat que elle est née de Dieu, par vn certain appetit ennéz-elle se retourne & reploye à Dieu fon principe: se retournant à Dieu, elle est illustree de son rayon, & par la íplendeur de tel rayó

fébrale son appetit : embralé, il l'approche tout de Dieu: approché, il préd les formes.Parce que Dieu qui tout peut en la Pélee qui le coioint à luy, engraue les natures de toutes les chofes qui fe creent. En icelle donc spirituellemét se depeignent toutes les chofes qui font en ce monde . Là font les Sferes des Cieulx, & des élements, là les Eftoilles, là les natures des vapeurs, les formes des pierres, des metaulx, des plantes & des animaulx l'engendrét. Que ces especes Que c'est que de toutes les choses par l'ayde diuin conceües en ceste Pensee supernelle ne foyent les Idées nous n'en doubtons point: & l'Idee des Cieux fouuentesfois nous l'appellons le Dieu Ciel: & la forme du premier Planette Saturne: & du fecond, Iuppiter: & ainsi semblablement on procede aux Planettes qui enfuyuent encores

res l'Idee de l'Element du Feu se nome le Dieu Vulcan: celle de l'Air, Iunon:celle de l'eau, Neptune: & de la terre, Pluton. Pourtant tous les dieux affignez à certaines parties du monde inferieur, sont les Idées de ces parties viues & recueillies en la Penfee supernelle . Mais auant que la Pésee Angelique receust de Dieu parfaictement les Idees, elle s'aioignit à luy: & auant qu'à luy s'aioindre, ja son appetit estoit embrasé de fy aioindre. Et auant que son appetit s'embrasast, elle auoit receu le ray diuin. Et auant que de telle splendeur elle fust capable, son appetit naturel s'estoit ja retorné à Dieu, fon principe. Et auant qu'à luy elle fe retournast, fon essence estoit sans forme, & tenebreufe: laquelle effence estant encores priuee de forme, nous voulons que ce soit certaine-

----

B

ment vn Chaos. Et son premier retour àDieu, est la naissace d'Amour, l'infusion du ray diuin est le nourrissement d'Amour : l'embrasement qui l'en ensuit se nome de l'Amour l'accroiffance:l'approchemet à Dieu, eft l'impetuolité d'Amour: la formation est la perfection d'Amour:&l'vnissemet & recueil de toutes les formes & idees, les Latins l'appellent Monde, & les Grecs Cofmos, qui fignifie Ornement.La grace de ce móde & de cest ornement est la Beauté, à laquelle, incontinent que l'amour fut né,il se retira & conduisit la penfee Angelique, laquelle eftat de foymesme laide, par son moyen deuint belle. Pourtant telle est la condition d'Amour, qu'il rauit les chofes à la Beauté, & conioinct les laides aux belles. Qui doutera doncques que l'Amour n'ait fuyuy foudainemet le

19 Chaos, & qu'il ne soit premier que le

monde, & que tous les Dieux, qui font à toutes les parties du monde distribuez? Consideré que cest appetit de la pensee est deuant sa formation: & en la pensee formee naissent les Dieux & le Monde. A bon droict donques cestuy a esté nommé d'Orfeetres-ANTIQVE & d'abondat, PAR SOYMESME PARFAICT: come fil vouloit dire qu'à soymesme il donne perfection . Parce qu'il semble que ce premier instinct de la Pensee par sa nature attraye la persection de Dieu, & icelle donne à la Pensee laquelle y prend ses formes, & que semblablement il face aux Dieux qui de là s'engendrent. D B GRAND CONSEIL, & raifonnablement, comme ainfi foit que la Sapience dont premierement deriue tout confeil, foit attribuee à la Pen-

Bij

raifon du So-Dien, de tendément.

Belle compa- fee Angelique: d'autant qu'icelle par leit & de amour se retourne vers Dieu, & res-Diew, de l'ail et de l'é-plendit par son ineffable rayon.Non autrement se dresse la Pense enuers Dieu, que fait l'œil enuers la lumiere du Soleil. L'œil premierement regarde: puis apres ce n'est autre chose que la lumiere du Soleil que ce qu'il void . Tiercement en la lumiere du Soleil il compréd les couleurs & les figures des chofes.Ce qui fe fait parce que l'œil premierement obscur & informe, à la semblance du Chaos ayme la lumiere pendant qu'il la regarde,&regardant prend les rayz du Šoleil : & les recevant l'informe des couleurs & des figures des choses. Et ainfi comme icelle penfee tout foudain qu'elle eft fans forme nee, fe torne à Dieu, & là finforme, sembla blemét l'Ame du móde vers la Penfee & Dieu,d'où elle eft engendree, fe reploye:& bien qu'au comécemét

elle foit Chaos, & nue de formes: neatmoins festant dressee par amour vers l'Angelique Pensee, prenant les formes d'icelle, elle deuient Monde. No autremét la matiere de ce mode par l'amour enné se tourne & dresse de fait enuers l'Ame, & à luy traittable se dispose. Et bien qu'icelle à son comencemet sans ornement de formes, fust vn Chaos non formé: neãtmoins par le moyé de tel amour,elle reçoit de l'Ame l'ornemét de toutes les formes, qui se voyent en ce monde. Et ce faisant de Chaos elle eft deuenue monde. Doques trois modes, & trois Chaos, le considerét. Fi-Trois Chaos nalemét en tous l'Amour accópagne Moudes. le Chaos, & precede le monde, excite les choses qui dorment, illumine les tenebreuses : donne vie aux choses mortes: forme les non formees, & donne perfection aux im-B iij

parfaictes. Outre lesquelles louéges nulle plus grande ne se peut dire ou penser.

# DE L'VTILITE D' AMOVR. CHAP. III.

V s Q V E s icy nous auons Reparle de son origine & noblesse . l'estime qu'il est maintenant temps de difputer de son vtilité. Et certainement il seroit superflu de raconter tous les benefices q l'Amour apporte à toute la generation humaine, mesmemét les pouuans tous reduyre en vn bref fommaire. Parce que l'office de la vie humaine confifte en ce poinct, c'est que nous nous eslongnions du mal, & nous approchions du bien. Le mal de l'hôme est, ce qui est deshonneste, & ce qui est son bien est ce qui est honneste. Sans doubte

Digitized by Google

toutes les Loix & disciplines ne s'efforcent pour autre fin que pour doner aux hommes telles institutions de vie, qu'ils se gardet des choses viles & deshonnestes, & mettent les honnestes à execution. A quoy peu- fait observer uent à peine atteindre finable-les sainstes loix. ment après long espace de temps les loix & sciences presque innumer rables : & icelluy fimple Amour en bref le met à effect. Parce qu'il met en arriere la vergongne des choses laides: & le desir de l'estre excellent attire les hommes aux choses honnestes. Les hommes ne peuuet obtenir ces deux choses anecques plus grande facilité & promptitude par autre moyen que par Amour. Or quand nous disons Amour, entédez le desir de Beauté:parce que telle est desir de Beau à l'endroit de tous les philosophes la 🐔 diffinition d'Amour, & la Beauté est

23

B iiij

Trois fortes de Grace ou Beauté.

vne certaine Grace, laquelle principallement & le plus souuent naist de la correspondance de plusieurs chofes. Laquelle correspondance est de trois fortes.Parce que la Grace, qui est és ames, est par la correspondance de plusieurs vertus . Celle qui est és corps naist par la concorde de plu fieurs couleurs & lignes.Il y a encor vne fort grande grace és sons par la confonance de plusieurs voix. Donques la Beauté est de trois manieres, c'eft à dire, des ames, des corps, & des voix. Celle de l'Ame se cognoist feulement auecques l'entendement: Celle des corps auec les yeux. Celle des voix ne se comprend point auec autre chose qu'auec les oreilles. Cofideré donques que l'entendemét & la veuë, & l'ouye font les chofes auec ques lesquelles seules nous pouvons ioüyr d'icelle Beaute: & q l'Amour

est desir de iouïr de la Beauté: l'Amour tousiours est cotent de la penfee, des yeux, & des oreilles. Or que luy est-il besoing de flairer, de gouster, ou de toucher, attendu que tels sens ne sont autre chose qu'odeurs, faueurs, chauld & froid, mol & dur, ou semblables choses ? Doncques aucune de ces choses, puis qu'elles sont simples formes, n'est la beauté humaine. Mesmemét consideré que la Beauté du corps humain requiert vne concorde de membres diuers, & l'Amour regarde la ioüissance de la Beauté,comme fon but & fin.Ceste seulement appartient à la Pensee, à la veuë, & à l'ouye. Doncques l'amour se borne&termine en ces trois chofes. Et l'appetit qui fuit les autres fens, no Amour, mais plustost se nome defir libidineux, ou rage. En oultre si l'Amour enuers l'home desire la beauté humaine, & la beauté du

corps humain consiste en vne certaine correspondance, & la correspondance est vne certaine temperace: s'éluit que l'Amour n'appette autre chose, sinon celles qui sont temperees, modestes, & honorables. Si que les plaifirs du gouft & du touchement qui sont volupté, c'est à dire, plaifirs tant veheméts & furieux, qu'ils chassent l'entendement de son propre estat & repos, & pertroublét l'homme, tất f'en fault que l'Amour les defire, que plustost il les a en abomination : & les fuit, comme choses qui par leur intemperance font con-traires à la Beauté. La rage Veneriéne, c'eft à sçauoir, la luxure, tire les hõmes à l'intemperance, & par consequent à la non-correspondance. Ce qui par femblable femble tirer à la deformité, c'est à dire , à laideur & deshonnesteté, & amour à la Beauté.

La deformité & la beauté sont contraires. Doncques ces mouuemens qui nous rauissent à la deformité, & à la beauté, apparoissent aussi estre entre eux contraires. A ceste caufe l'appetit de l'embrassement & l'Amour, non seulement ne sont pas mesmes mouvements : mais aussi fe demostrent estre contraires. Ce que tesmoignent les antiques Theologiens, lesquels ont attribué à Dieu le Lenom d'Anom d'Amour. Laquele chose encor mour attri-bué à Dien. les Theologiens Chreftiens fouuerainement coferment:&aucun nom commun auecques les choses deshonnestes n'est à Dieu conuenable. Et pourtant chacun, qui est de sain entendement, se doibt garder que l'amour, nom certainement diuin, ne soit sottement transferé aux folles perturbations. Soit doncq honteux Dicearque & quelconque au-

tre d'ofer reprédre la majefté de Platon d'auoir trop atrribué à l'Amour. Car aux affections honnestes, honorables & diuines, tant fen fault que nous puissions trop attribuer, que nous n'y sçaurions pas atteindre à suffilance. D'icy naist que tout Amour est honneste, & tout Amoureux est iuste : par-ce q tout Amour est beau & bien-seant, & aime proprement les choses qui luy sont lemblables.Mais l'embrasement effrené, duquel nous fommes tirez aux actes lascifs,comme ainsi soit qu'il tire à la deformité, il se iuge estre contraire à la Beauté. Afin doncques que nous retournions quelquesfois à l'vtilité d'Amour, la crainte de l'infamie qui nous eflongne des chofes deshoneftes, & le defir de la Gloire qui nous rend chauds & hardis aux entreprifes honorables promptemét & alle-

grement procedent de l'Amour. Et premierement d'autat que l'Amour appete les choses belles, tousiouts il desire les louables & magnifiques: & qui a en hayne les deformes, il est necessaire qu'il fuye tousiours les deshonnestes & laides. D'auantage fi deux ensemblement fentrayment ils fe refpectent l'vn l'autre auecques diligence, & desirent de se pouvoir plaire mutuellement:entant que l'vn est de l'autre respecté, comme ceux qui ne manquent iamais de tesmoignage, tousiours ils se gardent des choses deshonestes : entant que chacun l'efforce de complaire à l'autre, tousiours auecques toute follicitude & diligence ils se mettent entre les Magnifiques, afin qu'ils ne foient pas en mespris de la chose aimee, ains foient estimez dignes d'amour reci-proque. Or Fedre demostre copieu-ples d'A-

Digitized by Google

sement ceste raison, & met trois exemples d'Amour, l'vn de la femelle enamouree du maîle, où il parle d'Al ceste femme d'Admete, laquelle fut contente de mourir pour son mary, lautre de masse enamouré de femelle, comme fur Orfee d'Euridice. Le tiers d'homme à homme, comme fut Patrocle d'Achille:là où il demõftre qu'il n'y a chofe aulcune qui tant que l'Amour réde les hommes forts. Mais nous ne rechercherós pas pour le present l'Allegorie d'Asceste ou d'Orfee: par-ce que ces choses, les recitant comme histoires, monstret beaucoup plus la force & l'empire d'Amour, que non pas en les voulant doner á tels fens allegoriques. Docques nous confessons du tout, qu'Amour est vn grand Dieu & admirable:& encores noble & tref-vtile: & de telle maniere trauaillons à l'A-

mour que de sa fin, qui est la Beauté, nous puissions demeurer contents. On iouit de ceste Beauté auecques celle partie seulement par laquelle elle est cognue : par l'entendement, par la veue, & l'ouye nous la cognoisson noise aucques ces trois nous en pounos iouir auec les autres sens, non la Beauté, laquelle desire Amour, mais plustoft nous possedons quelque autre chose dont le corps a befoing. Doncques auecques ces trois nous chercherons la Beauté : & par celle qui se monstre es corps, ou es voix, comme par certaines traces, c'est à dire, moyen conuenable, nous rechercherons celle de l'Ame. Nous louërons la corporelle,& icelle approuueros: & toufiours nous efforcerons d'obseruer qu'auffi grand foit l'Amour comme est grande la Beauté : & où non l'A-

me, mais seulement le corps seroit beau, icelluy aymeros-nous comme ombre & caduque image de la Beau té, c'eftà dire, legerement & fans nous y arrester. Là où seulemét l'Ame seroit belle, lors aymons ardemment ce perpetuel ornement de l'A-me. Et où l'vne & l'autre Beauté se rencontreroit ensemblement, vehementement nous en prendrons admiration . Et ainsi procedant, nous demonstrerons en verité que nous fommes famillePlatonique, laquelle certainement ne pense rien que cho-ses gayes, celestes, & diuines. Or suffise de cecy quant'a l'Oraison de Fédre, venons maintenant à Pausanias.

Orailon

# ORAISON SECONDE.

### DIEV EST BONTE, BEAVTE, ET Iustice: Commencement, Milieu, & fin.

# CHAP. I.



Es Philosophes Pitagoriques veulent que le nom-<sub>Nombre Ter</sub> bre Ternaire soit la mesu-naire messive de toutes les choses. l'e-se.

ftime que l'occasió en soit parce que auec le nombre de trois, Dieu gouuerne toutes choses: & les choses encores sont bornees & terminees aueques icelluy nombre Ternaire. De là vient ce vers de Vergile, Du nombre impair, Di eu mesme se delecte. Certainement ce souuerain autheur premierement crée toutes les choses, secondement les rauit à soy, tiercement leur donne parsection. Toutes choses principallemet

pendant qu'elles naissent, sourgeonnent de ceste fontaine perennelle: puis elles retournent en icelles mesmes, quand elles requierent leur pro pre origine. En fin elles deuiennent parfaites quad elles font retournees en leur principe. Ce que diuinement a chante Orfee, quand il a dit, Ioue eft commencement, milieu, & fin du Monde.Commencement en ce qu'il produit toutes choses: Milieu, entat que depuis qu'elles sont produictes il les tire à foy , Fin: entant qu'il les rend parfaictes, ce pendant qu'elles Dien Bon, retournent à luy. Et pourtant pou-Beau, or In- uons nous nommer ce Roy de l'Vniuers Bon, & Beau, & Iuste:comme fouuent il fe dit à lendroit de Platon, Bon, entant qu'il cree les chofes: entant qu'il les attrait,Beau: Iufte,entất que selon les merites de chascune il

Ac.

34

les fait parfaites.Doncques la Beauté

laquelle de sa nature tire à soy les choses, demeure entre la Bonté & la Iustice: & certainement elle naist de la Bonté & va à la Iustice.

35

#### COMMELABEAVLTEDE Dieus enfante l'Amour.

## Снар. 11.

T cefte espece divine, c'eft à dire la Beaulté, a procreé en toutes choses l'Amour, c'est a dire, desir de soy. Parce que si Dieu rauit le Monde, & le Monde est rauy de luy, il y a vn certain continuel attrait entre Dieu, & le monde: qui commence de Dieu, & passe par le monde, & finalement se termine en Dieu & comme par vn certainCercle retourne d'où il est party, Si que c'est vn seul & mesme Cercle C ij que celuy de Dieu au monde & du monde à Dieu, & fe nomme en trois manieres. Entant qu'il commence en Dieu, & qu'il attrait, Beauté: entant qu'il passe au monde, & qu'il rauit, Amour: entant que pendant qu'il retourne à l'Autheur, il fe conioinct fes oeuures, Delectation. L'Amour doncques commençant de la Beauté, finit en Delectation. C'est ce que m Cerele. Et éntend Hierothee & S. Denis Areopagite en ce bel Hymne, auquel ces Theologiens chanterent en ceste forte.

> Vn bon Cercle eft Amour Qui tousiours en son tour Du bien au bien retourne.

Et est necessaire que l'Amour soit bon, comme ainsi soit que luy né du Bien s'en retourne au Bien. Parce qu'icelluy mesme Dieu est la Beauté,

lequel toutes choses desirent : & en la possession duquel toutes elles sont contenues, si que de là nostre desir fembrase. Icy l'ardeur des Amants se repose, no parce qu'elle s'esteigne, mais parce qu'elle f'accomplit.Et nõ fans raison S. Denis compare Dieu au Soleil: parce que comme le Soleil illumine les Corps, & les efchauffe: femblablement Dieu concede aux ames lu miere de verité, & ardeur de charité. Ceste comparaison du vi. liure de la chose publique de Platon certainement se tire en ceste maniere comme vous orrez. Vrayement le Soleil cree les corps visibles & les yeux auffi auec lesquels il se void : & afin que les yeux voyent, il infond en eux vn elprit reluylant : & afin que les corps soyent veuz, il les depeint de couleurs. Mais pour le deuoir de veoir, ne suffisent pas ny le propre Ciij

rayon aux yeux,ny les propres couleurs aux Coprs, finó q cefte lumiere qui est vne sur toutes lumieres (de laquelle plusieurs & propres lumieres sont distribuees aux yeux & aux corps) descende en eux, & les illumine, adresse, & augmente. En ceste mesme maniere le premier Acte de toutes choses, qui se nomme Dieu, produisant les choses a doné à chascune especes & acte:lequel acte certainement est debile, & impuissant à l'execution des œuures:parce que de chose créee, & de patient subiet il a esté receu. Mais la perpetuelle inuifible vnique lumiere du Soleil diuin, par sa presence done tousiours a toutes choles confort, vie, & parfection. Dequoy a diuinemét chanté Orfee. difant

Dieu l'Amour eternel toutes choses conforte. Et sur toutes s'épand, les anime, & supporte.

Entant que Dieu est acte de toutes choses, & qu'il les augmente, il se nomme Bien. Entant qu'il les fait selon leur possibilité cointes, vigoureules, douces & aggreables & autát spirituelles qu'elles le peuvent estre, il se nomme Beaulté, en ce qu'il attrait ces trois puissances de l'Ame la pensee, la veueë, & l'ouye aux obiets qui doy uent estre connus, il s'appelle par les Hebrieux un min Hodvehadar, par les Grecs Tòxeror, to Kalon, par les Italies Vaghezza, ce que nous pouuons dire en françois Ornement & Bien-seace. Et entant qu'estant en la Puissance, qui est apre & idoyne à congnoistre, il l'vnit & conioint à la chole connue, il se nome verité. Finablement come Bien il cree & gouuerne, & donne parfection aux chofes:come beau il les illumine, & leur donne Grace.

40

#### Снар. III.

T non fans cause les antiques Theologiens assirent la Bonté au Centre, & au Cercle ou circonferance O watre Cer-Spirituels, ou Sfe- la Beauté: l'vnique Centre de toutes res Sferiques les choses est Dieu : les quatre Cercles qui enuiron Dieu se retournent continuellement sont la Pensee, (que les Hebrieux appellent Neffamah, les Grecs 185, Nous, les Latins Mens, & les Italiens la Mente) l'Ame, la Nature, & la matiere: la Pensee Angelique est vn Cercle stable : l'Ame, l'eft par soy mobile:la Nature,en autruy, mais non par autruy se meut: la matiere non seulement en autruy, mais encores est d'autruy meuë. Or

cles

pourquoy cest que nous nommons Dieu Centre, & appellons ces autres quatre, Cercles, nous le declairerons. Le Cétre est vn point du Cercle stable & nõ diuisible, duquel plusieurs lignes diuisibles & mobiles vont à leur semblable Circonference. Laquelle circonference, qui est diuisible, se tourne au tour du Centre, non autrement qu'vn rond corporel se tourne au tour du Gond. Et telle est la nature du Centre, que combien qu'il soit vn indiuisible & stable : neantmoins en chasque partie de plufieurs lignes, ainçois de toutes les mobiles & diuisibles il se trouue: par ce qu'en toute partie de chasque ligne est le point. Mais parce que aulcune chose ne peult estre touchee de fon diffemblable, les lignes qui võt de la Circopference iusques au Centre ne peuuent toucher ce point, sino

auec vn de leurs points melmement fimple, vnique, & immobile Qui denira que Dieu ne foit a bon droit appelle le Centre de toutes choses? Confideré qu'il est en toutes choses du tout vnique, simple, & immobi-le: & toutes les choses qui sont produites de luy, sont multiples, compo fees, & en quelque forte mobiles : & comme elles sortent de luy, ainsi encor à la fembláce de lignes ou de circonferences, elles retournent en luy. En pareille maniere la Penfee, l'Ame, la Nature, & la Matiere, qui procedent de Dieu, s'efforcent de retourner en luy mesme, & de chascune partie aueques toute diligence l'enuironnent. Et comme le Centre se trouue en toute partie de la ligne, & en tout le Cercle: & toutes les lignes par leur point touchent le point qui 🛭 🕼 🕻 🕻 🕻 🕻 🕻 🕻 🖉 🕻 🕻 🖉

ment Dieu qui est Centre de toutes les choses, lequel est vnité tres-simple, & Acte tres pur, fe met luy-mefme en toutes choses. Non seulemét à cause qu'il est à toutes choses prefent: mais aussi par-ce qu'à toutes les chofes creees de luy, il a donné quelque intrinseque partie, & puissance tres-fimple & tres-excellente, qui se nome l'Vnité des choses, de laquelle,& à laquelle, comme du Centre, & à son Cétre, toutes les autres puilsances & parties de chasque partie dependent. Et certainemet il est befoing que les choses creées se recueil lent premieremét, à cestuy leur propre Centre, & à ceste leur propre vnité, qu'elles faioingnét à leur Createur: À celle fin que par leur propre Centre, elles l'ajoingnent au Centre de toutes les choses. La Pensee Angelique l'elleue en fa fureminence 8

en son chef premierement qu'elle se guinde en Dieu. Ce que semblablemét font l'Ame, & les autres choses. Le Cercle du Mõde que nous voyõs est image de ceux qui ne se voyent point, à sçauoir de la Pensee, & de l'Ame, & de la Nature. Parce que les Corps font ombres & traces de l'Ame & des Pensees. Les ombres & traces representét la figure de la chofe, de laquelle elles sont traces & ombres. Et pourtant ces quatre chofes à bon droit font appellees quatre Cer-cles. Mais la Pensee est vn Rond immobile, parce que tant son operatio comme la substance est tousiours icelle mesme:d'autant que tousiours elle tend à vne mesme sorte, & veut les mefmes chofes. Et pouuos quelquefois appeller la Pélée mobile par vne feule occasion: parce que come toutes les autres choses elle procede

de Dieu, & se reploye pour retourner en luy-mesme. L'Ame du Mode & quelconque 'autre ame est vn Cercle mobile, d'autant que par sa nature non sans discours elle cognoift, ny fans efpace de temps elle agit & œuure. Or le discours d'vne chose en autre, & l'operation temporelle, sans point de doubte nous l'appellons Mouuement. Et fil y a quelque stabilité en la cognoissance de l'Ame, c'est plustost par le benefice que c'est que de la Pensee, que par la nature de l'A-cest que Name. La Nature auffi se dit Cercle immobile. Quand nous disons Ame felon l'vsage des antiques Theologiés, nous entédons la puissance qui eft posee en la Raison, & au sens de l'Ame : Quand nous disons Nature, par l'a f'entend la force de l'Ame apte àengendrer.Nous appellós en nous propremét ceste vertu l'Homme: &

ceste autre, l'Idole & l'ombre de l'Ame. Ceste vertu d'engendrer certainement se dit mobile, parce qu'auecques espace de téps elle finit son ouurage. Et en ce, est elle differente de la proprieté de l'Ame,que l'Ame par foy & en foy se meut:par soy, dy-je, d'autant qu'elle est principe de mouuement: & en soy encores, parce que en la mesme substance de l'Ame demeure l'operation de la Raison & du Sens: & de cecy ne refulte au corps necessairement aucun ouurage:mais celle puissance d'engédrer que nous appellons Nature, se meut par soymelme, estant vne certaine puissance de l'Ame, laquelle Ame se meut par foy. Elle est dicte encor se mouuoir en autruy, parce que chacune sienne operation se finit & termine au corps nourrissant, augmentant, & engendrant le corps. Mais la ma-

r

47

tiere corporelle, est vn Cercle qui se meut d'autruy & enautruy. Ie dy d'autruy, parce qu'il est agité de lAme: le dy en autruy, par ce qu'il fe meut en espace de lieu. Or don-ques nous pouuons ouuertement Centre, la entendre, pour quelle occasion les Circonferéce. antiques Theologiens ont mis la Bonté au Cétre, & la Beauté au Cerz cle ou Circonference. La Bonté de toutes choses est vn Dieu: par lequel toutes elles sont bonnes. La Beauté eft le Rayon de Dieu infus en ces quatre Cercles, qui enuiron Dieu fe retournent. Ce Rayon depeint en tous ces quatre Cércles toutes les efpeces de toutes les choses :- & nous nommons ces especes en la Pensee Angelique, Idees: en l'Ame, raifons: en la Nature, semences: & formes en la Matiere. Parce qu'és quatre Cercles quatre splendeurs apparoissent.

La fplendeur des Idees, au premier: la fplendeur des raisons, au second: la fplendeur des semences au tiers: & la splendeur des formes au dernier.

COMMEPLATON S'EXPOSE des choses diuines.

# Снар. 4.

Myftere de la Trinité de figné par Pla ton:

LATON defigne ce myftere en l'Epiftre au Roy Denys, quand il afferme que Dieu est cause de toutes les choses belles : Comme sil difoit Dieu estre principe de toute la Beauté. Et dit ainsi : Enuiron le Roy de tout, sont toutes les choses : & à cause de luy toutes elles sont. Il est cause de toutes les choses belles. Les choses secondes sont enuiron le second: les tierces enuiró le tiers. L'Ame de l'homme desire d'entendre quelles

quelles sont ces choses, regardant aux chofes qui luy font prochaines. Entre lesquelles aucune n'est suffifante. Mais enuiron d'icelluy Roy, & des choses que ie dy, il n'y a aucune chofe telle : & ce qui eft apres cecy, l'Ame parle. Ce texte l'expose en ceste maniere: ENVIRON LE ROY) Il signifie non dedans le Roy, mais hors du Roy:parce qu'en Dieu il n'y a composition aucune : & ce que signifie ceste parole ENVIRON)Platon l'expose quand il adiouste: Toutes chofes sont à cause de luy, & icelluy eft caufe de toutes les chofes bel les. Comme fil disoit ainsi: Environ le Roy de tout, toutes choses sont: d'autant qu'à luy,comme à leur fin, elles se retournent toutes par nature; ainfi que de luy comme principe, elles ont esté produites. De toutes les choses belles:) c'est à dire de toute la

Beauté: laquelle resplédit és Cercles sus mentionnez. Pourautant que les formes des corps le reduylent à Dieu par les femences : les femences par les Raisons : les Raisons par les Idees:& aucques les mefmes degrez de Dieu se produisent. Et propremét quand il dit, Toutes chofes , il entéd les Idees : pourtant qu'en ce tout est enfermé le reste. Les secondes enuiron le second : les tierces enuiron le tiers. Zoroaftre met & affigne trois Trois principrincipes du Monde, seigneurs de felon Zoroatrois Ordres, Oromalin, Mitrin, Arimanin:lesquels Plato nomme Dieu, la Penfee, l'Ame. Et ces trois ordres met-il és especes diuines, c'est'à dire Idees, Railons, & Semences: Les premieres dóques, c'est à dire les Idees, enuiron le premier, c'est à dire, énuiron Dieu: parce que de Dieu elles font donnees à la Pensee, & reduy-

pes du Mode

sent icelle Pensee à Dieu mesme. Les fecondes enuiron le second . c'eft à dire les Raisons enuiron la Pensee: d'autat qu'elles passent par la Pensee en l'Ame, & adressent l'Ame à la Pensee.Les tierces enuiron le tiers.) c'estàdire, les Semences des choses enuiron l'Ame, d'autant que moyennant l'Ame elles passent en la Nature, ce qui l'entéd en la puissance d'engendrer : & conioignent encores la Nature à l'Ame. Par le mesme ordre de la Nature en la matiere descendét les formes. Mais Platon ne conte les formes en l'ordre sussitie. Parce que Denis le Tyran l'ayat interrogé seulemét des chofes diuines, il luy amene en auất trois ordres qui appartiénent aux especes incorporees comme diuines, & passe souls filence les formes des corps. Encores Platon ne veut pas appeller Dieu le premier D ij

Roy:mais le Roy de tout. Parce que fil l'auoit appellé premier, il fembleroit parauenture qu'il le logeast en quelques especes de nombre, & egalité de condition ensemble auec les Ducs suyuans. Or ne dit-il pas qu'enniron luy sont les premieres choses, mais toutes: afin que nous ne creuffios pas Dieu eftre Gouuerneur d'vn certain ordre, plustost que de l'vniuers. L'AME DE L'HOMME DE-SIRE D'ENTENDRE QVELLES SONT CES CHOSES. Apres ces trois splendeurs de la diuine Beauté: lesquelles resplédissent és trois Cercles, accortement il induit l'Amour de l'Ame enuers icelles, parce que de là, l'ardeur de l'Ame l'embrase. C'est chose couenable que l'Amour diuin defire les choses diuines. REGAR-DANT AVX CHOSES QVE LVY SONT PROCHAINES.La

52

cognoissance humaine commence des sens, & pourtant par les choses lesquelles nous voyos les plus excellentes és corps, souuent nous auons accouftumé de donner iugemét des diuines.Par les forces des choses cor porelles nous recherchons comme à la trace la puissance de Dieu : Par l'ordre la Sapience: Par l'vtilité, la Bonté diuine. Platon appelle les formes des corps prochaines à l'Ame: parce que telles formes sont logees au second degré apres l'Ame. ENTRE LESQVELLES NVLLE N'EST SVFFISANTE. Qui femend que ces formes ne sont insuffisantes, ny suffisamment nous monstrent les diuines:parce que les vrayes chofes ce font les Idees, les Raisons, & les Semences. Mais les formes des corps sont plustost ombres des choses vrayes, que choses vrayes. Et come D iij

l'ombre du corps ne demonstre la figure du corps disticte: aussi les corps ne demonstrent la Nature propre des substances diuines. MAIS EN-VIRON ICELLVY ROY, ET LES CHOSES QVE IE DY, IL N'Y A AVCVNE CHOSE TELLE, parce que les natures mortelles & faulses ne sont proprement féblables aux immortelles & vrayes. ET CE QVI EST APRES CECY L'AME LE PARLE. Cecy fentend que l'Ame pendant que elle iuge les natures divines aueques les mortelles, faulsement elle parle des diuines, & ne prononce point les diuines, mais les mortelles.

-

COMMELABEAVTEDE Dieu resplendit par tout, or fayme.

CHAP. 5.



T afin qu'en brief nous comprenions beaucoup, le Bien est la surparoissante essence de Dieu: La Beauté

est vn certain acte, ou bien rayon d'icy par tout penetrant, Premierement en la Pensee Angelique:puis en l'Ame de l'vniuers, & aux autres ames. Tiercement en la Nature : Quartement en la matiere des corps. Et ce Rayon orne d'Idees par ordre la Pésee emplit l'Ame de l'ordre des Raisons, fortifie la Nature de Seméces: vest la matiere de formes. Et tout ainfi qu'vn mefme ray de Soleil illuftre quatre corps, le Feu, l'Air, l'Eau, & la Terre: ainsi vn ray de Dieu illumine la Pensee, l'Ame, la Nature, & la Matiere. Et quiconque en ces quatre Elements regarde la lumiere, il void icelluy ray du Soleil, & par iceluy se conuertit à cosiderer la lumie-D iiij

٠.

re fupernelle du Soleil. Ainfi quicóque confidere l'ornemét de ces quatre, Penfee, Ame, Nature, & Corps, & qui l'ayme: certainement il void & ayme la lueur de Dieu en iceux, & par ladicte lueur il void & ayme Dieu mesme.

56

PES PASSIONS DES AMANTS,

# Снар. ул.

i C Y auiét que l'impetuofité de l'Amoureux ne l'efteint point pour aspect ou touchement de corps aulcu, parce qu'il ne desire point ny cestuy ny celluy corps. Mais bien de-

fire la fplendeur de la Maiesté fupernelle reluysante es corps, & d'icelle ses Amats ne sçauent que c'est qu'ilz desirent ou cherchent, parce qu'ilz

ne congnoissent point Dieu: duquel la faueur cachee refpand aux œuures vne tresdoulce odeur de soy : par laquelle odeur tousiours nous fommes incitez: & sentons bien ceste odeur, mais nous ne sentons pas la saueur. Comme ainsi soit doneques que nous attraits & allechez par l'odeur manifeste, appetions la faueur cachee: à bon droit nous ne sçauons quelle chose c'est que nous desirós. Et d'icy auient encor que tousiours les Amants ont creinte & reuerence à l'aspect & presence de la personne aimee, ce qui mesmes auiet aux forts & fages hommes en la prefence de la personne aimee, bien qu'elle soit de beaucoup inferieure. Certainemét ce n'est pas vne chose humaine q ce qui les espouuente,occupe,& brile:Parce q la forme humaine est tousiours plus excelléte és hommes plus forts

& fages. Mais la lueur de la diuinité qui resplendit sur le Beau corps, cotreint les amants de s'esmerueiller, creindre,& reuerer icelle perfonne, comme vne statue de Dieu. Par la mesme raison l'Amoureux, pour la personne aymee deprise riches & honneurs. Et c'est bien le deuoir que les choses diuines soyent preferees aux humaines. Il auient aufli souuetesfois que l'Amant delire le transfe rer en la personne aymee, & à bon droict. Parce qu'en ceft acte il appete & fefforce d'homme qu'il est, se faire Dieu.Et qui est celuy qui ne desire plustost d'estre Dieu, qu'homme? Il arriue encor que ceux qui sont pris du laz d'Amour, souspirét quelquesfois, & quelquesfois l'esgayent. Ils souspirent, parce qu'ils abandonnent soymesme, & se destruisent. Ilz l'egayent, parce qu'ils se transferent

en meilleur obiect. Les Amants muablement & alternatiuemet fentent ores le chauld, ores le froid, à l'exemple de ceux qui ont la fieure tierce erratique. A bon droit sentent le froid ceux qui perdent le propre chauld. Ils fentent encor le chauld estans embrasez de la splendeur du rayon supernel. De froideur naist la creinte, de chaleur naist l'audace: pourtant les Amoureux sont l'vne. fois creintifs , & l'autre fois hardis & audacieux. Mesmes les hommes d'esprit fort tardifs en aymant deuiennent fort agus. Qui est l'œil qui par celeste rayon ne voye? Iusques icy il suffist d'auoir traité de la diffinition d'Amour, & de la Beauté, qui est son origine, & des passions des Amants.

# DESDEVX GENERATIONS, d'Amour, & des deux Venus.

#### Снар. VII.



**R** Es nous disputerons bréuement des deux generations d'Amour. Paufanie en Platon afferme l'Amour eftre compagnon de Venus

& y auoir autant d'Amours comme il y a de Venus: & r'accõte deux Venús, accopagnees de deux Amours: L'vne Venus celeste, l'autre, vulgaire. **Et dit que la Celefte eft nee de Čelius** fans mere:La vulgaire est nee de Iuppiter,& de Dione. Les Platoniques appellent le souuerain Dieu Celius. Parce que comme le Ciel contient tous les autres Corps , ainfi Dieu cópréd tous les autres esprits:& nomét la Pésee Angelique de plusieurs nos, quelquesfois Saturne, quelquesfois

Iuppiter,&quelquefois venus.Parce q la Pensee Angelique est viue & ented, ils noment son essence Saturne: la vie, Iuppiter : l'intelligence, Venus. Outre cecy ils appellent femblablement l'Ame du MondeSaturne, Iuppiter, & Venus. Entant qu'elle ented les chofes fupremes,elle fappelle Saturne : en ce qu'elle meut les Cieux, Iuppiter : entant qu'elle engendre les choses inferieures, elle se nome Venus. La premiere Venus que nous ayons nommee, qui est en la Pensee Angelique, se dit estre nee de Celius fans mere: d'autant que la matiere est par les Filiciens & Filosofes naturels appellee mere: & cefte penfee eft elongnee de la matiere corporelle. La feconde Venus qui se met en l'Ame du Monde, est engendree de Iuppiter & de Dione. De Iuppiter, c'est à dire, de la vertu de l'Ame mondaine,

laquelle vertu meut les Cieux.Par ce que telle vertu a creé celle puissance qui engendre les choses inferieures. Ils difent encor que ceste Venus a vne mere, par ce qu'elle estant infuse en la matiere du Monde, il semble qu'elle faccopagne auecques la matiere. Finalement pour bréuement fermer ce pas, Venus est de deux sortes : l'vne, celle intelligence, laquelle nous mettons en la Pensee Angelique : l'autre, est la force d'engendrer, à l'Ame du Monde attribuee. L'vne & l'autre faccompagne à l'Amour femblable. Parce que la premiere par Amour naturel est rauie à confiderer la Beauté de Dieu.La feconde est rauie encor par son Amour à creer la diuine Beauté és corps mondains. La premiere comprend en soy premierement la splendeur diuine, puis la repand & influe en la seconde Ve-

Digitized by Google

nus. Ceste seconde transfond en la matiere du monde les estincelles de la fplendeur ja receuë. Par la prefence de ces eftincelles, tous les corps du monde selon leur capacité, en resultent & deuiennent beaux. L'Ame de l'hôme apprehende cefte Beauté par les yeux. Et ceste Ame a deux puissăces : La puissace de cognoistre, & la puilsace d'engédrer. Ces deux puilfances font en nous deux Venus, lefqu'elles sot accopagnees de deux Amours.Quad la Beauté du corps humain se represette à nos yeux. Nostre Pésee la glle est en nous la premiere Venus, a en reuerence & amour icelle Beauté , côme image de l'ornemét diuin, & par icelle souuentes fois elle fy addreffe:en outre la puiffance d'égendrer qui est la seconde Venus en nous, appete d'engendrer vne forme à elle femblable. A donc l'Amour eft

en ces deux puissances. Lequel en la premiere est desir de contempler : en la feconde est defir d'engédrer Beauté. L'vn & l'autre Amour est honnefte, l'vn & l'autre enfuyuent l'image diuine. Or qu'eft-ce que Paulanie vitupere en l'Amour? Ie le vous diray. Si quelcun par grande conucitife de engendrer postpose le contempler, ou bien entend & vaque à la generation par moyens indeuz, ou vrayemét prefere la Beauté du corps à celle de l'Ame:cestuy n'vse pas bien de la dignité d'Amour: & ceft vfage peruers est vituperé de Pausanie. Cer tainement celuy qui vse droictemét de l'Amour, loue la forme du corps. Mais par le 'moyen d'icelle il pourpése plus excellentes especes en l'Ame,en l'Ange, & en Dieu, & la desire aueques plus grande ferueur. Et se sert autant de l'office & deuoir de genede generation, comme l'ordre naturel, & les loix par les prudents establies le dittent & permettent. De ces choses bien amplement traite Paufanie.

EXHORTATION A L'AMOVR; ET diffute de l'Amour fimple, & mutuel ou reciproque.

Снар. 8.

A 1 s ô vous mes amis, ie vous exhorte & prie, que de toutes voz forces vous embraffiez l'Amour, qui

fans doubte est vne chose diuine, & ne vous estonne point ce que Platon disoit d'vn certain Amat, duquel le voyat vn amoureux, dist: Cest amoureux est vne ame en son propre corps morte, & viue au corps d'autruy. Et ne vous espouuente aussi ce qu'Orfee chate de l'amere & miserable codition des Amants. Comme ces chofes se doiuent entendre, & comme on y peult remedier, ie le vous diray: mais ie vous prie que vous m'elcoutiez diligemmét. Platon appelle l'Amour amer, & non fans cause:par-ce que quiconque aime, il meurt en aimant. Et Orfee appelle l'Amour vne pomme d'amer-doux. Estant l'Amour vne mort volontaire, entant qu'il eft vne mort, c'eft chofe amere : entat qu'elle est volotaire, elle est dou ce. Quicoque aime, meurt en aimat : d'autant que son penser s'oubliant se retourne en la personne aimee. S'il ne pense point de soy, certainement il ne pense point en soy: & pourtant telle ame n'agit en soymesme : comme ainfi soit que la principalle actió d'Amour soit le Penser. Celuy qui n'agit en soy, n'est point en soy: par ce que ces deux choses, c'est à dire, l'e-

stre, & l'agir sé recueillent ensemblement. L'eftre n'est point sans l'agir ! l'agir n'excede point l'estre. Aucun n'agit là où il n'est point, & quelque part qu'il soit, il agit & opere. Doncques l'ame de l'Amant n'est pas en ſoy,puis qu'en ſoy il n'opere.S'il n'eft point en loy, il ne vit pas aufli en loymesme: qui ne vit point, est mort, & pourtant quiconque aime, est mort en soy, ou pour le moins il vit en autruy. Sans doubte il y a deux especes d'Amour, l'vne est simple, l'autre est reciproque. L'Amour simple est où l'Aimé n'aime point l'Amat. Là l'Amant est du tout mort, par-ce qu'il ne vit point en soy, comme nous auons monstré, & ne vit point aussi en l'Aimé eftant de luy melprilé.Où eft ce donc qu'il vit? Vit-il en l'Air, ou en l'Eau, ou au Feu, ou en la Terre, ou au corps d'vn animal irraifonna-

Eij

ble? Non, par-ce que l'ame humaine ne vit point en autre corps que l'humain.Il vit paraduenture en quelque autre corps de personne non aimee? Ny là encor par-ce que fil ne vit là où vehementement il defire viure, beaucoup moins viura-il ailleurs. Donc ne vit en aucun lieu celuy qui aime autruy, & d'autruy n'est aimé: & pourtat est entieremét mort le no aimé Amant. Et iamais ne resuscite, fi l'indignation ne le fait resusciter. Mais là où l'aymé respod en Amour, l'amoureux vit pour le moins qu'il foit en l'aymé. Icy chofe merueilleufe auient quand deux ensemble f'entr'ayment. Ceftuy en celuy, & celuy en cestuy vit. Ceux-cy font ensemble en contre-eschange, & chascun fe donne à autruy, pour d'autruy receuoir. Or en quelle maniere ils se donnent eux mesmes, il se void, par-

Digitized by Google

ce qu'ils se mettent en oubly. Mais comme ils reçoiuent autruy, cela n'eft pas fi clair. Par-ce que qui ne fe possede, beaucoup moins peut-il pos feder autruy : ainçois l'vn & l'autre possede foy-mesme, & possede autruy.Parce q ceftuy fe poffede, mais en celuy là. Celuy là fe possede, mais en cestuy. Certainement pédant que ie vous ayme m'aymant, ie, en vous pélant de moy, me retrouue: & moy de moymesme deprisé, me racquiers en vous me conseruant. Le mesme faites vous en moy. Cela encor me semble merueilleux, d'autant que depuis que ie me suis perdu moymelme, si par vous ie me regaigne, par vous ie me possede. Si par vous ie me possede: ie vous possede & ay

premierement, & plus que moy, & fuis plus prochain à vous, qu'à moy: d'autat que ie ne m'approche à moy-E iij

mesme par autre moyen que par vous. En cecy la vertu de Cupidon est differente de la force de Mars, par ce que l'Empire & l'Amour sont ainsi differets.L'Empereur & le Seigneur possede autruy par soy. L'Amoureux par autruy se reprend: & l'vn & l'au-• tre des amants le fait loing de foy, & prochain d'autruy: & mort en soy, en autruy refuícite. Vnique est seulement la Mort en l'Amour reciproque : Les Refurrections font deux : parce que qui ayme, il meurt vne fois en soy,quand il fabandonne. Et soudain il refuscite en l'aymé, quad l'aymé le reçoit aueques vn penser ardent.Il resuscite encor quand luy finablement se recognoist en l'aymé, & ne doubte point qu'il ne foit ay-mé. O mort heureuse que deux vies ensuyuent! ô merueilleux contract, auquel l'hôme se done pour autruy;

١

Digitized by Google

& autruy, ny foy n'abandonne! O gaing inestimable quad deux deuienent vn en telle maniere, que chafcũ des deux pour vn seul deuient deux: & comme redoublé celuy qui n'auoit qu'vnevie, estát entreuenue vne mort, a ja deux vies! Parce que celuy qui estant vne fois mort, resuscite deux fois ; sans doute pour vne vie il acquiert deux vies, & pour foy vnique, deux foy-melmes. Manifestement en l'Amour reciproque fe voidovne tresiuste vengeance. L'homicide se doibt punir de morts & quiniera que celuy qui est aymé ne soit homicide ? comme ainsi soit que l'Ame se separe de l'Amant : & quiniera semblablemet qu'il ne meu re? Quand luy femblablement aymq l'amant. Ceste est vne restitution bie deuë:quand ceftuy à celuy, & celuy à ceftuy rend l'Ame q̃ ja il luy auoit E iiij

oftee.L'vne & l'autre aymant donne la lienne: & aymant reciproquemét par fa reftitution donne l'Ame d'autruy. Pour laquelle cause, quicoque est aymé, par rayson doibt contr'aymer. Et qui n'ayme l'Amant est en coulpe d'homicide, ainçois est larro, meurtrier, & sacrilege. L'argent est possedé du corps, & le corps de l'Ame:donques qui rauit l'Ame, de laquelle le corps & l'argét est possedé, cestuy rauit enséble l'Ame, le Corps, & l'Argent: & pourtant come larro, meurtrier, & sacrilege doibreffte condamné à trois fortes de morr: & comme infame & impie peut lans peine de chalcun estre occis, voire si luymesme volontairemet n'accomplit la Loy, qui est que luy mesmoayme son amant. Et ainst faisant duy auec celuy qui vne fois est more, femblablement meure vne fois. Et mec

celuy qui resuscite deux fois luy en. cores deux fois resuscite . Par les raifons predictes nous auons demõftré que l'aymé doibt contr'aymer son amant.De rechef que non seulemet il le doibt, mais qu'il y eff contreint, il se demonstre ainsi. L'Amour naist de ressemblance : la ressemblance est vne certaine mesme qualité en plusieurs subjects : de sorte que st ie vous suis semblable, vous par necessité estes semblable à moy! Et pourtant la mesme ressemblance qui me contrieint que le vous avine, vous contreim à m'aymer. En o utre l'Amoureux s'oste à foy-mesme, & se donne à l'aymé, & ainfodeuiet choie propre de l'ayune Donques l'aymé a cure de cestuy come de chose siennesparce que les choses de chascun luy font cheres. Adiouster yoque Vamant engraue la figure de kay mé en

fon Ame.Donques l'Ame de l'amãt deuient vn certain miroir, auquel reluit l'image de l'aymé. Et pourtant quand l'aymé fe recognoift en l'amant, il est contreint de l'aymer.

Entre quelles performes fégendre l'Amour mutuel.

Les Astrologues tiennét l'Amour eftre vrayement mutuel & reciproque entre ceux-là, en la Natiuité defquels fe contr'eschangent les lieux du Soleil & de la Lune . Cóme quãd ie nafqui, fi le Soleil fe fuft trouué dans le Mouton, & la Lune en la Liure: & quand vous nasquistes, si le Soleil euft efté en la Liure, & la Lune au Mouton. Ou biế si nous auiós en l'ascédent vn mesme & semblable figne, ou bien vn melme & lemblable Planette: ou que Planetes benins regardassent semblablemet l'Angle oriental, ou que Venus vint loger en la mesme maison, & au mesme degré. Les Platoniques y adjoustent encor ceux desquels la vie est d'vn mesme Demon gouuernee. Les Philosophes naturels & moraulx veulent que la semblance des complexions d'estre nourry, esse es aduis, soit occasió de semblables affectiós. En somme l'Amour se trouue contr'eschanger grandement, là où plusieurs occasions se rencontrent ensemble: Es là où elles se rencontrent toutes, se voyent sourdre les affections de Pythias & de Damon, & de Pilade & d'Oreste.

# QVE C'EST QVE CHERCHENT les Amants.

Снар. 9.

A 1 s que cherchent ceuxcy quand mutuellement ils fentr'ayment? Ils cherchent la Beauté:parce que l'Amour est vn desir de iouïr de la

bone grace, c'est à dire de la Beauté. La beauté est vne certaine splendeur qui rauit à soy l'ame humaine. La Beauté du corps n'est autre chose, que splendeur en l'ornement des couleurs & lignes . La Beauté de l'Ame est vne lueur en la consonance des sciences & coustumes. La lumiere du Corps n'est point comme des oreilles, du nais, du goust, ou du touchemet: mais de l'œil. Si l'œil le conoist, seul il en iouist. Doc l'œil feul iouist de la corporelle Beauté. Et estant l'Amour vn desir de iouir de la Beauté, & icelle estant seulemét comme des yeux, l'Amoureux du corps eft content de la feule veuë. Si que le plaisir & chatouillement du toucher n'est point partie d'Amour, ny affection d'amant, ains espece de lasciueté & perturbation d'homme seruile. Aussi comprenons nous la

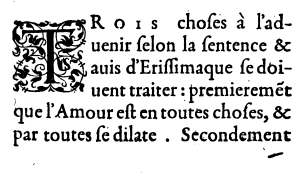
77 lumiere de l'ame seulement auec la Penfee:dont celuy qui aime la Beauté de l'ame, se contente seulement de confideration mentale. Finalemét la Beauté entre les Amants feschange par Beauté. Le plus antique auec les yeux ioüist de la Beauté du plus ieune: & le plus ieune auecques l'entendemét ioüist de la Beauté du plus antique. Et celuy qui est seullement beau de corps, par ceste coustume deuient beau de l'Ame : & celuy qui est seulement beau de l'ame, se remplit les yeux de corporelle Beauté. Ceftuy eft vn contr'efchange merueilleux à l'vn & à l'autre, honneste, vtile, plaifant & agreable. L'honnefteté en tous les deux est pareille, par ce que c'est chose egallement honneste d'apprendre & d'enseigner. Au plus ancien il y a plus grande dele-Ctation, d'autant qu'il a plaisir de la

veuë & de l'entendement. Au ieune est plus-grande l'vtilité: par-ce que d'autant que l'Ame est plus excellente que le Corps, d'autant est plus precieux l'acquest de la Beauté Intellectuelle que de la Corporelle. Iusques icy nous auons exposé l'Oraison de Pausanie, par cy apres nous declairerons l'Oraison d'Erisimaque.

# ORAISON III.

QFE L'AMOFR EST EN TOFTES les chofes, or envers toutes, Createur de toutes, or Maistre de toutes.

# CHAP. I.



Digitized by Google

que de toutes les choses naturelles Famour est facteur & conservateur. Tiercement qu'il est maistre & seigneur de tous les arts. Trois degrez de choses ce considerent en la nature, superieurs, inferieurs, & egauls. Les superieurs sont cause des inferieurs. Les inferieurs sont œuures des superieurs. Les choses egalles ont entre elles vne mesme nature. Les causes aiment leurs œuures, come leurs parties & images. Les œuures defirent leurs causes, comme conferuantes. Les chofes qui font egalles apportent amour reciproque entre elles : ainfi que les mébres d'vn melme corps. Et pourtant Dieu gou verne auec bien-veillance les Anges, & les Anges enfemble auecq Dieu gouuernent les ames, les ames auec les Anges ensemblement regissent les corps par naturel Amour. Et en

cecy se void clairemet l'Amour des fuperieurs enuers les inferieurs. Duuatage les corps se coioignet volontiers à leurs Ames, & mal volotiers fe feparent d'icelles.Nos ames defirent la felicité des Celestes. Les Celestes font la reuerence à la majesté diuine: & c'eft l'affection d'amour aux infericurs enuers les causes supernelles. En outre toutes les parties du feu f'aioignent volontiers enfemble:& ain fi les parties de la Terre, de l'Eau , & de l'Air faccordent ensemble. Et en qu'elconque efpece d'animaulx, les animaux de l'espece mesme par mutuelle bien-vueillãce l'accoftent parensemble.Icy se void l'Amour entre les chofes egalles & femblables. Qui pourra donc doubter que l'Amour ne soit & en toutes choses, & enuers toutes? Et c'est ce que Denis Areopagite au liure des noms diuins felõ ľAme

l'Ame de Hierothee, traite en cefte maniere. L'Amour diuin, ou angelique, fpirituel, ou animal, ou naturel n'eft autre chofe qu'vne certaine vertu de conioindre & vnir. Laquelle meut les chofes fuperieures à pouruoir aux inferieures: & concilie les chofes egalles à communion mutuelle, & dreffe encor les inferieures à ce qu'elles fe conuertiffent aux plus nobles. Et c'eft ce que dit S. Denis.

### COMME L'AMOVR EST FACTEVR; Cr confernateur de tout.

#### Снар. 11.

A I s le second membre de nostre oraison, en laquelle l'Amour est dit, facteur & conservateur de tout; se prouue ainsi. Le desir d'amplifier la propre perfection est vn certain A-F mour. La souueraine perfection est en la souueraine puissance de Dieu. Icelle est contemplee de l'intelligence diuine: & d'icy la diuine volonté entend produire hors de foy : par lequel amour de multiplier toutes choses sont de luy creees. Et pourtant dit S. Denis l'Amour diuin ne laisse point le Roy du tout sans generation s'enfermer en soy-mesme. Ce mesme instint de multiplier est infus en tous de l'amour supreme. Pour cefte occasion les esprits faints meuuent les Cieux, & distribuent leurs dons aux creatures suiuantes. Pour ceste cause les Estoilles dispersent leur lumiere par les Elements.

82

Pour ceste cause le feu preste de sa nature à l'Air: l'Air à l'Eau: & l'Eau à la Terre: & par ordre opposé la terre tire l'eau à soy: l'Eau, l'Air: l'Air, le Feu & chascune herbe & arbre appetans

de multiplier sa semence engendrét effets semblables à elles. Semblablement les bestes & les hommes allechez de la mefme cupidité font tirez àprocreer faons & enfans. Si l'Amour fait toute chose, certainement toute chose il conserue : parce qu'à vn melme appartient l'office & le deuoir de faire & de conseruer. Sans doubte les femblables font conferuez des semblables : & l'Amourtire le semblable au semblable. Toutes les parties de la Terre par force d'Amour reciproque, comme femblables l'accostent entre elles. Et toute la Terre, comme à son semblable, descend à vn centre du Monde. Encores les parties de l'Eau entre elles, &auec tout le corps de l'Eau se meuuent à lieu conuenable. Le mesme font les parties de l'air & du feu : & les Sferes de l'air & du feu, comme Fij

femblables faultent à la region supernelle pour l'Amour d'icelle. Mefmes le Ciel, comme dit Platon au liure du Regne, se meut par Amour enné:par ce que l'ame du Ciel est tou te ensemble en quelconque poinct du Ciel. Doncques le Ciel desireux de iouïr de l'ame court, afin qu'auec toutes ces parties il iouisse par tout de l'ame toute. Et vole tref-legerement pour se trouuer, autant qu'il est possible, tout ensemble par tout où l'ame est toute ensemblement. D'auãtage la Surface concaue de la plus grande Sfere : eft le lieu naturel de la Sfere moindre, & pourtant chalcune partie de ceste-cy conuient egallement auecques chascune partie de celle là. En fomme chafque poinct de ceste-cy appette de toucher tous les poincts de ceste autre. Si le Ciel demeuroit ferme, elles s'entretou-

cheroiet bien l'vne l'autre, mais non l'vne toutes. En courant elle obtient preíque ce point, qu'elle ne pourroit obtenir en repofant. Elle court donc tref-legeremet, afin que chalque partie d'icelle presque en mesme temps touche toutes les autres le plus qu'il eft poffible. En outre par l'vnité de ses parties, toutes choses se conseruent, & par la dispersion se gastent. Et l'vnité naist des parties de l'Amour qui est entre elles. Ce qui se peult veoir aux humeurs de nostre corps, & aux elements du Monde: par la cocorde desquels (comme difoit Empedocle Pythagorique) confifte tant le grand Monde, que nostre Corps le petit : comme par la difcorde il se dissoult & disperse. Or la Cocorde naist en ceux-cy de l'amour na turel : pourtant Orfee chantoit ainsi de l'Amour:

85

#### COMME L'AMOVR EST MAISTRE de tous les Arts.

# Снар. 111.

ESTE maintenat à decla-E rer cõme l'Amour eft maiftre & seigneur de tous les arts . Nous entédrons qu'il est maistre des arts, si nous considerons qu'aucun ne peut trouuer nyapprendre aucun art, fil n'est meu de la delectation de rechercher le vray. Et fi celuy qui enseigne n'ayme les disci ples, & si les disciples ne portent amour à telle doctrine. Il se nomme aussi Seigneur & Gouuerneur des arts, parce que celuy conduit à perfectio les œuures des arts, lequel ayme & les œuures & les perfonnes ausquelles il fait les œuures susdites.

Adjouftez y q les Artifans en quelque art que ce soit ne recherchet autre chose que l'Amour. Et nous pour le present racóterons sommairemét les arts que chez Platon raconte Erifimaque. Dittes moy qu'est-ce que la Medecine considere autre chose finon q les quatre humeurs du corps deuiennet ensemble amis, & demeurent accordez & bien-vueillants ? Et quels nourrissements, & quelles medecines ayme la Nature? En ceft endroit sont encor retrouuez par Erisimaque les deux amours lesquelz Paulanie a cy desfus descrits, à sçauoir l'Amour Celeste & Vulgaire. Par-ce que la complexion du corps temperée a l'Amour temperé & les choses temperees. La complexion intemperee al'Amour contraire, & à chofes cótraires:à ceftuy-là il veut mettre foing & diligence, à cestuicy F iiij

87

il ne veult en aucune maniere cofentir.Mesmes en l'art d'escrimer & d'au tres ieux corporels il faut rechercher quelle est l'habitude du corps, quelz moyes de l'exerciter, & quels gestes il requiert. En l'Agriculture quel terroir, quelles semences, & quel labou rage elle veut, & quelle forte de labourage chascun arbre desire. Cecy melme l'observe en la Musique, 🗇 de laquelle les artifants recherchent qui sont les nobres, & quels ou plus ou moins ils ayment.Ceux-cy entre vn & deux, entre vn & fept, ne retrouuent presque aucun amour ny cocorde. Mais entre vn & trois, quacordans en la tre, cinq, fix, & huict, ils ont trouué vn plus vehement amour. Ceux-cy par certains interualles & modes rédent entre elles amies les voix agues & graues par nature diuerfes, dont refulte la composition & doulceur

Mufique,

de l'harmonie. En oultre ils temperent ensemblement les mouuemets legers & tardifz, de sorte qu'ils deuiennent entr'eux amis, & demonftrent vne concorde agreable. Il y a deux generations de la Musique, l'vne est graue & costante: l'autre molle & lasciue. Celle là est vuile à quien vse : celle-cy est damnable, selon le iugement de Platon au liure de la Republique & des Loix. En son Bãquet il fait à celle là prefider la Mufe Vranie: & prepofe à cefte-cy la Mufe Polymnie.Les vns ayment la premiere generation de la Mulique : les autres la generation feconde. A l'Amour des premiers on doibt confentir, & leur conceder les fons qu'ilz ayment: à l'appetit des autres on doit relister : parce que l'amour des vns est celeste, & des autres vulgaire. Il y a encor entre les Estoilles & les E-

lements vne certaine amitié & fympathie, laquelle l'Aftrologie cófidere. En ceux-cy se retrouuent mesmement ces deux amours, parce qu'en iceux est l'Amour moderé, quand par-ensemble auec mutuelle proprieté ils consonent temperément. Là eft auffi l'Amour immoderé, quand chafcun d'eux f'ayme trop,& abandonne les autres. De l'vn refulte vne agreable serenité de l'Air, Tranquillité de l'eau, fertilité de la Terre: fanté des animaux . De l'autre refultent choses toutes contraires à celles cy. Finalement il semble qu'en cecy fe retourne la faculté des Prophetes & Prestres: d'autant qu'il sy enseigne quelles sont les œuures des homes à Dieu amies & agreables, & par quel moyen les hommes se rendent amis à Dieu: & quelle forte d'amour & charité on doibt observer enuers

Dieu, le pays, les parents, & autres presents & passez. Ce qui mesme se peut coniecturer és autres ars, & coclure en fomme que l'Amour eft en toutes choses, enuers toutes, facteur & coleruateur de toutes:&Seigneur & Maistre de tout art. A bon droit Orfee a nomé l'Amour ingenieux, de deux natures, portant les clefz de l'vniuers. En quelle maniere il est de deux natures, premiere mét vous l'auez ouy de Pausanie, & puis d'Erisimaque: en quelle maniere il porte L'Amour les clefz du Monde nous le pouuons porte le ciefz entendre d'Orfee par les choses superieures : d'autant q felon que nous auons monstré ce desir d'amplifier la propre perfection, qui est infus en tous, deploye la fecondité de chacũ cachee & enuelopee, pendant qu'il contreint germer dehors les semences:& tire dehors les forces de chafcun : conçoit & enfante, & comme auec clefz ouure la ferrure des conceptions, & les produit en lumiere. Pour laquelle raifon toutes les parties du Monde, d'autant que ce font œuures d'vn artifan, & mébres d'vne melme machine, en eftre & vie entre eux femblables, par vne mutuelle charité fe lient enfemble, de forte qu'à bon droit l'Amour fe peut dire vn neu perpetuel, & lien du monde, le fouftien de fes parties immobiles & le ferme fondement de la machine vniuerfelle.

and the state of the state of the

and the state of the second second second

Digitized by Google

 $(1+i) = \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) +$ 

the second second the second second

92

DP AVCVN MEMBRE DV MONDE neporte hayne à l'dutre.

# Снар. 4.

IL est ainsi, aucun mem-Et bre de cest ouurage ne 💦 peut auoir hayne à l'autre membre:parce que le Feu ne fuit pas l'Eau pour haine qu'à l'Eau il porte:mais pour l'amour de foy, de peur qu'il ne soit esteint de la froideur de l'eau. Ny auffi l'eau par haine du Feu ne l'efteint:mais par vn certain amour d'amplifier son propre froid, elle est tiree à engendrer Eau semblable à soy de la matiere du Feu. Parce questant tout appetit naturel dreffé au bien, & nul au mal: l'intention de l'eau n'est pas d'esteindre le Feu, qui est mal, ains d'engendrer de l'Eau semblable à soy, qui est

chosebonne. Que si elle pouuoit ce faire sans dommage ne perte du feu, elle ne l'estindroit. La mesme raison est assignee des autres choses, qui femblent entre elles cotraires & ennemies. Certainement l'Agneau n'a point en hayne la vie & figure du Loup:mais bien la destructio de soy qui du Loup luy est pourchasse : & le Loup deuore l'Agneau, no pour haine de l'agneau, ains pour l'amour de soy. Et l'homme n'a pas en hayne l'hôme, mais les vices de l'hôme. Ét fi nous portons enuie à ceux qui sont plus puiffants & agus que nous, cela ne procede pas de haine de nous enuers eux, mais de l'amour de nous mesmes, par ce que nous doutos que d'eux nous ne soyons surmontez. Parquoy il n'y a rien qui nous empesche que nous ne puissios dire l'Amour estre en toutes les choses, &

- 1

par tout discourir. Doncques nous deuős craindre comme puissant Seigneur ce grand Dieu, puis qu'il eft en tout lieu, & dedans toutes choses: l'Empire duquel nous ne pouuons euiter : & comme Iuge trel-sage, auquel noz pensers ne sont cachez ny couuerts. Cestuy encor qui est Createur & Conferuateur de tout nous le deuős reuerer comme Pere: & le tenir comme tuteur & refuge : Ceftuy par-ce qu'il enseigne les arts, deuons nous ensuyure comme Precepteur, par lequel comme facteur nous fom mes & viuons:par luy comme Conservateur nous perseuerons en estre: de luy comme de luge nous fommes gouuernez:& de luy finalement comme de Precepteur, nous sommes appris & formez à bien & heureusement viure.

# 9<sup>6</sup> ORAISON IIII.

OV EST EMPLOYE LE TEXTE de Platon de l'antique nature des hommes.

Снар. i.



PRES que nostre amy & familier eut tenu ces propos, il mist fin à son dire: & apres luy suyuit Chri-

ftofle Landin, homme de doctrine excellente : lequel en noftre temps nous auons congnu eftre digne Poëte Orfique & Platonique. Iceluy fuyuit en ceste maniere deployant la sen tence d'Aristofane obscure & enuelopee. Bien que Iean Caualcant par la diligence de son discours & dispute nous ait deliurez en partie de la lógueur de nostre traité. Neãtmoins la sentence d'Aristofane, parce qu'elle est enuelopee & entremesse aueques obscures paroles, requiert encor

cor quelque autre declaration & lumiere. Aristofane dit que l'Amour est sur tous les Dieux au genre hu-Mystere de main Benefique, Curateur, Tuteur, premier home Medecin. En premier lieu il est be- brienz difent foing de raconter quelle estoit du duoirestécreé commencement la Nature des hom fin, à deux faces. mes, & quelles leurs passions. En ce temps là elle n'estoit pas telle quelle elle est maintenat, ains de beaucoup diuerse & differente : Premierement il y auoit trois generations d'hommes, non seullement masle & femelle, comme de present, mais encor vn tiers composé des deux. Et estoit entiere l'espece de chacun homme, & auoit le dos rond, & les costez en cercle, quatre mains & quatre iambes. Elle auoit aussi deux faces semblables mises ensemble sur le col rond. La generation Masculine print naisfance du Soleil : La feminine de la

Terre:La composee de la Lune.Dőd ils eftoient de coeur fier & superbe, & de corpulence forte & robuste: pourtant ils oferent attenter de com battre contre les Dieux, & de vouloir monter au Ciel. Et pourtat Iuppiter cia & fendit du long chacun d'eux par le milieu, & d'vn en feist deux, à l'exemple de ceux qui trenchent & cient en long vn œuf entier auecques vn cheueu. Et les menaça que si de nouueau ils s'enorgueillisfoient contre Dieu, qu'il les trencheroit encores vne autre fois en semblable maniere. Depuis que la nature humaine fut ainsi divise, chacun desiroit reprendre sa moitié:pourtat ils couroient l'vn vers l'autre & iettans les bras à la rencontre, f'entr'accolloient defirans de se reintegrer en leur premiere habitude. Et certainement ils seroient manquez & defail-

lis de faim & d'oisiueté, si Dieu n'eust trouué moyen à tel accouplement. D'icy est né l'Amour mutuel entre les hommes reconciliateur de la nature antique, lequel l'efforce de faire vn de deux, & medeciner la cheute humaine. Chafcun de nous est vn demy homme party & diuisé comme ces poissons qui se nomment Dorades, lesquels estans iustemét separez en long par la moitié, pour vn poisfon restent deux poissons vifs. Chafcun homme recherche sa moitié : & lors qu'il auient à quelqu'vn de quelque sexe qu'il puisse estre derencontrer la moitié, il l'en relent puissamment, & auecques ardent amour fen englue & fy colle, & ne fouffre vn tout seul moment d'en estre separé. Adoncques la conuoitife de restaurer le tout, est dite Amour, lequel au temps present nous prouffite beau-



Gij

coup remenant vn chascun à sa moitié plus aimee : & donne fouueraine esperance au temps aduenir, que si droitement nous honorons Dieu, il nous reftituera encores en la figure antique: & ainfi nous guarisfant, il nous fera bien-heureux.

COMME S'EXPOSE L'OPINION DE Platon de l'antique figure des hommes.

CHAP.



Es choses raconte Aristofane, & plusieurs autres fort mostrueuses, sous lesquelles, comme voiles, il fault estimer q diuins mysteres sont cachez. C'estoit la coustume des antiques Theologiens de couurir sous ombrages de figures leurs facrez secrets, afin qu'ils ne fussent souillez des hommes impurs. Toutes fois n'e-

ftimõs pas que toutes les choses qui

)İ-

ne fi

,il 🖊

re il

ļ

;s [-

1

font elcrites, ou és figures passes, ou en quelques autres appartiennét fi estroitement au sens. Comme ainsi soit qu'Aurele Augustin die, qu'il ne fault pas péser que toutes choses qui sont feintes en figures ayent pourtat toutes significations, par-ce que plusieurs choses y sont adioustees à cause de l'ordonnance & structure d'icelles, les figuilient d'icelles, les pueses y signifient. La Terre se fend seulement auec le soc: mais pour pouuoir mieux se faire on adiouste à la charue les autres mébres & outils necessaires.

Voicy donc le fommaire de ce qui est proposé en cest endroit à declairer. Les hômes anciennement auoiét trois fexes Masculin, Feminin, & Coposé: & estoiét fils du Soleil, de la Ter re, & de la Lune. Alors les hômes estoiét entiers. Mais se voulans egaller par orgueil à Dieu, ils furét diuisez en G iij deux: & derechef seront diuisez si de rechef l'orgueil les assault. Depuis qu'ils furent diuisez, la moitié fut par amour tiree à la moitié, pour refaire & reftituer l'entier. Lequel eftát restitué la generation humaine sera bien-heureuse. Le sommaire de noftre exposition sera tel. Les ном-MES: c'est à dire, les ames des hommes : ANCIENNEMENT, cecy fentéd quád elles sót creees deDieu. Ils sont entiers:par-ce que les ames sont ornees de deux lumieres, Naturelle, & Supernelle ou Surnaturelle: afin que par la naturelle elles confiderassent les choses egales & inferieures : & par la furnaturelle les superieures. I L s s E V O V-LVRENT EGALLER A DIEV. lors qu'ils fe retournent à la seule lumierenaturelle.ET ICY ILS FV-RENT DIVISEZ: en perdant la

fur-naturelle splendeur, quand ils se retournent seulement à la naturelle: dont soudain ils tombent dans les CORPS.SI DE NOVVEAV ILS S'ENORGVEILLISSENT, DE NOVVEAV ILS SERONT D I-VISEZ. cela fentend fils se confient trop en leur esprit naturel, la lumiere naturelle mesmes s'esteindra en partie. ILS AVOIENT TROIS SEXES, LES AMES MASCV-LINES DV SOLEIL, LES FE-MININES DE LA TERRE, LES COMPOSEES NEES DE LA LVNE. c'est à dire, qu'aucunes des Ames felon la Force laquelle eft masculine, aucunes selon la Temperance, qui est feminine, aucunes selo la Iuftice qui est coposee, receuoyet la diuine splendeur. Ces trois vertus en nous sont filles de trois autresvertus,que Dieu possede. Mais ces trois G iiij

en Dieu se nomment Soleil, Lune & Terre: en nous Masculin, Feminin, & Composé. DEPVIS QV'ILS FVRENT DIVISEZ, LA MOY-TIE FVT TIREE A SA MOI-TIE. Les ames ja diuisees & plongees és corps, quand elles paruiennent aux ans de l'aage de discretion par la lumiere naturelle qu'elles reseruent, comme par vne moitié de l'Ame, elles sont eucillees à reprendre auec estude de verité ceste lumie re fur-naturelle, qui fut iadis l'autre moitié de l'Ame: laquelle en tombất elles perdent. Et quand elles l'auront receuë, elles feront entieres & en la vision de Dieu Bien-heureuses. Ce fera le sommaire de l'exposition presente.

Digitized by Google

IΟς

QVE L'HOMME EST L'AME MESME, er que l'Ame est immorselle.

## CHAP. III.

E corps est composé de matiere & de quantité: & il appartient à la matiere de receuoir & à la quatité il appartient d'eftre diuifee & dilatee. Or la reception & diuision font passions. Et pourtant le corps par sa nature est seulement subiet à passion & corruption : de sorte que f'il semble qu'aucune operation couienne au corps, il n'œuure ny n'agit entant qu'il est corps : mais entant

qu'en luy est vne certaine force & qualité presque incorporelle. Comme en la matiere du feu est la chaleur: en la matiere de l'Eau est la froi deur: en nostre corps est la comple-. ftion : desquelles qualitez naissent les operations des corps . D'autant que le feune rechauffe pas pour-ce qu'il soit long, large, & profond: mais parce qu'il est chault. Et le feu qui est le plus espars ne rechaufe pas le plus, mais celuy qui est le plus chauld. Comme ainsi soit doncques que par le benefice de la qualité il agisse, & que les qualitez ne sot point composees de matiere & de quantité: S'ensuit, que le souffrir appartient au corps,& le faire appartient à chose incorporelle. Ces qualitez sont instruments pour ouurer.Mais elles ne font pas de foy melme fuffilantes à ouurer : d'autant qu'elles ne sont pas suffisantes à estre d'elles-mesmes: par-ce que ce qui gist en autruy, & de soy-mesme ne se peut soustenir, sans doubte il depend d'autruy. Et pourtant il a duient que les qualitez, lesquelles necessaire-

mét sont soustenues du corps, soient melmes faictes & regies de quelque substance superieure, laquelle n'est point corps, ny ne gift en corps. Ceste est l'Ame, laquelle estant prefente au corps soustient soy-mesme & donne au corps qualité & complexion: & par icelles, comme par inftruments, exerce au corps & par le corps diuerses operations. C'est pourquoy l'on dit que l'homme engendre, nourrit, croist, court, se tiết quoy, se sied, parle, fabrique les œuures des arts, sent, entend : bien que l'Ame face toutes ces choses : donc l'ame est l'homme. Et quand nous disons l'homme engendrer, croistre, & nourrir : adonques l'ame comme pere & artilan du corps, engendre les parties corporelles, nourrist & augmente. Et quand nous disons · l'homme eft re stable, seoir, parler: a-

lors, l'ame soustiet, ploye, & retourne les membres du corps. Et quand nous difons l'homme fabriquer & courir : à l'heure, l'ame auance les mains, & agite les pieds ainsi qu'il luy plaist. Si nous disons l'homme fentir: l'ame par les organes & instruments des sens, comme par des fenestres ou verrieres, cognoist les corps de dehors. Si nous disons l'hôme entêdre:l'ame par foymelme fans inftrumét du corps atteint la verité. Doncques l'ame fait toutes les choses qu'o dit estre faites de l'homme.Le corps les souffre: & pourtant l'homme seul est l'ame, & le corps est œuure & instrumét de l'amesspecialement parce que l'ame exerce fans instrument du corps son operation principale, qui est entendre. Comme ainfi soit qu'elle entende choses incorporelles : & que par le IÓ9

corps on ne puisse cognoistre autres choses que corporelles. Pourtant l'ame mettat en œuure quelque cho fe par soy-mesme, certainement est, & vit par soymesme . Donques sans le corps vit cela, que sans le corps elle fait quelque fois. Si l'ame eft par foymesme : à bon droict il luy conuient vn certain estre non commun au corps:& pourtant elle peut bien obtenir nom d'homme qui luy est propre & peculier, & non commun au corps. Lequel nom d'autant qu'il fe dit de chafcun de nous par toute la vie, eftant chafcun en quelque age appelle homme, certainem et il semble qu'il signifie quelque chose stable. Mais le corps n'est pas chose stable:parce qu'en croissat & diminuat, & par resolution & alteration continuelle il fe chage : & l'ame demeurevne mesme tousiours, selon que

nous enfeigne la recherche affiduelle de la verité, & la volonté du bien perpetuelle, & la ferme conferuatio de la memoire. Qui fera donques fi fol q d'attribuer au corps qui court toufiours, pluftoft qu'à l'ame qui demeure toufiours ftable, l'appellatio de l'hôme laquelle est en nous tresferme? Parquoy d'icy pouuons nous manifestemét recueillir que quad Aristofane nomme les hommes, il entend nos ames, selon l'vsance & coustume Platonique.

QVE L'AME FVT CREEE AVEC deux lumieres, & pourquoy elle vient au corps auec deux lumieres.

## Снар.

🛃 A м в foudain qu'elle eft Creee de Dieu, par vn certain Snaturel inftinct fe conuertit à Dieu fon Pere: non' autrement que le feu par la force des superieurs engendré en terre, soudain par impe-tuosité de nature se dresse aux lieux fuperieurs. Si que l'ame retournee vers Dieu est des rayons de Dieu illustree. Mais quand ceste premiere splendeur est receuë en la substance de l'ame, qui de soyestoit sans forme, elle deuient obscure, & tiree à la capacité de l'ame, luy est faicte propre & naturelle. Et pourtant par icelle splendeur, comme à elle egalle, elle void foy-mesme, & les choses qui font au dessous d'elle, c'est à dire, les corps. Mais les choses qui sont au dessur d'elle, elle ne les void pas par ceste lueur. Vray est que l'ame par ceste premiere estincelle estat ja de-

uenuë plus prochaine à Dieu , reçoit outre ceste lueur vne autre plus claire lumiere,par laquelle elle connoift les chofes d'audeflus. Elle a donques deux lumieres, l'vne naturelle, & l'au tre sur-naturelle: par lesquelles ensemble coniointes, comme aueques deux ailles , elle peult voler par la re-gion fublime. Si toufiours l'ame vfoit de la lumiere diuine, auecques icelle elle s'accosteroit tousiours à la Diuinité, de forte que la Terre feroit vuide d'animaux raisonnables. Mais la diuine Prouidence a ordonné que l'hõme foit feigneur de foy, & puiffe quelquefois vier des deux lumieres, & quelquefois de l'vne des deux feulement. Dont auient que par nature l'ame retournee à la propre lumiere, laiffant la diuine, fe ploïe enuers foy, & enuers les forces, qui appartiennent au gouuernement du corps. Et desire

desire de mettre en effect telles siennes forces à fabriquer les corps. Par ce defir, selon les Platoniques, l'ame eftant aggrauec, defcend es corps, où elle exerce les forces d'engendrer, de mouuoir, & de sentir, & par sa prefence orne la Terre la plus basse region du Monde. Laquelle region ne doit pas estre degarnieny destituee de raison, afin qu'aucune partie du Monde ne foit de la prefence des viuants raisonnables abandonee. Ainsi come l'Autheur du Monde, à la femblance duquel le monde est faiet, est toute raison. Nostre ame tombe au corps, lors que laissant la diuine lumiere, elle se retourne seulement à la lumiere sienne, & commence à vouloir estre contente de soy-mesme. Dieu seul, auquel rien ne deffault, fur lequel n'y a rien, reste content de foymefme, & eft à foy fuffifant. Parquoy l'ame se faict pareille à Dieu, lors qu'elle veult de soymesme estre contente, comme si non moins que Dieu elle suffisoit à soymesme.

### PARCOMBIENDE VOTES l'ame retourne à Dieu.

# Снар. 5.

RISTOFANE veut que cest orgueil ait esté cause que l'ame qui nasquit entiere, fust partie & trenchee, c'est à dire qu'elle vsast de deux lumieres apres l'vne, laissant l'autre. Pourtant elle se plonge au prosond du corps comme au fleuue Lethé & par traict de temps se mettant en oubly soymesme, est tiree des sens & de l'appetit charnel, ainsi que d'outrageux sergents & d'vn tyran insolent & rebelle : mais depuis que le corps nar l

est creu, & que par le moyen de la discipline les instruments des sens sont purgez, elle se redresse en quelque lorte. Et à tant commence à refplendir la lumiere naturelle, & l'ordre des choses naturelles recherche, & poursuit à la trace. En laquelle recherche elle fauise qu'il y a vn sage Architecte de l'edifice Mondain, & desire à iouyr d'icelluy. Cest architecte peut estre seulement entendu auecques la lumiere fur-naturelle : & pourtant l'entendement est meu & alleché par la recherche de la lumiere propre à recouurer la lumiere diuine: & tel attrait & allechement est le vray amour, par lequel vne moitié de l'homme appette & defire l'autre moityé de l'homme melme par-ce que la lumiere naturelle, qui est vne moityé de l'ame, l'efforce d'allumer en nous ceste diuine lu-Ηij

miere, qui est l'autre moity é d'icelle, laquelle auoit esté au parauant par nous mesprisee. Et c'est ce que disoit Platon en l'epiftre à Denis le Tyran: L'AME DE L'HOMME DESIRE ENTENDRE QVELLES SONT LES CHOSES DIVINES RE-GARDANT ÁVX CHOSES QVI LVY SONT PROCHAINES.mais quand Dieu infond sa lumiere en l'ame, fur tout il l'accommode à ce ce que les hommes soient par icelle conduits & guydez à la Beatitude, laquelle confiste en la possession de Dieu. Par quatre voyes nous y fommes conduits, qui sont la prudence, la force, la iustice, & la temperance. La prudéce est la premiere qui nous monstre la beatitude, les trois autres vertus, ainsi que trois sentiers à la beatitude nous conduisent. Doncques Dieu tempere diuersement en diuerses ames son estincelle, à celle fin que felon là regle de la Prudence autres par le deuoir de la force, aultres par le deuoir de la iuftice, autres par le deuoir de la temperance retournent à leur Createur. D'autant que les aucuns par le moyen de ce, don d'vne ame forte, & constâte sup-, portent la mort pour la religio, pour, la patrie, pour les parents. Les autres. ordonnent leur vie aueques telle iuflice qu'ils ne font iniure ny tort à personne, ny entant qu'ils peuuent ne permettent qu'elle leur soit faicte. Les autres auecques ieusnes, veilles, trauaux domtent les eguillons & appetits de la chair. Geux-oy procedent par trois voyes : Mais, autant que la Prouidence leur monstre, ils l'efforcent de paruenir à mehme fin de Beatitude. Ces trois Vertus sont sncor contenuës en la diuine Prouidence H iii

pour le defir desquelles les ames des hommes embrafez par le moyen des offices d'icelles , defirét d'y paruenir, fapprocher d'elles, & en louir perpetuellement. Nous auons accoustumé d'appetter entre les hommes la Force masculine à cause de la puissance & de l'audace. La Temperance feminine à cause de sanature debonnaire. La Iuftice composee de l'vn& de l'au tre sexe : masculine, d'autant qu'elle ne permet qu'iniure soit faite à aucun : feminine, par ce qu'elle mesme ne fait point d'iniure. Ét d'autât qu'il appartient au masse de donner, & à la femme de receuoir, nous appellos le Soleil masle qui donne lumiere à autruy, & n'en reçoit point. La Lune composée de l'vn & de l'autre sexe: parce qu'elle reçoit la lumière du So leil, & la donne aux Elements : La Terre femme parce qu'elle reçoit de

tous, & ne donne à aucun. Et pourtant le Soleil, la Lune, la Terre: la Force, la Iuftice, la Temperance font de nous à bon droit nommees Masse, Composé & Femelle ; Et pour attribuer à Dieu la plus excellente appellation, nous nommons ces vertus en luy Soleil, Lune & Terre: En nous fexe Masculin, Composé & Feminin. Et difons que la lumiere masculine a efté concedee à ceux, ausquels a efté donnee la lumiere diuine du Soleil diuin auecques affection de force & constance. Et à ceux estre concedee la lumière composee, ausquels de la Lune de Dieu'a esté infuse lumiere auecques affection de iustice. Et à ceux-la la feminine, ausquels elle a esté infuse de la terre de Dieu aueques affection de temperance. Mais nous recournez à la lumiere naturelle ja commençons à mespriser la diuine, H iiij

& pourtant abandonnant l'vne, nous reservons l'autre, si que nous auons perdu la moictyé de nous, & auons mis en reserue l'autre moitié:mais en certain temps de l'age conduits de la lumiere naturelle nous defiros tous la diuine. Bien que par diuerses manieres diuers hommes procedent à l'acquerir. Et ceux-là viuent par la force, lesquels de la force de Dieu l'ont ja receu auecques affection de force & constance, aultres par iustice, autres par temperance en semblable forte Finalement chascun recherche sa moitié ainsi qu'il a receu du commencemét. Et les aulcuns par la masculine lumiere de Dieu, qu'ils auoient ja perdue,& qu'ils ont recouuree, veullent iouir de la force masculine de Dieu. Les aultres par la lumiere composee cherchent pareillemét à iouir de la lumiere com-

posee: aulcuns par la feminine semblablement. Tant eft grand le don qu'acquierent ceux, leïquels depuis que l'estincelle naturelle en l'age deuë reluit, eftiment qu'elle n'eft pas fuffisante à juger les choses diuines: à ce que par indice de naturelle estin celle ils n'attribuent les affections des corps ou des ames à la diuine maiesté, & qu'ils n'estiment qu'elle n'est point plus noble que les corps & les ames. En quoy plusieurs sont dits auoir erré, lesquels recherchans Dieu comme à la trace par-ce qu'ils se confioyent en leur propre engin & elprit naturel ont dit, ou bien que Dieu n'estoit point, comme Diagore, ou en ont doubté, comme Protagore:ou ont iugé qu'il estoit corps, comme les Epicuriens, les Stoïques, les Cyrenaïques, & plusieurs autres: ou bien ont dit que Dieu estoit l'Ame

du monde, comme Marc Varron, & . Marc Manile: Ceux comme Atheés, non seulement ne r'aquesterent pas la lumiere diuine du commencemét melprifee: mais gafterent auffi la naturelle en mal en vfant. Ce qui est gaîté à bon droict le nomme rompu & diuise: & pourtant leurs ames,lesquelles come superbes se confioient en leurs propres forces, de rechef ont esté trenchees en deux parts, come dit Aristofane: ceux-cy encores par faulces opinions obscurcirent, & par coultumes peruerles elteigni<sub>r</sub> rent la naturelle qui leur effoit re+ stee. Et pourtat ceux qui vsent droi-Aement de la lumiere naturelle, lefquels congnoissans qu'icelle est poure, estiment bien que parauenture elle est suffisante à iuger des choses naturelles:mais pour iuger des chofes qui sont au dessus de nature ils

pensent qu'il est besoin de lumiere plus sublime. C'est pourquoy repurgeant l'ame ils s'appareillent de sorte, que la diuine lumiere en eux de nouueau resplendit. Par les rayons de laquelle ils iugeront droictement de Dieu, & seront restituez & remis en leur entiereté antique.

QVE L'AMOVR PORTE LES AMES au ciel, diftribue les degre7, de la beatitude, or de ioye fempisernelle.

### Снар.

6.

ONQVES, ô vous tres-excellents Conuiez, rendez vous propice & fauorable auecques toute forte de facrifice ce Dieu qu'Aristofane dit estre sur tous bening & debonnaire à la generation humaine. Reclamezle aueques deuotieus prieres. Embrassez-le auec tout le cueur. Cestuy par sa debonnaireté mene premierement les ames à la Table celeste abondante d'ambrosse & de nectar, c'eft à dire viande & liqueur eternelle. Apres il arrage chascun aux chaires, bancs conuenables. Finalement il les y maintient à iamais aueques vne doulce & agreable delectation. Parce qu'aucun ne retourne au Ciel finó celuy qui plaift au Roy du Ciel. Celuy plus que les autres luy plaist, lequel plus que les autres l'ayme. Cognoistre Dieu en ceste vie est vrayement impossible . Mais vrayement l'aymer en quelque sorte qu'il foit cognu, c'est chose possible & facile.Ceux qui cognoisset Dieu,pour cela ne luy plaisent pas, si depuis ils ne l'ayment. Ceux qui le cognoissent & l'ayment, font aymez de Dieu, nõ parce qu'ils le cognoissent; mais par-

ce qu'ils l'aymét. Nous auffi ne voulos pas bié à ceux qui nous cognoiffent, mais à ceux qui nous ayment: parce que souuent nous tenons pour ennemis plusieurs qui nous cognoissent. Cela donques qui nous remeine au Ciel, n'est pas la cognoissance deDieu simplemet, mais son amour. En outre, les degrez de ceux qui sont affis au Banquet celeste suyuent les degrez des amants : parce que ceux qui ont aymé Dieu plus excellemment se repaissent là de plus excellétes viandes.Car ceux qui par l'œuure de la force ont aymé la Force de Dieu, iouy set d'icelle mesme. Ceux qui ont aymé la Iustice de Dieu, iouysfent de la iustice . Ceux qui ont aymé & chery la Temperance, semblablement iouysfent de la temperãce diuine. Et ainsi diuerses ames iouyssent des diuerses Idees de la diuine Pensee, selon que diuersement l'Amour les porte. Et tous iouïssent de tout Dieu, parce que Dieu est tout en chacune Idee. Mais ceux plus excellemment possedent tout Dieu, lesquels le voyent en plus excellente Idee. Chascun perçoit l'vsufruict de celle vertu Diuine, laquelle en viuat il ayma. Et pourtat, comme dit Platon au Fedre, L'enuie est au loing bannie de la Diuine compagnie.

Parce qu'estant la plus ioyeuse & agreable chose qui soit que posseder la chose aymee, chascun possedant ce qu'il ayme, vit content & assources pourtant si deux amants ont l'vsufruict des choses aymees, chascun se repose en l'vsage de son object: & ne se sources point si quelques autres perçoiuent l'vsufruict d'vn plus bel object que luy. Si que par le benefice de l'Amour il auiét qu'en diuers de-

grez de felicité chascun sans enuie vit content de sa condition. Il auict encor que par l'Amour les ames biéheureules fans ennuy ny degouft des mesmes viandes se repaissent eternellement, d'autant que pour delecter les Conuiez, ne suffisent ny viãdes ny vins, si la faim & la soif ne les alleche:& dure autant la delectation comme l'appetit suffist. Or l'appetit est le susdit Amour. Parquoy l'Amour eternel dont tousiours enuers Dieu l'ame est embrasee, fait que l'ame ioüysse tousiours de Dieu, comme de chose nouuelle. Et cest Amour est tousiours embrasé de la mesme Bonté de Dieu, par laquelle l'Amant deuiet bien-heureux.Nous deuons donques breuemét recueillir trois benefices de l'Amour. Premierement qu'en nous restituant en la naturelle entiereté, laquelle nous auons perdue en la diuifion, il nous remeine au Ciel. Secondement qu'il arrange chafcun en fieges conuenables, les rendant tous en cefte diftribution contens & repofez. Tiercement que mettant au loing tout ennuy & degouft par fon ardeur continuelle, toufiours il embrafe en no<sup>9</sup> nouuelle delectation. Et pourtant il rend noftre ame de doulce iouyffance bien-heureufe & contente.

ORAISON

Digitized by Google

# ORAISON V.

QVE L'AMOVR EST TRES-HEVREVX par-ce qu'il est bon & beau.

## CHAP. I.



HARLES Marlupin digne nourriçon des Mules, luiuit depuis Chrestofle Landin, interpretant la ha-

rangue d'Agathon en ceste maniere, Nostre Agathon estime l'Amour estre vn Dieu tresheureux, parce qu'il est tresheau & tresho. Et met en cote ce quiest requis à estre tresheau, & ce qui est requis à estre tresho. 'Auquel demembrement il depeint l'Amour mesme. Et apres qu'il a raconté quel est l'Amour, il ennombre les benefices de luy concedez à la generation humaine. Or voicy le somaire de sa dispute. A nous appartient premierement de rechercher pour quelle occasion voulant monstrer l'Amour eftre bienheureux, il dit qu'il eft fort Beau, & fort Bon: & quelle differéce il y a entre la Bonté & la Beauté. Platon au Filebe dit celuy eftre bienheureux à qui rien ne défault: & cela estre ce qui est parfaict & accomply en toute partie. L'vne perfection est interieure, l'autre est exterieure. Nous appellons l'interieure Bonté, l'exterieure Beauté. Et pourtant celuy qui eft en tout Bon &Beau, nous l'appellons tres-heureux, comme parfai& en toute partie. Et ceste difference voyons nous en toutes les choses. Parce que comme veulent les Fificiens & Filosofes naturels, le temperament elgal des quatre E-lements interieur és pierres precieufes enfante & produit dehors la politesse & splendeur agreable. Plus les herbes & les arbres par la fecondité

interieure font par dehors vestués & ornees de tres-agreable varieté de fleurs & de fueilles. Et aux animaux le bon temperamét & falutaire complexion des humeurs engendre & produit ioyeuse & delectable apparence de couleurs & de lignes: & la vertu de l'Ame monstre par dehors vn certain ornement aux paroles, & vne bien-seance tres-honneste aux gestes & aux actions . Mesmes les Cieux &leur fubstance fublime font reuestus de tres-claire lumiere. En toutes ces choses la perfectió de dedans produit la perfection de dehors. Et celle là nommos-nous Bonté, celle-cy Beauté. Pour laquelle chose nous voulons que la Beauté foit la fleur de la Bonté. Et par les attraits & allechemens de ceste fleur, quali come parvne certaine amorce, la Bonté qui est dedans cachee at-Iij

Za Beauté trait & alleche les circonftans. Mais est la fleur de Bonte. parce que la cognoissance de nostre

entendement prend & emprute fon origine des sens: nous n'entendrions ny n'appeterios iamais la bonté dedans les choses cachee, si nous n'eftions à icelle coduits par les indices & marques de la Beauté exterieure. Et en cecy apparoist l'admirable vtilité de la Beauté, & de l'Amour, qui eft fon compagnon. Par les chofes fusdites restime qu'il a esté assez declaré, qu'il y a aufli grande difference entre la Bonté & la Beauté, qu'il y a entre la semence & les fleurs. Et come les fleurs estans nees des semences des arbres produisent encores semences.AinfilaBeauté qui est fleur de Bonté, ainfi qu'elle naiîst du bien, aussi elle remene au bien les Amars. Ce que nostre Iean Caualcant a traité amplement en son discours.

COMME CYPIDON SE DEPEINT, & par quelles parties de l'Ame se cognoist la Beauté & s'engendre l'Amour.

CHAP. II.

PRES cecy Agathon ra-conte amplement quelles Schoses sont requises à la belle apparence du Dieu Cupidon, & dict ainfi : Cupidon eft ieune, tendre, dextre, concordant, & tout plein de splédeur. Il nous appartient de dire ce q rapportent ces parties à la Beauté : & puis declairer en quelle maniere elles appartiennent au Dieu Cupidon. Les hommes ont raison & sens : La raison par soymesme comprend les raisons incorporelles de toutes les choses.Le sens par les cinq fentimens de son corps sent les images & qualité des corps : les couleurs par les yeux:par les oreilles les voix:les ordeurs par le nais : par la I iij

langue les faueurs : par les nerfs les qualitez fimples des Élements,comme est le chauld, le froid, & semblable.Si qu'autant qu'il appartient à no ftre propos, fix puissances & facultez de l'ame font attribuees à la cognoiffance : raifon, veuë, ouye, le flair, le gouft, & le touchement. La raifon a quelque refemblance auec Dieu:la veuë auec le feu, l'ouye auec l'air, le flair ou l'odorat auec les vapeurs : le Froportion & goust auec l'eau: & le touchement aconuenance du mode visible, uec la terre. Par-ce que la raifon va es de l'hom- recherchant choses celestes, & n'a point de propre fiege en aucun mem bre du corps, ainsi que la Diuinité ne f'enferme en aucune partie du Monde. Et la veuë, c'eft à dire, la vertu de voir, est logee en la supreme partie du corps, comme le feu en la supreme partie du Monde: & par sa nature

me.

elle prend la lumiere qui est propre

du feu.L'ouye ensuit la veuë non autrement que l'air pur suit le feu:& atteint les voix qui l'engédrent en l'air brifé, & par le moyen de l'air entrent dans les oreilles. Le flair ou l'odorat est affigné à l'air caligineux, & aux vapeurs mellees d'air & d'eau:par-ce qu'il est mis entre les oreilles & la lague, come entre l'air & l'eau: & comprend facilement, & aime assez les vapeurs qui naissent par la messange de l'air & de l'eau. Comme sont les odeurs des herbes, des fleurs, & des pommestref-douces & agreables au flair des narines. Qui fera doubte de coparer le goust à l'eau? Lequel succede à l'odorat comme à vn air gros & éspais, & nage tousiours en la liqueur de la faline, & se delecte beaucoup au boire, & aux faueurs humides:? Qui doubtera encore d'assigner le touchement à la Terre? Comme I iiij

ainfi foit que par toutes les parties du Corps, qui est terrien, se repande le touchement: & aux nerfs qui sont fort terriens l'accomplit le toucher : & apprehende facilement les choses qui ont solidité & pois, ce qui procede de la Terre. Dont aduient que le touchemet, le goust, & l'odorat sentent seulement les choses qui leur font fort prochaines : & en les sentat fouffrent beaucoup. Bien q le flairement apprehende choses plus elongnees que le goust, ny le touchemet. Mais l'ouye apprehéde encor choses plus elognees, & n'est pas tant offenfee. La veue agit & œuure encor plus au loing : & fait en vn momet ce que l'ouye fait en temps, d'autant qu'on void premierement l'esclair qu'on oye le tonerre. La raison coprend les choles detrelloing: parce que non feulement elle apprehende les cho-

136

fes qui font au monde, & presentes, comme faict le sens, mais aussi celles qui sont sur le ciel, & celles qui ont esté, ou seront. Par ces choses se decouure manifestement que des fix puissances & facultez de l'ame trois en appartiennent au corps, & à la matiere:comme est le touchement, le goust & l'odorat. Et les trois autres appartiennent à l'esprit: & cellescy font la raifon, la veuë, & l'ouïe. Et pourtant les autres trois qui declinent plus au corps, conuiennent plus aueques le corps qu'auec l'ame. Et les choses qui sont d'eux comprin ses, comme ainsi soit qu'elles meuuent le corps à eux conuenable, à grand peine paruiennet elles iusques à l'ame:& comme luy eftãs peu fem₊ blables,peu luy plaifent elles . Mais les autres trois, qui sont treselógnees de la matiere, conuiennét beaucoup plus auecques l'ame, & preignent les

Digitized by Google

chofes qui emeuuet bie peu le corps, & elmeuuent beaucoup l'ame. Certainement les odeurs, les faueurs, le chauld & semblables qualitez donnét aide ou grāde nuifance au corps. Mais elles font peu à l'admiration & iugement de l'ame, & sont moyennement defirees d'elle.Mais la raison de laverité non corporelle, couleurs, figures,voix,bien peu & a grand' peine meuuent le corps : mais bien elles affubtilient l'ame à la rechercher, & rauissent à loy son desir. La viande de l'ame c'eft la verité : pour la trouuer aident les yeux, & pour l'apprendre les oreilles. Et pourtant les choses qui appartiennent a la raison, veuë, & ouye, l'ame les defire, pour l'amour & fin de soy-melme, comme propre nourrissement. Et les choses qui meuuet les autres sens sont plustost necessaires pour le cofort, nour-

riffement & generatió du corps. L'ame doncques cherche celles-cy,non à caufe de foy, mais d'autruy, c'eft a dire du corps. Et nous difons les hõmes aymer les choses, lesquelles ils desirent pour leur but & fin: & n'aymer pas proprement celles qu'ils ayment pour la fin d'autruy. A bon droict doncques nous voulons que l'amour appartienne seulement aux sciences, figures, & voix. Et pourtat la grace qui seulement se trouue en ces trois obiets, c'eft à dire en la vertu de l'ame, figures, & voix, par-ce qu'elle prouoque beaucoup l'ame, elle se nomme xezds, Kalos, c'est à dire, inuitatoire, mot tiré duverbe grec xaléo, qui veult dire, i inuite ( & xalos en Grec, signifie en françois Beauté. Aggreable nous est la vraye & bonne couftume de l'a+ me. Ággreable est l'elegante figure

du corps: Aggreable la confonance des voix. Et d'autant que l'ame aime beaucoup ces trois choses, & les tiet, en affez plus grand pris , comme luy estans plus propres & mieux accommodees, & presque incorporelles, qu'il ne fait pas les trois autres:pourtant il est conuenable qu'elle srecherche auec plus grande auidité, qu'elle les embrasse auecques plus grand ardeur, & fen esmerueille auecques plus de vehemence. Et cefte grace de vertu, figure, ou voix qui ap pelle à soy l'ame, & la rauit par le moyen de la raison, la veuë, & l'ouye, se nome à bon droit Beauté. Ce sont les trois Graces, desquelles Orfee parle en ceste maniere: LaSplendeur, la Verdeur, & la Ioye abódante. Orfee appelle Splendeur cefte Grace & Beauté de l'ame laquelle resplendit en la clarté des sciences & des couftumes, & apelle Verdeur la souëfue douceur de la figure & de la couleur: par-ce qu'elle florist principalement en la verde ieunesse. Et appelle Ioye, ceste syncere, vtile, & continuelle delectation que nous presente la Musique.

#### QVE LA BEAVTEEST CHOSE fpirituelle.

## Снар. 3.



STANT ainfi, il eft neceffaire que la Beauté foit vne nature commune à la vertu,aux figures, & voix:

parce que nous n'appellerions pas aulcun de ces trois Beau, si en tous les trois il n'y auoit commune diffinitió de la beauté. Et par cecy se voit que la nature de la beauté ne peut estre corps : d'autant que si elle estoit

corps, elle ne conuiendroit pas aux vertus de l'ame, qui font incorporelles.Et est si loin d'estre corps, que no feulement celle qui est vertus de l'ame, mais auffi celle qui eft es corps & es voix, ne peut estre corporelle. Par-ce que bien que nous appellions beaux aucuns corps, toutes fois ils ne font pas beaux à cause de leur matiere. Encor qu'vn melme corps d'homme soit auiourd'huy beau, & demain par quelque aduenture laid & difforme, comme fi c'estoit autre chose d'estre corps, & autre chofe d'estre beau. Les corps aussi ne sont pas beaux pour leur quantité, Parce qu'aucuns corps grands, & au-cus petits apparoissent beaux & bien formez.Et souuentesfois les grands font deformes, & les petits bien-formez:comme auffi au cotraire les petits sont laids, & les grands tres-ag-

greables & de belle representation.Il auient encor fouuét qu'il y a vne fem blable beauté en aucũs grads corps, & en aucuns petits. S'il est donques ainfi que fouuent demeurant la quãtité mesme, la Beauté par quelque cas d'auenture se mue, & la quantité muee quelquefois, la Beauté demeure: & que souuent il y a semblable grace és grands & és petits: Certainement ces deux choses Beauté & Quantité doiuent en tout estre diuerfes. En outre, fil estoit ainsi que la beauté de quelque corps fust en la groffeur du corps comme corporelle, fi eft ce qu'elle ne plairoit pas à qui la regarderoit, entant qu'elle seroit corporele:parce qu'à l'ame plaist l'espece de quelque personne, non entat qu'elle gift en la matiere exterieure: mais entant que l'image d'icelle est prinse & recueillie de l'ame par le ses

de la veuë.Et telle image à la veuë & à l'ame ne peut estre corporelle, icelles n'eftans pas corporelles.En quelle maniere la petite prunelle de l'œil comprendroit ellevn fi grand espace du Ciel, fi elle la comprenoit en corporelle maniere?En nulle forte.мais l'esprit en vn point reçoit toute l'amplitude du corps en mode spirituelle & image incorporelle. A l'ame plaift feulement l'espèce qui est d'elle apprehendee. Et bien qu'elle foit fimilitude d'vn corps extrinseque,neantmoins en l'ame elle est incorporelle. Donques, l'espece incorporelle est celle qui plaist, & ce qui plaist est agreable, & ce qui est agreable est beau, dont on peut tirer conclusion que l'Amour le raporte à chose incorporelle : & la Beauté est plustost vne certaine similitude spirituelle de la chofe, qu'espece corporelle. Il y en a d'au145.

a d'aucuns qui ont opinion, que la Beauté est vne certaine'assiette de tous les membres, ou vrayemét vne fymmetrie & proportion aueques quelque gratieuse message de couleurs. L'opinion de ceux-cy nous ne receuons pas: parce qu'estant ceste disposition des parties seulement és chofes composees, il l'éfuyuroit que aucunes chofes simples ne pourroiét estre belles. Toutesfois nous voyos que les pures couleurs, les lumieres, vne voix, vne lueur d'or, la blancheur de l'argent, la science, l'ame, la pensee, & Dieu, qui sont choses simples, neantmoins font fort belles. Et telles choses nous delectent beaucoup comme doüées d'vne grande beauté. Adioustez-y que telle proportion enclost ensemblement tous les membres du corps compolé, de forte que de par soy elle n'est en aucũ

des membres, mais en tous ensemble:donques aucun des membres en foy ne fera beau. Or la proportion de tout le corps naist seulement des parties : dont refulte vne absurdité, qui eft q les chofes, qui ne font point belles de leur nature, produiroient la beauté. Il auient auffi fouuentesfois que demeurant la mesme proportion & mesure des membres, le corps ne plaist pas tant que du commécemét.Certainemét auiourd'huy en voltre corps est la mesme figure qui eftoit l'an passé, & non la mesme grace.Rien n'enuieillit plus tard que la figure , rie plustost n'enuieillit que la grace. Et pourtant il est manifeste que ce n'est pas tout vn que la figure & la Beauté. Et encores souuetesfois nous voyons en quelcun estre plus droite la disposition, & mesuredes parties, qu'en vn autre, toutes-

ే

fois nous ne sçauons pour quelle occafion l'autre se iuge estre plus beau, & qu'il est aymé plus ardemment. Ce qui nous admoneste que nous deuons eftimer la Beauté estre quelque autre chose, outre la disposition des mébres. La mesme raison nous enseigne que nous ne soupçonnios que la Beauté soit vne gratieuse téperature de couleurs: parce que souuentesfois la couleur en vn vieillard est plus claire, & en vn ieune homme y a plus grande grace. Et en ceux qui sont esgaux d'age il arriue quelquefois que celuy qui surmote l'autre de couleur, est de l'autre surmoté de grace & de beauté. Pource que aucun ne fenhardisse d'affermer que l'espece est vne meslange de figure & de couleurs : parce qu'ainsi les sciences & les voix qui n'ont ny couleur ny figure :voire mesme les couleurs K ij

& les lumieres qui n'ont point de frgure determinee, ne seroient dignes d'aymer. En outre, la conuoitise de chascun, depuis qu'on possede ce qu'on vouloit, sans doubte est accoplie:ainfi que la faim & la foif f'appaisent par le mager &le boire.Mais l'Amourne l'assouuit par aucun afpect, ny touchement de corps. Donques il ne cherche aucune nature de corps, ains cherche seulement la Beauté: dont on conclud qu'elle ne peut estre chose corporelle. Par ces raifons il apparoist que ceux qui sont embrasez d'amour, ont soif de la Beauté:fils veulent aueques le breuage de ceste liqueuresteindre la soif tres-ardente, il est de besoing qu'ils cherchent la tresdoulce humeur de la Beauté pour estancher leur soif ailleurs qu'au fleuue de la matiere & aux ruisseaux de la quantité, figure,

& couleurs. O miferables Amants en quel lieu vous tournerez vous! Qui a efté celuy qui a embrafé les flammes tres-ardentes dedans voz cueurs?Qui efteindra ſi grãd embraſement ? Qui eft le grand ouutage, & qui eft le trauail ? Ie le vous diray, mais ſoyez attentifs.

### QVE LA BEAVTEESTLA filendeur de la face de Diçu,

## Снар. 4.

A diuine Puissance furparoissance à l'Uniuers, aux Anges, & aux ames d'elle creez, benignement infond, ainsi qu'à ses enfans, ce sien rayon, dans lequel est la vertu seconde à creer quelconque chose. Ce ray diuin en ceux-cy, comme plus prochains à Dieu, depeint l'ordre de K iij tout le mode beaucoup plus expreffement qu'en la matiere mondaine. Pour laquelle chose ceste peinture du monde laquelle nous voyos toute és Anges,& és Ames, est plus expresse, que non pas deuant les yeux. En iceux est la figure de quelconque Sfere du Soleil, de la Lune, des Effoil les, des Elements, Pierres, Arbres, & Animaulx. Ces Peintures se nommét és Anges exemplaires & Idees: és ames, raifons & notices : en la matiere du monde, images & formes, Ces Peintures sont claires au monde:plus claires en l'Ame,&font tresclaires en l'Ange. Donques vne mefme face de Dieu reluist en trois miroirs mis par ordre, en l'Ange, en l'Ame, & au corps mondain. Ău pre mier comme plus prochain d'vne façon tresclaire : au fecond comme plus eslongné, moins claire: au tiers

Digitized by Google

comme tres-eslongné, fort obscure, Puis la Saincte Pélee de l'Ange, d'autant qu'elle n'eft empefchee du mini stere & organe du corps, elle se reploye en soy-mesme, où elle void ceste face de Dieu en son sein empreinte. Et le voyant elle fesmerueil le,& fefmerueillāt auecques vn grād & ardent desir tousiours elle l'ynit auec elle.Or nous appellons Beauté ceste grace de la face diuine. Et appellons Amour l'ardét desir de l'Ange, par lequel il se cole du tout à la fa ce diuine. Pleuft à Dieu mes amis , q cela no<sup>9</sup> auint aussi. Mais nostre ame creee à ceste condition, qu'elle soit enuironnee du corps terrien, decline au ministere corporel, de laquelle inclination estat aggrauee, met en oubly le threfor qui est caché en sa poitrine. Depuis qu'elle est enuelopee au corps terrien, long temps elle fert K iiij

à l'vlage du corps, & à ceft œuure accommode touliours le sens,& y accommode encores la raison plus sou uent qu'elle ne doibt. Dont auient que l'ame ne regarde pas la lumiere de la face diuine qui toufiours en elle resplendit, que premierement le corps ne soit parcreu & la raison excitee: par laquelle elle confidere la face de Dieu qui reluist manifestement aux yeux en la machine du monde. Par laquelle confideration elle se haulse à remirer ceste face de Dieu qui resplendist dedans l'ame. Et parce que la face du pere est agrea ble aux enfans: il est necessaire que la face de Dieu pere tref-bon foit aux ames trefagreable.La fplendeur & la grace de ceste face soit en l'Ange, ou en l'ame, ou en la matiere mondaine, se doibt nommer Beauté vniuerfelle: & l'appettit qui se tourne de-

uers elle est l'Amour vniuersel. Or nous ne doubtons point que ceste beauté ne soit incorporelle: d'autant qu'il est manifeste qu'en l'Ange,&en l'ame elle n'est pas corps : & nous auons encores demonstré cy dessus qu'és corps mesmes elle est incorporelle:pour le present nous le pourros entendre de ce que lœil ne void autre chose que la lumiere du Soleil: par-ce que les figures & les couleurs des corps ne fe voyent iamais sinon qu'elles soyent illustrees de la lumiere:& ne paruiennent point auecques leur matiere à l'œil : & toutesfois il semble necessaire qu'elles doiuent efire és yeux, à ce que des yeux elles foiét veués. Docques vne lumiere de Soleil depeinte des couleurs & figures de tous les corps ausquels elle bat & frappe, se represente aux yeux. Les yeux à l'ayde d'vn certain ray naturel qu'ils ont, preignent la lumiere du Soleil ainsi depeinte: & depuis qu'ils l'ont prinse, ils voyent icelle lumiere, & toutes les peintures qui

qu'ils l'ont prinse, ils voyent icelle lumiere, & toutes les peintures qui font en icelle. Parquoy tout cest ordre du Monde qui le void, est comprins des yeux, non pas en la forte qu'il est en la matiere des corps: mais en la forte qu'il est en la lumiere, laquelle est aux yeux infule. Et par-ce qu'il est en la lumie-re ja separé de la matiere , necessairement il est sans corps. Ce qui se decouure manifestement, d'autant que la lumiere ne peult eftre corps:comme ainfi foit qu'en vn moment d'Orient en Occident elle remplit prefque tout le Mode, & penetre de toute part le corps de l'air, & de l'eau, sans aucune offense. Et se repandant fur choses pourries & relantes, elle ne se souille point. Ces conditions ne

conuiennent point à la nature du corps.Par-ce que le corps se meut en espace de téps, & non en vn momét : & vn corps ne penetre point l'autre, fans diffipation de l'vn ou de l'autre, ou de tous les deux. Et deux corps ensemble meslez se troublent de mu tuelle & reciproque contagion. Ce que nous voyons en la confusion & mellange de l'eau & du vin, du feu & de la terre. Comme ainsi soit doncq que la lumiere du Soleil soit incor-🗸 porelle, ce qu'elle reçoit, elle le reçoit selon sa propre maniere. Pourtant elle reçoit les couleurs & les figures des corps en maniere spirituelle. Et en la mesme sorte elle se void estre receuë des yeux. Dont aduient que tout l'ornement de ce mode, qui est la tierce face de Dieu, par la lumiere incorporelle du Soleil foffre incorporel à noz yeux.

### COMME NAIST L'AMOVR, Or la Hayne.

156

# CHAP. 5.

E toutes ces choles l'enluit que toute la grace de la face diuine qui le nomme vniuerlelle Beauté, non leu-

lement en l'Ange, & en l'Ame est incorporelle, mais aussi en l'aspect des yeux. Non seulement ceste face toute ensemble : mais aussi ses parties nous aimons esmeus d'admiration. D'où naist l'amour particulier, il y a particuliere beauté. Ainsi nous mettons affection en quelque homme, comme membre de l'ordre modain, mesmement quand en iceluy reluist manifestement l'estincelle de l'ornement diuin. Ceste affection depend de deux causes, tant parce que l'image de la face paternelle nous plaist :

que melmes pource que l'espece & la figure de l'homme proprement & cointement composee l'approprie& agence moult aptement auecque le feau ou raison de la generation humaine, laquelle nostre amea prinse de l'Autheur de tout, & la retient en foy. C'est pourquoy l'image de l'home exterieure prinse par les sens, pasfant en l'ame, f'elle difcorde de la figure de l'homme, laquelle l'ame de fon origine possede, soudain elle se deplaist: & comme laide & 'deforme engendre haine. Si elle fy concorde, elle plaift en effect, & comme belle faime. Pource il aduient qu'aucuns rencontrez de nous, soudain nous plaifent ou nous deplaifent; encores que nous ne sçachions point la cause de tel effect. Parce que l'ame empefchee au ministere du corps, ne regarde point les formes qui par nature

font dedans elle.Mais par la naturelle & cachee disconuenance ou conuenance, l'ensuit que la forme de la chole exterieure auec lo image poul fant la forme de la chofe melme qui est depeinte en l'ame, est dissonante ou bien consonante: & de ceste offense cachee ou bien allechemet, l'ame estát esmeuë hait ou aime la chofe fufdite. Ce ray diuin duquel nous auos parlé cy desfus, infond en l'Ange & en l'Ame la vraye figure de l'hõ me qui se doibt engendrer entiere : mais la composition de l'homme en la matiere du Monde, laquelle est fort eslongnee de l'artifice diuin, degenere de ceste sienne figure entiere. En la matiere mieux disposee elle resulte plus semblable , en l'autre moins. Celle qui refulte plus femblable comme elle l'approprie auecques la force de Dieu, & auec l'i-

dee de l'Ange: ainsi encor elle sapproprie à la raison & seau qui est en l'ame:l'ame approuue cefte couenan ce de l'approprier, & en ceste conuenance consiste la beauté : & en l'approbation confiste l'affection d'amour. Et par-ce que l'idee & la raifon ou vrayement le feau font eftran ges de la matiere du corps: pourtant la composition de l'homme se iuge femblable à iceux : non par la matiere,ou par la quantité , mais par quelque autre partie incorporelle. Et selon qu'elle est semblable : elle conuient auec iceux, & felon qu'elle y convient elle est belle. Et pourtant le Corps & la Beauté sont diuers. Si quelqu'vn demade en quelle maniete la forme du corpspeult estre semblable à la forme & raison de l'arne, Belle com-& de l'Ange : le prietel personnage paraison. qu'il considere l'edifice de l'Archite-

cte. Du commencement l'Architécte conçoit en son ame la raison, & comme l'idee de l'edifice, apres il fabrique la maison (autant qu'il peult) telle qu'il la dispose en sa pésee. Qui denira la maison estre corps ? Et icelle estre fort semblable à l'incorporelle idee de l'artisan, à la semblance de laquelle elle a esté faite? Certainement elle se doibt iuger semblable plustost par vn certain ordre corporel,que par la matiere. Efforce toy vn peu d'en tirer la matiere fitupeux. Tu l'en peux tirer auecques la pélee. Or sus tire à l'edifice la matiere, & & laisse l'ordre suspendu, il ne te reftera du corps materiel aucune chose: ainçois sera tout vn l'ordre qui vient de l'artifan, & l'ordre qui en l'artifan demeure:Dea! fay cela mefme au corps de quelque homme que tu vouldras, & ainfi tu trouueras laforla formé l'iceluy qui l'approprie auccques le seau de l'ame, estre simple & sans matiere.

161

COMBIEN DE PARTIES SONT requifes à faire la chofe belle: O que la beauté eft don fpirituel

Снар. 6.



INALEMENT quelle cho fe cft la Beauté du corps ? Certainement c'eft vn cer-

tain acte, vigueur, & grace qui resplédit au corps par l'influs de son idee. Ceste splendeur ne descend point en la matiere, si premierement elle n'est fort cointement preparee. Or la preparatió du corps viuant sac du corps concomplit en trois choses, en ordre, en filte en trois mode, & en espece. L'ordre signifie les distances des parties : la mode signifie la quantité: l'espece signifie les lineamens & couleurs. Par-ce qu'en

premier lieu il eft bet chafcuns des mébres du corps ayene l'affiette naturelle, c'est à dire que, les oreilles, les yeux, le nais, & les autres membres soient en leurs lieux propres. Et que les deux yeux soient egallement prochains du nais : & que les deux oreilles foient egallement symmetrie Et diftantes des yeux. Or ceste egallité commenfurarion du corps de distances qui appartient à l'ordre ne fuffist pas encores, si la mode des parties n'y eft aioustee. Laquelle atribue à chaque membre fa deuë grandeur ayant egard à la proportion de tout le corps. Qui est que la longueur de trois nais accóplissent l'entiere longueur du vilage: & encores les deux demy-cercles des oreilles, ensemble conioints facent le cercle de la bouche ouuerte : ce que facent auffi les fourcils, fils fe conioignent ensemble : la longueur du nais egalle

humain.

162

Digitized by Google

;e;

la longueur de la leure, & semblablement de l'oreille: & les deux ronds des yeux egallent l'ouuerture de la bouche. Huict fois la mesure de la teste face la logueur de tout le corps. Pareillement les bras eftendus des deux costez, & les iambes estendues facent la hauteur du corps.Outre cecy nous estimons que l'espece est necessaire, à ce que les traits artificiels des lignes, & les crefpes, & la fplendeur des yeux donnent ornement à l'ordre, & à la mode des parties. Ces trois chofes bien qu'elles foient en la matiere, neantmoins elles ne peuuét eftre aucune partie du corps. L'ordre des membres n'est aucun membre:par-ce que l'ordre eft en tous les membres, & nul membre ne se retrouue en tous les membres. Adioustez-y que l'ordre n'est autre chose que la conuenante distance des par-Lij

ties.Or la distance est ou le rien, ou le vuide, ou vn trait de lignes. Mais qui dira les lignes estre corps ? Comme ainsi soit qu'elles n'ayent longueur ny profondeur, qui sont au corps necessaires. Outre cecy, la mode n'est point quatité, mais est terme de quatité.Les termes font fur-face, lignes, & points. Lesquelles choses n'ayans point de profondité ne se doiuét pas nommer corps. Plaçons encores l'efpece no en la matiere, ains en la plaifante cocorde des lumieres, ombres, & lignes. Par ceste raison se demonstre la Beauté estre tant elongnee de la matiere corporelle, qu'elle ne fe communique à icelle matiere : si elle n'est dispose auecques ces trois preparations incorporelles, lesquelles nous auons recitees. Le fondement de ces trois preparations est la complexió temperee des quatre Eleméts:

de mode que nostre corps est fort femblable au Ciel.Duquel la fubstan ce est temperee, & ne se rebelle point contre la forme de l'ame pour le dereglement d'aucune humeur. Ainfi la celeste splendeur apparoistra facilement au corps semblable au Ciel. Et ceste parfaite forme de l'homme, que possede l'ame, resultera plus pro pre en la matiere pacifique & obeillante. Presque en la melme sorte les voix fe difpofét à receuoir leur beauté. Leur ordre eft de mõter de la voix graue à l'huitiefme, & descendre de l'huitiefme à la graue. La mode eft de discourir deuëmet par les tierces, Des voix do quartes, quintes, & sixiesmes voix, les tons, & demy-tons. L'espece est la refonance de la voix claire. Par ces trois choses, comme par trois Elements les corps de plusieurs membres composez, comme sont arbres, Liij

Digitized by Google

& animaux, & encores l'assemblement & meslange de plusieurs voix, fe difpofent à receuoir la beauté : & les corps plus fimples, comme font les quatre Elements, les Pierres, & les Metaulx. Et les fimples voix fe preparét à icelle beauté fuffifammét par vne certaine fecondité temperee & clarté de leur nature. Mais l'ame luy eft de fa nature bien accommodee. Mesmement en ce qu'elle est esprit, & comme miroir fort prochain à Dieu. Auquel, comme nous difiós cy deffus, reluift l'image de la face diuine. Donques comme il n'est point de besoin d'adiouster rien à l'or pour le faire paroistre beau, mais suffist d'en feparer les parties de la terre , fil est d'icelles offusqué: Ainsi l'ame n'a besoin qu'on luy adiouste aucune chole pour faire qu'elle apparoisse belle, mais est besoing de deposer la cure & sollicitude du corps tant ennuyeuse, & la perturbation de la conoitife & de la crainte, & foudain la naturelle beauté de l'Ame se monftrera. Mais afin que nostre discours n'outrepasse de beaucoup le but proposé, nous coclurons bréuement par les chofes fuídites , la Beauté eftre vne certaine grace vigoureule & lpirituelle.Laquelle par le ray diuin pre mieremet est infuse és Anges, puis és ames des homes, & par apres és figures& voix corporelles. Et ceste grace par le moyen de la raifon, de la veuë, & de l'ouye meut & delecte nostre ame : & en la delectation la rauit , & au rauissement d'ardente amour l'enflamme.

L üij

## 768 DE LA PEINTVRE D'AMOYR.

CHAP. 7.



P'R Es Agathon le Poëte, felon l'vlage des anciens Poëtes, vest ce Dieu Amour d'image humaine:il

le depeint à la femblace d'vn bel home & bien-formé:Et dit l'Amour eftre, I E V N E, T E N D R E, P L O Y A-BLE OV BIEN AGILE, PRO-PREMENT COMPOSÉ ET NET Ces parties icy recitees sont plustost

corps.

Margues de preparations à la Beauté, que la Beau te complexio te melme. Par ce que de ces cinq parties les trois premieres signifient la complexion temperee, laquelle est le premier fondement : les autres designent la mode, & l'espece. Les Filosophes naturels ont demonstré l'indice de la complexió temperee estre la delicate & ferme egalité de la tendre chair : car où le chauld furmonte

de beaucoup, le corps est sec & velu: où abode le froid, il eft dur:où la ficcité, il est aspre : où l'humidité, il est labile, inegal, & tors. Doncq l'egalle & ferme tedresse du corps demofre que la dispositió d'iceluy es quatre humeurs est temperee. Pour ce-ste occasion Agathon appelle l'A-MOURMOL, DELICAT ET TEN-DRE. Mais pourquoy l'appelle-il IEVNE? parce que non seulement par benefice de la nature: mais aufli de l'age on possede la sus-dicte temperance. D'autant que par la longueur du temps sont dissolutes les parties subtiles du corps, dont re-Îtét les parties plus groffes:parce que le Feu & l'Air fexhalant demeure la fur-abondance de l'Eau & de la Terre.Et pourquoy le nomme il A G 1-ET PLOYABLE? A celle fin LE g vous entendicz qu'il est apte,idoyne, & prompt à tous mouuemes. Or ne penfez pas quand il l'appelle mol, que par cela il vueille entédre la mo-lesse feminine inepte & paresseuse: car icelle est diuerse de la complexió tempe**ree.Apres il adiouste, C o** 1 N-TEMENT COMPOSÉ. C'estàdire, d'ordre & de mode des parties tres-honnestemét figuré. Il y adioufte encor, ET NET, c'est à dire reluifant d'vne doulce & plaifante efpece de couleurs. Ces preparations eltans premises, Agathon ne decouure point ce qui d'icy l'enfuit. Mais à nous il appartient d'entédre que depuis ces preparations vient celle grace & bien-seance qui est Beauté. Et f'expofent ces cinq parties en la figure de l'homme, en la forte que nous auons recitee. Mais en la puissance d'Amour elles se doiuent autrement entendre, parce qu'elles demonstret

fa force & qualité . L'Amour est depeint I E V N E:parce que communement les ieunes deulennent amoureux, & les enamourez appetent l'age de la ieunesse. мо L, parce que les elprits & cueurs debonaires lot plus facilement épris de l'Amour:& ceux qui en sont épris, bien qu'au parauat ils fussent fiers & haultains, deuiennent neantmoins humbles & debő+ naires. AGILE ET PLOYABLE: parce qu'il viết en cachette, & en cachette se part. APTE ET COM-POSé: parce qu'il defire chofes belles & bien ordonnees, & fuit les cotraires. N E T, c'est à dire, splendide, parce qu'en l'age florie & luifante il inspire le cueur de l'homme, & desire choses florissantes. Et d'autat que au texte Agathon traicte ces choses copieusement, il nous suffist de les auoir breuement touchees.

### 172 DESVERTVS D'AMOVR.

#### Снар. 8.

R les choses qu'Agathon traite des quatre vertus font miles pour signifier la bonté d'amour: & pre-mierement il l'appelle I v s T E: parce que où il y a entier & vray Amour, là est mutuelle & reciproque bienueillance: laquelle ne permet point qu'on se face iniure de faits, ou vileine de paroles. Et est si grande la force de ceste charité, qu'elle seule peut conferuer la generation humaine en paix tranquille. Ce que ne peut faire la prudence, la magnanimité , la force des armes, ou des loix, ou de l'eloquence, si la bien-vueillance ne luy aide. Il l'appelle depuis TEMPER é: parce qu'il domte les couoitifes delhonnestes. Et c'est que l'amour cher-

(

chant la Beauté laquelle consiste en vn certain ordre & temperance, il a en hayne les viles & immoderees concupiscences, & fuit tousiours les gestes qui ne sont point honnestes. Ce que Iean Caualcant a traité affez du commencenent. D'auantage où c'est que l'Amour regne, toutes les autres conuoitises sont meprisees. Il y adiouste qu'il est T R E s-F O R T, parce qu'il n'y a chofe quelconque plus forte que la hardiesse, & nul ne combat aucques plus grade hardies-fe que fait l'Amant pour l'Aymé. AVX AVTRES DIEVX. C'est à

به ۱۹۰

dire,aux autres Planetes.Mais eft fuperieur de force, parce qu'il faict les hommes plus forts. Come ainfi foit que quand Mars est posé és angles, ou en la seconde, ou bien en l'huitie-<sup>19</sup>me maifon des Genitures, il menace de cas malheureux les enfans nez en NIÉ

tel horoscope. Venus luy venat souuentesfois coniointe ou opposee, ou le receuant, ou l'œilladant d'vn Sextil, ou Trine aspect, tue (pour dire ainfi)&amolit la malignité d'iceluy. Mars quand il obtient la seigneurie en la natiuité de l'homme, il donne grandeur de courage , & courroux. Et si Venus fy conioint de fort pres, bien qu'elle n'emperche point la magnanimité de mars concedee, neantmoins elle bride & retient le vice du courroux. En quoy il semble que rédant Mars plus clement elle le domte.Mais MARS NE DOMTE 1A-MAIS VENVS, parce que si Venus obtient la seigneurie de la natiuité de l'hôme elle octroye affection d'amour .Et si Mars l'y ioint de bié pres auecques fa chaleur il réd l'impetuofité de Venus plus ardéte, de lorte q fi quelcun naissant Mars se trouue en

la maifon de Venus, comme eft la Balace & le Thoreau, celuy qui naist fera pour la presence de Mars beaucoup foumis aux flammesd'Amour. MARS ENCOR SVIT VENVS VENVS NE SVIT POINT MARS, parce que la hardiesse suit l'Amour, & l'Amour ne fuit point la hardieffe: d'autant que les hommes ne l'ena+ mourent pas proprement pour estre hardis : mais souuet pour estre ferus d'amour deuiennent tres-hardis à se commettre à tout peril pour la chose aymee . Finalement le signe tresmanifeste de la singuliere force d'Amour estcestuy, q toutes choses luy obeiffent,& à nulle il n'obeift : parce que les habitateurs du Ciel ayment, & ayment les animaux, & ayment tous les corps.Les hommes riches& les puiffants Roys foumettent le col à l'empire d'Amour. Mais l'Amour

ne fe foumet à nul de ceux-cy. Parce que les dos des riches n'acquieret point l'amour: les menaces & violéces des Puissans ne nous peuuent cotreindre à aymer, ou faire que nous nous departions d'amour. L'amour eft libre & naift de gré en la libre volonté, la quelle Dieu mesme ne contreindra point:par-ce que du commencement il ordonna que la volonté deust estre libre. Si que l'Amour faict force à chascun, & ne reçoit violence d'aucun. Et est si grande sa liberté, que les autres affections, arts, & operations de l'ame defirent le plus souuent prix diuers · d'elles mesmes. Mais l'amour de foy mesme est cotent, comme si luy seul estoit son prix & loyer. Comme sil n'y auoit point autre prix outre l'Amour, qui de l'Amour soit digne prix:parce que celuy qui ayme, specialement

cialement il ayme l'Amour:d'autant que sur tout il recherche que l'aymé l'ayme. IL EST AVSSITRES-SAGE. Par quelle raison Amour est createur & conservateur de tout, & maistre & seigneur de tous les arts, il a esté assez amplement traité en l'Oraison d'Erisimaque:parce que en ces choses la sapience d'Amour se demonstre. Par la disputation superieure est conclu que pour ceste cause l'Amourest tref-heureux,pour ce qu'il est tresbeau & tresbon. Qu'il foit tresbeau, il apparoist parce qu'il fe delecte de choses belles, comme à luy femblables. Et qu'il foit trefbon, il se void en ce qu'il fait les amants trefbons. Or eft il neceffaire que celuy soit tresbon, lequel faict tresbon autruy.

M

Digitized by Google

## DES DONS D'AMOVE

#### Снар. 9.

V E c'eft qu'Amour, il a efté declaré en nostre dif-Cours, & quel il eft, il eft ap S paru cy deflus par les paroles d'Agathon.Et quels dons il cocede aux hommes facilement il fe manifeste par les choses predites. L'vn Amour est simple, l'autre est reciproque. Le simple fait tout homme qu'il esprend, prudent à preuoir, agu à disputer, abondant à raisonner, magnanime aux choses qu'il fault executer, gaillard aux chofes ioyeules, prompt és ieux, & tres-fort aux choses graues. L'Amour reciproque ostat les perils, apporte seureté: ostat la dissension, engendre la concorde: & chaffant la milere, introduit la felicité. Où il y a charité reciproque, il

n'y a point d'embusches ny de trahifons: mais les choses y sont communes:& en font bannis les difcords, les larcins, les homicides, & les guerres. Agathon declare en ceste Oraison telle tranquillité naistre de l'amour reciproque non seulement és animants: mais aussi és Cieux, & és Elements. Ce qui est encores cy dessus amplement demonstré en l'Oraison d'Erisimaque. En la fin de l'Oraison presente il est dit, que l'Amour aueques fa chaleur adoulcift les penfees đes Dieux &des hommes.Cē qu'entendra quiconque se recordera que cy dessus il est demonstré l'Amour estre en toutes choses, & à toutes se repandre.

QVE L'AMOVR EST PLVS ANsique & plus ieune que les autres Dieux.

| Снал | P.  | IO |    |
|------|-----|----|----|
|      | . • | M  | ij |

A 1 s auất que ie face fin, ô tref-vertueux amys, ie refoudray trois questiós qui naissent en la dispute d'Agathon. Premierement on demande pour quelle occasion Fedre dit qu'Àmour est plus antique que Saturne & Iuppiter: & Agathon dit qu'il est plus ieune. Secondemét que fignifie chez Platon le regne de la necessité, & l'empire d'Amour. Tiercement qui ont esté les Dieux, & quels arts ils ont trouuez durant le regne d'Amour. Dieu pere de tout par amour de prouigner sa semence & par benignité de pouruoir, a engendré les Pensees ses ministres, lesquelles meuuent les Planetes de Saturne, de Iuppiter, & des autres. Ces Pensees ou intelligéces soudain que de Dieu elles sont nees recognoisfant leur Pere, l'aymét. Ceft Amour

dont les intelligences sont engendrees, nous difons qu'il est plus antique qu'elles . Et l'amour duquel les intelligences creees ayment leur Createur, nous disons qu'il est plus ieune que les intelligences. En outre la Penfee Angelique ne reçoit point du Pere les Idees de la Planete de Saturne,& des autres, si premierement elle ne se retourne vers la face de Dieu par naturel Amour. Puis la mesme intelligence ayant receu les Idees, ayme le don de Dieu aueques plus grand ardeur. Ainfi donques la delectatió de l'Ange enuers Dieu, est en vne sorte plus antique que les Idees qui se nomment Dieux, & en vne autre forte est plus ieune. Si que l'Amour est le commencement & la fin:& eft le premier & le dernier des Dieux.

M iij

### QVE L'AMOVR REGNE DEuant la necessité.

#### Снар. 11.

R afin que nous refoluiós la feconde queftion , il dit 🔏 que l'Amour regne deuất la necessité : parce que l'Amour diuin a donné origine à toutes choses de luy nees. En laquelle origine ne fe met aucune violence de necessité. Parce que n'ayant aucune chose au dessus de soy, il opere chasque chose, non contreint, mais de libre & franche volonte.L'intelligence Angelique qui le suit, germe necessairemet par la semece d'Amour: & ainfi par Âmour il produit,& par neceffité elle procede. Icy commence la seigneurie d'Amour : & icy la feigneurie de la necessité . Ceste intelligence bie que naissant de la sou-

uereine Bonté de Dieu elle soit bonne:neantmoins parce qu'elle procede hors de Dieu, neceffairement elle degenere de l'infinie perfection du Pere:parce que l'effect ne reçoit iamais toute la bonté de fa cause. En cefte neceffaire emanation, & degenerement d'affection conliste l'empire de la necessité. Mais l'intelligéce foudain qu'elle est n'ee ( comme nous auons dit) elle ayme fon autheur: & en cest acte resourd le regne d'Amour, d'autant que par Amour elle s'esseue envers Dieu: &: Dieu par amour illumine celle qui fest deuers Dieu retournee. Icy de rechefentre comme par sous main la puissance de la necessité. Comme ainfi foit que la lumiere qui descend de Dieu, n'est pas receué par l'intelligence en li grande clarté, comme elle est de Dieu donnee. D'autant quo M iiij

l'intelligéce de fa nature est comme tenebreuse, & ne reçoit sinon selon fa capacité naturelle . Et pourtat par la violéce de la nature receuante cefte lumiere deuient plus obscure. A ceste necessité succede de nouueau la principauté d'Amour: d'autất que icelle intelligence embrasee par ceste premiere splendeur de Dieu, se retourne en luy ardemment. Et estát inuitee de ceste estincelle de lumiere,elle en desire toute la possession. C'est pourquoyDieu par sa benignité & prouidece, outre ceste premiere lumiere naturelle, donne encor la lumiere diuine . Et ainfi les puiffances de l'Amour & de la necessité f'étresuiuent mutuellement l'vne l'autre, Laquelle entresuite és choses diuines l'entend selon l'ordre de nature:& és chofes naturelles selon l'interualle du temps : de sorte que l'A- 1

X

mour est le premier & le dernier de tous. Et comme nous auons dit de l'Ange, ainfi deuons nous entendre de l'Ame, & des autres œuures de Dieu, quất à ces deux Empires . Parquoy si nous parlons absolument, l'empire d'Amour est plus antique que celuy de la necessité: parce qu'iceluy commence en Dieu, & cestuy és chofes creees.Mais fi nous parlios des choses creees, la puissance de la necessité est premiere que le regne d'Amour.Comme ainsi soit que les choses premierement procedent par necessité, & en procedant degenerét auant qu'elles se retournent par Amour enuers Dieu. Orfee a chanté ces deux Empires en deux hymnes: l'Empire de la necessité en l'Hymne de la nuict,

Digitized by Google

La necessité forte Sur tout son regne porte. Il a chanté le regne d'Amour en l'Hymne deVenus en cefte maniere,

Tu commandes tout feul aux trois Parques no tédres . Et toute chofe feul tu produis & engendres.

Diuinemét le diuin Orfee met deux Regnes : & faict comparaison entre iceux. Et prefere l'Amour à la necefsité, quand il dit qu'il commade aux trois Parques ou Fees, esquelles consiste la necessité.

EN QVELLE MANIERE AV REgne de la necessité saturne chastra Celius, & Imppiter lia saturne. CHAP. 12.

A 1 s en quelle maniere pendant que la necefité obtenoit la feigneurie, les Dieux suyuants ont esté dicts d'Agatho chastrer & lier leurs Peres, nous l'entendrons facilement par les choses sus fusites. Il ne fault pas

Digitized by Google

estimer que l'intelligence de l'Ange diuise en soymesme Dieu. Mais bien en icelle se diuise le don qui luy est donné de Dieu. Peu auparauãt nous auós móstré que les dós de Dieu par necessité defaillet de leur souueraine perfectió en l'esprit qui les reçoit.De là vient q cefte fecondité de nature qui est en Dieu entiere, mais en l'Ange est diminuee, à bon droit est dite estre chastree. Et cela se dit avenir pendant que regne la necessité, d'autant que cela n'auient pas par volóté de qui donne, ou de qui reçoit. Mais bien par cefte necessité par laquelle l'effect ne se peut egaller à sa cause. Et ainsi Saturne, c'est à dire l'Ange femble en chastrer Celius, c'est à dire le souuerain Dieu. Et encores Iuppiter, c'eft à dire l'Ame du monde, semble lier Saturne : c'est à dire la puissance de l'Ange receuë re-

ftreint en soy par deffault de sa nature,& la reduit à plus eftroits confins: parce que la puissance de Saturne est plus ample que celle de Iuppiter. Si que la puissance qui pour son amplitude femble en Saturne libre & fráche, en Iuppiter pour l'estroite estédue de sa nature elle se dit estre liee. Et de cecy iulques à present suffile ce que nous auons discouru. Venons à la tierce question.

QVELS DIEVS EST QVELS ARTS ils donnent aux hommes.

#### Снар. I'3.

Douze Di Antiques l'imitation de la cobination en 12. du no diuin.



G A T H O N eftime que par Amour les arts ont esté donez des Dieux à la generation humaine. Le regne, de Iuppiter: l'art de tirer fagettes, de deuiner, & de medeciner d'Apollon:

La fabrique des metauls de Vulcan. l'Industrie de tistre & ourdir, de Minerue: La Musique, des Muses. Ily a douze Deitez fur les douze Signes du Zodiaqu'e, Pallas fur le Mouton: Venus au Thoreau : Apollon aux Gemeaux: Mercure au Cancre : Iuppiter au Lion:Ceres à la Vierge:Vulcan à la Liure: Mars au Scorpió: Diane à l'Archer : Vesta au Cheurecorne:Iunon au Verseau: Neptune aux Poiffons. De ceux-cy tous les arts ont esté concedez à nostre generation : par-ce que tels fignes mettent en noz corps de chascun art leurs for ces: & ces Deitez les mettét en l'ame. Ainfi Iuppiter par le moyen du Lion fait l'homme bien propre au gouuer nement diuin & humain, c'elt à dire, à dispenser dignemét les choses spirituelles & temporelles. Apollo par les Gemeaux nous donne l'industrie

de medeciner & tirer de l'arc. Pallas par le Mouton l'art de tiftre. Vulcan par la Liure la fabrique des metaulx, ainfi les autres, les autres arts. Et d'au tant qu'ils nous donnent leurs dons par benignité de leur prouidence, on dit qu'ils font cela estans meuz d'Amour. En outre par la tref-legere & bien ordonnee conuersion des cieux nous estimons naistre la consonance Musicale. Et par huict mouuemens des huict cieux huict tons: & de tous ensemble se produire vne harmonie. Doncques nous appellons les neuf fons des Cieux les neuf Muses,à caufe de la concorde Musicale. Nostre ame du commencemét a esté doüée de la raison de ceste Musique. Et à bon droict, attendu que fon origine eft du Ciel. Dedans luy eft nee l'harmonie Celefte , laquelle depuis elle imite & met en œuure auecques dis

uers chants & inftruméts.Or ce don comme les autres nous a esté concedé par amour de la Prouidence diuine. Doncques,ô tref-nobles amis, aimons ce Dieu Amour,par-ce qu'il est tref-beau : suyuons le,par-ce qu'il est tref-bon : portons luy reuerence, parce qu'il est tref-heureux. Afin que par sa clemence & largesse il nous concede la possession de sa Beauté, Bonté & Beatitude.

# ORAISON VI.

INTRODUCTION AU DISCOURS d'Amour.

## CHAP. I.

CY mift fin à fon parler Charles Marfupin : apres Thomas Bency diligent imitateur de Socrate auec vn cueur allaigre & vne face gaye fe print à commenter les paroles Socratiques, difant ainfi: Noftre Socrate par l'oracle d'Apollon iugé le plus fage de tous les Grecs, auoit accoustumé de dire qu'il faisoit profession de l'art amatoire plus que d'aucune autre: Comme fil vouloit dire que par la congnoissance de cest art, & Socrate, & quelconque autre deuoit estre iuge tres-sage. Cest art n'apprint il point d'Anaxagore,ny d'Ammon, ny d'Archelas Filiciens, ny de Prodicus Chius, & Aspasie Rhetoriciens, ny de Conon Musicien, desquels il auoit apprins beaucoup de choses : Mais il disoit le tenir de Diotime deuineresse lors qu'elle estoit touchee de l'esprit diuin. Or selon mon iugement il vouloit monstrer que seullement par inspiration diuine les hom mes pouvoient entendre quelle cho fe c'estoit que la vraye beauté, & quel eftoir

estoit l'amour legitime, & en quelle maniere on deuoit aimer. Tant est grande la puissance & sublimité der la faculté amatoire. Doncque de ces. viandes celestes retirez-vous, retirezvous profanes, qui estás enueloppez: en la fange terrienne, & du tout deuoüez à Bacchus & à Priape abbaif-, sez en terre l'amour qui est vn don. celeste, & vous veautrez en la fangeainsi que les pourceaux : Mais vous, ô tref-chaftes Conuiez, & tous les autres confacrez à Pallas & à Diane: qui pour la liberté de cueur tres-pur, & de la perpetuelle ioye de la Pensee estes en allegresse & chat de triomfe, ecoutez auec diligéce les diuins my-, steres, reuelez de Diotime à Socrate. Mais auant que vous oyez Diotime, il fault fouldre vne certaine queftion, laquelle naift entre ceux, qui cy desfus ont traité d'Amour, & ceux 'N

qui par cy apres en doiuent traiter : Par-ce que les precedentes ont nommé Amour beau, bon, bien-heureux, & Dieu : ce qui ne plaist point à Socrate & à Diotime, ainçois ils le mettét au milieu entre le Beau & le Laid, le Bon & le Malin, le Bien-heureux & le Miserable, Dieu & l'Homme. Nous approuuos l'vne & l'autre fentence, bien que l'vne pour vne raison & l'autre pour vn autre.

QFE L'AMOVR EST AV MILIEV entre la Beauté er son contrairezer qu'il est Dieu er Demon.

#### CHAP. 2.



A pierre Calamite met au fer vne certaine fiéne qualité par laquelle eftant le fer fait moult femblable à

la Calamite, il finclinevers icelle pier re:Cefte telle inclinatio entant qu'el-

le eft nee de la Pierre fufdite, & qu'elle se retourne vers elle, sans doubte se nomme inclination pierreuse. Mais entant qu'elle est au fer, elle se nomme pareillemét ferree & empierree : par-ce que telle inclination n'est pas en la pure matiere du fer, ains en la matiere ja formee par la qualité de la Pierre.Et pourtat elle retient les proprietez de toutes les deux.Le feu aufli par la qualité, c'elt à dire, par le chauld, embrase le lin: & le lin embrafé & suspendu par la qualité du chauld, s'esse vers la supernelle region du feu. Ceste elevation que fait le lin, entant que poussé du feu il se tourne vers le feu, se nome Ignee, c'est à dire de nature de feu. Mais entant qu'il eft au Lin ( ie dy au Lin non fimple, mais ja enflammé) il se nomme de la nature de chascun, aussi bié au Lin comme au Feu egalement de N ij

Lin & de Feu.La figure de l'homme laquelle souuentesfois par la bonté interieure heureusement concedee de Dieu, est en apparence tres-belle, par les yeux de ceux qui la regardér, transfond en leur cueur le ray de fa fplendeur. Par cefte eftincelle l'ame estant tiree comme par vn certain hameçon, se dresse vers l'attrayant. Cest attraict, qui est Amour, parce qu'il depend du bon, du beau, & de l'heureux, & qu'il se tourne en icelluy, sans point de doubte no<sup>9</sup> le pouuons nommer Beau, Bon, Bien-heureux,&Dieu,felon le iugement d'Agathon & des autres, qui ont parlé cy desfus : & parce qu'en l'ame il est ja embralé par la prefence de ce beau rayon, nous fommes contreins de le nomer vne certaine affectio moyenne entre le Beau & non Beau. Parce que l'ame tandis qu'elle ne reçoit l'image d'aucune belle chose, elle ne

l'ayme point encores, comme chofe non connue d'elle. Et celuy qui poffede l'étiere Beauté, n'est point eguillonné des eguillons d'Amour. Car qui est celuy qui defire cela dont il iouist ? S'ensuit doques qu'en ce teps l'ame l'embrase d'Amour ardente, lors qu'ayant trouué quelque specta ble image de chose belle, & d'icelle gousté quelque saueur en son iugement par tel goust est incitee à l'en-tiere possession d'icelle. Comme ainsi soit doques que l'ame en partie posfede icelle chofe belle, & en partie en est defectueuse : raisonnablement en partie elle est belle, & en partie non belle. Et en telle maniere nous voulons q par telle mellage Amour foit vne certaine affection moyenne entre beau & laid, participant de l'vn & de l'autre. Et certainement pour ceste raison Diotime, afin que quelquefois nous retournions à elle, appelle l'Amour Demon. Parce que comme les Demons font esprits moyens entre les celestes & terriens esprits, ainsi l'Amour tient le milieu entre la Beauté & la priuation d'icelle. Que son esgard soit entre la Belle nature & la non-belle, assez lean Caualcant l'a declaré en sa premiere & seconde Oraison.

#### DES AMES DES SFERES & des Demons. CHAP. 3.

Ais ieveux que vous cognoifliez en quelle maniereles Demons habitent la region moyenne entre le Ciel & la Terre, par les paroles de Diotime en ce banquet & par celles de Socrate au Filebe & au Fedre, & par celles du voyager Athenien au liure des Loix, & de l'Epinomide,

Platon estime que toute la machine de ce monde, est meuë & gouuernee d'vne ame. Parce que le corps du monde est composé de tous les quatre Elemets, & les parcelles du monde sõt les corps de tous les animaux. Le petit corps de quelcóque animal est parcelle du corps du monde. Et n'est point dit petit corps, composé de l'entier Element du Feu, Air, Eau ou Terre: mais de certaines parties de ces Elements. Doncques d'autant Prenue de que le tout est plus parfait que la par 4, tie, d'autant est plus parfait le corps du monde que le corps de quelconque animal. Certainement ce seroit vne chose mal-conuenable que le corps imparfait eust ame, & le parfait fust lans ame. Qui est l'homme fi fimple qui die la partie viure, & le le tout ne viure point? Donques tout le corps du monde vit, puis que les Ň iiij

Digitized by Google

corps des animaux viuent qui sont parties d'iceluy tout. Il est besoin que l'ame de l'Vniuers soit vnique, ainsi comme est vnique la matiere, & vnique l'edifice. Comme ainsi foit donques selon l'auis de Platon, qu'il y aye douze Sferes du monde, huict Cieux, & quatre Elements: & que ces douze Sferes soyent entre elles separces & diuerses d'especes, de mouvements & de proprieté: Il est necessaire qu'elles ayet douze ames diuerles de vertu, & d'especes. Donques l'ame de la prémiere matiere fera vnique, & douze seront les Ames des douze Cercles. Qui niera que la Terre, & l'Eau ne viuent, lesquelz donnent vic aux animaux d'eulx engendrez?Que si ces groffieres matieres du monde viuent, & sont pleines de viuants, pour quelle occasion l'air & le feu estans plus excellés, ne doy-

uết-ils viure ? & auoir par semblable leurs animaulx ? Et ainfi des Cieulx en femblable maniere . Il est bié certain que nous voyons les animaux du ciel, qui font les Estoilles, & les animaux de la Terre & de l'Eau: mais ceux du Feu & de l'Air ne se voyent pas:d'autant qu'on ne void pas le pur Element du Feu & de l'Air. Mais voicy la difference, qu'il y a en la terre deux generations d'animaux, raifonnables,&brutaulx.Et femblablement en l'Eau. Confideré que l'Eau estant corps plus digne que la Terre, ne doibt pas estre moins abondant d'animaux raisonnables que la Terre. Mais les dix Cercles d'audessous par leur excellence sont seulement ornez d'animaux raisonnables. L'ame du Monde, c'eft à dire de la premiere matiere, & les ames des dou-

ze Sferes, & des Estoilles, parce que elles suyuent souuerainement Dieu, & les diuins Anges , font par les Platoniques nommez Dieux modains. Et les animaux qui sous le Cercle de la Lune habitent la region du Feu Etheré, se nomment Demons : & pareillement ceux de l'Air pur: & ainli de ceux de l'air nuageux qui est pres de l'Eau. Et les animaux raisonnables qui habitent la terre, sont nommez hommes. Les Dieux sont immortels & impaffibles: les hommes sont pasfibles & mortels:les Demons certainemét sont immortels, mais ils sont passibles. Ils n'attribuent pas pourtant auxDemons les passions corporelles:mais bien certaines affections de l'ame, par lesquelles ils ayment les hommes bons, & ont en hayne les melchants. Et s'entremessent amiablement & ardemment à gouuerner

les choses inferieures, & mesmemér les humaines. Tous ceux-cy entant qu'à cest office & deuoir apparoissent bons. Et encores partie des Platoniques ensemble auecques les Theologiens Chrestiens veullent qu'il y aye quelque nombre de malins Demons, mais icy ne se dispute point pour le present des ma lins, & les bons qui ont de nous la garde sont d'vn nom propre & conuenable nommez par S. Denis Areopagite Anges gouuerneurs du monde inferieur, ce qui ne discorde point de la sentence de Platon. Nous pouuons encores felon l'vlage de S. Denis appeller Anges ministres de Dieu les esprits que Plato nomme Dieux, & les ames des Sfreres, & des Estoilles. Ce qui n'est point discordant de Platon. Parce qu'il est manifeste en fon x. liure des Loix, qu'il n'enferme

pas ces ames es corps des Sferes, ainfi que font enfermees en leurs corps les ames des animaux terriens. Mais il afferme qu'ils ont efté de Dieu doüez d'vne fi grade vertu qu'ils peu uent enfemble & ioüir de Dieu, & fans aucun trauail ou ennuy, felon la volóté de leur pere regir & mouuoir les cercles du monde: & les mouuait facilement gouuerner les chofes inferieures. Si qu'entre Platon & fainct Denis y a difference de paroles pluítoft que de fentence.

DES SEPT DONS QVI DESCENdent de Dieu aux hommes par le moyen des Minifres de Dieu.

## Снар. 4.

E S idees de toutes chofes font en la Pensee diuine, & à icelles feruent les Dieux mondains : & aux dons des Dieux

servent les Demons. Par-ce que du supreme au plus bas degré de la nature, toutes choses passent par moyés conuenables, en telle sorte que les idees qui sont conceuës en la Pensee diuine, communiquét aux hommes leurs dons par le moyen des Dieux & des Demõs.Et font ces dons principalement fept en nombre : Subtilité de contempler, Puissance de gouuerner, animolité, Clarté de lens, Ardeur d'amour, Pointe ague d'entendement pour interpreter, & fecondité d'engendrer. Dieu contient en soy principalement la force de ces dons : apres il concede ceste puissance aux fept Dieux qui meuuent les sept Planettes : lesquels sont par nous nommez les sept Anges qui tournent à l'entour du throne de Dieu:de mode , que chascuns reçoiuet d'vn don plus que d'vn autre selon la proprieté de

leur nature. Et ces Dieux distribuent les dons aux ordres des Demons à eux soumis selon la mesme proportion. Certainement Dieu infond ces dons aux ames dés le comencement quand de luy elles naissent : & les ames descendent és corps du Cercle Laité par le Cancre, & se contournent\* en vn voile celeste & luisant, auquel estans enueloppees elles fenfermét dans les corps terriens.Par-ce que l'ordre naturel requiert q l'ame pellent Gufa trespure ne se conjoigne à ce corps impur, finon par le moyen d'vn pur voile, lequel estát moins pur que l'ame, & plus pur que ce corps groffier est estimé des Platoniques estre vn fort commode accouplement de l'ame auec le corps terrien. Dot auient que les ames des Planettes à noz ames & leurs corps à noz corps conferment & fortifient ces sept dons,

∗Il entènd le corps Æ-

de

there, que les fecrets A

kadifça c'est

le corps faint.

ditents Moyse ap-

qui du commécement nous ont esté donnez de Dieu. Au melme office & deuoir sont attentiues & embesongnees autre-tant de natures de Demons, qui se tiennent au milieu entre les celestes & les hommes. Saturne fortifie le don de la contemplation par le moyen des Demons Saturnins.Iuppiter la puissance du gou uernement & de l'empire par le ministere de ses Demons Iouiaulx. Et femblablemét mars par les Martiaux fauorise la grandeur de courage. Le Soleil à l'ayde des Demons Solaires illustre la clarté des sens & des coceptions, dont l'ensuit la puissance de deuiner. Venus par les Veneriés Demons incite à l'Âmour.Mercure par les Mercuriaux dresse l'esprit à interpreter & prononcer. Finalement la Lune par le moyen de ses Lunaires Demons augmente l'office de la generation. Et bien qu'à tous les hommes ils concedét faculté de ces chofes, fi est-ce qu'ils les conferent plus speciallement à ceux, en la conception & natiuité desquels selon la disposition du Ciel ils ont plus de seigneurie. Lesquelles choses combien qu'en verité venans de disposition diuine elles soyent honnestes, neantmoins elles peuuét quelquefois fem bler deshonnestes , quand nous n'en víons pas droitement. Ce qui eft manifeste en l'vsance du gouuernemer, grandeur de courage, Amour, & generatio. Doques l'inftinct d'Amour (pour abreger) est concedé du souue rain Dieu, & de Venus qui se nomme Deesse, & de ses Veneriens Demons.Et parce qu'il descéd de Dieu, il fe peult nommer Dieu ou Diuin: & d'autất qu'il eft confermé des Demons, il se peult appeller Demonial. Pour

Pour laquelle caufe, raifonnablemét il est nommé par Agathon Dieu, & par Diotime Demon, ie dy, Demon Venerien.

DES ORDRES DES DEMONS PEneriens, & en quelle maniere ils dardent l'Amour.

Снар. 5.

N dit que le Demon Venerien est de trois sortes. Les Platoniques mettent le premier en la Venus Celeste, c'est à dire en l'intelligence de la Pensee Angelique. Le second en la Venus Vulgaire, qui signifie celle puissance d'engendrer, qui est en l'ame du mode. Lesquels se nommét deux Demons:parce qu'ils sont au milieu entre la beauté & priuatio d'icelle, comme nous auons touché

cy dessus, & le demonstrerons encor plus clairement par cy apres. Le tiers Amour est l'ordre des Demons, qui accompagne la Planette de Venus. Ceftuy cy encor se diuise en trois ordres : Aucuns font affignez à l'element du Feu, aucuns autres à l'element de l'Air tres\_pur,aucuns à l'Air plus groffier & nuageux: & tous fe noment Heroës, qui lignifie Amoureux, lequel vocable Heroës vient Horin, come d'vn mot Grec, qui est éjeus, Eros, qui fignifie Amour. Les premiers Demons dardent leurs fleches és hommes, dans lesquels domine la cholere, qui est vne humeur embrasce. Les seconds sur ceux esquels domine le fang, qui est humeur aëree. Les tiers en ceux esquels domine le slegme, & la melancholie, qui font humeurs aqueuses & terrestres. Et combien que tous les hommes soyent ferus

Digitized by Google

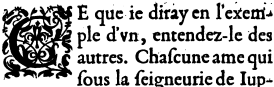
Le nom de Heroës ∫e peut deduire de l'Hebren ils disent Bene Horin les fils des Nobles, les Heroiques, ou Hereins.

des sagettes de Cupidon, neatmoins quatre géres d'hommes en font plus 🦯 bleffez que les autres:Car Platon demonstre au Fedre que celles ames font fort dardees des sagettes d'A= mour ,lesquelles suyuent Iuppiter, Febus, Mars, ou Iunon: & icy Iunon fignifie Venus. Et elles estans enclinees à l'Amour dés le commencement de leur generation, il dit qu'elles ayment souuerainemet les hommes qui font nez soubs les Estoilles messe. De là vient que les Iouiaulx aux Iouiaulx, lesMartiaulx aux Martiaulx, & ainfi aucuns autres à d'autres portet vne affection tres-grade.

## DË LA MANIERE DE fenamourer.

CHAP. 6.

O ij



ple d'vn, entendez-le des autres. Chafcune ame qui fous la feigneurie de Iuppiter descend au corps terrien conçoit en descendant vne certaine figure de fabriquer vn homme conuenát à l'estoille de Iuppiter : laquelle figu-re elle engraue fort proprement en son corps Etheré, qui est tres-bien a-gencé & accommodé à la receuoir. Ĕt fi pareillement elle trouue en terre vne semence temperee, en icelle aussi elle depeint la tierce figure fort femblable à la fecode & à la premiere. S'elle trouue le contraire, elle ne fera pas semblable. Il auient souuent que deux ames seront descendues, Iuppiter regnant, combien qu'en diuers temps, & l'vne d'icelles estant e-cheuë en terre à semence accommodee aura fon corps parfaitement figu

ré selon les Idees de la premiere.

Mais l'autre ayant trouué matiere inepte, aura bien encommencé le mesme ouurage, mais ne l'aura pas accomply auecques fi grande fimilitude à l'exemple de foymesme. Ce corps là est plus beau que cestuycy.Mais tous les deux par vne certaine resemblance de nature se plaisent mutuellement. Il est vray que celuy plaist d'auatage qui est entr'eux iugé le plus beau. Dont il auient que chacun aime principallement, non quiconque est tres-beau, mais aime les fiens, ie dy ceux qui ont eu natiuite semblable, encores qu'ils ne fussent pas si beaux que plusieurs autres. Et pourtant ainsi come nous auons dit, ceux qui font nez fous vne mefme estoille sont disposés en telle maniere: que l'image du plus-beau d'entr'eux entrant par les yeux en l'ame de cest Q jij

autre fy conforme entieremét aueques vne certaine image formee dés le commencement de la generation tất au voile celeste de l'ame, comme au fein de l'ame.L'ame de ceftuy ainfi frappee, recognoist comme chose fienne l'image de celuy qu'elle r'encontre : laquelle est presque entierement telle qu'elle la contient en soymesme dés le commencement, & qu'elle auoit ja voulu l'engrauer en son corps, mais elle n'auoit peu. Laquelle soudain elle fiche en son image interieure. Et si quelque partie luy manque& default, reformant elle la rend meilleure à la parfaite forme du corps Iouial. Et depuis ayme cest image ainsi reformee, come son ouurage propre: delà vient que les amats sont tant enganez & trompez, qu'ils iuget la personne aymee estre plus belle qu'elle n'eft. Par-ce qu'à-

trait de temps ils ne voyent point la chose aymee en la propre image per-ceuë par les sens, mais ils la voyét en rimage ja formee de leur ame à la semblance de leur Idee. Ils desirent auffi continuellement veoir ce corps duquel ils ont prinse telle image. Car bien que l'ame ( encou qu'elle soit priuce de la presence du corps) en soy neantmoins conserue l'image d'vn tel : & bien que quant à elle, elle luy soit à fuffisance : toutesfois les cíprits& les yeux qui sont inftruments de l'ame, ne conseruét pas telle image. Sans doubte il y a trois choses en nous, Ame, Esprir, & Corps. L'ame & le corps sont de nature moult diverse, & se canioigner ensemble par le moyen de l'esprit: Lequel est vne certaine vapeur tresfubtile & luifăte engédree par la cha leur du cueur de la plus fubrile par-Q iiij

tie du fang. Et de là eftát repádue par tous les mébres elle préd la vertu de l'ame,& la cómunique au corps.Elle perçoit aussi par les instruments des fens les images des corps de dehors, lesquelles images ne se peuuet ficher en l'ame:parce que la substace incorporce, qui est plus excellente que les corps, ne peut estre formee d'iceux par la reception des images. Mais l'ame estăt presente à l'esprit en toute partie, void legeremét les images des corps reluisants en l'esprit ainsi qu'en vn miroir, & par icelles iuge des corps. Et telle cognoissance est nommee Sens par les Platoniques. Et pendant qu'elle y regarde, par fa vertu elle coçoit en soy images semblables à icelles, & encor plus pures. Et telle conception se nomme imagination &fantalie.La memoire cõferue les images conceues en ce lieu, Et pourtant l'œil de l'entendement eft louuét incité à regarder les Idees vniuerfelles de toutes les choses, lesquelles il contiét en soy. A ceste caule l'ame tandis qu'elle regarde auec le sens vn certain homme, & qu'elle le conçoit auec l'imagination, communement par son Idee & notion ennee elle contemple auec l'entédement la nature & diffinition commune à tous les hommes. Donques' à l'ame conferuat l'image de l'homme beau (ie dy l'image en elle vne feule fois conceue ) & l'ayant reformee, suffiroit bien d'auoir veu quelquefois la personne aymee. Neantmoins à l'œil & à l'esprit est requise la perpetuelle presence du corps exterieur: afin que par l'illustration d'iceluy continuellement ils filluminent, se confortent & se delectent. Lesquels comme miroirs prennent l'image par la presence du corps, & par l'absence la delaissent. Ceux-cy donques par leur poureté cherchent la presence du corps: & l'ame le plus souuent leur voulant seruir est contreinte desirer icelle mesme.

DE LA NAISSANCE D'AMOVE.

## Снар. 7.

A 1 s il est maintenat téps de retourner à Diotime.. Comme ainsi soit doncq que ceste-cy disoit pour les causes que nous auons amences, Amour estre au nobre des Demons, en ceste maniere elle demonstra son origine à Socrate. Le iour de la naisfance de Venus s'estat trouué au Baquet Porus fils du Conseil yure pour auoir beu du Nectar, il se conioignit auecques Penie au verger de Iuppi-

ter.De laquelle conionction nasquit Amour le iour de la natiuité de Venus. C'eft à dire, quand la pensee de l'Ange, & l'ame du Monde, lesquelles pour la raison susdite nous nommons Venus, naissoient de la souueraine maiesté de Dieu, les Dieux eftoient au Banquet: C'est asçauoir, Celius, Saturne & Iuppiter ja se repaissoiet de leurs propres biens. Car quand l'intelligence en l'Ange, & la vertu d'engendrer en l'ame du Monde, lesquelles proprement nous appellons deux Venus, venoient en lumiere, ja estoit le Dieu supreme que nous appellos Celius:eftoit auffi l'effence & la vie en l'Ange, le squelles nous appellons Saturne & Iuppiter; &pareillemét eftoit en l'ame du Mode la cognoissance des choses supernelles, & l'agitation des corps celeftes : lesquels aussi nous nommons

Mystere du Saturne & Iuppiter. Porus & Penie Paradis des delices, ou ton.

signifient abondance & pauureté: Gan Eden, Porus fils de Conseil est l'estincelle du souverain Dieu. Certainement Dieu se nomme Conseil, & fontaine de Conseil : par-ce que c'est la verité & la bonté de toutes choses, par la spledeur duquel tout conseil deuiet vray: pour duquel obtenit la bonté tout confeil se dresse. Le verger de Iuppiter fentend la fecondité de la vie Angelique, auquel quand Porus y descend, c'est à dire, le ray de Dieu, coioint auecques Penie, qui est auec la pauureté laquelle estoit premieremet en l'Ange, il cree l'amour, L'Ange premierement par iceluy Dieu eft. & vit.Entant que ces deux choses elſence & vie, il se nomme Saturne & Iuppiter. Il a encor la puissance d'entédre : laquelle felon noftre iugemét se nome Venus. Ceste puissance si el-

le n'est illuminee de Dieu est de sa na ture informe & obscure : ainsi come eft la vertu de l'œil auất qu'à luy paruienne la lumiere du Soleil. Nous eftimons que ceste obscurité soit Penie quafi poureté & defaillãce de lumiere. Mais ceste vertu d'entendre par vn sien certain instinct naturel feftát tournee vers le Pere, reçoir de luy le ray diuin , qui eft Porus & l'abődance, dans lequel non autremét qu'en vne certaine semence se renferment les caufes de toutes chofes. Par les flammes de ce ray fembrafe le naturel instinct. Cest embrasemét & cefte ardeur qui naift de l'obfcurité de la premiere, & de l'effincelle qui fy ioinct de fur-croist, est l'Amour né de poureté & de richesse. Il est engendré au verger de Ioue, c'est à dire, sous l'ombre de la vie. Comme ainfi foit que foudain depuis la

vigueur de la vie luy naisse tref-ardét desir d'entendre. Mais pourquoy est-ce qu'ils induisent Porus estre yure de Nectar ? Parce qu'il bronche & passe par la rousee de la viuacité diuine. Mais pourquoy est-ce que 'l'Amour est en partie riche, & en par tiepoure: Par-cequenous n'auons pas accouftumé de defirer les chofes lesquelles sont entieremét en nostre posteffion, ny celles auffi, lesquelles nous manquent du tout. Et veu que chascun cherche la chose qui suy deffault, celuy qui entierement la possede, à quel propos chercheroit il plus outre? Et posé qu'aulcun ne desire les choses desquelles il n'a point de cognoissance, il est neceslaire qu'en quelque sorte nous ayons notice de la chose que nous ay-mons. Et ne suffist pas encores d'en auoir quelque notice, par-ce que

fouuent nous auons en hayne plusieurs choses qui nous sont cognues. Mais il est besoin aussi que nous estimions qu'elle nous doyue estre vile & plaifante. Et ne semble pas encor que cela nous induise à vne grande bienuueillace, si premierement nous ne iugeons qu'aisement nous pouuons obtenir ce que nous pensons estre plaisant & agreable . Quiconques donc ayme quelque chofe, certes il ne la possede pas entierement. Neantmoins il la cognoist auecques la cogitatio de l'ame, & la juge plaifante & a espoir de la pouuoir obtenir. Ceste cognoissance, sugement & esperance est comme vne anticipation du bien absent. Car il ne desireroit point, si ceste chose ne luy plai foit : ny ne luy plairoit point si d'elle il n'auoit eu prenotion & auant-cognoissance. Consideré donques que

les Amants ont en partie ce qu'ils defirét & en partie non, nó fans propos on dit l'amour eftre meslé d'vne certaine poureté & richesse. A ceste cause la supernelle Venus embrasee par ce premier goust du ray diuin, & trasportee par amour à l'entiere plenitude de toute la lumiere, par cest effort l'approchant de son pere aueques plus grade efficace soudain re-Íplendit souuerainement par la trespleine splendeur d'iceluy. Et ces railons de toutes les choses, lesquelles estoient premieremét en ce rayon (q nous nomos Porus)cofules & enuelopees: ja s'approchas de la puissance de Venus, reluifent plus claires & pl<sup>9</sup> distinctes. Et presque telle proportio qu'a l'Ange à Dieu, l'a auffi l'Ame du Monde à l'Ange & à Dieu : Par-ce qu'icelle se reployant aux choses superieures, pareillement d'icelles receuant

ceuant le rayon, s'embrase : & s'embrafant engendre l'amour meslé d'abondance & de cherté.Estant doncq ornee de la forme de toutes choses à l'exéple & patron d'icelles elle meut les Cieux. Ét auecques fa puissance d'engendrer, engendre semblables formes à elles en la matiere des Elements. Icy derechef nousvoyons encores deux Venus. L'vne est la force de ceste ame de congnoistre les choses superieures : l'autre est sa force de procrees les choses inferieures. La premiere n'est pas propre de l'Ame, ains est vne imitation de la contemplation angelique. La fecode est propre de l'Ame. Et pourtant chalque fois que nous mettons Venus en l'Ame, nous entendons sa force naturelle, la quelle est sa propre Venus: & quand nous en mettons deux, nous entendons que l'Ame soir aussi com-

P

mune à l'Ange, & l'autre foit propre de l'ame : Soient doncques deux Venus en l'Ame, la premiere Celefte : la feconde Vulgaire. Que toutes deux ayent l'amours laCelefte aye l'amour à pourpéler la diuine Beauté:la Vulgaire aye l'amour à engédrer la Beau té mesme en la matiere du Monde. Car tel ornement qu'elle void , tel le veult-elle doner ( autat que son pouuoir s'estend) à la machine du Monde. Ainçois l'vne & l'autre est transportee à engendrer la Beautté. Mais chalcune à la mode. La celeste Venus f'efforce de depeindre en soymesme auecques fon intelligence l'expresse fimilitude des choses superieures. La Vulgaire l'efforce en la matiere mõdaine enfanter & produire la beauté des choses divines, qui est en elle con ceüe par l'abondance des femences diuines. Nous appellons le premier amour quelquefois Dieu, parce qu'il fe dreffe aux substances diuines. Mais le plus souvét nous le nómós Demó, d'autant qu'il est au milieu entre la poureté & l'abondance. Le second Amour nommons-nous toussours Demon, par-ce qu'il semble qu'il aye vne certaine affectió enuers le corps auecques laquelle il est inclinable vers la province inferieure du monde. Et ceste affection est estrange de Dieu, & conuenable à la nature des Demons.

COMME EN TOVTES LES AMES il y a deux Amours: & aux noftres

> y en a cinq. CHAP. 8.

Es deux Venus & ces deux Amours non feulemét font en l'ame du mõde, mais auffi aux ames des Sferes, Eftoilles, De-P il mons, & Hommes. Et comme ains ainsi soit que toutes les ames auecques ordre naturel se r'apportent à l'ame premiere:Il est necessaire que les ames de toutes se r'apportent pareillement à l'amour d'icelle, fi qu'en quelque sorte elles dependent d'iceluy. Pour laquelle caufe nous nomons ces amours simplement Demons. Et celuy appellons-nous le grand Demon felon l'vfage de Diotime lequel par tout le monde Vniuers pouruoit à chascun, & ne laisse point apparesser les cœurs : ains en toute partie les adresse à l'aymer. Et en nous ne sont pas seulement deux amours mais cinq. Les deux amours extremes sont nommez Demos. Les trois amours du milieu font appelez non seulement Demons, mais aussi affections. Certainemét en la Pensee de l'homme est vn certain amour de veoir la Beauté diuine : & par les e-

۱

guillós de ceftuy nous fuiuós les eftu des de filosofie, & les offices de la iuftice & de pieté. Il y a d'auãtage en la puiflăce d'égédrer vn eguilló caché à engédrer enfãs & elt celt amour perpetuel duquel no<sup>9</sup> somes cotinuelle mét incitez à engrauer en l'effigie des enfãs quelque limilitude dela beauté fupernelle. Ces deux amours font en nous perpetuels. Ces deux Demons lesquelsPlato dit estre tousiours prefents à noz ames (desquels l'vn nous tire en hault, & l'autre en bas)l'vn fe nomme Calodemo, qui fignifie bon Les Hebrew Demon, l'autre Cacodemo qui fen-les nomment Iezzer Lob, tend malin Demon. Veritablement & lezzer tous deux sont bons : Par-ce que la procreation des enfans est necessaire & honneste, comme la recherche de la verité. Mais l'occasion pourquoy le fecond Amour fe nomme maling Demon, c'est d'autant que nostre v-P iij

fage desordonné bien souvent nous trouble, & diuertit l'ame à ministeres auilis la retirant de son bien principal, lequel confiste en la speculatió de la verité. Au milieu de ces deux il y a trois autres amours en nous. Lefquels d'autant qu'ils ne sont pas tresfermes en l'Ame, comme ces deux: ains comencent, croiffent, diminuet, defaillent, se nomment plus droitement mouuemens & affections, que Demons. De ces trois amours l'vn est proprement au milieu entre les deux extremes fusdits : les autres deux penchent plus à l'vne extremité, qu'à l'autre. Certainement quand la figure de quelque corps,pour estre la matiere bien preparee, est principa lement telle que la diuine Pensee la contient en son idee, se reprèsentant deuant les yeux, par les yeux elle penetre en l'esprit, & soudain plaist à

l'ame. Car elle est consonate aux raifóns, lesquelles come exemplaires de la mesme chose se cotiennent en noftre entendement, & en la puissance d'engendrer: Et sont du commencement de Dieu en nous infuses, D'icy naissent ces trois Amours. Parce que nous fommes engendrez & eleuez auec inclination à l'vne des troisvies: c'eft à dire, ou à la vie cotéplatiue, ou actiue, ou voluptueuse. Si nous sommes faits enclins à la contemplatiue, foudain par l'aspect de la forme corporelle nous nous elleuons à la cosideration de la spirituelle & diuine. Si à la voluptueuse, soudain par la veüe nous tombons en la concupiscence du touchement. Si à l'active & moralle, nous perseueronssseulemet en la delectation de voir & de conuerfer. Les premiers sont tant ingenieux qu'ils felleuent tres\_hault. Les P iiij

derniers font tant groffiers qu'ils tre buschet en l'abisme. Ceux du milieu demeurent en la moyenne region. Donques tout Amour commence par la veuë , comme chante le Poëte, Si ne le sçais, l'œil est guide en Amour. Mais l'Amour du cotemplatif de la veuë s'esseue à l'entendemet. L'Amour du voluptueux de la veüe descend au touchement: l'Amour de l'actif demeure en la veüe : l'Amour du contemplatif approche plus du Demon supreme, que de l'infime. Celuy du voluptueux approche de l'infime d'auantage : celuy de l'actif approche egallement autant de l'vn q de l'autre. Ces trois Amours prénent trois noms: L'Amour du contemplatif se nomme diuin : celuy de l'actif humain: & celuy du voluptueux, Bestial,

QVELLES PASSIONS SONT ES Amants par occasion de la mere d'Amour.

СНАР. 9.

V s Q v E s icy nous auons declaré l'Amour eftre Demon, engendré de poureté & d'abondáce : & eftre diuilé en cinq especes . Pour l'aduenir nous declarerons selo les paroles de Diotime quelles affectiós & paísiós naissent és Amants de ceste telle nature d'Amour . Voicy les paroles de Diotime. Parce que l'Amour est né au iour Natal de Venus, pourtant il enfuit Venus, & appette les choses belles, d'autant que Venus est tresbelle: & parce qu'il est fils de la poureté, pourtant il est aride, maigre, & deffait: il a les pieds nuds, il est humble, fans maison, fans lict, & fans couuerture aucune. Il dort aux huis, en

la voye,au ciel ferein,&eft toufiours neceffiteux. Et parce qu'il eft fils de l'abondance,pourtant il tend les lacs aux perfonnes belles & bonnes. Il est masculin, hardy, fier, vehement, fin, accort, apipeur, & touliours va tilfant & ourdissant nouuelles toiles. Il est studieux en la prudence, facod au parler : & par tout le cours de fa vie il va philosophant . Il est enchanteur, il enforcele par les yeux : il est puissant, malicieux, & Sofiste. Il n'est pas du tout immortel selon sa nature,ny du tout mortel. Ains souuentesfois en vn mesme iour il germe & vit: ce qu'il fait chasque sois que la matiere luy abonde. Quelque fois il manque, & de nouueau se rauigoure par la nature de son Pere. Et ce qu'il a conquis, mesmes s'enfuit de luy. Parquoy l'Amourn'eft ne mendiant ny riche: & est mis au milieu entre

la Sapience & l'Ignorance. Iusques icy parle Diotime.Nous exposerons ses paroles auec telle brieueté qu'il nous fera possible.Les sus dictes conditions encor qu'elles soyent en toutes les generations d'Amour : neantmoins elles se trouuent clairement és trois du milieu , comme plus ma÷ nifestes.Estant engendré au iour natal de Venus, il fuit Venus: c'eft à dire eftant l'Amour engendré enfemble aueques les supernels esprits, lesquels nous appellons Veneriens, re+ mene conuenablemét noz ames aux choses supernelles. Il desire les chofes belles, parce que Vienus est tresbelle.C'eft à dire, il embrafe les ames du desir de la souveraine & diuine Beauté.Eftát iceluy né en ces esprits, lesquels pour estre plus prochains de Dieu, sont illustrez de l'ornement de Dieu, & nous relevent aux mesmes

rayons. En outre, d'autant que la vie de tous les animaulx, & arbres, & la fertilité de la terre cossifte au chauld, & en l'humide: voulant Diotime demonstrer la poureté d'Amour : elle defigne que l'humeur & la chaleur luy manque, disant en ces termes: L'Amour est aride, maigre, & defait. Qui est celuy qui ne sçache les choles eftre arides & feiches, ausquelles default l'humeur ? Et qui denira que le teint palle & craffeux & la iauniffe ne prouienne du default de chaleur fanguine?Encores par le lóg Amour les homes deuiennent palles & maigres, d'autant que la force de nature ne peut bien faire deux choses diverfes ensemblement. L'intétion de l'Amant se retourne toute en la cogitatio assiduelle de la personne aymee: & là toute la force & complexion naturelle est attentiue:& pourtant la

viade se cuit mal en l'estomach. Dor entreuient que la plus grande partie se consume en superfluité. La moindre est enuoyee au foye, laquelle y va crue : & là encores par la mesme raison est mal cuite & digeree. Et pourtant bien peu de fang & creu eft enuoyé par les veines : à cause dequoy tous les mébres amaigrissent & deuiennent passes, pour y auoir peu de nourriture, & crue. Adiouftez y que la où l'affiduelle intention de l'ame se transporte, là mesmes volent les esprits qui sont le chariot & instrument de l'ame. Ces esprits sont engendrez de la chaleur du cueur de la plus fubtile partie du fang . L'ame de l'aymant est rauie vers l'image de l'aymé,qui eft engrauce en la fantafie,& vers la perfonne aymee. Vers ceste-cy sont aussi tirez les autres esprits, & volant là fy conlument cotinuellement. Parquoy il est de befoing de matiere de sang pur à recreer souuent les esprits qui continuellement se resoulent. Là où les plus fubtiles & plus luifantes parties du fang fe logent tout le iour pour refaire les esprits qui continuellemét fenuolent dehors. Pourtant il auient qu'eftant refolu le fang pur & clair, reste sans plus le sang maculé, grof-fier, & noir. De là le corps se se se se deuient blesme : de là les amants deuiennent melancholiques, d'autát que l'humeur melancholique fe mul tiplie par le fang sec, groffier & noir. Et telle humeur aueques ses vapeurs remplit la teste, deseche le cerueau, & ne reliste iour ny nuict d'affliger l'ame d'images noires & espouuentables. Ce qui auint à Lucrece Philofophe Epicurié par lóg amour.Lequel d'Amour premieremer, puis de

la fureur de folie angoiffé fe tua foymesme.Cescandale advient à ceulx lesquels vsent mal de l'Amour : & transportent ce qui est de la contemplation à la concupiscence du touchement.Car plus facilement eft sup porté le desir de voir, que la conuoitife de voir & de toucher. Ce qu'obferuans les antiques Medecins disent que l'Amour est vne espece d'humeur melancholique,& de folie. Et Rasis Medecin commande qu'il se guarisse par accouplement mutuel, ieune, yurognerie & exercice. Et non seulement l'Amour fait deuenir les hommes tels que nous auons dit: mais auffi ceux qui font tels par nature, sont enclins à l'Amour. Et tels font ceux-là efquels seigneurie l'humeur cholerique ou melacholique. La cholere est chaulde & seiche: la melãcholie eft feiche & froide.Celle

là tient au corps le lieu du feu, & celle cy le lieu de la terre. Et pourtant quand Diotime dit aride & sec , elle entend l'homme melancholique à la femblance de la terre. Et quand elle dit, haue & iaunastre, elle entend l'hõ me cholerique à la femblace du feu. Les choleriques par impetuolité de l'amour enflammé le fourrent en aymer comme en vn precipice. Les me-lácholiques par la paresse de l'amour terrestre sont à aymer plus tardifs. Mais par la stabilité de l'humeur sufdicte, puis apres qu'ils ont doné dans les rets ils s'y enueloppét vn fort lóg temps. A bon droit doncques l'Amour est depeint aride & iaunastre', come ainfiloit que ceux qui sont tels ayent accoustumé de s'addonner à l'amour plus que les autres. Et croy que cela procede de ce que les choleriques ardent par l'embrasemet de la cho-

la cholere : & les melancholiques fe rongent pour l'aspreté de la melancholie. Ce que l'Àristote afferme au septiesme liure des Ethiques: de sorte que l'humeur moleste afflige toufiours l'vn & l'autre : & les contraint à chercher quelque confort & soulas trefgrãd & cotinuel, come vn remede contre la continuelle fascherie & ennuy de l'humeur. Ce soulas se trouue principalement aux plaisirs de la Musique & de l'art amatoire. Par-ce que nous ne pouuons continuellement entendre à quelconque delectation tant comme aux consonances Musicales, & considerations de beauté. Les autres sens se soulent bien toft, mais la veüe, & l'ouye l'egayết plus long-temps de voix & de peinture vaine. Et les plaisirs de ces deux sens non seulement sont plus longs, mais auffi plus conuenables à

la complexion humaine : car il n'y a rien plus conuenable aux esprits du corps humain que les voix & les figures des hommes, speciallement de ceux qui non seulement par resemblance de nature , mais auffi plaifent par grace de beauté. Et pourtant les choleriques & les melancholiques enfuyuent bien fort les delectations du chant & de la forme come l'ynique remede & cofort de leur complexion tres-ennuyeuse. Et pourtant ils sont enclins aux attraits de l'Amour. Côme Socrate lequel fut iugé par Aristote estre de complexion melancholique, '& fut celluy addonné à l'Amour plus qu'aulcũ hom me, ainfi que luy mesme confessoit. Le mesme pouvons nous iuger de Safon Poëtesse, laquelle se depeint foy-mesme melancholique & enamouree. Et nostre Vergile austi, qui

par son effigie fut cholerique, bien qu'il vescust treschaste, iusques à en r'emporter le nom de Parthenias, qui signifie le Virginal, si est-ce que tousiours il vescut en Amour. L'A-MOVR A LES PIEDS NVDS. Diotime depeint l'Amour auecques les piedz nuds:parce que les Amants sont tant occupez aux choses amatoires, qu'en toutes leurs autres affaires priuees & publiques ils n'vsent d'aucune prudence ny preuoyance. Ains fans preuoir aucun danger fe laissent transporter temerairement. Et pourtant en leur maniere de proceder, ils se rencontrét en beaucoup deperils, non autrement que celuy lequel allant fans escarpes est souuet offensé des pierres, & des estocs ou elpines.н v м в L E, le vocable Grec Camepeptij, fignifie volant à bas: & ainsi Diotime figure l'Amour: parce 1

qu'elle void les Amoureux n'vfans. pas bien de l'Amour viure sans sentimét, & par loucis & cures fort auilis,perir les plus grands biens.Ceulx cy l'adonnent aux personnes aymees de telle sorte qu'ils s'efforcét se transferer en elles, & les contrefaire toufiours en paroles & en geftes . Or qui est celuy qui contrefaisant chascun iour les filettes & les petits garfons, ne deuienne feminil & enfançon? & qui faisant ainsi ne deuiendroit enfant & fillette? SANS MAISON. La maison du Penser humain est l'ame:la maison de l'ame est l'esprit : la maison de l'esprit est le corps. Trois font les habitateurs, trois les maisos. Chascun de ceux-cy pour l'Amour fort de la maison.Parce que tout péfer de l'amant se retorne plustost au feruice de l'aymé, qu'à son bien propre.Et l'ame laisse en arriere le mini-

stere de son corps, & s'efforce d'outrepasser au corps de l'aymé. L'esprit qui est chariot de l'ame, pendant que l'ame est ententiue ailleurs, luymesme aussi s'enuolle ailleurs: de sorte q le penser sort de sa maison, l'ame en fort, & en fort l'esprit. De la premiere sortie s'ensuit folie & ennuy: de la feconde s'ensuit debilité & creinte de mort. De la tierce s'ensuit battement de cueur & souspirs. Et pourtất l'Amour est priué de propre maison, de siege naturel, de repois desiré. SANS LIT ET AVCVNE COV-VERTVRE. Cela veut dire qu'Amour n'a où se reposer, ny dequoy se couurir. Car comme ainsi soit que toute chose recoure à son origine, le feu d'Amour qui est embrase en l'appetit de l'aymé, s'efforce de renoler au corps mesme dont il est embrasée par laquelle impetuosité volăt il em-2 iii

porte auec foy l'appetit & l'appetant. O fort cruel des amants ! O vie plus milerable que toute mort ! Si ja voftre ame effant rauie par la violence d'Amour hors de son corps, ne deprise encor la figure de l'aymé,&s'en va au Temple de la splendeur diuine, où finalement elle se reposera, & sera rassafiee & assounce, s ANS COV-VERTVRE. Qui deniera que l'Amour ne soit nud? car nul ne le peult celer, comme ainfirfoit que plufieurs fignes decouurent les Amoureux, c'eft à dire le regard femblable à celuy du Thoreau &fiché, le parler entre-rompu, la couleur du vilage or iaunastre, ores rouge, les souspirs & faglots coup fur coup repetez:ietter çà& là les membres, les continuelles amertumes, le louer fans mesure & hors propos, la soudaine indignatio, fe vanter beaucoup, la promptitude,

la legereté lasciue, les souspçons vains, les ministeres auilis & seruiles. Finalement comme au Soleil & au Feu la lumiere du ray accompagne le chaud : ainsi de l'intime embrasement de l'Amour, f'enfuiuent les indices de dehors. Il dort à la porte. Les portes de l'ame sont les yeux & les oreilles: d'autant que par icelles plufieurs choses entrent en l'ame : & les affects & coultumes de l'ame se manifestent clairemét par les yeux . Les Amoureux confument la plus-part du temps à bayer des yeux & des oreilles enuiron l'aymé: & peu fouuết leur Pensee se recueille en soy, diuagant souuent par les yeux & par les oreilles: & pourtat on dit qu'ils dor-, ment aux portes. On dit aufli qu'ils GISENT EN LA VOYE. La Beauté du corps doibt estre en vne certaine voye par laquelle nous co-<u>Q\_iiij</u>

mençons à monter à la plus - haulte Beauté. Et pourtat ceux qui se veautrét en la fange des plaisirs charnels, ou bien consument au guet plus de temps qu'il ne conuient, il semble qu'ils demeurent en la voye,& qu'ils ne paruiennét point au but propolé. On dit encor que l'Amour dort au ferein, & à bon droit. Parce que les Amoureux s'occupent en vne chose feule, de sorte qu'ils ne considerent point leurs affaires. Et d'autant qu'ils viuent à l'auenture ils sont soumis à tous les dangers de la fortune : non autrement que ceux qui vont nuds

au ciel lerein, font offensez de toute intemperance de l'Air. Par la nature de la Mere, il est tousious necessiteux: estant la premiere origine de l'amour de la poureté. Et ne pouuat entieremét chasser de soy & depouil ler ce qui est naturel, s'ensuit que l'amour est tousiours necessiteux & alteré. Parce que pédant qu'il luy mãque quelque chose à obtenir, l'Amour boult bien fort, & quand il a tout obtenu, la chaleur s'esteint de l'Amour immoderé.

## QVELS DONS ONT LES AMANTS du Pere de l'Amour.

## C H A P. IQ.



ES chofes fenfuyuent de la poureté qui est mere de l'Amour : mais de l'abondace qui est pere d'Amour

fenfuyuent chofes cotraires aux fufdites. Or quelles font les chofes contraires, chacun l'entendra ayant entendu les chofes fuperieures: d'autat que cy deffus il est descrit ainsi, Simple, fait-neant, vil, & fans armes. Et icy se mettent les antithes & contrarietez de ces qualitez difant en ceste maniere:Fin, appipeur, accort, ma chinateur, inuenteur d'aguets & embuches, studieux de prudéce, filosofe, viril, hardy, vehement, facond, magicien, sofifte. Car le mesme Amour, lequel en autres affaires fait l'Amant paresseux & fait-neant, aux choses amatoires le rend fin & industrieux. De forte que par merueilleuses façõs il fen va allechant & amadoüant la grace de l'aimé l'enuelopat auecques tromperies, l'amorçant par seruices, l'appaisant auec eloquence, & par chant l'addoucissant. Et la mesme fu reur qui rend l'Amoureux flateur & officieux en seruices, luy ministre & met en main par-apres les armes : & fil se dedaigne cotre l'aimé, il deuiet cruel:& fil combat pour l'aimé, il ne peut estre vaincu. L'Amour, comme nous disios, pred origine de la veue.

La veue est mile moyenne entre la Pensee & le Touchement. De là viet que tonsiours l'ame de l'Amant est distraite, & ores hault, ores bas fe iette alternatiuement : ores sourd la conuoytife de toucher, ores le defir de la Celeste beauté, & ores ceste-ey, ores cellelà surmonte, de maniere qu'en ceux qui ont l'esprit subtil, & ont esté honnestemet nour ris& eleuez vainq le defir de la Celeste beauté: aux autres le plus-souuet surmonte la conuoitise du touchement. Les hommes qui se fourrent en la lie groffiere du corps, à bon droit fe nomment Arides, nuds, vils, desarmez, & faitneants. Atides, parce qu'ils ont tousiours fain & iamais ne le rempliffent : Nuds, parce que comme temeraires ils sont subiets à tous perilz & dangers, & comme ho mes impudents tombét en publique infamie: Vilz, par-ce qu'ils ne pélent aucune chose haulte & magnifique. Defarmez, par-ce qu'ils font vaincus de la mechante couoitise.Faitneats, par ce qu'ils sont tellement assotez & accagnardez qu'ils ne f'auisent point à quel terme Amour les tire. Ils demeurent en chemin ne paruenants iamais au but desiré 2 Mais les hommes contraires à ceux-cy ont les con ditions contraires: d'autant qu'iceux se repaissant des vrayes viades de l'ame, l'emplissent plus, & ayment aueques plus-grande traquillité. Ils craignent la vergongne, ils meprifent l'espece ombrageuse du corps, ils s'eleuet en haut, & come Armez chaffét de soy les vains plaisirs de la chair foumettat les sens à la raison. Ceuxcy come les plus industrieux & prudents de tous filosofent de telle sor-

te, que par les figures des corps, co-

me par certaines traces ou odeurs, ils procedent auecques prouidence, & accortement recherchent par icelles l'ornement de l'ame & des choses diuines. Ét ainfi chaffant prudemmér, ils prennent heureusemet le gibbier & la proye qu'ils cherchent. Če don fi grand naist de l'abondance, qui est pere de l'amour, par-ce que le ray de la beauté, qui est abondance, & pere de l'amour a telle force, qu'il fe reploye là d'où il viết, & se reployat tire auec soy l'amant. Certainement ce ray premierement descendu de Dieu, & puis passant en l'Ange, & en l'ame, comme par vne verriere ou crystal, & de l'ame passant facilemét au corps preparé à recevoir tel rayo d'iceluy corps beau, treluist dehors principalement par les yeux, comme par fenestres transparétes, & soudain vole par l'air, & penetrat les yeux de

l'hôme qui baye ferit l'ame, embrafe l'appettit:l'ame ferue, & l'appetit embralé induit à la medecine, & à son rafreschissement tandis qu'elle l<mark>e</mark> tire auec foy à fon mefme lieu : duquel il descend par certains degrez, premierement au corps de l'aimé, secondement à l'ame, tiercement à l'Ange, quartement à Dieu, qui est premiere origine de la splendeur susdite. C'est vne chaffe vtile. C'eft vn heureux appipement des amants. Et pourtant au Protagore de Platon vn familier de Socrate nome Socrate appipeur, disant ainsi: D'où viens tu mon Socrate?Ie croy que tu viens de cest appipement, auquel l'honneste apparence d'Alcibiade a de coustume de te conuier. En outre l'Amour fappelle Sofiste & Magicien. Platon au Dialogue intitulé le Sofifte diffinit le Sofifte eftre vn disputateur captieux

& malicieux, lequel auecques replis d'arguments monstre le faux pour le vray, & conduit ceux qui disputent auecques luy, à contredire à soymesme. Cela mesmes auient quelquefois aux amants & aux aimez : parce que les amants aucuglez de la nue d'Amour, souuetes fois prennent les cho fes faulfes pour les vrayes, pendant qu'ils eftiment les aimez eftre plus beaux, plus fubtils, & meilleurs qu'ils ne font. Ils contredifent aufli à foymesme par la violence d'amour. Car autre chofe conseille la raison, autre chofe suit la cocupiscence. Et souuét ils changent leurs cofeils par le commandement de la personne aymee, & repugnent à soy-mesme pour con sentir à autruy'. Encor les personnes belles par l'astuce & finesse des Amants donnent dans les rets, & celles deuiennent humaines, & traita-

bles qui au precedent estoient pertinaces & obstinees. Mais pourquoy fe nomme l'amour Magicien? Parce que toute la force de la Magie conlifte en l'amour. L'œuure de Magie Des attraits est vn certain attrait de l'yne chose Ge liaisons à l'autre par resemblance de nature. Les parties de ce monde comme membres d'vn animal deppendent toutes d'vn amour, fennoüent & liét enfemblement par communion de nature. Et pourtant tout ainsi qu'en nous le Cerueau, le Poulmon, le Cœur, le Foye, & autres membres tirent quelque chose l'vn de l'autre, & se portet mutuelle faueur, de sorte qu'à la passion de l'vn l'autre compatift. Ainfi les membres de ce grand animal, c'està dire, tous les corps du mõde entre eux encheinez, l'emboiftent & fauorifent entre eux, & s'entre-prestent leurs natures. Par ceste commune

commune parentele naist l'amour commun: de tel amour naist le commun attrait. Et ceste est la vraye маgie. Ainsi de la concauité de la Sfere de la Lune se tire le feu en hault par conformité de nature. De la concauité du feu, l'air semblablement est attiré, du Centre du monde la terre: Et encores de son lieu l'eau. De là la Calamite attire le fer, l'ambre la paille, le soulfre le feu. Le Soleil tourne vers foy les fleurs, & les fueilles. La Lune meut l'eau, & Mars les vents: & diuerfes herbes tirent à soy diuerfes especes d'animaux. Ainsi aux choses humaines chascun est attiré de son. plaisir. Donques les œuures de Magie font œuures de nature, & l'art en eft le ministre. Par-ce que quand l'art fauise qu'en quelque partie il n'y a pas entiere conuenance entre les natures, il supplee à ce default en R

temps deuz, par certaines vapeurs, qualitez, nombres, & figures. Ainfi come en l'agriculture la Nature enfante & produit les blez, & l'art aide à preparer la matiere. Les antiques attribuerent cest art Magique aux Demons.Par-ce que les Demons entendent quelle est la parentele & affinité des choses naturelles entre elles, &quelle chose auec quelle autre cho fe est consonante: & comme la Concorde des choses se peult restaurer là où elle maque. On dit qu'aucuns Filosofes eurent amitié auecques ces Demons, ou par quelque proportió de nature, comme Zoroastre, & Socrate: ou par adoration come Apolloine Thiance, & Porfire. Et pourtat on dit qu'iceux Demons presentoiét à ceux-cy en veille fignes, voix, & choses monstrueuses, & en sommeil reuelations & visions. De sorte qu'il

femble que ceux-cy soient deuenuz Magiciens pour l'amitié & alliance qu'ils ont euë aueques les esprits suldits : ainfi que ces esprits sont Magiciens, par-ce qu'ils congnoissent l'amitié & fympathie des choses naturelles. Et toute la nature pour l'Amour mutuel se nomme Magicienne. D'auantage les beaux corps enforcellent par les yeux à qui beaucoup les aguigne. Et les Amoureux prennent auecques force d'eloquence, & de chansons les personnes aimees quali comme par certains enchantements. Et par services & dons les engluent & enueloppent quasi cõ me auec certains gluaux & fillets. Parquoy nul ne peut doubter que Cupidon ne soit Magicien : Comme ainfi soit que toutes les forces de la Magie colistent en l'Amour: & l'œuure d'Amour faccomplit en vne cer-R ij

taine maniere auecques enforcellement d'yeux, enchantements, & entrelas. Il n'est entierement mortel, ny encores immortel. L'Amour n'est point mortel, par-ce que les deux Amours que nous appellons Demons, sont en nous perpetuels. Il n'est point immortel, par-ce que les trois Amours, lesquels nous mettons au milieu de ces deux, se changent chascun iour croissant & diminuant. Adioustez y qu'en l'appetit de l'homme des le commencement vne ferueur est embrasee, qui ne s'esteint iamais. Celle-cy ne laisse iamais repofer l'ame en soy, ains l'eguillonne tousiours à fappliquer aueques vehemence à quelque chose. Diuerses sont les natures des hommes. A ceste cause celle continuelle ferueur de l'appetit, lequel est amour naturel, induit aucuns aux lettres, au-

cũs à la Musique, ou aux figures : aucuns à honnesteté de coustumes, ou à vie religieuse: aucũs aux honneurs, aucuns à faire amas d'argét,plusieurs à luxure de gueule & du vétre, & autres à autres choses. Voire induit vn hõme melme en diuers téps de l'age à diuerses choses. Doques la mesme ferueur se nomme immortelle & mortelle: immortelle, parce qu'elle ne l'efteint iamais, & change pluftoft de mariere qu'elle s'esteigne:morrelle, parce qu'elle n'est pas tousiours attennine à vne niesme chose: ains cherche nouvelles delectations on par mutation de nature, ou pour estre faulle par trop longue vfance d'vne chose mesme. Si bie que la ferueur qui meurt envie chofe, refuscite en l'autre. Il est aussi dit immortel pour ceste occasion, pource que la figure qui vne fois eft aymee, Pay-R iii

me tousiours. Car autant de temps qu'vne melme figure perseuere en vn mesme homme, autant elle fayme en iceluy mesme. Et quand elle eft de luy leparee, en luy n'est plus telle la figure, laquelle tu aymois pre mierement. Mais il y en arriue vne neuue, laquelle neuue tu n'aymes point, parce qu'aussi au commencement tu ne l'aymois point: & toutesfois tu ne cesses d'aymer la premiere. Mais il y a ceste difference, que premieremét tu voyois ceste figure antique en autruy, & ores tu la vois en toy-mesme. Et aymes icelle mesme tousiours fichee en la memoire. Et tout autant de fois qu'elle se reprefente à l'œil de l'ame, autant de fois elle t'embrase à l'aymer. De là vient que chascune fois que nous nous rencontrons en la personne antiquement aymee, soudain nous nous el-

mouuons sentans ou vn tremblemet de cueur, ou liquefaction au foye. Et quelquefois battent les yeux, & le vifage feveft de diuerfes couleurs no autremét que fait l'air nuageux, quad pour auoir le Soleil opposite il cree l'arc en ciel. Car la prefence de la per sonne aymee excite la figure qui pre mierement dormoit en l'ame de l'amant, & la prefente aux yeux de l'ame. Et soufflant rembrase le seu qui giloit lous la cendre. A celte occalió l'Amour fappelle immortel. Il se dit aussi mortel, parce que bien que les aymez nous reuiennent touliours fichez au cueur, egallement toutesfois ne s'offrent-ils pas aux yeux de l'entendemét. Et pourtant il sembleique la bienuueillance mutuellement bouille & fattiedisse. Adioustez y que l'Amour bestial, voire mesme l'humain, ne peut iamais eftre fans R iiij

Digitized by Google

indignation. Qui eft-ce qui ne findigne contre celuy, qui luy a emblé l'ame?autant qu'est aggreable la liberté, autant la leruitude est ennuyeuse. Et pourtant ensemblement tu as en hayne les belles perfonnes, & les aymes.Tu les as en hayne, comme larrons & homicides. Tu les aymes & honores comme miroirs, dans lefquels refplendift la celeste lumiere. Ò toy milerablo tu ne fçais que c'est que tu doss faires Tume sçais poure homme perdu où tu te dois retourner. Tu ne voudrois pas eftre aueques ton homicide: & ne voudrois pas viure fans l'heureuse prefence. Tu ne peux eftre aueques celuy qui te tue: & ne peux viure fans celuy, qui aueques si grandes blandices re derobe à toy-melme, &t'vlurpe tout à soy! Tu ne desires fuir celuy qui aucques les flammes te brulle, & de-

fires t'approcher de luy, afin que t'ap prochant de qui te possede, tu t'approches de toy-melmes. O toy milerable, tu te cherches dehors de toy, & t'accostes de qui te derobe, pour te **rec**ouurer quelquefois toy qui es pri fonnier! O fol, tu ne voudrois point aymer, parce q tu ne voudrois point mourir: & encores tu ne voudrois que tu n'aymasses, parce que tu iuges de seruir aux images des choses celestes. Par telle alteration il auient que presque à chascun moment l'Amour se passe & reuerdoye. En outre Diotime met l'Amour au milieu entre la Sapience & l'Ignotance, d'autant que l'Amour pour son object enfuit les choses belles, & des choses belles la Sapience est la plus belle & pourtant il appette la Sapience. Or celuy qui appette la Sapience ne la possede pas du tout: car qui est celuy

Digitized by Google

265

qui cherche ce qu'il possede? Et aussi elle ne luy default pas entierement. Mais il eft pour le moins fage en vn poict, c'eft qu'il recognoift son ignorance.Celuy qui ne lçait point ne rië lçauoir, lans doubte ne lçait pas les chofes, & ne fçait pas fon fçauoir: & ne desire pas la science de laquelle il ne fauise pas qu'il est priué. Doques l'Amour de la Sapience, parce qu'en partie il est de sapience priué, & en partie est sage : pource il est mis au milieu entre la Sapience & l'Ignorance. Telle Diotime dit estre la codition d'Amour : mais la condition de la Beauté supernelle est ceste-cy: à lçauoir qu'elle est delicate, parfaicte, & bien heureuse. Delicate, en ce que par sa soefue doulceur elle alleche à soy l'appetit de toutes choses. Parfaicte, en ce que les chosequ'elle alleche, les attrayant elle les illustre aueques fes rayons, & les fait parfaictes Bié-heureufe, en ce qu'elle remplit les chofes illustrees des biés eternelz.

## QVELLE EST L'VTILITE D'AMOVR par sa diffinition.

Снар. п.



PRES que Diotimearacontéquel est l'origine de l'Amour, & sa qualité: maintenant elle declare

quelle est sa fin; & l'vtilité, en ceste maniere. Tous nous desirons d'auoir des biens, & non seulemét les auoir, mais les auoir toussours. Mais tous biens des mortels se changent & defaillent: & bien tost tous se perdroiét si au lieu de ceux qui s'en vont continuellement, nouueaux biens ne renaissoient. Donques afin § les biens nous durent, nous desiros refaire les biens peris. Les biens perdus ne se refont point sinon par la generation. De là en chafcun eft né l'eguillon de engendrer. La generatió parce qu'au continuer elle faict les choses mortelles semblables aux diuines, certainement est vn-don diuin Aux choses diuines, par-ce qu'elles sont belles, lesichoses laides font contraires : & les choses belles sont femblables & amies. Et pourtant la generation qui est œuure diuine, l'accoplit au beau subiest parfaitement & facilement: & au rebours au subiect contraire. A ceste cause l'eguillo d'engédrer cherche les choses belles, & fuit les laides. Demandez vous quelle chase c'est que l'Amour des hommes, & que c'eft qu'il profite? C'eft vnapper tit d'engendrer en vn beau subiect. pour coletuer la vie perpetuelle aux

choses mortelles. Tel est l'Amour des hommes viuants en terre. Telle est la fin de nostre amour. Certainement au temps que chacun des mortels se dit viure, & estre celuymesme, comme est de l'enfance à la viellesse, encor qu'il se nomme celuymesme, neantmoins il ne reserue iamais en foy leschofes mesmes, ains tousiours de nouueau se reuest, ( come dit Platon)& fe despouille des choses vieilles felon le poil, la chair, les os, le fang & tout le corps. Ce qui n'auient pas feulement au corps, mais auffi en l'ame. Continuellement fe changent couftumes, façons de faire, opinions, appetits, plaifirs, douleurs & creinres: & nulle de ces choses ne perseuere mesme, & semblablement les chofes antiques fen vont, & les nouuelles succedent. Et ce qui est plus esmerueillable, c'est que les scien-

ces souffrent la mesme condition: & non feulement vne fcience fen va, & l'autre vient, & ne fómes pas touliours les mesmes selon les sciences: mais aussi presque chascune science fouffre ce changement:par-ce que la meditation & la resouvenance est comme vne reprise de la science qui perissoit : car l'oubliance est comme vne departie de la sciéce: mais la meditation restitue en la memoire nouuelle disposition de sçauoir au lieu de celle qui fe partoit: de forte qu'elle semble la science mesme. En ceste maniere se conferuent les choses qui en l'ame & au corps font muables. Non par-ce qu'elles foient toufiours à point nommé celles mefmes ( car tel don & parfection est propre aux diuines ) mais d'autant que ce qui se part, laisse nouueau successeur femblable à soy. Par ce remede les

choses mortelles se rendent semblables aux immortelles. Doncq en l'vne & l'autre part de l'ame(soit en celle qui est pour cognoistre, soit en cel le qui est pour gouuerner le corps) eft enné & enté l'amour d'engendrer pour conseruer la vie perpetuelle. L'Amour qui est en la partie qui gouuerne le corps soudain dés le commencement se contreint à chercher le menger & le boire, à fin que par ces nourrissemens s'engendrent les humeurs, desquelles se restaure ce qui de nous se perd cotinuellement. Par ceste generatió le corps se nourrit & croist. Le corps estant creu l'amour epoind la femence, & l'eguillonne au plaisir de procreer enfans, à fin que ce qui ne peut tousiours consister en soy-melme se reservant en l'enfant semblable à soy, se maintiéne ainfi fempiternellement, Auffi l'a-

mour d'engendrer qui est en celle partie de l'ame qui cognoist, fait que La verité l'ame cherche la verité, comme pronourriffemet pre nourrissement : par lequel à fa mode elle se nourrit & croist. Et si quelque chose par oubliãce est chasfee de l'ame, ou dort dedans par negligence, par la diligence de mediter quali le r'engédre, reuoquant en l'entendement ce qui par l'oubliance estoit pery, ou bien assopy par nonchalance. Et apres que l'ame est cruë, cest amour l'eguillonne d'vn trefardent desir d'enseigner & d'escrire: afin que restant la science engendree és efcripts, ou és esprits des disciples, l'intelligence de l'autheur demeure eternelle entre les hommes. Et ainsi par le benefice d'Amour il semble que le corps & l'ame de l'homme restet entre les hommes à tout iamais. L'vn & l'autre Amour recherche

Digitized by Google

chofes

de l'anne.

273

choses belles. Certainement celuy qui gouuerne le corps desire de nourrir le propre corps de nourrissements tres-delicats, tres-fauoureux, & beaux : & defire engendrer beaux enfans,& de belle féme . Et l'Amour qui appartient à l'ame, se trauaille de la réplir de tres-ornees & tres-agreables doctrines. Et escriuant en beau ftile,elegant,& orné, publier science femblable à la fienne : & enfeignant engendrer la mesme sciece par similitude en quelque ame belle. Belle eft, dy-ie, celle ame qui eft ague & tresbonne. Nous ne voyons point l'ame, & pourtant nous ne voyons point sa beauté: mais nous voyons le corps qui est image & ombre de l'ame, de sorte que tirant coniecture de cest image, nous estimons qu'en vn beau corps soit vne ame belles & de là vient que nous enseignons

# plus volontiers aux plus beaux.

# DES DEVX AMOVRS, ET QVE l'ame naift formee de verité.

274

## CHAP. 12.

S s E z nous auons parlé de la diffinition d'Amour: 🛐 declarons maintenãt quelle est sa distinction, laquelle à l'endroit de Platon se fait par la fecondité de l'ame & du corps. Les paroles de Platon font telles.En tous les hommes le corps est pregnant, & l'ame pregnanțe. Au corps par nature sont infuses les semeces de toutes choses corporelles . De là par traits de temps ordonnez viennent dehors les déts, fortent les cheueux, f'espand la barbe, se multiplie la semence spermatique. Et si le corps est fecond & engrossi de semeces, beaucoup plus l'ame qui est plus noble

que le corps, doibt eftre abondante,' & posseder dés le commencement les feméces de toutes les chofes fiennes.Donques dés le commencemét l'ame possede les raisons des coustmes, arts, & disciplines. Et contat si elle est bien elaborne, elle met dehors ses fruits en son temps & saifon. Or que l'ame contienne en foy les raisons de toutes les choses siennes ennees & ingenerees, nous le co+ prenons par son appetit, recherche, inuention, iugement, & comparair fon. Qui denira que l'ame soudain • dés l'age plus tendre ne defire chofes vrayes, bonnes, honnestes, & vtiles? Nul ne desire les choses non cognues. Donques en l'ame y a quelque notes imprimees de ces choses auant quelle les appette: par lesquelles, quali comme par formes exemplaires de toutes choses, elle iuge S ij

qu'elles font dignes d'eftre appetees. Cela mesme se prouue par la recherche & inuention, en ceste maniere. Si Socrate cherche Alcibiade en vne to the d'homes, & il le doibt quelquefois recouuer, il est necessaire qu'en l'entendement de Socrate soit quelque figure d'Alcibiade, afin que il sçache quel homme avant les autres il cherche, & puis qu'en la tourbe de plusieurs il puisse discerner Alcibiade des autres. Ainsi l'ame ne chercheroir point ces quatre choses, c'est à sçauoir Verité, Bonté, Honnesteté, Vtilité, & ne les trouueroit iamais, si elle n'auoit en soy quelque marque & notion, par laquelle elle cherchast ces choses, de sorte qu'elle les peust trouuer: afin que quand elle les rencontre, elle les recognoiffe, & les discerne bien d'aueques leurs cotraires. Ce que non feulement nous

manifestons par l'appetit, recherche & inuention : mais auffi par le iugement. Quiconque iuge quelcun son amy ou ennemy, il cognoist que cest que d'amytié ou inimitié.Comment eft-ce donques que nous iugerons tout le iour droitement (ainsi q nous auons de coustume)plusieurs choses vrayes ou faulles, bones ou mauuaises, si la verité & la bontén'estoit en quelque maniere de nous au parauát cogneüe ? Comment eft-ce que plusieurs rudes & non polis en l'Architecture, Mulique, & Peinture, & autres semblables arts, & en la Filosophie, approuueroient souuent & reprouueroyent droitemét les ouurages des sussifiers facultez, s'il ne leur auoit esté donné de la nature quelque forme & raison d'icelles choses? En outre, la comparaison nous demonstre cela mesme. Car quicóque Š jij

277

Digitized by Google

comparant le miel aueques le vin,iuge l'vn eftre plus doulx que l'autre, certainement il cognoist quelle est la faueur doulce.Et celuy qui parangonnant Speulippe & Xenocrate à Platon, eftime Xenocrate eftre à Platon plus semblable que Speusippe, fans doubte il cognoist la figure de Platon.Pareillement parce que nous estimous droitement de plusieurs choses bonnes l'vne estre meilleure que l'autre. Et parce que felon plus grande ou plus petite participation de bonté, l'vne chose apparoist meilleure que l'autre, il est necessaire que nous ne loyons point ignorants d'icelle bonté. D'auantage, parce q fouuét nous iugeons fort bien entre les diuerses opinions des Filosophes, laquelle est la plus vray-semblable & plus pbable. Il est besoing qu'en no? y ait quelque clarté de verité, afin

que nous puissions cognoistre quelles sont les choses qui luy sont plus femblables. Parquoy quelques vns en l'enfance, quelques vns fans maistre, quelques vns auecques peu de principes prins d'autruy, sont deuenus tref-doctes. Ce qui ne pourroit auenir, fi la nature ne nous aydoit beaucoup à cela. Ce que Socrate demonstra copieusemet aux trois ieunes hommes Fedon, Theetete, & Mennon : & leur eclarcit que les petits enfans (filz font prudemmét interrogez) peuuent en chafcun art respondre droitement. Comme ainfi foit qu'ils foyét par nature ornez des marques & raifons de tous les arts & disciplines.

S iiij

# EN QVELLE MANIERE LA lumiere de verisé est en l'ame,

# Снар. 13.



A I s en quelle maniere ces raifons & marques font en l'ame, en Platon cela femble ambigu. Qui lit les li-

ures que Platon escriuit en sa ieuneffe, comme le Fedre, le Fédon, & Ménon : estimera paruenture qu'elles soyent depeintes en la substance de l'ame des le commencemét, comme figures en vn tableau . Ainsi que cy dessue vn tableau . Ainsi que cy dessue de moy. Car ainsi sembleil que Platon assigne les lieux sufdits. Depuis cest homme diuin, cest à dire Plato, au sixies me liure de la Republique declaire ouuertement son auis, disant que la lumiere de la Pense pour entendre toutes les choses

est le mesme Dieu qui fait toutes choses. Et compare ensemblement le Soleil & Dieu en ceste maniere, que tel egard qu'a le Soleil aux yeux, tel l'a Dieu aux entendeméts. Le Soleil engendre les yeux, & leur donne la vertu de voir: laquelle vertu feroit en vain, & en sempiternelles tenebres, si elle ne luy representoit la lumiere du Soleil depeinte des couleurs & figures de tous les corps, En laquelle lumiere l'œil void les couleurs & les figures des corps. Et en verité il ne void autre chose que la lumiere, combien qu'il semble qu'il voye chofes diuerfes. Car la lumiere qui à luy finfond est ornee de diuerfes formes de corps. L'œil void cefte lumiere, entant qu'elle se reploye és corps : Mais il ne peult pas comprendre la mesme splendeur en sa fonsaine, Semblablement Dieu cree

l'ame, & luy donne l'entendement, lequel est vertu d'entendre. Et icelle feroit vuyde & tenebreuse, si la lumiere de Dieu ne luy eftoit prefente, en laquelle elle void les raisons de toutes les choses. De sorte qu'elle entend par la lumiere de Dieu, & entend seulement ceste lumiere, bien qu'il semble qu'elle congnoisse chofes diuerfes, parce qu'elle entend la lumiere susdite sous diuerses idees & raifons des chofes. Quand l'homme void l'homme auec les yeux, il fabrique en la fantasie l'image de l'homme & se retourne à iuger d'icelle image. Par ceft exercice de l'ame il difpofe l'œil de la Penfee à voir la raifon & l'idee de l'homme qui eft en la lumiere diuine. Dont soudain vne certaine estincelle resplendit en la Pensee. Et de là vrayement s'entéd la nature de l'homme, & ainfi auient

aux autres choses. Doncques nous entendons toute chose par la lumiere de Dieu. Mais nous ne pouuons pas comprendre en ceste vie icelle pure lumiere en la propre fontaine. En cecy certainement confiste toute la fecondité de l'ame, car au fein fecret d'icelle resplendit l'eternelle lumiere de Dieu abondamment pleine des raisons & idees de toutes choses. A laquelle lumiere l'Ame toutesfois & quantes qu'elle veult, se peult conuertir par purité de vie, & attențion d'estude & d'affection, & conuertie à icelle, elle resplendit des estincelles des idees.

D'OV VIENT L'AMOVR ENVERS LES Masles, & l'amour envers les Femelles.

Снар. 14.



des hommes (come veult Platon)ainfiéft pregnante l'ame. Et tous les deux par

les eguillons d'Amour font incitez à enfanter & produire. Mais les aucus ou par nature, ou par vsace sont plus propres & idoines à l'enfantement de l'ame que du corps. Les autres, & ceux-cy font en plus grand nombre, font plus aptes à l'enfantement & production du corps que de l'ame. Les premiers ensuyuent l'Amour celefte : les fecóds enfuyuent le vulgaire. Les premiers aiment les masses plustost que les femelles, & les adolescens plustost que les enfans, parce qu'en ceux-là est beaucoup plus vigoureuse la pointe de l'entédement, lequel est vn suier tres-propre pour son excellente Beauté à receuoir la discipline, laquelle par nature ceuxlà

desirent d'engendrer. Les seconds au contraire meuz de la volupté de l'aete Venerien, entendent à l'effect de la generation corporelle. Mais d'autant que la puissance d'engédrer, qui est en l'ame, manque de cognoissance, pourtant elle ne fait point de differece entre le sexe & le sexe. Et neatmoins par sa nature nous inuite à engendrer autant de fois q nous voyos vn bel obiet. Dont souuent il auient que ceux qui hantent auecques les masles pour vouloir mettre en arriere les equillons de la partie generatiue, se messent impudemment & mechamment auecques eux. Et ceux principallement en la natiuité desquels Venus s'est trouuee en signe masculin coniointe auec Saturne, ou es termes d'iceluy, ou bien luy estant opposee. Non pourtant estoit-il conuenable de faire ainsi. Ains falloit

confiderer que les eguillos de la partie generative ne requierent pas naturellement de ietter ainsi la semence en vain. Mais que l'office & deuoir. d'engédrer est pour naistre. Et pourtant il estoit de besoing de conuertir l'vfage deladite partie, des masles aux femelles. De telle erreur nous estimons eftre nee ceste abhominable& detestable mechanceté, laquelle Platon en ses Loix deteste aigrement, comme vne espece d'homicide. Et certainement celuy n'est pas moins homicide qui entrerompt & empesche l'homme qui doibt naistre, que celuy qui ofte de la terre celuy qui eft ja né. Plus audacieux eft celuy qui occit la vie presente. Mais celuy est plus cruel qui porte enuie à celuy qui est encores à naistre, & occit ses propres enfans premierement qu'ils loient nez.

PAR QUELLE VOTE SE MONftre que sur le corps eft l'ame: sur l'ame eft l'Ange & Dieu.

#### CHAP. IS.



vsoves icyonaparlé des deux abondances de l'Ame, & des deux Amours.Pour l'auenir nous

parlerons par quels degrez Diotime eleue Socrate de l'infime degré par les moyens au supreme, le tirant du corps à l'ame: de l'ame à l'Ange: de l'Ange à Dieu. Qu'il foit necessaire que ces quatre degrez soyent en nature nous le demonstrerons en ceste maniere. Tout corps est meu d'autruy, & ne se peut mouuoir soymesme par sa nature, comme ainsi soit qu'il ne puisse faire aulcune chose de par soy. Mais il semble qu'il se meuue de luy mesme tandis qu'il a l'ame dedans soy, & que

ç

it

λ

n

q

r

par elle il vit, & elle presente se meut foymesme en quelque maniere. Estant l'ame separee, il est besoing qu'il soit meu d'autruy:comme celuy qui ne possede pas de soymesme telle faculté de se mouuoir. Mais l'ame est celle en laquelle regne la faculté de mouuoir loy-melme. Car à quelconque qu'elle soit presente, elle luy preste la force de mouuoir foy-melme: or la force qu'elle preste à autruy elle la doibt premierement & beaucoup plus auoir en elle. L'A-me est doncques sur le corps, comme celle qui se peut mouuoir soymesme selon son essence, & pourtat elle doibt estre audessus des choses, qui empruntent la faculté d'estre mues non de soy-mesme, mais par presence d'autruy. Et quand nous disons l'ame par soy-mesme se mouuoir, nous ne l'entendos pas en la façon

çon corporelle, laquelle Aristote ingratement cauillant impose & veult mettre-sus au grand Platon. Mais nous l'entendons spirituellement, & en façon absolue plustost que trasitive: en la mesme sorte que nous entendons, quand nous difons Dieu par soy sublister, & le Soleil par soy eclairer, le feu estre par soy chauld. On n'entend pas que l'vne partie de l'ame meuue l'autre : ains que toute l'ame de soy, c'est à dire par la nature le meut. C'est ce qui difcourt par la raison d'vne chose en autre: & transcourt les œuures de nourrir, augmenter, engendrer par distance de temps. Ce discours temporel conuient à l'ame par sa nature. Car ce qui est audessus d'elle n'entéd pas en diuers mométs choses diuerfes: ains toutes ensemble en vn seul point. A ceste cause Plato a mis droi-

290

tement en l'ame l'interualle & diftace de mouuement & de téps. Dot le mouuement & le temps passent aux corps. Et d'autant qu'il eft necessaire qu'auat le mouuemét foit la stabilité estant la stabilité plus parfaite que le mouuemét : Pourtát fur la raifon de l'ame qui est mobile, il est besoing qu'il se trouue quelque intelligence, laquelle soit intelligence toute felon foy,& foit tousiours intelligence en acte. Car l'ame n'entéd pas lelon foy toute & tousiours, ains selo vne partie de foy, & quelquefois. Et n'a pas la vertu d'entédre sans doubtes. Doques afin que le plus parfait soit au dessure du moins parfait sur l'entendement de l'ame qui est mobile, & en partie interrompu & douteux, se doibt mettre l'entendement angelique tout stable, continuel, & trescertain. Afin que comme le corps qui

est meu d'autruy est precedé de l'ame,qui se meut par soymesme: Ainsi à l'ame qui fe meut de foy, precede l'Ange lequel demeure stable. Certainement comme le corps acquiert de l'ame qu'il fe meuue par foy ( & pourtant non tous les corps, mais ceux qui sont animez semblent se mouuoir de loy) Ainfi l'ame aquiert de la Pensee ou Entendement qu'elle entende toufiours.Car fi par fa nature l'entendement estoit en l'ame, l'entendement seroit en toutes les ames, voire-mesmes aux ames des bestes, ainsi come la puissance de mouuoir soy-mesme. Doncques a l'ame ne conuient l'entendement par soy & principalement. Et pourtant il est de besoing que sur l'ame soit l'Ange, lequel foit par foy intellectuel. Finalement fur la pensee Angelique est ce principe de l'vniuers & souuerain Тij

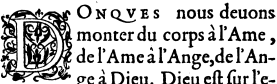
Bien, lequel Plato au Parmenide appelle l'Vn. Car sur toute multitude des chofes compofees doit eftre l'Vn simple par sa nature. Par-ce que de l'Vn le nombre, & des simples toute composition depend. Et la Pensee Angelique bien qu'elle soit immobile, toutesfois n'est pas l'Unité simple & pure. Elle entend soymesme: En quoy il femble que ces trois chofes soient diuerses entre elles. Ce qui entend, Ce qui est entendu, & l'Entendement. Autre respect est en elle, entant qu'elle entend : Autre, entant qu'elle eft entendue : & autre, entant que l'Entendement. En outre elle a la puissance de congnoistre, laquelle auant l'acte de la cognoissance est par fa nature fans forme. Et cognoissant, finforme. Et ceste puissance entendant defire la lumiere de la verité, & la prend quafi comme celle-là qui de ceste lumiere manquoit auant qu'elle entendist : elle a aussi en soy multitude de toutes les idees.Tu vois com bien grande & diuerfe multitude & composition est en l'Ange. Parquoy nous fommes contraints de prepofer à l'Ange l'Vnité fimple & pure. Et à ceste Vnité qui est Dieu mesme nous ne pouuons preposer aucune chose : Par-ce que la vraye vnité est hors de toute multitude & composition, & fi elle auoit quelque chose au dessus de foy, elle depédroit d'icelle chofe, & seroit moins parfaite qu'elle. Come tout effect a de coultume d'estre moins digne que sa cause. Pourtant elle ne seroit pas vnité du tout simple. Mais pour le moins elle seroit composee de deux choses, c'est asçauoir du don de fa caufe, & du propre default. Donques comme veult Platon, & S. Denis Areopagite le con-İİŢ

ferme, l'Vn deuance & precede toutes chofes, & tous deux eftiment que l'Vn foit l'excellent nom de Dieu. Duquel la sublimité est encores demonstree par ceste raison, asçauoir, que le don de la caufe tref-furparoiffante doibt eftre tref-ample, & par la presence de sa vertu s'estédre par l'Vniuers. Le don de l'Vn fe diffond par l'vniuers. Par-ce que non feullement la Pélee eft vne & chafcune ame vne, & tout corps vn : mais auffi la matiere des choses qui est de soy sans forme. Et la Priuation des formes l'appelle vne en quelque maniere. Car nous disonsvne matiere de l'vniuers: & difons fouuentesfois, Icy eft vn filence, vne obscurité, vne mort. Neãtmoins les dos de la Pensee & de l'Ame ne s'estendent point iusques à la matiere vuyde & à la priuation des formes. L'office & le deuoir de la péfee est de donner espece artificieuse & ordre. L'office de l'Ame est de prester vie & mouuement. Mais l'informe & premiere matiere du Monde par sa nature, & la priuation des choses est sans vie & espece. Ainsi l'Vn precede la Pensee & l'Ame : comme ainsi soit que son don sepande plus largement. Par la mesme raison la Pensee est sur l'ame. Par-ce que la vie qui est don de l'ame, ne se donne pas à tous les corps : neantmoins la Pense concede à tous les corps espece & ordre.

QVELLE COMPARAISON EST ENtre Dieu, l'Ange, l'Ame, & le Corps.

#### CHAP. 16.

T iiij



de l'Ame à l'Ange, de l'An-ge à Dieu. Dieu est sur l'eternité : l'Ănge est tout en l'eternité : par-ce que son essence & operation est stable. Et la stabilité est propre de l'eternité. L'Ame eft partie en l'eterni té, & partie en temps. Par-ce que fa substace est tousiours la mesme sans aucune mutation de croistre, ou diminuer. Mais fon operation (comme nous auons monstré cy dessus ) difcourt par interualles de temps. Le corps est du tout soumis au temps. Par-ce que sa substance se mue, & toute sienne operation requiert espa ce temporel. Doncques l'Vn eft fur le mouuement & la stabilité:L'Ange est en la stabilité, l'Ame est en la stabilité, & au mouuement tout ensemble. Le Corps est seul en mouuemét. Dauantage l'Vn eft stable fur le nom bre, le mouuement, & le lieu. L'Ange est stable en nombre sur le mouuement & le lieu. L'Ame est en nombre, & en mouuement, mais sur le lieu. Le Corps est soumis au nombre,mouuement,& lieu.Car l'Vn n'a nombre aucun, ny composition de parties : il ne se mue point de ce qu'il, eft en aucune maniere, & ne fenferme en aucun lieu . L'Ange a nombre de parties, ou bien de formes, mais est libre de mouuement & de lieu. L'ame a multitude de parties & d'affections, & se mue au discourir de la raison, & aux perturbations des fens, mais elle est libre & franche des termes du lieu.Le corps eft foumis à toutes ces choses.

· Digitized by Google

•

Q V ELLE COMPARAISON IL Y À entre la Beauté de Dieu, l'Ange, l'ame et le corps.

# Снар. 17.

A melme comparailon qui est entre ceux-cy, est aussi entre leurs formes. La forme du corps confiste en la coposition de plusieurs parties:elle est estroite de lieu: elle tombe par le temps. L'espece de l'ame fouffre diuersité de temps, & contiét multitude de parties . Mais elle n'est poît referree des termes du lieu. L'e-Îpece de l'Ange a feulement le nombre sans les deux autres passions. Mais l'espece de Dieu ne souffre aucune desdites choses. Vous voyez la forme du corps: dites moy, desirez vous en outre de voir l'espece de l'ame?Elleuez aueques vostre péser de 🔎 la forme corporelle le poix de la ma-

tiere qui vous gist dessous. Ostez les termes du lieu, & laissez le reste, & ja vous aurez trouué l'espece de l'ame. Voulez vous encores trouuer l'espece de l'Ange? Ostez en outre cecy d'icelle forme non seulement les efpaces locaulx, mais aussi le progrez du temps. Retenez la composition multiple, soudain vous l'aurez trouuee. Voulez vous voir la Beauté de \_Dieu? oftez en outre cefte multiple composition de formes. Laissez la forme du tout simple, & soudain l'espece de Dieu vous sera presente. Mais vous me direz, & que me reste il maintenát ayant ofté les trois chofes fuídites ? Ie vous respondray que . vous estes ignorant si vous croyez que la Beauté soit autre chose que lu miere. La Beauté de tous les corps est ceste lumiere du Soleil que vous voyez fouillee des trois chofes fufdi-



Digitized by Google

tes : à sçauoir de multitude de formes, parce que vo<sup>9</sup> le voyez depeint de plusieurs couleurs & figures, d'efpace local, de temporelle mutation. Ôftez le siege que ceste lumiere a en la matiere, de forte que hors de lieu elle retienne les autres deux parties: telle proprement eft la Beauté de l'ame. Oftez encor d'icy la mutatió du temps,& laissez le reste,&il vous demeurera vne lumiere tres\_claire fans lieu, & fans mouuemét. Mais elle fera depeinte & engrauee des raisons de toutes les choses. C'est l'Ange, ceste est la Beauté. Ostez finalement le nombre des diuerses Idees : laissez vne pure & simple lumiere à la semblance de celle lumiere qui est en la rouë du Soleil, & qui ne fespard point dehors. Icy vous comprédrez comme la Beauté de Dieu, laquelle du moins surmonte d'autant les au-

tres beautez, comme la splendeur du Soleil, qui demeure en foy-mefme pure, vnique, inuiolee, furmonte la Iplendeur du Soleil, laquelle par l'air nuageux est eparse, diuisee, souillee, & obscurcie. Donques Dieu est la fonteine de toute Beauté. Dieu est la fonteine de tout l'Amour. Confiderez que la lumiere du Soleil en l'Eau est comme ombre au regard de la plus claire lumiere du Soleil en l'air. La splendeur qui est en l'Air est vne ombre au respect de celle qui est au Feu . La lueur qui est au Feu est vne ombre coparee à la lumiere du Soleil qui reluist en sa rouë. La mesme coparaison est entre les quatre beautez du Corps, de l'Ame, de l'Ange, & Dieu. Dieu n'est point tropé, de maniere qu'il ayme l'ombre de fa beauté en l'Ange, & qu'il oublie la Beauté propre & veritable, & l'Ange auf-

fi n'est iamais épris de la Beauté de l'ame, laquelle est ombre de luy, de sorte qu'abandonnant ceste ombre fienne, il abandonne fa propre figure. Ce que fait bien nostre ame. Dequoy nous nous deuons beaucoup douloir, car c'est l'origine de toute noftre mifere. La feule ame dy-ie eft tant flattee & amadoüee de la forme corporelle, qu'elle met en oubly fa propre espece: & s'oubliant soy-mesme suit ardemment la forme du corps, la quelle est ombre de l'espece de l'ame. De là s'ensuit ce fait trescruel de Narcisse, qu'a chanté Orfee. De là s'ensuit la miserable calamité des hommes. Narcisse adolescent. c'eft à dire l'ame de l'homme temeraire & ignorante, ne regarde point fon visage, ce qui se doibt entendre, qu'elle ne considere point sa propre

fubstace & vertu. Mais bien en l'eau

Digitized by Google

remire son ombre, l'ensuit, & s'efforce de l'embrasser, c'est à dire baye à l'entour de la Beauté qu'elle void au corps fragile courant comme l'Eau, laquelle est ombre de l'ame : laisse sa propre figure, & iamais l'ombrene prend ny n'eftreint . Parce que l'ame luyuant le corps, se deprise soymesme,&par l'vfage corporel ne se remplit point, car en verité elle n'appete point le corps : ains defire ( com me Narciffe) fon efpece propre allechee de la forme corporelle, laquelle est image de son espece. Et d'autant que elle ne sauise point de cest erreur, desirat vne chose, & suyuant l'autre, elle ne peut iamaisassouuir son desir. Et pourtant elle se distille en larmes, c'eÎt à dire, l'ame depuis qu'elle eft tombeehors de soy & sommergee au corps, elle est tourmétee de mortelles perturbations, & souillee des

3

y a d

8

P

q

P 8

taches & ordures du corps, presque elle s'estouffe, & meurt, parce que lors elle apparoist plustost vn corps qu'vne ame. C'est pourquoy Diotime voulant que Socrate euitaft cefte mort, elle le ramene du corps à l'ame,de l'ame à l'Ang e,& de l'Ange à Dieu.

COMME L'AME S'ESLEVE LA DE Beaut é du corps à celle de Dieu.

## Снар. 18.

R sus, treschers Conuiez, feignez en voftre ame que Diotime de nouueau ad-Monneste Socrate en ceste maniere'. Confidere, ô mõ Socrate, qu'aucun corps n'est entierement beau. Parce qu'ou bien il eft beau en vne partie, & laid en l'autre : ou bien il est auiourd'huy beau, & vne autre fois laid: ou vrayemet il paroist beau aux

aux yeux de l'vn , & femble laid aux yeux de l'autre. Adoncq la beauté du corps estant souillee par la contagió de la laideur, ne peutestre pure, vraye & premiere Beauté. En oultre nul nepeut péser la Beauté estre laide, ainsi que nul ne peut penser la fapience eftre folle.Mais nous eftimons la difpositio des corps quelquesois belle, &laide quelquefois. Et en vn mefme téps, diuerses personnes nous iugeos diuerfemét d'icelle. Don'c aux corps n'est pas la Beauté vraye & souueraine. Aioustez à cecy q plusieurs corps se nomment sous vn mesme nom de beauté. La nature de la Beauté commune est doncques vne en plusieurs, corps, par laquelle plusieurs corps, semblablement l'appellent beaux. Ceste vnique nature parce qu'elle est en autruy, c'est à dire en la matiere,

pourtant on estime qu'elle deppende d'autruy. Car ce qui ne se peut enfermer, beaucoup moins peut-il deppendre de soy. Croyez vous pourtant qu'elle deppende de la matiere? Deah,ne le croyez pas. Nulle chose laide & imparfaite ne se peut orner soymesme, & se faire parfaite. Et toutesfois cela qui est vn, doibt n'aistre d'vn. A ceste cause vne beauté de plusieurs corps deppend d'un Artifan & ouurier incorporel. L'Unique artisan de tout est Dieu. Lequel par le moyen des Anges & des ames faict continuellement belle la matiere du monde. Et pourtant il faut estimer que ceste vraye raiso de la beauté se trouue en Dieu, & en ses ministres plustost qu'és corps du monde. Eleue toy là lus, ô Socrate, & par ces degrez que ie te monstreray monte de rechef à icel-

le. Si la nature t'auoit donné, ô mon Socrate, les yeux plus agus qu'au loup ceruier, de sorre que les corps que tu rencotrerois tu les veisses no seulement dehors, mais aussi dedás, le corps de ton Alcibiade, lequel par dehors apparoist tres-beau, certainement t'apparoistroit tref-ord & falle.Mon amy, combien toutesfois eft grand ce que tu aymes?C'est vne surface par dehors, ainçois ce qui te rauit n'est qu'vn peu de couleur. Ou plustoft c'eft vne treslegere reflectio de lumieres & d'ombres. Et parauenture c'eft pluftoft vne vaine imagination qui t'eblouit, de sorte que tu aymes ce que tu songes, plustost que ce que tu vois. Et pourquoy ne sembleil que ie m'accorde du tout à toy? Toutesfois fil te semble ainsi, que cest Alcibiade foit beau : Mais dymoy en cobien de parties est il beaus

V ij

Certainement en tous les membres fors au nais & aux fourfils, qui se dressent vn peu trop en hault. Neant-moins ces parties sont belles en Fédre, mais les iambes groffes te deplaisent en luy. A la verité elles sont belles en Carmide: mais le col fubtil t'offense. Ainsi si tu consideres bien chafcune perfonne tu n'en louëras aucune entierement. Tu assembleras donques ce qui est droit & bien-seất en chafcune d'elles, & fabriqueras en toy-mesme par la consideration de toutes vne figure entiere. De sorte que l'entiere beauté de la generation humaine, qui se trouue eparse en plu fieurs corps soit recueillye en ton ame par le dessein & pourpenser d'vne image. O Socrate, tu meprileras la figure de chalcun home, li tu viens à la parangonner auecques celle-cy. Tu seais-bien que tu ne possedes pas

ceste-cy par bonté des corps exterieurs, mais de ton ame. Donques ayme celle que ton ame à fabriquee, & ayme l'ame fon artifan, pluftoft que celle de dehors, qui est tronquee, difperse, & debile. Or qu'est-ce que ie commande que tu aymes en l'ame? le comande que tu aymes la beauté. La beauté des corps est lumiere visible. La beauté de l'ame est inuisible lumiere. La lumiere de l'ame est veri té : & ceste seule souloit de Dieu requerir Platon en ses oraisons, disant: AinfiDieu me cocede que mon ame deuienne belle, & que les choses qui appartiennent au corps n'empeschet point la beauté de l'ame, & que i'estime celuy seul estre riche, lequel est fage. Platon en ceste priere declare la beauté de l'ame confifter en la verité & en la sapience : & qu'icelle est de Dieu aux hommes cocedee. Vne V iii

verité melme à nous donnee de Dieu par ses diuers effets acquiert diuers noms de vertu. Entant qu'elle monstre les choses diuines,elle se nomme fapience, laquelle Platon requeroit à Dieu sur toute autre chose. Entant qu'elle mostre les choses naturelles, elle se nomme Science : entant que les humaines, elle fappelle Prudence : entant qu'elle nous fait auecques les autres raisonnables, elle est dite Iustice:entant qu'elle nous fait infurmontables, force: entant qu'elle nous rend tranquilles, elle s'appelle Temperace. C'est pourquoy l'on nombre deux genres de vertus, c'est alçauoir, vertus morales & vertus intellectuel les, lesquelles sont plus nobles que les morales. Les Intellectuelles sont Sapience, Science, & Prudence : Les Morales Iustice, Force, & Temperace. Les Morales par leurs operatios

& ciuils offices font plus congnues. Les Intellectuelles à cause de la vertu absconse sont plus cachees.En outre celuy qui est eleué auecques honnestes coustumes, comme celuy qui est plus pur que les autres, l'esleue facilement aux vertus intellectuelles. Et pourtant ie te commande qu'en premier lieutu consideres la Beauté de l'ame laquelle se retrouue es honnestes coultumes. D'où tu entendras que c'est vne raison de toutes ces cou ftumes, par laquelle semblablement elles se nomment belles. Et icelle est vne verité de tref-pure vie. Laquelle par l'operation de iustice, force, temperance, nous meine à la vraye feliçité. Doncques mets peine, qu'en premier lieu tu aimes ceste vnique verité de coustumes, & tref-belle lumiere de l'Ame. Et sçaches que tu dois monter sur les coustumes & meurs V iiij

à la tres-luisante verité de Sapience, Science, & Prudence. Consideré que ces choses se cocedent à l'ame nourrie & éleuce en tres-bonnes meurs & couftumes: Et que la reigle tresdroite de la vie Morale se cotient en icelle. Et bien que tu voyes diuerses doctrines de Sapience, Science & Prudence: estime neantmoins qu'en toutes est vne lumiere de verité, par laquelle semblablement ellessenomment toutes belles. Ie te commandes que tu aimes ardemmét ceste lumiere, comme supreme Beauté de l'ame. Mais cefte vnique verité, laquelle se trouue en plusieurs doctrines, ne peult estre la verité souueraine:parce qu'elle est en autruy estant en plufieurs doctrines distribuee.Or ce qui gift en autruy, certainemét d'autruy depend. Toutesfois ceste verité, laquelle est vne, ne naist pas de la mul-

titude des doctrines. Car ce qui est vn, doibt naistre d'vn. Et pourtant il est de besoin que sur nostre ame soit vne sapience, laquelle ne soit point efpandue par diverses doctrines, ains foit vnie: & que de fon vnique verité naisse la verité multiple des homes. Resouuiéne toy, Socrate, q ceste vnique lumiere de l'vnique fapiéce est la beauté de l'Ange, laquelle tu dois ho norer sur la beaute de l'ame. Celle-là, comme nous auons monstré cy desfus, en ce deuãce la forme des corps, qu'elle n'est enclose en aucun lieu: & ne se diuise selon les parties de matiere,ny ne se corrompt. Elle deuance encores la beauté de l'ame, par-ce qu'elle est en tout eternelle, & ne se meut poît par naturel difcours. Mais d'autant que la lumiere Angelique resplendit en l'ordre de plusieurs Idees qui sont en l'Ange: pourtant il

est de besoing que dehors & sur toute multitude soit icelle vnité, laquelle est origine de tout nombre: à ceste cause il est necessaire que la susdite lumiere Angelique forte & emane de l'vnique principe de l'vniuers, lequel se nome la mesme Vnité. Doncques la lumiere d'icelleVnité en tout tref-fimple, eft la Beauté infinie. Parce qu'elle n'est point souillee des ordures de la matiere, comme la forme du corps. Et ne se change point par progrez temporel, comme celle de l'Ame. Ny n'eft esparse en multitude de formes, come celle de l'Ange. Et toute qualité qui est despouillee de conditions extrinseques, entre les Filosofes naturels se nomme infinie. Si le chauld eftoit en foymefme non empesché du froid & humide, ny aggraué du poids de la matiere, il se nommeroit chaud infiny,

Parce que sa force seroit libre : & ne seroit pas reserré des termes de condition exterieure.Semblablement la lumiere de tout corps libre, est infinie. Car cela reluit fans mode & fans terme,qui reluit par fa nature,quand il n'est point borné d'autruy. Donques la lumiere & Beauté de Dieu, laquelle est entierement pure, & fráche de toute condition, sans doubte est beauté infinie. L'infinie Beauté requiertAmour infiny.Parquoyie te prie,ô mõ Socrate, que tu aymes les creatures aueques certaine mode & terme. Mais ayme le Createur d'vn amour infiny: & te donne garde autant que tu pourras qu'à aymer Dieu tu n'ayes ny mode, ny mesure aucune.

## 316 COMME DIEV SE DOIBT AYMER.

Снар. 19.



E font les aduertissements lesquels nous auons figurez auoir esté donez à So-

crate par Diotime trefchaste Prestresse. Mais nous, ô tresvertueux amis, non feulement nous aymeros Dieu sans mesure, comme nous auos feint que disoit Diotime: mais nous aymerõs Dieu feul . L'en tendement a tel respect à Dieu,comme a l'œil à la lumiere du Soleil. L'œil non seulement cherche la lumiere fur les autres choses: mais auffi cherche la lumiere seule. Si les corps, les ames, les Anges nous plaifoyent, nous n'aymerions pas ceuxcy propres : Mais Dieu en iceux. Es corps nous aymerions l'ombre de Dieu: és ames la fimilitude de Dieu: és Anges l'image de Dieu. Ainfi au

temps present nous aymerons Dieu en toutes choses, à ce que finalement nous aymions toutes choses en luy:parce qu'ainsi viuat nous paruiendros à tel degré que nousverros Dieu, & toutes choses en luy, & l'aimerõs en foy,&toutes chofes en luy Quiconque au temps present se done du tout à Dieu aueques Charité, finalement se regaigne en iceluy. D'autant qu'il retournera à son Idec, par laquelle il fut creé. Et là de nouueau fera reformé, fi quelque partie de foy luy manque. Et ainli reformé demeurera vn aueques fon Idee à iamais.le veux que vous sçachiez que le vray homme, & l'Idee de l'homme est tout vn. Et pourtant aucun de nous en terre n'est vray homme ce pendant que de Dieu nous fommes feparez, parce que nous fommes deioincts de nostre Idee, laquelle est

nostre forme. A icelle nous reduira l'Amour diuin aueques vie pieteuse. Certeinement nous sommes icy diuisez & trompez: mais alors conioincts par Amour, nous retournerons à nostre Idee tous entiers: de sorte qu'il apparoistra que nous auos premierement aymé Dieu és choses, pour puis apres aymer les choses en luy. Et que nous honorons les choses en Dieu pour nous regaigner sur tout. Et aymant Dieu nous auons aymé nous-mesmes. 319

## ORAISON VII.

CONCLIPSION DE FOPFES LES chofes fufdictes aueques l'opinion de Guiden Crunalcant Filofofe.

CHAP. 1.



INALEMENT Christofle Marsupin hommetreshumain, ayant en la dispute à representer la person-

ne d'Alcibiade, aueques ces paroles fe tourne vers moy. Marfile Ficin, ie m'éioüy fort de la famille de Iean to amy : laquelle entre plusieurs Cheualiers tres-illustres en doctrine, & on œuures, a produit Guido Filosofe, diligent tuteur de sa patrie: & aux subtilitez de Logique superieur à tous ceux de son siecle. Cestuy a suiuy l'Amour Socratique en paroles & en coustumes. Cestuy aueques ses

vers a bréuement conclu ce qui par vous a esté dit d'Amour. Fedre toucha l'origine d'Amour, quand il dift qu'il nafquit du Chaos. Paufanie a diuisé en deux especes l'Amour ja né, à sçauoir Celeste & Vulgaire. Erisimaque a declaré son amplitude quand il a monstré que les deux especes d'Amour se retrouuet en toutes choses. Aristofane a declaré que c'eft que fait la prefence de Cupidon en chafque chofe, demonstrant par cestuy que les hommes qui estoient premierement diuisez, se refont entiers. Agathon a traité combien grãde est sa vertu & puissance, demonftrant qu'iceluy seul fait les hommes bien-heureux. Finalement Socrate enseigné de Diotime, a reduit en fommaire que c'est que cest Amour, quel il est, & dont il est né. Combien il a de parties, à quelle fin il se dresse, & com-

& combien il vault : Guidon Caualcant Filosofe a comprins toutes ces choses en sers auecques vn ingenieux artifice. Comme par le ray du Soleil le miroir frappé d'vne certaine maniere resplendit & enflamme par ce reflechissement de splendeur la laine qui luy est prochaine. Ainsi veut Guidon que la partie de l'ame nommee de luy obscure fantasie & memoire, come vn miroir soit frappee de l'image de la Beauté qui tient le lieu du foleil, comme d'vn certain rayon entré par les yeux. Et qu'elle en foit frappee de forte, qu'icelle par ladite image fabrique de loy vne autre image, quali comme splendeur de l'image premiere. Par laquelle splendeur la puissance de l'appetit fembrale non autrement que ladite laine, & qu'embrasee elle ayme. Il adiouste en son discours que ce pre-

mier Amour embrasé en l'appetit du fens se cree de la forme du corps coprise par les youx:mais il dit qu'icelle forme ne fimprime point en la fantafie en la maniere qu'elle est en la matiere du corps, mais sans matiere. Neantmoins de telle forte qu'elle foit image d'vn certain homme mis en certain lieu fous certain temps.Et que de ceft image reluift soudain en la Pensee vne autre espece, laquelle n'est plus similitude d'vn particulier corps humain, comme elle eftoit en la fantasie, ains est vne raison commune, & diffinition egalement de toute la generation humaine. Donques ainli que de la fantasie, depuis qu'elle a prinse l'image du corps, naist en l'appetit du sés serf du corps, l'Amour encliné au sens: Ainsi de ceste espece de l'entendement & raifon comune, comme tres-ellognee

du corps, naist en la volonté vn autre Amour fort estrange de la compagnie du corps. Il met le premier Amour en la Volupté , le fecond en la Cõtemplation. Et estime que le premier se reploye alentour de la particuliere forme d'vn corps, & que le fecond se dresse enuiron l'vniuerselle Beauté de toute la generation humaine: Et que ces deux Amours en. l'homme combatent entre eux mesmes. Le premier tire en bas à la vie voluptueuse & bestiale: le second en hault à la vie Angelique & contemplatiue s'esleue. Le premier est plein de paffion, & fe trouue en plusieurs géts . Le second est sans perturbatió, & eft en peu.Ce Filofofe auffi a mellé en la creation de l'Amour vne certaine tenebrofité de Chaos, laquelle cy deffus vous auez mise: quand il dit que l'obscure fantasie s'illumine, Xij

& que de la mellange de cefte obfcu rité & de cefte lumiere naist l'Amour. Il met aussi sa premiere origine en la Beauté des choses diuines. La seconde en la Beauté des corps: car quand il dit en ces vers, S O L E I L ET RAYON: par le Soleil il entéd la lumiere de Dieu: & par le rayon la forme des corps. Et veut que la fin d'Amour responde à son commencement, de sorte que l'instinct d'Amour faict choir quelcun iusques au touchemét du corps, & en fait monter aucuns iusques à la vision de

Dieu.

QVE SOCRATE FVT LE VRAT amant, or qu'il fut femblable à Cupidon.

## CHAP. 2.

Digitized by Google



L fuffit d'auoir iusques icy parlé de l'Amour: Venons maintenant à Socrate, & à Alcibiade. Puis que les

Conuiez auoyent assez louie le Dieu des Amants: Restoit de louier ces Amoureux, lesquelz ensuyuent legitimement cestuy leur Dieu.

Tous les efcriuains f'accordet qu'entre tous les Enamourez ne fut aucun qui aymast plus legitimement que nostre Socrate. Cestuy comme ainsi soit que par tout le cours de sa vie manifestement sans aucune hypocrifie il suyuist derriere le char de Cupidon : Si eft-ce qu'il ne fut iamais infamé d'augun d'auoir moins qu'honnestement aymé. Cestuy par ce qu'il estoit de vie seuere, & reprenoit souuet les vices d'autruy, estoit ja tombé en la difgrace de plusieurs & puissants hommes, comme a de X iij

coustume celuy qui ne taist point la verité. Pour ceste occasion trois forts puissants Citoyens luy furent ennemis fur tous les autres, Anite, Melite, Licon: & outre ceux-cy trois Orateurs, Trafimaque, Polió, & Callias. Et entre les Poëtes, Aristofane Comique le poursuyuoit aigrement. Neantmoins ces puissants Citoyens, quand pour courir sus à Socrate le vray-disant ils le menerent en iugemết, & l'acculerent par faux telmeignages, luy impolans quelques faultes & crimes dont il estoit bien elongné, ne dirét iamais qu'il aimast mois qu'honnestement. Et les Qrateurs ses ennemis ne luy improperent iamais tel vice. Non pas mesme Aristofane Comique en cela ne mesdist iamais de Socrate, quoy que par rifee & mo querie il die plusieurs autres choses de luy en ses Comedies. Or croyez

vous que nostre Socrate eust peu euiter les veneneuses langues de tels & si grands detracteurs, fil eust esté fouillé de telle note infame ? ainçois fil n'eust esté tres-elongné de toute -fuspicion de tel crime? Dites moy,ô trel-vertueux amis, auez-vous prins garde à ce que cy dessus l'ay fort con -lideré, quad Plato depeint Cupido il le retrace & desseigne au plus pres à l'image naturelle & vie de Socrate. Comme fil vouloit dire que le vray Amour & Socrate sont fort semblables entr'eux. Et que pourtant Socrate fur tous les autres est vray & legitime Amoureux. Ramenez bien en vostre entendement ceste peinture de Cupidon, & vous verrez en icelle Socrate figuré. Mertez vous deuant les yeux la personne de Socrate, & vous le verrez MAIGRE, ARIDE, ET DEFAIT. Socrate fut tel, parce X iiij

qu'il eftoit de nature melácholique. MAIGRE, pour la ieune, & par negligéce mal en cóche.En outre vous le verrez NVD, c'est à dire vestu d'vne fimple & vieille mateline. A V E C LES PIEZ NVDS, parce que comme Fédre telmoigne en Platon, Socrate alloit tousiours auccques les piedz nuds. HVMBLE, ET VO-LANT BAS. Car le regard de Socrate estoit tousiours fiché en terre, comme dit Fedon : Il hantoit en vils & bas lieux, comme aux boutiques de certains tailleurs, ou de Simon Cordonnier. Il vsoit de mots rustiques & groffiers ainfi que luy reproche Callicle au Dialogue intitulé Gorgias. Il estoit aussi tant debonaire que combié que plusieurs fois on luy dist paroles fort iniurieuses, & que quelquefois fans coulpe il fust battu: toutesfois en son cœur il ne

fementiamais. SANS MAISON. Socrate estát interrogé d'où il estoit, respondit, Ie suis du Monde. Là est le pays, où eft le Bien. Il n'auoit point de maison qui fust àluy, ny plume en lict, ny viure delicat, ny meuble precieux.IL DORT AVX PORTES, AV CHEMIN AV CIEL SE-REIŃ. Ces choses signifient la poitrine de Socrate ouuerte, & le cueur manifeste à chascun. Et qu'il se delectoit auffi de la veue & de l'ouye,qui font les portes de l'ame. D'auantage, q Socrate alloit asseuré, & sans peur aucune par tout . Et quád le befoing le requeroit, il s'endormoit en quelque part que le sommeil le surprint, enuelopé en sa poure manteline. Tovsioves povee. Car qui est celuy qui ne sçache que Socrate fut fils d'vn Tailleur ou Sculpteur, & & d'vne qui gardoit les femmes en

couche. Voire mesmes Socrate en sa vieilleffe alloit gaigner fon viure, tail lant & besongnant de ses propres mains, &n'eut iamais tant qu'il peust nourrir soy & sa famille. Et se vantoit en tout lieu d'auoir l'entendement poure. Il interrogeoit chafcun, & disoit qu'il ne sçauoit rien. VIRIL, Socrate estoit d'vn courage constant, & de sentence insurmontable de sorte qu'il meprisoit les promesses des Princes, & refusoit leur argent. Et maintesfois eftant de eux appellé n'y voulut pas aller. Entre les autres il mesprisa Archelas Macedonien, Scopas Crannonien, Euriloque Larisseen. HARDY, ET TERRIBLE: combien fut grande la force de Socrate au fait des armes, Alcibiade le raconte copieusement au banquet. Et ayant Socrate eu victoire en Potidee, conceda volótiers

fon triomfe à Alcibiade. VEHE-MENT: Socrate estoit en paroles & gestes plein de grade efficace, & fort prompt: Selon que Zopire maistre pour iuger en filionomie, c'est à dire, par l'inspection de la face, auoit iugé Socrate estre homme euenté: & aussi *f*ouuentesfois enflammé en parler, il auoit accoustumé de ietter les mains çà & là, & fe tirer le poil de la barbe. FACOND, Socrate en la dispute trouuoit arguments asses egallemét pour le si & le non de la chose proposee: & combien qu'il vsaft de vocables rustiques & pailanesques, neantmoins il esmouuoit plus les cueurs des auditeurs, que Themistocle & Pericle, ny que tous les autres Orateurs, ainfi que de luy tefmoigne Alcibiade au Banquet. IL TEND AGVETS AVX BEAVX ET AVX BONS. Bien disoit Alcibiade

que Socrate luy auoit toufiours mis des aguets: Socrate estoit facilement pris presque come de certains dresseurs d'embusches de ceux qui demonstroient auoir vne honneste apparence : & luy come dreffeur d'embuscades à la fois aussi prenoit les Beaux, quali comme auecques rets, & les conduisoit à la Filosofie. FIN ET ACCORT APIPEVR.affeza esté dit cy dessus que Socrate auoit accoustumé d'apiper & attraire de la forme du corps à la diuine espece:& au protagorePlato l'afferme estre ma chinateur.Socrate en plusieursfortes comme demonstrent les Dialogues de Platon confutoit les Sofistes. Il confortoit les adolescents, il enseignoit les hommes modestes. STV-DIEVX DE PRVDENCE, Socrate fut doué de si grande prudéce, & de si grande perspicuité à preuoir, que quicoque faisoit cotre son confeil, il luy en arriuoit mal, ainsi que Plató recite au Theages.PAR TOV-SAVIE VAFILOSO-ΤE FANT. Ceftuy quand il fe defendit au confpect des iuges iniques,qui reprenoient la vie Filofofique, dist hardiment : Si vous me voulez deliurer de la mort auecques ceste condition que ie n'aille plus filosofant, Ie vous dy que plustost ie veux mourir, que laisser la filosofie. ENCHANTEVR IOVEVR DE PASSE-PASSE, CAVTELEVX, SOFISTE. Alcibiade difoit que les paroles de Socrate l'emouuoient & l'adoucissoient plus que les melodies de Marsie & d'Olympe excellents Musiciens. Et que Socrate ait eu vn Demon familier ses amis l'escriuent, & les ennemis en feirent mention en son accufation.Outre-plusAristofaneComique, & les ennemis de Socrate, l'appellerent Sofiste, par-ce qu'il auoit egalle puissance à conforter & deconforter AV MILIEV ENTRE LA SAPIENCE ET L'IGNORANCE. Socrate disoit, bié que tous les hommes soyent ignorants, toutesfois ie suis different des autres en ce que ie connoy mon ignorance, là où les autres ne connoissent point la leur. Par ainfi il eftoit au milieu entre la fapiéce & l'ignorance : lequel encor qu'il ne sceult point les choses, neatmoins fçauoit bien fon ignorance. Par toutes les chofes defluídites il apparoift Socrate en tout estre semblable au Dieu Amour, & pourtat qu'il estoit amateur legitime. De sorte qu'à bon droit Alcibiade quand les autres couiez eurent loué l'Amour, iugea que Socrate deuoit estre loué, comme vray seruiteur & obseruateur de ce

Dieu. A fin que nous entendions qu'en loüant Socrate: on louë pareillement tous ceux qui ayment comme Socrate. Quelles font les loüéges de Socrate, vous l'auez ouy icy. Ét Alcibiade au Banquet l'a traicté bien au long. Or en quelle sorte aymoit Socrate, chascun le peut cognoistre, qui remet en memoire la doctrine de Diotime : car il aymoit de la forme & maniere que Diotime a cy dessus enseigné.

DE L'AMOYR BESTIAL, ET comme c'est une espece de folie.

Снар.



Ars quelcun parauenture 23 me demandera quelle vti-S lité apporte à la generatio humaine cest Amour Socratique, pourquoy il soit digne de

tant de loüenges. Et au rebours que c'est que donne l'Amour contraire. Ie le vous diray repetant de loing ceste matiere. Nostre Platon diffinit au Fedre la fureur estre vne alienation d'entendement:& enseigne deux géres d'alienation, desquelles il estime que l'vne vienne d'infirmité humaine, l'autre d'inspiration diuine. Il appelle la premiere, folie: la seconde, fureur Diuine . Par la maladie de folie l'homme tombe soubs l'espece de l'homme, & d'homme presque deuient beste. Il y a deux genres de folie:l'vne naist de default de cerueau, l'autre de deffault de cueur. Quelquefois le cerueau est occupé de la cholere bruflee, quelquefois du fang brussé, quelquefois de la noire lie du sang : & de là les hommes deuiénent fols. Ceux qui font tormentez de la cholere bruílee, encor qu'ils ne loient

foyet d'aucuns iniuriez, se courroucent aigrement, crient fort, se iettent sus quicoque ils rencontrent, & mettết là main & à foy & à autruy. Ceux qui font occupez du fang bruslé, outrepassent de beaucoup mesure en risees, se vantent sur tous, promettent de foy grandes chofes. Et auec bal & chants demenent grand feste & ioye. Ceux qui font greuez de la noire lie du fang font toufiours melancholiques, & le feignent certains songes, lesquels en presence les espouuetent, & les font craindre pour l'aduenir. Et procedent ces trois especes de folie de default de ceruelle. Car quand les humeurs fe retiennent au cueur, elles produisent angoisse & lascheté, non pas proprement folie.Mais elles engendrent propremét la folie quad elles montent au cerueau. Et pourtát on dit q ces especes de folie procedét de default de ceruelle. Mais nous difons que par defaulte de cueur viét proprement la folie, de laquelle ceux font affligez, lesquels se voyét en l'Amour perdus. A ceux-cy faulsement eft attribué le sacré sainct nom d'A-

mour. Mais d'autant qu'il ne femble pas que nous vueilliõs reftreindre le vocable commun, encores en ceuxcy víons nous du nom d'Amour.

QVE L'AMOVR VVLGAIRE EST un enforcellement d'yeux.

## Снар. 4.



T vous mes amys, foyez fil vous plaist attentifs, & des oreilles, & de l'entéde-

ment à ce que ie diray. Le fang en l'adolescence est subtil, clair, chauld, & doulx : parce au progrez de l'age se resoluant les subtiles par-

ties du fang il sepessit, & sepessistant deuient fang noir. Celuy qui est subtil & rare, eft pur & luifant : & celuy qui est grossier & épais, est noirastre & obscur. Mais pourquoy disons nous que le sang en l'adolescence est chauld & doulx? Parce que la vie, & le principe de viure, c'est à dire, la generation, confiste au chauld & en l'humide, & que la seméce est chaulde &humide: Telle nature principalement en l'enfance & adolescence eft en vigueur:aux ages suyuans peu à peu elle se change en siccité & froideur qualitez contraires. Et pourtat le fang en l'adolescence est subtil, clair, chauld, & doulx. Mais d'autant qu'il eft fubtil, pourtant eft-il clair: parce qu'il eft nouueau, il eft chauld & humide : parce qu'il eft chauld & humide,pourtant eft il doulx: car la doulceur naist en la meslange du Yii

chauld & de l'humide. A quelle fin dy-ie cecy? Ie le dy afin que vous entendiez en quel age les esprits sont fubtils, clairs, chaulds, & doulx . Car comme ainsi soit que les esprits s'engendrét du chauld du cueur du plus pur sang: ils sont tousiours tels en nous, quelle est l'humeur du sang. Mais comme ceste vapeur du sang, quise nome esprit, naissant du sang eft telle que le sang : ainsi elle transmet dehors rayons semblables à soy par les yeux, come par des fenestres de verre. Et comme le Soleil, qui est le cueur du monde, par fon cours refpand la lumiere, & par la lumiere diffond ses vertus en la terre : ainsi le cueur de nostre corps par vn sien per petuel mouuement, agitant le fang à foy prochain, d'iceluy respand les efprits en tout le corps. Et par iceux diffond les estincelles des rayons en

tous les membres, principalement par les yeux: car l'esprit estant tresleger, monte facilement aux parties du corps les plus hautes. Et la lumiere de l'esprit, plus abondamment refplendit par les yeux: car les yeulx sur tous les autres mébres sont trafparents & nets. Or qu'és yeux, & au cerueau y aye quelque lumiere, bien que petite, plusieurs animaulx que nous voyons de nuict en donnent tesmoignage & nous en font ample foy, desquels les yeux esclairent en tenebres. Il auient auffi que si quelcu en certaine maniere presse auec le doigt le coing, c'eft à dire, l'angle larmeux de la prunelle de l'œil, le contournant tant soit peu, il semble que dedans l'œil il voye vn cercle de lumiere.On dit encor qu'Octauia Cefar auoit les yeux fi clairs & refplendissants, que quand fermement & Y iij

vehementemét il en tenoit la lumiere fichee sur quelcun, il le contreignoit de regarder ailleurs, comme fil fe fust esblouy au Soleil. Tibere auffi auoit les yeux grands, & quelquefois eueillé du fommeil, par bref espace de temps au milieu des te-nebres nuitalles il voyoit clairement.Mais que le rayon qui se transmet dehors par les yeux tire quant & foy la fpirituelle vapeur, & que cefte vapeur tire auec foy le fang, d'icy nous le pouuons entendre, asçauoir, que ceux qui regardent fermement les yeux d'autruy infirmes & rouges, tombent facilement au mal desyeux, à cause des rais qui procedent des yeux infirmes. Dont il apparoist que le ray feftend iulques à celuy qui regarde: & enfemble auecques le ray court la vapeur du fang corrompu, par la contagion de laquelle deuient

infirme l'œil de qui le void. Aristote escript que quand les femmes ont leurs fleurs souuentesfois en regardant elles souillent & tachent le miroir de goutes sanguines. Ie croy que cela proujent de ce que l'esprit qui est vapeur de sang, est presquevn certain fang tref-fubtil, de maniere qu'il ne le manifelte point aux yeux, mais fepessifiant sur la sur-face polie du miroir, il se faitvisible. Iceluy frappat en matiere rare, comme drap, ou lin-· ge,ne fe void point : d'autant qu'il ne demeure en la surface de telle matiere,ains passe dedans. S'il frappe en ma tiere aspre & referree comme sont roches & les briques, à cause de l'inegalité en tels corps il se rompt & diffipe. Mais le miroir à cause de sa dureté aplanie affermit l'esprit en sa surface: & à cause de son egalité & politesse il le conserue qu'il ne se brise. Y iiii

Par la clarté il conforte & augmente le ray de l'esprit. Par sa froideur il espessit & referre en goutelettes la rare & fubtile nuee de telle vapeur. Et par la melme railó quád à bouche ouuer te nous hallenos fort cotre vn verre, nous baignos la surface d'iceluy d'vne tressubtile rousee de saliue.Par-ce que l'halene qui de la faliue vole de hors, estant depuis epessie & reserree en la matiere du verre, retorne en fin en humeur de saliue. Qui s'emerueillera donc fi l'œil ouuert , & auec ferme attétion dressé vers quelcun darde aux yeux de qui le regarde les fleches de ses rais : & ensemble auec ses fleches, qui sont le chariot des esprits tire ceste vapeur languine, que nous appellos esprit? Delà vient que la fleche veneneuse transperse les yeux, & d'autat qu'elle est dardee du cœur de qui la iette, pourtant elle se brandit

au cœur de l'homme feru, quasi come à vne region qui luy est propre & naturelle. L'a elle ferit & blesse le cœur, & en sa rondeur pyramidalle epesse & dure se reserre & l'epessit, & se couertit en sang. Ce sang estrager lequel est elongné de la nature du bleffé, trouble le sang propre de celuy qui a receu la playe. Et le fang propre troublé & presque empoiſonné deuiét infirme & debile.De là vient l'enforcellement, c'eft à dire le mal de l'œil en deux manieres. Le regard d'vn puant vieillard, ou d'vne femme ayant ses malles sepmaines, cause le mal des yeux, & presque enforcelle vn petit enfant. Le regard d'vn adolescent faict le mal de l'œil à vn plus vieil . Et d'autant que l'humeur du vieillard est plus froide & tardiue, à peine elle touche en l'enfant le dos& sur-face du cœur:& par ce qu'elle n'est pas fort propre & i-doyne à passer outre, bié peu elle esmeut le cœur, voire si à cause de l'enfance il n'est fort tendre. Et pourtant c'eft vn mal d'œil & enforcellemet le ger. Mais celuy eft vn enforcellemét & mal d'œil trefgrief auquel la perfõ ne plus ieune ferit & blesse le cœur de la plus vieille. C'eft, ô mes amis, ce dont le Platonique Apulee se coplaignoit amerement disant. Toute l'occafion & origine de cefte mienne douleur, voire ma medecine & ma fanté feul tu la fçais.Car ces yeux tiếs passans par mes yeux iusques au centre de mon cœur emeuuet vne aspre inflămaifon au dedãs de mes mouelles. Aye doncques pitié de celuy, lequel perit à ton occasió. Mettez vous deuant les yeux Fedre Mirrinufié, & LisiasOrateur Thebain de Fedre enamouré. Lisias Baloc à bouche bee

regarde fermement en la face de Fédre: Fédre aux yeux de Lisias tend & decoche viuement les estincelles de fes yeux, & auecques ces eftincelles transmet l'esprit vers Lisias . En ceste reciproque rencontre d'yeux le Cery le doibt ray de Fédre se messe facilement a-entendre uecques le rayon de Lisias, & l'esprit <sup>l'honne ste</sup> de l'vn l'ente & allie facilement auec """ turelle entre l'esprit de l'autre. Ceste vapeur d'es- deux personnes: Cartouprit qui fut engendree du cœur de res choses font Fédre, soudain l'euente au cueur de mets. Lisias, & à cause de la dure substance du cueur de Lisias sy epessit & referre: & reserree de nouueau redeuient fang, comme ja elle auoit efté de la nature du fang de Fédre, de forte que là auient chose fort emerueillable, c'eft que le fang de Fédre main tenant se trouue au sang de Lisias. Dequoy l'vn & l'autre est contreint de crier. Lisias dit à Fédre, O Fédre

de

mon cueur! O mes entrailles trefcheres! Fédre dit à Lisias, O esprit mien! ô mon fang Lifias ! Fédre fuit Lisias, parce que le cueur recherche son humeur : Lisias poursuit Fédre, parce que l'humeur sanguine recher che le propre vaisseau & le propre fiege. Et Lifias enfuit Fédre plus ardemment par-ce que le cueur sans la plus petite parcelle de son humeur vit plus facilement que l'humeur fans le propre cueur. Le ruisseau a plus de befoing de la fontaine, que la fontaine du ruisseau. Doncques comme le fer depuis qu'il a receu la qualité de la Calamite est tiré de ceste pierre, & ne la tire pas, ainsi Lisias suit plustost Fédre, que Fédre Lisias.

.

349

**COMME F**ACILEMENT ON fenamoure.

Снар. 5.



VELCVN parauéture dira, Dea ! peult bien vn ray fubtil, vn efprit tref-leger, vn peu de fang de Fedre fi

toft, fi fort, & fi cotagieusement trauailler tout Liss? Cecy ne semblera point merueilleux, fi on confidere les autres infirmitez qui s'acquierent & se prennent par contagion, comme demengeaison, rongne, lepre, mal de costé, douleur phtisique, dysenterie, rougeur des yeux, & pestilence. Or ie dy que la contagion d'Amour vient legerement, & sur toutes autres pestiléces est trespries dommageable. Par-ce que ceste vapeur spirituelle, & le sang qui du plus ieune finfond au plus viel, a quatre quali-

tez, comme nous auos traité cy delfus:Il eft clair, fubtil, chauld, & doux. Par-ce qu'il eft clair il fe conforme& vnit aisement auecques la clarté des yeux, & des esprits, qui sont au vieillard : Et par cefte confonance attrait & alleche. De là vient qu'ils le boiuent auidement & à longs traits. Par ce qu'il est subtil, il vole legerement au cueur : & d'iceluy facilement par les veines & par le pouls se respand par tout le Corps. Par-ce qu'il eft chauld, il agit auecques vehemence, & meut le fang du Vieillard le conuertissant en sa nature : C'est ce que touche Lucrece quand il dit,

> De la douce Venus la goute & la liqueur Diftillant foefuement au centre de ton cueur Laiffe encor apres foy une ennuyeufe cure.

Outre-plus, par-ce qu'il est doux, il conforte les parties interieures, les paist & delecte. De là vient que tout

le fang de l'homme depuis qu'il eft mué en la nature du fang iuuenil, appette necessairement le corps du ieune,afin qu'il habite en fes propres vei nes:Et afin que le nouueau sang passe par les veines nouuelles & tendres. Il auient auffi que tel malade eft tout ensemble esmeu entre volupté & douleur, pour l'amour de la clarté & de la douceur de telle vapeur & fang. La clarté alleche, la doulceur delecte. Il est encores meu de douleur à cause de la subtilité & de la chaleur. La fubtilité diuise & decoupe les parties interieures: La chaleur ofteàl homme ce qui eftoit fien, & le mue en la nature d'autruy. Et à cause de ceste mutation, ne le laisse point reposer en soymesme, ains le tire touliours vers la perfonne, de laquelle il fut feru & bleffé. Ce que defignoit Lucrece quand il disoit:

A l'obiet nous attrait la chair & corps vainqueur Dont fut nauré d'Amour & l'effrit & le cueur: Car tous le plus fouuent tombent en cefte playe, Et le fang celle part furparoift, flambe & raye Dont l'vlcere & le coup nous venons receuoir : Et fi bien pres de nous l'ennemy fe fait voir Le fang & rouge humeur vers luy court, & l'occupe.

Lucrece en ces vers veult que le fang de l'homme, lequel a efté feru & blecé du rayon des yeux, coure vers celuy qui l'a feru:non autrement que le fang de celuy qui fut occis de glaiue fe debonde & court vers le meurtrier. Si vous recherchez la raison de ce miracle ie levous eclarciray en ceste maniere. Hector bleça & tua Patrocle : Patrocle tourna les yeux vers Hector qui le ferut: Dont son penser iuge qu'il se deuoit venger : & soudain la cholere fembrase àla vengeace. De la cholere fenflamme le fang, lequel enflammé court foudain à la bleceure tãt pour defendre celle partic,

tie, que melmes pour le venger, au mesmes lieu courent les esprits: & les esprits par-ce qu'ils sont legers volét dehors iusques à Hector : & passent dedás luy, & à caufe de fa chaleur fy maintiennent iusques à vn certain téps, come par maniere de dire iulqu'à sept heures. Si durat ce téps Hector l'approchat du nauré, regarde at tétiuemét la playe, la plaie se debőde & efpand le lang deuers luy. Ce fang peut fortir vers l'ennemy, soit parce que toute la chaleur n'est pas encor esteinte, & que le mouuement interieur n'est pas finy : soit parce qu'vn peu au parauant il estoit esmeu alencõtre de luy : foit auffi parce qu'il recourt à ses esprits, & les esprits tirét à foy leur fang. En femblable maniere Lucrece veut que le fang de l'hom me qui est feru d'Amour, coure soudain vers celuy qui l'a blessé . La sen-7

354 tence duquel me semble tres-veritable.

# DE L'ESTRANGE EFFECT del'Amour Vulgaire.

# Снар. 6.



IRAY-IE maintenant, ô tres\_honnestes amys, vn effect estrange qui sen ensuit, ou bié si ie le passeray

fous filence ? Certes ie le diray puis que la matiere le requiert, bien que ce femble estre chose deshonneste. Mais qui est celuy qui puisse en tout honnestement reciter les choses deshonnestes ? Lucrece le plus malheureux de tous les amants dit, que ceste grande mutation qui se fait au corps du plus vieil, laquelle fincline vers la complexion de la personne plus ieune, contreint que cestuicy sestore

de trasferer tout son corps en icelle, & tirer cout le torps d'icelle en soy:à celle fin qu'ou bien l'humeur tendre trouue tendres vaisseaux, ou vrayement que les tendres vaisseaux trouuent l'humeur tédre. Or comme ainfi soit que la semence coure de tout le corps, les amoureux estiment (selo Lucrece)que par le seul enuoy ou attrait d'icelle, ils peuuent donner tout leur corps à autruy, & tirer en foy tout le corps d'autruy. Or que les amants defirent en soy receuoir toute la personne aymee, Artemisie femme de Maufole Roy de Carie le demonstre euidemmét, laquelle ayma tellement fon mary par fur toute creance d'affection humaine, qu'elle reduisit en pouldre le corps d'iceluy mort, laquelle detrempee en eau elle beut toute.

Zij

### 35G QVE L'AMOVR VVLGAIRE EST une perturbation de fang.

# Снар. 7.



R que ceste maladie soit au sang, come nous auons dit plusieurs sois, ie vous en doneray vn signe tres-

clair, afçauoir que telle maladie ne dóne aucun repos au poure malade. Et vous fçauez que les Medecins & Filofofes naturels mettent la Fieure continue au fang: Celle qui donne fix heures de repos, au flegme. Celle qui donne relafche d'vn iour, en la cholere iaulne: & celle qui en donne deux iours, en la melácholie, ou cholere noire. A bon droit dóques nous mettós au fang la fieure de l'Amour: ie dy au fang melancholique, comme vous auez oüy en l'Oraifon de Socrate. Du fang melancholique

# 357 naist tousiours le penser fiché &profond.

# COMME L'AMANT DEVIENT femblable à l'aymé. CHAP. 8.



T pourtant qu'aucun de vous ne femerueille, fil oyt dire que quelque Amoureux aye conceu en

fon corps quelque femblance de la perfonne aymee. Les femmes groffes fouuentes fois defirát le vin, penfent vehementement au vin defiré. Cefte forte imaginaifon émeut les efprits interieurs, & les emouuant depeint en iceux l'image du vin defiré. Ces efprits emeuuent femblablement le fang, & en la tendre matiere de la coception empreignent & engrauent l'image du vin. Or qui eft fi peu pratic & experimenté aux affaires hu-Z iij

maines qui ne sçache qu'vn amant appette plus ardemment la personne aymee, que les femmes grolles n'appettent le vin? Et pourtant il y pense plus fort & plus ferme. De forte que ce n'est pas de merueille que le visage de la perfonne aymee engraué au cueur de l'amant, se depeigne par telle cogitation en l'esprit, & de l'esprit fimprime au lang. Specialemet parce qu'aux veines de Lifias ja est engédré le fang tres\_mol de Fedre, de forte que facilement le visage de Fedre peut reluire en son mesme sang. Et parce que tous les membres de tout le corps, comme chafcun iour ils tàrisfent, ainsi se baignans & humectás peu à peu par la roufee du nourriffement ils reuerdoyent. Dont fensuit que de iour en iour, le corps de chafcun, lequel peu à peu deseiche, semblablement se refait. Les membres se ' refont par le fang, lequel coule par les ruiffeaux des veines. Doncques vous efmerueillerez-vous, fi le fang depeint de certaine femblace desseigne le mesme aux membres, de sorte que finalement Liss deuienne semblable à Fedre en quelque couleur, ou lineament, ou affection, ou geste?

# QVELLES SONT LES PERSONNES qui nous font enamourer.

#### СНАР. 9.



VELCVN, peult eftre, demandera de quelles perfonnes principalement & en quelle maniere fenla-

cent les Amants, & en quelle sorte ils se delient. Les femmes prennent aisement les hommes, & mesment celles qui mostret auoir en soy quelque naturel masculin. Les masles en-Z iiij cores plus facilement prennent les hommes, leur estans plus semblables que les femmes, & ayans le fang & l'esprit plus luysant, plus chauld, & plus subtil: en quoy se tédent les rets deCupidó.Et d'entre les malles ceux là plus legerement enforcellent les maîles & les femelles, lesquels sont fanguins au plus hault degré,& choleriques au moindre, & qui ont les yeux grands azurez & luifans,& specialemet si tels hommes viuent chaftes. Car par l'vsage de l'amoureux accouplement, se resoluãs les esprits clairs, le visage serein se ternit & se ride.Les parties sussifiers, come nous auons touché cy dessus sont requises à darder legeremét les traits qui ont accoustumé de ferir le cueur. Outre plus ceuxlà donnent bien tost dans les fillets de Cupidon , à la naissance desquels Venus discouroit par le Lio,

ou bien la Lune remiroit Venus d'vn fort aspect : & ceux aussi qui sont de mesme complexion. Les flegmatiques ne sont iamais prins. Les melacholiques sont prins bien tard, mais depuis qu'ils font prins, iamais ne se peuuent deslier. Quand la personne fanguine lie la fanguine, le ioug est leger,& le lien doux & agreable,parce que la complexió femblable produit l'Amour reciproque & mutuel. Pareillement la douceur de telle humeur donne esperance & confiance aux amants.Quand la perfonne cholerique enlace la cholerique, telle fer uitude est plus difficile. Il est vray q la femblance de la complexion caufe quelque récontre de bienvueillance en telles perfonnes. Mais l'humeur embrasee de la cholere les rend souuent par-ensemble bizarres. Quand la perfonne fanguine met le ioug à la

Digitized by Google

cholerique, ou la choleriq à la fangui ne:à cause de telle meslange de l'humeur aigre, & de la douce, naist vne certaine alteration d'ire & de grace, de volupté & de douleur. Quand la personne sanguine estreint & nouë la melancholique, il en naist vn neu perpetuel, mais non miserable: parce que la douceur du fang tempere l'amertume de la melancholie. Mais quãd la perfonne cholerique estreint la melancholique, il en resulte vne pestilence sur toutes autres mortelle. D'autant que l'humeur tref-ague de la perfonne plus ieune difcourt deça & delà par les entrailles de la plus vieille : dot la flamme confume les tédres moüelles par laquelle ard & brufle le malheureux & miferable Amant. La cholere efmeut à courroux & debat : la melancholie à douleur, tristesse, & dueil perpetuel.

La fin de l'Amour de ceux-cy fouuéfois est celuy-mesme que de Phillis, Didon, & Lucrece filosofe. La personne flegmatique ou melancholique, par-ce qu'en elle le sang & les esofprits sont groffiers, ne blesse iamais aucun.

### DE LA MANIERE DE S'Enamourer.

CHAP. IO.

Y deffus affez nous auons dit la maniere comme les Amants fouffrent le mal de l'œil ou enforcellement, fi aux chofes dites nous adioustons, encores que les mortels alors principalemét prennét mal de l'œil, quand frequentement & fermement dreffans leurs yeux vers les yeux d'autruy, ils conioignent les lumieres aueques les lumieres, & miserablement par iceux hument & boyuent l'amour. L'œil

est toute la cause & origine de ceste maladie, comme a chanté Musee, de forte que si quelque personne a les yeux agreables, encor qu'aux autres membres elle ne foit pas bien composee, neantmoins elle contraint celuy qui la mire en cefte façon d'en deuenir Amoureux.La personne qui au contraire est disposee, inuite plustoft à vne bien-uueillance moderee, que non pas à l'amour. La confonance des autres membres outre les yeux n'est pas proprement cause, mais occafion de telle maladie. Parce que telle composition inuite celuy qui void de loing, à fapprocher de plus pres, & depuis qu'il regarde de plus pres le retient bien long-téps beant à remirer tel aspect: & pendat qu'il y est ainsi fiché, la seule r'encontre des raiz lancez par les yeux est celle qui fait la playe. Mais à l'amour moderé, lequel est participant de la diuinité, & duquel se traite communement en ceBanquet, non seulement l'œil, mais aussi la concorde & plaisance agreable de toutes les autres parties comme cause sy rencontre.

### DE LA MANIERE DE SE deflier de l'Amour vulgaire.

#### CHAP. 11.



vsqvEs icy nous auons traité en quelle maniere, & de qui nous fommes prins.Reste que nous mó-

strions breuement par quel moyen nous nous en pouuons deslier. Le moyen de s'en depestrer est de deux sortes, l'vne est de la nature, l'autre est de l'art. Le naturel est celuy qui faict socuure aueques certains interual-

es de temps, & est ce moyen comun ant à cefte maladie, qu'à toutes aures.Car la demengeaison dure autat 1 la peau, comme dure la liedu fang ans les veines, ou la pituite falee das 🕰 s membres. Eftant le fang efclarcy, & la pituite amortie, la demágeaison default, & la gratelle f'en va. Neantmoins la meure diligence de l'euacuaison y profite beaucoup. L'euacuaison ou l'onction soudaine est moult dangereuse. Semblablement le trauail & l'agonie des amants dure autant de temps, comme dure cefte poilon & infection de lang introduite aux veines par ce mal de l'œil & enforcellemér. Lequel venin prefse le cueur d'vne grieue cure, nourrit la playe dans les veines, & ard les membres de flammes inuifibles. Par ce qu'il passe du cueur aux veines, & des veines aux membres.

Quand telle poison est esclarcie, le trauail des fols amants comméce de cesser. Tel esclarcissement requiert en tous long espace de temps, & le requiert treflong aux melancholiques : specialement si en l'influence de Saturne Cupidon les a prins aueques ses rets. Outre plus, tel temps est tres amer & ennuyeux, sils ont efté mis foubs le ioug d'Amour lors que Saturne estoit retrogradé ou bié conioinct aueques Mars, ou vrayemét oppolite au Soleil . Aufli ce mal dure fort long temps en ceux, à la naissace desquels Venus se trouue en la maifon de Saturne , ou vrayement remirant d'vn fort afpect & Saturne &la Lune.On doibt encor adiouster à cefte purgation naturelle mesme l'industrie de l'art tres\_diligent. En premier lieu il se fault donner garde que nous n'attentions d'arracher ou

d'emonder les choses qui ne sont pas encores meures: & que tout d'vn coup nous nevueillions retrancher aueques grand danger, ce que peu à peu & plus seurement nous pouuos decoudre & denoüer. Il faut entremettre la couftume & l'yfance, & fur tout auoir foing, que noz yeux ne fe r'encontrent aueques les yeux de la personne aymee. Et s'il y a quelque default en l'ame, ou au corps d'icele il conuient souuent le r'amener en memoire, & employer l'esprit à meintes affaires diverses & de grande importance. Souuentesfois se faire tirer du fang, & vfer de vin clair & odoreux, & louuent fen-yurer afin que tirant le viel sang, lequel estoit enuenimé il se reface vn sang nouueau, & nouuel esprit.Il est bon aufsi d'vser souuet d'exercices iusques à la fueur, par lefquels les pores & códuits

duits du corps fouurent pour enuoyer dehors les vapeurs malignes. En outre tout ce que les medecins & naturels Filosofes ordonnent pour preservatifs du cueur: ou nourriture du cerueau, y profitent grandement. Messes l'accouplement amoureux vniuersellement est vtile pour oster la cure d'amour, auquel remede s'accorde fort Lucrece disant,

Mais il faut euiter toute tromp<del>e</del>ufe image, Et l'amorfe d'amour, cr'l'amoureux breuage, Reculer loing de foy, tournant l'effrit ailleurs: Et l'humeur amaßée en des vafes meilleurs Conuient enfemencer, fans la fémence bonne Retenir pour l'amour d'une feule perfonne.

DV DOMMAGE DE L'AMOVR vulgaire.

CHAP. 12.

Aa

Digitized by Google



AIS de peur qu'en parlant fi long temps d'vne telle folie nous n'affoliós auffi, en peu de paroles nous fer-

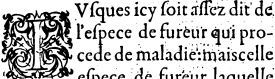
merons ce pas, difants qu'entre les especes de folie la plus estrange est ceste ennuyeuse cure de laquelle les Amoureux vulgaires font tornentez iour & nuit: leíquels durant l'amour s'embrasent premieremét de la cholere, & puis s'affligent de l'humeur melancholique : dont puis apres ils tombent en furie, & come aueugles n'auisent point en quel precipice ils vont cheoir. Combien ce faulx amour est pernicieux & dommageable tant pour les perfonnes aymees, que pour les amants, copieusement le dilpute Lilias Thebain & Socrate au Fédre de Platon. Et quicõque ayme ainli, le sent tresbien. Mais qui pourroit il auoir de pis que cecy, à

fçauoir que l'homme par telle fureur deuienne beste?

371

DE L'AMOVR DIVIN, ET COMbien il est viile, & des quatre especes de fureurs dimines.

# CHAP. 13. Editor



deflus l'hôme, &le couertit en Dieu. La fureur diuine est vne certaine illu stratio de l'ame raisonable par laquel le sans doubte Dieu retire des choses inferieures aux superieures l'ame qui est tombee & decheuë des plus hautes aux plus basses. La cheute de l'ame depuis le scul & vnique principe de l'Vniuers illiques au corps, passe par quatre degrez, par la Pensee, la Aa ij raison, l'opinion & la nature. Car d'autant qu'il y a en l'ordre des chofes fix degrez desquels l'Vnité diuine tient la supreme, & le corps l'infime: Et d'autant qu'il y a quatre milieux, & lesquels nous auons recitez, il est necessaire que quiconque tombe du premier iusques au dernier, to-be par quatre milieux. L'Vnité diuine est terme & mesure de toutes choles, fans confusion & fans multitude . La Pensee angelique est vne certaine multitude d'Idees: mais c'est vne telle multitude qu'elle est stable euiternelle. La raison de l'ame est multitude de notions & arguments, ie dy multitude mobile, mais ordőnee. L'opinion qui est audessous de la raison, est vne multitude d'images desordonees & mobiles:mais est vni té en fa fubstance, & en vn point. Come ainsi soit q l'ame, en laquelle habi

te l'opinió, foit vne fubftace, laquelle n'occupe aucũ lieu. La nature, c'eft à dire la puissace de nourrir, qui estpro pre de l'ame, & encor la complexion vitalle a femblables conditions, mais elle est diffuse par les posts du corps. Mais le corps est vne multitude indeterminee de parties & d'accidens, subiecte au mduuement, & diuisee en substances, moments & points. Nostre ame regarde toutes ces chofes:par icelles elle defcend,par icelles elle mõte. Entant qu'elle naift de l'vnité principe de l'vniuers, elle acquiert vne certaine vnité, laquelle vnit toute son essence, puissances, & operations : de laquelle & à laquelle les autres choses qui sont en l'ame ont tel respect, comme les lignes du Cercle l'ont du Centre & au Centre. Or ie dy q telle vnité non seulement vnit les parties de l'ame entr'elles, & Aa iij

auec toute l'ame, mais auffi vnit toute l'ame aucques l'vnité, qui eft caufe de tout l'vniuers . La melme ame entant qu'elle reluit par le rayon de la Pensee diuine tempere les Idees de toutes choses par l'entendemét aueques vne acte stable. Entant qu'elle se retourne en soymesme, elle considere les raisons vniuerselles des chofes, & en argumentant discourt des principes aux conclusions. Entant qu'elle regarde les corps,elle reploye en son opinion les formes particulieres, & les images des chofes mobiles receùes par les sens . Entant qu'elle fencline à la matiere, elle vse de la nature pour instrument, auec lequel elle meut la matiere & luy done forme.D'ou procedent les generations & accroissements, voiremesme leurs cotraires. Vous voyez donques que l'ame tobe de l'vnité diuine, laquelle

est sur l'eternité, à multitu de éuiternelle.Et de l'Euiternité au Temps:& du Temps au Lieu, & à la Matiere.Ie dy qu'alors elle tombe, quand elle se part de la purité, aueques laquelle elle est nee, embrassant par trop le corps.

375

PAR QVELS DEGREZ LES FVreurs divines estevent l'Ame.

#### Снар. 14.



ARQVOY tout ainfi que elle descéd par quatre degrez, aufli eft - il neceffaire que par quatre elle remõ-

te. La fureur diuine, est celle qui no<sup>9</sup> haulfe aux chofes fuperieures, comme il a esté manifeste par sa diffinition. Il y a donques quatre especes reur divine, ou élevation de fureur diuine. La premiere est la d'esprie. fureur Poëtique . La feconde eft l<mark>a</mark> Aa iiij

Mysteriale, c'est à dire la Sacerdotale. La tierce est la Deuinaison. La quatrieme est l'affection d'Amour. La Poësie depend des Muses:Le Mystere de Bacchus: La Deuinaison de Apollon:& l'Amour de Venus.Certainement l'ame ne peult retorner à l'vnité, si elle ne deuient vnique. Et toutesfois elle est deuenüe multiple, parce qu'elle est tombee au corps, diftraite en diuerfes operations, & inclinee à l'infinie multitude des chofes corporelles. Et pourtant ses parties superieures sont presque endormies, les inferieures surmontent les autres : les premieres sont pleines de fommeil, les secondes de perturbatio. En somme, toute l'ame est grosse de discorde & dissonance. Donques il nous est besoing principalement de la fureur Poëtique, laquelle par tons Musicaux eucille les parties qui

dorment : par la doulceur harmonique adoulcisse celles qui sont troublees:& finalement par la confonance de chofes diuerfes chaffe la diffonante discorde, & tempere les variables parties de l'ame. Toutesfois cela ne suffist pas encores, parce que reste encor en l'ame multitude&diuersité de choses.Donques il y fault adioufter le mystere appartenãt à Bacchus lequel par facrifices, purgations, & toute sorte de service diuin dresse l'intention de toutes les parties à la Pensee, auec laquelle Dieu s'adore. Dont eftant chafcune partie de l'ame reduite à la Pensee, lors se peut dire l'ame estre faicte vn certain Tout de plusieurs. Outreplus il est besoing de la tierce fureur, laquelle reduit la Pensee à ceste vnité, qui est chef de l'ame.Ce qu'Apollon accomplit par` la Deuinaison; car quand l'ame sur

l'entendement felleue à l'vnité de la Pésee,elle preuoit les choses auenir. Finalement depuis que l'ame est faite vn (ceft vn ie dy lequel eft en la mesme nature & essence de l'ame) refte que foudain elle fe reduife à l'vn qui habite sur l'essence, c'est à dire à Dicu. Ce grand don nous eflargit la Celeste Venus, par le moyen de l'Amour, c'est à dire, moyennant le defir de la Beauté diuine, & moyennant l'ardeur du Bien. Doncques la premiere fureur tempere les choses mal agencees & diffonantes. La feconde fait que les choses temperees de plusieurs parties deuiennét en vn Tout. La tierce fait yn Tout sur les parties. La quatrieme reduit à l'vn, Mystere de la Mercayah c'eft à dire du lequel est sur l'essence, & sur le Tout. cheriot dimin Platon au Fedre appelle la Pésee addonnee aux choses diuines, Charton en l'Ame, qui veult dire Guidon du

Ezechiel.

Char de l'Ame. Il appelle l'vnité de de l'ame Chefdu Cocher. Il nomme la raifon & l'opinion qui difcourt par les choses naturelles, le bon cheual : la fantasie confuse, & l'appetit des sens, il le nomme le mauuais ou le noir cheual. Et appelle la nature de toute l'ame Chariot ou Coche: parcé que le mouvement de l'ame, presque comme circulaire comméçant de íoy,en íoy retorne.Où ía cófideration venant de l'ame, en l'ame fe reploye. Il attribue deux aisles à l'Ame, auec lesquelles elle vole aux chofes fublimes. D'icelles nous eftimons l'vne estre la Recherche, auec laquelle Pensee s'efforce continuellement à la verité: l'autre aisse, est le defir du bien, par lequel nostre volonté est tousiours ardente. Ces parties de l'ame perdét leur ordre, quad par la perturbation du corps elles se

cofondet. La premiere fureur distingue le bo Cheual, c'est à dire, la raison & opinion du mauuais cheual, c'eft à dire de la fantasie cofuse, & de l'appe tit des fens. La fecode foumet le Cheual maling au bõ,& foumet le bõ au Cocher, c'est à dire à la Pensee. La tierce dresse le Cocher à so chef, c'est à dire à l'vnité, laquelle eft la cime de la Penfee.La derniere tourne le chef du Cocher deuers le chef de l'vniuers. Là où le Cocher est bien heureux, & là elle attache les Cheuaulx à l'auge ou mangeoire, c'eft à dire à la diuine Beauté, ce qui se doibt entédre, qu'elle accommode toutes les parties de l'ame à soy subiectes. Et met deuant eux l'ambrofie à menger & le Nectar à boire , c'eft à dire leur presente la vision de la Beauté diuine,&par le moyé de la vifion la ioye. Ce sont les œuures des quatre fureurs, desquelles Platon dispute generalement au Fedre : & propremét de la fureur Poëtique, au Dialogue intitulé Io: & de la fureur Amoureuse au Báquet. Orfee fut agité de toutes ces fureurs, dequoy ses liures por tent tesmoignage. Mais de la fureur Amoureuse par dessus autres specialement furent rauis Safon, Anacreon, & Socrate.

DE TOVTES LES FVREVRS diuines l'Amour est la plus noble.

CHAP. 15.



E toutes ces fureurs la plus puilfante & plus excellente est l'Amour. Ie dy puilfante, par-ce que toutes les

autres ont necessairement besoing de luy : Car nous ne pouuons obtenir Poësie, Mysteres, Deuinaison sans estude diligente, ardente Pieté, & continuel seruice de Dieu. Or estude, pieté, & adoration ou diuin seruice n'eft autre chofe qu'Amour. Doncq toutes les fureurs confistent par la puissance d'Amour. L'Amour est aufli tref-excellent, parce qu'à iceluy come à la fin, les autres trois fureurs ferapportent. Et cestuy prochainement nous accouple auecDieu.Mais il y a quatre affections faulles & peruerses, lesquelles cotresont ces quatre fureurs : La fureur Poëtique est contrefaite de la Musique vulgaire, laquelle chatouille feulement les 0reilles. La fureur Mysterialle c'està dire des facrifices, est contrefaite de la vaine superstition du populace. La fureur Profetique, est cotrefaite de la fallacieuse cõiecture de l'art humain Celle d'Amour, de l'impetuosité du plaisir charnel. Levray Amour n'est autre chose qu'vn certain effort de voler à la diuine beauté, excité en nous par le regard de la beauté corporelle. L'Amour faux & peruers, est vne cheute de la veuë au touchemét.

#### COMBIEN EST VIILE le vray Amoureux.

C H A P. 10116.

ovs me demádez à quoy eft vile l'Amour Socratique: le vous repon: que premierement il eft vile à foy-messe pour recouurer les ailes auec lesquelles il s'en puisse reuoler en son païs. En outre il est vile souuerainement en son païs pour acquerir l'honnesse heureuse vie. La cité n'est pas faite de pierres, mais d'hommes. Les hommes se doyuent labourer & dresser comme les arbres quad elles sont tendres, pour les induire à

· Digitized by Google

pduire fruits. La cure & le foing des petits enfans consiste en ceux de leur maison. Et depuis qu'ils sont creuz ils outrepassent les loix & coustumes receües en la maison par l'inique & deprauee vsance de ceux qui leur rient au visage. Or dictes-moy que fera icy nostre Socrate? Permettra-il que par l'vlance & coultume des hommes lascifs la ieunesse soit corrumpue? laquelle est la pepiniere de la Republique, qui de nouueau germe chafcun iour?Mais fil permet cela, ou demeurera la charité de la pa trie? Doncques Socrate donnera fecours à la patrie, & les enfans d'icelle, qui sont ses freres, deliurera de peftilence. En quelle maniere fera-il cela ? parauenture qu'il efcrira nouuelles loix, par lesquelles il separera les hommes lascifs & debauchez de la conuersation & familiere hantise des ieunes

ieunes gents. Mais nous ne pouuons pas estre tous Licurgues, ou Solons. A peu d'hommes est concedee l'authorité de faire loix. Bien peu aux loix dónecs portent obeiffance. Que fera doncq Socrate? eftimons-nous qu'il vse de voye de fait & de force? ou qu'auec main mife il chaffe les deshõnestes vieillards d'auec les plus ieunes ? Mais on dit que le feul Hercule a peu combatre aueques les bestes fauuages & monstrueuses.Ceste violéce est fort perilleuse aux autres. Parauenture il y aura vne autre façõ de proceder, qui sera que Socrate admonneste, reprenne, & morde les hommes scelerez. Mais l'ame troublee meprifeles propos de celuy qui l'admonneste. Et voicy qu'il y a pis, c'eft que souuent elle met la main à l'admonnestant. Et pourtant Socrate esprouuant pour vn temps ceste ma-Bb

niere de proceder, fut frapé de l'vn à coups de poing, de l'autre à coups de pied. Il reste à la ieunesse vne seule voye de fon falut: c'eft la conuerfatió de Socrate auec elle. Pour ceste cause ce Filosofe par l'oracle d'Apollo iugé le plus sage de tous les Grecz, meu de charité enuers la Patrie, se mesloit & hantoit familiairement auec les ieunes hõmes par toute la Cité. Ainfi le vray Amoureux defend la ieunesse des faulx Amants, no autremét que le diligét pasteur defend le troupeau des agneaux innocents de la gueule des loups gloute & pestilencieufe.Et d'autant que les pareils hãtent facilemét aueques leurs pareils, Socrate se faisoit pareil aux plus ieunes aueques mots plaifants, simplicité de paroles, & purité de vie : & fe faisoit soymesme de vieillard enfant, afin que par la domestique & ioyeu-

se familiarité il peust quelquesfois des enfans faire des hommes vieux & fages.La ieunesse estant inclinee à lavolupté, ne se peut prendre sinon auec l'amorfe du plaisir, par-ce qu'elle fuit les maistres durs & seueres. A ceste cause cestuy nostre tuteur & gardain de l'adolescence, mesprisant pour le falut de la patrie tous ses propres affaires, print du tout sur soy la cure des ieunes hommes. Et premierement les amorse auecques vne certaine doulceur de plaifant & iqyeux entregét. Apres les auoir ainfi amorfez, il les amonneste vn peu plus grauement. En fin il les reprend auec façons plus seueres. Si bien qu'en ceste forte il regaigna Fedon ieune homme debauché au lieu deshonneste pu blic en Athenes, & l'oftant de telle calamité en feist vn digne Filosofe. Il contreignit nostre Platon, lequelse-Bb İj

stoit perdu en fables Poëtiques, de ietter au feu les vers, & luyure les estudes plus precieux, desquels chacun iour nous goustons les fruicts. Il ramena Xenofon d'vne sur-abodance vulgaire à la sobrieté des sages. Esschine & Aristippe de pauures il les feist deuenir riches:Fedre d'Orateur, Filosofe : Alcibiade d'ignorant, trefdocte. Carmide graue & pudique: Theages iuste & fort defenfeur de la patrie. Il feist passer Eurideme & Memnon des fallacieux arguments des Sofistes à la vraye sapience. Dont auint que combien que la couftume & vlance de Socrate fult ioycule & gaye sur toutes autres, si est-ce qu'elle eftoit encores beaucoup plus vtile que plaisante. Et selon que tesmoigne Alcibiade, Socrate fut beaucoup plus aimé des ieunes hommes, qu'il

n'en aima aucun d'eux.

388

EN QVELLE MANIERE ON DOIBT rendre graces au fainst Effrit qui nous à illumineZ & embraseZ à diffuter D'Amour.

### CHAP. 18.



V s Q V E s icy, ô tresbos Conuiez, nous auons affez heureusement trouué que c'est qu'Amour, quel

eft le vray Amant, combien eft grade l'vtilité du vray Amoureux, premieremét par voz disputes, & depuis par la miéne . Dites moy qui eft l'autheur, qui est le maistre de ceste inuétion tant heureuse ? sçachez que c'est le mesme Amour cause de le trouuer, le quel de nous a esté icy trouué. Car no<sup>9</sup> embrasez d'Amour de trouuer l'Amour, nous auons cherché & trouué l'Amour. De sorte qu'à luy mesme il conuient rapporter la grace de chercher, & de trouuer. O admirable magnificence de ce Dieu Bb iij

Amour! O Benignité de luy fans coparaison aucune! Les autres esprits celestes finalement apres longue recherche à peine se monstrent vn peu à nous. Mais l'Amour se fait à nous present premierement que nous venios à le chercher. Pour ceste cause il femble aux hommes, qu'ils font plus obligez à cestuy, qu'aux autres Celestes.Il s'en trouue aucuns qui ont la hardieffe de blafphemer la puiffance Diuine, parce qu'elle foudroye noz pechez. Il s'en trouue d'autres qui ont en hayne la Sapience de Dicu,laquelle en despit de nous void toutes noz meschancetez. Mais il n'y a nul qui ne puisse n'aymer l'Amour diuin, parce qu'il est le liberal donneur de tous nos biés. Parquoy, mes amis, adorons de telle forte ce diuin Amour, lequel nous est si bening &

fauorable, que nous venerions la Sapience, & aucques admiration creignions la Puissance. Afin que moyénant l'Amour nous ayons toute la Diuinité propice & secourable. Et l'aymant toute auec affection d'Amour, par amour aussi nous puissios iouïr d'icelle toute.







## A LA SERENISSIME Royne de Navarre.

### ELEGIE.



N conte pour certain,ô Royne à tout bie nee, Que lors que les flambeaux du Nocier Hymence

Flamberent aux rayos des lapes de la nuit Afin qu'à leur clarte au téple fuft coduit Le doux Harpeur Orfee, coniont par bon indice Et d'un chafte lien à fa chere Euridice: Que les bestes des champs, con les fieres des boin, Et les oifeaux diuers qui decoupent leurs voix Tafcherent à l'enuy, con d'un defir honnefte A qui de plus beaux dons pourroit orner la fefte

De leur chantre facré: donques fe recordans De l'Antre, où leur Orfee à fes tons accordans Les auoit attire Z, chacun d'eux y apporte Des plus rares threfors que chafque terroir porte.

De Caucafe le mont les Lynx à l'œil fatal Luy apporterent là les glaces de cryftal: Et les Grifons volans des froids Hyperborees Apporterent le poids des richeffes dorees:



Les Pigeons de Cypris par le vague de l'Air Singlans à tire d'aile y laissent deualler Ghirlandes or chapeaux tiffus de lin or rofes Aux vergers d'Amathonte au parauant écloses. De la riue du Pau le Cygne au chant apris T'apporta l'honneur de l'ambre de haut pris: Et repassans le Nil les Pigméennes Grues, Qu'en triangle lon void je suiure dans les nues Cueillirent meinte perle, or meints threfors vitre? Dans les huitres éclos aux fablons Erythre7: Et l'unique Phenix luymesme y vint encore Volant du Paradis qui eft dessous l'Aurore, En ses serres portant la canelle 🕑 l'encens Et Sabeens parfums qui flairent doux aux sens. Bref il n'y eut oyseau,ny doulce ou fiere beste Qui de quelque present n'honorast ceste feste, Et qui ne recognust auec precieux dons Le merite or le prix des Lyriques fredons. Lors des biens 🖝 threfors qu'on trouue fur la crope Du regne d'Helicon, la Royne Calliope Alloit ornant sa Bru, or en propos loyaux Luy a ßignoit fon dot en bagues or ioyaux: Voire mesme of a bien auer humble priere Aux noces inuiter du hault Ciel l'Emperiere: Et la Royne des Dieux, la Deesse Iunon, En l'honneur de la Mere, er en faueur du nom Du Poëte diuin, d'ornemens estofee Ne dedaigna d'aller à la feste d'Orfee, Qui auoit tant de fois entouré ses autels Chantant sa Maiesté en hymnes immortels,

Et celebrant les faits, la vaillance, or la gloire Dont fon puissant mary remporta la victoire Aux combats Phlegreans, quand il ietta des Cieux Les Titans serpenpiez par trop audacieux. Donc ell' n'eut à dedaing de son degré descendre Et au Banquet sacre du Poëte se rendre, Envoyant dans fon char avec fes Paons aille? Pour ces noces orner, meins dons appareilleZ, Dons qui n'admettent point vne mortelle estime, Dons aux seuls Dieux permis d'Olympe sur la cime. Or ce que feist Innon pour le Chantre des Dieux Royne vous le pouve? pour moy faire encor mieux, Et me rendre le Roy , 🖝 Monseigneur propices Voz freres bien-aymez, si que sous leurs auspices Leur nom or leur faueur, me puisse difposer Pour celebrer leurs faicts, une Muse espouser: Vne Muse qui soit à chanter bien apprisé Leur gloire, leur haut nom, or victoire promife Contre leurs ennemis, tout ainsi qu'autrefois Elle a chante l'honneur des anciens Gaulois, Et les beaux ornemens, & remarques des Gaules Dont Dieu leur a commis le fais fur les épaules: Ocuure qui n'est d'un iour, ny d'un mois ny d'un an, Et où sont racourcis, tout ainsi qu'en un plan, Et la Terre 🖝 les Cieux, les Mers auec les Ifles, Et meints beaux monumens de nos peuples & villes: Oeuure qui a esté sur la presse er le tour Lequel cet an nouueau i'ay fait fortir au iour, Et comme il est sacré par ma Muse loyalle Humble l'ay presente à sa grandeur Royalle.

Madame, il vous a pleu, saus auoir merité, Vne telle faueur de voftre Maiesté Me seruir d'auocate, 👁 prendre en main l'affaire De moy vostre seruant vers Monsieur vostre frere, Mon grand Duc, mon Cefar, Ormon Alcide heureux, Des Princes l'ornement, le parangon des Preux, Auquel ia de long temps par une fainte enuie Mon feruice ay voue, or ma Mufe, or ma vie: Or par vostre moyen mon fait s'est auance, Ainfi soit-il parfait qu'il est bien commencé. Que st de vous ma Muse est en grace reçeuë, Sans donte ie fuis feur qu'elle aura bonne iffue De ce qu'elle pretend, or pour mieux composer, Apres tant de trauaux se pourra reposer. Le nom que vous portez, ô l'honneur des Charites, O la Perle 🖝 la fleur des nobles Marguerites! A cela de fatal des Cieux authorisé Qu'il a tousiours chery, or bien fauorisé Les Poëtes bien-neZ, er tous les effrits rares Qui sont plus de sçauoir,que de richesse,auares. MARGVERITE qui tint le sceptre Nauarrois Ainfi que vous, Madame, espouse or seur de Rois, • En son viuant chassa le malheur or souffrance Des hommes vertueux, & bons effrits de France: Et celle qu'ausourd'huy la France & le Piémont Pleure, pleint, or gemit de meint sonpir profond, Fut l'unique support, appuy seur, or retraite Des lettres, des vertus, de tout gentil Poëte A elle dedié pour chanter ses honneurs, Et les chantant gaigner le prix des bons sonneurs.

Ores vous nous refie [la tierce MARGVERITE, Des Muses fieur vnique, & la Perle d'elite, Encerclant en un tour leur Coronne à trois rangs, Et le triple ornement de leurs noms trois fois grands: Si que dure pouve [, DE VERTVS AY MA GLOIRE

Ainfi que la premiere: & grauer pour memoire Deffons vostre pourtrait orné de rai? pointus, C'est mon pourtraiet, ROYAL IMAGE DE

VERTVS. Car celle de Piemont, Minerue de fon age, Fut vrayment de vertus digne & Royal image Comme vous pouve? eftre, & fur le frant loyal Rapporter des vertus l'image en tout Royal: Et à fes deux beaux noms adiouftant l'excellence Du faintt Amour qui va voler en euidence Sous voftre aueu & nom, prendreZ ce beau Retour GISE dedans mon Cueur LA VERITE

D'AMOVR.

Adone Amour qui fonneen la languepremiere 04 LA MERE DV FEV, 04 MERI DE LVMIERE,

De ce doux feu divin en voftre cueur gifant, Et des rai 7 de lumiere en voftre chef luifant, Fous raimfant à foy aueques fes deux ailes Vous guindera la haut au rang des immortelles Dans le Ciel Empyree, où eft le vray feiour De ce grãd Dieu qui eft l'Amãt, l'Aymé, l'Amour, Auquel voftre cueur foit vne Tente facree Où toufiours il fe loge, cr toufiours fe recree: Puißiel vom à iamais auoir l'heur de ce nom Vom que i inuoque icy pour Minerue & Iunon. Ie ne demande pas, ie n'afpire, ny baye D'epoufer maintenant Euefché, ny Abbaye, Bien que i'ofe affeurer fons vostre authorité Que mes labeurs sont tels, qu'ils ont bien merité Quelque honneste guerdon au iugement des Maistres Lesquels ont supporté quelque trauail des lettres. Mais bien ie vom supply de procurer pour moy

Vers mon Prince au beau nom, LOY D'VN CE-

SAR SA FOY, Qu'il luy plaife me voir de fon œil fauorable Ramenant FEV VIRGILE en clarté defirable Hors l'ombre de la mort, or luy mettre en la main Le rameau d'or qui peut rompre l'ire inhumain Du Prince des enfers, duquel mon grand Alcide Doit eftre feul vainqueur, or l'unique fabfide D'Euridice or d'Orfee, heureux à cefte fois Rompant le vieil decret des infernalles lois.

Ia dix ans font paffez depuis que mon Genie Me guida pour entrer en la maifon benie De mon Alcide heureux, qui en fes ieunes ans Se delectoit d'ouyr mes Cansiques plaifans Chantez à fon honneur, er les fecrets que lie Et ma FIGVRE ELVE, er maronde Encyclie:

Depuis ie n'ay ceffé ny de iour ny de nuit Donnant luftre à mes vers, d'orner fon nom qui luis Ainfi que le Soleil:mais il fault que i'accufe Ma difgrace & malheur,ou celuy de la Mufe Qui n'a iamais permis qu'un Prince tant humain

Digitized by Google

M'ait fait fentir combien liberalle eft fa main, Encor que plusieurs fois il m'ait daigné promettre Me faire voir que vault de feruir vn bon Maistre. Mais puis qu'il vous a pleu me faire tant d'honneur De chasser ma difgrace auec vostre bon-heur, l'effere que i auray le bien dont fon Altesse Vous a fait en mon nom, de sa grace, promesse. Adonc mieux que i amais sur mon Luth bien tendus Ie feray resonner son renom entendus Aux quatre pars du monde, cr feray tant encore Que le vostre on orra d'icy iusqu'à l'Aurore Et à la rouge Mer, voire au terroir ardent Des Roines de Saba, confessant qu'Occident Eft maintenant orné de telle Marguerite, Que l'Orient n'a rien qui sa valeur merite.

L'VN GVIDE ORFEE.



# Imprimé à Paris par Iean le Blanc, le ieune, Imprimeur.

Digitized by GOOGLE

• . × . • <u>,</u>1 ¢, . • . مربع المربع ا مربع المربع ا · • ī., 1 2000 - 2000 2000 - 2000 2000 - 2000 •

Digitized by Google







