

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

F. THOMÆ CAMPANELLÆ

CALABRI, ORDINIS

PRÆDICATORVM,

# APOLOGIA PRO

GALILEO, MATHE-MATICO FLOREN-TINO.

VBI DIS QVIRITVR, VTRVM RATIO
PHILOSOPAHNDI, QVAM GALILEVS
celebrat, faueat facris scripturis, an
aduersetur.



FRANCOFURTI,
Impensis Godefridi Tampachii,
Typis Erasmi Kempfferi.

ANNO M. D'C. XXII.

# ONA AIDOSOFA

The state of the s

~,

THE CONTRACTOR

Marchael Courses Control



# LECTORI BENEVOLO

S. P. D. Typographus.

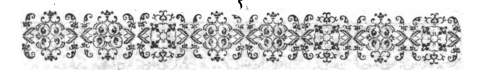
On est denihilo ab Homuncionibus nobis, qui in mundo hoc circumsus vndiquaque tanquam vermes in caseo viuimus, tantas obiri disputationes de constructione ipsius, virum Sedes & domicilium hoc nostrum quod Terram vocamus, in sublimi circa Solem circumcurrat cum alijs eius generis globis, an

hic circa illud. Tam pufilla nimirum animalcula sumus, vi instar muris in naui pene de his nesciamus, quemadmodum ville si mus vicinus disputaturus accederet mari non sustuante,, respondere nunquam poterit, an domus is sorum communis Nauis ambulet, an vero vino eodemque loco hareat sixa. Altioris igitur hac indaginis à multis iudicantur, quam videantur vulgo, prasertim post tot novitates in superioribus globis per instrumentum illud opticum, quod Lyncei Philosophi Romani Telescopium vocant, detestas. Hac autem quamuis prasumtuosi quidam, qui or Philosophi vulgo audire volunt, plerumque videant, eorum tame voluntarius stupor tanti saciendus non est, vi à diligentiori veritatis inuestigatione reliquos auertere debeat. Pragrauare vero hanc curam inprimis student multi vtrarumq, partium Theologis sacrarum literarum indeclinabili Autoritate. Quod quam reste vel secus siat, id vel precipue homini veritatis amanti dispiciendum

est. Et cum multi & magni viri nostri & saperioris temporis non minus sacrarum quam mundanarum litterarum intelligentes post veteres illos Pythagoricos in ea sententia suerint & adhuc sint, temere de ijs quasi impijs aut ignaris prasumendum non est. Luculenter excussa hec sunt vt multa alia ab Italo Philosopho pariter & Theologo & Monacho præclari nunc nominis Thoma Campanella in prasenti trastatu, quem Beneuole Lector tibi communicare volumus. Ne autem hunc solum ex Italis huius prosessionis hominibus ea in opinione esse putes, adiungere potes Epistolam insignem & grandem M. Pauli Antonij Foscarini Carmelitani super considerationem opinionis Pythagoricorum & Copernici, de mobilitate Terra & stabilitate solis, & de nouv Pythagorico systemate Mundi, ad M. Sebastianum Fantonem Ordinis Carmelitani Generalem Jialice conscriptam, & Neapoli per Lazarum Scoriggium Anno M. D. CXV. typis excusam, qua si Latine versa esset, buic trastatui Appendicis loco inservire potuisset.

Horum Rationibus consideratis & bene expensis, iunctis etiam qua legere est apud Nic. Cusanum Cardinalem, Nic. Copernicum, Georg. Ioach. Rheticum, Mich. Mastlinum, Dau. Origanum Germanos, Iord. Brunum Nolanum, Fran. Patritium, Galil. Galileum, Redemtum Baranzanum Italos, Guliel. Gilbertum, Nic. Hillium Anglos, & vel pracipuum nunc Ioan. Keplerum nostratem, qui vt concludamus, assere re etiam cum alio ausus suit, pleros q; Philosophos post siderios Galilei nuncios iamdudum Copernicoturire, non dubito Beneuele Lector, quin aquior huius tam pragrauata sententia Iudex sis suturus. Vale, & plura buius Autoris indies expecta.

ILLY-



ILLVSTRISS. ET REVEREND.

# D. BONIFACIO,

CARDINALI CAIETANO,

ITALICARUM VIRTUTUM PATRONO colendissimo S. P. D.

F. THOMAS CAMPANELLA.

Cce mitto tibi R. Domine, quæstionem, iussutu elaboratam: vbi de motu telluris, & stellatæ spheræ stabilitate, & ratione systematis Copernicei, disputo secundum sacras sitteras. Tu vide, quid recte dictum sit; quid item defendendum tibi aut renuendum; quando à sancto senatu id in mandatis habes. Meum ego iudicium non modo si ecclesie submitto, sed cuilibet melius sapienti; maxime autem tibi, musarum Italicarum patrono. Quo viuente non peribunt illæ. Viue ergo in æternum. Amen.

A 3 APO-



# APOLOGIÆ PRO

#### Proæmium.



Bsolutis iampridem quæstionibus duabus, hoc tempore necessarijs, Vtrū videlicet liceat nouam cudere philosophiam, & Vtrū liceat expediatque, peripateticam seam & gentilium philosophorum autoritatem deprimere, & pro illis nouam philosophiam secundum do Arinam sanctorum in scholas Christianas introduceres

nuncad controuersiam aliam specialem inuitor ab his, qui philosophandirationem, à Galileo Florentino magnificatam, propterez abominantur, quod sacris scriptutis contraria statuere videatur dogmata. Gratissi çabor, prout res mez serunt.

## Qyæritvr Ergo

V trum ratio phidosophandi, quam Galileus celebrat, saueat sacris scripturis, an vero aduer setur.

Rem totam quinque absoluam capitibus. Et primo quidem arguméta adducam; Galileum impugnantia. Secundo subjiciam rationes, eum desendentes. Tertio hypotheses quasdam præstruam decisioni duplici subsequuturæ. Quarto respondebo ad argumenta Galileum impugnantia. Quinto dicam, quo loco habendærationes, eum desendentes.

(::)

CAPVT



m not. Moucotur ergo. Ireal : ITte V 49. And of core; & excellum off co. lumider langurs of the interior of the interior of the one die. Oua-proper Call suss of one mushla Daring muthemunity, neare contra-

Reuitur primo contra Galileum : videri ompino theologica cuerti dogmara ab co, qui contra Aristorelis physiologiam & metaphysicam in quibus à D. Thoma & omnibus scholasticis theologica doctrinas fundatur nouveres introducere studets.

z. Præterea, opiniones ille promulgar, que ompibus partibus & lobolasticis contradicunt. Docet enim, terram moueri, & extra mundi centrum existere, solem vero & sphæram stellatam stare. Patreseutem scho-

lastici,& scnsus, contrarium contestantur dogma.

3. Præterea manifeste contradicit sacræscriptura. Dickur enim Pfal. 92. Firmauit orbem terra, que non commonebitur. Et Plal. 103. Qui funda li terram super stabilitatem suam: non inclinabitur in seculum seculi. Et Salomon Ecclef. 1. Terra autem in aternum stat.

4. Præterea idem patet de motu folis. Dicitur enim, Eccles ibid. Terra, in aternum flat, pritur fol & occidit, & ad locum fuum renertitur : ibique renafcens, gyrat per meridiem, & flestitur ad aquilonem: lustrans universa in circuitu pengit

(piritus, & in circulos [uos reneratur.

s. Præterea losux 10 ponitur pro stupendissimo miraculo, quod losus, motum salis oratione frenauerit. Sol, ait, contra Gabaon ne monearis, & luna contra vallem Aialon. Stetitque fol in medio cali, & non festinauis occumbere spa-

cio unius dici. Idem repetitur in Ecclesiast cap-46.

6. Præterea Uaiz 38. in fignum sanitatis recuperandæ dat Deus Ezen chiz portentum in horologio Achaz. Et rener sus est sol decem line in per gradis quos descenderat. Super quo portento interrogatur Ezechias à rege. Chaldworum, qui, cum astronomiæ operam daret, hanc solisconuerfionem animaduertit, vt ex 2. Paralip. 32. potestagnosci. Quapropter si nonvere Deus motum solis inhibuit, non verum est miraculum. Ergo falfa scriptura, que pro veris miraculis istaduo nartat-

7. Præterea de celi stellati motu videmurin sagra scriptura admirari. Dicitur enim in cantico Debora, Iudic-s. Stellemanentes in ordine & cursa sus aduersus Sisaram pugnaueruss. Currunt ergo stellæ. Ergo & cælum:in quo, sicut modus in tabula, infunt. Item Juda sapostolus sidera rransianominat.

 $\mathbf{C}M\mathbf{V}\mathbf{T}$ 

Digitized by Google

minat. Mouentur ergo. Item 3. Ekira 4. Magna est terra, & excelsum est calum: & velox cursus solis conuertit in gyro calum in locum suum in vna die. Quapropter Galileus calum stellatum immobile faciendo, aperte contradicit scriptura Dei.

8. Præterea ponit Galileus in luna & planetis aquas: quod fallum efts quem sintincorruptibilis naturæ, vt omnes scholastici cum Aristotele, & codi perpetuitas & immutatio per tot secula, contestantur. Ponitetiam montes in luna, & terras ibi & in cæteris: quod videtur nittis angelorum domicilia viliscare, & spes nostras, in cœlis positas, infin-

gere.

9 Præterea ex opinione Galilei sequitur, plures esse mundos & tellures & maria, sicut ponit Machometus; & homines sin eis habitantes, si in syderibus sunt quatuor elementa, sicut in nostro mundo: sienim ex completis quatuor elementis quælibet stella constat, erit sane quælibet mundus virus. Cum autem in scripturis non nissi de vno mundo sit sermo, & de vno hominum genere, videtur cotra scripturas sentire. Omitto, quod rediret hæresis, quod Christus mortuus sit pro illis hominibus etiam in alijs stellis: sicuti quidam olim Christum in altero hemisphærio crucisi-xum secundo putant, vt homines ibi habitantes, ibidem vt nostrates, saluaret. Oporteret etiam ponere cu Paracelso hæretico, alios in aere, in aqua, & sub terra homines, participes beatitudinis, dubiosan ad redemtionem & ipsi pertineant: contra quem Martinus Delrius Iesuita scripsit in disquisitionibus magicis.

10. Præterea non videtur posse absque ingentiscandalo de his disputari. Iam enim recepta est in scholis doctrina de coesestibus & de terra, conformistheologie, vri scholastici docent. Igitur quicunque aliud docent, videntur nouam, ad theologie scholastice euersionem, sternere viam, &

superalios superbire.

11. Preterea in scripturis admonemur, Altiora ne quasieris; & Noli sapere plus quam sapere oportet; &, Non transsitias terminos quos posuerunt patres tui; &, Scrutator maiestatu opprimetur à gloria. Contrarium autem videtur essecture Galileus, coelestia suo supponens ingenio, totamque mundi architecturam suo construens arbitratu. Rectius Cato precepit,

Mitte arcana Dei, cælumque inquirere quid fir, Cum sismortalis, qua suns mortalia, cura.

CAPVT.



#### con CAPVT HE

#### Argumenta pro Galileo.

SEd contra opponitur, pro Galileo, autoritas theologorum, qui libros Nicolai Copernici de revolutionibus orbium in xta observationes eius, abanno 1525. sactas, impressioni tradendos decreverunt, eo quod nihil contrarium catholica sidei continerent. Quibus in libris de motu
terra, & fixione sirmameti, id est, cœli syderei, disputatur, & de solis in cetro nostri mundi mansione. Nec Galileus aliquid noui prator systemata
alia pandit, nondum cognita. Ergo si libri Copernici non incommodant

fideicatholicz,nec Galileusincommodabit.

2. Item Papa Paulus III. Farnessus, cui libros dedicauitillos Copernicus, & Cardinales quidam, (qui, antequa ederentur, transcribi suo sumtu eos sategerunt, vt apparet in epistolis procemialibus,) cosdem libros approbarunt. Tempore autem Pauli III. ingenia præclarissima in eccletia viguerunt; quando vndique accersitos pontifex ille animo, virtus & sauguine nobilissimus, dignitatibus decorauit sopit que. Vnde mirum si illi talpæsuerint contra Copernicum, contemporanei vero nostri, non tam magni nominis, Argo longe sint oculatiores in Galileum, certioribus nixis observationibus.

¿Item post Copernicum scripsere, Erasmus Rainoldus, Io. Stadius, Michael Mestihlnus, Christophorus Rothmannus, & alij plurimi, eandem sententiam tuentes. Imo recentiores mathematici dissidunt se possephemeridas rectas condere absque calculo Coperniczo, & de czlestium motibus recte loqui absque principiorum mathematicorum, certissimorum ruina, sensuum & nationum omnium testimonio, nissex thessibus Copernici: quænec recentes sunt; sed Fraciscus Maria Ferrariensis ante ipsum ex nouarum apparentiarum observatione nouam cudendam esse astronomiam docuit : quam discipulus ejus Copernicus secit.

4. Item doctifimus Cardinalis Culanus hanc sententiam amplexus est, & alios soles, alios soles,

quam hereticimec qui Catholici, à librorum editione prohibiti fuerunt. Inter quos fulget Ioan. Keplerus, mathematicus Cafareus, qui hanc fententiam in dissertatione super nuncio Galilei tuetur: & Guilielmus Gilbertus Anglus solertissimus, in libro dephilosophia magnetica, cum alije innumeris Anglis, quos subriceo. Item Ioan. Antonius Maginus, mathematicus Patausnus, qui ab anno 1581. vsque ad prasentem 1616. in sui ephiemeridibus protestatur, se calculum Copernici & Reinoldiam plecti, & possitiones tuetur, & contra aliter sentientes obmurmurat in epistolis plurimis.

3. Trein R. P. Claulus Iesuita in vitima editione operum suorum, cum animaduertisset, Mercurium & Venerem circa solem in gyrum vagari, quamuis antea contrarium cum Aristotelis sectatoribus sensisset productione astronomos, ve de alio coelorum systemate productant. Quod documentum considerans mathematicus recens, Fictus Apelles, in suis observationibus nubecularum solarium, in Galilei & Copernici sententiam fertur.

6. Præterea hanc sententiam Galilei este vetustissimam, tam de mou th terra, quam de solis in centro mansione, & de sistematis syderers & a quis & elementis corum, in fine docebimus, imo ab iplo Moyfe ortatti efferetiam Pythagoram, genere Iudzum, licet in Grzcia natum vrbe, toste S. Ambrosio, in Italia attulisse ipsam, & in Grzciam, & Crotone Calabrorum docuille, ac inanibus rationibus ab Ariftotele impugnatamelle, absquemathematica demonstratione, exquadam moraliae rustica coiecturasquemadmodum criam libros Moylis aspernarus est, proprer ea quod corum altitudinem & reconditas rationes & mysteria capere non potuit per fuam logicam: & hoc ex S. Ambrofio & Pici Mirandulani monumentis haberi: & Galileum nostros majores abiniuria Grzeorum vindicare. Eandem tenuisse sententiam Numam Pompisium, discipulu Pythagorz,&regem Romanorum fapientissimum, non modo Ouidius fed hiftorici multi testantur, licet negent alij Plinius, Pythagorasenatus Romani decreto sapientissimű inter philosophos fuisse, quando ei statua dedicarunt (iubéte oraculo Delphico, vt spiérissimo Græcorum statuam dicarent erigerentque) veraciter enarrat. Quapropter & Italiz & Moysi & Rome inturiam inferre ij videntur, qui rationem philosophandi & dogmata Galilei infectantur, & Aristotelica Pythagoricis hume antepa-teponunt, quando iam sepulta veritas elucescit: non sicautem maiores nostros peccasse, quoniam nondum terra noua, & systemata coelestia, nouaque phanomena propalata suere, nec concordia scripturarum cum huiusmodi philosophia.

7. Tandem cum theologi, à tempore Casellæ & Francisci Mariæ Ferrariensis v sque ad nos, hanc astronomiam non modo non condemnauerint, sed imprimendam decreuerint, nec recentioribus sint minores; v identur non ex zelo doctrinæ Christi; sed vel ex inuidia vel-ex inscitia oppugnatores Galilei insurrexisse.

8. Item vocatur in Siscriptura coelum sydereum Firmamentum, quia stat. Ergo terra mouetur. Ergo & sol centrum. Nam sic omnia phænomena& principia mathematicorum saluantur, vi probat Copernicus, & sequa-

cessimo Prolemzi sequaces idem fatentur.

.9. Item nubeculz in fole, & nouz stellz in coelo sydereo, & cometz sunot lunam, indicant palam, sydera est esystemata.

10. Item non posse textum Moysis recte satis exponi, nisi sydera sint sy-

stemata, probabimus intra, ex doctoribus sanctissimis.

rr. Item S. Iustinus, in quæst ad orthodoxos, docet, inter Christianos& gentiles esse controuersiam de cœli sigurashis asserentibus, esse sphæricam & mobilemillis, cameræ instar & immobilem. Alijque doctores vocant cœlum Firmamentum propteres quod immobile est.

#### CAPVT III.

# Hypotheses tres præstruuntur decisioni duplici , postea sub-

Rgumentis verimque propositis pro veteribus & modernis theologi, Galileum desendentibus & oppugnantibus, respondebo, sediaetis heie prius solidis, probatissimisque fundamentis siue hypothesibus, ex sanctorum doctrina, & natura decretis, & nationum consensi.

#### Prima hypothesis.

Vicunque questionis, etiam ad religionem vel ex parte spectantis. \
indices fieri volunt, zelum Dei habere debent, & scientiam, vt do,
cet S. Bernardus in apologia, ex dictis apostoli ad Rom. 10.

Pro-

Probatur prior pats hurus copulatium. Qui enim keientiam habent absque zelo Dei, hominibus'in tribunali vel gymnasio regnantibus adulaneur; ad phoinde provetitate definite non audent; ve loannis 12. dreitur: Ex principibus multi crediderunt in Iesum, sed propter Pharisus non confitebantur, ve effnagoga non egcerentur, dilexerunt enim gloriam hominum magu, quam gloriam Dei. Kem Apost Rom. n Philos. condemnat, quod, cu Deum cognouissent, no tamen licut Deum honorificassent: sed Dijs falsis sacrificaffent, quonia, vtPlato quoq: in Apologia pro Socrate, & Xenophon, & Cicero & Plinius & alij narrant, timebat ne criminis hæreseos accusarentur apudienatum; multique coru, tanquam impifinterficiebantur. Alij vero, quoniam exopimone, quam vulgus sectatur, pecunias lucrantur & honores, sic eam desendunt, vt videantur publicæ vtilitati faltem consulere; nec pro veritate & iustitia certant, aut laborant, sed progleriela & ventre; & relicto proprio iudicio in crimen transcuntalienum, ve dicit Leo Pontifex de Pilato; veque Apostolus ait, verstatent Dei in iniufitia decinent; adeoque seipsos ita afficient, ve tandem videatur eis vera opinio, quam ore defendunt, & corde negabant. Sic fit pestis animorum, vedicit F. Liuius, & nos in Antimachiauellisino.

Probatur posterior pars copulative. Qui autem zelum Dei habent, & non scientiam, quamuis sandissimi sint, nissà Deo expressam reuelasionem acceperint, nequaquam de quæstione tali indicare possunt. Vnde Apostolus Roman.19 restimonium perhibet Iudzis, quod persequuti fuerint Christianos ex Zelo Dei, sed non secundum scientism. De leipso quoque testatur, puod putarit, se obsequium præstare Deo. Et quamuis effet litteratus & eruditus in legasecus pedes Gamalilæis, & in doctrinis facularibus, tamen ait: Ignorans feci, de in incredulutate mea: quia non per bmnia argumenta examinarat fidem Christianorum, sicuti debebat Pragerea Lactantius, Firmianus & S. Augustinus, cum essent sandi ac dodi, negaueruntantipodas, moti ex zelo Dei & feripturarum ficut pater ex argumentis, que inde educuntur; tum quia homines illi ex Adam non traherent originem, quodest contra setipturam; tum quia sit impossibile, ex nostris illuc migrasse per Oceanum impertransibilem; alij addunt, quia Christus heic & ibi crucifixus bis fuisser quia scriptura dicat, coelum effe extensum ficut cameram, cuius basis rellus, (ait Iustiaus,) super qua aqua, & super hac cœlum immobile. Nihilominus iam videvidemus, falsas esse rationes hasce, ex desectu mathematica & cosmographia ortas; proptereaque scripturam quoque torqueri. Et sicut salsa esse deprehenditur sententia & Thoma, quod sub aquinoctiali non extet habitatio hominum, idque phisiologia & geographia itidem defectu & ex zelo Aristotelis cui magis credere voluit quam Alberti Magni & Auicennarationibus: ita eodem zelo scripturarum S. Ephrem, Anasstasius Sinaita, & Moyses, episcopi Syri, in altero hemispario toto posuerunt paradisum terrestrem: non enim, nisi in spatio bene magno, aiunt, quatuor illa paradis flumina, & arbores tot tantaque esse potuerunt. Nihilominus iam deceptos eos, ex nauigatium testimonio apparet. Rete ergo diximus, quod sine scientia non recte iudicet etiam sanctus. Vnde D. Thomas in opusculo contra impugnantes religionem cap. 11. quia philosophabantur, ad hoc allegat glossam super Daniel. 1. inquientem:

Si quis imperitus huius artis aduersus mathematicos scribat; aut expers philosophia aduersus philosophis agat, quis etiam ridendus vel ridendo non rideat? Et poeta

Di immortales, homine imperito nihiliniustius,

Qui nil rectum, nisi quod placeat sibi ducit:

es and commission for the formation from the control

## Secunda hypothesis.

Sexum, que indicem harum questionem scire oportet, ve possie

Primum, quod philosophia desebus extestibus & inferioribus neces faria in theologo speculatiuo, contra sestarios disputaruro.

Secundum quod nondum à philosophis seiensia de ceelestibus, perfects sir.

Tertium, quod neque sanctus Moyses, neque Dominus Iosus, nobis phistologiam & astronomiam aperuerint, sed Deus tradideris mundum die sputationi himimum, Ecclessast. z. vs innistritus Dei per ea qua fatta sunt, autelietta conspicerent; (Romanorum 2.) doeuerint autom nosibeate viuere, aci dogmata supernaturalia, ad qua natura non susseite de supernaturalia.

Quartum, quod qui vetet Christianis studium philosophia & scien?

B 3 tini

tiarum, veter etiam esse Christianos. Et, quod sola lex Christiana com-

mendet suis omnes sciențiassquia de falsitate sui non timet.

Quintum, quod, qui tamquam ex doctrina fidei Christianz philosophos, ratione exprimentis dogmata sua probantes, impugnant, quando illa non sunt expresse contraria scripturis sanctis, expositionem non recipientibus per alios contextus; his perniciose contrase, e impiecontra fidem, e irrisorie ad alios, se habeat: multo autem magis, qui scripturz sensum vni exphilosophis ita accommodat, vt alius incommodet.

Sextum; quod non omnis fallitas ita contrarietur (cripturis, vt habenda fit pro hæretica in ecclesia militanti, sicut fortassis est in triumphanti,
nissentum scripturæ subito aut consequenter euertat: & quod, si theologi complexatisunt dogmata, scripturis Dei magis aut æque contraria secundum apparentiam, no sit condemnandus aut à speculatione viteriori arcendus; qui, an ita te habeant dogmata quæ adseruntur, inquirit, animo veritatis aperiendæ, non sidei impugnandæ.

Quas assertiones sex, in Theologicis nostris probatas, prout præsenti

quæstioni expedit, iterum probare non grauabimur.

#### Probatur assertio Prima.

Vanquam Christiano sufficit, nosse que sibi credenda sunt ad salutem et ernam consequendam, vt docet D. Thomas in 2, 2, 9, & 9, & cum eo omnes theologi, non sufficit tamen theologo, cuius est alies exhortari in distrina sana, e contradicemes arguere; vt docet apostolas, & cum eo omnes patres. Cum enim de omnibus rebus per attissima causam, que Dens estimaticare habeat theologus, & non per causas modo inferiores, quemadmodum ceteri artifices, & sapientes; indiget omnes scientias pernosse, vt simul Deum, quod eius obiestum principale est, & omnia opera Dei cognoscan& si qua scientia, que de Deo & de operibus Dei apud homines trastat, contradicit scientiæ divinæ, cam in pugnare possit, stargumentis respondere. Neque enim verum vero contradicit, néque esfectus causæ: ergo nec scientia humana divinæ, nec opera Dei Deo, vt ex Concilio Lateranensi sub Leone X. admonemur. Quapropter Divus Thomas in opusculo contra impugnantes religionem, propterea quod frattes

fratres scientia & eloquentia seculari operam darent, ostendit, eos esse cæcos,nec videre,quam necessariæ, nedum vtiles sint scientie theologo. Atque ideo quamuis theologia respectu sui non egeat probationibus ex scientia humana desumptis, tamé respectu nostri indiger, vt roboremur, & intelligamus ex sensibilibus & naturalibus supernaturalia. Et probatur testimonio Augustini & Hieronymi & Dionisij & aliorum patrum, qui hoc faciendum docuerunt, & fecerunt. Vt nescias, ait Hier. in epist. ad Magnum, quid prius in illis admirari debeas, eruditionem feculi, an firentiam firipturarum: additque Apostolum Paulum propterea poetas & philosophos legisse, quos etiam citat sæpe. Et Gregorius in moralibus, illud Iobi, Qui facit arcturum & orionem, exponens, de sapientia astronomorum secularium acceptum dicit. Item probant patres & D. Thomas in 1 9-1, ex dicto Salomonis: Vocanit sapientia, id est theologia, ancillas, id est scietias, ad arcem. Imo scientias esse in præcepto generi humano, non autem indiuiduo huic velilli, clarum est. Nam fecit Deus hominem, vt Deum cognolceret, cognoscendo amarer, & amando frueretur: & propterea sensitiuu & rationalem Si autem ratio ad scientias valet, contra ordinem Dei naturalem facit homo, nisi hoc dono Dei ex instituto divino vtatur, vt solet arguere; Chrysoftomus plane sicuti pedibus ad ambulandum vti nollet. Vnde Aristoteles; Omnes homines natura scire desiderant. Et Moyses Genes. 1. pofuit Deus hominemin paradifo, vt operaretur, & custodiret illum. Hocautem non erat opus manuale, nec custodia abanimalibus; quum absque labore ex fponte nascentibus tunc viverent, & cunctaanimalia illi obedirent: sed erat opus speculationis rerum, & observatio coelestium ac naturalium, ex admiratione prodiens, vt, quia tenebatur Deum venerari, quod fine cognitione præuia non potelt fieri, quainnifibilia Dei,per ea qua facta funt , con-(piciuntur, teste apostolo,) vndique philosopharetur. Licetautem Adamo omnes scientiæ suerint infusæ, experimentalitamé carebat. Et hoc præceptum datum est illi, non vt persona erat, sed vt caput generis humani, ac propterea nobis, quiex co descendimus, vt patres testantur. Item Dauid ait, Quarite Deum, & viuet anima vestra non potestaurem à nobis queri, nisi in rerum natura ab co creatarum, vt causa in effectuin quiritur. Et alibiait, Mirabilia opera tua, ideo scrutata est anima mea. Et Salomon, Eccles. I. inuestigasse diligenter de ommbus quæsub sole sunt, declarat, quamuis infula præditus scientia: &, Sapient: 7. fe res omnes naturales, mathematicas, disputasse perhibetur in 3. Reg. 4. & scripsisse, vt alij volunt, de herbis, vosucribus & lapidibus & piscibus. Et propterea mundus vocabatur ab initio Sapientia Dei, (vt reuelatum est sanctæ Brigittæ,) & liber, vt omnes in
colegeremus. Vnde S. Leo, serm. 7. de iciunio decimi mensis; Peripsa, ait,
elementa mundi, tanquam per publicas paginas, diuina voluntatus significationem
accipimus. Et sermon. 8. idem probat exeo, quod cæli enarrant gloriam Dei,
& sinuisibilia Dei per ea qua facta sunt, & c. Et profecto etiam: vt dicit Cyrillus in primo contra Iulianum, philosophia est catechismus adsidem: qui ipsam spernit, sidei aduersatur. Et propterea Bernardus in serm. Audiam
quid loquatur in me dominus, ait, mundum esse codicem Dei, in quo iugiter legere debeamus. Idé dix t S. Antonius, teste Nicephoro, & Chrysostomus super illud Ps. 147. Non fectit taliter omni nationi. V vnemo possitexcusari, quod legem non acceperit. In omnem enim terram exiuis sonus eorum.

COROLLARIVM. Et quoniam, que sunemirificentiore & excellentiore, magis Deum representant autorem suismaioristudio & ob hocipfum inucltigandasunt, & quia anime humane dininitasiex hoc studio comprobatur. Huinsmodi autem sunt cœlum & stelle & maiora mundi systemata. Vinde Anakagoras sactum esse hominom dixit, vt suspiceret cœlum Et Ouidius à theologis cundiis, precipue à Lactantio, ob hoc dictum valde laudatur, dicens de Doo:

Cumterram spectent animalia cetera prona,
Os homini sablime dedit salumque videre
Instit & erettos adsydera tollere valtus.

Dauid autem causam roddens in Ps. 18. canit: Calienarrant gloriam Dei, & operamannum eins annunciat sirmamentum. Et in Ps. 8. Quoniam videbo calos tuos, opera digitorum tuorum sunam & stellas, quatufundasti. Plato etiam in Epinom, & in Axiocho, (si tamen non est Xenophontis, ) ex coelestium cognitione, vt stellarum, aquinostiorum, eclipsium, & huiusmodi, anime immortalitatem, hominis dignitatem & deisicationem argumentatur: & nos plura in Antimachiauellismo: Ouidius autem contestatur, ad astronomos loquendo,

Felices anima, quibuchec cognoscere primum, Ing. domas superas scandere, cura fuit.

Digitized by Google

Admouere oculis distantia sydera nostris:

Aetherag, ingenio supposuere suo.

Quæ laudes maxime præ cæteris Galileo conueniunt, vt alibi palam fecimus. Omitto, quæ Iosephus & Philo de scientijs physicis & cœlestibus dicunt, quæque Berosus in Noe & Abrahamo hoc nomine notat: & quod Patriarcha Iacob per physiologiam seà Labani auaritia liberet & diuitem faciat, vt scriptura testatur: & quod per scientias antiqui patres diuturniorem vitam egerint. Item Deus signa aduentus sui primi posuit in cœlo & in terra. Adhuc modicum, & mouebo cælum ac terram, & veniet desideratus cuntius gentibus, dixit in Aggzo. Et nos, ita cuenisle, ex excentricitatum & æquinoctiorum & obliquitatis & apogeorum tunc inceptis mutationibus,&nungtandem patefactis, probauimus in prophetalibus nostris. Et de futuri aduentus signis, in sole & luna & stellis, clarum est euangelium, Luc. 21 Et quia ad non causas extorquent astronomi veteresista signa, &, vr prophetarat Petrus apostolus, epist 2. cap. 3. quod viri illusores, iuxta proprias concupiscentias ambulantes dicent in nouissimis (cum Aristotelicis & Machiauellistis, (Vbi est promissio aut aduentus eius? Ex quo enim patres dormierunt, omnia sic perseuerant ab initio creatura: contra hos ego ostedo, non perseuerare sicutabinitio, sed adesse signa in sole & luna & stellis. Quæ & suo tempori proxima esse, per physicum argumentum, ex inferiorum immutatione, S. Gregorius super Luc. 21. recte probauit. Quapropter qui vigilantiam, super cœlestium mutationes & veritates, prohibent, hi volunt, vt dies Dei, sicut fur in noce, nos comprehendat, sicut cæteros filios tenebrarum, vt S. Paulus, 1. Thesis, docuit, & monet, vt vigilemus, nec simus noctis filij. Vigilat autem, qui data signa in sole & luna & stellis contemplatur; non qui sunt sicut Iudzi olim spretis signis de stella Balaam incidentes in lapidem offensionis, ve Augustinus monet. Ergo ficut A postolis præ cæteris credimus in scriptura, naturælibro primo,ita Dauid proptereade his dixit: In omnem terram exiuit sonus corum; & non funt loquele, &c. & Paulus idem de Apostolis repetit, Rom. 5. Concordant enim codices Dei vtrique alter alteri.

### Probatur assertio secunda.

Ondum ab aliquo Philosophorum aut theologorum satis digne, aut certe satis, de cœlorum naturis, ordine, situ, quatitate, motu, & configura-

#### Apologia Pro Galileo.

figurationibus, deque vniuersi constructione dictum esse, imo nec exacte dici posse, probatur ex scripturis sacris, ac diversitate hypothesium inter sapientes Et primo Iob. 38. dicitur: Nunquid nosti ordinem cali, & poms rationem eius interra? Et paulo inferius: Quis enarrabit calorum rationem? Deinde Salomon quoque, Eccles. 9. Mundum, ait, tradidit Deus disputationi esrum, vi non inveniat homo opus, quod operatus est Deus ab initio vsq; ad sinem. Et

cap 8. eadem ac plura repetit.

Quapropter delirant, qui putant, ab Aristotele constitutam esse veritatem de cœlestibus, & nihil amplius inuestigandum. Aristot. enim in 2. de cœlo, sicuti ab Ægyptijs acceperat, scribit, octo esse sphæras, adnumerando stellată; & hanc esse primu mobile, quod moueat 24. horis omnes sphæras planetarum, cotra ipsarum inclinationem ab ortu in occasum, moru violento, quando ipfe naturali motu feruntur ab occasu ab ortum itineribus paucissimis:nam luna non nisi 12. gradibus ex 360. quos absoluunt omnes spæræ per violentiam in motu diario. Deinde in 12. metaphys.non à prima sphæra alias rapi vult, sed quamlibet à sua intelligentia;multiplicatq; tot intelligentias, quod funt apparentia, & motus; nec tamen reddit causas apparentiarum, v t satentur S. Thomas & Simplicius & alijexpositores: & ponit bellum inter Deum & angelos, quippe çum hi moueant contra motumillius, & dum imitari dicuntur contrarium faciunt:similiter interangelos; nam alius ad ortum, alias ad occasum, alius ad boream, alius ad austrum, contra mouere nituntur: & alios mouentes ponit,& totidem reluctantes, ita vt nedum violentiam cœlo,& etiam in angelis, aut discordiam aut lassitudinem in mouedo ponat, sed nec, cur surfumaliquando, aliquando deorsum magis moueri astra videantur, nec cur stationarij, veloces, retrogradi & tardi fiant planetæ, nec de mutatione excentricitatum & apogæorum & æquinoctiorum, vllam reddat, aut reddere possit causam, quum cœlum de quinta essentia componat; Nec ergo cur Mars infra solis sphæram descedere Tychoni acronychius spe-Actur, nec quomodo nubeculæ in fole, & sydera noua in sphæra stellata, & cometæ supra luna possint fieri. Vnde oporter omnino salsam esse eius astronomiam, quæista non admittat, sensu & instrumentis certissimis comprobata. Indeq; S. Basilius & Ambrosius hareticos censent cos, qui cœlum de quinta essentia cum Aristotele faciunt, & solem negant esse formaliter calidum, vt infra docebimus, & in nostris quæstionibus pro philo-

philosophia san a orum demonstraujmus. Omitto, quod solem immediate supra lunam ponitiquod D. Thomas, & sequaces ipsius Aristotelis, docent esse fassum. Aristoteles quoque fatetur, se nescire de cœlestibus. quicquam; & fortioribus in hac scientia curam committit inuestigandi: yt patet in 12. Metaphyl-queq; iple ponit, ea sese à Calippo & Eudoxo accepisse confiteturinec addiditaliud nisi revoluentes orbes, qui pugnam inter angelos accumulant. Omitto impietates, quæ ex quinta estentia & aternitate motus crelisequuntur. Nam D. Thomas & expositores Christiani hoc facile declarant: & rationibus respondet ille in lect. 10. vbi firmissime aternitatem motus, non problematice, tenuisse illic Aristotelemdocet D. Thomas alioquin non datur ipsi Deus: vnde & Atheistas nos facit, qui æternitatem motus negamus: Et D. Thomas respondet cotra. Quareno satis mirari queo quos dam theologastros, qui metas ingeniis hominum ponunt scripta Aristotelis. Quod negi Ptolemæus veritatem sitassequutus, docent noua phanomena, de quibus per eius dogmatanon potest reddi ratio, nec discordia inter celestia tollitur. Omitto errores à Copernico deprehensos in mathematicis, videl quod fiat motus regularis in sphæra super alieno centro, & alia. Propterea Thebit & rex Alfolus inuenerut librationes & nouas sphæras. Copernicus vero & hos deceptos demonstrat, & ad antiquorum Pythagoreor ú dogmata recurrit, vnde apparentiarum rationes melius redduntur. Galileus vero yltra hæc deprehendit nouos planetas, & systemata, & passiones cœli ignotas. Quare infaniunt indo & issue, qui putant de celestibus satis esse, que patefacta sunt ab Aristoteles qui nihil de suo dixit, vt ipsemet fatetur, & alios inuestigare plura iubet: & posteriores incerti adhuc digladiantur.

APPENDIX. Sed dicet quis. Si pro dignitate & veritate dari de cœleflibus doctrina nequit, vt lob ait: ergo melius est quiescere, quam vltra
frustra inquirere. Verum dico, sed inquisitio hæc vlterior non facit hominem hæreticum, vti volunt, sed vanu fortasse. At quod non sit vana vlterior inuestigatio, docet naturale desideriusemper plura discendi. Item
S. Ber. in 4. & 5. de considerat. ad Eugeniu: Quamuis, inquit, quid sit Deus
non inueniatur, tamé frustuosissime semper quaritur. Studiu auté in rebus celestibus & propter Deu, que semper inuestigare iubemur. Na esti persecte
Deu non attrectamus, vt ait Paul, ad Athen. que quærere debemus, tamé
semperaliquid plus inuenimus, vnde paulatim deisseamur. Et prestat (ait
C 2

Aristot.in i.de anima,) pauca de magnis rebus scire probabiliter, quam multa de paruis demostratiue. V nde plura intienere Ægyptij post Chaldzos in cuelestibus: plura postmodum Grzeis & nune plura Germani & Itali. Indeq: stupere est, quantas pandat Galileus scenas, in quibus Deus sapientiz & potentiz & amoris sui diuitias repræsentat. Et S. Leo, Antonius, Bern. Chrysost. & alij dicunt, mundum esse codicem Dei, cui oporteat nos insudare. Vnde in quodam sermone Bernardus, quibus non datur gratia inquirendi Deum in supernaturalibus, ijs inquirendu eum effe docet in naturalibus: ex his enim ad illa erigimur. Idem probat luculenter Richardus de S. Victore in libris Beniamin, serm. de contemplatione. Ratio etiamid suadet. Si enim propter sui gloriă ista creauit Deus, vrait Salomon, vult profecto nos ea admirari, laudareq; & celebrare ex his autorem Deum: sieut pictor & poetasapiens suas ipsorum picturas & carminalegi volunt, & artis excellentiam indeagnosci, artisicemq; laudari. Adde quodin his animi diuinitas ostenditur magis, & acquiritur, vt dictum est. Non ergo vana inquisitio. Quapropter inuidi sunt, aut ingenio & fide in Deum exigui, qui putant in Aristotele & alijs philosophisantiquis esse quiescendum, nec vitra quærendum, præsertim post euangelij lucem & noui orbisacstellarum inventionem, qua prisci carverunt sicut & luce sidei;quæ persicit in nobis naturam supra ethnicos, no deprimit subcorum iugo scum corum philosophia sit catechismus, & nostra fit perfecta doctrina, teste Cyrillo: unde in mundo, qui est liber Dei. & sapientia, melius legere poterimus, si gratiam, quæ est in nobis, non negligamus: & hoc dico exteris paribus. Non enim, rusticum ingenium Christiani adequamus ingenio Platonis; ledingenia nasci, quale suit in Platone & alijs, ostendimus; quæ posteuangelium plus prosicere in scientifsvaler quam Plato & alij. Et hoc Plato in Hippia etiam dixit, quod recentiores non cedant priscis, nisi ob inuidiam viuorum, & venerationem moftworum. At neque desissendum, iterum probatur ex eo, quod Deus bonus est quærenti se, ve ait Hieremias ; & semper noua reuelat, ve visimmest supra: & dixit S. Bernardo; dum istaretines, aliud non accipies.

Nonergo frustra semper quærimus. Et S. Leo ait: Qui putat se inuenisse, non reperit quæsita, sed in inquisitione

defecit circa diuina.

Proba-



### Probatur assertio tertia.

Vod autem physiologiæ & astronomiæ metam nec Christus nec: Moyses posuerint, postquam vidimus quod prisci philosophi id non. præstiterint, nune facile declaramus. Nam in euangelio Christus nunquam de physicis & astronomicis disputasse legitur, sed de moralibus, & promissionibus vitææternæ:cuius viam exemplo & doctrina & sanguine patefecit. Profecto etiam superfluum id fuisset. Si enim in origine mundi tradidit Deus mundum disputationi hominum, vt operarentur & cognoscerent Deum per ea quæ facta sunt; & vt hoc possimus, mentem rationalem nobis infudit, & vias inuestigandi quinque sensoria patesecit illiqualifenestras, vt docet Petrus apostolus apud Sanctum Clementem, per quas mundum, Deistatuam, aspiceret & quæ in ea sunt admiraretur, & artificem Deum quereret, quod & Chrysostomus super Psalm. 147. & alibi fæpe declarat, naturalia autemper originale peccatum non: amiserimus, ve theologiomnes contestantur; ergo superfluum fuisset, eum qui venit redimere nos à peccatis, docere iterum, quæ per nos discere debemus & possumus. Vnde nec apostolisita docenda mandauit, sed: baptizare & docere, quæ ipse fecerar & docuerat, Matt.vltimo, & probare permiracula & martyrium, Marc. vltimo. Vnde Bernardus in sermone de Petro & Paulo ait: Non docuerunt apostoli piscatoriam artem; aut scenofa-Boriam, neque aliquid fininsmodi; non Platonem legere, non Aristotelis versutias inwersare, &c. sed vivereme docuerunt, &c. Item S. Clemens in 1. recognit.introducit Barnabam interrogatum à philosopho Romano, cur exiguus culex sex pedibus à natura donatus sit, elephas autem tam magnus quatuortantum; respondisse: se à Christo in mandatis haberedoctrinam regni cœlorumnon autem phylicarum rerum quænaturaliter inuestigari posfunt. Nec reprobarunt apostoli philosophiam, cum Christus potius comendet Pharifxos, quod ex cœli facie de pluuijs & serenitate prognosticarentur; licer condemnet; quod tempus Messia ex scripturis non 2gnoscerenteodem modo; vtetiam conqueritur l'eremiz 10.

Quod autem nec Moyses præscripserit sines in scientijs humanis, nec Deus physiologiam per eumdocuerit autastronomiam, palamest. Quoniam Salomonait, Deum tradidisse mundum disputationi hominum; &

ipse inuestigauit diligenter de omnibus rebus, naturam inspectando, no saltem Moysis codicem. Qui Moyses de cœli & terræ & cun carum rerum creatione & ornatu dixitaliqua summatim, quatenus legislatori, non physiologo-deservirent. Vtenim ostederet eudem Deum, qui sibi legen dederat, creatorem & gubernatorem mundi, à creatione incipit, & per gubernationem incedit, & ad particularem gubernandi modum per legé fibi datam deuenit. Idem probatur ex omnium patrum testimonio: qui insuper addunt Moysen popularistylo vsum, non philosophico, esperius iuxta sensum plebis, quam iuxta philosophicum intellectum. Vnde cum esser mirisicus in omni scientia, diuina & humana, imbutus omni sapientia Ægyptiorum, vtdicitur Act. 7. & Philoac Iosephus probăt; sic populo satisfecit, ve tamé philosophis satisfeceret. Namque omnia non solum ex verbis, sed ex factis, intelligenda dedit eis, qui mystice intelligüt: vt patet in constructione tabernaculi adinstar cœlestium, & de candelabro ybi septem planeta, & de vestibus Aaronis vbi totus orbis terrarú & magnalia parentum figurata erant, vt dicit Salomon Sapient. 18. & probat Paulus ad Hebræos, & Rabbini. Quapropter Augustinus & Chrysostomus docent, Moylen angelorum creationem tacuisse, quod rudes populi non potuerint intelligere res incorporeas, ac, cum proni essent ad idololatriam; ne illos adorarent: interim, cum dixit faciendo cœlum. fiat lux, deangelis intelligi posse apud sapientes: Item nec de materia plebi mentionem eu fecisse, sed aque & terræ nomine apud doctos intelligi posse. Item posuit sex dies Moyses in creatione qui Augustino non sunt physici, sicut ceteris patribus, sed angelici. ItemD. Thomas in q. 68. p. p. docet. nec de aëre métionem fecisse Moysen, quoniam populo rudi nihil ignotum proponere voluerit: est auté ignotum populo, an aêr sit corpus, quoniam inuisibilis, sed per tenebras super faciem abyssiinsinuari. Sic omnes patres, textum Moysis ad philosophiam trahentes, pari consensu excusant eius modu loquendi ex populi in capacitate. Vnde Anastasius epifcopus, ad sensuum allegoriam magis inspexisse Moysen, in suis allegoriis super Moysen ostendir. Tandem Chrysostomus, huius prudentiæ Mosa. ica praco maximus, cum allegoriarum sit fere hostis, & ad literalem sensum fere omnia reducat, & moralem; tamen in hoc libro fatetur, Moysen in cunctis fere verbis rudi populo sermonem attemperasse; & præcipue, quando Moyles ait, Deŭ fecisse duo luminaria magna, quum enim luna stellis

stellis multis terraq; sit minor, dicitur luminare maius propter essecum erganos, & quia ad sensum maior apparet. Et D. Thomas in q. 70. art. 1.0-stendit, Moysen sequutum esse sensum heic vulgarem in loquendo, sicuti in exteris, non autem rationem; ratio enim lunam minorem facit & idé dicit in stellarum & cœli motu; & quoniam motus luminarium sit sensui obuius non autem sphærarum, non dixisse de his quod moueantur; quod dicendum suerat, si vera est Aristotelis sententia. Vide resp. ad 3. & ad 5. Quamobrem qui vellet condemnare astronomos, quod ponant lunam plurimis stellis minorem, & tertiam telluris partem sere, & lucere lumine non propterea quod Moyses vocet eam luminare magnum; is ridiculus esset, & ignoranter impius, vt mox declarabimus in assertione quinta.

## Probatur assertio quarta.

Voniam omnis hominum fecta, aut lex, que naturalium rerum inue-🗸 stigationem suis vetat sequacibus, falsitatis nomine suspecta haberi debet. Cú enim veritas veritati non contradicat, vt habetur in cócilio Lateranensi sub Leonæ X. & alibi, nec liber sapientiæ Dei creantis libro sapientia Dei reuelantis; qui timet à naturalibus contradictionem, proprie falsitatis est coscius. Propterea enim omnes satemur, Machometanis ob id scientias esse prohibitas. Nã quando Mauri philosophabantur, plurimi coru, detecta fraude, cotra fidem Machometana scripserunt, vt Auerroes, Auicenna, Alfarabius, Haly, Albenragel, Albumasar, & alij, philosophi & astronomi, vt.in Antimachiauellismo ostendimus. Propterea quidam rex Mauroru, vt Boterus narrat, scientias suis prohibuit · idem q; seruat reges -Turcaru. Item apud gentiles cautu lege erat, ne de dijs inuestigatio curiosa fieret. Idcircoque Plato in Timzo admonet, de dijs sic loquendum, vt legislatores & dij volunt; cum tamen eius teffei a vnum modo Deum vellet. Et Chrysostomus, super epistolaad Romanos, condemnat Socratem, quod cu deoru falstratem nosset, tamen moriens dixerit, Gallu debemus Æsculapio:de quo Platoin Phadone. Item Athenienses Anaxagora & Socratem & Aristotelem & alios philosophos persequuti sunt ad i. ecem, quoniă dedijs inquirere, quod lex vetarat, ausi sucre Eos veritate de Deo agnouisse, apostolus testatur, & Cicero, & Cato apud Lucanu, & alij multi. Igitur qui volunt, lege Christiana vetari veras scientias, & studia, & inquisitionem rerum physicarum ac coelestium; hi vel male sentiunt de Chri-

Christianismo, vel, vtalij male suspicentur, sunt causa. Porro si veraciter lex Christiana omnibus est plenissima veritatibus, nullius mendacij particeps:non modo à contemplantibus nihil metuit, sed testimonium ab eis inuenit. Hoc diuus Thom. in 1. contra gentiles, & in opusc. contra impugnantes religionem, contra cos qui philosophiam & alias scientias in monachis damnabant, dicere videtur. Idem probat ratione in 1. q. 1. & iterum ex autoritate Salomonis, Prouerb. 9. quod spientia, id est, theologia, mittat ancillas suas, id est, scientias, vi vocarent ad arcem &c. Non ergo fugat scientias, sed veitur eis ad conuocandos homines in regnum colorum; quoniam libi funtancille, & veraciter seruiunt, non contradicunt. Nam quæ contradicunt, scientie non sunt, sed phantasiæ philosophorum vanorum, vt docemur ex concilio Lateranensi, & in Niceno 2. & in articulis Lutetiz damnatis. Item quod iubeat, non vetet scientias, iterum probatur ex eo quod Christus, I. Cor. 3. cst Dei virtus & Dei sapientia. Vt autem dicitur Eccles. 1. Omnis sapientia à domino Deo est, & radix sapientiæverbum Dei. Qui ergo Christiani sunt, ijdem sunt sapientes & rationales. Verbum enim Dei estratio summa, à qua dicimur rationales per participationem. Et tales nos Christus esse vult, opere & veritate sibi persimilimos. Quamobrem qui generaliter dicunt, non esse plus sapiendum, nec quæritandum in ratiocinio, nisi quæ abalijs hominibus habemus, ij Christiani quodammodo non sunt, & Christo contradicunt, eiusque similitudinem nobis minuunt. Terminant enim opera sapientie Dei intra pugillum cerebri vnius hominiss&ingenio humano, non Christo, captiuant intellectum, vt vult Paulus, qui omnes tyrannos & sapientes huius mundi & omnem intellectum subject Christo, 2. Corint. 10. In cufus compedes nostros pedes inijeit Ecclesiasticus, & in torquem collum. Qui autem in Aristotelis aut Ptolomæi aut alterius compedes nos includunt, vt Auerroistæ, à quo non est innoxius Antonius Mirandulanus; putantes, meliora ingenia Deum non amplius facere, aut eorum dictis nos ligant, & scripturarum sensum adeorum dicta torquent, & non ex rerum natura, qui est liber Dei, Dei scripturam longe melius declarans; hi Christiani vere non sunt. Latissima est sapientia Dei, non coarctata ingenio vnius hominis: & quanto plus quæritur, tanto plus inuenitur in ca; imo agnoscitur quod nihil sciamus, cum tot tantaque ignorare didicerimus. Et hanc scientiam Salomon in Eccles vidit, & apostolus commendat, & Socra-

Socrates in se intellexit. Nec, qui putant se teire, quoniam Aristotelem sciunt, autaliqua noua de mundo, Dei libro, yt Galilæus, hi sciunt, quomodo oporteateos scire; nec vere sapientes sunt, nisi sciant, longe plurima sese ignorare, nec abinuestigatione, qualisciuerimus, desistendum; ve S. Leo monet, & Ecclesiasticus c. 42. & 43. Quasi enim scintilla est quod scimus. Legitur ergo sapientia in toto Dei codice, qui est mundus: & semper plus inuenitur. Ad illum igitur, non ad hominum codicillos, nos remittunt scriptores sacri. Vtimur tantum doctrinis gentilium, quatenus rationales sunt à ratione prima Christo. Et quamuis illi supernaturalibus non credant, non propterea in naturalibus non sunt participes Christi. Etadcirco auferendum ab eis, si quid boni dicunt; (ait August. 2. de doch Christi) tanquam ab iniustis possessoribus; qui cum veritatem cognouissent, non honorificauerunt, ideoque metuerunt fidem non accipere supernaturalem. Agnoscimus tamen in eis quod Christi est: sed nostrates præferimus. Nam gratia perficit naturam, etiam in naturalibus, vt docent parres, & D. Thom. 2.2. Ergo habiliores funt Christiani ad vericates inueltigandas, quam ethnici, si cætera sunt paria. Iniuriam itaque Christo facit, qui ethnico se subijcit. Sub omni ligno fronde so prosternebaris meretrix, dicit Propheta. Hoc Hieronymus intellexit de his, qui sapientia secularium se prosteraunt. Propterea in epist.ad Pammachium, ex figura testamentiveteris, Si amaueru, inquit, multerem alienigenam, hoc est, scientiam secularem gentilium, resecacius capillos, & unques laua, &c. Et hunc modum in Concilio Lateranen docemur. Et in quæstione nostra, verum expediat nouam cudere philosophiam, ostendimus, quod hoc tempore, quando superbitancilla supra dominam theologiam, explodenda sit sicut Agar. Et quia filij Israel ex parte Iudaice, & ex parte loquuntur Azotice. Abijciendæ sunt, vt iuber Esdras, vxores alienigenæ, & capiendæ de filijs luda, hoc est, de doctrinis sanctorum; & de mundo, Dei codice, sunt reficiendæscientiæ, vt nos fecimus, & Galilæus facere non cessat. S. Thomas etiam 1.quest.1.ait, quod gentiles tanquam testes contra scipsos, non tanquam iudices, nee v t testes contra nos, citentur in scholis theologorum. Mirumigitur, quod pro magistris habentur; (vt Bembus stupet, ) etiam theologorum. Absit hoc.

Ergo qui vetant Christianis philosophiam, quid sit Christianum esseinen intelligunt; & sunt similes Iuliano Imperatori, qui ex side aposta-D tauit tauit, & interdixit Christianis omnes scientias's vesuis ancillis destituta theologia, non posset vocare homines ad mænia ciuitatis Dei. Ethoc etiam D. Thomas in codem libello considerat. Quid nunc vocaret cos qui prohibent nos philosophari in libro Christi, qui est mundus, cum Iulianistas faciat eos, qui monachis in libris secularium legere prohibitum esse volebant? Excusatione non habent à scriptura Dei. Non enimillud, Nolite sapere plusqua opertet, &t, Qui videtar sibi sapiens esse, stultus fiat, est contra nos, sed pro nobis. Non equide studium verat philosophandi sed no philosophandivltra, quasi omnia sciuerimus, & sapientia ex proprio arbitratu supra reuelată doctrinam se erigentem, & metienté suo modulo diuina dogmata, vt faciunt gentiles & hæretici & qui ponunt scripturarum lucernam sub modio Aristotelico. Vnde in libro Iob, contra prudentiam humanam multa dicuntur, & in Isaia contra Astrologiam. Constat autem, prudentiam esse divinissimam virtutem, & astrologiam scientiam vtilissimam, vt Hieronymus docet in prologo bibliorum. Etgo prohibetur prudentia humana, quando supra diuinam exaltatur Machiauellistices& quando putat, se proprio studio assequi posse, quod supra naturam est, & non postulat à Deo: similiter & astrologia, quæ supra prophetas in Babylone se erigebat, & præsumebat sutura contingentia certo præmuntiare; non autem quæ prophetiæ subijcitur, & sapit ad sobrietatem coniecturaliter de futuris. Et sic dicito de scientijs alijs.

APPENDIX. Ad gloriam Christianæ religionis no modo spectat, permittere studium inueniendi nouas scientias, veteres speciali, ita ve non indigeamus vngues & capillos alienigenarum resecare, sed etiam spectat sacere, ne semper Machiauellus & sulianus insultent nobis, quod Christi, sapientiæ Dei spectatores cum simus, tamen scientias à gentisbus pernos damnatas mendicamus, quasi saciendo illos nobis meliores. Cui argumento supra ex Augustino respondimus; & prolixius in Antimachiauellismo, voi etiam subiecimus, quod approbatio scientiarum in

Christianismo sit vineulum magnum inter alia, quæ me retinent in ecclesia Dei:credo quod & alios:cur illud

nunc rumpamus.

(···)

Proba-

#### 

CI ergolibertas Philosophandi plus viget in Christianismo, quam in Cateris nationibus, vt probatum est; qui cunque philosophantibus leges & metas præscribit ex proprio arbitratu, taquam ex S. Scripturæ decretis, nomaliter sentiendum docens acipse sentit, & scripturas vni tan tum sensui sui ipsius aut alterius philosophi subijeit & coarctat; is non modoirrationabiliter & perniciole, sed etiam impiese habet: quippe quia scripturas sanctas ludibrio philosophorum & irrisionibus gentilium achæreticorum exponit; quibus etiam aditum ad fidem præcludit, nec vocatad arcem, sed euocat abarcesidei; infideles; & spiritui sancto simul iniuriam facit. Cuius fermo cum fit prægnantissimus & fæcundissimus, (teste Augustino de doct. Christiana, & Chrysostomo super psalmos, Ambrosio & Origenein omnibus operibus ipsorum, & Gregor. 15. moral.) redditur hac de causa sterilissimus. Fæcundissimus autem est non solum in lensu mystico, sed etiam in litterali, vt August docet in 1 de trinit. & D. Thomas in 1.q. 1. art. 10. & Caietanus Cardinalis ibidem. Patitur enim omnes sensus & expositiones, quæalijs scripturæ textibus non contradicunt directe vel indirecte, vt habetur in q. 32. art. 4.

Huiusmodi præterea multiplicis expositionis eam reddit causam D. Thom.opusc.10.q.18.quam pridem dixerat Augustinus 1. super. Gen.ad lit. Multis, inquiens, exisibus sacra scriptura verba exponuntur, vt se ab irrifione cohibeant inflati literis secularibus. In lib. vero de trinit. vt varijs vijs cauilli hæreticorum eludantur, idem fieri docet. Item D. Thomas in einfdem opuscul procemio: Hocin principio protestor, quod plures horum articulorum ad fides do Erinam non pertinent sed magis ad philosophorum dogmata. Multum autem nocet talia, qua ad pietatis doctrinam non spectant, asserere vel negare, quasi pertinentia ad sacram doctrinam. Dicit enim Augustinus in 5. Confess. Cum audio Christianum aliquem ista (scilicet que philosophi de celo & stellis & de solis lunag motibus dixerunt) nescientem, & aliud pro alio sentientem patienter insucor opinantem hominem i nec illi obeffe video, quum dete, Domine creator omnium, non credatindigna, si forte situs & habitus creatura ignoret: obest autem, si hac ad pietatis doctrinam pertinere arbitretur, & pertinacius affirmare audeat, quod ignorat. Quod autem obsit maniseste, (subsequitur D. Thom.) manifestat festatidem Augustinus I super Genes. ad litteram. Turpe est, inquit, nimus, & perne tiofum, ac maxime canendum, ve ne Christianum de his vebus, quasi secundum Chris stian as liter as loquentem, ita delirare quilibet infidelis audiat, &, quemadinedum dicitur, toto celo aberrare conspiciens, risum tenere vix possit. Et mon tam mole st um est, quod errans homo videatur, sed quod autores nostri talia sensisse creduntur abeis, qui for is sunt, & cum magno corum existio de quorum salute sat agimus, tanquam indocti reprehenduntur. Vnde mihi videtur tutius effe, ut hac qua philosophi communes senserunt & nostra fidernon repugnant, neque esse afferenda existimemus ve dogmata fidei, licet aliquando sub nomine philosophorumintroducantar, meque sic esse neganda tanquam fidei contraria, ne sapientibus huius mundi contomnendi dollrinam fidei occasio prabeatur. Hac D. Thomas cum S. Augustino. Ex quibus patet, quam imperite, & contra parrum decreta, recentiores quidam Aristotelismum, quasi de side esset, defendant, propterea quod D. Thomas Aristotelem exposuerit; quum hic omnino contrarium docear, vt in relpons etiam ad argumenta plenius videbimus. Ergo Vlysses Albergettus de his est, volens lunam proprio lucere lumine, quia scriptura dicat, luna non dabit lumen lum, faciens vim in ly suum; quod multas tamen paritur expolitiones. Sed quid mirum, quando & iple Augustinus. & alij patressic errauerunt, non in vniuersali quam docuerunt,, sed in particulari huius syllogismi propositione desicientes. Lactantius Firmianus enim prius in lib 3, cap. 25. & Augustinus in 16. de civit. Dei constanteraffirmant, antipodas non exftare, quia illi homines ex Adami non venerintorigine, quodest contra scripturam, facientem ex vno omne genus hominum: Addunt & rationes physicas. Procopius Gazzus anno Dominiçoo, contexuit catenam expositionum super S. Scripturas exomnium patrum monumentis: & probat, antipodas non extrare. Et ex eorum dictis & autoritatibus facræ Scripturæ S. Ephrem in toto altero hemisphærio, à Columbo invento, paradisum terrestrem ponit. Et quidem pro hæreticis habetur apud patres quosdam, qui antipodas ponunt: Nihilominus corú affertio contraria veritati per nauigantes panditur. Vnde si vere contrarium scripturis Dei est, exstare antipodas, ve illi dixerut, aut paradisum terrestrem illic esse aut inferos & purgatorium, vt Danthes, Isidorus & alijopinaci sunt; sequitur, quod veritas iam propalata per columbum sit contraria scripturis Dei aut dissona. Præterea idem Procopius & alij putabant, terram elle super aquas fundatam & ci innatainnatare, quod olim Xenophanes philosophus dixerat: qua opinionem probant è scripturis, dicente Dauid: Qui sirmauit terram super aquas, in Pt. 135. & in Pli23. Super maria fundauit eam. Nihilominus nunc pensilis ar paret in medio mundi, seipsam sustentans & aquas, & non ab aquis sustentata deorsum, vtipsi credebant. Neque enim datur deorsum secundum naturam, nisi centrum, secundum cuiusque systematis conservationem, contendentibus partibusad centrum, ve vnio totius & conservatio celebretur: vnde etiam partes solis ponderant ad centrum solis, & partes lune ad centrum lunz; Quod anxietorsit S Ambrosum, ne motus cœli sit copositus ex eleuatione aut depressione, vnde inclinabat ad quietem eius cum Chrylostomo & alijs patribus. Quæ tamen arguméta in mathematicis parui sunt momenti. Vide, quam perniciosum sitista affirmare, quasissint de side. Philastrius episcopus quædam de side esse pronunciat, quæsunt contraria sidei; vt, quod tantus sit numerus annorum mundi, quantus ab ipso ponitur; & quod, quando Deus inspirauit Adamo spiraculum vitz, non dederitei animam, sed spiritum sanctum; & tamen à catholicis & hæreticis irridetur in vtroque asserto. Cautior suit Beda, quod hydropisis sitmorb, ex vitio vesicæ natus; & D. Thomas, quod subæquatore non possint habitare homines, Aristotelis autoritate motus, quamuis Albertus & Auicenna contrarium senserint: nam non quasi de fide ista proculerum, cum possetallegare D. Thomas gladium flammeum; & nuc geographia & medicina redarguit eos, sedabsque perículo sidei. Fædius errarunt, qui zonam torridam esse gladium flammeum angeli custodietis viam paradisi docent; cum iam nihil impedimenti viatoribus &nauigatibus zonamıllam afferre compertum sit. Quiddicent Ethnici & Machometista, quando ista, tanquam exscripturis nobis posita, audiút? Nos possemus in Machometum retorquere, quod sub ista terra ponatalias septem terras, & bouem, & piscem, cuius caput in oriente, & cauda in occasu, sustinentes has tellures. Sed leuis est consolatio, alionum errorem pandere, quando & vbi & nos etiam erramus...

Quas ob res si Galileus vicerit, non modicam irrisionem comparabut Romanæ sidei nostri theologi apud hæreticos, quum iam omnes hanc doctrinam & telescopium auideamplexati sintin Germania, Gallia, Anglia, Polonia, Dania, Suecia, & c. Si autem falsa sit Galilei sententia, nil incommodabit theologicæ doctrinæ. Non enim omne salsum est contra

a: fidem

fidem in ecclesia militanti, que madmodum fortassis est in triumphanti. Alioquin errores in physiologia sanctorum, deprehensi, eos hereticos esse probarent. Item si falsainuenietur, non perdurabit. Quapropterarbitror, non debere hunc philosophandi modum vetari; tum quia auidius ab haretticis amplexabitur, & nos irridebimur scimus, quantopere conquesti sint Vltramontani ob determinationes quassamin Concilio Tridentino sactas: Quid facient, cum contra physicos & astronomos nos insurgereaudient? Nonne statim acclamabunt, quod natura, nedum scriptura, vim inferamus. Scit hac Cardinalis Bellarminus, Tum quia Augustinus & Thomas sentiunt, vt probatum est, permitti debere, sicut permittirur, dicere, cœlum esse de quinta essentia, & dies à planetatum dominis nominari, vt notat D. Thomas in opusc. 10. art 39. sicut in procemio definierat.

### Probatur assertio sexta.

C Exta affertio non indiget alia probatione. Palam enimest, quod nisi e-Duidenter directe vel indirecte ropugnet seripturis sacris, aut decretis Ecclesiasticis, non sit falsitas contradoctrinam catholicam, & vt D. Thomas & Augustinus in affertione 4. allegata dixerunt, in his retinendis sit assensus, & non temere pronunciandum intra Ecclesiam. Ex dietis patet, quod doctores theologi multos errores amplexi fint ex philosophia gentili, vtiliud de terra superaquas ex Xenophane; & quod antipodes no exstér,& sol per boreales terræ partes noctu feratur & propter montes no videatur, vt Aristot. 2. met. testatur; & quod sub zona torrida non sit habitatio; & quod paradifus terrestris sit in insulis fortunatis, aut in oriente apud Chinenses, aut prope lunam; & alia huiusmodi: nec tamen sint hæretici post detectam fassitatem. Et fassitas in Galileo deprehendi non potest. quonia ex observationibus sensatis in libro mundano procedit, non ex opinione:neque loquitur tanquam de fide, ve deprehen sus ipse irrideri & cum eo scriptura possit. Sed hæc in solutione argumentorum, vbi, quamperniciosa magis ex Aristotele receptasint, etiam docebimus, absque sidei incommodatione.

**(::**)

Digitized by Google

#### Hypothesis tertia.

TÆc oportet scire pro fundamentis, qui cunque iudex essevelit in hac Causa. Et quoniam de scripturæsanctæ physiologia controuersia est præsens, qui iudex esse cupit, deber, vt ex prædictis habetur, modum exponédifcripturarum sanctarum sensus mysticos & litterales omnes callere, secundum fanctorum patrum expositionem & naturæ codicem, per omnes scientias, præcipue physicas, & mathematicas observationes. Siquidem scriptura, quæ est liber Dei, sacro libro Dei, qui est natura, non contradicit. Hunc autem per oculatissimum hominem, per omnes seietias versatum, oportet legi, vt vtriusq; libri concordias apparentes, & discordias latétes, examinare possit; Nec, prout Aristoteles autalius decernit, interpretari verumque, sed omnium philosophorum dogmata scire, & ficut legimus, in vtroq; libro Dei, proprijs sensibus & patrum spiritu & ecclesia sancta fœcundissimo intellectu exponere debemus, ab omni inuidia &passionealieni, quæ iudicium obnubilant & torquent:ne simus de illorum iudiciu numero, quos Horatius figillat, de contemporaneo propterea male fentiente:

Aut quia milrectum, nisiquod placuit sibi, ducunt; Aut quia turpe putant, parere minoribus, & qua

Imberbes didicere, senes perdendafateri.

Et S. Hieronymus in epist. ad Magnum, cu declarasset, omnium philosophorum desciplinis suisse adornatos seriptores sanctos, addidit: Quaso ve suadeas eis, (qui super prædictis eum reprehendebant) ne vescentium dentibus inuideat edentulus, aut oculos caprearum talpa contemnat. No enim nisi ex inuidia, quod talia ipsi ignorent aut seire desperent, aut iterum sieri discipuli vere cundentur quum nune vocetur magistri, sublimioribus incommodos modernis ingenijs sese efficiunt.

## Conclusio huius capitis terty.

ERgo probatum est, quod nec zelus Dei sine scientia, vt dicebat Bernardus, nec scientia sine zelo Dei possit de his iudicare: ac que sint scienda; & quo pacto zelandum pro Deo, non pro homine, præoculis haben-

habendo illud Num. 11. vbi Iosue, dum zelatur pro Moyse ideoque ægre fert quod alijin castris prophetarent, audiuit, Quis det, vi vniuer sus populus prophetet, & det illi dominus spiritum sum. Quod nunc diceret longe magis de se D. Thomas. Vnde magis erubescamus, quod pro Aristotele, non pro Moyse, aut pro D. Thoma crasse zelantes, nostros Christianos prægentilibus philosophari prohibemus.

#### CAPVT IV.

Respondetur ad argumenta, contra Galileum capite primo proposita.

#### Ad primum.

🛕 D primum ergo contra Galileum, respondebamus in quæstione pre--cedenti vbi examinauimus, an liceat nouam cudere philosophiam, & Peripatecismum autoritate spoliare. Nuncautem breuiter dicimus, hæreticum esse assertum, quod theologia fundetur in Aristotelismo, aut quod indigeat philosophorum doctrinis ad sui probatione ex parte sui; sed tantum ex parte nostri Aristotelem allegari; non vt sit iudex in theologia, neque testis contra nos, sed testis cotra gentiles suos & alios sophistas, & quando ve testis corum que in mundo vidit, non ve opinatur, adferturs quod probatum est in secunda hypothesiex D. Thomæ 1. q. 1.& 1. contragentil. & opusc. 10. Et quando D. Thomas videbatur esse nimius, contra proprium præceptum, in allegando Aristotele, dum theologiam scribit, reprehenditur de hoc in articulis Parisiensibus. Potest tamen excusari no inepte, vti nos excusauimus in quæstione prædicta. Item si quis condemnat Galileum, quia Aristoteliaduersetur, condemnabit prius Augustinum, Ambrosium, Basilium, Eusebium, Origenem, Chrysosto. mum, Iustinum, & alios sanctos Ecclesia que doctores, qui Aristotelem non modo in metaphylicis sed & in phylicis dogmatibus fere cunctis codemnarunt, & Platoni potius aut Stoicis fauerunt; vt patet legentibus. Imo S, Iustinus, cognomento philosophus & martyr librum scripsit, adtitulatum contra Aristotelem. Quapropter nesciunt, quid dicant, & impie errant, (vt probatum est in assertione quinta hypotheseos secunda,) qui

qui putant, Aristotelis ruinam in theologiam veltantillum redundare. Nos autem & contrarium probauimus. Nisi enim eius autoritas euertatur, adhue nos infestabunt hæreses eius, videlicet r. quod motus sit æternus, cum alioqui non esset Deus; quod Aristotelem firmiter tenuisse lib 8.physicorum, & 12.metaphyseriam D. Thomas ibi, lect. 10. testatur, contraq; ipsum pugnat, nedum Iustinus, & patres alij: Item 2. quod 2. nima sit immortalis, vel vnatantum immortalis in cunctis hominibus: 3. quod Deus inferiora non respiciat: 4. quod contra Angelos moucar: 5. quod post mortem non sit pæna nec præmium: 6. quod inferi sint fabula: 7. quod Deus agat de necessitate: 8. quod fortuna rescindat seriem prouidentix: & alia multa, quæ dicit contra fidem, etiam teste D. Thoma, nedum Auerroc, & Alexandro, & cateris Gracis argue Arabibus. Proptereaque à S. Vincentio, & Domino Serafino de firmo, in expolitione apocaly pleos, yocatur Aristoteles phiala ir & Dei super aquas supientiz estusa à tertio angelo. Et Origenes dicit Aristotelem Epicuro peiorem & impium magis, in lib. contra Celsum. Vide etia quæ & quanta contra cum testentur Augustinus, Ambrosius & Iustinus, qui exponunt Aristotelem in suo sensu. Quapropter miror, quomodo scio-Li fundari theologiam putent in Aristotele, & hoc S. Thomæ impingant etiam nostri fratres aliqui, ex hoc ipsum laudantes, sicut imposuerunt o. lim TheologiParisienses, eum exhoc reprehendentes; cuius contrarium D. Thomas profitetur & testatur. Curautem Aristotelem exposuerit. & eo vsus fuerit in bonum fidei, faciendo de veneno theriacam, in articulo præcedenti dictum est.

Galileus autem fidei fundamentis inhæret; & de naturalibus loquitur fobrie, ficut testis observationum, non ficut opinator, vti facit Aristoteles de cerebro suo. Quare propter hoc laudandus est. Infirmatio enim infidelium dogmatum & mendaciorum gentilium, est roboratio Christianismi, non euersio theologiæ. Et hoc esse vnum ex his, quæ iudicem scire decet, præfati sumus. Quod autem hæreses ex Aristotelismo prodierint, ex Nicephoro & cæteris historiois ecclesiasticis nos alibi ostendimus; vt &, quomodo Aristoteles Auerroista sit ossicina Machiauellismi, & phi-

losophia, que sumitur ex mundo Dei libro, ancilletur theologie & contestetur, non que ex opinante Aristo-

tele aut quouis alio.

E

Adst-

Ad secundum.

D2 respondeo, negando quod Galilei doginara scholasticis omnibus atque patribus aduersentur. Nam etsi aligliibus corum non consonat ad litteram, consonant tamen secundum intentionem. Ipsi enim
veritatem sibi anteponendam esse voluerunt; nec de Philosophicis tanquam testes, sed tanquam opinatores & recitatores soquuti sunt. Vnde testes illis præferri debent: sicut Christophorus Columbus nunc prefertur Lactantio, Procopio, Ephremo, alijs sanctis doctoribus; & Magellanes S. Thomæ, & Anton. & alijs.

In hoc ego insuper ostendam, primo quod theologi quidam amplexati sint Philosophorum dogmata magis pugnantia cum scripturis & sanctis doctoribus, quam sunt dogmata Galilei: secundo, quod plerique ex patribus & scholasticis cum Galileo sentiant: tertio & scripturam illisma-

gis fauere, quam eius aduerfarijs.

Primum probatur. Nam cœlum non esse quintam essentiam, sed exelementis aut igne solo constitutum, præsertim sydera, omnes philosophiolim docucrunt, & sandi, Augustinus, Ambrosius, Basilius, lustinus, Cyrillus, Chrysoftomus, Theodorerus; Bernardus in sermone. Mulierametta sole, & magister sententiarum. Et hoc ex scripturis probat Ambrosi. in hexaem lib. 4. vbi dicitur, Cæli peribunt, & omnes ficut veftimentum veterascent Ide facit Philoponius, pro Christianis exponendo libros de Cœlo Atistotelis contra Aristotelem. Nihilominus scholastici multi absq; scripturarum, vt dicunt, damno, cœlum de quinta natura saciunt. Quod innumeris in locis Ambrofius, tanquam fictitium, & diabolicum inuentum, derestatur: vr & Iustinus & Basilius. At S. Thomas, qui Aristotelem exposuit, în r. tainen textum Moysis de operibus sex dierum exponitad vtrames partem, & de sententia philosophorum ac patrum, & de sententra Aristotelis, sed illam textili magis couenire, semper docer in q. 65.66. 67.70.71. Aristorelicam vero magis repugnare; quod scioli non ammaduerterunt. Præterea solem esse formastter calidissimum & lucidissimum, l'Icriptura Dei testatur. Nam 1. Genes sit suminare maius; de cafore vero eius habetur in Pl. 18. item Sap. 2. & Eccl. 43. & alibi pluries: & in Sap. 17. datur illuminatio igni, & stellarum timpidis slammis. Hoc autem ita se habere,& hærefin efle,contrariú fentire,docet Amb.in hexaem.li. 4. & Basilius

filius idem fentitimo Aug. quoq: & Chryl. & Iustinus, & Bern. & Origenes, & Philoponus, & omnes quotquot legi patres. Et ecclesia canit in hymno Ambrosiano, Jam sol recedit igneus. Nihilominus quod sol non sit calidus formaliter, sentiunt alij scholastici absq; hereseos labe; nec ecclesia id prohibet sentire. Ipse quoq; Aristot autor positionis, neclucem in fole ponit, vr paret ex 2. de cœlo, tex. 42. vbi lucem & calorem fieri ex aerisattritione docet; & Simplicius contestatur, sic Arist. sentire, vt & A. lexander Item Auerroes in lib. de substant orb. cælest. Aristotelem lucé & calorem soli abstulisse perhibetised à recentioribus, doctrinæ Aristotelis non acquiescentibus, lucem esse restitutam. Et prosecto si lux restitui debet ne scripturis aduersemur, debet & calor. Propterea enim abstu lit Aristoteles lucemine sol sit igneus. Et tamen contra Aristotelem & literam scriptura multi modernorum sentiunt aliter, nec vetantur. Galilæus vero sua ex sensu probat dogmata, & vetatur obseruare codice Dei? Omitto alias opiniones, que à maioribus retente, tanquam de fide, iam per communem experientiam ostendutur esse falix; vt, quod antipodes non exstent, quod non sit habitatio sub æquatore, quod paradisus aut inferi sint in altero hemispehrio aut in insulis fortunatis; tem quod Procopius, Eusebius & alij terram super aquas fundarint ex scriptura, cuius cotrarium ostendentes alij, non damnati sunt, & nunc ab experientia defenduntur. Quæmilitant pro Galilæo.

Secundum probatur. Et primo an terra sit in centro mundi an extra, non modo nihil pertinet ad dogma sidei, vedicebat D. Thom.in 4. assertione: sed assertiur etiam posterius à patribus & scholasticis. Imprimis Lactantius lib.3.c.23. Procopius, Diodorus Episcopus Tarsensis. Eusebius Episcopus Emissenus, Iustin. in q. ad orthodoxos, & alij existimant, non esse terram in centro mundi, nec cœlum esse rotundu. Idé sentit Chry. in hõ 6.8 13. super Gen. Et in homil. 31. super epistolam ad Roman. vbi sit gehenna, ignotum esse putat mortalibus: quod & Augustinus docet lib. 22. de ciuit. Dei, c. 16.8 Magister in 4. dist. 44. & D. Tom. opus. 11. art. 15. Gehennam autem esse in centro vel loco terre nostra ex inferni vocabulo scitur, & quia Apostolus Ephes. 4. dixit, Christum descendisse ad inferiores partes terra. Esgo ibi est infernus: nisi alias terras ponamus, & Dauid dicit de Christo ad inferiora prosecto, vt exponit Petrus apostolus, Actorum 2. Non derelinguas antinam meam in inferno. Ergo vtrum terra sit in

centro mundi, est ignorum. At si tenebras infernales exteriores à Christo vocatas, extra mundum quis ponat, vt aliquando suspicatur Origenes super Matthæum, & Chrysostomus opinatur super épistolam ad Roma. nos: sequeretur, quod sint alia systemata extra mundum nostru; quod cesores in Galilæo damnantiquia scripturam & sanctorum patrum codices scrutati non sunt. At extra controversiam Chrysost super 1.ad Thessal. hom.7.de terra hoc tantum sciri possedicit, quod sit frigida & sicca &nigra, vltranihili & præcipue, quis locus eius & situs in mundo, &c. Ergo non docet nos (criptura, quod sit in centro potius quam in circumferentia. Vt1 & Chrylostomusincertum esse docet, an moueatur, an vero stet. Nam vicra tres primo dictas conditiones, videl. frigiditatem, ficcitatem & nigredinem, nihil sciri posse, definit. Cum Chrysost. autem Theophylactus cst, & alij, vt Lactantius, August. Procopius, Diodorus & Euschius: & Iustinus contendit, non esse in centro. Nescio ergo, cur nostri nunc theologi, absque præuijs demonstrationibus mathematicis aut experimétis, & sincreuelationibus, se pro certo seire arbitrantur, quod terra sit in centro mundi & immobilis, & contrarium esse contra patres & scholasticos, quos non viderunt. At si vera sit sententia corum; qui infernum in centro terrænostræponunt in quo ignis cruciet damnatos, vt Gregorius & alij videntur sentire; tunc oportebit terram esse mobilem. Nam Pythagoras, teste Aristotele, qui ponit in centro terrælocum pænarum, & ignem motus causam, ponit terram mobilem & animatam, vt Ouidius quoque sentitin 15. metamorph. & Origenes super Ezechielem, & Alexander Aphrodifzus, & Plato. Sed D. Thomas opuscul. 11. art. 24. quia sit contra naturam nec possit miraculum tribui, ponit infernum alibi, & ignoratum. Oportet ergo, si est in centro terræ, terram esse intus calidam, & mobilem secundum Gregorium & alios poni ex ratione S. Thomz. Non ergo repugnat positio Galilzi S. Gregorio, sed Aristorelismo.

Quod vero celum stellatű sit immobile, docent Procopius, Diodorus, Eusebius & Iustinus, & Chrysostomus ibid. & in homil. 12. ad populum Antiochenum, & in homil. 14. & 27. super epistolad Hebræos, probat ex scripturis & rationibus, quod cœlum sit immobile. Na dicit Apost. Heb. \$, loquens de cœlo, quod sit tabernaculum sacerdotis Christi, quod sixit Douc & non homo: ybi six u pronunciatur cœlu & non mobile, sicut & in c. 12. Augu-

12. Augustin. vero in 2. super Genesin adlit.c. 10. narrat, à mathe maticis sui temporis, certissimis demonstrationibus esse probatum, quod cœlum sit immobile: nec debere philosophos in his repudiari, nec satis ample-&i,ne derissioni theologiam & nosipsos demus. Præterea præfati patres puta nt, cœlum non esse mobile nec rotundum, quia alias contradicatur. prophetis & Moysi, & Psalmo 103. qui iuxta litteram Chrysostomi ait, Statuit cælum tanquam testudinem, & extendit ipsum tanquam tentorium. Et hanc fuille olim cotrouersiam inter Christianos & gétiles, Iustinus memorat. Copernicus autem hoc probat ex nomine, quia omnia cælat. Nos etiam cum Basilio, quod sit caloris opere extensum. Præterea Beda & Strabus & prædicti patresdicum, cœlum stellarum esse id, quod Moyses vocat firmamentum.ex quo vocabulo probantilli, quod sit sirmum & stabile. Etcnim & Paulus ait, finit illad Deus: Et David : Verbe Domini celt firmati funt. Quod si moderni contradicunt, non propterea erit hæresis. Vnde miru, quod dogma Galilei putant esse contra omnes patres, cum contrarium patres tenterint. Imo fuille hanc ipforum opinionem communem, teltatur Sixtus Senensis in bibliotheca fancta. Tandem Petrus Lombardus, magister omnium scholasticorum, qui doctrinas patrum callebat, z. sent. dist. 14. Cuius, inquit, figura sit calum spiritus sanctus dicere noluit. Mox quarens, vtrum lit fixum an mobile, vtrumg; dici posse ex scriptura affirmat; prius quidem, quia vocetus firmamentum; polterius, quialtella in co, non iplum, moueti videantur, possit que stare colum, & stelle moueri, quum non sint sicut nodusin tabula. Et ita visui, videti motum stellaru & textui, ponenti firmitatem, vrpotest, satisfacit. Ergo inclinat ad sententiam Galilei. Non ergo apud patres est determinatu, nec apud scholasticos, quod terra fet, & cœlum moueatur, ve dicunt aduersarij.

Terrium probatur. S. Thomas super lib. 2. de cœlo, à lect. 20. vsque ad extremam, vbi Aristotelis hanc, de motu terra & stabilitate sirmamenti, opinionem examinat, nunquam dicit, quod sit contra scripturam, vt in alijs dogmatibus phisosophorum & Aristotelis annotare semper solet: nã & huius rei causa suscepti onus exponendi Aristotelem. Imo in opusc. 10. art. 16. vbi etat locus hoc docendi, vtrum sit contra scripturam, (que rebat enim, vtrum terra circulariter moueatur aut possu moueri abangelo,) art hoc non nisi contra Aristotelem esse, non contra scripturam. No enim, si ordo vniuersi positus à Deo non variatur, propter aliquod dogma de E 2 situ

stru & non motu elementoru, illud est contra scriptura, vt bene D. Thomas aduertit. At quicunque theologi decunt, firmamentum stare, aut no elle contra fidem affirmare quod sters hi terram moueri, aut non elle cotra fidem affirmare eius motum, adstruunt pernecessariam consequentiam. De quorum numero est Magistersentiarum, & Chrysostomus, & Lactantius, & Procopius, & Augustinus. Vnde recte Sixtus Senensis lib.5. etiam contendit, non esse sirmitatem celi contra scripturam, vtputant indocti. Sed firmamentum esse coelum sydereum, affirmant sancti, Beda, & Strabus. Et qui sentiunt, sirmameurum esse aliad, (nescientes dis) stinguere quomodo Ablie videantur moueri, listint in firmamonto, at die stinguit Magister, qui mon ponit cas quasi nodos,) commun dicornaud, sit illud extra cœlum quod videmus, & sine stellis; quum tamen Moyles. Rellas locet in firmamento: Ergo Béda & Strabus, laudati à S. Thomas, fenfum scripturæmehus affequuntur, quod firmametum lit coelum stek) latum. Cű auté patres dicűt, ad faluandam apparentia qua sydera appa-, rent moueri, quod pollint mouerilydera, non autemaismanschim, verif, esse potest de planetis, ve D: Thomas & Sixtus exponunt: olfocit enian S., Thomas, hoc quasi absurdum esse. Naminnumerabiles stellæ sunt in fir mamento, præfertim in galaxia, quæ femper bundem fitum, ordinem &, motum interse servant in suis afterismis, licet quoad aquatore & zodiaci. vatient latitudine & situm. Non potest auté se cuariperpequisor do in tata multitudine: Na cum sint alie à terra remotiores, aliz vicini ores, aliqua parallaxis fieret saltem varians situs ordinem videntibus. Necitem omnes moueri codem motu, possunt quum sint aliz magnz, aliz paruz, & viribus inæquales; sicut nec planetæ: vnde indigeret varijs motibus, sicur planeta varios habent propterea quod fimt magnitudine & viribus varij, siue à se siue à sole moueaneur. Eadem ratione veitur Simplicius ad probandum, quod cœlum non ficignetiquia sydera moueretur sicut piscesin mari, multa cum varietate & inzqualitate & no perperua in codem situ. Sed nostra ratio melior, quam Simpliciana. Ergo si firmamentum stat secundum patres, stant & syderain eo. Ideoque Chrysostomus & alij patres prædicti, & Magister sententiarum, qui consentaneum sidei catholice es. se putant fixum firmamentum, multo magis de syderibus idem dicant oportet. Ergo & hoc sequitur, quad terra circumferatur vt nauis, & sydera appareant circumferri yt turnis in littore, & infula, Ergo hæcest causa appaapparentiaru, satisfacione secupture de fixione firmamenti, voi stellas pofuit Deus absque vila extorsione aut absurditare, quam D. Thomas ossecir & tegitivi solet, verenda passum, veimopule a descripso testatur. Patres ergo, & seno lasticorum magistur, Tihamas & Petrus Lombardus, sunt
magis pro Galileo, quam contracoum, & istissariptura magis, quam conforibus Galilei, fauet.

Adtertium.

A D3 responded, quod in Psalmo dicatur siematus orbis terra quoad situm & ordinem quem feruar firmam de perenniter fibi confini jem: ve & fimiliter cum dicituristatio, fundanti tensan supenstabilitatem suato suo \* melinabitat in seculum seculish we inselligen dumaniti quando occij mouendi führise ferfaifisine, voocclesia cana aumprophetel Quam expositionem addetfarifconcedane oporcetlpli enimaquidimamentum mouegi fari-Wit, argumento respondeat, proproceation firmamorum, quia seructeandem ordinisfirmitatem etiam in morui Praterea in Iob legimus, quod cœlisolidismi quasi ære fusi sint; & tamen Basilius docet, ex subtilissimo igne factos, per autoritatem Ifaix « & armitatem corum aliter exponit. Præterea pro Galileo divient & pro Chrylostomo illud Prouerb. 8. Qui-'do praparabat vielossaderam squahdo certa lego ebigyro viellabat abyssosiquando athera firmabat surfam, & tibrabat fontes aquarum. V bi antipreum coelum firmarià Deo habemus & fonces libratos, vi infra &c. Et Dauid Verbe Domini · eali firmati funt. Ergo non plus de firmitate terra quam de firmitate cœli, - in scriptura legitur. Nec propterea contrarij dicuntur scriptura Dei, qui - Yeorlum mobilitànt: etgo neque, qui totram: nam etre mque fenfum pati-"tir Prætergann Plalings leripmen elt. Qui firmaunt togram super aquas. At impugnatores Galilei negant verely super aquas: eadem ratione negat Galileus ly firmari; sed apparenter the juidem contender. Illud auté, ter-- sain ærernum star, sine dubio de stasu contra morsem dicitus. Nam alia - motininum faliageneranturjait Salomonsceptaautem statsnecinteritynqua interiorati; rei statinor dine suo; Names genonna est in cetro, terræ, vt plurimi eredűc & elevulgaris lentétia, oportet quali de fide, (livalet ratio D. Thomæ,) torră în centro suo calida ponere extra centru mudi, & mobile, qualis estignis & animatærei natura. Propterea si D. Thomæin opuic.

opusc. 11. art. 24. non videtur gehenna essein centro terræ, quoniam putat terram esse frigidam, & ad eius centrum omnia pondera mundi tendere, & vniuersum non posse suo sine faudari; nec potest miraculum dari; quoniam hoc suit in constitucione, (Preparata esse enim ab heri Tophet, dicitur Isaiæ 30.) in constitucione autem non sit miraculum, sed natura, tesse Augustino: Ergo debet S. Thomævel terra esse calida, mobilisque etiam in peripheria, vel infernus non est in ipsius centro.

# Adquartum.

A D quartum, vt ex dictis pater & textu Salomonis, eximitur ibi terra à motu corruptionis per ly flats flue ab interitu, non autem à motu locali. Dicit enim, Generatio praterit, & generatio aduenit; terra autemin aternim Muidelt, no interit. Econtrario enim dicitur in lob de homine corruptibili, nunquam incodem flatu permanet. Illud vero, quod de ortu & renascentia solis & gyro per aquilonem additur in textu Salomonis, plures recipit sensus, line scripturarum euersione. Augustinus enim & Lactantius& alij exponunt, quod non sub terra gyret, sed à lateræterræ aquilonæi, & objectu magnorum montsum à nobis illic no conspiciatur: sicut antiqui philosophi & Xenophanes, negantes exstate antipodas, dixerunt; (vt Aristoteles narratin 2 meteororum;)quos Augustinus approbat,quoniam antipodas itidem nullos agnosciti. D. Thomas opusc. 10.4rt. 28. interpretatur de spiritu angelico mouente solem, ad mentem Ptolemzi Idem sacitin opusc. 11. art. 6: Ettamen ait ibidem, quod, quo plures habeat scriptura expositiones in hoctextu & alijs, eo plus euadat irrisionem philosophorum secularium. Quapropter hunc textum possem ego aliter exponere ad euadendum irrifionem Germanorum, qui iampro comperto habent, terram moueri & solem in centro stare; yt Copernicus, Reinoldus, Sta lius, Mæstlinus, Rothmanus, Gilbertus, Kepplerus, &innumeri Angli & Galli; ex Italis autem Franciscus Maria Ferrariensis, Io. Antonius Maginus, Cardinalis Cusanus, Colantonus Stelliola & alij; vt diximus cap. 3.2. hypotheli: exantiquis vero Pythagoras & omnes sequages, item Heraelitus & Aristarchus & Philolaus & c. quorum opinione non damnat vthæreticam D. Thomas, vt patuit in responsione ad secudum. Nec, si damnaret, subito hæretica esset. Nam S. Chrysostomus dicit, hærefin

refin esse contrascripturam & ecclesiam asserere plures cœlos & orbes. Philastrius hæreticos facit, qui secum de mundi ætate non sentiunt. Ambrosius hæresin esse purat, asserte solem non formaliter esse calidum. Et quidam modernus hareticum facit qui lunam mutuatitio lumine lucere dicit. Et Procopius eum, qui terram super aquas fundatam neget. Nec propterea tamen sunt hæretici scholastici, qui in his omnibus contrar à habent sententiam; cum ecclesia no determinet, & scriptura sensus pleres patiatur. Licet ergo Galileo aliter hunc textum exponere; videl. quod fol moueatur quoad sensum & apparetiam. Nam codem modo D. Thomas in 1.q. 20. art. 1.ad 3. Moylen dicit loqui de his secundum quod sensibiliter apparent, juxta sensum populatem non philosophicum. Et in responsione ad 5-ibidem responder cum Chrysostomo, quod luna vocetur luminaremagnum à Moyle propter effectum respectu nostri, & secundu sensum nostrum, cum sydera multa sint maiora luna. Et profecto fiquis homo habitaret in louis actro, is diceret : Fecit Deus quinque luminaria magna, Solem luminare maius, & Medicaa sidera quatuor luminaria minora: sunt enim illa sydera Medicæa ad sensum habitantium in Ioue, quanta & sicut est lunz ad sensum nostrum qui habitamus in tellure. Vnde & lunz Iouis quatuora mathematicis ponuntur, & duz lunz circa Saturnum, vti Venus & Mercurius circafolem. Sie igitur tota scriptura (viprobauimus in 2. hypothefiex dictis Chryfostorni, Augustini, Thomæ, Origenie, Bedæ, & omnium patrum,) sermonem suum in grammatica & sensu exteriori sensibus popularium adcommodat. Tradidit tamen disputationi hominum Deus mundumsprimam suam scripturam : sic disputationi sapientum sensus alids secunda sua scriptura sintratamen ecclesia limites. Sic Christus, Dei sapicacia in carnata, (ve docebat Origenes,) hominem se rudibus expueris, propheram do coribus, Deum viris spiritualibus ostendebat. Mundus auté est sapientia creata materialiter, & ostésiones habet plures, pro plurimorum capacitate. Sie scriptura sapientia scripta.

Loup . . . . . . Ad quintum & sextum.

PRopterez ad 5.866. respondeo negando, quod ex solis mansione in certro miracula illa duo loste & Ezechiz destruantur. Dicitur enim sol settisse & reuorsus esse ad sensum nostrum; cum verum sit, terram stetisse Ezechiz

& reuersam esse tunc per miracula vera. Nec enim maius est miraculum, solem stetisse, quam terram. Et sicut, cum Ecclesia canit, sam solrecedit igness, glossas tu abiq; hæresi ly igness, id est, secundum nos & æquiuoce; lic glosso & ego ly recedit & reversus est, id est, aquiuoce secundum nos no secundum se : sicut Virgilius ait , Prouchimur , terraque vrbefg, recedunt, cum nos tamen recedamus, non vrbes. Et quidem glossa mea minus dissona textui est. Hymnus enimiste à S. Amb. est compositus, vt patet ex vltimo tomo operum ipsius. Ambros autem, formaliter, & secundum se solem esse igneum, probat in hexaemer & contrarium sentientes habet pro hareticis aut stultis: & Aristotelicos in hoc valde flagellat; quod etiam patres citati in responsione ad 2. secere. Tamen quia ecclessa hunc hymnum facit suum; sicut symbolum Athanasij fecit suum, et ipsa pluribus abundat interpretationibus, sensuum sœcundissima, non approbat quod finthæretici qui solem formaliter calidum essenegant, dummodo affirmantem non condemnent. Sic ergo si quis dicerer, non fuise miraculum in Iosue & Ezechia, nisi secundum sensus hallucinationem, is contrariaretur scripturg. Nos autem dicimus zque miraculum esse: sicuti zque cadem sitapparentia moto visuac visibili, vi:perspectiva docet. Miratula autem nobis funt miracula, non Deos cui nihil mirum: & propter nos, non propter Deum fiunt; imo propter incredulos cantum, v t probatur ex apoltolo. Clarum est autem nobis, quod eesset moueri solad Dei nutum eo modo, quo nobis est mobilis, &c. Eode pacto Deus dicitur fecisse lunam luminare magnum: nec properca, qui diciteam no esse talem nisirespectunostri, ve facit Chrys. est contrarios actioni divinæ, aut palliaror veritatis: necillo melior erit Epicums & Lucretius, qui sydera tantæ quantitatisesse ponit, quantæ apparent. Ergolunam veie magnum luminare dicemus:acceptabimulq: sic Epicuri impij non mathematici expolitionem, vt Chryl expolitionem ex mathematicis orta renuamus, quo sensui populari adplaudamus? Sensus quoque arcum celi fieri in nube rotida, radios folares aduerfos excipiente ac fædante, iudicat, vt pala est in physiologia. At scriptura Dei, Genes. 9. dicit, quod Deus hoc signum, quoties cunq; pluerit, positurus sit in nubibus, in memoriam fibi, & fecuritatem nobis, quod nonamplius terram aquis diluuij delebit. Si quis propter hunc textum negaret physiologiam, zelans, me forte soli, non Deo, iris tribuatur, is insanire vidbeatur & scripturas ignoragnorare. Quicquid enim facit natura, est opus Dei. Etenim ipsa est lex & preceptum divinum, ve probat Chrysosto. & Ambrosius in hexaemer. Si ergo Deus solem dicitur sistere, ne moueatur in Iosue, qui declarat hoc sieri per gyrationis telluris frenationem, non tollit miraculum, sed declarat: sicuti no tollit iridem à Deo sieri physiologus, sed declarat, quomodo sat à Deo, quibus instrumentis, & natura, & ratione.

# Adseptimum.

D septimum facile respondetur. Debora enim & Iudas loquuntur decursus errore planetarum, non omnium syderum, qui non sunt in colo sicuti nodus in tabula, ve putabat Aristoteles, sed per se mouentur, ve Magister sententiarum & patres omnes cum Augustino sentiunt. Et D. Thom.q.70.art.s. Ptolemzo potius consensit quam Aristoteli, ob Chrysostomi autoritatem, quod no sint ve nodus in tabula, ve omnes Pythagorici cum eo dicebant: vbi etiam monet, quod sirmamenti pars infe-

rior sit, in quo planetz dicuntur moueri, non autem superior.

AdEldram, concedimes, quod sol convertat cœlum. Sed ibi non dicitur quod sol moueatur, verum quod convertat, (vt & hoc potest intelligi co sensu, quo solmouet planetas in gyrum suo lumine, quod Plinius etiam probat li. 2. ) & vna cum planotis sphæras corum conuertat, vel potius aerem & vaporem, qui circulum vaporosum circa planetas faciunt, vt Galileus & Pythagorici probant; & Copernicus de orbe magno telluris loquens infinuat. Chrylautem responderet, satis esse si sydera couertat, vtpossit dici couertere colum cui insunt: ipse enim totum fixum esse vult. Et profecto mathematici, qui tempore Augustini certissimis, vtipleait, demonstrationibus probaucrant, cœlum esse fixum, non potucrum hoc milide stellato colo probare, & hic stellis fixis, non de planetis. Necesim villo pacto potest mathematice probati, quod cœlum sit stabile,nifeex fixarum ratione ad terram & planetaru, secut procedit Copernicus, & Galileus, & Pythagorzi. Ergo per ly certisimu satis infinuat Augustinus, huius esse sententiz, licet non satis esset mathematicus: tamen ibidem monecnos, ne contrarium tanquam ex fide afferamus, vt dictum est in hypothesi2. & in responsione ad secundum. Vide Augustinum 2. fuper Genef. 10.

F 2 De

De sursu veloci solis in Esdra sufficit vi intelligaeut motus circumgy, rationis in ipsum, quem Telesius probauit sensatis expumentis, & Ga; lileus ex nubecularum in sole circumuolitantium motu. Mouetni ergo solin se, non circa terram: & hoc satis: vel dicas, vi supra, apparenter.

# Adoetauum.

A D 8. respondeo. Tantúabest vt sir contra scripturas, ponere aquas in coelestibus, vt potius contra sum sit contra scripturas & sidem catholicam. Ergo & terras ibi esse opottet; cú aquænon niss in terræ soliditate contineantur, non autem in tenuitate coeli subtilissimi, necin stellarum calore, dissoluente cas in sumum, quamus glaciatas cas quidam theolo-

gipropter huncmetum ponant.

Porro Moyses ait, genes, quod sirmamentum dividat aquas que sub sirmamento sunt, ab his que super sirmamentum. Et David in Psalmis ait, Extendens calum sicut pelles qui tegit aquis superiora similar salibi, Aqua, ait, qua super calos sunt, laudent nomen damini, & Daniel in cantico idem repetit, & tota scriptura. Vnde Origenes, qui aquas supencados interpretatur angelos aqueos, oppugnatur à S. Basilio. Et S. Augustinus, qui idsemel sic exposuerat lib. 13, consessionum, se remastat lib. 2. retract. 6.

S. Thomas in 1-q. 68, triplicem ponit opinionem desublantia sirtuamenti. Priman Empedoclis & Pythagorzotum czterotum quod ex quatuor elementis illud componant & secundum hanc sententiam planesc sine dissicultate haberi docet sentum scripturzin duabus positionibus Moysis, videl & de aquis realibus in coelo ac syderibus, & sequod sirmamentum sit satum secundo sie quamnis coslum dicatura principio satum. & sirmamentum die secundo sa stum yocanura Deo coslum. Secundo est Platonis, quod sit de natura ignis: (Ego tamen in Timzo video sententiam & rationem Platonis, quod sit ex quatuor elements licet & sicinus slores elementorum ibi interpretetur, videl aque transpicultatem, terras soliditatem, aeris mobilitatem, sedignis taneum veritatem in calore & sluce. D. Thomas vero Platon sipsen o legit, vt ipse saterir; nodu non venerat in latinu) Sed secundu hanc sententiam textus Maysis in duob.

Digitized by Google

non confonat, ait D. Thomas. Primo, quoniam secundum intentionem Platonis facere firmamentum, est facere elementum ignis. Productio ergo elemétorum est opus creationis, que intelligitur tota cum dicitur, In principio creauit Deus calum & terram. In diebus enim solum de ornatu est fermo, fecundum omnes patres. Vnde fequitur inconveniens, quod fiat fecundo die Sicenim erit opus ornatus & non creationis. Item fivtrobique pro codem sumitur, erit nugatio: quia ponitur sieri elementum ignis post factum elementum ignis. Secundo, quoniam aqua supercoelos non recte de veris aquis possunt exponi quomodo enim igneum firmamentum compatiatur secum aquas. Et propterea Basilius & Chrysoftomus, qui hanc deigneo cœlo sententiam tuentur, respondent his D. Thomæobiectionibus. Erad primum quidem Chryfostomus, quod vi delicet Moyles primo in genere dixerit, fecit Deus calum & terram; deinde figillatim, quomodo facta fint. Bafilius vero responder, quod primo sit fermo de exlo empyreo immobili, in altero vero die de sydereo. Rurlus respodetadsecundum, quodaquæ super sirmamentum, sint ad temperandum calorem empyrei, & fint glaciatæ, propterea nec defluant. Et iterum, quod firmamentum possit intelligiaer crassus, & quod aquæ pluniales superipsum fiant, ideoque dictum, aque super colos, Ge. Nihilominus contenditiple & Ambrofius & Magister, esse veras aquas. Idem facit S. Bonauentura, idem Beda, & plurimi ex patribus: qui etiam cœlum fydereum de aquis factum fuisse putant, & glaciales aquas super ipsum else. Augustinus vero, qui 2 super Genesin cap 3 concedit, sydera de igne facta effe, & coclum fydereum effeigneum; mox rapiturad opinandum, quod aquæ super cœlum minutarim cum vaporibus crassis super acrem, quod potest etiam dicisirmamentum, eleuentur. Et Magister sententiarum hancopinionem recitat, nec reprobat. Vnde varijs modis torquenturpatres & scholastici ad saluandum textum Moysis ab absurditatibus, quæsequuntur, si cœlum sydereum ponatur mobile, non ex elementis compositum. Terriam opinionem adducitD. Thomas, quæ est Aristotelis, quod sc. cœlum sit quinta essentia inalterabilis. Et secundum hanc satetur quod longe minus possitis la luari textus scripturæ. Nam sirmamentum dicitur factum ex materia prius existente, die secundo, materia autem in die primo. Vel potius, yt. D. Thomas ait, ante omnem diem facta est, cum dicitur, In principio creauit Deus calum & terram : terra autem erat 7:11

muanis & wacnas & firious Dominis super aquis. Vbi Augustinus perterram & aquam intelligit materiam, que populo rudi non poterat declarari, niss subforma corporali, ve etiam ait D. Thomas in q. 68.art. 1. Ac fequitur Thomas argumentum in q.68. art. 1. Crelum, secundum Aristorelem, est de sui natura incorruptibile: ergo habet materiam que non poterat subesse alteri formæ: ergo impossib le est quod firmamentum sit factum secunda die. Præterea non potest dici, quod veras aquas super sirmamétum ponat Moylesiculus contrarium dooet feriptura & patres. Nec verum est quod dicunt aquas minutatim super firmamentum ab inferiori mundo ascendere. Alij dicunt pro Aristotele, aquas superfirmamento esse cœlum empyreum, quod à diaphaneitate aquis persimili dieatur at queum. Alij vocant ipsum crystallinum ob hoc ipsum; quod & faciunt immobile. D. Thomas videns, agre Aristotelis sententia defendi poste, defendit omnes: & prohac sententia tandam responder, quod firmamétum duidat aquas ab aquis, id eft materiam primam, qua aqua nomine designatur secundum Augustinum, si sirmamérum sit de quinta essentia.

Sed omnes ista sententia, qua ponuntur ad concordandum sententiam Platonis cum Moyse, & Aristotelis cum Moyse, plena sunt dissicultatibus inextricabilibus, & torquenttextum ad sensum mysticum: imo ad nullum. Augustinus auté, in libr. dedoctrina Christiana, docet, quod vbi sensus literalis possit haberi, non sit refugiendum ad mysticum, nisi prius literali prasupposito & declarato. Et in a super Genesin, laudat sententia Basilij de sirmamento aereo, proptere a quod non sit contrasidem; & in promptu posito documento credi possit. Nos quo que candem sententiam in quastionib. approbauimus pra cateris quoniam meliorem non habuimus. Telesius veto approbauit, quoniam sua positioni de cœlo toto igneo incommodanon est. At nunc, si Galilei observationes vera sunt, iterum video dissicultates in prasatis sententis maiores.

Primo quod dicit Chysostomus, præterquam quod multis id patrib. aduersatur, non videtur verisimile, quod Moyses, facitin 2. die, id esse capitulationem corum, quæ ante dies: omnes enim patres in his diebus ornatu ponunt, ante diem vero creationem, vt Augustinus & Thomas docent & Magister. Responso Basilij, quod ante dies sit creatu empyreu immobile, secuda die sydereu, no placet omnibus; na ponitur illud absig scripture testimonio, ad tuendu positionem tantum. Ité Aug. in 10. de ci-

Digitized by Google

uit.

nit. Dei, ponit cœlum empyreu idem cum sydereo, ex dictis Porphyrij, & dici ait empyreum, id est, igneti: Sydera auté exigne sunt. Et Sap. 18. dictitur stellarum limpida fiamma. Item dicitur æthereu ab inflammatione secundu Augustinu, no à velocitate motus, vt Aristoteles putabat. Præterexempyreum estigneu ignis auté est, moucri semper, vt in quastionibus phylicis probaumus, vnde priuarus motus exstinguitur secudum Auerroe, & propterea fertur columin gyrum, quia igneum est nec potest torpere, vt Plotinus 2. enneade dicit, & Zeno crates & Porphyrius, respondetes Aristoteli, qui purauit, in sua spæra naturaliter quiescere; sed cotra natură à cœlo moueri in gyru. Igitur no recte ponitur empyreu, id est, igneŭ, aliud à sydereo cœlo, quod præomnib. calore & luce manifesta viget. De illo supra sydereŭ posito nescimus an luceat, neduan calefaciat: cuad nos no traseat lux, & sit imaginarium. Propterea nec Basilius confidit politione hanc tueri polle: ideirco per firmamentum deinde aerem commentatur. Sed hoc ad fugiendum argumenta pulcrum est; no tamé fatis ad textum Moyfis. No enim aquæ funt fuper aere nubilofe vllæ, nife vapores, qui de terra eleuantur. Vaporauté no estaqua, licet de ipso generari possit aqua. At etiam de acre generatur secundum D. Thomam&: Aristotelem; qui etiam fontes in cauernis terre ex aere generat, & perpetuat. Ergo no vere aquas super firmamento ponit Moyles: sed materiam, de qua non magis aqua, quam aer & ignis, generari potest secundum D. Thomam & Aristotele Ergo non dividit aquas ab aquis, sed quodliber firmametum à quoliber, & quilibet posser fingere quicquid vellet, & vocabulis abuti, vocando ignem lignum, & aquam vaporem, &c. Auterit generatio, non transmutatio, sed segregatio, vt antiqui docuere, quos Aristoteles & D. Thomas condemnatide quorum sententiavide quastionesnostras,& metaphysicam. Item nec superaerem crassum sunt vapores aquei, sed in ipso crasso: quare no dividir aquas ab aquis. Essdem premuntur incommodis, qui cœlu ponunt diaphanu, &ideo perfimile aquis. & crystallo No enim hæc similitudo dat esse, quod nomen aquæ signisicat. Et aerenim & foldiaphani sunt, nectamé propterea aquei. Videtur etia ficta senteria, ex autoritate scriptura non habes ortu, sed ex difficultate, quam incurrimus dum nolumus exponere Moyle lecundu Pythagorica philosophia, sed secundu Aristotelica & Plotinicam:na Plato Pvthagoræ fubicribit. Plotinus vero ad ignea dutaxat natura cœlureduxit. Toliet. Quod

Quod vero adducunt remedium de veris aquis glacialibus, non valer, misi ponantur sydera esse systemata, in quibus sunt aquæ naturales, sicut in tellure; quæ propter aquas & aeres, lucem reflectentes, videntur accolis aliarum stellarum esse tydus, vt luna nobis. Mirum præterea quod cum igne absque ordine systematis steraqua glacialis adhærés, nec liquescat, soluaturg: in ignem: miraculum enim Augustinus heic non admittit. Miratur & iple Balilius, led putauit mel: ora non posse inueniri. Quzautemadducunturad saluandum textum ex sententia Aristotelis, longe absurdiora sunt, vt fatetur D. Thomas. Nam primum argumentum cotra Aristotelem putatur à D. Thoma insolubile, si sex dies naturales accipiantur, & non angelici, vt vniuersi patres, Chrys. Beda, Hieronymus, Origenes, Gregorius, Ambrosius, Basilius, Procopius, & omnes reliqui, excepto Augustinossecundum, quem per dies angelicos ægre concordatur Aristoteles cum Moyse. Ergone omnes patres condemnabimus. imperitiz & impietatis, quod admiserint impossibilia & pugnatia & falsa, vt Aristotelem desendamus & in cathedram Christi ponamus super sanctos doctores? Absittantum scelus & stultissima cacitas. Item non potest secundum Aristotelem poni aqua super coolos vilo modo, nisi ad. æquiuocationem, si ponantur spirituales aguz. Sed hoc exploditur ab omnibus patribus: nam etiam corporales vniuogas oportet ponore, si velimus Christiani esse & non Aristorelici. Et pro nobis sunt etiam Rabbini Hebræi, & Pythagorici philosophimedum Basilius & Ambrosius cum alijs patribus & scholasticis. Item contra vtrasq; sententias remedia earum paruipendens D. Thomas air, impossibile esse vapores è serra super cœlum sydereum eleuari, si sit dequinta essenția aut igneum; imo etiam, si esset de natura quatuor elementorum; rum ob distantiam; tum quia mutanturin aliud ens, & non sunt minutiæ aquarum, nisi apud Anaxagoram & Empedoclem: de quibus alibi disputauimus, At si horum opinionem sectemur, sufficir elevare ex syderibus ipsis y apores, si sunt syste. mata quale nostrum, exquatuor elementis.

Tandem quod addit D. Thomas ex Augustino pro Aristocele suendo, non satisfacit. Non enim Moyses per firmamentum dividit materiam, primam, sed aquas veras, yt omnes patres testantur. Etabsurdum videtur di cere David. Qui tegis aquas superiora cius, id est, materia prima tegis cœlum: & iterum, Aqua super satis suudent nome Domini. Quo modo enim ensintor-

informe & prope nihil, laudet Deum, nifivel proprie rationale sit, vt aqueus angelus secundum Origenem, vel ornatum pulchritudine nimia, vnde laus Dei manisestetur, & dicatur laudare per prosopopœiam, vt exponit Basilius? Præterea quid miri narrasset Moyses, aut quid docuisset, cum per sirmamentum diuidit aquas abaquis, si materiam à materia? Palam est etiam, quod, quæ sub sirmamento, veræ sunt formatæ aquæ, vt maria: ergo aliquid tale super sirmamentum. Distinctio enim inter res eius dem generis est, non inter lineam & albedinem. Vnde cum D. Thomas inclinetad Empedoclem, quoniam planus ab eo est Christianæ scripturæ sensus, videtur hæc pro sua modestia coaceruasse, vt doctoribus & philosophis satisfaceret, & pluribus sensibus scriptura abundaret.

Quodautem non modo Moyses faucat Empedocli & Galileo, sed etiam Salomon & experientia, patet Ille dixit 7. Prouerb. Quando athera firmabat fur sum, & certa lege vallabat abysses, & librabat fintes aquarum. Æther autem cœ um stellatum ab inflammatione dicitur Augustino & Porphyrio: Abysisunt aquarum immensitates, quas plures in pluribus systematis vallatas intelligere nihil vetat; quoniam à telluribus continentur, vt mare nostrum nostra tellure, non à congelatione sicta. Libratiautem fontes aquarum dicuntur for san qui in stellis sunt: omnia enim systemata propriam habent in suo centro librationem. Scio dari alios sensus, sed ante inuentionem apparentiarum. Præterea manifeste circa solem volitant nubeculæ, quas ex nostra terra non posse eleuari, D. Thomas & ratio ipla docent Similiter facta est anno 1572. Stella absque parallaxi in sedili Cassiopez noua ex vaporibus, vt Tycho & innumeri mathematici scripserunt, qui viderunt & obseruarunt : ergo sunt vapores in stellis. Item cometæ fiunt supra lunam, vt probant instrumenta, quod Aristoteles negauit:vapores autem è nostra terra eousque ferri non possunt : ergo sunt aqua & tellures in syderibus; cum præsertim alij comete alijs syderibus hærere observentur, item guttæminutatim, quas Augustinus & Ambrosius eleuant, non possunt è terra nostra educi: ergo exillis quæ in stellis. Item, lecundum Petrum Apostolum, cœli calore soluentur: & secundum Dauidé peribunt & veterascent. At si sunt de quinta essent ma aut de solo igne non potest hocabsque torsione scripturæ intelligi. S. Clemens & Hilarius & Cotherinus, de cœlis superioribus hoc intelligunt, non de aërcis, aereis, vt Augustinus: ergo &c. Item Galileus ostendit in luna montes: & Genes. 49. & Deut. 33. sit mentio pomorum & motium & collium in cœlestibus: ergo conuenit illi. Quapropter quia sacra scriptura ad literam in suis textibus omnibus cum solo Empedocle conuenit, cum alijs vero non nisi mystice aut violen: er, Empedocles autem Pythagoræus suit, vti Galileus: ergo Galileus laudari debet, qui post tot secula vindicat scripturam per sensatas experientias ab irrisione & torsione; ostenditque, sapientes huius mundi insipientes suisse, & sacram scripturam non illis, vt vsque modo, sed illos sacræ scripturæ obsequentes sieri debere. Nec vilsiunt sie domicilia nostra. Homines enim super sydera eleuabuntur cum Christo capite, supraque omnes cœlos. Hinc ergo elucescit, nos illis esse meliores.

#### Adnonum.

🛕 D 9. Negatur consequentia. Non enim plures mundos ponit Gali-Leus, sed omnia systemata sub vno & intra vnum athera fere immefum. Theologivero ponunt tres mundos, primum elementarem, secundum cœlestem, tertium super cœlestem seu spiritualem, cum S. Basilio& Clemente. Horum instar fabricatum esse Moysis tabernaculum triplex; ostendunt Philo, Josephus, Clemes Alexandrinus, Hieronymus, & Sixtus Senensis. Galileus autem de his nihil theologice tractat, sed per mirabilia instrumeta stellas, olim occultas, nunc manifestat, docetque, planetas persimiles lunæ esse, & accipere à suo sole lucem, & alios rotari circa alios, & in colo mutationes elementorum fieri, & vapores ac nubes in stellarum'ambitu, multa q; systemata inueniri: ita vt quasi manibus palpemus, vera retulisse Moysen de cœlis cœlorum & de aquis & montibus & de alijs rebus in syderibus; ac sciamus, iuxta literam absque violentia & tortura & fictis imaginib. scripturam exponere, & à philosophorum calumnijs vindicare, qui quia ista no credebant, indecogebantur recurreread tensum mysticum, vti nunc facit hæresis Persiana in exponendo Machometis impossibiles sictiones de cœlis & diuinis rebus. Præterea sciendum, quod nullibi inueniatur decretum in canonibus ecclesiæ, non esse plures mundos. Nec D. Thomas dicit hoc esse contra sidem in 1.9. 47.art.3.vbi hoc inquirit. Locus autem Ioannis, Mundus per ipsum factus est, non

mon negat, quod alij mundi & secula per ipsum facta sint, sed tätum affirmat quod mundus noster per ipsum factus est. Probatauté recte D. Thomas, quod plures mundos abíque ordine ad vnű ponere, yt fecerunt Democritus & Epicurus, error sit in side. Na ex hoc sequitur, casu sieri mundos, vtilli volunt, absque ordinatore Deo. Sed ponere plura systemata parua intra vnum maximum, ordinata ad Deum, nequaquam est contra scripturam, sed tantummodo contra Aristotelem. Nam etiam ratio S. Thomæ(quod non sit possibile esse aliam terram in aliis mundis præter istam, quoniam illæterræ ad istam venirent & suos relinquerent locos,) ex Aristotelis lib. 1. de cœlo est deprompta, & nihil valet. Non enim cor meum vadit ad locum cordis tui. Omnia suo in centro constabiliuntur, & propria partium confimilitudine seruantur & gaudent. Ad centrum lunælunaria, ad Mercurij Mercurialia contendunt: extra circulum fuum non olfaciunt aliquod melius pro se. Et cur, si stellæ sunt eiusdem naturæin Peripato, non tendunt altera in alteram, & partes huius ad illius.

Præterea Vniuersitas Parisiensis inter articulos correctione dignos in D. Thoma ponit hunc, quod videl. non possit esse alia terra. Sic enim ligatur potentia Dei. Non enim de naturali, aiunt, sermo est in theologia, sed de diuina. Sed profecto necD. Thomas hoc, vt illi impingitur, de potentia Dei intellexit, (& si omnino, vti debebat, se non declarauit,) quum alibi contrarium statuat, posse videl. Deum facere plures mundos & terras, sed ex ordinaria philosophia Aristotelica, vt notat etiam Caietanus. Imoin 1. de cœlo, vbi hoc examinat Aristoteles, ibi D. Thomas docet, nequaquam esse cotra sidé, sed contra Aristotelé hoc dogma. Illud etiam de plurib. hominum speciebus, & quod Christus sit alibi mortuus, nõ sequitur ex dictis Galilei:nec valet consequétia contra alios. No enim veruest, quod sit mortuus in altero hemisphærio, quod propter hoc argumétum exstare negabatur à multis theologis, etiam ab Augustino, cotra quam experientia hodie ostendit. Nec homines, si qui essent in alijs syderibus, peccato Adz, à quo no habét originé, infecti, vt redemtione indigeat, fuisse possunt, nistalio peccato laboret; vnde cogeremur exponere illud Ephes.1.& Coloss.1. recocilians in sanguine suo siue qua in calis, siue qua in terris, & c. Sed hxc ignoramus; ideo stamus in antiqua expositione Patris. At vero Galileus, in epistolis de solarib. maculis, expresse negat, homines in

in stellisalijs esse posse, (quod nos in quæstionibus, argumento physico comprobauimus,) sed posse entia ibi esse alterius nature, nostris analoga entibus, non vniuoca; quicquid colludendo & iocose Keplerus in disser-

tationibus dicat, ex hypothesi tantum.

Præterea si falsum est hoc de pluribus mundis. Galileum non tangit; quippe qui non plures mundos, led plura systemata in hoc mundo, sensu, non imaginatione, detegit, ordinata ad vnum. Vnde cessat ratio Aristotelis in 12 metaphysic. depluribus primis motoribus. Et cardinalis Cusanus & Keplerus & Nolanus & alij dixere idem ante Galileum. Nec quia scriptura Dei hoctacet, propterea non est verum: locus enim abautoritate negatiuus, est fallax in dialectica. Nec enim de altero hemisphærio quippiam dixit; ergone autem sentiemus cum atheistis, qui propter hoc argumentum condemnant Moysen, nihil deantipodibus loquutum, quamuis Augustinum habeant propter hoc quod Moyses, de illis non est loquutus, antipodas negantem ? Profecto ea ratione dicemus cum Lutheraquoque non fuisse vnquam Petrum Roma, propterea quod Lucasin actis de hoc mentionem non fecerit. Valeant nugatores insulfi indoctique. Quantopere insana Paracelsisententia à Galileo absit, palam est: neque est quodimmoremur. Moyses quidem hacomnia tacuit, quia legem nostro mundo datam, non physiologiam systematum cunctorum scribebat, imo nec nostri, nisi quantum legi opus crat.

### Addecimum.

D 10.nego, scandalum actiuum, quod solummodo vetatur in euangelio, oriri ex Galileo. Non enim vocatipse rei illicitæ, sed indagini veritatis, quam mandat & iubet Deus, vt paret ex hypothesi secunda in tertio capite huius questionis; & exeuangelio, vbi Christus talentum à se datu sub poenis maximis desodi vetat. Et S. Gregorius super Ezechielemait, Si de veritate scandalus sumitur, vtilius nasci permittitur scandalum, qua quad veritas relinquatur. Et cu scandalizaretur ab hoc Pharisei, dixit Christus Matt. 15. Sinite eos, coci sunt es duces cocoru. Quod autem dicitur, recepta esse sententia Aristot. à scholasticis de coelest. & mundi costructione, vt costormem theologie, & no vltra insudandu, error est, ne dicam heresis.

Omnes namque patres Aristotelismo contrariantur in ijs, quæ de cœlo & constructione mundidixit, vt ex 2. hypothesi & ex responsione ad 1. & 8.iam patuit. Scholastici vero, quorum principes sunt Petrus Lombardus & D. Thomas Aquinas, maniseste pandunt dogmata Aristotelis non posse cum doctrina Moysis & patrum in his stare; (vt patuit ex responsionad 2. & 8. & exalijs iam dictis in hocarticulo; Inuenta autem Galilæi cocordare cum S. scriptura, eamque à tortura theologorum & irrisionibus philosophorum vindicare; & philosophos esse fallaces; patrum que testimonia veraciora quam philosophorum. Nescio cur libeat cæcutire, & sine doctrina salso zelo surere, aut sine zelo doctrinam sensatam impugnare.

## Advindecimum.

& in corollario, vbi dicitur, quam sit Deo gratum philosophari in libro eius, & quomodo cœlestia inquirere non sit vanum, sed vtilead gloriam Dei manisestandam, & sidem de animæhumanæ divinitate & immortalitate astruendam; & quod versus Catonis non æquivaleant versibus Ouidij contrarijs divinioribusque; & quod insuper David hoc studium, vtsublime, nonvt superbum, commendet. Adde, quod ratio Catonis est contrassidem. Cum enim sis mortalis, qua sunt mortalia; cura. Quod non de solo corpore, sed de animo quoque dicitur, esse oportet. Si enimanimus immortalis & deisicabilis est, non debet ab inquisitione divinorum alienari: Vnde David, Quarite Deum, & vinetanima vestra. Et alibi, Quarite siciem eius semper. Et de cœlestibus, Cæli enarrant & c. Et videbo cælos tuos, & c. Et alibi, Mirabilia operatua, ideo scrutata est anima mea. Quomodo autem terminum in his non posuerint patres nostri, patet ex assert. 4.

& quomodo sapiendum adsobrietatem, &c. Sed in theologicis nostris de his abundanter.

CAPVT

G 3

#### CAPVT V.

## Quo loco habenda argumenta, capite secundo pro Galileo addutta.

Rationes pro Galileo propositas, opinor, zgre nunc solui posse om-nes. Cum enim ego pluribus annis celum esse igneum opinatus sim, iplumq; cœlum igniù omnium fontem, altra vero ex igne etiam constituta, sicut August. Basil. & alij patres senserunt, & recens Telesius noster; conatus sum in quæst. & in metaphysicis rationes omnes Copernici & Pythagoræorú foluere. Sed post observationes Tychonis & Galilei, qui in cœlo stellato nouam stellam,& cometas ibidem, nedum supra lunam fieri conuincunt, & nubeculas circa solem; no omnia astra ignea esse suspicor: quam suspicionem Lunæ & Veneris augmentum ac decrementu, & Lunz, ac Iouis maculz magis confirmant. Illud etiam argumentum, quomodo stellata sphæra in vno momento tot millia milliari u peragret, licet à nobis solutum sit, adhuc tamé ancipitem me tenet. Stellæ insuper Mediceæ & Saturniæ, circumeuntes Iouem & Saturnum, non permittunt forte solem vnicum, nec centrum amoris vnicum, idest, solem, & al. terum odij, id est, tellurem, vt nos dicebamus in physiologia, colores fixarum persimiles planetarum alij aliorum coloribus, suspectam faciunt etiam Galilei & aliorum de Solibus opinionem. Quapropter suspendo iudicium; & ad Galilei argumenta respondeo, paratus obedire mandatis Ecclesiz&meliorum iudicio.

# Adprimum, secundum, tertium, quartum, quintum . & septimum.

A D 1 2.3.4.5. & 7. eadem est responsio, quod probabilis sit, non vera, sententia Copernici & Galilei, à tot theologis approbatascum hæc non sit determinatio in Concilio generali sacta, neque ex motu proprio summi Pontificis Pauli 3. ex Spiritus sancti assistentia, sed solum permissio vt imprimantur libri: hanc opinionem continentes, tanquam sidei non repugnantes. Neque enim cum Papa approbat sanctorum theologorum

gorum doctrinam, tanquam de fide adprobat totam, sed tanquam vtilem & lectione dignam, vt docent Parisienses doctores in articulis, quos in D. Thoma adnotarunt. Alioquin Papa Gelasius etiam errores Cypriani & Hieronymi & multorum quos ibi dist 15.c. Sancia Romana, suscipit approbatq;, approbasset. Ad aliud dico, quod probabile est, non esse aliquid contra scripturas in his dogmatibus propter prædictorum theologorum & Pape authoritatem permittentis; non tamen necessariu. Quod enim illi nondum viderunt, possunt moderni theologi videre, si præsertim scripturas & cœlum operosius & ingeniosius observent, prout in corpore huius articuli ego faciendum proposui, aut revelationem nouam habeant. Ego tamen sateor, me non videre, vnde iactura autoritatis scripturarum sanciarum siat ex Galilei dogmatibus: imo lucrum sieri arbitror, vt ex dictis patet.

## Adoctauum, nonum, & decimum.

A D 8. 9. & 10. nescio an demonstrationes sint pro Galileo, cum euadant theologi per sensus mysticos & cœlos æquiuocos, vt 1. D. Thomæ apparet; sed tamen demonstrationes contra Aristotelem sine dubio. Nos autem responsionibus pro Galileo omne id quod dicunt theologi, examinauimus; & huic fauere scripturas non minus, quam illis ex doctrina aliorum philosophorum loquentibus, vere intelligimus; parati meliori intellectui cedere. In metaphysices part. 3. lib. 1. omnia Galilei & Pythagoræorum dogmata, & Copernici examinauimus, & his argumentis satisfecimus vt potuimus: similiter in quæstionibus omnibus physicis, vbi longe plura ex naturalibus argumenta contra Copernicum contexuimus. Nunc ex theologicis modo procedimus: jbi videat physicus, sed ecclesia sit iudex, an sit permittendum Galileo de his scribere & disputare.

# Adsextum.

A D6 nescio quid negem. Picus enim, comes Mirandulanus, tanquam veram historiam inducit, quod Aristoteles, scripta Moysis de Deo libere mundum creante in temporis initiolegens vel recitari audies spre-

spreuerit tanquam rustica & sine probatione exarata; quod etiam Porphyrius fecit, vt narrat Eusebius. De Pythagora autem, quod fuerit Iudæus genere, testatur Ambrosius;non memini, vtrum in sermonibus an in epistolis; libros enim nunc non habeo. Sed tamen hocsic esse memini. Imo scholiastes Ambrosij dubitans, quonam modo Pythagoras suerit Hebræus cum alij de Samo Græciæ eum faciant, (sed de Samo Calabriz, olim magnz Grzciz, facit G. Barrius Franciscanus, respondet, absque certa historia id non protulisse. Et quidem sanctitas, & grauitas Ambrosij hoc volunt, vt & argumenta. Pythagoras enim ciborum delectum, Dei vnitatem, licer Angelos deos secundos dixerit, & omnia numeris docet, (sicut Moyses in constructione tabernaculi, & Salomon omnia numero, pondere & mensura creata ponit,) & Moylen in legislatione æmulatur; qua de re vide metaphylicam nostram: hæc autem solennia Iudæis fuisse constat. Potius autem genere Iudæus natus esse in Sa. mo, vt & Spartani in libris Machabæorum de genere Abrahæesse perhibentur: ludæi enim per plurimas mundi partes ex Abrahami & Moyfis & Iudicum temporibus dispergebantur. Pythagoras autem hanc mirabilem philosophiam apud Gentiles de telluris motu, & systematis in cœlo, & quod sol sit in centro, & luna sit altera tellus, & quatuor elementa nédum aqua in syderibus, primus promulgauit, testibus Laertio, Plutarcho, Aristotele & Galeno. Quapropter ex Moyse accepisse videtur: non enim ranta sapientia illi absq; præuia reuelatione esse potnit. Sicuti & Copernicus ex præuijs Pythagoræorum monumentis ista excogitare cœpir, observationibus Francisci Mariæ excitus: Pythagoræ discipulus, Timæus Locrensis nostras, motum terræ diarium mathematice demonstrauit: Philolaus vero Crotoniata, annuum: librationis videtur Copernicus adtunxisse, (vt in quæstionibus physicis docui,) Thebiti Babylonici & Alfonsi regis Hispanorum motus exemplo; quas etiam desiderari, D. Thomas in 12. metaphys. ex dictis Simplicij insinuat. At etiamsi Iudæus non sit Pythagoras, vt patriæ philosophiæ ista docuerit; tamen ex historijs nouimus, cum sacerdotibus Ægyptijs, cum Pherecide Syro, & cum Iudæis in Iudæa contermina Syriæ Ægypto, inque ipsa Syria & Ægypto esse conversatum & ab illis audivisse legem, & philosophiam deaquis & montibus & terris in cœlo, & de montibus lunæ, ac similibus, quæin hac quæstione parauimus in sacris biblijs haberi. Aristoles auté ficuti

sicuti irrisit Moysen Iudzum isa & Pythagoram Iudzum aut Iudaizantem. Quaptopter nostri Christiani , spiritualiter Iudai secundum abbi stolum, vindicant sacram philosophiam Mosaicam ab initirijs ethnico: rum per certissima instrumenta & rationes. Cur marmuramus, sicut olim Iudzi contra Moylen vindicem suum ab iniurijs Ægypriorum? Rabbini prisci, quorum libris nunc careo, eadem fere docent. Imo Machometus in dialogo cum Abdia ludzo, & in Alcorano, cum effet etiam Ismaelita & à Iudæis edoctus, quos secum ducebat vt ex multis historijs elicit ecstaticus doctor Dionysius Carthusianus in libris contra Machometum; ponit in cœlo multa maria, & spatia aerea, & montes, & subterranostra septemalias terras, & bouem sustinentem eas. Quà à Iudæis & Thalmudistis accepisse videtur, (Sixto Senési & Dionysio Carthusiano & alijs & ipsa retestantibus,) Sed cum esset indoctissimus, loquutus est quicquid in buccam veniebat, tanquam arreptitius, vt videre est in responsionibus eius. Confunditque vera falsis, vt facit etiam in historia Iosephi, Dauidis Salomonis, & Iesu Christi domini nostri. Imo metaphorica nesciuit distinguere à proprijs : vnde ponit columnas tenentes mundum, & fluuios vini & butyri in paradiso, sicutin Iob, nominantur, & alia id genus; & quod cœlum, ne ruat, sustineatur à monte Caf. à quo etiam suburidem colorem mutuetur: & hocab his accepit primis Christianis, qui montem, in quo putant esse terrestrem paradisum, vs. que ad cælum eleuant, vt expertes adhuc geographiæ; vnde quærit Anastasius Sinaita, quomodo inde descenderint homines. Omitto, quæ dicit ab his Beda. Hoc solum ex his habe, quod Machometus à Rabbinis acceperit plures terras & maria & systemata super cœlum nostrum. Cum igitur antiquissimis expositionibus sacræ scripturæ & modernis concors sit observatio Galilei & Empedoclis qui à Pythagoricis doctrinam habet, plusquam cæteri philosophi, teste D. Thoma; sacræscripturæinrebus cœlestibus est commodus. Cumque Pythagorici à Iudæis do &rinas habuerint, quibus nunc maxime consentit Galileus, non leui opinione motus, sed sensatis observationibus; arbitror cum D. Thoma & Augustino, vt in 2. hypothesi nos docuerunt, non absque periculo irrisio. mis scripturarum vel potius suspicionis, quali nos contra scripturas cum ethnicis sentiamus, vel sublimibus ingenijs inuideamus, (przsertim cum hæretici nihil hoe tempore in theologis Romanis non reprehendant, teste Bel58

ste Bellarminos) studium Galilei prohibeti posse; seriptaque eius suprimirimo log sore in causa, verimiriti vostri eadem austius am plexentur celebrontque.

In his autem dictie & scriptis & scribendis scriber censure's. Matris
Romanz ecclesiz, meliorumque iudicio me submitto. Vale

Illustrissime Cardinalis Caietane, patrone virtu-

and with the second of the translation of the second second of the secon

F 1 N 1 S.

The state of the s

The second secon

The manufaction of the state of

of the content of the

prigram transfer to the con-

SAYBRISCHE \*CTS ATE BUSLICHER HUNCHER HUNCHER

Digitized by Google