

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



E litt:

Joho: put: Gippovier

Ex. Dono

Viri Rev! Tho: Camel

Rectoris Eccles: de Holb

63651

Library of

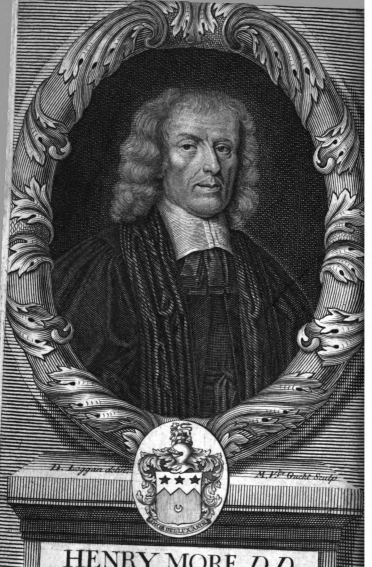


Princeton University.

alex. Fund

oogle





## HENRY MORE, D.D.

Obijt Sept. 1.1687. Atais 72 Annorum, Menfium 10, Dierum 20.

# ETHICUM,

Præcipua MORALIS PHILOSOPHIÆ RUDIMEMTA

Complectens,

Illustrata utplurimum Veterum Monumentis, & ad Probitatem Vitæ perpetuo accommodata.

Per HENRICUM MORUM Cantabrigiensem. Mo«

Editio quarta: Cui accesserunt Scholia, una cum Autoris Epistola ad V. C.

CICERO Tusc. Quæst.

O vita Philosophia dux! O Virtutum indagatrix, expultrixque vítiorum! Unus dies bene & ex praceptis tuis actus peccanti Immortalitati est anteponendus.

#### LONDINI:

Typis & impensis J. Downing in vico vulgo dicto Bartholomew-Close prope West-Smith-field. 1711.

viden ulu coaitan

HONORATISSIMO DOMINO

## Domino Heneagio Finch

BARONI DAVENTRIA,
Summo Anglia Cancellario

Et. Regiæ Majestati à CONSITALIS Secretioritus.

UR Enchiridion Ethicum, reliquis mais Scriptis Philosophicis prafixerim, in Præfacione breviter indicavi: Cur tuum Nomen, Honoratissime Domine, buic ipsi Enchiridio prafigam, tot concurrunt causa, ut nimis prolixus sane sorem si omnes vellem enamerare. Ingratus profecto essem, oum tua erga me Benevolentia tam conspicua dedisti Testimonia, nisi ego vivissim aliquas, quantum in me est, reciprocandi vices meditarer. Memoria penitus infixum est nul

(RECAP) A 2 120348

Digitized by Google

lo tempore obliterandum, quod mihi haud ita pridem nihil cogitanti, Ecclesiasticam quandam Dignitatem ultro conferre tam benigne dignatus sis; so cum vita mea propositum ita comparatum esset, ut meis rebus minus eam quadrare mox deprehendissem, quod amico meo, viro pio so docto, so de Ecclesia bene merito reiq; porto familiaris angustia oppresso, candem meo rogatu, qua est tua ad bonis benesaciendum propensitas, conferre non recusaveras adeos utiliduplici tunc abs te donatum benesicio merito me possem existimare.

Accessit huc non illepida quædam concinnitas, cum hoc meum volumen Philosophicum tam multis præclaris Nominibus tanquam tot Stellis ornandum esset, quorum pleraq, ex tua Familia sunt, aut cum ea Assinitate conjun-Etissima, ut tuum Nomen inter reliqua non sulgeat solum, sed ut res tulit, tanquam Sidus omnium auspicatissimum in ipsa fronte

Voluminis prafulgeat.

Et quod opusculum hos meum Ethicum, præ reliquis meis quidem scriptis maxime Ciceronianum, ceronianum, tibi peculiariter dedicandum censuerim, sic sane facere omnino par erat consentaneum. Etenim cum tam multas non solum voces sed sententias integras suffuratus e Cicerone, vel, ut mollius loquar, mutuatus essem; bonestissimam equidem Justitiæ cujusdam Speciem præ se serre putabam, quandoquidem Roman us ille Cicero ipse in vivis non est, (nisi sorte in te, Honoratissime Domine, vivat denuo atque spiret) si Anglicano nostro Ciceroni, boc est, Viro & Sapientia & Eloquentia apud nos omnium celebratissimo, redderem quod abstuli ac restituerem.

Sed ut Ciceronem omittam stylumg; Enchiridii, Donum hoc quami apprime tibi aptum gratumq; videri debeat, res ipsa loquitur. Quippe quod nihil aliud sit quam solidissima Probitatis Pietatisq; compendiosa licet vera tamen vivaq; Descriptio, & ad tui ipsius quasi Animi formam ducta ac depicta. Adeo ut cum Corporis tui Imaginem, ut solent Magnates, in splendida tua Aula, Kensingtonia, suspensam, quam non sine magna voluptate ila

lic aliquoties contemplatus fum, quippe pulchram quidem manuque perita depictam, habere non dedigneris; potiori profecto jure putcherrime tua Anima Picturam hoc Enchiridio delineutam, in privatum Museum admittere debes, U quoties modestia tua & occupationes publica permittant, usurpare oculis & ranquam verum virtutum tuarum Panegyricum perlegere. Quanquam fateor, ea in re ab Archetypo decidit, quod ad Politicas tuas virtutes non extenditur: Quarum tam multa ac proclara indies Donumenta das, in honorifico illo Cancellariatus tui munere fungendo, cui re preposuit Optimus & Clementissimus Princeps, us omnibus testatum compertuma; reddae, virum bonum ac prudentem non posse non esse Magistratum optimum.

Accedit inter reliquis magis peculiaribus rationibus postrema bec eademq; mibi cum aliis communis, Ratio, Quod omnium bonorum officium merito videri possit, primam quamq; occasionem sibi arripere Ho-

norem

norem gratulandi viris bonis, ad publica munera accitis, qui tanta, ut tu, cum dignitate ac integritate suas Provincias administrant, qui tanta ut tu, id est, summa, cum animi moderatione, comitate & affabilitate inter summos honores, cum omnis generis hominibus conversaris, quod honorum fortunarumque tuarum diuturnitatis omen esse auspicatissimum & censeo & opto. Deumque Optimum Maximum precor, ut in sum Principisque nostri Clementissimi Honorem, in emolumentum Ecclefie cui semper te strenuum præbuisti Patronum, & in communem Reipublica salutem, tua confilia perpetuo prosperet, diuque te sérvet incolu-Sic ex animo vovet

Servus tuus humillimus,

E Museo, Cantabrigiæ, 3 Calend. Martias, An Dom. 1678.

HEN. MORUS. Ad-

## Ad Lectorem.

ON est quod diu te morer, amice Lector, præsandi causa; quanquam iterum te prorsus insalutatum præterire non debeo, nisi etiam tum cum de Moribus scribo, ipse male moratus videri velim. Quod igitur in plerisque meis scriptis seci, ut intelligat utique Lector quæ Occasio, quis Scopus, quæque tandem Ratio scribendorum singulorum suerit, idem in præsenti hoc Opusculo breviter saciendum putavi.

Quam invito & reluctanti animo hoc quicquid est operis aggressus sum, ipsi norunt qui me ad illud aggrediendum tanta contentione stimularunt. Multa enim obstabant quo minus vel vehementissimis sæpiusque iteratis illorum esslagitationibus me passus sim vinci. Unum, Quod is sum qui non multum tribuere solebam hujusmodi aridis & strigosis Moralis Philosophiæ Systematis, quæ meris Definitionum & Divisionum x10422/1215 contra solidum Vitium ac Turpitudinem præliari pertendunt. Vitium enim Virtute sola debellandum putabam; Virtutem autem veram vivamque

vamque doceri non posse, sed per Fidem in Deum ex Deo vivo vivisque illius Oraculis esse hauriendam. Divinum enim quendam sensum subesse oportere; quem qui habet & sovet, nec eum sciens volensque violat aut vulnerat, quid in quaque re honestum sit vel turpe quasi sun sponte tandem facile dijudicaturum: Qui vero hoc sensu destituitur, quantumvis instructissimus sit omnimodis Virtutum Distributionibus & Definitionibus, eum nunquam tamen ad veram Virtutem perventurum, neque, cum nondum seipsum extuerit, nosciturum quid sit vera Virtus, nec fortasse crediturum quod quicquam omnino sit præter inane nomen. Quo monstrorum genere (proh dolor!) hac ætate omnia sere loca opplentur.

Alterum erat, Quod amænissimis quibusdam studiis tempus animumque recens addixeram, a quibus me tam derepente avelli admodum ægre ferebatti; præsertim cum post labesactatas & aresactas vires ex nuperis quibusdam laboribus, issque paulo solito serventioribus, harum novarum speculationum leni roscidaque aura mirisce

me reereari persentiscerem & permulceri.

Postremum, Quod supervacaneam sore putabam hanc operam, cum Vir quidam, prout ipsi norunt, præstantissimus doctissimusque absolutissimum Opus Ethicum de primaria illa Quæstione circa immutabiles Boni Malique rationes jam medimeditaretur; quod brevi in lucem proditurum me sperare dicebam. Hæc ego adversus ipsos urgebam strenue. Illi vero contra Maximi fore momenti respon-

debant, ut nunc funt tempora, si quis istius-modi Rudimenta Ethica concinnaret tam luculenmodi Rudimenta Ethica concinnaret tam luculento ordine disposita & deducta, ut omnium Præceptorum ratio cuivis facile patesceret: Hoc enim esse præsentis seculi ingenium, ut Causas rerum omnium reposcant, Mentemque humanam ad nihil obligari contendant præterquam Rectam Rationem, Hujusmodi Opus tam assarbre consectum magnopere oblectaturum probos, Divinosque illos animi sensus, quibus sorte desunt, seliciter ingeneraturum.

Amænica illa porro studia quod attinet, deponi ea posse ad tempus, & postmodum resumi: nec privatæ cujusvis voluptati utilitatem publicam posthaberi debere.

Quantum denique ad præstantissimi illius Vi-

Quantum denique ad præstantissimi illius Vi-ri Lucubrationes; quamvis sat scirent accuratissimas eas fore & amplissimas, incertum tamen esse, propter multifaria illius negoria, quando finiencæ, quando mandandæ sint Typis: Sed & uno fere illo Argumento paulo supra nominato circumscribi. Se vero Sistema Ethicum desiderare; nec tamen justum Volumen, sed Exchiridium potius, Librum parvum, portatilem, & Tyronibus erudiendis non inidoneum.

Ad hunc fere sensum multa ultro citroque differuimus. Quibus tamen tunc temporis me
nullatenus victum persensi nec vulneratum; optimoque jure sactum iri putabam, si nullo prætextu ab eis studiis revocari me paterer ex quibus tantam voluptatem percipiebam, viresque
animi juxta ac corporis eis indulgendo tam mirifice recreari sentiebam & resici. Nec credibile tunc existimabam me ullis machinis hoc bile tunc existimabam me ullis machinis hoc posse dimoveri loco. Cum tamen die postero (En humanorum consiliorum incertitudinem!) multo mane post somnum in lecto jacens, harumque rerum memoriam apud meipsum recolens, idem ego, qui pridie externa illa jacula tam fortiter repuli, internis conscientiæ aculeis confosses statim succumbo. Hoc enim inter alia acriter animum momordit atque ussit meum; Quod nisi nunc, cum tanto voluptatis impetu alio rapior, me ad opus hoc (in quo spes saltem aliqua publici commodi essulget) continuo accingerem, certus esse non possem quin ad omnes illos quos hactenus in scribendo exantlavi labores Jucundi potius ratio quam Honesti me perpetuo instigasset, nec tam veræ Virtutis fructus essent quam scripturientis cujusdam Cacoethis essectus. Adeo ut illud ipsum quod me ante revocabat maxime, nunc violentissime omnium impelleret ad præsens hoc opus suscipiendum. Quoque ingratius videbatur, eo obstinatius aggressus sum, ut ut

ut planius mihi ipsi de propria mea sinceritate constaret.

Verum enimvero, ut ingenue fatear quod res est, postquam semel totius operis ambitum animo meo delineaveram, (quod brevissimo seci spatio,) partemque illius absolveram, adeo mihi arridere atque adblandiri incipiebat Institutum, ut, quanquam quædam accidebant in médio cursu quæ alias me violenter retrahere potuissent, non possem tamen tunc desistere ab potuissent, non possem tamen tunc desistere ab Incepto, nec a calamo manum abstinere, donec inchoatum Opus siniverim. Et, ut nihil dissimulem, hoc etiam currenti calcar addidit, quod putabam minime dedecere hominem qui primis & potissimis Naturalis cujusdam Theologiæ sandamentis jaciendis operam tam gnaviter impenderam, demonstrando utique Deum exsistere, Animamque humanam esse immortalem, etiam tertiam hanc partem de Vita atque Moribus hisce jactis Fundamentis superstruere. Hæc suit Occasio

Scopus autem, non Scribentis, (is enim est quem dixi, propriæ scilicet conscientiæ pensum ut absolvam,) sed ipsius Scripti, idem est qui debet esse omnium Scriptorum Ethicorum, Humanæ nimirum Vitæ emendatio. In eo enim errore plerique versari videntur, ut Systemata Ethica ad inutiles tantummodo Quæstiunculas ventilandas constitui debere arbitrentur, Moralemque

ralemque disciplinam (quod ait Cicero) Ostentationem Scientia, non Legem Vita, putent. Cum tamen verus ac genuinus Scopus Moralis Philosophize sit, ut ex illius Præceptorum lectione &c meditatione Animus humanus amore Virturis inflammetur, ut ad Virtutem perpetuo anhelet, ut Virtutem denique assequatur, cumque ipsa Virtute veram ac solidam Felicitatem.

Ex hoc fonte igitur, quod ultimo loco occurrit, petenda est tota hujus Scripti ratio. Per rationem enim non intelligo Methodum siwe Syntheticam, sive Analyticam, sed totius Operis Formam atque Ingenium; quod ita comparatum spero, ut selicius & certius dictum scopum attingat quam pleraque alia hujus generis Scripta. Quanquam quod ad illam proprie dictam Methodum attinet, nullatenus eam neglexi, tametsi tam severiter & restricte ea in re me habendum non putavi. Semper tamen, quoad memini, quod clarius est, præcedit, quodque obscurius sequitur. Quod unum omnium sere Methodorum summam in se complectitur.

Quod autem non omnia corrasi & congessi quæ ad Systematis. Ethici integritatem videri poterant pertinere, in co Prudentiæ indultum est, cum hac compendiaria ratione me citius sinem assecuturum sperarem, quam si hisce essicacissimis maximeque necessariis documentis etiam ca que minus sunt essicacia accumulassem straque

que ea fere selegi quæ aliquem calorem in se habent atque stimulum ad Virtutem. Quem certe illa habent maxime quæ ex intimo vivoque animi nostri sensu & experientia depromimus, non quæ ad alienorum Scriptorum exemplum excudimus externa quadam arte atque imitatione. Qualia perpauca hic occurrunt præterquam Cartesiana illa de Passionalista capa de tem Cartesia perpetuo sere definio pariter & distribuo. Cæterum ea Ethicæ pars pure speculativa est, ita ut nihil hinc damni summo nostro scopo possit accidere.

scopo possit accidere.

Quanquam vero hic proprios animi mei sensus intimasque Emanationes quam maxime describerre statuebam; ne quid tamen ipsis vel ornamenti vel authoritatis deesset, non solum verba, sed & sententias Veterum, in locupletius rei testimonium, frequentissime adhibui; ut indeplanius constaret, in hac scribendi libertate me extra cancellos non transibiisse, nec tam innovasse quicquam in Morali Philosophia, quam puram issam atque antiquam quass possiminio re-

vocasse.

Siquis vero forte me cumulatius hoc fecisse & copiosius contendat quam opus erat, equidem non multum renitor. Fateor enim me omnem prensitasse occasionem exponendi ante oculos Christiani Orbis sanctum illum Virtuis sensum,

qui

qui etiam Ethnicorum animis tam alte insedit, quemque per divinas illas voces atque sententias quas literis mandarunt tam luculente testati sunt, ut merito nos Christianos pudeat, e nobis tam paucos esse qui aut tam juste vivere deprehendimur, aut tam sapide loqui; quinimo cousque cæcutiisse, ut Virtutis tum rem tum nomen, quasi data opera, proculcemus & asspernemur tanquam vile quiddam & prosanum, Barbarisque Gentibus relinquendum. In quo tamen non tam Nationibus exteris insultamus, quam crassam nostram ostentamus ignorantiam.

Est enim vera Virtus Divinæ quædam Na-

Est enim vera Virtus Divinæ quædam Naturæ participatio. Unde & præcipua Christianæ Religionis pars est jure merito existimanda. Quanquam enim nominibus differunt tria illa quæ toties in sermone hominum occurrunt, Virtus, Gratia, & Divina (quæ dicitur) Vita; siquis tamen in ea penitius introspexerit, re prorsus reperiet idem. Vocari vero hanc Animi persectionem Dei vitam quatenus viva illius in nobis imago est, non levis & superficiaria Virtutis notio & imaginatio, sed solidus potius pervicaxque rerum pulcherrimarum sensus en amplexus: Gratiam autem, quatenus gratuitum Dei donum est: Virtutem denique, ut quæ vis quædam Animi est qua Passionibus corporeis ita dominamur, ut in re quaque constanter prosequamur quod absolute optimum est, quemadmodum

Ad Lectorem.

xvii

modum eam in subsequenti Tractatu definivimus. Quod sane monuisse operæ pretsum censerum, ut sædo ac pernicioso quorundam errori hic occurrerem, qui, exsulante Probitate, Divinam tamen Vitam domi se putant posse reinere, & sub prætextu Gratiæ Virtutem ejiciant foras.

Datum e Museo, pridie K. Maii, Anno Salutis MDCLXVII.

H. M.

B

De

(a) A CALLER TO THE RECORD OF THE TOOL OF THE PROPERTY OF T

Fish in

: 17 in **, e** 2 in 18 in

\* F

### De Secunda Editione ad Lectorem Prefatio.

I. E plus forte me rearis, amice Lector, in Secunda Editione prastitisse quam revera prastiti, quid a me in ea prasti-

tum sit paucis pibi enarrandum censui.

2. Primo igitur, nullis novis sententiis terumve notitis novam banc Enchiridii nostri Editionem ornavi vel locupletavi, quanquam Libri primi
Capita numero plura bæc tibi exhibet quam prior
illa Editio. Quartum enim Caput in duo, septimum in
quinque distribui; ut crebrior daretur legentibus
interspirandi & meditandi opportunitas; & ex distinstis Titulis sive Argumentis, que singulis Capitibus presixi, aliquanto facilior distinctiorque oriretur rerum praceptarum intelligentia.

3. Secundo, Grace qua occurrunt omnia Latine reddidi; non quidem tam aride & jejune, vel, quod alii mallent appellare, tam accurate, ut verbum verbo perpetuo respondeat, sed laxe magis quoad voces, & Paraphrastice aliquando; verum quoad sensum sideliter semper satisque restricte & circumscripte. Hanc enim interpretandi ratio-

nem Instituto nostro accommodatiorem fore putavimas, ut qui ex Grammaticorum Criticorumve minutiis nultam gloriam aucupamur, sed ubique sic
loqui studemus, ut per sermones nostros in animis
bominum, quantum possumus, amorem Veritatis
Virtutisque accendamus. Porro, ipsos Textus Gracos, nequid eocum oculos offendat qui Grace nesciunt, ex Enchiridio tollendos fere perpetuo curavimus, & ad illius calcem rejiciendos, Interpretamentis solummodo contenti.

4. Tertio denique, Tameth nihil novi in hac Secunda Editione iph Trastatui ingessimus, Epistolam tamen nostram ad V. C. illi superadjiciendam statuimus, tanguam ad Secundi Libri Caput de Pietate non incommodam Appendicem. Ita enim comparata est tamestra Epistola, ut non solum idonea sit ad faciliorem Cartesianæ Philosophiæ intelligentiam Introductio, sed ad id imne quod in ea nocere possit incautis, Pietatemve lædere, satis tuta Pramunitio & Præclusio.

Due autem potissimum sunt Conclusiones in ista Philosophia a quibus maximum Pietati impendet periculum. Quarum una est, Quod illa ipsa Materia ex qua Mundus consistit non potest non exsistere quoquoversum indefinite extensa: quippe quod indesinita illa Extensio, quam nos animis nostris expangere nullo pasto possumus quin exsistat, necessario juxta mentem Cartessi sit corporea. Quam Opinionem, quanquam in has presenti leviter tantum

tum perstrinximus, in prima tamen nostra secundaque Epistola ad Cartesium suse solideque resutavimus.

5. Et certe, vel ex uno boc argumento, quad jam occurrit a Terræ motu desumpto, cuivis constare poterit, cui ingenium nec tardum est nec magnis prajudiciis obsessum, hanc exsistendi necessitatem non quidem extensa Mundi materia, sed alteri alicui immateriali Extensioni, competere. Nullarum enim Speculationum in universa Philosophia (ne ipsa quidem Mathesi excepta) animo scientiaque magis sum compos, quam bujus unius quam vunc eo propositum. Corpus Telluris annuo suo circuitu Ellipticum quendam annulum certis semidiametris a Sole undique distantem describere, in confesso est apud omnes melioris nota Philosophos. Jam vero, cum nulla Figura nisi in aliqua Extensione describi posfit, nes in externa Mundi materia, Vortice puta quo defertur Terra, bac descriptio fiat, (neque enim transit per partes Vorticis, sed cum ipso Vortice certa a Sole distantia circumvehitur;) plane sequitur esse Extensum quoddam interius intra quod jacet totus Vortex; in quo circuitus bic Ellipticus per corpus Terra describitur, Extensumque boc interius immobile ese, totumque in eo Vorticem moveri. Atque boc denique illud esse Ex-tensum cui soli illa exfistendi necessitas competit, ut quod hve mens five imaginatio nostra nullis machinis e verum Universitate exturbare novit, vel exter-B 3

exterminare, sed quocunque pervoluitur, animus incidit vel invitus in hanc immobilem Extansionem.

orde porro sequitur, si Cartesium audire velimas, qui toties nobis inculcat itlud Distum, Nihili nullam esse affectionem, quod immedilis bac atque necessaria Esctensio sit etiam Essentia quadam sive Substantia. Que sum corperea esse non possit, ut qua Corpus sive Materiam ubique penetrat, relinquitur ut sit Incorporea sive Spiritus, vel, si malles, immensi cujuspiam Spiritus amplitudo. \* Cum vero necessitas existendi nulli rei praterquam Deo soli competere potest, oportet immensam banc Amplitudinem, quam deprehendimus necessario exsistere, um aliam esse quam ipsam Divinam in qua vivimus, movemur & substitumus.

7. Que si ita sint, resta quadam Methodo planeque demonstrativa pervenimus tum ad Aristotelis Motorem printum immobilem, quem ille appellat το πρώτον κινών εκίνητον, tum ad Anaxagore νών είμγη, hos est, Montem impermixtam. Nambine clare constat primam entities motum. Physicorum originem este immobilem, Namenque Divinum non solum quatenus Mens est Materia esse impermixtum, sed etiam quatenus Vis quedam movens universam Mundi materiam. Immoensum enim hoc Extensum immobile non circumtarquetur cum innumeris istis circumatte Materia Korticibus, nec ita coalescit Deus cum Mundaho corpore, (\* quemadmodum sit in particularibus Animalibus,)

libus, ut ipfe smul aligno cum illius montu abripiatur; sed silic tantum assistit. E \* sublimiori quadam magisque suspensa Magia Materia particulis debitos motus sormasque imprimit.

&. Atque bec, ita sane fint per me licet, qui ita a natura comparatus sum ut milit ramera elle concipare possim quod omni cares Amplitudine. Ne-que equidem corum bominum subtilizatem quicquam moror, que ex so qued Substantia definiarue this par le lubliftens, spagludere volunt, Aliquas dari posse Substantias une nec ipse extense ultam babare pollunt nelationem vel babitudinem, nempe, gaod in definitione Substantia nulla istiusmodi cerum sit mentio. Hier enim ipsorum con-sidentia plane oritur e rerum Dialecticarum Metaphysicarumve imperitia. Quod si quis eo suam curam intendere velit & cogitationem, ut rationes illas universalistimas omnibus rebus competentes, quas Dialectica vei Metaphysica tractat, penitius intelligat, inveniet tandem omni omnino Enti quatenus Ens est aliqualem competere amplitudinem; nec id magis mirum videri debere, quam qued materia rebus omnibus competat. Quod certe nifi esset, Causa illa que Materia dicitur a Dialecticis trasari non posset.

9. Ut rem igitur comprehendam brevi. Quemadmodum omne id quod fit e quatuor Caufis oriri intelligitur, Efficiente, Materia, Forma, & Fine:

Fine; Efficiens vero & Finis externo dantaxat respectu rem attingunt, Materia & Forma ipsam Essentiam rei constituunt: ita id quod constituitur, ut ratione Essicientis Essectum dicitur, ratione Finis Destinatum, sic ratione Materiæ & Formæ, que totam Essentiam continent, Essentiatum rede, etst hand ita polite, dici potest, vel Essentiam habens, quod id resum est quod Ens. Unde
Ens quatenus Ens Materiam aliquam in se complettieur. Quæ, obsecro, quidnam esse potest nist Amplicudo generalistmo modo sumpta, cum nihil præter eam hac ratione mentibus nostris potest obversari? Materia igitur Logica vel Metaphysica amplitudinem aliquam generalem cogitationibus nostris obvertit: Forma vero distinctionem sive differentiam bujus Amplitudinis infert, idque innuit quo amplitudo ab amplitudine intime discriminatur. Atque hæc sunt Duo illa Entis quatenus Ens est Principia incomplexa; non Essentia & Exsistentia, ut quidam imperite arbitrantur.

10. Neque me illud movet, quod quidam hic proni sunt oggerere; Exinde utique consequi, nihil omnino esse in rerum Natura quod in partes revera
discerpi non possit. Satis enim scio totum id ex
puro puto præjudicio esse prosectium, quod toties in
quotidiana vita res extensas disfringi viderimus o
dissecari. Merum vero Vacuum imaginari Expansionem illam in qua volvuntur Vortices ætherei,
ex eo nascitur, quod soliditatem essentiæ cujusque

ex ea vi æstimare solemus qua afficere potest nostros sensus externos. Alioqui vel ex sententia Cartesti immobilis illa Amplitudo in qua emnia necesse est moveri statim deprehenderetur Essentia quædam realis, quam tamen discerpi posse omnibus animorum bumanorum sacultatibus plane repugnat. Unde manifestum est quod Indiscerpibilitas & Amplitudo in uno eodemque subjecto optime possunt consistere.

confidentius negaverit, is bomo profecto reus læse confidentius negaverit, is bomo profecto reus læse Divinæ Omnipotentiæ jure merito censebitur, ut qui ea omnia Divinæ potestati non tribuit que nullam involvit contradictionem ipsi tribuisse. Quid enim? \* Annon potest Deus ad suipsius similitudimem substantiam unam per se perfecteve simplicem creare? Ea vero substantia quæ est per se una, on per aliud, no revera simplex est nec ex ullis partibus Physice distinctis composita & coagmentata, ita in nullas discerpi a quequam potest, nec Physice dividi.

Neque ego quicquam motor eorum voces qui bic clamitant eas saltem a Deo posse divelli, quodque id nisi concedamus, læsæ Divinæ Omnipotentiæ nosmetips sumus iterum agendi rei. Nam si quid per se simmediate unum creaverit Deus, anzihilare quidem potest, repugnat tamen islem cum posse dissecare; propterea quod ex eo solo quod est, unum est, per se, non per aliud quicquam quo Essentiæ amplitudo conglutinetur & quas compages siat mul-

tarum verum, non una res atque simplex; eodemque modo ac necessitate partes cohærent quo Proprietates essentiales cum Subjecto, quæ cum eo extingui quidem possunt, nec tamen realiter ab ipso distingui vel separari. Cujus nulla ratio reddi patest,
nist quod per se & immediate Subjectum sit tale ex
illa ipsa Idea juxta quam illud creavit Deum

12. Quamobrem cum Amplicudo five Extensio æque latet patet ac ipfa ret cujusvis Essentia, won continuo sequetur, si vel invitis mobis aute Mentis oculos semper oberret Idea quædam indesinitæ undique Extensionis tanquam necessario exsistentis, quam nullo modo animo nostro excutere, pofsumus nec deponere, qued bæc corporeas aliquius Materiæ sit Idea, quodque illi proinde existendi necessitas competat; sed potius Ideam esse Quani-preæsentiæ Divinæ obscuriori quodam modo xepræsentatæ, cui scimus necessitatem expstandi competere. Ex eo vero quod quid extensum sit, inserre statim quod etiam moveri possit, quod discerpi in partes, quod nullum aliud extensum possit penetrare, & in universum pertendere, quod in unaquaque Idea aliquod primum Attributum sit essentiale a quo cætera omnia necessario possint deduci; lepidum sane quiddam est & ingeniosum, sed in quo nulla solida est rationis cobærentia vel sequela. Videnturque mihi qui sic philosophantur, ex eq quod primos Logicæ sontes ignoraverint in tam immundas lacunas incidisse, vel, quad pejus est, kines, U[u]-

Osusque rerum e speculationibus Philosophicis etiam

desa opera exclusifile.

13. Nos vero, qui scimus omnia a Deo Optima Maximo creatazesse, ignorare non possumus, cum a tam benigno aç sepienti Pxincipio preficiscantur, \* Rationes Ideafque rerum amnium a Fine, a que & Bonse appellantur, omnino effe petendas. nim, quad obiter monendum censui, res quælibet, a tora collecta distinctaque a cateris essenia Una, e Forma vero præcipue Vera, & a Fine denique Bcna nominata: Qua præclara five Meraphylicz five Dialecticæ Theoremata plane innuunt, Attribute terum inseparabilia non ab uno aliquo principali in ipsis essentialique Attributo arida quadam ac Mathematica certitudine & necessitate derivari, tanmans si ipso posito reliqua necessario sequerentur virtute illius solius. Attributi, atque ita hic fons esset ille essentialis a quo reliqua amnia Attributa immediate fluerent; sed Essentiam ipsam a Deo sio creatam fontem esse immediatum omnium suorum essentialium & inseparabilium Attributorum, quorum ratio milla distincta peti potest ab ipla Essentia, sed 4 Fine solo Divina mente concepto, quo collingant omnja illa Attributa quæ inveniuntur inseparabiliter inesse alicui Subjecto.

Neque enim unum quicquam est præter bunc Finem, quo res Bona sit, a quo rationes Attributorum ipsius deduci possunt, vel ad quod queunt ultimo reduci ab ipsove mensurari. Quod itaque Princi-

pium

pium the dea dexhe appellat alicubi Aristoteles: & recte sane, cum & ipsum florem Divinitatis, quod Platonici taiasòn nuncupant, tam manifesto videatur attingere, redolere, spirare. Sed in hac prima Conclusione excursum est ultra quam institui.

14. Altera illa Cartessi, qua Pietatem videtur minus sapere, Opinio hac est, Omnia scilicet Mundi Phænomena, ne Plantis quidem Organicisque Animalium corporibus exceptis, oriri posse ex Principiis mere Mechanicis, nimisum ex Motu solummodo locali ac Materia; necessariasque eorum omnium causas ac rationes ab istis sontibus posse deduci. Quam malesanam sententiam multis certe in locis in hac ipsa Epi-stola itidem perstrinximus. Verum unica tantum Instantia (de Striatarum scilicet formatione & motu) eam agressi hic sumus operosius resutare. Nec mirari debes quod in re tanti momenti uno contentus essem argumento, cum tam multa suppeterent. Nam in aliis meis Scriptis tam claris & perspiculs Demonstrationibus rem confeci, ut superfluum fore putarem in hac iterum Epistola eidem
studio insudare. Eas autem intelligo Demonstrationes quas adhibui in Libris adversus Atheos,
& De Animæ Immortalitate: Qualis est illa
quam desumpsi ab insigni illo Experimento magni
Antlia Pneumatica Suctori appensi ponderis, ab eoque, ob extrusum aerem quasi sponte ascendente,
sursum subvecti; Alteraque a Descensu Gravium petita.

petita. Quibus denique addas ascensum Lamina ligneæ rotunda fundo Situla, aqua impleta, fere aqualis & soluta. Qua Phanomena omnia cum simplicissima sint, tantum tamen abest ut eorum ratio aliqua pure Mechanica reddi possit, ut communibus Mechanica Legibus planissime repugnent: quemadmodum aperte in pradictis illis Tractatibus de duobus prioribus, de ultimo alibi, demonstravimus.

15. Cum igitur in Phanomenis tam simplicibus, tam undique nudis, tamque facile animo nostro comprehensibilibus perfecteque perviis, adeo misere hallucinetur hac nimium nunc dierum decantata Philosophia Mechanica, quam furiosa, obsecro, spes est, & insana policitatio, omnium eorum qua in Mundo apparent, etiam qua maximo & intricatissimo constant artissicio, causas pure Mechanicas quenquam posse excogitare? Quod mihi non absimile videtur illius impudentia & temeritati, qui, cum duorum scamnorum naviculam in portu evertisset, gloriabatur tamen se in Euxino Ponto Argonautarum navem posse gubernare. Quemadmodum scite juxta ac solide sua in causa ratiocinatur apud Ciceronem L. Crassus.

16. Quod vero ad me attinet, in ea sum sententia, quod non solum intricatissima illa Phanomena ex Principiis pure Mechanicis explicari non possunt, sed quod nulla. Quanquam ex immodico quodam amore ac studio erga Cartesium in hac Epistola aureas aliquot catenas nexu pure Mechani-

#### De Secunda Editione

co coharentes ipsi concesserim. Nunc vero (quod ta-men nulla animi levitate aut inconstantia feci-sed rationum pondere eo pressus,) mutavi sententiam, donumque revocavi. Neque enim quisquam est, opinor, qui animum habet nullo praoccupatum prajudicio, qui non mallet Principium ubique unum & homogeneum agnoscere, quam aliis atque aliis in locis diversum totoque genere dissonum. Ac proinde cum certus essem quadam Phanomena ex Diviniori principio originem traxisse quam quod pure Mechanicum est, eo id animum inclinavit ut crederem ex eodem itidem fonte catera omnia profluxisse. Deinde, oupovos illa, sive Physicarum Monadum in quasibet particulas Coalescentia, videtur sane res qua omni modo Mechanico prorsas sit inexplicabilis. Postremo, si vel prima Mundi Rudimenta ex istiusmodi tornationibus facta sint or rasuris quales singit Cartesius, tanta profecto reperiretur Elementi subtilissimi copia, \* ut etiam supra Saturni Orbitam regurgitaret. Atque hasce rationes obiter hoc modo subindicasse satis sit, cum hic non sit illis immorandi locus, sed eas tantummodo breviter notandi.

17. Caterum cum eo sim animo ut nulla Phanomena per universum Mundum pure Mechanica admittere possim, necessario consequitur ut Causarum Finalium indagationes in Naturalem etiam Philosophiam introducendas esse perlubenter statuam. Quod quidem facere hominem Philosophum ita ita condecere putabam, ut, quod e sua eas sustuleris Cartesius, honesta cuidam astutia imputare
maluerim, quam ulli ipsius ignorantia tam solida
veritatis. In quo siquid sim lapsus, id certe
humanitati mea potius tribuendum est, quam ulli ad officiose mentiendum vitiosa proclivitati.
Quod vero meipsum spestat, equidem censeo Finalis causa pervestivationem jucundissimam esse
Naturalis Philosophia partem; addo o utilistimam, tum ad alias res, tum pracipue ad
Pietatem veramque Religionem, qua nihil prastabilius, nihit suavius aut dulcius, nihil denique persectius a Deo immortali hominibus datum est.

18. Quamobrem siquis esset, sive caco aliquo Fato pulsus, sive propria commotus arrogantia, que jactaret se posse omnia Mundi Phanomena excausis pure Mechanicis deducere, hoc est, illustrissma omnia solidissimaque. Divina Exsistentia argumenta quasi uno ictu Natura rerum praesidere, cum tamen ne simplicissmi cujustibet Phanomeni causus quisquam pure Mechanicas revera possit proferre; annon homo hic perquam ridiculum se praberet omnibus Spectaculum? Annon subsannandum (dicam, an atrocius insultandum?) se diis hominibusque propinaret? Hic utique est ille Mundorum Mechanicus conditor, qui tamen ne lapidis quidem cajustibet descensum e rationibus pure Mechanicis explicare novit. Hiç ille

ille Navicula duorum scamnorum in portu eversor, qui tamen dignum se somniat qui praficiatur Argonavi. Hic est stupendus iste Sciolus,
qui Mundorum condendorum scientiam sibi mavult
arrogare, quam ut quis e Mundi conditi Phanomenis solidam Dei scientiam hauriat.

19. Nos vero interim, dum hac canitur cantilena, quid nos faciemus, qui sumus hujus tanti
Artissicis tam miselli, tam humiles, tam submissi,
tam timidi, tam stupidi denique tamque undique
superstitiosi admiratores? quibus religio est non
pie credere omnia Mechanice sieri posse ex eo solo quod hic ita sieri posse dixerit; cum tamen hac
sides parem fere vim ad impietatem habet ac si
revera ita possint sieri: qui malumus esse serviles alieni ingenii admiratores, quam religiosi
laudatores imperscrutabilis Sapientia Dei qua ex
ipsius operibus esfulget: Quid nos, inquam, faciemus? Imo vero quid ego, qui non multum absimilem Architectum, magnum illum Cartesium intelligo, tantis tamque immensis (tum in hac Epia
stola tum ubique Scriptorum meorum) laudibus
cumulavi?

20. Mene vero quid ego faciam rogas? Equidem dicam. Nisi ad exitum jam perducenda esset bac nostra Prafatio, longum de novo viri tam ingeniosi hic pertexerem Encomium. Nec continere me possum, quanquam in has conjectus angustias, quin breviter prositear quam elegans ille mihi Scri-

Scriptor videtur, quam concinnus, quam acutus, & (quod rei caput est) quam perspicuus & distinctus, usque adeo ut hanc distincte de rebus corporeis cogitandi vim ab eo nactus satis mature præviderem hac via rem succedere non posse, sed hunc eximium meum cogitandi Magistrum in eo ipso maxime falli quod ille tamen mihi videbatur deperire maxime; hoc est, Non diu erat cum claire deprehenderem, contra ac ille statuit, e Causis pure Mechanicis orinia Phænomena non posse deduci.

21. Ad quod profecto subsultabat mihi animus pra gaudio, cum ex ea Philosophia, Mechanicam intelligo, qua Religioni omnium truculentissime semper mihi visa est minitari, de est rebus qua ad Religionem spectant multo factus essem confirmatior. Quodque tam immensis laudibus Philosophiam Cartesianam extuli, eo consilio feci, ut alii id ipsum, quod ego expertus sum, ipsi mecum possent experiri, eisdemque armis (ab hoc utique armario desumptis) omnium Mechanicorum Atheorum considentiam contundere & comprimere: Audacterque pronuncio, neminem esse qui illam Philosophiam plene persecteque intelligit, quin clare perspiciat, omnia Universi Phænomena in rationes pure Mechanicas resolvi non posse.

22. Quod vero nulla possunt, id tardius ipse consecutus sum, ob nimium meum erga Cartesiusis studium atque amorem; omnesque hortor qui serio phi=

philosophari velint, ut, abjecta omni personarum admiratione partiumque studio, totis nervis contendant ad illam quam nos tam sideliter in hoc Enchiridio descripsimus Prudentiam moralem; ut puro sit animo simus ac desacato, omnibusque prajudiciis soluto, ut recollecto denique in Divinam mentem o subducto, cumque ea (prout monebant Pythagorei) perquam arcte counito eique penitus subjecto, ut comprehendamur quasi ab ipsa, stabilique virium influxu ab ipsa semper dirigamur. Paralytica enim o veluti luxata est omnis humana Ratio quam Divino suo statu non informat ac gubernat Deus: Aliquidque sanctius o Divinius ipsa Ratione adesse opertet, facemque illi praferre, nisi eam velimus perpetuo nos inducere in istius modis angiportus o labyrinthos, e quibus aut turpiter aliquando pedem referre cogemur, aut aternis erroribus desatigari.

23. Intelligis tandem, amice Lector, quam opportune & utiliter hanc nostram ad V. C. Epistolam huic Morali Enchiridio adjecimus, quamque inconsultum suisset non arripuisse hanc occasionem explicandi propositum meum in ea scribenda, pariterque enarrandi correctiora animi mei sensa eistem de rebus de quibus in ea scripsi. Quod utique, quanquam etiamnum magni facia Cartesium, ejusque ingenium laudo, quod in immediatas rerum causas corporeas tam verismiles inciderit, quodque Systema illud Mundi antiquum & Pythagoricum

#### Ad Lectorem Præfatio.

XXXV

goricum Philosophia sua tam eleganter intexuerit, eoque nomine ipsi Aristoteli eum antepono: tamen in eo, quod Causas Finales exsulare velit e Naturali Philosophia, eundem huic vicissim antepono Aristotelem, \* ut qui Fines rerum in Natura Phanomenis toties urget premitque. Quod vero tam acriter contendit Cartesius omnia Mundi Phanomena ex solis causis Mechanicis explicari posse, id totum explodo, ut quod Pietatem minus sapere videtur, solidaque, sat scio, adversatur Veritati.

C 2

SCHOLIA

CAP. 7.

#### SCHOLIA

#### In Præfat. II. SECT. VI.

¶UM vero necessitas existendi nulli rei præterquam Deo, &c. Hoc inviolabili nexu connectuntur Immensa hær Amplitudo & Divina Essentia, nempe quod necessitas existendi Enti absolute persetto s auro, quatenus tali, sive secundum specificam suam differentiam competit. Quod autem rei cuiquam, quatenus tali, competit, nulli alii rei præterquam ipsi, hoc est tali rei, potest competere. Quamobrem im-mensa illa Amplitudo, si quid reale sit, cum immediate ac necessario existere intelligatur, necesse est eam aliquo modo ad Divi-\_ nam Essentiam referri.

Sect. 7. Quemadmodum sit in particularibus Animalibus. Quod sic intellectum nolo. quasi Deus cum Mundo sumptus, ingens quoddam esset Animal, quanquam præter Platonicos nonnullos & Marcum Antoninum, ipse Aristoteles etiam in Metaphysicis Deum Animal quoddam facit. pauly 5 7 Dedr संग्या (aor attoor dersor, der (an it) aldr owerner ညှိ နှံနှံခါ ော်အာရ်န္ ထုမ အန် ထင့္တေ. အီးက ည် စိ မေးမ်ာ့. Animal vero fingere fine Anima & corpore paulo absurdius videtur. Videndum igitur an non ipsum Calum Dei cor-

pus

pus faciat, in libris de cœlo, istis verbis, रैंडिखर्डार देला, किंग हैंड्रिश हेड्रीय, देंग्डाल वॉर्ड हेड्रिय. (Ges of Lib. 2. ingyera desavacia, गरंग र्रा देड़ी देवनी वर्षकी कि, वेंड्स स्कृ. 3. dedyna नर्ज Geio ที่งหอง aidior บักล่ง Xest. Enei y o ร์อุลงอิร พเร็ร® (ชอียล วล์อุท ซิตัอง) อีลิ ศิลิท ลู้×ูด ที่ έγκυκλιον σώμα, ο φύσα κυγάται κύκλφ κά. Εχ libro vero de Mundo, hoc intelligendum est de supremo Cœlo, virtutem vero Dei in Orbes inferioresdispsamque adea terram derivari, Dount vero ipsum in me nec Animal saciendumi existimo, nec in summum Cœlum relegandum, ut ibi sedeat redacis de radaco χώρω; sed Sanstituters hanc Divini Numinis, & Celsundinem in co potins consistere, quod sine causis mediis & secundis, mundanam Materiam non moveat, sed mediante Spiritu, qui dicitur, Nuture! quemadmodum fuse probavimus in Enchiridio Metaphysico & alibi.

Sublimiori quadam magisque suspensa Magia, &c. Pet Magiam intelligo, vim quandam vitæ, motumve vitalem, quatenus opponitur motui Mechanico & corporeo, ut
quando corpus corpore truditur vel impellitur. Hujusmodi autem motus vitalis
sive Magicus est a Spiritu Natura in mundanam Materiam, unde minime mirum a
Plotino 7 μίσαν χόντα appellari. Hanc veto Magiam esse magis crassam & immensam qua Spiritus Natura patitur perinde
atque agit in Mundi Materiam, quanquam
aec ita se unit cum materia, dum cam

XXXVIII

movet, quin seipsam ab ea liberet simul: atq; istac ratione ad Anaxagora vous deuros propius accedat, ut quod illius quasi Transcriptum est, Mundi leges vitaliter quidem quamvis non intellectualiter continens. Impermixtus igitur materiæ, nec ipse loco motus, per vim vitalem localiter movet materiam, & prout res tulerit, & unit se cum materia & se liberat simul. Oura 28 quord Anaxagoras de Mênte Divina profert, cujus Ectypumu Umbrave duntaxat est Spiritus Natura, quatenus leges Universi, virali quodam modo sive Plastico complectitur. Sublimior vero illa magisque suspensa Magia ad puram Divinita-tem spectat, cujus Flos summitasve apud Platonicos appellature Tayadde, quod est 7. Naturæ, Physicum. Quemadmodum & ipse Ariftateles videtur innuere in Meraphysi-Cis. Est rolyum 77 8 & niverbyor niver d'idrop, 23 ซีที่ส ญี่ซังร์สุโผล ซีกน. มเพลี วี ตัวง. To อีกุรมโด้ง มู่ von า विष प्राप्ति है प्राप्ति प्रीप्रकार पर तका है नहें जावित्व परी aural Et paulo post; Asyr & egégene in ronars. Nes 3 van is vonis ureitar. Nonfon t ที-รัพระส เอบรอเหล หลดี เอมโทค่า หลู กลบักษร ที่ รังก็สโ กรุสรท<sub>ว</sub> เมื่ากลบักษร ที่ ผักหลัง มี ทลป์ รับรัฐทุรเลท. Est है को है। ये के बेक्सराम है के वार के की प्रके के कर्ति क्षणः प्राध्यक्षणकः, को कि वैज्ञान क्षण्य कर्णेड हैन्या वैपक्तिः Annà univ में को म्ह्यातेष में को भी वेपको विवस्तार क्षणि क्षणि व्यक्ति स्पन्ना मूर्वत्, मुद्दा क्षणे वैद्यार वेद्यो में क्षणीमानुस्कृत n' mpo no. Quid autem hoc esse potest, ni-£ ?

Lib. II.

fi obscurior subindicatio illius quod Platonici ro Ev, & r'azador appellitant, supremam Divini Numinis Bomitatem. Quem seemio, summumve exercitus ducem cap. 10. indigitat, ubi & Anaxagorus introducitur, r'ajabor primum Motorem statuent Avagapeat' 3 de nivoud, m' dandor, appair. O jap ves nien, and nive frend mo, des brewere Elt igitur rajador, fecundum Ariffotelem, five n i, primus Motor, absolute; sive principale of πρώτον κινοιώ ακίνη/ον ut quod Divinum movet Intellectum, summus exercitus dux; non solummodo o arrow, quantium se est, ut pote qui omnium sit simplicissimus in feiplo, sed & with, quippe quod w uiter fit, Mensura omnia mensurans & ad quam omnia funt ordinanda." Hebr pap Ep amola omnimilar Sint ipsa verba Aristo-telis, qui hisce in locis præclarum se Plato-nis discipulum gessit. Interea loci quam sublimis ac suspensa sit hæc Divina Magia, fatis ex dictis liquet:

Sect. 11. An non potest Dens ad sui ipsius similitudinem, &c. Hujus argumenti
vis nulla arte eludi potest, quippe cum
Dens Ens sit unum per se persecteque
simplex, nec suæ ideæ insclus, non magis
repugnat Omnipotentiæ illius ut Creaturam faciat ad similitudinem Simplicitatis
suæ simplicem, quam ad Sapientiæ suæ ac
Justiciæ, sapientem ac justam. Nos vero
dum ad Ideam Dei non recurrimus, sed

xl

ad crassas nostras Imaginationes ac corporeas, de hisce rebus disfidimus.

Sect. 13. Rationes Ideasque rerum omninum a Fine, a quo & Banz appellantur, &c. Nemo significantius hoc esfari potest quam ipse fecit Aristoteles, succinctius quidem lib. 1. de Generat. Animal. cap. 1. 0, 78 D λόγ Θ, z) το & Evenus ως τέλ Θ, τ' αυτόν. plenius vero lib. 2. cap. 1. Benlior 3 2 3 sellea. The over extr aina in ursea aparor, & a hors. . บัสต์คุรค หรู ซิ ดีสิติ รถี่ง มีกุทร. Quod primum autem movet est finis scopusq; totius ex θελέσματ in principio aliquo Intelle-ctuali conceptus eoque Divino: Quemadmodum optime intelligitur ex antecedentibus in eodem capite. 'Ως N And π βέλπομ u) Fuiriau A "everá no G avades uno re marlos Exes. T apper. Et paulo post, το d'à καλον κό το Seor, αίπον κό κτ τ αιπε φύση, σε βελίου ο εν mis endezeuerous. Quod pulchre convenit cum eo quod occurrit sub finem capitis, 'H ala τέχνη, ἀρχή κὴ το ౙο ۞ τὰ μυαμόν, ἀλλ' ἐν ἐτέρφ, ὰ δὲ τῆς φύσκας κίνησις ἐν αὐτιό, ἀρ' ἐτέςας κα qu'aver mis extent m' gid & crepfeig. Quod commodissime intelligendum est de Natura Divina, quæ Ideas rerum omnium naturalium habet actu intellectuali, Spiritus vero Natura potentia tantum vitali; sed excitabili prout Materia præparata fuerit. Hæc est antiqua illa Platonica & Aristotelica circa rerum Naturalium generationes Philosophatio, præ qua Mechanicorum Phi-losophorum commenta moderna, ut quæ pihil

#### Ad Lectorem Præfatio.

nihil præter stupidum putidumq; Atheismum redolere videntur, apud me plane sordent.

Sect. 16. Ut etiam supra Saturni orbitam regurgitaret. Imo vero multo superius. Nam cum triangularia globulorum Interstitia spatium aliquanto minus, quam dimidium ejus quod globuli, occupant, sequetur quod Sol quartam sere Vorticis partem occupaturus sit, illiusque semidiamiter, semidiametro vorticis aliquanto suturus major, nt videre est in Enchiridio

Metaphysico, cap. 16.

Sect. 23. Ut qui fines rerum in Nature Phanomenis toties urget premitque, &c. Qnod-expressissime facit, De Partibus Animal. lib. 1. cap. 1. Mander d' est to & every 2 to readir de rois vies qui oras Eposs in de rois vies vexms. Et prope finem capitis ex eo ipso Naturam definit, quod ob aliquem agat scopum. Harlaxe & xipelle roll To de cuera are ar oaivila Tin To no reis in Kirnos Techtes, underde ο δι κ) καλύμου ούσιν. Et paulo post, «Ωστερ γάρ, έπει δει οίζειν τις πελίκει, ανάζκη Σκληούν संगया से की उप्रमाश्मेष प्रवासकार में जर्गाश्चा है नकड में देनमार्ज के कांप्रक विश्वप्रका (Erend मा 🕒 jaip Engrop नमेंग माहांका, हैमाहांका की ये के ठेरेका) वेंगर्वप्रमा विश्व mort d'vai if on mat, et caero isat. Qui-bus plane agnoscit Naturam sic agere ac si arte ageret ac consilio: valdeque triumphat, quod Empedoclem in suam sententiam attrahi posse putet. Araymiselas pale, in-

#### xlii De Secunda Editione, &c.

inquit, & isiar is & over para ror xoper, nempe quod os nec duo nec tria ex elementis, nec omnia quidem, ακλα κόρν της μίξεως dus definiat. Denique in libro de Animalium Incessu, hoc tanquam præcipuum ponit suz perscrutationis principium. On में विरंतार पेरिय मारासी एक्सिंग के के वेशमें देश मी देश है-अव्यक्तिक क्रमें हेर्नक मान्ये हिन्दुहरू अंतिक देवाह के बेलाहरू. Arthrep of Bixnor off, देनकी देशक है ही करेंगा. Hæ funt præclaræ illæ ac Divinæ Ariftotelle voces quibus testatum reliquit, Nature Phenomena non fortuitis ac tumultuariis particularum Materiæ occursibus ortum funm acceptum referre, quemadmodum Epienrei olim somniarunt, moder-nique quidam Philosophi Mechanici etiamrhim femmant, fed corum Originem ab altiori Diviniorique quodam Principio efse petendam; nec temere noc ab Arifrotele Raffit contra hos Mechanicos & Epicureos ac stolide, uti spero, in Enchirida aphysico demonstravio ac stolide, uti spero, in

5 St. \$1. 8

In reacting to arrivolves of

Barry Edward Co

## Librorum Capita stoe Argumenta.

## LIBREPRIMI

|             | 3 S                             | CAP.                               | Pag.                                                                          |
|-------------|---------------------------------|------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| II.         | OUID Ei<br>De Par<br>De Virtute | hica.<br>tibus Ethica. d           | Pag.  1 eque Beatitudine. 3 que Reeta Ratione. 12                             |
| IV.         | Noemata qu                      | adam sive Pri                      | ncipia Intellectua-<br>moralis resolvitur.                                    |
| <b>V.</b> 4 | Bonum, 9                        | uibusque id de                     | iter of Sha nutuha<br>mum Eacultatibu<br>44                                   |
|             | De Raffonil                     | mingenere,                         | deque earum Otific                                                            |
|             | Admiratio                       | Usus & Interp<br>nis cum sua Cl    | proprie dictis. 58<br>pretatio; primoque<br>asse, & reliquarum<br>ssionum: 69 |
| IX.         | Usus & Int<br>Classis comp      | erpretatio Passi<br>lectitur, Amoi | onum quas secunda<br>ris scilicet & Odii.                                     |
| X           | Ressignante.                    | taning.Claffes, g                  | man Gupiditas du-                                                             |
| MF.         | Interpretation                  | od Usus Biffice                    | 79<br>nemi ginastiesClassis,<br>n & Tristitia. 85<br>XII. Quod                |

| XII. Quod propria dicta Passiones omnes in Jo      |
|----------------------------------------------------|
| bona sunt, quodque ex splarum Interpreta           |
| tione constat aliquid esse sua natura Bonun        |
| & Malum; & qua tandem sit illa natur               |
| sive essentia Boni Malique.                        |
| XIII. De reliquis Passionibus, sive Impressionibus |
| corporeis. 98                                      |
|                                                    |

#### LIBRI SECUNDI

| • • •       | CAP.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1                   |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| I. De Virt  | utum Primitivarum numer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _                   |
|             | ia Virtute Primitiva, P <mark>ru</mark> a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                     |
|             | iquis duabus Primitivis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                     |
|             | tate & Patientia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                     |
| IV. De prin | ma trium Principalium Vi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | rtutum De-          |
| rivativ     | varum, Justitia, idque in g                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | enere. 130          |
| V. De Pier  | varum, Justitia, idque in g<br>tate.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 135                 |
| VI. De Pro  | obitate, sive de Justitia pr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | oprie dicta.        |
|             | San Francisco (Contra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7 A 143             |
| VII. De re  | liquis duabus Principalibu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                     |
|             | ativis, Fortitudine & Tempe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                     |
|             | Tirtutibus Reductitiis. 🦠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                     |
|             | ediocritate illa in qua Virt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                     |
| deque       | vera hujus Mediocretat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | is mensura.         |
|             | programme of the state of the s | ∍ ¿. 16 <b>6</b>    |
| X. De Bons  | is Externitionally and the terminal transfer and the same | 47°32; <b>±8°</b> 0 |
|             | " Dail how in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | went.               |
| 1.18 1 1 1  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | LIBRI               |

#### LIBRI TERTII

#### BARMMADIC APPOrtun

| 1 1 m        | De Libero Arbitrio.                                   |              |
|--------------|-------------------------------------------------------|--------------|
|              |                                                       | 192          |
| И. (         | Objectiones dux pracipua contra Liberun               | n Ar-        |
| tr           | bitrium proponuntur, & diluuntur.                     | 201          |
| III,         | Theoremata acquirendis Virtutibus in                  | enere        |
| •            | inservientia.                                         | 212          |
| IV.          | Inservientia.<br>Que Virtutum Primitivarum acquisitio | ni in-       |
| •7.1         | serviunt.                                             |              |
| <b>V</b>     | T                                                     | 229          |
|              | Destribus Virtutibus Principalibus Deri               | voaii-       |
| * 7 T        | vis aequirendis.                                      | 234          |
| <b>VI.</b>   | De Virtutibus Reductitiis acquirendis                 | , pri-       |
|              | moque de eis que reducuntur ad Justi                  | tiam.        |
|              | 1                                                     | /            |
| VII,         | De Virtutum acquisitione qua ad Fort                  | itudi-       |
| −ı.<br>eg (° | nem reducuntur.                                       | 252          |
| ÝΠ           | I. De acquisitione earum Virtutum qua                 |              |
|              |                                                       |              |
|              | cuntur ad Temperantiam; deque Divi                    | <i>m</i> 214 |
|              | moris excitatione.                                    | 255          |
| '            | De acquisitione Bonorum Externorum.                   | 264          |
| Х.           | De Bono illo Externo, Summo Ætern                     | soque,       |
| ier syr i'i  | ad mentem Philosophorum.                              | 277          |
|              | F #                                                   |              |

# Scriptorum H. M. UNIVERSORUM IN VOLUMINE Philosophico & Theologico CONTENTORUM STLLABUS.

Vol. Philofop. Tom. 1.

Refatie generalissima, in qua nonne le obiter de Vita Authoris habentur, de Scriptorum verò occasionibus ac stylo, generalique universorum scopo satis sus agitur.

Enchiridiam Ethicum precipus Moralis Philosophia Rudimenta completens, &c.

Scholiis subinde illustratum.

Enchiridium Metaphysicum, sive, De Rebus Incorporeis succincta & luculenta Dissertatio, &c. Scholiis multo jam auctior facta: Ubi inter cætera Objectionibus respondetur Viri Clar. J. C. Sturmii, Math. & Phys. P. P.

Attdorfini.

Philosophematum eruditi Authoris Difficilium Nugarum de Principiis Motum Naturalium, sive de Esseniis mediu & de modo Rarefattionis & Condensationis, Examinatio; cum Responsione ad ejustem Objectiones Questionesve circa Principium Hylarchicum sive Spiritum Natura; que est prior Enchiridii Metaphysici Appendix.

Adnotamenta in duas ingeniosas Dissertationes, alteram Tentamen de Gravitatione Non-gravitatione corporum Fluidorum, al-

teram

Societarum unique for don in maraque, Ac.

Appendix posterion de le consideration main l'entre consideration de la consideration

Trium Talhelstute Cabbulificarum decism Saphirathas live Numerationes exhibentium, (via.) Tabulæ Indaica vulgarii, Tabulæ Knouriana val Kariana in Aphlimiöris Cabb balæ Clavem Zourifisam destinatæ, & Tab bulæ Saphirothanum Gracanick sive Pythisorita ab H. M. 18 kitutæ, Desoriprio & Ex-

Quastiones de Considerationes | pauce | hrenelique in Trasputame primina | Libri Brusching quidus accessit ad Gl. & crudicissimum vitum Christianum Kronenium de rebut in Ptuisa sua Responsione ad dictus Qualbiches, Gra contentis, mestior Disquisico.

Visionis Ezechielis sive Mencava Espossioner Principiis Philosophia Bying spice placipus qui louis quibus an la Scripture hacianus obscuris, luculentaque congruitate, consolidate.

Catechifmus Cabbalificem Lvp Mercubeu, quo in Divinis Mysteriis Metraes Estobieliceplicandis & memoria retinondis, decan squiretharum vaus ognosis illustraturi

Fundamenta Philosophia true Cabbale Arepade-Melissa, que omnem Greationem proprie dictam negat, Edicatium, supponit Divinam quasi Corporer spirandlem, Mundum

XXXVIII

movet, quin seipsam ab ea liberet simul: atq; istac ratione ad Anaxagora vous ajuros propius accedat, ut quod illius quasi Transcriptum est, Mundi leges vitalirer quidem quamvis non intellestualiter continens. Impermixtus igitur materiæ, nec ipse loco motus, per vim vitalem localiter movet materiam, & prout res tulerit, & unit fe cum materia & se liberat simul. Ouro 3 шоंपक सेर साम्रांत बेसांमी की की में खेलिखनों बेसाओं केंग. Quod Anaxagoras de Mente Divina profert, cujus Ectypum Umbrave duntaxat est Spiritus Natura, quatenus leges Universi, vitali quodam modo sive Plassico complectitur. Sublimior vero illa magifque suspensa Magia ad puram Divinita-tem spectat, cujus Flos summitasve apud Platonices appellature T'ayador, quod est ni mairon kerfie dzirelor Metaphysicum, int Spiritus Naturæ, Physicum. Quemadmodum & ipse Ariffateles videtur innuere in Metaphysi-Cis: ्रिस नर्भगण ना वे हे राम्ह्रे विश्व राम्ह्रे वे रिवा, क्र ชेनंद मु देशदेव्यात हिन्म. माण्डी 9 พ de. To eperfor nj von-निश साम्बें हे साम्ब्रीस्थिशका प्रदेशका है नहीं जठवाना नहीं aund Et paulo post; 'Agys & dechemen n'and of vonore west of wonds nveston! Monston !! में देशहरू का का अंव मली वर्षामां में में नक्तामां में रेतीकी महलंबा भी निकार माड में धेन रेखेंड थे मही के के के मिन 3 roi है। में नरे बन्त्र अपनि नरे वर्णने के प्रके ने कार काम कामार्काणक, के के विकार मार्थिक के क्रिक विचल Anna win में के महारेश में के ही बेंग के क्रिक्ट का कार्य कारी та проти. Quid autem hoc esse pouest, nie

2

Lib. II.

fi obscurior subindicatio illius quod Platewici to Ev, & T'azador appellitant, supremam Divini Numinis Bonitatem. Quem segmoly, summymve exercitus ducem cap. 10. indigitat, ubi & Anaxagorus introducitur, r'ajabor primum Motorem statuents 'Avagas วर्ज हरी है के प्राण्याण, को बेहबजेंग, बेहुआंग. 'O न्योह महेंड प्राण्डी, बेह्ने के प्राण्डी राम्प्डी नाम कि, केंड्स एन्स्ट्रिंग Est igitur' r'aja Sov, fecundum Ariffotelem, five க் இ primus Motor, absolute; five principale of moder union desirion ut quod Divinum movet Intellectum, summus exercitus dux ; non folummodo n' ánsow, quantquem lie est, ut pote qui omnium sit simplicissimus in kiplo, sed & whis, quippe grod of pifer fit, Menfura omnia menfurans & ad quam ofinia sunt ordinanda. Ties par es amela omificallai Sunt ipsa verba Aristotelis, qui histe in locis præclarum se Platonis discipulum gessit. Interea loci quam sublimis ac suspensa sit hæc Divina Magia, fatis ex dictis liquet:

Sect. 11. An non potest Dens ad sui ipsius similitudinem, &c. Hujus argumenti
vis nulla arte eludi potest, quippe cum
Dens Ens sit unum per se perfecteque
simplex, nec sua idea insclus, non magis
reprignat Omnipotentia illins ut Creaturam saciat ad similitudinem simplicitatis
sua simplicem, quam ad Sapientia sua ac
Justicia, sapientem ac justam. Nos vero
dum ad Ideam Dei non recurrimus, sed
C 4

#### De Secunda Editione

ad crassas nostras Imaginationes ac corporeas, de hisce rebus dissidimus.

Sect. 13. Rationes Ideasque rerum omninum a Fine, a quo & Banz appellantur, &C. Nemo significantius hoc esfari potest quam ipse fecit Aristoteles, succinctius quidem lib. 1. de Generat. Animal. cap. 1. 0, 78 28 λόγ Φ, κ) το & Eveng ως τέλ Φ, τ'αυτήν. plenius vero lib. 2. cap. I. Benlior y & Seellega.
sir ovier istr fi airia fi zurkou aparor, fi à hon G.
vinapae & ri airia fi zurkou aparor, fi à hon G. autem movet est finis scopusq; totius εποθελέσματ@ in principio aliquo Intellectuali conceptus eoque Divino: Quemadmodum optime intelligitur ex antecedentibus in eodem capite. Ως Ν δια το βέλπομ u) F willian A evera mu din when ind is man los Exes. Tapper. Et paulo post, no de rande no no रेलंग, बीताग बेले भी में बामि क्रंना, वह Bex\iov € दें। mis endezeuérois. Quod pulchre convenit cum eo quod occurrit sub finem capitis, 'H a र्स् χνη, बेρχή को रहे कि बैं कि पर अध्याधिक, αλλ' देग है τέρφ, n d's mis polasas nivasis de autol, do streas lou क्रंबच्छ माँह हेर्राहक में हों कि टेंग्ड्राइन्ट्र. Quod commodissime intelligendum est de Natura Divina, quæ Ideas rerum omnium naturalium habet actu intellectuali, Spiritus vero Natura potentia tantum vitali; sed excitabili prout Materia præparata fuerit. Hæc est antiqua illa Platonica & Aristotelica circa rerum Naturalium generationes Philosophatio, præ qua Mechanicorum Philosophorum commenta moderna, ut quæ nihil

nihil præter stupidum putidumq; Atheismum redolere videntur, apud me plane sordent.

Sect. 16. Ut etiam supra Saturni orbitam regurgitaret. Imo vero multo superius. Nam cum triangularia globulorum Intersitia spatium aliquanto minus, quam dimidium ejus quod globuli, occupant, sequetur quod Sol quartam sere Vorticis partem occupaturus sit, illiusque semidiamiter, semidiametro vorticis aliquanto suturus major, nt videre est in Enchiridio

Metaphysico, cap. 16.

Sect. 23. Ut qui fines rerum in Natura Phanomenis totics urget premitque, &c. Qnod expressissime facit, De Partibus Animal. lib. I. cap. I. Mander of est mi & frenc ni 70 अक्षेत्रोह देन क्याँड क्रमेंड क्यं क्रक्षड हैन्क्राड में क्ये क्याँड क्येंड क्येंड xms. Et prope finem capitis ex eo ipso Naturam definit, quod ob aliquem agat scopum. Harlay & 3 x spepty roll To de Evera ore ar pairna Ting na meis in Kirnas weather, underds है। क्रिक्री देश कि के कि के कि ο તો છે જાતમાં વર્ષના વર્ષના Et paulo post, "Ωστο γαρ, દેશ તે તે તે લુંદુભા ગઢ જાદતંદ્રભા, ανάξαι Σκληών साया से की करमाहोग प्रकारणां में वर्तमहरणां, मंत्रकर में देन सरी में के का मार विश्वप्रका (Erend मा ⊕ प्रके धाराता Tur moeiwr, omies de ni ro door) arayun Lege மம் இரவு ம் ஆ வைக்க, வ் வேள்ம த்து. Qui-bus plane agnoscit Naturam sic agere ac si arte ageret ac consilio: valdeque triumphat, quod Empedoclem in suam sententiam attrahi posse putet. Arayrischa jde, in-

#### xlii De Secunda Editione, &c.

Inquit, F isias is F qu'on parau ron xòper, nempe quod os nec duo nec tria ex elementis, nec omnia quidem, αλλα λόρον τῶς μίξεως ave definiat. Denique in libro de Animalium Incessu, hoc tanquam præcipuum ponit sue perscrutationis principium. On में छेरेलड हेरिए जन्म हा एक्सिंग केंग्रे बेम्से देस मेर्ट हेरि-अव्यक्तिक की रेलंक मध्ये हिस्तरक प्रशंक देवंथ, के सेखरक. Aribires of Bearior of de, Eries Exes & 27 poor. Hæ sunt præclaræ illæ ac Divinæ Aristotelir voces quibus testatum reliquit, Nature Phenomena non fortuitis ac tumultuariis particularum Materiæ occursibus orum fum acceptum referre, quemadmodum Epienrei olim somniarunt, modernique quidam Philosophi Mechanici etiamriem femmat, fed corum Originem ab attiori Diviniorique quodam Principio of te petendam; nec tentere hoc ab Arifroide Racili contra hos Mechanicos & Epicureos ac stolide, un ipero, in Enchirida aphysico demonstravia

in invalge time

ું ફેર્ફ

و گهر دو در این چر این می مرد ا

(2) La malla, so acino local Committee Name of the age of the control of the c

## Librorum Capita sive Argumenta.

### LIBREPRIMI

|                         | \$14 (1) - 4                             | CAP.                                                           |                                         | Dog                      |
|-------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------|
| II.                     | UID Ethi<br>De Partii<br>Virtute, in     | ca.<br>hus Ethica, d<br>genere, de                             | eque Beatitu                            | dine. 2                  |
| IV. No                  | emata quad                               | lam sive Pri<br>vis fere Ratio                                 | ncipia Intel<br>moralis refo            | lectua-<br>lvitur.       |
| Be                      | mum, qui                                 | quid simplic<br>busque id d<br>& persipisu                     | emuna, Eacul                            | nutura<br>Inti <b>hu</b> |
| VI DA                   | Raffonika                                | in genere,                                                     | daque earum                             | <b>With</b>              |
| VII. D<br>VIII. I<br>Ac | e Passionib<br>Passionum I<br>dmirationi | us, in specie,<br>sfus & Inter<br>s cum sua Ci<br>nitionarum P | pretatio; pr<br>asse, & relig           | imoqine<br>quarum        |
| IX. Ū                   | us in Inter                              | pretation Raff<br>Editury Arms                                 | Coppenson garas.<br>Visas foid in casic | secunda<br>F. <b>Odk</b> |
| X R                     | essante th                               | straction Classics                                             | an Gundigi                              | tas du-                  |
| XL In                   | terpretatio (                            | Interprétatio<br>& Vius <b>Réfic</b><br>unt Gaudiu             | <b>vani girafi</b> e<br>m & Tristi      | tia. 85                  |
| 1 9 1                   | <b>[</b>                                 | , <b>*</b>                                                     | XII                                     | . Quod                   |

| XII. Quod propria<br>bona funt, quo<br>tione constat al<br>& Malum; &<br>sive essentia Bon          | odque ex iplas<br>iquid esse sun<br>qua tandem                                                      | rum Interpreta-<br>natura Bonum<br>sit illa natura                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| XIII. De reliquis P.                                                                                | assionibus, siv                                                                                     | e Impressionibus                                                                         |
| corporeis.                                                                                          | •                                                                                                   |                                                                                          |
|                                                                                                     | SECU                                                                                                | NDI                                                                                      |
|                                                                                                     | CAP.                                                                                                |                                                                                          |
| I. De Virtutum Pr<br>II. De prima Virtut<br>III. De reliquis di                                     | imitivarum ni<br>e Primitiva, I<br>uabus Primiti<br>Patientia.<br>e Principaliun<br>Justitia, idque | umero. 106<br>Prudentia. 113<br>vis Virtatibus,<br>119<br>virtutum De-<br>in genere. 130 |
| VII. De reliquis du<br>Derivativis, Fo<br>VIII. De Virtutibus<br>IX. De Mediocritat<br>deque vera h | iabus Principa<br>ortitudine & Te<br>o Reductitiss.<br>e illa in qua<br>oujus Medioci               | libus Virtutibus<br>imperantia. 149<br>154<br>Virtus confistit;                          |
| X. De Bonis Exteri                                                                                  |                                                                                                     | i                                                                                        |
| Jay S                                                                                               |                                                                                                     | LIBRI                                                                                    |

#### LIBRI TERTII

#### HIMMAION CAPATER

| P. De Libero Arbitrio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ***           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
| H. Objectiones dux pracipua contra Libert                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |
| bitrium proponuntur, & diluuntur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 201           |
| III. Theoremata acquirendis Virtuilbus in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | genere        |
| inservientia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2.70          |
| III. Theoremata acquirendis Virtutbus in inservientia.  IV. Que Virtutum Primitivarum acquisit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ioni in       |
| Committee of the same and the s |               |
| Jerviunt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 229           |
| 🗓 Destribus Hirtutibus Principalibus De                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | rivati-       |
| vis acquirendis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 234           |
| Vis acquirendis.<br>VI. De Virtutibus Reductitits acquirendi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | s pri-        |
| monaut de eis aus enducuntur ad Tu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Aitiam        |
| moque de eis que reducuntur ad Jus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | · · · · · · · |
| arra mulacina and a la contrar a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 246           |
| VII. De Virtutum acquisitione qua ad For                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | titudi-       |
| 1 nem roducuntur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 252           |
| VIII. De acquisitione earum Virtutum qui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | e redu-       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
| cuntur ad Temperantiam; deque Div                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0 1 1         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
| IX. De acquisitione Bonorum Externorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               |
| X. De Bono illo Externo, Summo Æte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | rnoque,       |
| - 4 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 27 <b>7</b>   |
| The contraction of the contracti | * / /         |

## Scriptorum H. M. UNIVERSORUM IN VOLUMINE Philosophico & Theologico CONTENTORUM STLLABOR

Vol. Philofop. Tom. 1.

Refatie generalissima, in qua nonnulle obiter de Vita Authoris habentur, de Scriptorum verò occasionibus ac stylo, generalique universorum scopo satis sus agitur.

Enchiridiam Ethicum pracipus Moralis. Philosophia Rudiments completens, &c.

Scholiis subinde illustratum.

Enchiridium Metaphysicum, sive, De Rebue Incorporeis succincta & luculenta Dissertatio, &c. Scholiis multo jam auctior sacta: Uhi inter cætera Objectionibus respondetur Viri Clar. J. C. Sturmii, Math. & Phys. P. P.

Altdorfini.

Philosophematum eruditi Authoris Difficilium Nugarum de Principiis Motuum Naturalium, sive de Essentiis mediu & de modo Rarefaltionis & Condensationii, Examinatio; cum Responsione ad ejustem Objectiones Questionesve circa Principium Hylarchicum sive Spiritum Natura; que est prior Enchiridii Metaphysici Appendix.

Adnotamenta in duas ingeniosas Dissertationes, alteram Tentamen de Gravitatione & Non-gravitatione corporum Fluidorum, al-

teram

Sniptorum universatus in maraque, &c.

teram Observations is iron Emperiormin Toppisellianum, que est Enclairité Music physics Appendix pasterions of membres de l'artification de cui sur de constituent de cui de constituent d

responde, Era Epifola in an and de de Trium Talpelstote Cobbalificierum de cem Embioschae live Numerationes exhibèntium, (via.) Tabulæ Indaice gulgarii, Tabulæ Knouriens und Kariens in aphlimioris Casebalæ Clavem Zosrificam definatæ, & Talbulæ Saphirotlanum Graconick live Pyrhitorias ab. M. M. Telkitutæ, Deforiprio & Explica

Quaftiones & Confiderationer | pance | hres Réfigue in Traffice une primité Libri Brufeltina, quibus accellité de Cl. & crudicillimans virum Christianum Chominum de rebut in Atuise fine Responsione ad diffus Qualitiones, Cres contentis, misseur Physistein b

Visionis Ezechielis sive Menuma Expositioner Principiis Philosophia 184 ingestie pracipus que Theosophia Judaion Reliquis concinnata, miraque, cum lonis quibustam 8. Scriptura hacianus obscuris huculentaque congruitate, consolidate

Catechifmus Galdalifican Lvp Morondeus, quo in Divinis Mysteriis Metrees Estobie-licepplicandis & memoria retinondis, decem sophiretharum plus ognocie illustraturi

Fundamenta Philosophie Ivie Cabballe Artipedo-Melissa, que omntem Greationem proprie dictaminegat, Edientiamo, supnit Divioum quasi Corporeo spiricualon, MundumScriptorum universorum imatroque?

dumq, Materidem aliquo modo Spirii imi ; cum brevi no duculenta prædictorum Fundamentorum Confutations M: Philosophia Teutonica Consulta live Epilebla ad Amicum que Responsum complectivur ad Quæstiones quinque de Philosopho Tentunico J.B. illiufque Philosophial americanide V. C. Epifola altora, que breveni Tredutus . The desice policiti & Comfai alienten compledituit, paucaque filo lfinem annexa habet de libril Francisci Gupers' scopo, cul Titulus este Arama Acheifmi revelue. Tie Demonstrationis duartid Propositionum, Viz. (Ad Substantiam quatenus substantia VII. vereffariam Emistemiam pertitere, & Dnisam in munda Jubstantiam esse) que predok puz apud Spinozzum Atheifail funt Colu-Mnæ, brevis Solidaque Consutatio. 2) Alixinorum Didogorum tres priores equi de Attributis Di trastant effique Providentis in genere. on distinct the all I - Rerum ac Verborum locorumg; Scriptura in hoc prime Tomo voluminis Philosophici occurentium Index . Suphitis of the Colo Vol. Phi-3:: Collectio Philosophica in qua continentur,

losop. Tom. 2.

Prafatio generales. Allios ,5 1 12103 Antidotum adversus Atheifmum. Appendix ad dictum Antidotum. Enthusiasmus Triumphatus, five de Natu-1941 Gauss, Generibus, & Guratione Exm Immortalitas Anima. 199 ..... -occornectura Cabbalistica, sive Mentis Mo-faism, in tribus primis capitibus Geneseus; dún:

Folamine contentorum Syllabus.

fecundim triplicem Cabbalani, Literalem Philosophicam & Divino-Moralem Interpred tatio; cum singularum Cabbalarum Defenfione.

Ad Defensionens Cabbalte Philosophica Appendix, Scholis multum aucia, ubi inter alia, Examini respondetur Clarissinii viri S. Andrea S. S. Theologiz Doctoris & Philosophiæ Profesioris Herbornensis.

Drvinorum Dialogorum duo posteriores qui de Regno Dei tracant & de speciali illius Providentia per Christian Super Ecclesiam à principio ad finem seculorum.

Rerum ac Verborum locorumque Scri-

pture in hoe altero Voluminis Philosophici Tomo contentorum Index:

Prafatio ad Lettorem.

Prisonum Apocalypticarum Ratio Synchro Theolog. Magni-Mysterii Pietinis Englanatio, sive Vera ac fidelis Repræsentatio Æterni Evangelii Domini ac Servatoris nostri Jesu Christi, Dei Fili unigeniti, Hominumque Principis ac Angelorum.

Mifterii Iniquitatis Pars: prior, five, Diligens justaque Delineatio verze Idea Antichristianismi, in Realibus genuinisque illius minbris! s complete at Not at the world

Mysterii Iniquitatis Pars posterior, sive, Synoplis Prophetion compendicum continens Profpedum in illa facre Scripture Vatidinia quibus Regnung Amidbnisti infignisve lapsus seu Degeneratio Ecclesiæ, in eis rebus omnibus quæ in Idea Antichristianismi comScriptorum uniquesseum in atraque, &c.

comprehenduntur, præfiguratur vel præ-

dicitur.

Expositio Prophetica septem Epistolarum

ad septem Ecclesias Asiaticas.

De veris Rationibus five Fundamentis Certitudinis Eidei in rebus Religionis brevis

Differentip . mondon dimina I

Antidotus adversus Idololatriam, sive Differtatio brevis, multa complectens Theoremata ad dignoscendum quid sit habersve debeat Idololatria apud Christianos, apprimé utilia, cum Applicatione ad doctrinam Concilii Tridentini.

Antidoti Appendia, in qua vera & adzquata Notio seu Desinitio Idololatria communiter sic dictæ proponitur. Exempla plurima istiusmodi Idololatriæ in Romana Ecclesia per propositam Desinitionem examinantur, Consuetudines quædam in Ecclesia
Anglicana vindicantur, seriæque aliquot
Monitiones de Idololatria Spirituali demum
annectuntur.

Divinorum Hymnorum Heptachordon

Carmina quædam in Scriptis Philfophicis (Anglice occurrentia & Latine hic per Authorem reddita in ill copi flui snag

Rerum ac Verborum, locorumque Scripturz in hoc Volumine Theologico explicato-

rum Index locupletiffmus implet in hom

Præcipuorum Membrorum Antichristianismi Descriptionum simul en Pradictionum eisdem respondentium, Index particularis.

### ENCHIRIDION

## ETHICHUM.

#### CAP. I

#### Quid Ethica

rendi le Atem intalligo Methodicami comprehentionem. Prosesse disami comprehentionem. Prosesse ptorum homogeneorum As proinde enima er quam batteractamus Ethica fit, oportet omnia Præsepun este vere Ethica, ad ejusque finem assequendom recte conducere; alioqui non essent homogenea. Unden alla Præsepun hin exspectanda funt que inntilli disputationi, sed ea sola que viva reste instituenda infervient.

Dico, bendibenteque vivendi; Quoniam bei neiquis viverei potest, appanis is non adediulique bente. Quasi humane vine shams recte potes than sittle pathagenesi etiam distinzerunt. Aliud enista thagenesi etiam distinzerunt.

est, juxta illorum doctrinam, secundum naturam persectum esse, aliud, secundum vitam.

2. Natura autem perfecti sunt qui Virtute præditi funt. Est enim Virtus, prout illi definiunt, uniuscujusque nature summitas & perfectio. Hos autem vocant moves anades, i. e. duntaxat bonos, non beatos. Vità verò perfecti sunt, qui non solum boni; fed beati etiam exsiftunt. Definiunt enim Beatstudinem Perfectionem vite humanæ; Vitam autem humanam, συς ημα τῶν πράξεων, Actionum humanarum comprehensionem vel congeriem: Quarum successus cum à Fortuna dependeat, nemo potest esse vità persectus sine bonis Fortunæ. Perficiunt enim actiones Virtus & Fortuna simul: Virtus quidem quoad usum, bona verò Fortuna quoad successum, ut recte & folide concludit Hippodamus Thurius.

3. Cui consonat etiam sententia Archyte desinientis Felicitatem xpaon apemis ès èrroxia, Pirmitis usum cum prospera Fortuna. Euthyphemus denique rem egregie priplici hac similitudine illustrat? Quemudmodum vincit. Imperator virtute & sonto secundo, Oculus referenti de Sospine (visus acumine) & luce; in ad Vita bumana optima est & per virtutem ipel sam & per bonum surtunam accedit etiam Aristotelis autoritas, quit Externa bona ad persectam Beatitudinem requirit: Que, tameth absolute in nostra potestate non sunt, tamen, cum que in Eschica traduntur (ut suo loco patebit) ad ea acqui-

3

acquirenda non mediocrem vim habeant, recte ad Ethicam aliquo modo pertinere cenfentur. Etenim quantumvis fine suo aliquando & Nauta & Medicus excidant, nemo tamen negabit quin Artes sint & Medica & Nautica.

#### CAP. II.

De Partibus Ethica, deque Beatitudine.

I. E Thicæ Partes duæ sunt, Beatitudinis Cognitio, & Acquistio. Cognitio continet doctrinam de natura Beatitudinis, earúmque rerum quas illius natura aliquo saltem modo attingit vel complectitur. Unde in hac prima Parte præcipuè agendum erit de Virtutibus & Passienibus, postremóque de Bonis externis nonnihil addendum.

2. \* Beatstudo est voluptas \* quam animus percipit ex sensu Virtutis, restéque (& ad Virtutis normam) sastorum conscientia. Itaque

Ad perfectam Beatitudinem conducit Bonorum, quæ vocantur, externorum aliqua faltem mediocritas.

Beatitudinem hic definio per Voluptatem potius quam per ¿víqy nav sive Operationem, quia ex communi omnium sententia Beatitudo censetur maximum optimumque Bonorum huma-

Etbic, Eu-norum. Id autem non potest esse optimum dem. Lib. maximumque quod alterius sit gratia; Opera1. cap. 7. tio autem est Voluptatis gratia, unde & ipsa

operatio (uti notat Aristoteles) accenditur & augetur, nempe, quod tanta & tam grata voluptas exspectatur ex ipsa operatione,

tanquam illius qualiscunque effectus.

3. Præterea, ut propins ad rem acceda-mus, Voluptas hæc, per quam Beatitudinem definio, consideratur tanquam flos, summitas & perfectio ipsius operationis secundum Virtutem, quæ præstantissma est vita. In omni enim vitali functione Voluptas perficit Etbic.Ni- operationem, quemadmodum testatur Phi-

com.Lib.

Magn.

Moral. Lib. 2. cap. 7. Eudem.

Lib. 7,

10. cap.4. losophus, tanquam internum aliquod Illius complementum. Voluptas verò perficit attiones, ipfamque aded vitam quam cupiunt, &c. Tertio, Cum omnibus animalibus lua pro-

pria sit voluptas, quæ plane deprehenditur fumma esse ipforum Beatitudo; pari ratione fatendum erit Beatitudinem humanam in humana consistere voluprate; Ea antem est

quæ ex Virtute percipitur.

Quarto, Omnes ferè mortales, tam Philosophi quam Idiotæ, Beatitudinem in Foluptate ponunt, prout ipse notavit Aristoteles: Felicitatem verd omnes arbitrantur veluptatem esse, & cum voluptate vivere, aut saltem non sine voluptate. Et in Eudemiis; Qui revera beatus est jucundissime vivit, neque sine causa cap. 15. hoc homines arbitrantur. Beatitudinem deni-Rhetor. l. 1. cap. 5. que in Rhetoricis definit Vitam cum securitate jucundissimam. Immo ipsi Theologi cælestem Felicitatem per non-interruptum gaudium & lætitiam depingunt. 4 Quin-

4. Quintò, Ex ipsa definitione Voluntapia liquet eo ex genere esse Beatitudinem. Est e- Magn. nim voluptas ex statu praternaturali ad proprin Moral. l. am naturam uniuscujusque restitutie. Plenus 2. cap. 75 autem Virtutis sensus ac possessio est conversio sive restitutio hominis ab ed quod est contra, ad id quod est secundum suam propriam naturam. Omne enim Vitium, quamvis sit brutis (juxta Trismegisti sententiam) naturale & congenitum, est tamen revera contra naturam humanam. Rationali enim Tar de animali (quemadmodum ait Marcus Impe-iauròr rator) eadem actio est, que est secundum Lib. 7.
naturam & qua secundum rasionem. Rar verò omnis repugnat Vitiositas. Quòd autem è contrà Virtus sit naturalis & congenita humanæ naturæ, ex eo constat, tum quod Anima humana rationalis sit, (quod jam innui) tum etiam quòd Justicis seu perfecta Virtus, juxta sapientiam 30074pastor five divinitus traditam, fit immortalis, peccatúmo; mortem in mundum introduxerit. Nam quod status Justitie futurus erat zeternus, plane arguit eum maxime esse naturalem, ac proinde restitutionem in illum statum propriam nostram intimamque esse voluptatem.

5. Postremò, Appetitus animæ seu desiderium non sertur in objectum quatenus cognoscibile, sed quatenus bonum, seu gratum & congruum, aut saltem quatenus consert ad id, quod maximè gratum est & congruum, hoc est, maximè jucundum, & quod summo gaudio & voluptate animum implet. Unde

**fuprema** 

suprema Felicitas non simpliciter ponenda est in Intellectu, sed \* propria illius sedes & न्त्री बेन्न उल्लोड से नंति र्पण्याहर, in facultate anima Bonisormi, est statuenda; nempe, in ea facultate qua sapimus id quod simpliciter & absolute optimum est, coque unice gaudemus. Quæ quidem facultas valde affinis illi parti Voluntatis est quæ ferturad id quod absolute est optimum, quando utique inextingüibili fiti & affectu rapitur ad tam gratum objectum, illúdque obtinens ineffabili gaudio ac

voluptate perfunditur.

6. Qui igitur agit secundum hanc facultatem, agit xt no upansor vel word no Suiotator ror er nur, secundum prestantissmum vel secundum Divinissimum corum que in nobis sunt; quod necessarium esse ad Beatitudinem innuit ipse Aristoteles. Nunc verd sive hoc mens sit, (inquit ille) sive aliud aliquid, quod secundum Naturam videtur imperare & praesse, ac notitiam habere corum que pulchra & Divina sunt, sive ipsum etiam Divinum exsistens, sive corum que in nobis sunt Divinissimum, bujus certè operatio secundum propriam virtutem perfetta illa censenda est Beatitudo. Ubi videtur Philosophus ambigere Intellectus sit, an alia aliqua facultas, (quæ tamen sensum habeat A raxor v 3 sior, pulchrorum & Divinorum,) in cujus propria operatione vera Beatitudo confistat. Ille verò postea deflectit ad Intellettum, summamque felicitatem ponit in Contemplatione intellectuali. Que tamen Felicitas moralis esse non potest,

Io.cap.7.

chiff non pertineat ad omnes homines, sed Philosophos duntaxat, Physicos, Mathema-

ticos, Metaphysicosve.

7. Ponenda igitur est Beatitudo in Boniformi facultate; tum quod illa Facultas sum-ma sit & divinissima, eundemque ferè ordinem teneat in Anima quem Platonicorum rajador [Bonum] in Divino Numine; tum etiam quod cultus illius facile apud omnes homines institui possit & persici. Non est enim supra captum vulgi sincero amore Deum proximumque prosequi: Quæ quidem Summa est hujus Felicitatis, (adjecta Prudentia, vitæque puritate, ) eaque proprius Boniformis facultatis fructus: Quem ne forte quis contemnat, audacter dicam & libere, nullam majorem felicitatem Divino hoc amore nobis obvenire posse nec in hac vita nec in futura. \* Sed de his alibi opportunior dabitur dicendi locus.

8. Quam animus percipit ex sensu Virtutis. Est enim aliqua voluptas honesta, quam & Aristoteles vocat puram & liberalem volupta- Nicom. L. tem, eosque salse deridet qui contrà senti- 10. cap.6. unt. Qui verò nullam (inquit ille) admit-Magn. tunt, voluptatem esse honestam, similes illis sunt Moral.lib. qdi, ignorantes quid sit Nestar, deos vinum<sup>2, cap.</sup> 7-bibere opinantur, utpote quo nihil ipsi norunt ju-

oundius.

9. Dico autem Voluptatem hanc ex fensu Virtutis oriri, nè quis forte fructum Virtutis assimaret ex imaginaria illa Virtutis cognitione, quæ per nudas Definitiones acquiritur. Doeg

Digitized by Google

Quod perinde est ac si quis naturam Ignis 2stimare vellet ex igni in pariete picto, qui ad abigendum hybernum frigus nullam omnino vim habet. Omne vitale bonum (ut ita loquar) vità sensuque percipitur & judicatur. Estque revera Virtus vita quædam intima, non externa aliqua figura, nec externis oculis conspicienda. Si hoc unquam suistizatiam ipsum vidiffi, præclarum est Plotini monitum: Si lpse transformatus fis in hanc Virtutis vitam, tum demum internis sensibus illius pulchritudinem voluptatémq; percipies, mirabilésque sui amores in te excitabit, & ineffabili gaudio animam tuam perfundet. Verum usque donec ipse hunc statum assequutus fueris, experrecta demum Boniformi anima facultate, necessim erit ut aliis expertis credas. Neque uspiam opportunius oc-currit celebre illud Aristotelis dicum quam hoc ipso in loco, Operter discentem credere. Alioqui, si ex proprio sensu Virtutis voluptatem æstimaveris, verendum erit ne tam languide eam sis prosecuturus, ut nunquam obtinueris; sed, Divina Nemesi relictus, æterno supplicio præsentem sis expiaturus incredulitatem.

10. Itaque ad persettam Beatitudinem, &c. Recte ex definitione Beatitudinis deducitur hoc Consectarium: Quippe quòd, cum Beatitudo consistat in Voluptate ex Virtutis sensu prosecta, rectéque sactorum conscientia, nemo potest frui hac Beatitudine, si intensissimus aliquis dolor aliò animum avocet, præfentémque

Tentémous voluptatis sensum extinguat. Unde prorsus requiritur ut doloriste sattem morbi absint à corpore, & ut victus suppetat necessarius. Rérum enim necessariarum indigentia vel penuria, uti etiam captivitas, duráve quævis servitus, perfectionem Beatitudinis, distrahendo curis animum, contemerabit, nec sinet tam illustres Virtutis fructus edere.

Haud facile emergunt, quorum virtutibus obstat Res angusta domi———

11. Est igitur opus me ente conauglus, exter-magn. Mona serenitate sive prosperitate, quot ait Ari-ral. lib. 2. stoteles, cum homines simus, corporssque ne-cap. 8. cessitatibus obstricti; integraque Fesicitas ex duodus illis consistit quæ Pyshagbrici vo-Monal. Nicant énaivos à unauciscus, Landem & Maca-com. lib. rismum: Landem quidem qua est ex Pirtute; macarismum verò qui ex bona Fortuna. Quod abunde supra monumus ex eisdem Pyshago-reis. Cui cantilenæ rursus clare succinit A-magn. Moristoteles in Magnis Moralibus, Absque bonis ral. lib. 2. externis beatum esse est impossibile.

12. Mediocritatem tamen duntaxat requiri idem Philosophus asserit ex sententia Solonis; Mediocria enim possidentibus licet agere que oportet. Quod vero ad excessim Fortuna attinet, obest magis Virtuti quam prodest, & adinstar vini lucisque nimix (inquit Archytas) etiam bonos inebriat, & occarat. Unde Aristoteles in Eudemis Anaxagora Cla-

Lib. I.

10

Moral Eu-zomenii responsum interpretans, non Magdem. lib. 1. num aut Divitem beatissimum asserit, sed qui
cap. 4. vitam indolentem & immaculatam degit, Divinam aliquam participans contemplationem.
Sed de his plus latis.

# CHOLIA

# In CAP. II. SECT. II.

D Eatitudo est voluptas, &c. Immeritò qui-D dam cum hoc loco cavillantur quasi propiùs accederem ad, sententiam Epicuri, qui volupta-3 . tem summum Bonum effe ponit, quemodmodum notavit \* A. Gellius : Sed idem statim addit, voc. At- Eam tamen ità definit, oupus cususis noldenua, unde plane apparet eum intellexisse voluptatem corporçam. Qua de, proculdubio, & di-Stum illud Antisthenis Socratici intelligendum eft, wentign ganar & nasing. Hanc enim voluptatem ille è contrà summum malum statuit. Zeno verò indifferens censuit. Plato autem, inquit Gellius, ante hos omnes ità varie ac multiformiter differuit, ut cunde ille fententiæ supra positæ videantur ex sermonum ejus fontibus profluxisse. Nam proinde unaquaque utitur ut & ipsius voluptatis natura fert, quæ est multiplex, &c. Ex quibus manifestum est Platonem rette in sua genera voluptatem distinxisse, nec omnem ad corpus retulisse, sed Divinam quandam voluptatis Speciem

speciem non obscure indigitasse, qualis est hac beatitudo quam desoribimus. Cujus û & ipsius virtutis gravitatem majestatémve, voluptatem nominando, minime ladimus aut minuimus, cum res satis seria ac severa sit omnis vera voluptas. nec illud solidum sit gaudium, quod in diductos oris rictus effusósa, risus laxatur, canorósa; in cachinnos solvitur, sed quod per totam vitam omnesq; actiones stabili quadam animi serenitate lataque ac profunda tranquillitate indesinenter perfunditur & extenditur. Avnp ana sos musav n segu soelace, dictum est Philosophi apud Plu-tarchum. A quo non multum ablud r illud Salomonis, Tota vita infipientium misera, bona vero mens, vel bona confcientia, quan convivium continuum. Et inter fructus Spi-ritus sancti pax & gaudium numerantur. A-nimo igitur admodum tetrico & acerbo ese oportet qui nobis vitto verterit, quod Beatitudinem per voluptatem definiamus, cum eam in-nuamus voluptatem, que ex fensu virtues pereipitur.

Voluptas quam animus percipit ex sensitivitutis recteque sactorum conscientia. Virtutis sensum recte sactorum conscientia prastruo, quoniam sine virtutis sensu ista recte sactorum conscientia voluptasque res magis umbratilis esset o extranea, nec ex genuino sonte orta, sed extrinsecis quibusdam rationibus innixa, unde nec sincera voluptas esset vereque Divina, sed alienis coloribus sordibusque tinita o coinqui-

iat a

# On Mitter of at Libert's a cebut Get.

s. Propria illius fedes er to ana Doesλω πε Logis, in facultate Anima boniformi, &c. Sunt qui & rem & nomen τε ega Joud &ς της Δυχής Facultatis Anima boniformis, monausim dicere, fri instar putant. Ego vero quantum ad nomen nibil significantius magisque cum Analogia dici poffe, quantum vero ad rem nihil verius. Esse utique in anima istiusmodi Suvainy, boe est, potentiam swe facultatem qua Bonitorinis recte appellari possit, cujusque sensatio mensura sit omnis verz ac sincera virtutus, quippe quum nulla vera virtus sit qua ab hoc Divino sonte non sit derivata, nempe ab ab-folutissima & liberrima, nihisque sibi ipsi (quatenus fibi ipli) quærente nignitate. Hic est intimus ille virtutis fensus in quo vera ac Solida Beatitudo consistit; cumq; Sensus sit, necesse est ut sit vita, & cum vita, ut ii mortui sint qui eum non persentiscunt. autem vita quasi specifica vere Regenitorum, nec ulla vera Regeneratio est sine mortificatione, (unde optime intelligendum est illud Platonis, quod Philosophia sit useen Savats) plenaq; proprie voluntatis annihilatione. quifq; ad hunc statum propius accedit, tanto hujus principii fensibilitas in eo evadit evigila-Quanto vero quisque rebus Mundanis addictior, tanto magis hebescit, dormit, penitusve extinguitur coelestis bec divinaa; fensatio. Non Mon Venus aut vindus sublimia poetora fregit,

Officiumve sort militiæve labor;

Mec levis ambitio persusaque gioria suco,
in Magnarumve sames solicitàvic opum:

Credibile est illos partter vitissique joorsque

su Alties humasis execuile capae.

-irola

### CA P. MI. Svo

De Virtute in genere, deque Recta

I. Irtus est Intellectualis vis anima, qua Impressionibus animalibus sive Passionibus obrioreis ità dominatur, ut in singulis attionibus illud facile prosequatur \* quod absolute o simpliciter optimum est.

4 Malui

Malui definire Virtutem vim quandam quam habitum. Prime qued ipsum Mintaris militares & Mirtus & eleif est enim dem ab. Apres, & Vireus Proprie Bortitudinem significat. Deinde, quia behitm non est de essentia Virtutis; quoniam si quis natus esset cum hac Intellectuali vi quam describo, proculdubio Virtute effet prædituse tametil ex crebris, actibus non effet profects. Cause enim externæ non, sunt -de estentia spi fed folummodo interna, Po-Aremò, quod hac Virtutis, notio animum fortius percellit & excitat ad amodem & promptum effe quendam & expeditum vigprem, quo facile & irresistibliliter animus fertur ad ea que sunt honesta & pulchra perpetranda. Facit igitur, ad excutiendum illum languorem vel torporem, quem quidam fortasse sibi indulgere possint, cum tamen ex aliquammultis honestis actibus fe Virtute revera præditos fomnient.

2. Vim autem Intellectualem appello, tum quòd in intellectuali anime parte sta eff, \* non in animali, ut vis illa movendi membra; tum etiam quòd ex intellectuali sive rationali aliquo Principio semper excipatre.

pali aliquo Principio semper excitatur.

Per Impressiones verò animales intelligo omne id quod a corpore cum aliquo affectu
vel impetu ità obsertur anima, ut periculum
sit, ni sibi caveat, nè in aliquem errorem vel
peccatum ducatur. Unde & obreptantes
Ima-

Imaginationes,& quæcunque animum fortiùs feriunt Phantasmata, ad hunc censum redugenda censeo. Per Astiones autem indigito quascunque anima, Motiones exideliberatione profectas, (live fint Elicita, five Imperate) ut distingunt Schole) id eft, omnes Actiones, paoprie dictas Humanas : Quarum generi rafte accenteur oujufvis dogmatis Philosophici, sive Physicum sit, sive Metaphysicum, amplexatio, vel repudiatio. Eadémquerrazio est de reliquistro contra

3. Porto, Facile, dico animam profequi, 20 plenigrem explicationem vis hujus Intellectua alist Nam nisi hoo sieret, Virtus non esset sed potius dispositio quadam ad Virtutem. Ratio snim non nist vi iram cobibens & cupiditatem; Contineutiam façit Gi Toterantiam 3 ipsa vero vi rursus èvia exturbata a Passionia bus ratione carentibus, Incontinentiam & Moli Hujusmodi verà anima dispositionel semipersette Virtutes sunt, & Vitia itidem se-mipersette, inquit Theages Pythagoreus.

Ex eo denique quòd dico animam profequi id qued absolute the simpliciter optimum eft, effulget notabilis illa distinctio Boni, in id quod simpliciter bonum vel simpliciter melian est, & in id quod alieni persona, vol alieni particulari alicujus persona affettui, bonum vel meline, boc est, gratum vel gratius, est. Idautem absolute banum vel melius eft quod me dyadonden mis dings, i quod Bonefarmi anima facultati (que plane divina est) gratum vel gratius est. volt ... 4. Quam

cap. 13,

Moral Ni- 1/4. Quam fant facultatem mihir videtur com. lib. 6. indigitare ipse Aristmeles in Exhicis ad Niamadaim, abi afferit, Optimum, quodemque id demund for non apparere fill vive tone. Deited estempendini bonp . live, ibnedarq mimela (hoc mit i revala & fimplicitie optimum). an Chominibus do acquatémpolatelligentes funt, fed quatenus boni. s Unde re-Aids feoillet Il hanonfachtratem suinidants, anima ocularie, appellation, quam nusuralem illam Solertiam, quam dariina appellat, quehue facile deflection in waveplar, 17 6. Verfutiam. Hirjus autem divinisima facultatis fonsum vet fententiam cum nemb de se percipere vel intelligere possit, nist equisit adeptus, necesso est recurrere advinedium aliquod principium, tampuam ad Merenrium quandam, communémque hominum & Decruin Interpretem, quam vulgo appel lamus Ratham Rationems 

- Aluditaque est ubfalute of simplicites op-

Racioni maxime consonum est.

n's Est enim Ratio Retta in homine Ex-briptum quoddam sivella pographon eter-ma illius Rationis Lightve in mence Divina den foripræ, Dur tamen per Naturam non aliter nobis imposessit quam quatenus, & Recta hae Ratione mentibus noftrio communicata, \* wel potius infita & congenita, effulget asquit wellection. In quantitudent tem effulget, in taneum obligat confeientiam \* non secus ac Lex quedam Divina mer 🔾 🛦 cordicordibus nostris inscripta. Juxta quem senfum 78 New iHud Pythagoreorum recte videtur posle exponi, ut & corum Virtutis definitio, qua ipsam definiunt Egu Tiva TE Novig, Habitum quendam illius quod fieri oportet. Ne-que enim solum significat 78 Séov id quod medium & aquale est, & quod nulla vel additione vel subductione indiget, ut quod jam est id, quod oportet esse; sed etiam quod obligat & devincit, ita ut quis omnimode teneatur agere secundum hanc Legem; prout præclare hac in re etiam statuit Epictetus, Quod optimum apparet, Lex tibi sit inviolabilis.

6. Summa enim Virtutis in hoc consistit, ut constanter prosequamur illud quod Re-& Rationi visum est optimum. Quippe quod illud ipfum absolute & simpliciter optimum est, cum & Divinæ Rationi sit etiam consonum, quæ non ex impotenti a-liquo assecu partiumve studio hoc vel illud imperat, sed, tanquam communis omnium Parens, istiusmodi Leges dictat que fua natura ad univera generis humani Beatitudinem conducunt. Unde apud Aristoteleni De Mundo, Deus etiam appellatur Noud disid ig ion cap. 6. nations, aterna Lex quoquò versum equaliter indinans: & tam apud Stoices quam Pythagoreos, Deum sequi, & Naturani sequi, idem plane sonat ac Rectam sequi Rationem, que propriam nostram naturam constituit, hominesque à brutis distinguit. 7. Verum enimvero, quod fæpe fæpiùs

faffus est Ariffoteles, quanquam facile sit ad

ad hunc modum statuere id optimum esse,

quod Recta Rationi est confonum; tamen quid sit, vel quis modus sit hujus Rectæ Rationis, reche definire omnium videtur difficillimum. Nam in Magnis Moralibus in-Lib. 2. terroganti quid & ubi sit hæc Recta Ratio, cap. Io. res huc tandem devenit; Nife apud temetipfum habes hujusmodi rerum sensum, nihil efficitur. Responsum est Medici quærenti quonam modo sebricitantis pallor depre-hendatur. Sed Philosophus statim subinfert, Similiter fe res habet in Passionibus dijudicandis: \* Oportet enim ex fensu quasi quo-dam conjecturam capere. Tandem igitur judicium resolvitur in Sensum aliquem internum ; quem ego certe appellarem Boniformem anima facultatem : quamvis fatendum lit quòd qui hoc modo afficitur, exinde videatur ouris, n nagen 7015 in Sunden, Magn Mo- quemadmodum alibi notat Aristoteles de ral. lib. 2. eis qui naturali quodam impetu & sine ra-

ral. lib. 2 eis qui naturali quodam impetu & fine racap. 8. tione feruntur in Bonum,) similiter utique
affici atque illi qui divino Numine afflantur.
Et certè hoc principium, quod a soud è se Bonisorme appello, omnium in nobis divinissimum est, sed minime omnium fanaticum.

Moral. Eu- 8. In alio loco Restam Rationem ad hunc dem. lib. 5 modum definit, Restam nimirum eam esse cap. 13. Rationem qua est secundum Prudentiam. Cum autem ipsa Prudentia nihil aliud sit quam Solertia sive Sagacitas illa naturalis (quam ille seronsa appellat, & tanquam anima oculum

oculum considerat,) exculta & purgata, iterum Responsim resolvitur in Sensum quendam sive Facultatem internam divinatoriam, non in certa & distincta Principia juxta quæ judicandum est quid in quaque re sit optimum.

9. Sed distinctissime & apertissime hac Moral Eude re philosophatur in ultimo Eudemiorum, dem. lib.7. ubi eadem proponitur quæstio, cui in hunc cap. 15. modum respondet: Jam verd oportet, ut alias, ad Principis nutum vitam instituere, & ad istiusmodi habitum aspirare cujus ideam attu tibi representat Princeps (sive to nysuovind) jubétque in singulis imitari; hoc est, integram & intemeratam servare conscientiam. Consistit enim humana natura ex duabus partibus; quarum altera imperare, altera subjici debet. Unde pars subjecta, ex communi omnium Civitatum jure, obsequi tenetur parti imperatrici. Quod quidem imperium duplex est. Aliter enim medicina, aliter sanitas imperat. Hujus autem gratià illa est. Ità se res habet in Con-templatione. Primo in loco decreta edit summus Imperator Deus. Sed illud cujus gratia est ipsa Prudentia, quam hoc modo mentibus hominum ingenerat. Qua ipsa etiam decernit quid in rebus humanis optimum sit. Deus enim nullius rei indiget. Qua igitur electio & possessio naturalium bonorum maxime facit ad adjungendum contemplatione animum Deo, her est optima, atque hac mensura pulcherrima qua in singulis deliberationibus utamur. Qua verd vel ob defectum vel excession minime permittit 82 C S

cap. 8.

nos Deum contemplari & colere, hec omnium pessima est. Quo certe Responso nullum Oraculum videtur venius ac Divinius.

10. Cui tamen consonum est quod scribit in Ethicis ad Nicomachum: Diis immortalibus universa quidem vita beata est; Hominibus verd, in quantum bujusmodi operationis imago quadam est vel similitudo. Meministe autem eum oportebat Divinam illam vitam non in sola Sapientia, sed quam maxime in Amore, Benignitate & Benesicentia consistere: qui sunt fructus Divinioris illius particulæ Animæ quam Bonisormem vocamus, quaque potissimum Deo Optimo Maximo assimilamur.

11. Recté utrumque conjunxit Pythagoras † Par. Hi-apud † Alianum; Duo hac dona à Diis pulftor. lib. cherrima hominibus data esse; verum utique 12. sap. 59. dicere, henéque savere: videri verò utrumque

dicere, beneque savere: videri vero utrumque ipsis Deorum immortalium operibus simile: id est, Divinæ vitæ summam consistere in Veritate & Benesicentia. Si quis igitur Aristotelis Pythagoraque & aliorum præstantissimorum Philosophorum judicio stare velit, agnoscet mensuram Resta Rationis esse imitari, quantum poslumus, Divinam Sapientiam & Bonitatem. Ad quem sensum recte etiam exponi puto illud Theagis Pythagorei, Principium enim & causa & mensura humana selicitatis est Divinarum prastantissimarum que rerum cognitio.

SCHO-

# SCHOLIA

# In CAP. III. SECT. I.

UOD absolute & simpliciter optimum est. Virtutis esse id quod abso-lute & simpliciter bonum est prosequi, pauci sunt, opinor, qui negaverint. Ad optimum verò nos semper seneri dictum aliquanto durius quibusdam videtur, contraque ac ipse Paulus videtur desmivisse, 2 Gor. cap. 7. vers. 38. Itaque qui dat nuptum bene sacit, qui verò non dat nuptum meliùs facit. Quod si teneremur semper id facere quod optimum est, qui dat nuptum non bene faceres, quippe qui officium neglexorit, quo tenetar id semper fucere quod est optimium. Hic est nodus difficultatis, qui facile sic solvitur, nempe si respiciamus ad v. 35. Tin N mes no ouuφόεον λέγω, ubi plane innuit se externa quadam commoda & incommoda in calculum retulisse, quibus sepositis, soldque Morditate Actionis considerata, & qui nuptum dut & qui non dut nuptum equè benè secisse facile intelligentur, retteque dici uterq; optime secisse. Optime enim intelligendum oft Ethice aut Physice, potéstque quis quantium ad rationes Ethicas, (qua pro facultatibus aliisque circumstantiis Agentu expenduntur) optime facere, quamvis alius quis, quantum ad rationes Physicas abfolntamque actionis naturam melius fecisse recte poffi#

possit judicari. Ut qui multo largiorem dat eleemosynam, quippe amplioribus fortunis instructus, cum tumen prior ille pro suis facultatibus, dedisset largissimam. Estque par ratio in re Colibatus, Qui nequiti per naturam suam à sæminis abstinere, optime facit si uxorem ducat; & tamen melius ille facit qui nod du-cit, id est, convenientius & tutius, nempe si per naturam sic potest. Et summatim, simplex hec & absolute Optimitas, si fue sie ità loqui, non ità absoluta intelligenda est, ac si omni respectu careret ad vires circumstantiásque in quibus situs sit Agens, sed mensuram suam habet ab eisdem, ità scilicet ut ab omni morali turpitudine ubique abstineamus, in rebus verò que nullam realem habent turpitudinem, sic nos geramus prout ferunt circumstantia, & è re nostra forè maximè, perspicimu.

Sect. 2. Non in animali, ut visilla movendi membra, &c. Nimirum non sic in Animali ut vis illa movendi membra, quippe qua ipsi naturaliter inest. An verò Divinior illa vis in ipsam etiam Plasticam ex resuscitatione coiual de dupous is aliquo modo propagari non possit, curiosior est quastio quam ut hic-

moveri oporteat.

Sest. 5. Vel potiùs insita & congenita. Quod quidem ni esset, ego prosestò non satis intelligo, quomodo reverà quis convinci possit de ulla turpitudine aut pulchritudine Morali, sed omnes illic notiones ac sensationes per vim quasi quandam extrinsecùs essent impressa, nec virtutes magis naturales essent Anima, quàm sedissi-

fædissima vitia, omniáque mensurarentur externis commodis nobis cum brutis Animantibus communibus, nec altius iftis rationibus assurgeret ipsum splendidum Virtutis nomen.

Non secus ac Lex quædam Divina cordibus nostris inscripta, i. e. Animabus nostris essentialiter intexta. Que proculdubio radicaliter semper ipsi inest, quamvis, ut sculptura in æneis tabulis, situ & sordibus ad rempus obscurari possit & obtegi. Anima verò semol purificata legem sibi insculptam facile agnoseit, noc suam tamen aut à se fictam, sed Divinam plane & a Deo sibi inditam. Quò collineat vetus illud dictum,

### Haar Besoint i bureidnois Isá

Unde magnam ipsi debari perpetud reverentiam manifestissimum est, no lædendo conscientiam lasa Divina Majestatis rei videamur.

Sett. 7. Oportet enim ex fensu quasi quodam, &c. Nihil prosettò verius aut solidius dici potest, nec quod magis in comperto est apud onnes bonos. Unde hoc quam maxime sibi incumbere deprehendunt, ut nihil faciant quo sensibilitatem hanc Animi ladant aut obtundant, nullo utique tumultuario vivendi genere, effranive cuivis passioni indulgendo, solurave levitati; sed ut subtristem semper ac benignum Animum gerentes, Divinissimum hoc ac delicatissimum Principium tanquam pupillam oculi, quam diligentissime possunt, tegant as defendant. E.

CAP.

Noemata quadam sive Principia Intelle-Etualia, in qua omnis sere Ratio mo-ralis resolvitur.

Aterian cum lint quorum animis exolevit omnis fensus Dei terumg; Divinarum, quique nullum certum principatum in Facultatibus agnoscunt, sed ei Passioni obediendum esse contendunt quæ imperium sibi forte fortupa inter cæteras arripuerit, fliufque defideria implefida, atque in hoc summam humanæ Felicitatis positam elle statume: hosce certe homines (modò homines fint, non turpissima pecora) alia adoriendim est via; mensuraque Rectæ Rationis proponenda, que non à divinissima îlla Anima parte petitur, quam Bonisormem appellamus, sed ex in-Morel. Eu-tellectuali proprie dicta. Est enim eorum

dem. lib 5. terminorum intellectus quorum non est ratio. сар. 8.

2. Depromam igitur ex hac penu Principia quædam immediate vera mulliusque indiga probationis, sed in quæ omnis ferè Ratio moralis (quemadmodum Demonstrationes Mathematicæ in communes suas sen-tentias) perspicue faciléque resolvitur. Quæ cùm fructus fint illius Facultatis quæ propriè Nes appellatur, minimè absonum fore putavi

putavi si Noemata nuncuparem Moralia. Cujusmodi suntiquan sequuntur, quæque, nè quis ab illis sibi malè metuat, sidem do nullam sapere severitatem vel austeritatem sed planè, mellea esse, admodúmq; suavia & dulcia, utpote quæ, millum bonum proponunt nisi quod gratum jucundúmq; est percipientias suavia

# Noema I .... I suppose the state of the state of

ARquum est quod vita alicui perceptiva, vitave hujus gradnia gratum, jucundum & caperum est; & cum conservatione percipien-

# Deux, comeins, Heiser, isoms, t.

Dund werd vita alicui perceptiva, vitave bujua gradui, augratum, injucundum & incongruum est, Malum est; atque si cum destructione percipiontis tandem conjunctum, o-

mnium pessimum.

Exempli gratia, Si quid aures vel oculos non modo offenderet, sed etiam surditatem & cæcitatem superinduceret, hoc pessimum esset. Esset autem suppar malum, quamvis visus inde solummodo debiliteratur, vel hebesceret auditus. Eadémque ratio est de reliquis Facultatibus.

Mocma

ideals at alls fibitore methat, he w

E speckebus vel gradibus vitarum perceptivarum que reperiuntur in rerum universitate, alie aliis funt prastantidres & excellentiores.

Unum Bonum potest effe altero prastantius

natură, duratione, vel utrisque.

Hoc per se clarum est. Illustrari tamen potest ab hos incommodo, quod aliter una vita non effet præstantior altera, nec una felicitas altera major. Unde æque felices essent Deus, Angelus, Homo, Equus, & vilissimus quivis Vermiculus. Quod nemo. nisi plane insaniat, ullo modo admittere potest. De Duratione ne minima quidem suboriri potest dubitatio aut difficultas.

#### Noema V.

Quod est bonum, eligendum est; malum ve-rò sugiendum: Prastantius autem bonum eligendum pra eo quod minus prastat; minusque malum tolerandum ne majus subeamus.

# Noema VI.

In eo quod ipsi nondum experti summ cre-dendum est eis qui prositentur se expertos, modò vitam degant prosessioni consormem, nulláque

### Noema VII.

Absentia boni quod se habet ut octo eligibilior est quam prasentia mali quod itidem se habet ut octo, quoad pondus & durationem; & adhuc tantò eligibilior, quantò malum excedit bonum pondere & duratione.

### Noema VIII.

Quod certò futurum est rationem habere debet prasentis, utpate quod aliquando revera nos prasens prasentes occupabit. Estque suppar : Ratio de eo quod valde probabiliter est suiu- rum.

#### Noema, IX.

Minus prastantia Bona mensurantur à prastantioribus quoad pondus & durationem.

#### Noema X.

Prasens Bonum omittendum vel minuendum est ex probabili exspectatione boni suturi infinitis vicibus prastantioris prasenti quoad pondus & durationem; ideoque multo magis ex exspectatione certa.

E 3

Noema,

#### Noema XI.

Ligar frank frombuts meet

Presens Malum est tolerandum, ut evitemus malum probabiliter futurum infinitis vicibus majus prasenti quoad pondus & durationem: Quod adbuc constantius faciendum est, cum certo fit futurum.

#### Noema XII.

Mens affectuum prajudicio libera rectius judicat, quam cum passionibus utisve corporeis impressionibus irretitur vel perturbatur.
Quemadmodum enim 'Cœlum nubilum

turbidumą; æquor lumen non transmittunt; ità animus percurbacus obnubilarulq; Pafsionibus vel clarissimam rationem vix admittit. Hâc similitudine egregiè rem illustrat Boethius in illo Garmine,

Nubibus atris Fundere possunt Condita nullum Sidera lamen, &C. Est verò profixius quam ut huc transcribi debeat.

3. Atque hæc ferè sunt Noemata quæ faciunt ad ingenerandum animæ Prudentiam, Temperantium & Foreitudinem, quæ fpectant ad officium erga nosmetipsos. Quæ sequuntur spectant ad officium erga alios, Homines putà atque Deum, Virtutemque, ac Proinde funt Fundamenta Sinceritatis, Justitiæ, Gratitudinis, Misericordiæ & Pietatis. Prethtem enim numero inter morales Virtutes.

Cap. 4. Enchiridion Ethicum. tutes, cum Deus cognoscibilis sit ex lumine Naturæ.

### Noema XIII.

Summum absolutissimumque Bonum affectu summo, media mediocri, minimaque minimo, prosequi debemus; nec summum summove cognata Bona mediis minimisve, sed media minimaque summo, subordinare.

#### Noema XIV.

Quod tibi bonum prastari velles in datis circumstantiis, idem debes ipse alteri prastare in eisdem circumstantiis, quoad sieri potest circa tertii aliqujus injuriam.

# Noema XV.

Quod malum tibi fieri nolles, à faciendo illud alteri ipse debes abstinere, quoad fieri potest absque tertii alicujus injuria.

## Noema XVI.

Bono bonum compensandum est, non male.

# Noema XVII.

Bonum-est homini ut habeat inde bene beatéque vivat.

Noema

E 4

#### Noema XVIII.

Si bonum est ut uni homini suppetat unde bene beateque vivat, ex certa Analogia planeque Mathematica sequitur, quòd duplo melius est ut duobus hominibus suppetat, triplo, ut tribus, millecuplo ut mille, & sic deinceps.

#### Noema XIX.

Melius est unum hominem non voluptuosè vivere, quàm alterum calamitosè ac miseré.

### \* Noema XX.

Bonum est parere Magistratui in rebus adiaphoris, etiam citra omnem supplicii formidinem.

### Noema XXI.

Melius est Deo parere quam hominibus propriisque nostris cupiditatibus.

#### Noema XXII.

Bonum justumque est ut suum cuique tribuatur, illiusque usus & possessio ipsi sine molestatione permittatur.

Noema

#### Noema XXIII

Manifestum tamen est, quòd ità quis se gerere possit, ut quod acquisitione vel donatione suum est, de jure desinat esse suum

4. Hæc horumque similia Effata recte nuncupaveris Noemata Moralia, ut que perfe tam clara sunt & manifesta, siquis seposito omni præjudicio ipsa secum velit considerare, ut nullis rationum ambagibus longioribúsve argumentorum deductionibus indigeant, sed primo aspectu de se vera. este deprehenduntur. Habemus igitur jam in numerato quod respondeamus quærenti quid fit Retta Ratio: Illa enim est quæ certis & necessariis sequelis tandem resolvitur in aliquod Intellectuale Principium immediate verum. \* Quod si porro quærat exemplum ejusmodi Principiorum in Moralibus, præstò funt quæ modò reeensuimus.

# SCHOLIA

In CAP IV. SECT. II.

Oem. 1. Bonum est quod vitæ alicui perceptivæ, &c. Restè nos Bonum

cum relatione ad vitam aliquam perceptivam definivisse, hine constat, quod, si nulla esset in rerum natura perceptio, frustrà effet tota rerum Universitas omnique fine destituta. Perceptio igitur facit quod aliquid bonum sit; ingratum verò quodlibet perceptum naturà duce aversamur. Itaque oppido quam manifestum est, id proprie bonum dicendum esse quod vitæ alicui perceptivæ gratum ac congruum est. Que verò ex se talia non sunt, sed aliquo modo faciunt ad consequendum quod ex se gratum ac congrumm est, non tam bona dicenda sunt; quam utilia vel conducibilia; nec sub specie boni venire possunt, nist quatenus tinguntur vel deaurantur spe ac utilitate, quam pra se serant; ad procurandum qued ex fx gratum; & congruum est percipienti.

Sect. 3. Noem. 20. Bonum est parere magistratibus in rebusadiaphoris, &c. Sunt quibus boc axioma, tantum abest ut. Noematice verum videatur, at e court a concludant aperte falsum. Quos igitur suspicer ità me intelligere ac si parendum magistratui assererem in rebus adiaphoris etiam ubi res non quidem adiaphore, sed vitiosa ac illicita videntur ei à quo obedientia exigitur. Sed longe aberrant à scopo Noematis qui sic intelligunt. Hoc enim perinde est ac si affererem, Bonum esse homini, ut sciens volensque peccet contra conscientiam suam, quam egd rem comnium pessimam semper existimavi, & qua via sit compandiassima ad callum conscientia obdecendum, que anima statu nullus sunestier est aut deplora-A.S

deplarabilior. In rebus quidem dubits & incerois judicio standum est Magistratus; in
rebus verd aperro malis ac illuciois, aut qua
sic post seriam debitamque enansimitionem tibicero videntur, his locum habet illud Apostuli,.
Obedire oportet Deo potius quam hominibus. In rebus verd que & in se adiaphora
sum, in sto ab eo habentur à quo expectatur,
obedientia, his verte magistratui morem non
genere, ingenium sapit monstrosam ac pervera
sum, & ab humana societate prorsus alienum.

Sett. 4. Quod si porrò quærar exemplum ejufmedi Principiorum, &c. Principia bic varia posuimus eaque clara & sere Nocina-tice vera. Veriam his quidam unum aliquod. Principium defiderant, in gaod tota tandems: resolui possie Moralitas. Qua quidem in res hand absimiliter facere videntur, atque si quie. perlettis communibus Notionskus Geometricis: apad Execution, per quas flas quarquam. multas variásque, Demonstrationes Geometrica sain certò & infallibiliter perficiuntur, bisce non contentus unam aliquam Notionens expeteret in quam & ista & universa demum Geometria resolvi possit. Votum sane, quod plus curiositatis in se habet quam utilitatis, se: quo pasto posset expleri. Tentatum tamen à quibustam est in Moralibus, dum alii primum hoc ac simplicissimum omnium Principium Socialitatem indigitant, alii Boni publici studium, nerique interim suppenentes, nullam ad humanain naturain pertinere perfectionem ao falicitatem, nifi que ex communione aut societate / etate coalescit; quasi. cadem plane rei esset. Ethica & Politica, contra authoritatem non. solum antiquorum Philosophorum, sed & contra ipsam Natura vocem. Utramy; fateor ad humanam naturam referri, ut Etymologia & Syntaxis ad Grammaticam: Ethicam vero ac Politicam eandem facere, perinde est acsi Etymologiam velis cum Syntaxi confundere. Mihi verò hanc rem magis accurate & acquiste pensitanti, ità se habere videtur, acs supposito, quod perfecta corporis sanitas hominis fælicitas esset, statim quis resiliret ad So-cialitatem Sanitatisve publicæ studium, ad adificanda Nosocomia & ad praficiendos ipsis Medicos & Chirurgos, & id genus alia cum manisestum tamen sit buc nondum perventum esse, sed esse integram quandam artem de Sanitate corporis, quam Medicinam appellant, istis omnibus priorem natura, & ab eisdein distinitam. Talem ego contendo Ethicam esse; & ut Medicina corpoream singulorum privaterumve hominum sanitatem, ità hanc animi sanitatem, sive veram singulorum Beatitudinem tracture. Quemadmodum enim est, sine relatione ad alios homines, recta quedam beveque attemperata corporis constitutio, que sanitas dicitur; ità est recta quedam as Divina plane Animi temperies internave vita, que meritò singulorum hominum (etiam sine respe-Etu ad communem aliorum utilitatem) vera. Beatitudo est dicenda. Quo in statu tanquam tot Dii solitarii, Delve potius filii (ut Deus; gete Mundum conditum Deus reverà erat, internâque

ternaque sua vita perfectissimus & beatissimus) etiam unte coirionem in Civitatem sunt existimandi, sua etiam vità internà ad imaginem Dei formatà & in ipsis excitatà perfecti, &, ex perpetuo hujus Divina vita sensu, suprà quam dici potost, beati. Tali serè modo qua Dens ante creationen Mundi ejusque Guberna--tionem, beatus nihilominus, (propter internam Juan vitam & ineffabiles ejus dem perfectiones, quarum tota hac rerum creatio & administration evanida tantum umbra sunt obscuráque quadam veftigia) erat censendus. Et certe omnes externa actiones, quas vir probus ac perfettus edere porest, si cum viva illa vera virentes pulchritudine conferantur à qua profluxerint, umbra tantum exanimes existimanda Sunt & perquam fenuia viliaque illius vestigia. Adeo ut summa humana fælicitatis in interno Divina vitæ sensu sita videatur, unde omnes bona actiones externa prout data suerit occasió, tam certo profluxura sunt, quam certum est Divinam Providentiam Mundi administrationi nunquam effe defuturam.

Intereà loci, hac interna Anima vita ac voluptas quam ex virtutis sensu percipit, est Beatitudo illa qua est proprium Ethicæ objectum, ut voces singula sunt illius partis Grammatica qua dicitur Etymologia. Estque hoc verum illud singulorum hominum Bonum seu Persectio, Ethicaque Methodum docet qua unusquisque, o virus re no dividus. It alicubi loquitur Plotinus, ad hoc bonum seu persectionem pervenire possit, etiam injussu ullius alterius. Et

fi unus tantum in Munde, homo effet photocurita verum illius effet Bonum, adausque, cum infinise fore haminum multitudines fint, Bonum aft fingularuma Et quot cunque in unam Rolitiam. cipitatémos coaluerine, qua fa pratendant Bounum publicum promounte, se ulus verus senfus ac solidas subsit profession, palème aft cos sproficeri, se valem rerendiadhebitures afferoidministrationom, que efficacissima su vadabanc -Divinant vitam universis civium animie ingenerandam del excitandam. Nam fin, quad Bonum fingulorum affe. douft chat, minnut and universas paramere of communi verum andministratione inspedientelligatur, resta Bonum -publicum appellari potest . Laque Scientia que docet, que sit optime ratio conjungendi munus multormanoperas ad hoc Bonum publicum nexto assequendum, vera illa Politica est, nereque ac proprie sic dicta, nec came Ethica consundenda magls quam Syntaxis cum Etymologia - Inde verd apud quoldam fattum suspicor sut habent notiones eantum quasdam aridas of-

Inde vero apud quoldam factum suspicor automnem humanam Perfectionem ac Beatitudinem externis actionibus ac utilitatibus matiantur, quod pro internis Moralitatis principiis habent notiones tantum quaddam aridas ocdinatalve imaginationes, de interna ella Divinæ vitæ plemitudine ineffabilique uoluptate ex gustu sensure illus percepta nihil samniantes; suavissimum vero sinetum dictarum Notionum, cum alias nihil valerent, appren illam naturalem voluptatem exputantes qua hamo merè naturalis gaudere potest, qui sinstantur sapit, seg; ipsum quarit in omnibus, Renimque publicum sue naturalis voluptatis gratia insti-

institutum, ut ea certius sibi furta tecta conferbethe, autumnt; quod cum factum iri foelicites speret mutua multonum opera quam sui solius, omnes humane societatis leges que iftuc faciunt, facile agnoscet aquus bonasque, Bonumque hoc naturale illarum effe mensuram. Interim manifesto apparet si recte ac Methodice procedere volumus, exordiendum effe à simplicioribus, nec ante transvolandum ad commune Bonum, quam quid reverà cujusque hominis singularis Bonum su satis intellexerimus, multoque minus ad ponendum primam legem Naturalem, Socialitatem colere ac servare, antequam invellectum sit in quam rem focientur homines. Nihil enim boài est in socialitate nisi socialitas sit in Bono. Ex quibus efficitur, nec Boni publici studium, nec Socialitatem primum effe posse natura ac simplicissimum vera solidaque Morafitatis Principium.

Nos verò ne videamur aliena tantum vellicare, dum nibil de proprio in eorum locum
substituere valemue, tentemus demum an aliquod tale Principium primum adinvenire possimus, ad quod omnis Moralitas rettè reduci
possit, nostruque adeò Noemata Moralia uliquo saltem modo reserri eove contineri: Quo
vipsum apud homines haud Insensatos, pro
primo principalique Noemate Morali possit huberi. Est autem hoc ipsum, Verus sincerúsque
Amor Dei. Hec est prima, simplicissima, muniméque Fundamentalis Lex omnis vera Moralitatis.

litatis, & in quam omnis vera Moralitas resolvitur, modò restè intelligamus quid sit Deum vere sinceréque amare. Neque enim fatis est Deum amare, ut Equus Dominum qui fænum & avenas ei ministrat, qui amor in sui-amorem plane resolvetur; sed Deum vere -finceréque amare, est eum, propter amabilissimam illam vitam vivámve pulchritudinem, que in absolutissima, liberrima, nibilque sibi quarente benignitate maxime consistit; amare ac diligere. idque ex similitudine ejusdem vita animis nostris, per vim hujus vita Dei ejusque spiritus, ingenità. Quà vita similitudine cum Deo u-nimur, pervenientes hoc patto, ut loquuntur Pythagorei, ad Saonegoiar med zi The TE ve nouseviar, zi The The Delas foxies jo Quam & Zwie S. Johannes Widetur appellate, Johan. I. V. 5. "ut & Tov rour, Tov Noyov. Amare, inquam, Doum hoc seusu, fons est & mensura omnis vera Moralitatis, tum illius qua ad Deam, tum ejus qua ad proximum spectat, adeéque ad nosmetipsos. Quando enim ad nosmetipfas, [Sect. 3.] referimus Prudentiam, Temperantiam & Fortitudinem, cumque nibil mentem occacat magis quàm sui-amor, passionesq; indè orta, nimia verò corporis cura & observantia pars illius sit, mortisque, hu-jus gratia, minus honesta prætimescentia, que Temperantiz & Fortitudini contrariantur; manifestum est, ab istis omnibus, (per Divinam illam vitam, qua in amore Dei contine-tur) nempe, à mentis cacitate sive Imprudentia, Intemperantia, & Ignavia nos omninò liberari.

liberari. Nam ipså morte fortior est hic Divinus Amor; nec potest ille non aspernari omnes corporis voluptates, qui deliciarum Divini Amoris Jemel factus su particeps. Quantum vero ad illum Moralitatem, que ad Deum spectat vel Proximum, cujusmodi sunt, qua ibidem recensentur, Pietas, Sinceritas, Justitia, Gratitudo, Misericordia, manisestum est, optimum Dei cultum esse, per Divihum hunc amorem illi affimilari, totumque ei deditum effe; nec quicquam effe poffe magis :illibuta sinceritatis ant propensius ad Misericordians, quam qui tali vità imbutus sit, que fit perfectifima ac absolutissima benignitas, nihil sibi querens; nec possibile esse eum a-ded quis benignus sit nihila; sibi querat, ut fit injustus, nedum, que injustitie pars peffma est, ingratus. Et ut summatim dieam, cum verus ille ac sincerus Dei Amor nill aliud fere sit quam viva illius Amoris Ima-go, quo Deus seipsum ut summum & absolutissimum bonum Creaturasque omnes pro suo modulo hujus boni participes complectitur; impossibile oft, quin ab hoc exemplo Divini Amoris noster verus ac sincerus Dei Amor a-morem Proximi perinde ac Nostri pariat. Tam manifestum est omnem veram Moralitatem una hac lege quem verum ac sincerum Dei Amorem appellamus, contineri.

Et certe si Sanctionem hujus legis spettemus, (cum & Legem appellare visum sit) pænámve annexam illius transgressioni, que profetto est gravissima (cum enim sincerus hic E

Dei amor reverà vita sit aterna in animis nostris inchoata, palam est, qui hac vita defituitur in aternam incidere mortem, & in omnia mala fata ac miserias que cam comitantur) hand ità difficile erit, etiam Nocmata nostra Moralia, perinde ac supra dictas Moralitatis parces, ad hanc Divini Amoris Legem aut illius Sanctionem atique faltons modo reserve. Nam ad Legens ipsam reservi possunt. Noemata 1, 2, 3, 4, 5, 6, 9, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22. Al Santtionem legis, Noemata 7, 8, 10, 11, 23. Cum enim verum summumque Bonum, quale Objectum pracipuum est Dryini Amoris, intelligendum esso ex grata illius cum Divina quadam vita congruitate, ut facilius id admitti possit, Noema primum, Bonum in gene-re istac ratione desinit, Secundum verà, Malum ex ratione contraria. Is vero qui ad Summum ikum & excellentissimum vita gradum, Divinum utique Amorem, pervenit, certò feit è vitarum specielus gradibusva, aliis alios esse prastantiores, & Amorem hung Divinum omnium prestantissimum, idémque de Bono quad pro vinarum gradu vel specie variatur, quenaadmodum Noema tertium & quartum definiunt. Estque par ratio de electione prastantioris boni Noemate quinto contenta. Cum verò excellentissima bac vita, quem amorem Divinum appollatuus, in sensu ac experientia consistat, opportune occurrit Naema sextum, quad monet credendum effe eam fælicitatem expertis, nec sincergrum hominum constium raiiciendum

ficiendum propeer fraudem Hypocritarum. Nonum voro monet omnia Bona ab hac fumico Bond, excellentissimave vita menserari opertere, nompo in vantum admitte, in quantum cum ifto summo consistant eive subserviane. Duodevimum verd innuit mentem passienibus corpored liberam rectiffime judicare, qui grnninus findino est viva illins Impana, de gaa aginine, nompe que liberrima est minique fibi quarens ac Des gaudens benignisas, que & ollow puritatem à tamuloibus corporeis arguis. Qual quidem rations ad pramium focture posoft finceri hujus Dei Amorio, neque sic ad Sandionem petind referri. Veriens autem Noematte decimi certii ex fensu bujus Deventa vire, quem districtissime virusissimique percipliur. Ut & aquiva Normatis decimi quari dection quinte, quibus addus quintuor proxime Jequentia Noemara, quorum aquiratetu impossibile est, ut quis, qui hanc Dei virum fami None is anxione apud Aniforchem appolletar) assecueus sit, primo intuita non intime percipiat. Et qui Doum amat, Magistrani etiam Dei Imagini proculdubie in omnibus licitis morem geret, non autem in illicitis, ob hanc iffum Amorem as Reverentiam Dei apud ipsum ipsu morte fortiorem, que argu-menta sunt Noematis vicesimi & vicesimi primi. Moema verò vicesimum seaundum in had leve Divini Amoris eminencer concentre munifestissimum eft. Ecquis enim est, qui, cum sua pen Diumum illum Amorem in ipso Vicenrein, persubenter cum ality ubi opus fu-F 2 eris,

fum esse un quisque homa, sua propria pacificè possideatific Acque bas serè Noemata sunt que ad ipsam legem Divini Amoric referri posse alique saltem mode mile videntur.

Ad Sanctionem vero Ligis has pauca. Seprimum fice Ut intelligatur scilicet melius Granitae supplicit, illinsque incutiatur farmido, menemin absentiam Roni transitorii telerabiliorem effe presentia meli pari pondere & duratione, out inde estimetur quam intolera--bilis cauditia fit, ubi prafentia mali abfentiam boni immensis fere intervallis, quoad pondes & durationem, superation of sic Mortaskis ab illiquies supidicatibus absterreantur. Et we languaghan guam fingunt, mali futuritas securos Jaciet, addimas Noema oftaunm, Quod certo futurum est, rationem habere debet proclentis, the Cui rationi manifesto innitunwher Normata desimum of sundecimum que aperte ad Sanctionem. Liegis, ex adjecto praimia am gana, reservatur, presertim in vita ifmura. Ad ganam ueto atiam in bac uita -irrog and am pettat vicefinum rertium. Et Gertà ex has ipfa lega Divini Amoris con--flat merità posso irrogari. Cum enim hec Lex, vien quedam sie Anima infica, que sit liber-irima absolutismaque Benignitas nihil sibi, nquà sibi, quarens, se quie re quapiam diter - mi nolit guam in maken aliorum, nifi Lex Divini Amoris cum bac scarprivandum statuexet, sibi ipsi repugnanet, ac si revera ton -asset diberrima illa ac absolutissima Benignitas sed ્યું વેલ્ટ

sed teneretur studio partium, & iniquam unius cujuspiam voluntatem communi utilitati praferret; quod perinde si non magis absonum est, quam si praferret suam. Par profettò utrobique apparet cum hac Divini Amoris Lege Repugnantia. Tam facile in hanc nostram primam maximeque fundamentalem Legem Divini Amoris ultimum hoc Noema resolvieur, ut & universa nostra Noemata ant ad hunc Legem, aut ad ilius Sandionem aliquo modo referri posse abunde innuimus. Et si reductio ubique adso persecta non sit, Agnoscetur tamen, spero, scopi dictorum Noematum haud inutilis illustratio. Interim nemo mirari debet, quod hanc primam maxe. imique mundamentalem legeni inter Nocmata mea Moralia non recensueron; cum sub; initium Capitis profitear me talia duntaxat enumeraturum, qua non quidem à Bonifor-1 mi Anima parte petenda sint, sed ex Intellectualia tantum sunt ess qui Intellectu ni-hil Divinius experti sunt, experti tamen norunt ea ad Divinius aliquod Principium referre. Sed quod hic omiseram, subindicabam locis satis opportunis, nempe lib. 2. cap. 9. & lib. 3. cap. 8. ne tam solida Divináque veritas intercideret.

F<sub>3</sub> CAP.

# CAP, V.

Quod datur aliquid simpliciter & sua na-tura Bonum, quibusque id demum fa-cultatibus deprehendatur & percepiatur.

A Tque hinc tandem liquet quod sit aliquid simpliciter & absolute Bonum quod prosequendum est in singulis actionibus humanis: Cujus natura, essentia & veritas penès Resta Rationis judicium est, sapor autem & duicedo is mi ipabondei in Boniformi anime facultata percipitur. Quodque omne Bomm morale proprie dictum est Intellectuale & Diminum: Intellectuale, quatenus ejus essentia veritasque ab Intellectu definitur & agnoscitur; Divinum, quatenus ejus dulcedo in divina illa facultate (qua adhæremus Deo, simplicissimo illi & absolutissimo Bono, & qui semper vult id quod absolute & simpliciter bonum est) summa cum voluptate . & affectu gustatur. Divina igitur hæc fapere, summa hominis sapientia est, summaque Felicitas. Ipsa enim animæ nostræ fummitate & flore conjungimur cum illo quod absolute optimum est, juxta antiquum illud oraculum,

Object um quoddam est quod ment is flore prehendas.

2. Quod verò attinet ad eos qui teme-rè aut ex composito dictorum Noematum

verita-

veritatem negaverint; rogato illos quamtandem Facultatem confulunt, dum tam absurda Responsa depromunt. Deprehendes enim semper considere Appetitum ausmalem in quodque illi jusundissimum est optimum esse definice. Que certe vox pecudis est, non hominis. Hæc autom Temperantiam speciant.

- 3. Rorro quod ad Justiviam sattinety èodem ferè modo definiunt. Nempe, quod. absolute & simplicator Bonum of Quale illud oft quod sua natura instum est) nullo modo intelligo. Blind folum bonum eller intelligo quod mili ipsi bonum ast, de proximo nimi solicitus. Interroga igitur ponro a Fatebitur aperte illud ipsi gratum bonumque esse quod mimali Apperirui gras, tum est ; non animadvertens interim quam subdoit humanam dissimulat speciem, solamque præ fe fert belluinam ; imò verd potius, quam ex confesso feipfum, appellat; belluam, non hominem. Cum tamen por tiori jure id nosmeripsos esse existimare debeamus quod in nobis optimum est, aut quod certe medium locum tenet. Est aus tem illud Intellectus, Rectaque Ratio.

4. Nam ut in numeris ultima unitas speciem constituit, ità in rebus postrema persedissimaque disserentia essentialis facit, rem esse quod est, & ab aliis distinguit. Qui igitur id solum bonum esse contendit quod si gratum est, inquens quod suo animali gratum est Appetitui, planè brutum se F 4

prædicat. Qued fi innuat qued Intellectus rectaque Ratio probat, Facultatiques boniforitis gratum est, id certe an dansis artification, quemadindoun appellat Platinus, id vero Monimi (quem homisem spressatum lem recte appellare poteris) gratum est, ab ipsoque probatum

ab ipsoque probatum. alis natura largue indoles, iut, quemadmodum non querit quid alicui hominum nu-mero, quamvis immenso, multo minus quid cuivis singulari homini, veram videri posit, sed quid absolute & simpliciter verum est; ità nec quarit nec amplectitur. id quod uni alicui homini vel quamplurimis bonum videatur, fed quod absolute & simpliciter est bonum, & quod in datis circumstantiis (quantumvis reclamante animali Appetitu) semper est eligendum ab omni Intellectuali creatura: Ità ut hujusmodi quævis electio (ut) in Arithme-tica speciosa singularis aliqua operatio) in generale abeat Theorema, tanquam constans quædam & æterna Idea illius quod: agendum est in datis circumstantiis; quod æquè tenemur amplecti, (appetitui animali ingratum sit quam velis maxime,) ac veritatem illam agnoscere que contrariari videtur externo fensui.

6. Quamobrem ut Intellectûs vitium est, cum Sensui aut Imaginationi ità indulget aut obtemperat, ut quod realiter verum est minus assequatur; ità proculdubio vitium

tium est Voluntatis, si quis Appetitu animali, abreptus aut: occacatus, non ample-Catur id quod simpliciter & absolute bonum est. Nam quod in præsens adeò gratum' non sit Voluntati, id sua sit culpa vel desectu, quòd nondum expergesecerit supremam illam divinissimamque Facultatem, quà illud quod absolute optimum est, maximè sapimus, summoque cum affectu & voluptate eo afficimur & oblectamur; adeoque illud adamamus & suspicimus, ut vel mille mortibus caput objicere malimus, quam nosmetipsos sinere tanta dulcedine priyari, aut tam amabilem vitæ. florem divinique sensus integritatem turpi quavis aut inhonestà actione offendere, lædere, aut violare.

7. Quemadmodum igitur est aliquid suà natura & immutabiliter verum, ità est aliquid simpliciter & sua natura bonum: út-, que illius quod suà naturà verum est veritas Intellectu percipitur; ità illius quod simpliciter bonum est grata suavitas & jucunditas Boniformi percipitur facultate. Qui verd quidvis, utcunque gratum est, perinde bonum esse contendunt, eamque esse humanarum actionum mensuram, planè infanire mihi videntur, ex eo quòd Sapientes, Stultos & Maniacos eadem in conditione collocant; nisi quòd fortè Stultos & Maniacos Sapientibus præferant, ut qui ipsis constantiùs & obstinatiùs, omni alià ratione abjecta & seposita, id quod sibi gratum

tum est, quantumlibet turpe sit & ridionlum, & quantocunque cum periculo conjunctum, in singulis actionibus prosequantur.

8. Atque esto certe quod cautius quidam hae in re loquantur, suumque velint Sapientem, utcunque aliter insaniat, suiipsius conservationi semper prospicere; negaritamen non potest quin hae ratione invulnerabilem aliquam dementiam vel stelliditatem sapientissima immortalitati aquiparent.

Præterea, Simplex suipsius conservationen est optabilis, cum tanta miseria aut turpitudine onerari posse, ut quemvis hominem nis stupidissimum vitæ prorsus tæ-

deret.

Postremo, Si præsens suipsius conservatio non est optabilis, sequitur quod quæ
dinturnior est ac productior est melior,
productissima autem omnium optima. Et
si hujusmodi Conservatio unius hominis bona est, quod duorum daplo melior sit, trium
triplo, & sic deinceps; ità ut juxta lumen
Naturæ sequatur, quod unaquæque Creatura Intellectualis teneatur curare & promovere Conservationem sui proximique
tam præsentem quam suturam, quantum in
se est, quantumque seri potest citra tertii alicujus injuriam. Quod quidem non
minimam Justicia partem implet, ut &
Temperantia omnisque omnisto Virtutis.

CAP.

# C, A.P. VI.

De Passionibus in genere, deque earum utilitate.

Uid fit Virtus in genere definivimas. Antequam descendamus ad species, non abs re erit aliquid de Pafionibus pralibace circa quas versantur, carumque naturam, ulam &c incommodum breviter explicare, itaque mentem præsis parare ad pleniorem periectionemque Vintutum potitiam.

2. Per Passiones autem intelligo non folum eas quæ vulgo in Morali tractantur. corpoream que apea nata est ad pervertendum Anime judicium, mentémve ocat cacandam, quo minus quid in re quaque. optimum est discernat. In hoc igitur nu-: mero pono omne phantasma sensumve internum falfum quantumvis pervicax, quod. obreptare vel adhærescere animo possit en vi educationis, consuetudinis, vel alicujus is expressis, cumque in errorem abducere. Nam ad hæc etiam extendere se Virtutem operact, ipsisque ità dominari, ut mens nunquam vacilles in judicio, nec avertatur à prosequendo id quod simpliciter optimum est.

Primò autem agemus de Passionibus propriè dictis, quales sunt Amor, Odium, Ira, & id genus reliquæ. De quibus omnibus contra Stoicos statuendum est, quòd sunt sua natura bonæ, quódque Divinæ Providentiæ scopus non minus deprehenditur in ipsarum usu quam in structura organorum corporis cujulvis Animalis.

dantenus edoceri potest aptéque illustrari. Cum enim Passiones conjunctæ sint cum vehementiori spirituum agitatione, videntur quidem id præstare in homine, quem minorem Mundum quidam amant appellare, quod Venti præstant in majori. Quemadmodum enim illi aerem expurgant, ità & hæ sanguinem ventilant, nec saunt

eum stagnare & putrescere.

4. Porro, varia Animæ Theatra superinducunt, valdéque diversas phantasmatum
Scenas ipsi obserunt, quæ judicium quidem
tentant & vellicant, sed majori simul experientiæ supellectile instruunt, & mirabilem
illam nobis exhibent voluptatem, quòd in
omnibus hisce tempestatibus, varissque &
validis incursantium phantasmatum præstigiis & insulturis, deprehendimus quòd sit
aliquid in nobis Divinum, quam Mentem
nuncupamus, quæ eundem sensum judiciúmque per omnes hasce commotionum vices constanter retinet, nec in consensum
se abripi sinit vel importunissimis Passionum tentationibus, sed ei quod simpliciter
optimum est indesinenter adhæret.
5.

5. Præterea, Es hoc conflictu & victoria detegitur quoddam Imperium sive Regnum in Anima, quodque Intellectualis pars habet quod instituat & erudiat, ut Venator canem, vel ut Pater filium: Quemadmodum inpuit Aristoreles, duas partes in Eshie. Ni-Anima statuens quæ quodammodo Ratio-com. lib. 1. nem habere dicantur ; una quidem proprie & cap. 13. in seipsa, altera tanquam quiddam suo obtemperans patri; Intelligit autem eam partem Animæ quæ ad concupiscendum & appetendum omnino impellit. Pars enim Vegetativa nullo modo Rationis est particeps: Concupifcibilis verò pars Anima & in univer-Sum appetitiva quadammodo particeps est, quatenus scilicet Rationis dicto est audiens, ipsiusque imperio subjicitur. Dubitare tamen merito quis potest, cum pace tanti Philosophi, an ipsa par; Animæ Plastica, quam Vegetativam hic appellat, non existimanda sit aliquo etiam modo obedire Rationi. Nam omnes illi naturales appetitus atque impetus non tam Percaptiva partis quam Plastina fructus sunt & effectus.

6. Fons & Origo ipsorum in Plastica est, cujus præcipua sedes est Cor; perceptio tamen ipsorum est in parte Perceptiva, cujus domicilium est Cerebrum. Cum verd pars utraque essentialiter, vitaliter & indiscerpibiliter una sit, nihil mirum est quòd pars Perceptiva tentetur, vellicetur, & aliquando abripiatur à Passionibus: quæ de se quidem cæci sunt tautummodo Na-

turæ

turæ instinctus, qui forte in ipsis Plantis reperiuntur, ut & Jewento & Sonectus; fed pereipiuntur in Animalibus, ut in avium nidificatione & incubatione; in Mominibus verò non folum percipiuntur, sed distincte & restexive a Mente intelligentur tanquam ab alio aliquò prosecti, sive il-lud sit pars Plastica Animat solu, sive quatenus conjuncta sit cum universali illo prafico Principio quod Spiritus Natura a nobis dicitur, & forsian ab ipso Aissivia indigitatur in illo toties repetito axiomate,

Natura nihil agit frustra.

7. Est enim Principium estormativum omnium Plantarum, corporumque omnium Animalium, quibus inservit excitatque isti-usmodi instinctus qui rendunt ad salutem uniuscususque individui Plasmani, sed maxime osmium eos qui seciunt ad donservationem Speciei: Quales sunt coeundi appetitus; assectifusque ergă sectus, quem Graci secon vocant. Cusus vis misso deprebenditur îni cane seta viva dislectar Num si coram ipsa filium lædis, latrat, vociseratur; sin illum ori illius admoves, propril doloris oblită silet, atque magnă pietate lambit. Quod mitandum speciaculum sepius se in publicis Theutris ostendiste scribit optimus ille Anatom sus Realdis seriore.

De re Ana- scribit Optimus ille Anaton Cus Realdis tomica, Columbus.

8. Omnes igitur ahlmales Impetus & Imflinctus ad Regionetti Naturæ Bereinens, funtque quasi quædam impersectiones umbræ

bræ ac vestigia Sapientiæ & Bonitatis Divinæ, quæ in hac obscura Regione sublucescum. Atque hoc est illud Principium cum quo ex participatione purioris ac Divinioris luminis colluctamur quoties limites excedit hujus supernæ legis. Nempe, Intellectualis parsanimæ contendit cum Plassica, quæ spirium Natura habet acerrimum lustigatorem & Fautorem, præsertim in quibuscam affectibus; sed ex altera parte vis quædam Divinior instat, urgétque tortiter resistendum esse omnibus Naturæ incantamentis & illecebris, & illius quod hopestum est & simpliciter optimum rationem sem per esse habendam.

9. Anima verò præsentiam primo exiguis illis Conarii cancellis circumscribere, &
deinde animatam hanc glandulam singere
(ad instar homunculi cuinsdam cum penula & bacillo contra ventum nitentis) ex una parte ab anima inhabitante, ex altera
à spirituum impetu slatuve impelli, atque
in hoc consistere luctam illam & consistam
inter partem inseriorem anima & superiorem, sive inter carnem & spiritum, prout
loquuntur Theologi; Commentum certe
perquam lepidum est, sed, quod sat scio,
nihil in se habet solida veritatis. Verum
ea de re non est hic dicendi locus.

10. Palam est igitur, Regnum quoddam in nobis esse sive Principatum, Animumq; nostrum rem esse non adea solitariam, sed satis numeroso stipatam satellitio, nec in proproprias solum Passiones imperium habere, sed in ipsum Natura spiritum, cujus incantamenta & illecebras, diviniori quadam magia fretus, comprimere potest vel extinguere.

Passiones sit, quid vita sensus quod per Passiones sit, quod vita sensus que in nobis plemor sit, multoque subinde excitation: Sunt enim Assectus Animi duasi alæ vel quadrigæ, quemadmodum olim in Phadeo

fuo notavit Plato.

12. Neque illud prætefeundum est quod ingeniose innuit Cartesius, quod Passiones videntur certissimus & solidissimus animie nostræ thesaurus. Cum enim in aliis plerifque perceptionibus decipi possimus, enec certi elle an id revera sit quod repræsentant, nullus locus est deceptioni (inquit que & intimæ animæ nostræ sunt, ut ei impossibile sit illas sentire, quin revera sint quamdiu eas sentit. Unde mirifica illa pax animi & tranquillitas, permanensq; ac nunquam ponitenda dulcedo & voluptas, quæ ex sensu Virtutis percipitur, non solum supra omnes illas voluptates quæ aptæ natæ sunt pomitentiam & amaritudi-nem animæ postea superinducere, sed etam supra omnes opiniones & speculationes Philosophicas, æstimanda est; cùm ob alias causas, tum maxime quod de eis ut plurimum dubitare quis possit; de hac ve-ro, cum Passio sit, non Opinio, nulla subesse possit dubitatio. 13. Po-

13. Postremo, Præter usumoilsum omnia um fere Passionum communem, quòdiobe jecti imaginem firmiùs animæ împrimunt, ipsique quasi intrunt, est certe alius mis nime contemnendus, quod ex Passionibus possumus apud nosmetipsos æstimare quanto pretio habeamus ea quæ pulchra funt & honesta, quamque verè ac vitaliter anima nostra cum ipsis conjungatur. Est enim intimus maximéque immediatus vitæ frug Aus, affectus; fine quo tametsi superficiarià quadam & imaginarià approbatione res optimas ornare possimus, non possumus tamen sine illo per modum vitæ sensusque animam nostram cum ipsis conjungere, nec conjunctam esse certò judicare, nisi æquali armansia à rebus turpibus & inhonestis abhorreamus, sive hæc in nobismetipsis occurrent, sive in aliis. Ea enim est Virtutis ratio, ut amet que optima funt, & à pessimis abhorreat; non quòd quis altera in se reperiat, altera in aliis, sed simpliciter quaterns sunt talia. Estque perfectissimus vitæ status bonum amare. malum autem horrore aut indignatione excipere, abicunque emicuerit. Hoc enim arguit inferiorem animæ partem in con-fensum rapi à superiori, totúmque hominem igneis quasi affectuum quadrigis, Elia instar, usque ad Cœlum Deumque subvehi.

14. Quòd siquis, sub prætextu nescio cujus affectatæ animi tranquillitatis, prudentiæ, pacisve studii, tolerare posset sine o-

mni

mni animi commotione quod turpiter commissium est contra communia humani generis jura & aternas Virtutis leges, cum tamen privatà quavis injurià in seipsium immissa satis uni & commoveri soleat; insigne centè hoc esset specimen Hypocrisios, que non tam ridenda esset, quam ab omnibus mortalibus exsecranda.

nuque vite humane complementa, modò he due leges observentur. Prima, ut Affectus ferantur ad Objectum debitum, que esporalum (sive restrus Passenum imperus) dici potest: Gontra quam qui peccant, immanissime omnium peccant. Quales sunt invidi, & qui sevitià & crudelitate se oblectant, & id genus reliqui homines.

Secunda lex est, ut Assectus sit commenforatus Objecto & Fini, hociest, ut simena
Noema decimum tentium) summo assectu
optima maximaque, mediocni mediocvia,
minimoque minima, prosequamur; sed ut
nusquam in tantum commoveamur, ut Assectus violentia lumen Rationis intercipiat
aut minuat, quo minus sinem assequamur ad
quem collineat Natura in singulis Assectibus quos animabus nostris indidit: Quam
proinde legem melanadomo (sive modenarum passionum imperum) appellare potris.

ordiz ex anima, & finiendi illam lucham & conflictum quo aut Passiones com Ratione, aut inter se invicem, preliantur,

omnes

omnes. Affectus tolli volunt, perinde mihi facere videntur ac siquis, nè fiat ulla dissonantia in Lyra, omnes illius chordas discindi velit; & nè ulla corpus invadat intemperies morbida, humores omnes pharmacis exturbari. Quemadmodum rectè & eleganter jam olim monuit etiam Theages Pythagoreus; nempe Quòd in eximendis anima possionibus, voluptate utique & dolore, Virtas non contingit, sed in hisce ritè contemperandis. Et deinde duplicem illam similitudinem copiosiùs adhibet ab humoribus corporis rectè commiscendis, chordisque Musicis scitè coaptandis contemperandisque, desumptam, quam nihil necesse est repetere, cùm jam satìs expresserimes.

17. Quis autem modus vel mensura sit ad quam componi & temperari Affectus debeant, dux suprà dicte leges satis edocent, describer & misermiser complexe. Ad quarum alteram referenda est præclara illa Cieronis sententia: Ergò is quisquis est Quest. Tuqui moderatione & constantia quietus ani-sculan.
mo est, sibique ipse placatus, ut neque ta-lib. 4bescat molestiis, neque frangatur timore, nec sitienter quid appetens ardeat desiderio, necalacritate futili gestiens deliquescat, is est sapiens quem quarimus; is est bea-tus, cui nihil humanarum rerum aut intolerabile ad demittendum animum, aut nimis lætabile ad efferendum, videri potest. Quem verd ambitione aut libidine inflammatum & furencem videmus, omnia rabide appe-G 2 tentem.

tentem cum inexplebili cupiditate, quóque affluentiùs opes aut voluptates undique hauriat, eò graviùs ardentiúsque sitientem; næ ille homo est quem nemo sapiens dubitaverit existimare omnium mortalium infelicissimum.

#### C A P. VII.

De Passionibus, in specie, proprie dictis.

1. Passionum species cum nemo, quod sciam, accuratius enumeravit quam insignis ille Philosophus Cartesius, nec definiverit distinctius, in hujus serè vestigiis hac in re semper insistam, nisi magna aliqua causa impediverit. Cæterum non abs re erit primo pleniorem Passionis definitionem proserre, subsequentibusque speciebus

præfigere.

2. Est igitur Passio vehemens anima Sensatio qua speciatim ad ipsam animam refertur, & cum extraordinario spirituum motu conjungitur. Sensatio rectè Passio dicitur quoniam in Passione anima sentit se pati; & vehemens, quia vehementer: ad ipsam animam autem speciatim referri hæc sensatio, ut distinguatur ab aliis sensationibus; quarum aliæ referuntur ad objecta externa, putà, Odores, Sonos, Colores; aliæ ad corpus postrum, ut Fames, Sitis, Dolor. Conjungi denique hanc sensationem dico cum spiritu-

um motu, potius quam ab ipso produci; quoniam illud semper contingit, hoe non semper, imò forsan rarius, si excipias illum motum qui oritur ex potu & cibo, atque aeris mutatione. In externis enim objectis à quibus Sensus vel Imaginatio percellitur Anima movet spiritus, non spiritus Animam.

- 3. Omnes Animæ Passiones ad sex principalia ac primitiva genera revocat Carte-De Passion. fins; Admirationem, Amorem, Odium, Cupidi-Anim. tatem, Latitiam, Mærorem. Quarum forde Part. 2. & distinctio hac ratione deprehenditur. Artic 69. Nam quum primum aliquod novum objectum, circumstantiave aliqua nova modificatum, nobis occurrit, Animadversivam facultatem sistit & detinet, & in extraordinariam quandam attentionem rapit, quæ ipsa hæc Admiratio est: Quæ, cum contingere possit antequam cognoscamus utrum objectum gratum suturum sit an ingratum, Passio merito omnium prima habenda est.

nique, si ut præsentia considerantur, Bonum

Latition, Malum Mærerem gignit.

5. Verum, tametsi satis recte mihi videtur Carrefins calculum subduxisse in hac Passionum enumeratione, non video tamen quin pari jure ad breviorem numerum reduci possint, nempe, ad tres illas primas, Admirationem, Amorem, & Odium. Quid cnim est Desiderium, nisi Amor porrectus versus bonum futurum? Quid Fuga, nisi Odium se avertens ab imminenti malo, vel se muniens contra ipsum? Quid denique Latitia, nisi Amor exfultans præsentia boni adamati? Quid Mæror sive Triftitia, nisi Odium præsenti malo oppressum & implicatum? Manifestum enim est, omnibus hisce circumstantiis semper subesse & in fundo quafi latere Amorem & Odium.

6. Unde porrò elucet, quòd Scholastica illa Passionum reductio ad duo illa capita, Irascibile scilicet & Concupiscibile, modò recte interpretemur, non tam severiter sit explodenda, præsertim cum optimorum antiquissimorumque Philosophorum autoritate munita sit & cohonestata. Intelligo autem hic eas Passiones solas quæ propriè in Corde sedem habent, non que in solo Cerebre, qualem unicam illam agnoscit Cartesus Admirationem. Cæteræ mihi satis recte videntur reduci posse ad Pythagoreorum embuuler & Suuler quæ plane respondent Scholasticorum Concupiscibili & Irascibili, quæque non inscite reddi possunt Concupiscentia.

scentia & Excandescentia. Quarum posterior est ille anima affectus quo excandescit contra quamlibet speciem mali vel ingrani: quam si absque respectiu ad tempus considerat, est simplex Odium; si imminet malum, Fuga, five Cupicitas amolicadi vel quolibet modo evitandi illud; fi presions fit, Mæror, Tristitia vel Agritudo animi, que nihil alfud est nist hae Excandescentia malo præsenti implicata & illigata, miserque illo vexatai

7. Eademque ratio oft de Convupiscentia, quæ, si cum aliqua specie boni vel gravi amice conjungitur, seposito ouni temporis respected, Amar simplex est; ili consideratur bonum ut futurum, Cupiditus elt, fine proprie dicta Concupificentia, fi ut pezieus, Latitia five Gaudium. Nec tumen definit effe Concupiscentin, quoman, mili superveniat fastidium, Amor hic cupit conginantionem sui ftatus, ac proinds femper subek aliqualis Concupiscentia.

8. Pollunt igitur tantum duzo elle Palis ones principales & primitive que proprie in Corde fedem habent, five cas Amo-rem & Odium cum Eurresso, five Concupistibile & Irascibile cum Scholis, five imaujum 2 Su μον cum Pythagoreis, appeliane libes. \* Quod certe notatu non est prorsus indignum, ut mox ex usu illius clarius patebit.

9. Intereà loci, ad pleniorem Passionum intelligentiam, codem ordine ac distin**aione** 

Passionum prima Classis

dione qua sproposuit Cartesus, sex supra nominata genera definiam, singulisque suas propries species subnectam. Prima est Admiratio, que est Passio anima novitate alicu-jus Objetti perculsa, in coque contemplando atidntissime accupate. Admiratio duplex est, Existimatio & Despettus. Existimatio est Admiratio magnitudinis vel valoris alicujus Objecti: Despectus verò Admiratio parvitatis velvilitatis Objecti, Hinc facile intelligitur quid sit Existimatio sui & sui Despectus, nempe quando quiscum affectu inharet contemplationi proprim dignitatis vel vilitatis. Eadémque tatio est de Despectu & Existimatione alionum; quarum prior Dedignavio, posterior Veneratio dicitur. -> Est autem Veneratio Existimatio alicujus dibert Agencis, quod nobis benè vel malè facere posse opinamur, cum voluntate nof-metiplos illi subjiciendi conjuncta. Dedignatia verò alt Despectus liberi Agentis, quod, cùm capax sit benè vel malè faciendi, adeo tamen infra nos esse judicamus,

Secunda Glassis Passionum

Amor est Passio anima quâ excitatur ad se voluntate jungendam cum Objestis qua ipsi videntur grata. Voluntate autem hîc se adjungere non est idem quod cupere, id enim ad Cupiditatem spectat; sed cum assectu quodam agnoscere rem esse gratam bonam-ve. Odium est Passio anima quâ incitatur ad separandum se voluntate ab Objestis qua ipsi videntur ingrata vel noxia. Amans cum Objectum

#### Cap. 7. Enchiridion Ethicum.

Objectum minoris æstimat seipso, simplex Propensio vel Benevolentia dicitur; cùm æquè ac se æstimat, Amicitia; cùm majoris sacit, Devotio. Ampr qui fertur in res bonas simpliciter, Amor; qui in res pulchras, Complaventia dicitur. Item Odium quod refertur ad mala simpliciter, Odium; quod ad desormia, Horror aut Aversio. Nec omitti hic debet nobilis illa Amoris species quæ sogni appellatur; aut illa Odii, quæ Antipathia.

propagine. Cupiditas est cum sua passionum propagine. Cupiditas est Passio anima qua intertia bonum fertur quatenus suturum. Itaque cum Classis.

bonum fertur quatenus futurum. Itaque cùm absentia mali æquè ac præsentia boni bona sit, in utramvis serri potest Cupiditas quatenus sunt suturæ, Si quis autem Cupiditatem circa posterius Objectum Desiderium, circa prius Fugam, mallet appellari, nihil renuo. Inter Cupiditates hic excellunt illæ quæ nascuntur vel ex horrore vel ex complacentia, ut facilè intelligitur ex antedictis. Nihil enim ità accendit Desiderium ut Pulchritudo, nihil adeò accelerat Fugam ac horrenda quævis Desormitas: Omnium autem rerum maximè horrenda vulgò existimatur Mors.

12. Ad Cupiditatem reducuntur, primo, Spes, Metus, Zelotypia, Securitas, & Desperatio: Deinde, Animi slustuatio, Animositas, Audacia, Amulatio, Pusillanimitas & Consternatio. Priores illæ species in hoc conveniunt, quòd earum Objectum offert se

sub ratione Facilis vel Difficilis, nec tamen includit ullam à nobismetipsis eventi dependentiam. Posteriores in eo conveniunt. quòd Objectum offertur ut pendens à nobis, cum difficultate vel in electione mediorum, unde provenit Animi fluttuatio, vel in exsecutione, quò cæteræ illæ spectant.

13. Spes est Passio anima quâ disponitur ad credendum id eventurum esse quod cupit: Metus Verò, qua disponitur ad credendum non eventurum esse quod cupie. Spes omnem metum excludens dicitur Securitas, vel Fidu-cia; Metus verd omnem spem, Desperation Zelotypia est Metus perdendi bonum quod magni æstimamus à minimis suspicandi caufis ortus.

14. Animi fluctuatio est Metus errandi in electione mediorum ad aliquem destinatum finem. Animositas est Passio que disponit animum ad agendum viriliter in exfecutione rerum ad quas accingitur. Quæ si în rebuscernitur quas aliquod magnum periculum comitatur, dicitur Audacia: si verò ex consideratione successus aliorum excitatur, Emulatio.

Animositati autem opponitur Pusillanimitas, ut Consternatio Audacia. Est verò Pufillanimitas languida quædam & frigida Animæ Passio, quæ eam impedit ne feratur ad ea peragenda quæ alioqui facere posset.

Consternatio autem est Pusillanimitas cum perturbatione & stupore conjuncta, quæ animæ aufert facultatem relistendi malo imminenti. 15. Quar15, Quarta classes est Gaudium & Tristicia, Quarta quæ respiciunt bonum malúmve præsens. Classis passes Passiones quæ ad hanc classem reducuntur, sionum. discriminantur hisce præcipuè circumstantiis. Primò, simplici respectu ad nosmetipsos vel ad alios. Bonum enim præsens prout nosmetipsos spectat parit Gaudium, Malum Tristiciam: Si malum alteriqui eo dignus est accidit, Irristenem parit; si indigno, Comunserationem; si verò bonum indigno obvenit, Invidiam; bonum autem contingens alteri quod in nostram etiam utilitatem aliquo modo redundet, Congratulationem.

16. Porrò, considerantur Bonum & Malum, sive ad nos sive ad alios spectant, primò, ratione causæ. Bonum enim à nobismetipsis sactum parit Satisfactionem sive Animi Acquiescentiam, Malum Pœnitentiam, Dubium Conscientiæ morsum. Sed Bonum ab aliis præstitum parit Favorem, quamvès id nobis non sit sactum: sin verò nobis, Gratitudinem. Ut Malum ab aliis patratum, si in nosmetipsos non committitur, solùm Indignationem; sed si nosmetipsos tangat, Iram.

Rursus, respectu opinionis aliorum. Bonum quod habemus excitat in nobis

Gloriam, Malum Pudorem.

Denique, respectu temporis. Bonum Diuturnum Satisfatem parit sive Fastidium, ut Mali duralso minuit Tristitiam. Ex bono autem præterito nascitur Desiderium um proprie dicum, & ex malo præterito Hilaritas.

17. Gaudium est jucunda anima commotio, sive Passio, in qua consistit Fruitio boni quod ipsa concipit ut suum. Tristitia est ingrata Anima Passio, in qua consistit Incommoditas mali vel defectus quem ipsa concipit ut su-um. Irrisio est Lætitia orta ex deprehensione levis alicujus mali in Persona quæ eo digna putatur. Si sit ex majoribus causs & cum apertiori contumeliæ infea rendæ studio conjuncta, rectius appellatus Insultatio.: Invidia est Tristitia orta ex confideratione boni indigno alicui contingentis. Commiseratio est Tristitia orta ex confideratione alicujus mali quod ei qui indignus est accidit. Congratulatio est Lætitia orta ex bono alicui obveniente, quod tamen accidisse nostra aliquo modo interesse putamus. Satisfattio sive Acquiescen-tia in seipso est Lætitia omnium jucundissima, ex opinione alicujus facti quod quis recenter fecit profesta. Panitentia est Tristitia omnium amarissima, ex conscientia mali alicujus perpetrati orta. Morsus conscientia est Tristitia orta ex dubitatione an quod secimus bonum sit nécne. Est autem essecus temeritatis, quando adorimur aliquod opus antequam omnis de-posita sit Hæsitatio vel Animi sucuatio.

18. Favor est læta quædam Benevolentia erga eos quorum rectè factis oblectamur. Gratitudo est læta quædam Cupiditas benefaciendi nefaciendi illis qui nobifmetipsis benefecerunt. Indignatio est Tristitia accensa contra illos qui aliquid mali secerunt. Ira est Indignatio contra eos qui aliquid mali nobis ipsis intulerunt, cujus & ulciscendi cupiditate tenemur. Gloria est Lætitia orta ex opinione aut spe laudis apud alios obtinendæ. Pudor est Tristitia ex opinione aut metu vituperii. Fastidium est Tristitia ex eadem causa orta ex qua antè Lætitia emanavit. Desiderium propriè dictum est Tristitia ex bono amisso nunquam recuperando. Hilaritas est Lætitia ex recordatione mali præteriti.

19. Atque hæc ferè est Passionum enumeratio apud Cartesium, (tam Primitivarum, quàm à Primitivis ortarum, vel ex ipsis complicatarum,) cum ipsarum definitionibus ad sensum saltem eximii Philosophi, quàm proximè potui, accommodatis. Ipsam verò complicationem Passionum à primis derivatarum, brevitatis ergo, in præsens omisi, mox opportuniùs subindicaturus.

Quod verò ad Causas Passionum naturales attinet abstrusiores magssque reconditas, quæ referuntur ad Conarium, ad Cerebrum, ad certos quosdam motus Sanguinis & Spirituum, ad orificia Cordis nnnc strictiora, nunc latiora, ad nervos Intestinorum & Stomachi, Lienis & Jecoris, ipsiusq; deniq; Cordis; has omnes prudens sciénsque prætereo, tum ob alias rationes, tum

Lib. I.

tom maxime quod ad Naturalem Philosophiam potius quam ad Moralem pertinere existimo. Effectus tamen, Usus Finésque Passomum tantum abest ut existimem ad Ethicam non spectare; ut è contra potius arbitrer selectiorem illius partem earum rerum Notitiam haberi debere.

#### SCHOLIA

#### In CAP VIL SECT. VIII.

OUOD certe notatu non est prorsus indignum, ut mox ex usu illius clarius patebit. Usus bic aperte conspicitur initio Cap. 1. Lib. 2. abi Virtutes tres primitiva Prudentia, Sinceritas, Patientia, cum tribus primitivis Passembus Admiratione, Concupiscentia & Excandescentia, comparament.

CAP.

## CAP. VIII.

Passionum Usus & Interpretatio; primoque Admirationis cum sua Classe, & reliquarum quinque primitivarum Passionum.

UOD igitur Fines Ususque Passiquanto fusius eos prosequi, Naturaque vocem in omnibus quam fidelissime potero interpretari. Non parum enim habiturum est momenti ad recce Passiones moderandas & mendas, (quæ certè Virtutis maxima pars ell.) si intellexerimus ad quem finem Natura, Naturæve Parens Deus, singulas destinaverit, quantique opera sua ipse æstimet, aut ab aliis æstimari velit. Neque enim à nobis ipsis sunt hi affectus, nec á liberis nostris cogitationibus aut commentationibus profecti, nec alio aliquo modo assumpti vel acquisiti, cùm omnem actionem cogitationémque nostram anticipent, à Parente Nature Deo simul cum vita nostra nobis inditi, ut voluptas edendi & bibendi; quam proculdubio Natura omnibus animalibus insevit, ad vitæ suæ conservationem, & ad corporis sanitatem. jucundûmque Facultatum vitæ exercitium. Unde clare sequitur nihil temere occidendum

dum esse & sine causa; nec ità voluptati edendi potandive indulgendum, ut perdamus finem illius voluptatis, & morbum mortémve nobis conciliemus.

- 2. Atque hoc id ipsum est quod sunuunt Pythagorei, w anner megiten, interminatum terminare. Nam no anugge, five interminatum, illi in Passionibus ponunt; in Virtute & Ratione & miess, sive Terminum. Natura verò largiori manu nobis hujusmodi affectus indidit, ut habeat Ratio quod amputet, terminet & circumscribat; nec facile Anima ad proprias voluptates (id est, Intellectuales) prosequendas tam integre convertatur, un animalem vitam prorsus negligat. Unde videmus serium esse quoddam & pervicax Naturæ propositum atque consilium, ut Statio hæc animalis á mentibus humanis non omnino deseratur. Sed hæc obiter de Affectibus qui ad corpus spectaut. Ad Passiones propriè dictas recurramus, earumque Fines & Usus eo ferè quo proposuimus ordine perpendamus.
- 3. Primò igitur, de Admiratione manifestum est, quòd inserviat ad fortiùs imprimendum memoriæ rerum novarum observationes, ut hâc supellectile anima satis instructa perveniat ad cognitionem utilissimarum veritatum. Unde siquis teneatur cupidine contemplandi res novas eo solum sine ut admiretur, planè perdit sinem hujus Passionis, & in merum abit Mirionem.

Quòd autem Natura nobis indidit affectus Existimationis & Despectus, innuit non omnia perinde in eodem pretio à nobis esse habenda. Quòd si sit deterius & melius, est certè illud quod optimum est, & ad quodinos oportet, Natura duce, aspirare.

1 4. Suispsius Existimatio Passio mixta est ex Admiratione, Latitia, & Amore propria conditionis. Sui verd ipsius Despectus ex Admiratione, Tristitia, & Amore proprio cum Odio defectuum suorum conjuncto. Utraque Passio innuit Omnem hominem aut esse aut debere esse aliquid, esque loco haberi ut sit supra omnem injuriam & contemptum. Nam cum tam facile adducimur credere nosmetipsos esse aliquid, cum tamen non ità multum ab aliis differamus; certè æquum est ut alios etiam homines aliquid esse existimemus, & humaniter & officiosè trademus. Humanitas igitur morámque civilitas æquè ac diligentia atque industria ad assequendas res optimas hisce Passionibus à Natura indigitantur.

5. Quod verò ad eam spectat Suiipsius Ex-Mimationis speciem quam Generositatem Cartesius appellat, qua quis se æstimat ex fincero usu liberi sui arbitrii, putátque se non debere contemni cum Virtutem iequatur quam perfectissime potest, nec careat voluntate suscipiendi & exsequendi quicquid recta Ratio præscripserit; hujus certè Passionis usus quam nobis indidit Natura, maxime omnium infignis est, cum H

tantum

tantum calcar sit ad summam assequendam felicitatem. Maxima enim resectio & corroboratio animi est contra omnes hominum contemptus asperásque fortunas Sinceritatis suæ conscientia.

6. Veneratio Passio complicata est ex Adimiratione & Timore. Utilitas refertur ad Politicas Societates & Religiones; nec obscurè indicat obediendum esse Magistratui, \* Deumque esse ac Divinam Providentiam.

Dedignatio componitur ex Admiratione & Securitate vel Andacia. Hæc Passio non omnino inutilis est ad pacem animi & tranquillitatem, dum non sinit se vel minis vel possicitationibus hominum impotentium ad Virtutem veritatémque deserendam moveri. Hujusmodi snit in Socrate contemptus erga Anytum & Melitum, cùm securus esset quòd, tametsi eum occidere possent, non possent tamen lædere. Atque hæc breviter de Admiratione.

7. Quod ad sequentes quinque Passiones primitivas attinet, Amorem, Odium, Gaudium, Tristitiam & Cupiditatem; Usus ear rum manifestissimus est, binæque priores in quintam semper desinunt. Nam quicquid grati accidit excitat Gaudium sive Voluptatem; Voluptas quæ sentitur conciliat Amorem illius quod eam excitat; Amor denique Cupiditatem augendi, continuandi, aut repetendi aliquando hanc voluptatem. Ita si quid ingrati accidit, Trissitiam sive Dolorem parit; Dolor Odium

um causæ hujus doloris; Odium verò Cupiditatem amovendi se ab hac causa. Atque in his solis serè consistit salus & conservatio omnium Animalium. Et, quod
notatu dignum est, illæ Passiones quæ maximè omnium sunt ingratæ non minus hoc
officium præstant quam quæ gratissimæ,
Tristitam intelligo & Odium; propterea
quòd Vita hæc malorum præsentia æquè
ac desectu bonorum perditur.

8. Imò verò Natura videtur majori cum folicitudine amoliendis malis profpexisse quam voluptati fruendæ: ut videre est in esticacissima illa eloquentia qua pleraque Animalia instruxit ad movendam commiserationem opemque impetrandam quando tristitià & dolore opprimuntur. Qualis est ille querulus siebilisque Vocis tonus, Oculus Vultusque mæstus & dejectus, Ejulatus, Gemitus, Lacrymæ, Suspiria, & id genus reliqua, certè vim maximam habent ad permovendum miseratione animum, quò promptiùs opem feramus, aut maturiùs abstineamus ab incepta injuria.

9. Neque omnino deest Natura in ea parte quæ ad Voluptatem conciliandam pertinet. Actio enim oculorum vultúsque quando lætamur multò gratior est aspicienti, multóque jucundior. Quod Lætitiæ essectum tanquam illecebras quasdam ad morum urbanitatem mutuúmque placendi studium Natura destinavit; quemadmodum priora illa Doloris essecta ad retrahendum

nos ab omni injuria immerentibus inferrenda, & ad exstimulandum nos ad opem mature ferendam miseris & calamitosis. Quod verò Letitiz extrema essectum sit aliquando Lypothymia, nescio an non Martura inde nobis subinsinuare velit, quod Arnima nostra majoris sit capax voluptatis & felicitatis, quam serre potest presens hujus terrestris corporis status.

Quod igitur ad Amorem & Odium, Dolorem & Latitiam attinet, Interpretatio corum hæc est; ut quod bonum est nobismetipsis alissque, quantum possumus, conciliemus atque procuremus; neminem verò lædamus, sed è contrà malum tum à nor bismetipsis tum ab aliss quam diligentissime & ossiciossissme amoliamur.

cupiditate, quæ Passionum excitatissima est; utpote quæ, cùm cor agitet violentiùs quo; vis alio assectu, plures spiritus cerebro suppeditat, qui redundantes in membra corporis agilius ipsum essiciunt & vegetius, animamque gratæ cuidam activitati & alacritati assuesacit, quæ aliàs desectu objecti, quod eam exsuscitet, flaccescere posset & torpere. Nam, (quemadmodum rece alicubi monet Verulamius,) Vita bumana sine proposito vaga est & languida.

Sed si feliciter & cum successi Cupiditatem ferri velimus, cavendum est nè in ea derivetur objecta quæ non sunt in nostra potestate; nec vehementiori impetu seratur tur in ea quæ funt, quam corpus hoc ca

ducum & mortale patiatur.

Nam ea quæ in nostra potestate sunt absolvi cupere sestinantiùs quam vires serunt, consimile esset atque si rursus irretiremur ils rebus quæ simpliciter in potestate nostra non sunt. Unde malesana hæc Cupiditis non tam alacritatem pareret,

quam anxietatem & cruciatum.

Denique, cum tam clare pateat qui sit Cupiditatis sinis, nempe, ut vires accendat ad executionem Instituti, deponenda omnino est hæc Passio, nis cum in procinctu stamus ad exequendum ea quæ agenda decrevimus. Alioqui inutilis hic ardor, (præfertim in tenuiori corporis constitutione) inslammando spiritus, vires exhauriet, corpus arefaciet, sanitatsque illius maximopere officiet.

### SCHOLIA

#### In CAP. VIII. SECT. VI.

Eumque esse ac Divinam Providentiam. Quod intellectum nolo simpliciter & in genere, quasi omnis Veneratio, hoc est, omnis Admiratio & Timor, Dei Existentiam argueret. Neque enim illud Poeta

ità intelligendum est, ac si quivis timor sic fecisset, sed conscia quadam suspicto invisibilis cujusdam Potestatis, à qua male nobis metuamus quoties internum conscientia lumen ladimus aut violamus. Et certe si vel solus occultæ cujusdam vindickæ timor ad Divinam agnoscendam existentiam tantum valeat, quid non faciet immensa illius Potentia, Sapientia ac Bonitatis, qua in Natura Phanomenis elucent, adjuncta Admiratio? met mis empioset Cupiditatis finis, nempe, nt vires accendat Zev oire Savua Ca de no en èce l'affio, en che in m or le und each dan est dum et au dum American included in the interior Recht in tention corporis confinition) ude armando, Kli i P. P. Ared Alego abu pre uref ciet, It. itrique illice Usus & Interpretatio Passionum quas secunda Classis complectitur, Amoris sci-

1. Inter Amoris species præcipuè considerandæ sunt Devotios Complecentia, & sogon. Inter species Odii, Horror, & Antipathia. Per Devotionem erudimur tanquam per vivam Naturæ vocem ad credendum aliquid esse quod nobssmetips charius & antiquius habere debeamus, & pro quo capita nostra devoyere non dubitemus. Hujus igitur Passonis usus ad Politicam potissimum speciat & Religionem, quæ sine Vir-

ticet & Odii.

Virtute nulla est. Debentur igitur hujus Affectus officia Principi, Patriz & Religioni, hoc est, Deo verzeque Virtuti. Unde palàm est eos errare contra lumen Nasura qui docent summam Sapientiam in eo positam esse, ut quis se vitamque suam ceteris rebus omnibus ubique præponat. 1 2. Ex Complacentia & Horrore monemur res quasdam esse pulchras, alias deformes, contra fordidam istam quorundam opiniomem qui hoc rerum discrimen explodunt, 杰&, ut plurimum, cum illo, Vitii Virtu-Mique; quæ terè nihil aliud est quam Sym-Passionum quoad gradus & objecta, a corporis Pulchritudo Symmetria cum decoro quodam gratóque eagestu & Jone conjuncta. Quod id ipsom fere est qued etiam in Questionibus former notavit Cicero. Et ut Corporis Lib. 4. coloris quadam suavitate, caque dicitur Pulchritudo: sic in Animo opinionum judiciorumque æquabilitas & constantia çum firmitate quadam & stabilitate, Virtutem subsequens aut Virtutem ipsam continens, Pulchritudo vocatur. Naturalis igitur hæc Camplecentia atque Horror deducere nos tad amorem Virtutis & Vitii avermem; quarum altera rerum omnium pulcherrima est, altera maxime deformis, centiæ, quæ vulgo Amor dicitur, manifesto resertur ad propagationem liberorum. Quæ H 4 1.7

Quæ Passio, si sit omnium importunissima, ostendit Naturæ solicitudinem de continuanda humana specie. Quad sanè facit tanto astu & industrià, ac si mallet Præstigiatrix videri atque Incantatrix, quam homines ad opus tam necessarium non essicaciter rapore. Sed cùm finis hujus ardoris tam conspicuus sit, monemur ad quam mensuram sit moderandus.

4. Quemadmodum verò Amor liberos gignendos respicit, ità segni genitos. Quæ si sit major in parentibus erga liberos quam vicissim, planè innuit hujusmodi Passiones pro usu ipsarum magis minusve à Natura Creaturis inseri. Major enim utilitas est assectus parentum erga liberos (ut qui multio præssant consilio & viribus) quam assectus liberorum erga parentes; multoque rariùs accidit, ut hi ipsorum ope indigeant, quam ut illi horum. Atque hine mensuram sumere debemns attemperandæ huic Passioni, nè nimià indulgentia viventes lædamus, mortuosve assectus inuiti inutiliter prosequamur.

5. Denique, Antipathia, quæ Odii quædam species est, sed ex causis nata magis abditis, hunc usum, habet, ut, quasi dato signo, nobis ab eo caveamus inter quem & nosmetipsos hunc Naturæ dissensum percipismus intercedere, præsertim nisi sit vir bonus; qualis si sit, suspicandum est nè spse sis malus. Unde obsirmato animo amicitiam cum ipso colas, si possis; nihil

Cap. 10. Enchwidien Ethicum.
enim periclitabitur præter improbitatem
tuam.

### SCHOLIA

### In CAP. IX. SECT. II.

Tut plurimum, cum illo, vitii virtutututique, &c. hoc est, Discrimen vitii virtutisque pariter atque pulchritudinis ac deformitatis explodunt. Qua opinio meritò sordida existimanda est, & qua animum abjetum ac jacentem arguat, omniaque gustu ac taste mensurantem, quasi mera essent unadua tiste yeins nec vilissimo Lumbrico plus saperent. Sic prosettò sunt qui nullam agnoscunt pulchritudinem in justa partium symmetria, harmoniave sonorum.

### CAP. X.

Passionum tertia Classis, quas Cupiditas ducit, Usus & Interpretatio.

1. Opiditatis species primæ sunt Spes, Metus, Zelotypia, Securitas, & De-speratio; alteræ, Animi sluctuatio, Animosita,

Genis, Audatia, Amulatio, Pufillanimitas & Consternatio.

2. Spes ex Lætitia & Cupiditate componitur, Metus ex Cupiditate & aliquali Tristitia. Est enim Imaginatio debilis quidam sensus, ut ait Aristoteles; Sensus verò præsentium, ut etiam Tristitia & Lætitia. Eventus autem animo præsentes sunt, quamvis non fint re ipsas ac proinde & præsentes & absentes sunt, possunt que esse objecta tam Latitia vel Tristitia, quam Capiditatis. Usus Spei est, ut projectemur ad agendum; Metus, ut caute & diligenter agamus.

3. Est autem usus quidam specialis & pracipuus hujus Passionis qui reserturead res Politicas. Cùm enim maxima pars nominum impii sint, vix ulla Civitas stare posset, si peenarum formidine in officie non

continerentur.

4. Zelotypia componitur ex Cupiditate, Tristitia & Existimatione. Ejus proprius usus cernitur in curandis & tutandis rebus maximi momenti. Unde eam adhibere rebus minoris pretii inhonestum esset & ridiculum.

ponitur & Desperatio, plane liquet ex antedictis: cum Securitas nihil aliud fit quam Spes omni metu libera; Desperatio nihil nin Metus omni spe delicitus. Princis usus est contra nimiam vel supersum curam & diligentiam. Posserior inservita-vellendo

Cap 10. Enchiridion Ethicum.

vellendo animo ab Instituto non successuro, ut ad ea quæ melius succedere possint con-

vertatur,

o. Fluctuatio animi componitur ex Cupiditate & Tristitia. Usus illius est, ut in electione rerum non erremus. Vexatio autem illa quæ eam comitatur à Natura Indicatio est quod una res alteri multo præstat, quodque mature omnem diligentiam adhibere debemus ad dispiciendum quid sit optimum, & quæ maxime ad illud affequendum aut retinendum accommodata; atque adeò vitam nostram ex deliberatis quibusdam destinatisque Principiis & Judiciis instituere, à quibus certo & consirmato animo apud nosmetipsos decrevimus non esse recedendum.

ponuntur ex Cupiditate, Lætitia & Tristitia; sed ità ut Lætitia Tristitiam multum superet: cum Tristitia sit ex objecto periculo, quod tamen præ excellentia sinis aggrediendi periculi serè contemnitur; Lætitia ex certitudine sinis assequendi. Hujus assectiva usus præcipuus est in liberando Patriam aut Principem ab hostibus, & in testimonio perhibendo Veritati quantúmvis cum extremo vitæ nostræ periculo, ut aut immortalem gloriam, aut æternam vitam,

consequamur.

8. Æmulatio componitur ex Cupiditate, Lætitia & Existimatione. Usus cernitur in præclaris Virtutum exemplis ad quæ imitanda

tanda hoc affectu nos stimulat Natura. Pusillanimitas componi videtur ex his omnibus, Cupiditate, Spe, Metu & Existimatione, sed gradu valde remisso. Hujus præcipuus usus est circa objecta non magni sane pretii, quamvis à quibusdam forte haud parvi æstimentur. Consternatio componitur ex immensa Admiratione, Cupiditate & Tristitia. Videtur autem esse quædam à Natura Exprobratio & Monitio, quam turpiter ea animi præsentia careamus, qua semper cincos & armatos nos esse oportet contra omnes inopinatos Fortunæ incursus. Idémque ferè illius usus est & significatio quæ Animi fluttuationis, ut bene subductis rationibus in numerato habeamus, quid agendum sit in unoquoque casu, quidque patiendum, & quo utrumque demum modo.

9. Porrò, subinsinuare videtur horrendum aliquod & stupendum in Natura periculum latere, quod maxime proprium hujus Passionis sit objectum, ad quod tamen parati semper esse debemus, (sive hoc sit uniuscujusque Mors particularis, sive Universi Solutio, de qua non solum fabulati sunt Poetæ, sed & Sapientes seriò philoso-

phati,) ut.

Si fractus illabatur Orbis, Impavidos feriant ruina.

Hoc enim videtur Sinceritatis & Innocentiæ ab ipsa Natura promissum præmium. Atque hæc de Passionibus tertiæ Classis.

CAP.

### CAP. XI.

Interpretatio & Usus Passionum quarta Classis, quam constituunt Gaudium & Tristitia.

1. Quarta Glassis Passiones sunt, Primo, Irrisio, Commiseratio, Invidia, Congratulatio: Deinde, Satisfactio, Panitentia, Morsus Conscientia; item Favor, Gratitudo, Indignatio, Ira: Tertid, Gloria & Pudor: Postremo, Fastidium, Desiderium, & Hilaritani

Irrisionis utilitas præcipue refertur ad levinsculas humanæ vitæ sordes ac desormitates everrendas & detergendas. Exhoc sonte emanavit Poesis Satyrica; quemadmodum ex Amoris essectis & Audaciæ Enica originem duxit & Tragadia. Neque enim Satyrica tam ipsa Vitia quam circumstantias ipsorum maxime ridiculas insectatur.

Irrisio componitur ex Lætitia & Odio; & si malum ex inopinato accidit, comitatur Cachinnus. Est autem Objectum Risus, quemad modum Aristoteles (si recte memini) alicubi monet, κακὸν μων φθασθείνον malum minime exitiale. Unde non dubito quin suboriri possit ubi nullum omnino subest odium. Potest enim solummodo esse Congratulatio

gratulatio quædam & Hilaritas, quòd malum non magnum erat, quamvis inopinatum, & quod tam expedite & dextere erat fuperatum.

. 3. Objectum igitum illius in hisce locis bonum est; Br quodantmodo etiam ubi ma-lum non superatur, hoc est, ubi res non redintegratur, si jactura ejus non magni sit momenti. Parvum enim malum rationem babet bonis Unide videtut Rifus quali ox Naturæ"fibiipsi plaudentis, quod, com fit propeniio quadam efficients lubricadura Materiæ ad magna mulcifariaque Infortio

nia, ità tamen'à Confilio Divino prospectina fit, ut in value leves & rolerabiles Offen siunculas abeant. Quod certè merito La

titiam excitet. ्य भू estility 5 Quodoff quis oblectare fempotent mino rum aut Mahiacorum spectacinis & denvils indicium ell'iplum non latis magni elli mare Mentis fanitatem. Quod il faceret; contriftaretur magis ex horum confectin quam laceri cujufvis cadaveris mifereque dilaniati. Liusibit vo kam muse. il

4. Commiseratio miscetur ex Amore & Triftitia: Ejus vius manifesto refertur ad miseros succurrendos & ad Justitiam tueno dam, ne quis insons extremo plectatur supplicio, cum tam immane facinus ipfa Na? turæ viscera lancinaret, gemitusque & sus-piria ex omnium mortalium præcordiis estaceret. Invidia componitur ex Tristitia & Odio. Ejus utilitas przeipue refertur ad munera

munera honoresque recte distribuendos. Neque enim hæc Passio vitium illud est quod meritò omnes explodunt, sed optimus à Deo datus affectus. Quem & ipse plus semel notavit Aristoteles Nemesin appellari, sm mis ends o devendosos, à justa cuique distributione; officiúmque boni viri esse contendit, in Rhetoricis, condolere iis qui immeritò insèlices sunt, eorúmque misereri; iis verò qui immeritò felices sunt indignari, sive invidere. Injustum enim est, inquit ille, Lib 2. Il quod prater meritum sit: unde Diis ipsis hanc cap. 9. indignationem attribuimus. Quæ tamen eadem Passio est atque hæc Invidia quam suprà definivimus.

Ex hisce Passionibus igitur Commiserationis & Invidia monemur, tanquam ipsius Naturæ voce aliquid esse justum, & injustum, vel æquum, & iniquum; atque hoc sugieudum esse, illud verò amplectendum.

5. Congratulatio componitur ex Amore & Lætitia, potestque esse stimulus ad communem Beneficentiam. Nam qui hac virtute præcellit, debetur illi prosperitatis suæ com-

munis omnium Congratulatio.

Satisfactio sive Acquiescentia in seipsa, quemadmodum etiam Panitentia & Conscientia morsus, manisesto omnes saciunt ad servandam bonam Conscientiam. Indicant porrò planissimè discrimen Benesactorum & Malesactorum, liberóque nos præditos esse Arbitrio. Est enim hæc Acquiescentia sive Satisfactio nihil nisi plausus quidam & exsultatio

sultatio animæ ex recte facti conscientia. Qui certe affectus valde stolidus esset, fi non essent quæ recte finnt, quæque secus. Quanquam fatendum est plerosque homines fædissimè aliquando hallucinari circa Objectum hujus Passionis, sibique tum maxime applaudere tanquam re benè gestà, cum atrocissima Elagitia commiserunt.

De Paffien. 3. Artic.

6. Cuius dementiæ nullum est insignius Anim part specimen, quam quod ipse Cartesius nobis ante oculos ponit de Hypocritis quibusdam & Superstitiosis, qui, eò quòd sæpe frequen-tent templa, multas recitent preces, capillos tonsos habeant, à cibis abstineant, eleemolynas largiantur, se planè persectos putant, omnéque quod ipsis sua Passio suggerit . bonum zelum este; etst quandoque suggerat maxima crimina quæ in homines cadere possint, ut prodere urbes, trucidare Principes, exterminare integros populos, ob id solum quod suas opiniones non sequantur.

7. Quod verò Panitentiam attinet, fi omnia fierent necessario, perinde ridiculus esset omnis ex malefacti conscientia dolor. ac si Rusticum poeniteret quòd non natus sit Nobilis, aut sominam quod non nata sit mas. Eadémque ratio est de Morsu Conscientia, qui plane innuit, si in electione erremus, quòd id culpa nostra fit, quòdque poteramus meliorem fecisse electionem. Favor etiam & Indignatio idem fere significant. Ex hoc enim illæ oriuntur Passiones, quôd quædam recte ab hominibus fieri arbitremur, quædam contrá.

8. Gratitudo verd videtur pars quædamnaturalis Justitiæ commutativæ; ut Commiseratio, Invidia, Favor, Indignatio, Justitiæ distributivæ partes quasi quædam naturales videri possunt. Ipsa verd Ira præter cæteras. Est enim Vindicta Justitiæ punitivæ pars conspicua, quam en to allemanbise in retaliatione potissimum collocarunt

Pythagorei, teste Aristotele.

Ad Fortitudinem etiam Ira facit perinde atque Audacia & Animositas; quemadmodum innuit non inelegans illa Theagis sententia: Ira enim & Cupiditas ad principem Anima partem ita ordinantur, ut altera illius quasi satelles sit corporisque custos, altera acconomus & curator necessariorum. Cupiditatem Opsonatori, Iracundiam Militi comparat. Est autem Ira Passio composita ex Odio, Cupiditate & Amore suipsius, directe Gratitudini opposita, ut Indignatio Favori. Sed hisce aliis tribus Affectibus longe vehementior est, quia Cupiditas repellendi res noxias & sese ulciscendi est omnium urgentissimum, ut recte monet Cartessus.

9. Neque ed magis abhorrendum est ah hac Passione quod miscetur cum Odio: Est enim totius Summis, sive Irascibilis (quod Scholæ vocant) familia valde utilis & necessaria, cum nostra magis intersit amoliri mala quam gaudere bonis non necessariis, Qui igitur se totum ad Concupiscibilis motus componit, prætexendo nescion quam

quam speciem paris & dulcedinis, caveat ne evadat Pietatis Bonsque publici proditor. Nam si Inascibile quis in integrum deponit, vaser est, aut mollis, aut uterque, & qui nunquam esse poterit δορυφός Θίκανδε τὸ πεδε σωμαπούλαξ τῶς ἀξετῶς, (quemadadmodum loquitur Theages) h. e.

# Virtutis verus custos rigidusque satelles.

10. Est etiam Gloria & Padoris usus excellentissimus. Prior enim ad omnia præclara perpetranda stimulat; posterior à rebus turpibus avocat & deterret, aded ut st quasi Arx quædam Virtutis atque Vallum. Gloria ex Lætitia, Amore suiipsius & Existimatione componitur: Pudor ex Tristitia, Amore suipsius & aliquali De-spectu. Unde Pudor nec in pessimos nec in optimos cadit. Nam qui sibi conscius est se libero suo arbitrio constanter uti ad ea quæ optima funt, novit se non debere contemni, ac proinde omni contem-ptu superior ipsummet contemnit contemptum ; quæ magna pars est Generositatis :in improbis verò summum Improbitatis fastigium; Impunitas enim peccatorum data videtur eis, qui & ignominiam & infamism ferunt fine dolore.

Tuscul Quest. lib. 4,

- 11. Est igitur harum Passionum, Pudo-, res nempe atque Gloria, satis sacilis Interpretatio. Utræque enim indicant communi hominum judicio potius standum essequam quam proprio. Quod multum facit non modò ad Morum venustatem, sed ad Obedientiam Politicam. Nam ex hoc instinctu Naturæ docemur quòd nemo privatus debet quicquam contra Leges committere; quoniam Lex est totius populi, de rebus, sententia vel opinionis testimonium, indicans quomodo agenda sint singula, definiente Aristotele. Pudor autem ille naturalis sive Rhet. lib. Verecundia quæ est circa voluptates corpo-1.c.1. ris nos monet, eas non satis esse dignas hominis præstantia, ac proinde contemni & rejici oportere; quod scitè alicubi innuit Cicero.

12. Quòd verò etiamnum in nobis obtinent instinctus illi Pudoris ac Gloria, cùm tamen ubique terrarum quasi maximum quendam Turpitudinis Magistrum ac Fautorem populum habeamus, atque omnem undique ad vitia consentientem multitudinem; subindicare videtur quòd humanum genus in præstantiori aliquando positum fuerit statu & conditione.

Cæterum ut res nunc sunt, summopere cavendum est nè præ pudore aut popularis gloriæ aucupio id quod reverà honestum est deseramus; qui perniciosissimus esset harum Passionum abusus. Nullum igitur Theatrum Virtuti Conscientia majus habendum est, quæ dum tibi ob tua rectè sacta plaudit, reliquorum mortalium sibilos & obloquia omnino contemnere Heroicum est. Illi pudore sussidie debent qui

Tuscul. Quast. lib. 2. Tuscul. Quast. lib. 4. malè faciunt, non qui ob bene facta malè audiunt aut iniqua patiuntur. Est enim vera Virtus, ut & ipsa Philosophia, paucis, quod ait Cicero, contenta judicibus, multitudinem consultò ipsa sugiens, esque ipsa & suspecta & invisa. Contemnamus igitur omnes ineptias, prout ille monet, totamque vim benè vivendi in animi robore ac magnitudine, & omnium rerum humanarum contemptione & despicientia, conculcatísque vanis falsísq; hominum opinionibus, in omni demum Virtute veritatéq; ponamus.

13. Denique, quantum ad Fastidium, Hilaritatem & Desiderium: Fastidii utilitas refertur ad Temperantiam. Ea enim serè sunt quæ fastidire solemus, quorum usui aliquando plùs justo indussimus. Monemur porrò, ex eo quòd omnium rerum corporearum usus diuturnior sastidium parit, animum ad res intellectuales convertere,

maximéque omnium ad Deum.

Hilaritatis usus præcipue ad Tolerantiam spectat. Debemus enim ed lubentiùs quæ ingrata sunt sustinere, quoniam majori tandem compensabuntur lætitià. Quo genere argumenti videtur usus esse Æneas ad suos Comites.

Durate, & vosmet rebus servate secundis.

14. Desiderium componitur ex Tristitia, Amore, Desperatione & Cupiditate. Usus illius illius est ad acuendam diligentiam in confervando bono quod possidemus, cum illius jacturam tantus comitaturus sit cruciatus. Vis hujus assecus precipue cernitur in obitu amicorum, aliorumve hominum pulchritudine corporis animique dotibus præcellentium, & de humano genere ex præclarè gestis optime meritorum.

Quis desiderio sit pudor aut modus Horat.

Tam chari capitis? pracipe lugubres lib. 1.

Cantus, Melpomene, cui liquidam Pater

Vocem cum cithara dedit.

15. Hæc Passio igitur prima docuit mæstos mortales Pompam sunebrem instruere, stebishbusque Threnodiis dulcem illam & decoram animi amaritudinem majorem in modum accendere: Memoriam mortuorum elogiis & monumentis æternitati consecrare; tandémque (quod tamen omni sunere magis dolendum est) eò insaniæ erumpere, ut templa & aras defunctis exstruere non dubitarint, &, tanquam si Dii statim sacti essent, postquam homines esse desiverant, invocare ipsos, votaque nuncupare, adeóque humanam vitam turpissma Superstitione & Idololatria conspurcare. Qui omnium pessimus est hujus Passionis abussis.

 $I_3 \qquad CAP.$ 

cap. 8.

# C A P. XII.

Quod proprie dicta Passiones omnes in se bona sunt, quodque ex apsarum Inter-pretatione constat aliqued asse sua vatura bonum & malum, & quie tandem fit illa natura sive essentia Boni Malique.

Eterum quod in se tum hæ tum re-liquæ proprie dictæ Passiones omnes bonæ sunt, si non eis abutamur, ex prædiclis clare constat, Affectusque esse (quem-admodum monet Theages) παιδεμικοίν πνα ε) ενθνοιασμών τας κτι φύσιν ακείας, Ιπητειαπ quendam & Enthusiasmum illius virtutis que à sola Natura est, absque electione & deliberatione nostra. Enthusiasmi enim est impetu ferri absque ratione ad agendum aliz Magn. Mo-quid, ut suprà notavi ex Aristotele. Itaque ral. lib. 2. cum omnem deliberationem & electionem nostram Affectus hi antevertant, a Deo plane sunt & à Natura; aç proinde omne illud quod illi bonum æquumque esse indicant est revera bonum æquimque, & quod amplectendum est & præstandum à nobis tam erga nosmetipsos quam erga as lios, quousque fieri potest citra tertii alicujus injuriam.

> 2. Est enim hæc lex Naturæ in Animali Regione regnans confusum quasi quoddam mur-

murmur & fusurrus Divinioris cujusdam legis, cujus vox multo articulatior est in Regione Intellectuali. In inferiori autem hac Regione ille causæ status sæpennmero occurrit qui à Jurisperitis vocatur Casus omissus. Unde crebras oportet fieri Provocationes ad Rationis Tribunal de tempore, de mensura, déque alis Actionum Circum-Stantiis. Ba enim est Rationis natura, ut & distinctius & separatius dijudicet quam lumen Animale five Lex Passionum. Diftinetins, ut quæ facultas est, quæ examinare potest naturas rerum earumque circumstantias, cum Passio sit cæcus tantummodo & indefinitus Impetus ad rem sine omni naturæ rei notitia : Separatius & abstrattigratum sit huic vel illi personæ, sed quid simpliciter bonum melitive fit & gratum gratiusve esse oporteat in datis circumstantiis.

3. Hæc enim est indoles omnis Intellectualis facultatis, prout supra monui, non quid husc vel illi, sed quid simpliciter verum bonúmve sit, percipere & definire. Unde palàm est, quicquid Intellectuale veréque Morale est, esse Divinum quiddam Deóque affine, quem scitè admodum appellat Aristoteles Nóww iounin, Legem quoquoversum aqualiter inclinantem.

4. Quam autem Divinum illud esset & Intellectuale Documentum, Licitum esse quicquid Passo suadet, quamvis alicujus ratio

pertenderet id abstracte & in genere de finiri posse tanquam præcipunm humanarum Actionum Fundamentum, nemo non videt. Quis enim nisi turpe aliquod Passionum mancipium tam inlanam sententiam proferret? Unde palam est, non ex Ratione, sed Affectu, depromi. Nunquam enim committet recta Ratio ut tale Fundamentum humanarum actionum ponat, quo nihil efficacius est non solum ad perturbandas, sed ad evertendas res humanas penitusque delendas.

5. Nam ex hoc Principio statim sequetur, quòd quis recte & licite non folum domum, sed totam urbem ubi habitat, noctu clam faces ædificiis submittens, incendiis posset vastare, puteos publicos venenis inficere, uxorem & liberos trucidare, vel oculos ipsis esfodere, & manus narésque amputare, sine omni causa, niss quòd hoc volupe est, præsentique sic litatur Passioni. Quod Fundamentum cum omnium sit falsissimum, & à Natura humana maximè alienum, continud sequitur, proprium cujusque Affectum non esse mensuram boni vel mali, sed Affectus ipsos ab alio aliquo Principio limitari debere.

6. Proximum autem Principium quo limitentur Passiones, & quod in datis circumstantiis quid bonum sit vel malum novit definire, Ratio est. Quod verò rectæ Rationi bonum vel malum videtur, id revera suaque natura bonum est vel malum.

Eft

Est enim hæc à mente nostra recè concepta Ratio ipsus rei formalis ratio, sive natura vel essentia sibi repræsentata: quemadmodum Trianguli natura vel essentia illa est quam reca Ratio sibi repræsentat.

7. Unde clarè constat esse certas quasdam sixásque Boni & Mali Notiones vel
Ideas, quemadmodum sunt Figurarum in
Mathematicis, quas Assectus non magis definit quàm Sensus Figuras; sed utrasque
Ratio & Intellectus circumscribunt; has
ex certo ductu & complexu linearum, illas
ex debito & indebito circumstantiarum
concursu, ex quo variæ species & denominationes boni & mali oriuntur. Unde demum patet, quod dixi, Principium illud
quo bonum malúmque Morale dijudicatur
Intellectuale esse, & quodammodo Divinum.

8. Quod cum sit, non potest non deprehendere Divinum aliquid etiam in lege Animali (quæ à Natura Naturæque Parente Deo profecta est) latitare, ipsiúsque Indicationes nos semper sequi debere, nisi quid melius, omni affectu & præjudicio seposito, dijudicetur. Quo uno dato, (quod tamen nemo nisi mente captus negare potest,) infinita seges inde succrescet Instantiarum earum rerum quæ sua natura justæ vel injustæ, honestæ vel turpes, dicendæ sunt, ut cuivis percurrenti præcipuas Passionum Indicationes quas suprà notavimus planè constabit. Nam proculdubio ea natura justa sunt vel injusta, honesta vel turpia, quæ

quæ vox Dei in Natura ità esse declaravit. Quod Porisma in humana vita inæstimabilem usum habet ad contundendam corum audaciam qui tam perfricta fronte contendunt omnia perinde, si lubet, licere.

9. Verum interea videmus tantum ab-

esse ut Affectus animi exterminandi sint, ut potius (quod & supra innui) \* eodem ferè loco sint habendi quo ipsa corporis or-gana, com æquè distinctos usus ac illa ha-beant, comque non solom sint virtutum materia, sed ex illis essugeat non prorsus evanidum ipsarum Virtutum Simulacrum vel Imago. Ipsæ igitur Passiones nos ad Virtutem ducent tanquam Sassas quædam sive λαμπα Inobesi, tanquam faces lampadáfue nobis praferentes, si recte eas notimus interpretari. Nec facile possumus sine illis ed ferri, quantumvis à Ratione provocati, uon magis quam ambulare sine pedibus, vel absque alis volare.

Unde dispicere quis potest quam non temere id dictum sit à Theage, Quod Virtus oritur ex Passionibus, & cum ipsis rursus consistit & conservatur. Maxima enim pars Virtutis in ulleio mulia, posita est, ità ut nec sine Passione quispiam sit, nec Passionibus nimium emotus. Impassibilitas enim tollit omnem illum anima impetum & Enthusiasmum erga illud quod pulchrum est; nimia verò animi emotio perturbationem superinducit rationisque defectum; ut idem monet Philoso-

phus.

10. Con-

To. Concludamus igitur tandem cum Archyta Pythagoreo, Itaque contendendum est ut ad moderatum Passionum usum habitumque perveniamus, adeò ut indolentiam aquo studio vitemus ac nimiam animi emotionem, nec majora quàm nostra sert natura fastuose prositeamur. Quæ certe sunt multò æquiora atque humaniora quam quæ reperias apud stoicos & quosdam Platonicos. Cæterùm semper meminisse oportet usecombus panc ad quam aspirare debemus in eo potissemum consistere, quòd non amplius assectibus indulgeamus quam in quantum inferviant illi sini ad quem à Natura destinantur. Atque hæc de Passionibus propriè dictis.

### one on an all of the party. The house of **S<sup>i</sup>C·HOLL**A

Show five W. Stree propries " The Pro-

# In CAP XII. SECT. IX.

Lodem ferè loco sint habendi quo ipsa cam, quo ipsum corpus in tot organa distinctum. Nam plenitudo vita ac substantia quassi, est ipsa Anima Plastica maxime propria omnium passonum sedes, sub estúmque sirmissimum & amplissimum tis manis seccias sive Regenerationis, idque ad quod potissimum spestat

spectat Luciformis corporis resuscitatio, ut loquuntur Pythagorei.

### CAP. XIII.

De reliquis Passionibus, sive Impressionibus corporeis.

- 1. UOD reliquas Impressiones corpoporeas attinet, earum genera ad has
  duas sere Classes referri possunt; nempe,
  vel ad Sensationem, Imaginationem, Isloovynegsóar, sive Peculiarem corporis temperiem,
  & Consuetudinem; vel ad Educationem,
  'Islomismar, sive Affestum proprium, & Prosopolepsiam. Primæ Classis Impressiones in
  co conveniunt, quòd considerantur citra
  omnem affectum proprie dictum. Secundæ,
  quòd cas affectus aliquis proprie dictus concomitatur. Per Sensationem hic intelligo
  non ipsum sentiendi actum, quæ est propria vocabuli significatio, sed labem illam
  pravámque quam illa imprimit animæ propensionem ad errorem. Et sic serè de cæteris.
- 2. Est igitur Sensatio Impressio corporea qua propendet Anima ad cogitandum res tales esse in sua propria natura quales externo sensui apparent. Ut si quis, ex eo quod aliquid suo Gustui gratum animadverterit, statim concluderet illam suavitatem vel dulcorem ipsi

ipsi rei inesse quam gustat, ac proinde omnibus tam brutorum quam hominum gu-

stibus illud æquè gratum fore.

Eadémque fallacia animæ videtur obtrudi in Visu, dum cogitat lucem vel colores quos percipit esse revera in rebus ipsis quas videt; cum tamen perinde falsum est ac si cogitaret dolorem illum quem sentire possit in pedibus, dum per loca aspera ambulat, esse in ipsis lapidibus, vel eum quem sentit ex tactu subjecti calidi esse in subjecto illo calido quod tangit. Calor autem non magis in subjecto est quam do-lor, cum utraque creentur ex particula-rum agitatione: quæ si moderatior sit, calorem percipimus sine dolore; si ad sensus nostros immoderatior, necesse est dolorem percipere simul cum calore. Catr igitur & dolor tantum gradu differunt, ac proinde funt in eodem subjecto, id est, in nobismetipsis. Et sic de reliquis externorum sensuum Objectis.

3. Imaginatio est Impressio corporea, qua propendet Anima ad credendum ea aut esse aut sore, qua tamen nec sunt nec sut ura sunt unquam. Ut Sensatio animam, ni sibi cavet, facilè in errorem ducit circa naturas rerum; ità Imaginatio circa earum exsistentias, sive præsentes sive suturas. Nam quemadmodum vigor Sensus nos securos reddit de reali alicujus rei præsentia & exsistentia; ità Imaginationis vehementia, quæ ipsum Sensum quodammodo æquare possit, aut saltem imi-

imitari, facile falsam anime obtrudit securitatem rem aliquam veram este vel sore, ex eo solo quod ità este vehementius imaginatur. Sed quomodo bec obreptantia phantasmata vanaque vigilantium insomnia detegi possint ex evitari, susus edocumus in Libro de Enthusiasmo, quò remittendus est Lector.

*\$ett.* 51, **52**, 53, &c.

4. Isloovynegoia est Impressio corporea ex toto ferè corporis temperamento naturalique constitutione orta, qua perceptio anima impeditur vel pervertitur in quibus dam rebus contemplandis. Hujusce labis corporeæ multa produci possint exempla. Nos uno & altero contenti erimus. Hinc igitur est quòd quosdam videmus satis habiles, si non infignes, Mathematicos, qui tamen valde fcævum & Ineptum habent ingenium ad res Theologicas vel Metaphysicas; quique dum naturam Corporis tam integre & perfecte fe intelligere gloriantur, profitentur interim quid Spiritus notio vel significatio sibi velit se prorsus ignorare, nec ullo modo posse percipere: cùm tamen alii tam immoderato impetu ferantur ad imaginandum præsentiam Spirituum in omnibus mundi locis, ut vix credant tonare vel pluere posse sine ipsorum ministerio; imò istiusmodi aliquando Spirituum Ideas fibi fingunt tam operosas & inexplicabiles, ut cu-julvis alterius mentem valde sudare & æstuare oporteat, si velit apud se eosdem conceptus expedire.

5. Hæc

- s. Hæc autem ineptitudo cogitandi ac pravitas, quantum ego existimare possum, oriri videtur ex ipsa corporis temperie: quæ in uno homine spiritus reddit magis viscosos, crassos & tenaces; in altero inæqualiter & indomite agitatos & volatiles. Quod si quis (quemadmodum Chymici vulgò jactant de Arcano quodam faciendi volatile fixum, & fixum volatile, quo sibi montes planè aureos pollicentur,) spiritus fuos ad satis persectam subtilitatem & volatilitatem reducere possit, & cum vellet denuo immobili quodam obtutu, sine omni vibratione vel fluctuatione, in Ideam quamlibet vel Objectum quod contemplari velit defigere; haberet sanè illam Facultatem, quà nulla majorem vim habet ad acquirendam accuratissimam rerum omnium Notitiam.
- 6. Consuetudo est Impressio corporea qua valde inclinatur anima ad judicandas res veras esse bonásve & decoras ex eo solo quod consueverit ità existimare, juxtáque hanc opinionem agere, cumaliàs nulla subesse ità existimandi & agendi ratio. Hujus depravationis instantia maximè illustris reperitur in Anthropophagis, qui sine omni horrore humana vescuntur carne. Sed hæc depravationis vis in singulis serè rebus se prodit, Consuetudine in alteram abeunte Naturam, ut Cicero rectè ex Aristotele notat. Unde inveteratæ Opiniones communium Notionum locum habent apud ple-

Tuscul. Quest. plerosque homines, & Mores assueti, quantumvis pessimi, rationem Legis cujusdam naturalis. Quamobrem maturè cavendum est, nè rebus malis falsisve nos assuefaciamus, nec immisceamus nos eorum societati qui malis moribus pravisve opinionibus sunt imbuti. Sensus enim bonarum rerum ex conversatione & samiliaritate cum hominibus improbis paulatim deteritur & abluitur.

7. Educatio est Consuetudo cum notabili aliquo affectu conjuncta. Solent enim qui juvenes instituunt ingenerare ipsis amorem & existimationem carum rerum quibus animos eorum imbuere velint, quasi maximè ipsorum interesset sic erudiri. Unde non folum propensi sunt ad credendum eas res veras bonasque esse, sed magno se studio ardoréque animi ipsas tueri debere, valdéque sibi metuere, siquis eos tentet ab assuetis cogitationibus avellere. Atque hoc pacte quamplurimi homines fœdis errori-bus exsecrandssque impietatibus ex mala educatione contractis insenescunt & immoriuntur. Ità ut multò præstisset eos soli Naturæ Deóque relictos fuisse, quam in tam miseros incidisse magistros, quorum imperitia aut perfidia primi virtutis veritatisque igniculi in alumnorum animis extinguuntur.

Qua de re etiam altà voce olim conquestus est Cicero: Sunt enim, inquit ille, ingeniis nostris semina innata Virtutum, qua si adolescere liceret, ipsa nos ad beatam vi-

tam

tam Natura perduceret. Nung autem simul atque editi in lucem & suscepti sumus, in omni continuò pravitate & summa opinionum perversitate versamur, ut penè cum lacte nutricis errorem suxisse videamur. Còm verò parentibus redditi, id est, magistris traditi sumus, tum ità variis imbuimur erroribus, ut vanitati veritas, & opinioni confirmatæ Natura ipsa cedat.

8. Ut Educatio ad Consuetudinem refertur, ità Idioputhia ad issonynemiar. Utræque enim à Natura sunt. Estque Idiopathia istiusmodi Impressio corporea qua quis speciali quedam modo & extraordinario certis quibusdam rebus percellitur & afficitur, ita ut summam ferè humana felicitatis & perfectianis in eis positam esse existimet, omnésque mortales qui illis carent miseros esse, aut saltene turpiter mancos. Ità fieri potest ut Ars Oratoria, Musica, Militia, Politica, Poesis, Philosophia naturalis, Geometria, Linguarum peritia, aliarúmve rerum consimilium una aliqua ità alicujus animum abripiat & possideat, ut reliquarum cultores præ seipso plane despicatui habeat. Quod tamen valde ineptum & insulsum hominis demonstrat ingenium. Quasi verò alii eis studiis ad quæ rapiuntur non possint æquè oblectari ac ipse suis, paremque voluptatem & felicitatem inde haurire.

9. Omnia igitur laudare & comprobare debemus in quibusibet hominibus qua honestum aliquem usum habent aut vo-K

luptatem;

luptatem; & quod ad nossiples attinct, fummopere cavere ne quo maxime percellimur, ab ipio tandem vineremur; ant in miferini quindam abducumur captivis tatem, tandemque in nostras faleparhias, tanquam in archos quosdam carceres, compingamur, caramque vi à sensi rerum optimarum maximeque necessariarum in integrum alienemur. Nemo enim revera beatus esse potost, nist illud nactes sit quo omnes finnt beart ; quod ad Iniopathias non spectat, nill quis ità forte natus sit, nt ipsius Idiopathia speciatim ad Virtutem ferat: que captivitas omni libertate longe dulcior offet, longéque amabilior.

10. Sunt etiam Etatum Idiopathie, a. liaque Idiopathiarum Objecta multa præter view Audia, in quibus homines fuam and

Stras animique imposenciam produnt: sed in-finitum esset omnia percurrere.

It. Prosopolepsia est Impressio emporea qua absipitur animus ad amorem vel odium, ad existimationem vel despectum rei wel personal ex lovisulis quibustam excernisque circums-flamiis. Non est igient her Prosepolephe ina personatum acceptatio que oritur ex alliquo arrecedenti affectu, amore putà vel odio, vel nalia bliqua Passone consimile, om isthulmodi affectus consequantur hanc Impressionem, non antecedant. Nec taxastur hic veterum Sapientum, & nomina-

Not. At- Giff Pythagoreorum, Physiognomin, qua de tic. lib. 1. orls vultusque ingenio, un mismore comi cap. 9. ಕ್ಷ **ದಾಶ**ಕಾಲ್ಕಟಿ us,

us, déque totius corporis filo atque habitu, mores naturasque hominum sciscitabantur. Est enim illa ars non omnino contemnenda, cum tam certas habeat conje-Auras, ut valde difficile esset cuiquam mores indolémque suam occulture coram sa-

gaci corporis Infpectore.

Præsens verdanimæ labes est, com præceps fertur sine ulla deliberatione ad amorem vel despectum alicujus rei vel personæ ex superficiariis quibusdam circumstantiis nihil boni vel mali moralis indicantibus, nihil perfectionis vel imperfectionis naturalis. Unde sæpenumero sit, ut ex solis rerum personarumq; nominibus inclinetur affectus erga unas mugis quim erga alteras, ex meraque vocis tono res velpersona de qua quis loquitur æstimetur vel vilescat. Tam lubrica res est anima humana, tamque mobilis & impressibilis.

12. Minuta, dieet aliquis, sunt hæc. Fatoor. Sed sunto quantum vis minute, non parum tamen habent momenti ad rectà omnia dijudicanda; quod viri boni pruden-tíque officium esse existimo.

K 2

LIBER

# Liber Secundus.

#### CAP. I.

De Virtutum Primitivarum numero.

I. Actenus de Virtute in genere, deque Passionibus, reliquisque Impressionibus corporeis. Sequentur Virtutes in specie. Quarum aliæ, sicut & ipsæ Passiones, sunt Primitiva, aliæ Derivativa. Virtutes Primitiva sunt tres; Prudentia, Sinceritas, & Patientia. Quæ quodammodo respondent & succedunt tribus Primitivis Passionibus, ut earum vel persectiones vel correctiones; Prudentia Admirationi, Sinceritas Concupiscentia, Patientia deniq; Excandescentia.

In quam Virtutum Triadem ut constet nos non fortuitò incidisse, sed Naturam potinis rectamque Rationem eas nobis præmonstrasse, non abs re fore putavi in lucem proferre quæ hac de re apud veteres scriptores occurrunt. Nam sæpiùs hunc sive Virtutum sive Officiorum numerum sum-

marium

marium indigitare videntur, quamvis eifdem prorfus nominibus non infigniant. Sed dum re conveniunt, fatis indicant primam hanc Virtutum tripartitionem valde offe naturalem.

2. Metopus Pythagoreus tres esse Virtutes ex tribus Animæ partibus innuit; quarum primam to royisinde Rationale, alteramto Supposed's Irascibile, (quam tanquam desensitum quid & propugnativum contra ea qua
ex propiugno sunt describit,) textiam to deserlude of impugalinde Appetitivum & Concupiscibila, appellat. Et in principio illius Fragmenti; Necesse est omnem Virtutem tria hac
babere, Rationem, Vim vol robur, & Appetitionem vel electionem. Rationem quidem, qua
judicat & speculaturi Vim verb, qua resistit
& vincit; Appetitionem denique, qua quid amat & amplebritur. Quibus, tres nostræ primitivæ Virtutes planissime respondent.

3. Rassem partes etiam, enumerat Thoages, addens insuper, Rationalis quidem parties anima virtutem esse Prudentiam, Irascibilis verò Fortitudinem. Est enim habitus contranitendi & sustinendi gravia. Atque hæc est illa ipsa Virtus quam ego appello Patientiam. Est enim impuni, etiam ex vi nominis, Virtus assessiva est virtus quæ sustinet & sustine est Virtus quæ sustinet & bajulat gravia omnia & ingrata. Pro Temperantia autem, quæ est Virtus derivativa es particularis, Sinceritatem pono, ut quæ prima est & simplicissima virtus es èsexume, hoc

hoc est, Appetition qua ad illud quod est simpliciter & absolute optimum fertur, idque illius solummodo gratia.

Huc erlam faciunt que alibi planias & apertius idem Theages: Principia omitis Virtueis sunt Cognicio, Potentia, & Apetitio. Et Cognitio quidem ca est qua res contemplamur eafque judicamus. Poventia verb est quufi robur quoddam corporis quo in robus fub sistimus elsque immoramur. Appentia vers quali manus unime quadam quibus imperum facimus in res, cafque prensitamus. Cui Fau cultatum Tripartitioni accuratiffine rare fus respondet nostra hæc Virtutom primitivarum Trias, Prudemin, Sincerious, Parierry, Rationem guris arms

Quin & idem Virtutum numerus & planins & frequentius apud Marcum And tonipum indigitatur, qui in Meditationibus Philosophiam in hisce tribus confittee do-

cet. Primo, in confervando & Evelo Suintra, saulor lib. Deum nostrum domesticum, id est; Imman, 2. Jest. 17. ( 40%) enim & Jalpan apird Veteres idem fonant) ab illecebris corpores illestan arque in tegram, it à ut nec à Voluptate nec à dolore Vinca! tur; quæ vera est Pacientia, Foleffintiam & Continentiam in fe complectens : Deinde, #12 bil agentem temere; quod officium Prudentia est: Postremo, neque fucare & cum Hypocrifi; quod est officium Sinceritatis.

6. Rursus libro of septimo: Primum & principale in hominis constitutione est amare t Se₩. 55. communionem. Illud nimirum Apere qued

ad

ad Eurosyamalan ad bonam Universi adminifrationem attinet ; quod (ut fæpiùs ille indicat) nihil aliud est quam libere & integre illa acceptare & affectare, non quæ si-bi, sed quæ simpliciter funt optima, & communi Matura Rationisque legi maxime confond. Hoe enim est feipfum prabere simpliciter obsequentem Rationi ac Deo, ut ali-bi loquitur; quod, summæ Sinceritatis est. Alterum verò corporeis affectibus nunquam cedere ; quod Rationtia est. Tertium denique, in nulla ne precipitem ferri & falli ; quod est Prudentia. 17. Sunt & falia loca que huc faciunt + Lib. 82 Unicus antem restat quem præterire non set. 26. possum, filb. 10. ubi explicat tria illa no- † set. 8. mina εμορού σύμος ων, υπέςορων, quæ idem fere fonant quod, Animo effe intento, contento, &, fi fas fit ità loqui, Superextento ; quæ mihi plane videntur complecti tres hasce Primas Virtutes, Prudentiam, Sinceritatem, Patientiam. Nam n Eugesy, five Animus inmoram illam deliberativam accuratamque disceptationem circa singula; quod Prudentia BR. Animus verò contentus, voluntariam acceptationem eorum que à communi Natura nobis adjudicantur. Acceptare autem quicquid nobis injungitur à communi Naturæ lege, juxta mentem sapientissimi Philoso-Marc. phi, est obedire communi Rationi que in Antonin. Deo est, ipséque quodammodo Deus, qui rar sic la viva illa Lex est que universa administrat, 10. set. 25.

K 4 tribuens

Lib. 8. *ſet*ŧ. 52.

tribuens cuique que ipsi comperant, at île loquitur.

8. Qui igitur lubens amplectitut; non que sibi sussque affectibus grata, sed que Divine Providentie vissum est ipsi imponere, sive externo aliquo casa, se per vim proprie conscientie, que, ne ut honesta, dura tamen dicat aliquando de animali appetitui valde acerba; hic recte si popul dicitur, tanquam exporar mi missa potestiari qua complettitur omnia, ut alibi innuit Antoninus. Mundus enim, inquit ville, unus of per universa, & unus per ominia Deus, & Es-sentia una & Lex una, que est communis Ratio omnium Intellectualium Animintum, & Veritas una, signidem perfetere una efticamium congenerum candemo; Rationem par-

ticipantium Animalium.

9. Unam igitur communem Rationem vel Legem per omnes Intellectuales Substantias percurrere docety ipsasque Creaturas rationales hoc paco sieri quodammodo i συνόμες Θεφ quasi concives Des, nisi stationem suam deserant, Legssque communia vinculum detrectent vel excutiant. Quod si cmnia que ex Divina Lege immutabilíque Ratione ipsis obveniunt lubentes amplectuntur, neque exaliter fieri cupiunt atque fiunt, non folum d'une est, content vel cont

Antonin sentientes, sed Scooppfor Deo abrepti, dicun-ter vie sandin 16. tur, ut qui cadem seruntur qua ipse Deus, & 12 sest.23, ad cadem qua ipse ex sua sententia feruntur.

Quæ maxima pars est Sinceritatis. Hoc enim est sequi quod simpliciter optimumest, ipsiusque solius gratia eò niti eòque anhelare.

10. Postremò, Animus superextentus sig-Lib. 10. nisicat supervestionem illius partis qua sapi-sest. 8. mus supra omnem levem motionem carnis & asperam, supra gloriolam mortemque, & id genus alia. Quæ satis ampla descriptio est officii Patientia. Hac enim Virtute omnibus istis sumus superiores, molles corporis motiones & asperas perinde habemus; nec infamiam mortemve ipsam recusamus, si alia lege evitari non possunt quam committendo quod turpe est & communi Rationis legi contrarium.

\* Abundè igitur patet quam non temerè hasce tres Virtutes, Prudentiam, Sinceritatem & Patientiam, primos omnium Virtutum fontes statuimus. Quod adhuc pleniùs intelligetur, postquam singularum na-

turas accuratius definivimus.

Sand for Orania iles afre

The short S. C. PTO L. T.A.

## 2 C H O LIV

ation, proper anylionene fingellerum no-

### In C A P. I. SECT. X.

has tres virtutes, &c. Virtutem primum in has tres partes generalissimas, Prudentiam, Sinceritatem & Patientiam dividi oportere,

But Same

portere, tum ex ipsius rei ratione, tum ex veterum autoritate mihi satis constare videtur. Sed enimierò cum apud veteres tam celebris etiam fit illa virtutum Cardinalium Quadri-9 partitio, adeò ut sanctimonia quadam Quaternario inde Numero, (quo & Rove Animaliaque Ezechielis Fluviique Paradisi gandent) adharere, & inolescere existimetur, ne una Rota buir virtdtum Quadrigæ deeffe videatur, potest etiam & hic restieut integer Quaternio, modo Logica illi une Bua minus indulgere velimus, & Juppresso genere, species virtutis tertia proximas illius loco adhibere. Sic enim rurfus restituetur numerus quatuor virtutum Cardinalium, vel quatuor virtutum Primitivarum, Prudentiæ, Sinceritatis, Continentiæ & Tolerantiæ. Que non inepte respondebant quatuor virtutibus Cardinalibus vul gò sic dictis, Prudentia nempe Prudentiæ, Sinceritas Justiciæ, Polerantia Fortitudini, & Continentia Temperantiæ. Et certe ha quatuor, propter ampliorem singularum notionis complexum, potiori jure Cardinales virtutes appellari possunt, quam que vulgo sic dicuntur. Sed non est tanti ut hujusmodi argutiis immoremur.

CAP.

## L. C.A.P. II.

De prima Virtute Primitiva, Prudentia.

10 E ST igitne Prudentia unima Virtus. qua Pafioniben proprie dictis omnibisque comnino lampressenibus corporaisone domis naur; us per ellas mon flor que minus in finenlin diliberationibus Adens rette difficiat, fen licitérque deprebendat quod absolute & simplicour opimum aft. Demonstrationujus Virratis petenda ek ex Normace 120 h and hos - Bellque Preidentings com Ranter colonis, de stiffer contrates hadren restractes, why histories at inon dilas apos nonurbeiopois hoc est, fatelligeneta Seterria, Eclist confilium, Saqua fenten- and A tial Retta conjectutio, Ingenii prafentia, Senfür, restrique Rationis definitio. 2. Zwens, id eft, Intelligentia, Prodentise Ariftot. comes eft, quonism intelligere nihil aliud Eudem. lib. of quita reste percipere & judicare de eis 5. cap. 10. que ali nos monent. Prudentia precipit, midligentia folummodo judicar, inquit Aris fictebes. Augue binc venit nomen Intelligenndug Jehundum quam intelligentes dicuntur, nompe, ex facthitute percipiendi que docentur. Etaque prudentes funt maxime inselligentes, quoriam nullo Paffionum aliarumve corporearum impressionum prajudicio aures unimi redè monentibus obserant vel obturent; ex quo fit, ht veritarem in singulis rebus

rebus ritè propositam facilè assequantur &

amplectantur.

3. Δεινότπε, sive Solertia, perspicitur in mediis celeriter consequendis & ad scopum Eshic. [Ni-applicandis, ut docet Aristoteles. Si verd com. lib. 6. Scopus malus est & turpis, πενιφγία, Versutia. com. 13. Unde apparet esse quædam ingenii versa.

esp. 13. Unde apparet esse quædam ingenit vessat tilitas in Solertia, quæ non potest deesse grudenti, propter spirituum subtilitatem quæ oritur ex purificatione corporis atque animi ab omni Passionum er Impressonum crassiorum immunditie atque fæce.

Cum verò Solertia hæc non desse, nec ευβαλία sive feliæ Constium deesse potesty Ethic. Eu-quæ, definiente Philosopho, dicitur Resticas 9. 6 tudo consilii id quod bonum est pracipient. In ad Nicom δυβαλία summatim requiritur ut finis sit helib. 6 cap nestus, media licita, deliberatio nec præsco ceps nec namis tarda. Quæ, ex dessatione Prudentia, facilè intelligentur inesse viv ne Prudentia, facile intelligenturaineffe.viro prudenti. Vir enim prudens, cum dominus sit affectuum, semper observabit il-Non temere exsilire, & expurificatione spir rituum nec tardus necupraceps erit, firnuitas enim corum ac puritas ad Mansuctudinem conferunt & Ratientiam;) multo minus injusta molieter, aut justa modis

affectibus indulgent, eisque feducuatur. Ethic. Ni- 4. Ivopa autem five. Aqua sententia: maxcom. lib. imè est affinis Prudentia. Est enim; ipsius
6. cap. 11. Aqui resta dijudicatio. Quis autem tam idor 

injustis, cum hæc fieri soleant ab his qui

heus

neus esse potest ad judicandum ex æquo & bono quam ille qui non solum omnibus affectibus dominatur, sed & reliquas omnes Impressiones corporeas anima sua abstersit, omnsque inveteratarum consuetudinum vi atque præjudicio prorsus eva-

fit fuperior?

Quod verò ad eusoxíar attinet, hoc est rectam Conjectationem, cum moralis Virtus nihil aliud sit quam habitus quidam rettà collineandi ad debitum illud medium qued haberi oportet in passionibus & actionibus, quemadmodum docet Aristoteles; quis rectiùs Ethic. Niconjectare potest ubi consistat no uson vel com. lib. 2. no son quam vir prudens, qui Passionum cop. 9. dominus est, cujusque spiritus tam puri funt ac defæcati, ut mira inde emergat fagacitas rerumque quasi subitanea quædam præsentatio? Neque enim hic proprie deliberatione utitur. Absque enim ra-tione & subitaneum quiddam est recta conje-5. cap.9. Hatio. Eadémque plane ratio est de ayxiroia sive Ingenii prasentia: Est enim quadam retta conjectatio, inquit Aristoteles. Passio-nes verd sordésque corporis intervallum quoddam faciunt inter mentem & veritatem. Unde qui non funt prudentes dyximie hac prorfus destituuntur;

Guemadmodum etiam sensu illo discriminativo. Nam vim illam sozasculo eodem com. lib.2. capite. Philosophus videtur appellare Sen-cap. 9. ...

sum: Talia autem in singularibus & in sen-sensus judicium. Quod de Dolore, Ira, &

id genus reliquis enunciat. Quod iterum repetit in Magnis Moralibus: Nam nisi apud temsum hujusmodi rerum sensum babeas,
frustra laboras: quod & supra notavi.
Hanc Pythagorei apud Iamblichum vocant
† evaluniar, banam sensationem. Est enim, inquiunt illi, Intellectus noftri practici quadam quasi bona sensatio, per quam sit ut neque in eis que patimur fallamur in sensu, nec circa ea que aginus perperam ratiocinemur. Ex subjugatione igitur Passionum, cor-

Iamblichi Protreptic. 66P. 2.

> porisque atque anime purificatione, nova quædam suboritur Animi Spiritusve Sensbiliem, si ità fas sit loqui, quæ soli com-petit Prudenti, qua svetus sacilè percipit ubi consistat vi pisser quod dixi, vel vi Nier, medium illud debitum in singulis actionibus: Imprudens verd & impurus homo non per-

cipit.

6. Postremd, & ipde dopue, rette Rationis desinitio, non minus recte quam frequenter ab Aristotele prudenei attribuitur. Ubique enim apud ipsum occurrit de recta Ratione, de de à petenses desent, prout un prudens definiverit. Que certe vox non surda est si ad Prudentem nostrum applicatur. Nulla enim omnino recta Ratio est, si in illa non inveniatur, quam nos definivimus, Prudentia. Unde nihil miror, si nec Pythagorici nec Platonici nec ipse Aristoteles multum sudaverint in definienda retta Ratione, cum universi intellexerint eam demum esse restam Rationem que ità viro purpurgato & prudenti elle videtum Supponunt enim Mentem humanam, di Pallioaum comuiumque corporis inquinamento, rum prziudicio rite purgetur, aque naturaliter discernere quid verum just umque fiti atque oculus nullo morbo affectus colores diffinguit. Recte igitor definit A- mile, merificielre & oppoint abyon, & 27 & ceirum, Ra-den.lib. tronem rellam, seans effe que oft fecundum 2: cap. 13. prudentiam, fi Prudentiam co modo quo nos suprà descripseris.

g: Ceterum duo interim hinc notanda emicant. Primum, quam profecto inepte & insulse se gerunt illi homines qui, cum fatis idonei rerum judices esse non possint, utpote qui moralem hanc Prudentiam nondum funt assecuti, tamen non solum non amplectuntur pro veris juftifque quæ omnes omnium ætatum omniumque gentium Sahientes vereque Prudentes vera justaque statuerunt, sed impudenter conten-dunt nibil est sia natura justum vel injuftum, nihil honestum vel turpe. Quod porisdo est, ac si quis cæcus omne colorum discrimen negaret; cum oculis prins mederi oporteret, deindede coloribus judicare. & Alterum eft, \* quod Brudentia non fit

aliqua particularis rerum externarum Scientla, fed folummodo Peritia quadam amima, qua ità sibi cavet ab omni inquinamento corporis Passion umque sive Impresfonum coporearum, at judicium ab eis nunquam impediatur vel obiuscetur. Hoc enim

nim unicum ubique præstat Prudentia. Rerum verò cognitionem aut Sensus, aut Experientia, aut Philosophia naturalis, aut Ars militaris, aut Juris denique peritias suppeditat. Atque hoc ipsum est quod ali-Ethic. Eu- cubi innuit Aristoteles, ad pradentem scilidem. lib.5.cet non spectare particularia, sed ea qua cap. 5. 6 universaliori quodam modo ad recte visam inad Nicom frituendam pertinent. Ac proinde Prudentia est tantum generalis quædam persectio ชื่อ λομεικά five rationalis partis anima, ut Sinceritas ชัย อัpεκ[เหลื five appeatitiva; prout fuprà vidimus ex Fragmentis Pythagoricis.

#### SCHOLIA

#### In CAP. II. SECT. VIII.

Uòd prudentia non sit aliqua particularis rerum externarum scientia, &c. Atque hoc quidem optime convenit cum ipsa Definitione Prudentia, qua virtus est, quâ Anima Passionibus Impressionibusque corponeis ità dominatur, ut per illas nen ftet quò minus in singulis deliberationibus Mens rectà dispiciat, &c. Hoc tantum prestat Prudentia Moralis, ut per Passiones non stet què minus quod verum justumve sit videamus; rerum verò ipsarum Notitia ab aliis sontibus est derivanda. Qui Prudentiæ officia

bec desiderant, quanquam nec obscuré hoc capite insinuantur, adeant cap. 4. lib. 3.

### CAP. III.

De reliquis duabus Primitivis Virtutibus, Sinceritate & Patientia.

I. EST autem Sinceritas virtus anima, quâ Voluntas integre & sincere fertur ad illud quod Mens judicavit esse simpliciter & absolute optimum. Per integre verd sincereque ferri intelligo persette & adaquaté. Persette, hoc est, ex tota anima. Ex to-se sis to animo justa facere & vera dicere, inquitionlor Antoninus. Adaquate, hoc est, simpliciter, sillo, 2. & sine omni extrinseco respectu vel ad ses 29. lucrum vel ad famam. Imò ità affici debet Anima erga illud quod simpliciter optimum est, ut non desistat illud prosequi quantovis cum damno & ignominia. Nam vi opprimi in bona causa est melius quàm malè cedere, ut rectè alicubi ait Cicero.

\* Hujus Virtutis ratio resolvitur in Noemata 3, 4, 5, & 13. Illius verò perseetio & pulchritudo à nemine nè singi quidem potest qui non sit expertus. De hac
animæ recitudine & simplicitate aptissimè
usurpetur illud Aristotelis, Non Hesperus
nec Phosphorus ità pulcher & admirabilis.

Digitized by Google

Hæc

· Hac est enim simplicissima & divinissima lux anima, jomni externà luce longe pulchrior & amabilior.

मी मंड ¿aulòv

lib. 10. **#**#. 1.

Lib. 4. feet. 26.

2. Ad hanc Simplicitatem anima vel Sinceritatem refertur illa Antonini cum seipso expostulatio: Q chara anima, quando una eris & nuda Is simplex? Uti etiam illa Præcepta ad seipsum & Hortationes; No-li teipsum turbare timumque excitare; Sim-plisica tenssum. Hæc enim Sincoritas limpidissimus quidam fons est & perennis dediciarum vitæ interníque gaudii. HædSinplicitas Pax eterna & ineffabllis, nulls distrahenda curis aut suspicionibus, nullis turbanda animi fluctuationibus. In uno onim nella eft diftractio, sed persectus amor altissimáque quies. Unde merito belambli, atos illos prædicant Pythagorei qui hanc chi Pro- Analyticam didicerunt, qua possunt ominia trepic. in unum idemque Principium refolvere ; quam Monadom ipli palam profitebantur effe Deum, ipsarumque vitam integrenad unum illud ordinabant, ress no denvisionis cos, ad sequendum vel obsequendum Dev. ... 3. \* Sed rovera Deum sequi est illed quod simpliciter optimum, non quod ani--mali appetitui gratiffimum eft, constanter -& sincere prosequi. Neque enim quis quatenus Creatura, sed quatenus divino quodam imbuitur spiritu sensuve, id, qued fimpliciter optimum est, sincere constan-térque prosequi potest. Islud enim non ad particularem aliquam Creaturan pri-

Cap. 4.

mδ

mo pertine, fed ad Doum, communem oundinm Partem, legemque Univers, quam definit aput Liertium Zeno, Rettam Rationem per omnia pervadencem vandem eriam in spso fove, supremo administrandi Universi A. Ond Thectat et latti illa Antonini Adde de de de Hortatio Non tonspirate diutius solumno earlor at cum ambienti aere, sed Gum Intellectul lib. 8. moghe consensite Quod Perinde est ac si dixisset; in which cam Dev consensin rapi.

Oui viri vere divini affectus est, & quo bio quis evadit revera divinds. † Qualis † Tusculan. entin cujufque attimi affettus eff ; talis eft bo- Quaft.lib. Simplex vero Intellectio hoc non single that, Ied debet esse resultatio quadratis sin qua latet Divinus se Schlus atque Sapor in quo con-Isti senius acque sapot in quo conIsti summa anime voluptas, summa pulchritudo, summa persectio. Hoc enim illud ipsum est quo Deum spiramus, quo
Deo adherenius, quoque ipsi Deo (quancum capit natura nostra) assimilamur, qui Tomma Bonitas est, summa Puritas, summaque Simplicitas. Quæ omnia imitatur pro suo modulo hæc ipsa de qua agimus Sinceritas, quæque est Voluntatis sive 8,42ous nostræ, quam appellant Pythagorici, Summa & absolutissima persectio; quemadmodum Patientia illius Facultatis quam appellant ran Nvamu ni danav ras fuxas, vim atque robur anima. s. Est

y. Est autem Patientia anima Kirtus, qua, x ex amore ilijus quod simplicites & absolute optimum est, omnia potest subire & persferre, etiam qua quam maxime Animali Natura dura sunt & ingrata.

Per Patientiam igitur intelligo non na

Per Patientiam igitur intelligo non nudam aliquam Passivitatem stupidamve Indolentiam; sed positivum quoddam robur
animi & firmitudinem woodlubo v allegaculto est seuce, (prout supra notavimus
ex Metopo Pythagorico,) qua quis obsirmato animo se subdit vel substituit rebus dus
rissimis vel periculosissimis sustinendis, nunquam cedens, sed constanti & invincibili
conatu obnitens contra omnes dolorisicas
Passiones & sensationes quæ Voluntatem à
sincera prosecutione illius quod simpliciter
optimum est revocare possint vel-dessectere. Ac proinde hæc Virtus significantissimo vocabulo à Græcis vocatur wormin
cui opponuntur sudons vi ovos-

6. Patientia dux sunt partes sive species, Continentia & Tolerantia. Per has enim intelligo non duas illas Semivirtutes quas tam Pythagorica quam Aristotelica Schola commemorat, sed Virtutes persettas.

Continentia igitur illa pars sive species Patientia est, quà Anima facile & constanter, ob amorem illius quod simpliciter optimum est, dolorem ac molestiam persert \* quam sentire possit in abstinendo ab eis rebus qua gratissima sunt animali vita atque jucundissima.

Toleran-

Toleranția autem illa Patientia species sive pars est, \* quâ Anima durissima quaque & animali vita ingratissima facile & constanter preserre potest, ob amorem itidem illius quod simpliciter & absolute optimumest.

illius quod simpliciter & absolute optimum est.

7. \* Demonstratio harum Virtutum petenda est ex Noematis 5, 6, 7, 8, 9, 10,
11. Usus verò earum latissime patet, & ad omnes ferè actiones morales se dissundit. Itaque Aristoteles universim, Circa voluptates & dolores omnis Virtus versatur Esbic. Mimoralis. Nam propter voluptatem qua turpia com. lib. 1. sunt perpetramus, & propter dolorem ab eis cap. 2. & magn. Moqua honesta sunt nosmetissos subducimus. Un-ral. lib 1. de & Epistetus totius Moralis Philosophia cap. 6. summam in brevi hoc præcepto consistere voluit, Arixu n drive, Sustine & abstine; altera præcepti parte Tolerantiam, Conti-

nentiam altera indigitans.

8. Non solum igitur Virtutes sunt Continentia & Tolerantia, sed præcipuæ, maximéque propriæ; quemadmodum vel ipfarum nominibus innui videtur, dum appellantur equetua & reflecia. Utraque enim appellatio à restro est, quod vires atque robur significat: Omnem autem Virtutem vim quandam animæ esse suprà definivimus. Has verò duas ad illam animæ partem maximè referri manisestum est quam Pythagorei vocant tar Novam i tar anima; qua sister se potest, vel in motum excitare. Ad hanc igitur facultatem potissimum spe-

Tov eis Ant illa præclara Marci Antonini præiauldo cepta, Absterge imaginationem; aleurospasti
lib.7. set tui motum siste, (Corporis putà quod moyetur per nervos.) Quod officium Contanentia sive exuculesas valde est genuinum;

addo & reflecias sive Tolerantia.

9. Cæterùm de tribus Primitimia Virtus sibus dictum est satis. Id tantùm monebimus, eas ità Primas esse Matresque reliquarum, \* ut in eis solis omnis vis atque essentia omnium Virtutum contineri videatur; neque possit quisquam, qui hisce ritè imbutus sit, in reliquis acquirendis ullam reperire difficultatem. Quod innuendum duxi, nè frustrà in multa distrahatur animus, cum perpauca hæc objecta sufficiant ad eum exercendum, & ad excipiendum omnes illius anhelitus sincerosque conatus ad possidendam Virtutem veque

10. Addo tantummodo, sine his neminem posse ulla Virtute revera esse præditum, sed omnia esse simulata & fortuita. Virtus enim omni errore carere debet; quod tamen sieri non potest absque illa, quam supra descripsimus Prudentia. Quòd si quis sine ipsa quicquam recte secerit, id prosecto non tam Virtuti imputandum

eft, quam Casui vel Fortuna.

ramque cum Virtute Felicitatem.

Sinceritas sive Simplicitas, sine qua illæ non tam Virtutes, quam Virtutum quædam umbræ vel inanima simulachra haberi debent.

bent. Nam siquid ita admiscetur, honetur fte factis, ut fine illo fine extrinseco & adVefititio incertum sit an fuissent unquam incepta vel perfecta; manifestum est istiufmodi facinora & nomen & naturam Viresset prosequi quod simpliciter & absolute optimum est, sed quod sibi ipsi utilissimum est vitæque animali jucundissimum. Quod Virtutisu officiem non est, sed naturk animalis impetus & aftutia. Cum è contrà quod verum, simplex sincerumque ffeie id naturæ; hominis, est aptisimum, hoo est, Rationi maxime consonum, ut recte nos monet Marchs Cicero. 12. Patientia denique minime omnium Offic. lib.1. vire probo deesse potest, çam sine illa nulla omnino sit de reliquis Virtutibus securitas. Nam qui mollis est vel ambitiofus, vel ullius affectus animalis mancipiam, nemini fidelis effe poreft, non Principi, non Patrix, non Religioni, non Amicis, non sibi ipsi, non ipsi denique Deo 5 Omnes prodet, omnes omnibus quibus-cunque periculis damnísque exponet, si vel minima spes sussulfation expediendi ab illis molestiis vitæque dissicultatibus quas adeo times atque horret. Quod quidem genus hominum omaium pellimum est, & à societate humana omnsque vera amicitia & justitia alienisamum. Nemo enim (quod ait Cicero) justus esse potest, qui Mortem, Offic, lib.a. qui doloreni, qui exfilium, qui egeffatem timet

vel qui ea qua his sunt contraria aquitati. anteponie. Tantam vim ad Probitatem habet unica hæc Virtus, quam Patientiam appellamus.

13. Cujus etiam partes indigitare videtur summus Orator & Philosophus, dum ait, Ea quæ eximia plerisque & præclara videntur, parva ducere, eaque ratione stabili firmaque contemnere, fortis animi magnique ducendum est: & ea quæ videantur acerba, ita ferre, ut nihil à statu naturæ discedas, nihil à dignitate sapientis, robusti animi est magnæque con-Stantia. Prior sententia pars Continentia speciem quandam subindicat, posterior To-Lerantiam five usfleelar. Breviter verd tandem addit, Non effe consentaneum, qui metu non frangatur, eum frangi cupiditate; nec qui invictum se à labore prastiterit, vinci voluptate. Quibus iterum verbis duæ illæ Patientiæ partes planissime significantur, Continentia, & Tolerantia. Atque hæc de tribus Primitivis Virtutibus breviter dida funto.

# SCHOLIA In CAP. III. SECT. I.

Sect. 1. H Ujus Virtutis ratio resolvitur in Noemata 3, 4, 5, & 13, & c. Definitionis Prudentiæ cum 12 Noemate connexio

nexio manifestior erat quam ut motari quicquan opus esset. Quomodo verò Sinceritatis ratio hisce quatuor Noematis sit innixa, sic accipe. Species gradusve vitæ perceptivæ alios aliis prastantiores esse constat ex Noemate tertio, Bonumque proinde aliud alio prastantius esse ex quarto: Ex quinto autem prastantius bonum pra eo quod minus prastat es-se eligendum, At ex decimo tertio denique, nec summum summove cognata Bona mediis minimisve, sed media minimaq, summo debere subordinari. Ex quibus omnibus simul sumptis vera sinceritatis natura emergere intelligitur, rectéque respondere Justitiæ inter quatuor virtutes Cardinales, ut que universalissima sit Animi rectitudo, quâ singulis pro Sua dignitate ac pretio, affectum astimationémque pendit, atque sic sensu generalissimo suum cuique tribuit, unde sit, ut quod simpliciter & absolute optimum est, eligat, idque integrè & sincerè, hoc est, sine suco & Hypocrisi, omnique admixturà alienarum ratio-num cum eis ex quibus id quod absolute & simpliciter optimum est intelligatur consistere, ità ut absq; alienis istis rationibus nollet agere, hoc enim effet summum summove cognata bona mediis minimisve subordinare, contrà atque cautum est Noemate decimo tertio. Sett. 3. Sed revera Deum sequi est il-

Sect. 3. Sed revera Deum sequi est illud quod simpliciter, &. Atque hoc quam pulcherrime cum modo dictis Noemateque decimo tertio convenis.

Seft. 4.

Sest. 4. Qui viri vere Divini affectus est, &c. Hic virtur normalum est, Sinceri tatem virtutem esse qua Concupiscentia Annua correttio sit & perfectio, quemadmodum innuimus cap. 1: illius scilicet partis Ani ma qua à Pythagoreis no opention appellatur! Que quidem Anime pars enin prorsus Divi-Divinus, quod impossibile eft ut fat, nift in reverà Regenitis, & in recuperatione coraexterius est semen.

Sect. 5. Ex amore illius quod simpli-

citer & absolute optimum est, omnia po-test subire, &t. Nulla verò Patientia que ex hoc amore non sit prosetta, Patientia vera est ac Moralis, sed stapor potius animi aut immanitas, miserave quedam & necessaria in perpetiendis doloribus exercitatio, qualem in Gladiatore quodam describit Gellius, qui cum vulnera ejus à Medicis exsiccabantur, ridere solitus fuit. Vid. A. Gell. Noct. At-

tic. lib. 12. cap. 5. · Sett. 6. Quam sentire possit in abstinendo ab eis rebus quæ gratissimæ sunt ani-mali vitæ, &c. Ex hoc fæcile constat guam. apte hac virtus quam Continentiam appellamus, Temperantiæ respondeat; neque certe ullum discrimen est, nist quod Continentia hac latius se diffundat quam illa Tempe-rantia, utpote qua ad voluptates Cibi ac Veneris fere restringitur. Quod idem statuendum est de Fortitudine ac Tolerantia cum hac

Gap 31 Enchiridian Ethicum.

bac ad plura objecta quam illa se extendat.

Sect. 7. Demonstratio harum virtutum
petenda est ex. Noematis 5, 6, 7, 8, 9,
10, 11. Ad Continentiam resertur Noema
septimum, nonum & decimum, Ad Tolerantlam quinti pars postruma, Noemaque undecimum, tam aperte quindon ut ushil opus su plura addere. Ad utramque verò spectant,
Noema sextum & octavum, tanquam pignora
pramii eis obventuri, qui Tolerantiam Continentiamque sideliter coluerint,

Sett. 9. Ut in eis solis omnis vis atque essentia omnium virtutum, &c. Nam Virtutum, &c. Nam Virtutum, Cardinalem, qua Prudentia dicitur, à Prudentia à nobis desinita cantineri manise-sissement est cap. 4. lib. 3. satis apparet) extendat, eisque regendis prasiciatur. Ità Sinceritas cum sit universalissima restitudo est spensium, necesse est ut sustitiam in se, proprie distam, complettatur. Et certe Fortitudo pars tautum Tolerantiæ est, & Temperantia itidem Continentiæ; ut & Tolerantia & Continentia partes Patientiæ. Tam clarè, constat hisce tribus, Prudentia, Sinceritate, Patientia, omnem vim Moralem contineri.

CAP.

## C A P. IV.

De prima trium Principalium Virtutum, Derivativarum, Justitia, idque in genere.

I. VIrtutes Derivativa Principales très itidem sunt, Justitia, Fortitudo, Temperantia. Justitia à Jurisconsultis non inscite definitur Constans & perpetua voluntas suum cuique tribuendi. Ad quem serè sensum ipse Aristoteles etiam eam definit. Unde manifestum est foràs emitatic. Ni- nere hanc Virtutem, recteque ab Aristotele com. lib 5. anteuror equador Bonum alienum appellari: præsertim si eam partem spectes que officia erga homines complectitus. Pars enim ea continet que debentur Deo, cui tamen nullis nostris officiis prodesse possumus, nec selicitatem illius ullis injuriis frangere vel diminuere. \* Principia Justitia petenda sunt è Noematis 13, 14, &c. usque ad Noema 23.

2. Quod hæc Definitio Suum vocat, Jusetiam sæpissime à Jurisconsultis appellatur. Est autem Jus id omne quod ex justa quadam habitudine & congrua ad aliquem pertinet tanquam ipsi proprium. Habitudo autem hæc oritur ex Fundamento aliquo in persona cui hoc jus debetur vel attri-

attribuitur, sive illud qualitas sit, sive actio, sive passio aliqua latissimo fensu sumpta. Nam quod quis pauper sit & probus, jus quoddam habet ad eleemosynas. Si quis honesta industria aliquid acquisiverit, id jure possidet: Itidem, siquid alicui dono datum fuerit. Et sic in cæteris.

4. Naturalem illam Legem verbis sanè perquam magnificis, sed veris tamen aptisque, delineavit Cicero primo de Legibus:
Constituendi verò Juris ab illa summa Lege capiamus exordium, qua seculis omnibus antè nata est quam scripta Lex ulla, vel quam omnino civitas constituta. Quòd autem postes Dei immortalis natura, ratione, potestate, mente, numine naturam omnem divinam regi velit, (qualem animum nostrum apertè prositetur,) in eo optime per e

Digitized by Google

perfectissing que Legis, fontem noble apes

Quid est enun, inquit use, nou dicam in homine. sed in omni coelo atque terra. Raptione dipprivat qua cum adolevit atque perfetta est, nominatur rite Sapientia. Est ivil tur (quoniam nibil est Ratione melius, esque est in homine o in Deo) privia homini cum Deo Rationis, societas. Qua cum set lexible quoque consociati homines cum bis political sumais. Unde plase innuit suminata illam supremamque Legent Deprim pariter atque hominum communem restam esse Rationem; unde se homini cum Deo

s. Et rurius in Libro secundo, Hanc Legem naturalem describens; Rationem e-am ait esse à rerum natura prosectant que non tum denique incipit Lex esse cum scripta est, sed tum cum orta est ortam autem simul esse cum mente Divina; ac proinde Legem veram atque principem, aptam ad jubendum et andum, Rationem esse rectam summi so vis, Que sententia consimilis est sins cap. 3.6s. quas ex Zenove supra citavimus Marcoque

3. Cap. 1. Antonino.

Sett. 7,8.

o Onnes autem pariter indicant funmam Legem esse rectam Rationem: Rationem verò rectam, ut quæ divinum quiddam est, ex se immutabilem esse, sibique semper similem. In subjecto autem mutabili, qualis est humana natura, non tam

mutatur, quam destruitur vei extinguitur. Sed in Deo iplo beatorumque Spirituum recte, quos ille Debs immortales vocat, femper incommissioconfervatur. - Qued id ipfom eft quod mihi videtur optimus ille Aristorelis Interpress Androndche in fua Palaghrafi : Tamet fi enim apud Lib. 5. Thomines omnia Juna effent mutabilia, apad cap. 10. Deos tamen necessen est at sit Jus immutabile, ac proinde ni Jus fit siquod nusueale. - 1811 10 tus l. 1. Imo verò etiam apud homines qui recto atque fant se habont lest Jus immebile, qued Naturale dicitur. Quod fa mente morbidis ac perversis justum non apparet, nihit refert. Neque enim que diche mel dulce, ideo fallitur quia legrosantibus ità non midetur. Eft igitur quedam æterna anque immutabilis Lex Deo hominibusque quodaminodo communis, que Reda Rucio dieither queque kameth homines improbes -taniquami morbidiberes viciolos fagore potest, semper tamen innotescit hominibus Panis vereque prindentibus, quemad modum Ju fufra fufius explicavi, unde mill necesse † Cap. 2. eft hic diuthis hilde immorarist alisy: Breihac autem fuprema immutabilíque Lege omnia derivantur Jura, etiam illa quæ dicuntur mutabilia, quæ nullam vim haberent nist virtute hujus summæ & æternæ Legis, eujus pars conspicua est renum contractarum fides.

At tu distis, Albane, maneres.

Virg. Æneid. lib 8.

Ex

. Ex en zigitur quòd qu'isque tenetur padis stare, obligatur ad ea Jura quæ talia Natura non funt, sed Lege, cum Lex ip, sa pactum sit, modò nihil sit pactum contra supremam illam & immutabilem Legem: Hujusmodi enim pacta nulla autoritate vim Legis habere possint. Quod enim sua natura injustum est, nulla externa consideratio justum efficere potest.

bus l. z.

De Legi- Qua de re præclare Cicero. Quod si populorum jussis, si Principum decretis, si sententiles Judicum Jura constituerentur; jus esset latrocinari, jus adulterare, jus testamenta falsa supponere, si hæc suffragiis vel scitis multitudinis probarentur. Quæ si tanta potentia est stultorum sententiis atque jussis, ut corum suffragiis rerum natura vertatur, cur non fanciunt ut quæ mala & perniciosa sunt derepente fiant bona & salutaria? Quæ quidem tam malesanæ opinionis condigna est reprehensio & irrisio.

8. Patet interim ex dictis, quòd ex suprema illa Lege que Rella Ratio dicitur, omnis profecta est perfecta Juris cognitio; ex Juris autem observatione omnis Justitia.

SCHO-

## SCHOLIA

#### In CAP IV. SECT. I.

Rincipia Justitiæ petenda sunt è Noematibus 13, 14, &c. usq; ad Noema 23. Quorum decimum tertium & decimum sextum ad Justitiam utriusque generis referri possunt, nempe tam ad Pietatem quam ad Probitatem. Vicesimum primum ad Pietatem, reliqua ad Probitatem spectant, nisi vicesimum tertium malles etiam ad Justitiam in genere referri.

#### CAP. V.

#### De Pietate.

TUsticia has duas partes in se complectitur, Pietatem & Probitatem. Nam & ipsa Pietas Justitia quædam est, qua Deo tribuimus quod suum est, hoc est, quod jure illi debetur. Jus autem Dei vulgo Cultus illius dicitur, quemadmodum apud Platonem Euthyphro illud appellat mulus n) pepas. Quod quidem in eo consistit maxi-M mè 611

mè, ut non segniter contendamus eum rectè cognoscere; ut rité cognitum toto animo amemus & honoremus; cúmque ab eo toti simus ab ejusque nutu pendeamus, ut nos totos, id est, omnes animi corporssque vires, illi devoveamus & consecremus, nos nostraque omnia illius voluntati submittamus, ipsiusque considamus Providentia; ut illius denique jussis præs ceptisque (sive externo alicui codici inscripta sint, sive mentibus nostris insculpta) adeò adhæreamus, ut omnem insamam, egestatem, cruciatum, mortémque, denique ipsam, subire malimus, quam instegritatem conscientiæ nostræ contra ipsium peccando violare. Hæc sint Jura Dei, ex quibus siquis detrahere quid velit, necesse est ut, quantum in se est, Deum ipsum afficiat injurià.

ipsum afficiat injuria.

2. Quòd autem in hisce ipsis præcipuus Dei cultus consistat, ex eo manifestum
est, quòd omnes serè per cultum intelligunt honorem Deo exhibitum. Deum autem maximè honorant qui, cùm præstantiam Divinæ Naturæ rectè intelligunt,
quantaque inter ipsam Medremque dostram
intercedat assinitas & similitudo, omnibus
nervis contendunt ut illa pars anime nostræ expoliatur & corroboretur quà maximè Deo similes sumus, itaque erga hanc
sanctissimam Dei imaginem affecti sint, ut
vel acerbissimam quamvis mortem oppetere malint, quàm eam unquam sinere vi-

tio quovis vel peccato lædi aut contami-

3. Nullum, inquam, hoc majus honoris atque amoris nostri erga Deum indicium esse potest, quantive nos ipsum æstimemus luculentius πεκμάρειον. Quippe quòd dum vel hanc qualemcunq, illius essigiem & similitudinem tanti facimus, ut non dubitemus omnes hujus vitæ voluptates, vitámque adeò ipsam, illius divinioris vitæ sensusque (quæ in Ratione recta verâque Virtute cernuntur) sanctitati suavitatsque postponere, clarè demonstramus Deum ipsum, qui infinitis vicibus hac ipsius umbra & imagine excellentior est, assectu infinitis, si sieri potest, vicibus majori à nobis honorari atque coli. Cùm interim qui Mentis cultum negligunt planè indicant se aut Deum non nosse, aut Divinam Naturam non quanti debent æstimare.

4. Quòd autem Virtus divinum quiddam sit, veráque Dei imago, ex ipsius definitione satis intelligitur; cùm Virtutis sit semper illud prosequi quod simpliciter & absolute optimum est, non quod animali vitæ gratissimum. Qui quidem rerum sensus plane divinus est, supraq; naturam

animalem positus.

Quòd autem hujusmodi sit Virtus, purgatusque intellectus, abunde testimoniorum est apud veteres Philosophos. Ut apud Platonem in Theateto, ubi docet tum demum sinem sore miseriis, quando quis ex M 2

hoc mortali statu fugerit ad Deos. Fuga verò (inquit ille) est Deo similem effici, quantum fieri potest : Similitudo verò, justum sanctumque fieri cum Prudentia. Et paulo post; Deus nullo omnino modo injustus est, sed quam fieri potest justissimus: nihilque illi similius quam quivis è nobis qui rursum fattus sit

quam justissimus.

. Rursus, in Epistola octava ad Dionis propinquos & familiares, Divinam Naturam hominibus frugi Legem normámque statuit. Deus hominibus probis ac prudentibus Lex est, insipientibus verò Voluptas. Ad quem sensum iterum loquitur quarto de Legibus: Rerum omnium mensura nobis Deus sit maxime, multoque magis quam homo quilibet: Minimè verò omnium Animalis homo. Et paulò post; Quicunque probus prudensque est, Deo est amicus: est enim il-li similis. Qui però probus prudensque non est, dissimilis est, dissidens & injustus. Quibus omnibus innuit Placo divinum quiddam esse Virtutem, ipsique Deo consimilem & cognatam.

Qualt. Tufcul. lib. 5.

6. Ex hoc etiam est quod Cicero tam magnificè de animis humanis philosophatur. Humanus autem animus decerptus ex mente Divina cum alio nullo nisi cum ipso Deo, si hoc fas est dictu, comparari potest. Et in primo de Legibus Delphicum illud Oraculum, Nosce teipsum, quanto fusiùs interpretans, Nam qui se (inquit) ipse novit, statim aliquid sentiet se haber e

bere divinum, ingeniumque in se suum sicut simulacrum aliquod Deo dedicatum putabit, tantoque Dei munere semper dignum aliquid

& faciet & Sentiet.

7. Quibus denique consona sunt que no vie passim apud Marcum Antoninum reperiun-iadio lib. tur. Ut lib. 12. Agnosce tandem quòd a-12 set. 19. liquid prastantius & divinius in te habes quàm qua Passiones movent, quamque qua, ut verbo dicam, ad instar Neurospasti membra tua per nervos trahunt agitantque. Et paulò post, Mens cujusque Deus est, atque illinc essuxit, Et rursus, Lib. † 8. Quid amplius quaris † Sett. 2. quàm prasens opus Intellectualis animalis quod communionem amat, eisdémque gaudet legibas quibus ipse Deus?

Denique, Libro f quinto, (infinitum † Sest. 22. énim esset omnia congerere,) quid sit ver-fari cum Diis immortalibus breviter indicans, Ille vitam, inquit, agit cum Diis, qui ea facit qua vult Deus ille quem unicuique dedit Jupiter Prasidem ac Ducem. Hic verò uniuscujusque est Intellectus atque Ratio. Quem adeò cognatum autumat, ut etiam ipsius socratoua partem avulsam appellitet: quanquam id sanè haud ità philosophicè

ab ipso dichum sit.

8. Cùm igitur tanta sit in Virtute mentéque nostra divinitas, palàm est, si Virtutem colamus με ἀναφοεῶς πεὰς τὰν Ετὰν, (Cum relatione ad Deum,) tanquam vivam Dei imaginem, quòd ipsum Deum modo optimo & præstantissimo colimus; quód-M 3 que Tãy sic

Lib. 6. Sett. 7.

Eaulor lib.

que, cum alii Ritus variari possint nec æterni suerint, hoc unicum Jus sit Dei immutabile & æternum. Ità ut summa serè
naturalis Religionis in eo Antonini præcepto constituta videatur; Meminisse Dei,
quodque ille non amat demulceri adulationibus, sed Rationalia omnia sibi similia essici
vel, quod alibi monet, In hoc uno oblettari & acquiescere, in transeundo scilicet ab
una actione qua bono publico inservit ad aliam publicam actionem cum recordatione Dei.
Hoc enim est sus Dei maximè immutabile
& immobile, ut eum ex amore ipsius perfectionis, quantum possumus, imitemur.

9. Quod tamen alia Jura non excludit, five illa fuerint per Divina aliqua oracula patefacta, five summi Magistratus justu stabilita. Quales esse possunt varii Ritus & Ceremoniæ, cæteræque id genus Divini cultus circumstantiæ, quæ virtute legis jura etiam siunt Divina; quæ violare sas non est, priusquam legitima autoritate abrogentur, modò nec Divinis oraculis nec supremæ Virtutis Legi repugnent.

10. Quid igitur sit Pietas ex dictis satis intelligitur. Sanctum enim Justi pars est, definiente Platone. Ad quem ferè sensum eam etiam desinit Andronicus Rhodius, Scientiam sideles nos prabentem & servantes Divini Numinis jura. Unde facile percipitur quid sit Impietas, & quam recte in hos modos dispesci possit, Superstitionem puta, Prophanitatem, Enthusiasinum sive Spiritualitatem, & Ritualitatem.

: II. Eft Enim ipfa Superftieio quædami : " Impietatis species sive modus, cum ea Deo affingat, quæ ad illius faciunt contumeliam; quod plane est jajuria Divinum Numen afficere. Est igitur Superstitio Impietas qua Denm ita Vovem aut iracundum quis cogitat, at rebus nihili placari eum patet, eisdemue ad iram commoveri.

Prophanicas autem Impietas est qua quis audacter & impudenter omnia jura Divina violat, tam mobilia quàm immobilia. Qui morbus aliquando eousque adolescit, ut in pertectum abeat Atheismum, quo nullus animæ status esse potest sunestior aut

deploration.

12. Enthusiasmus est Impietas qua quis, dum magno sanè animi studio atque impetu ad internum illum spiritualemque Dei cultum fertur, exteriora interim ilnus jura audacter violat fœdéque conculcat.

Ritualitas autem est Impietas qua quis, dum exteriora illa Dei jura observat, Ritibusque & Ceremoniis non fine aliquali, conscientia & studio adhæret, in eis tamen, quæ ad spiritualem illum internúmque Dei cultum spectant, friget plane ftu-

pétque, nihilque prorsus sapit.

13. Hæc sunt ferè Vitia circa Religionem quæ mihi in præsens occurrunt. Si quis se putet per otium alia posse excogitare, nihil abnuo. Hæc mihi sussiciunt, cujus institutum est non tam de Vitiis quam de Virtutibus tracture, cum ex his M 4

De Anima illa satis facile intelligi possint. Est enim lib. I. amborum judex Norma, quemad modum mocap. 5,

net Aristoteles.

\* Præsentis verò Virtutis demonstratio speciatim resolvitur in Noemata 13, 16, 21; item in Noemata 5, 8, 10, &c. Quòd autem Deus exsistit, Animaque nostra im-mortalis est, abunde demonstravimus in Libris adversus Atheismum, deque Anima Immortalitate.

## SCHOLIA

## In C A P. V. SECT. XIII.

Ræsentis verò Virtutis demonstratio speciatim resolvitur in Noemata 13, 16, 21. Item in Noemata 5, 8, 10, &c. Aperte resolvitur Pietas in Noema decimum tertium, quippe quod decernit summum absolutissimumque Bonum affectu summo prosequendum effe, Decimum sextum verò Bono Bonum esse compensandum. Cum igitur Deus summus sit maximusque omnium Benefactor, debetur plane ei summus honor cultúsve, maximaque obedientia, quemadmodum & innuit Noema vicesimum primum. Noemata verò quintum, octavum, decimum & undecimum buc spectant, quatenus ingens pramium Fietati promittunt, parque Impietati supplicium comminantur. CAP,

## C A P. VI.

De Probitate, sive de Justitia proprie

Ltera pars Justita est Probitas, quà hominibus quæ sua sunt tribuimus. Illa in tres partes distribui potest, Politicam, Oeconomicam, Ethicam. Politica continet officia Magistratus erga Pcpulum, Populsque rursus erga Magistratum. Oeconomica Patrissamiliàs erga uxorem, liberos samulósque, atque horum itidem erga Patremsamiliàs. Ethica denique Privatorum, aut saltem parium, erga se invicem. \* Quæ sigillatim prosequi nimis prolixum esset.

2. Summatim tantùm dicam, Magistratus esse ninil ex libidine contraque rationem committere, sed omnia agere ex Legis præscripto rectæque Rationis. Est enim Magistratus vous enime Magistratus vous enime, ut in Ethicis com. lib. 5. quasi Legis atque Spiritus, ut in Ethicis De Legibus alicubi notat Aristoteles: rursúsque ab ip-lib. 3. sis Legibus debet animari ac dirigi, quemadmodum rectè monet Cicero. Videtssne Magistratus hanc esse vimu ut præsit, præscribat recta & utilia & conjuncta cum legibus? ut enim Magistratibus Leges, ità populo præsunt Magistratus.

Popu-

Populi autem officium est parere Magistratui, sumptusque administrandæ Reipub-licæ libere atque alacriter suppeditare; de rebus adiaphoris que in jura abiere non contendere, sed pacem ubique colere, morémque atque ordinem servare.

3. Patrisfamilias est Familiæ prospicere, necessariaque procurare; uxorem, liberos famulosq; mansuetè & clementer tractare; omniaque mala & perniciosa exempla quam mature supprimere, aut domo ex-turbare. Familiæ contra, debitam ipsi observantiam præstare, nec cum illo temere, licet in re paulo justiori, contendere aut altercaris quemadmodum monet Pittacus, Noli concertare cum parentibus, justa sint li-cet que loqueris. Quod ad Magistratum étiam recté transferri potest, & ad omnes omnino qui nobis superiores sunt sive ætate sive Cognationis ordine; quales speciatim sunt parentum fratres, quos Græ-ca Antiquitas silve, quemadmodum parentes ipsos sees, appellabat, quod alicubi notat Simplicius in Epistetum.

4. Privatorum denique sive Parium ossi-cium est, vel potius omnium, mutuo sibi, ubi opus est, opitulari, pactis stare, omniáque erga se invicem bona fide peragere, nec suum ullibi commodum alieno quære-

re incommodo.

5. Ad Politicam præcipue spectat celebris illa Justitia Divisio in Naveunsind & Aog-Solunio, (i. e.) Distributivam & Correctivam.

In

In istis intelligitur Aristotelicum illud, n Tor Sinator, quodque Justitia quædam sit aqualitas. Est autem æqualitas quam affe-Cat Justitia illa quæ in proportione cer-nitur. Est enim proportio, sive anadogia, ingres Toy doyay, Rationum aqualitas.

6. Analogia autem, sive Proportio, Geometrica eft, vel Arithmetica. Geometrica proportio est, quando quatuor magnitudines vel numeri ità comparantur, ut intelligatur tertius toties continere quartum, vel ab ipso contineri, quoties primus secundum continet, vel ab eo continetur-Ut in 2. 6;; 4. 12. vel in 6. 2;: 12. 4. Hæc proportio ad Justitiam Distributivam spectat. Nam ut persona ad personam, putà Ajax ad Achillem, sic honor ad honotem se habere debet. Quæ est proportionis æqualitas. Quod si merita æqualitatis rationem haberent, etiam præmia non folum ratione, sed magnitudine, deberent esse æqualja.

7. Arithmetica proportio est, quando ità comparantur quatuor numeri vel magnitudines, ut idem excessus vel defectus sit binorum priorum unius ad alterum qui unius binorum posteriorum ad alterum est, hoc est, ut sit utrobique excessus vel de-fectus æqualitas. Ut in 5, 7, 9, 11. Quæ spectat ad Justitiam Correctivam.

Quanquam, ut ingenue fatear quod res est, non tam facile deprehenditur in Correctiva Justitia hujus Arithmetica proportionis 746

Lib. 5.

CAP. 5.

Lib. 5.

SBP. 5.

tionis in hujusmodi quatuor terminorum distinctione satis expressa Imago. Ipsi enim excessus vel desectus æquales è numero terminorum non sunt, quod ta-men innuere videtur Andronicus Rhodius. Sed si quatuor terminos singere velimus, necesse esse videtur ut binos priores statuamus tum hunc cui injuria illata est, tum eum qui intulit injuriam; verum hat ratione, ut intelligatur nondum esse ad Judicem factam appellationem, nec contra reum sententiam latam. Quatenus autem injurià affectus Actor postea sit, qui-que affecit eum injurià Reus, alteri bini termini emergunt, & post latam à Judice sententiam excessus ille qui est inter in-jurià affectum atque hunc qui eum injurià affecit invertitur, hoc est, bonum illud quod unus ab altero injuste abstulit ad al-teros binos sic transfertur, ut quemad-modum ille qui alterum affecit injurià hoc bono alterum superabat, ità, post latam sententiam, eodem bono ab illo itidem fuperetur, id est, tanto mulctetur vel minuatur bono quanto alterum spoliaverat: Unde necesse est ut tanto superet Actor Reum, quanto affectum injuria is qui affecit eum superaverat, vel saltem ut æquentur: quæ plane est proportio Arithmetica.

8. Quò etiam collineare mihi videntur illa Andronici verba quibus explicare cupit hanc proportionem : Est enim ut is

qui injuriam intulit ad affectum injurià, sic Judex ad eum qui intulit injuriam. Nam qua secit adversus affectum injurià is qui injuriam intulit, his aqualia patitur à Judice. Quæ intelligi debent tam de desectus quam excessus æqualitate. Qui has minutias sectari velit, adeat dictum Paraphrasten, qui susus excessus & operosius inutili huic subtilitati insudat. Nam quod ad me attinet, in ea sum sententia, quòd nihilo pejus quisquam Justitiam correttivam exerciturus esset, licèt de proportione Arithmetica nihil quicquam à quoquam unquam audivisset.

9. Ad rem nostram magis faceret si notaretur illa Justitiam inter atque Equitatem tam distinctio quam cognatio, qua utraque simul comprehenduntur ab Andro-Lib. 5. nico hac sententia: Æquum enim & justum cap. 16. est, & prastantius etiam quodam justo. Neque tamen ut diversi generis à justo est ipso prastantius, sed tanquam pars, altera partiticula sub eodem genere posita. Postea verò, Æquitatis naturam pleniùs & distinctiùs definiens, Hac verò, inquit, est aquitas secundum quam desettus Legis suppletur, erròrque corrigitur, & restrictio, quam illa praterierat, quia ompia particulatim pravidere non poterat, superadditur.

ræ pretium erat notare, cum aliquid sua natura justum esse tam plane arguit. Nam si nihil justum esset nisi virtute Legis ali-

cujus

cujus scriptæ, quid, obsecro, opus esset hac Legis emendatione, cum ipsa Lex qualiscunque sit rem quamilbet justames-Ebic. Ni-ficeret? Aquitatis autem est ipsam Lecom. lib.5. gem cotrigere, eaque in datis circumstantiis statuere qua, st illas cognovisset, ipse Legisla-tor statuisset, quemadmodum monet Aristoteles. Quæ tamen sententia valde ridicula esset, si natura Justi & Injusti ab arbitrio Legislatoris prorsus penderet, non ab ipsa natura rerum & circumstantiis. Atque hæc de Justitia.

## SCHOLIA

## In CAP. VI. SECT. I.

Ltera pars Justitiæ est Probitas, qua hominibus quæ sua sunt tribuimus. Noemata qua Probitatem speciatim suffulciunt, funt 14, 15, 17, 18, 19, 20, 22, 23. quorum vicesimum & vicesimum tertium etiam ad Politicam se extendere merito videri possunt, reliqua simpliciter Ethica sunt nec Magistratum necessario supponunt. Omnium autem applicatio Magis in exposito est, quam ut hic diutius hereamus.

Quæ sigillatim prosequi nimis prolixum esset. Net certe ad Ethicam spectaret ifti. usmodi prolixior tractatio, sed ad Oeconomicam & Politicam. CAP.

## CAP. VII.

De reliquis duabus Principalibus Virtutibus Derivativis, Fortitudine & Temperantia.

veniunt, quod ad nosmetipsos immediatius specient; quanquam easum, perinde ac reliquarum omnium Virtutum, utilitas proximo etiam applicari potest, in esimque quodammodo redundare, quam Universalem Justitiam appellant. Omnibus Lib. 5. enim Virtutibus ad proximi commodum uti, cap. 1. has est justitia, inquit Paraphrastes Rhodim. Sic ab aliena abstinere uxore Justitia perinde est ac Temperantia, & hostem à Patriz sinibus amoliri Justitia & Fortitudinis: Id enim officium Patriz debetur, nec sine Fortitudine præstari potest.

2. Quid autem Fortitudo sit, ex viri Fortis descriptione, tum apud Ciceronem, tum apud Aristotelem, sacilè constabit. Fortis De Officenim animi & constantis est (inquit Cicero) lib. I. non perturbari in rebus asperis, nec tumultuantem de gradu dejici, sed prasentis animi uti consilio, nec à ratione discedere. Illud verò ingenii magni, pracipere cogitatione sutura, & aliquanto ante constituere quid accidere possit in utramque partem, & quid agendum sit cum quid evenerit maturius deliberasse.

liberasse. Hac sunt opera magni animi & excelsi, & prudentià consilióque sidentis. Temere autem in acie versari, & manu cum hoste constigere, immane quiddam & belluarum simile eft. Sed cum tempus est necessitasque postulat, decertandum mann est; & mors servituti turpitudinique anteponenda. Nunquam enim periculi fugà committendum est ut imbelles timidique videamur. Sed fugiendum etiam illud est, ne offeramus nos periculis sine causa, quo nibil potest esse stultius. Hæc Cicero.

Lib. 3.

3. Andronicus verò ex mentè Aristotelis unam Fortis viri partem definit, quod intrepide maxima adire audet pericula. Fortis itaque est qui maxima malorum non timet. Unde iterum & ipse Cicera; Fortitudinis' munera duo maxima sunt, mortis dolorisque Andro- contemptio. Andronicus verò accuratius denic.Rhod scribit, addens porro oportere esse in hu-

lib. 3. cap. jusmodi constitutum periculis in quibus inflexibili quadum animi vi impetuq; volunta-tis usus est, vel ubi mors bonorifica est. Proprie enim fortis est qui prastantissimam mor-

tem lubenter tolerat.

Et paulò suprà Fortem describit ex eo quod fit circa pulchram mortem intrepidus. Mortem verd illam pulchram esse quæ Virtutis, non affectus alicujus, causa oppetitur. Nam qui insiliunt & irascuntur non propter id quod honestum est, sed solummodo ex passione, fortes revera non sunt, sed pugnaces. Ex quibus omnibus efficitur, Fortitudinem

titudinem Virtutem esse quà quis constanti amimo summa vita pericula, ipsámque adaè mortem, subire potest honestatis causà, sive ex amore illius quad simpliciter & absolute optimum est.

4. Constanti autem auimo dico, non indelenti: Dolere enim & morderi ab acerbis
nibil prohibet quo minus fortis sit. Quantò
enim magis quis gravatur & gravatus sustimet boni causa, tantò magis propriè hic fortis est habendus, ut rectè & ad mentem Aristorelis monet Paraphrastes Rhodius. Ad-Lib. 3.
do etiam, honestatis causa. Animus enim cap. 9.
paratus ad pericula, si sua cupiditate, non
utilitate communi, impellitut, Audacia potiùs nomen habeat quami Forvitudinis.

5. Fortis igitur Animus & magnus du-

abus rebus. maximè cernitur: Quarum una in rerum externarum despicientia ponitur; cùm persuasum sit nihil hominem, nisi quod honestum decorumque sit, aut admirari aut optare aut expetere oportere, nullique sieque homini neque perturbationi animi nec fortunæ succumbere. Altera est res, ut cùm ità sit assectus animo, res insuper gerat magnas maximéque utiles, sed & vehesnenter arduas, plenásque laborum & periculorum tum vitæ, tum multarum aliarum rerum quæ ad vitam pertinent. Quæ præstantissima Ciceronis De Offic. sententia definitionis nostræ haud incom-lib. 1. moda paraprhasis esse potest.

N 6. Quem-

o. Quemadmodum verò hondfimis caush vel maxima subeunda sunt pericula, ità ejus solius causà prætermittendæ sunt corporis voluptates; alioqui mon tam Temperantia esset, quam Stupiditas quædam animi vel Morositas. Vera caim Virtus nulla esse potest, quæ pro sine non habet id quod honestum est sive simpliciter bonum.

Temperantia igitur ità definienda est, ut sit Virtus qua quis Voluptates corporis in eum fulon omittit, ut illà voluptate qua ex reste sattorum confeientia proficisticar facilius constantius confervanda gratia Temperantium colere, Virtus sanè Pecudis esse potest. Hominis verò nullo modo; quippe qua non pertingit ad illud quo homines sum brutis animalibus commune est.

7. Per corporis autem voluptates hic intelligo, non eas quidem leviores puriorésq; quæ visu, andieu, vel olfattu hauriEthic. Ni-untur; sed, cum Aristotele, crassiusculas
som. lib. 3. islas quæ percipiuntur gustu tastuque, quæcap. 13. que ad Venerem reseruntur, & ad illius
fautores & comites Bacchum Cererimque.
Hisce cancellis plerique omnes claudunt
Temperantie objectum: Unde planè constat eam particulam duntaxat esse illius
Primitivæ Virtutis quam Continentiam appellavimus, quemadmodum Fortitudinem
Tolerantia.

\* Rati-

\* Rationes Temperantia & Fortitudinis petendæ sunt è Noematibus 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12 ; uti & Probitatis è Noematibus 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 22, 23: prout cuivis qui periculum secerit clarè patebit.

## S.CHOLIA

### In CAP. VII. SECT. VII.

Ationes Temperantiæ ac Fortitudinis
petendæ sunt à Noematibus 5, 6, 7, 8,
9, 10, 11, 12. Ad Temperantiam reserenda sunt Noema septimum, nonum, & decimum; ad Fortitudinem, Noema quintum,
pars nempe illius posterior, & Noema mudecimum; ad utramque Noema sexum, estavum,
& duodecimum; duo priora tanquam pignora magni alicujus pramii viris sortibus ac
remperantibus obventuri, quod in succeiori ac
permanentiori voluptate consistat, quemadmodum suprà monui, de Continentia & Tolerantia; tertium tanquam Index prasentis sinEtis barum virtutum in liberando animo ab
inordinatis Passionibus que judicium occacant.

N 2 CAP.

### G.A.P. VIII.

## De Virtutibus Reductities.

r. E Xplicata est natura trium principaramque rationes è Noematibus breviter indicatæ.

Ad has tres Virtutes reliquæ quæ fupersunt omnes non incommode reduci posfunt, unde Virtutes Reductitias eas haud immeritò appellare poteris. Rationes ve-rò singularum ex eistem fere Noematique petendæ sunt quibus Virtutum princivalium ad quas reducuntur.

2 Ad Justitiam revocantur Liberalitas, . Magnificentia, Veracitas, Gratitudo, Candor, Urbanitas, Fidelitas, Verecundia, Humanitas, . quæ φιλανθρωπία dicitur, Hospitalitas, quæ φιλοξενία, ipsa denique Amiritia, & id genus reliquæ quæ officia erga alios continent, ut Affabilitas, Comitas, propriéque dicta officiositas, quæ Humanitatis etiam quidam modi sunt. Nam cum ad alios Spectent harum Virtutum omnium effecta, & à Recta Ratione, quæ ad instar Legis cujusdam est, dictentur, Justitia quasdam partes esse necesse est.

Ad Fortitudinem revocantur Magnanimitas, &, quæ huic affines funt, Generositas & Lenitas, Constantia etiam & Diligen-

tia;

tia; quibus addas, ex Andronico, quas ille appellat ευ Ιυχίαν, λίμα, δρρενότητα, ανδ εσμασίαν, hoc est, Vivacitatem, Animi prafentiam, Stremuitatem, & Virilitatem.

Ad Temperantiam denique referuntur Prugalitas, Humilitas, Modestia, Ausupia sive Austeritas, Exterzeque quas huic generi accenset idem Andronicus, ut Eurinea, Ausum, Koomons, Ausupanea, i.e. Vistus facilitas & Tenuitas, Gestus inculpabilitas, Animusque contentus.

Virtutum hæc sunt potissima Redustitiarum nomina quæ occurrunt. Omnia enim corradere instituti nostri non erat, nec corrafa accuratius definire; cum earum natura satis possit intelligi ex Virtutibus Principalibus vel Primitivis ad quas referentur.

3. Cæterùm non abs re erit singulas leviori aliquo modo n' vi en n'no describere,
postquam monuimus summatim quod ad
omnes eas pertinet, præsertim quæ ad
Justitiam referentur, quòd sunt partes illius Justitiæ, quam Rhodius ille interpres
evynomovium vocat, definitque suaconinn
enseno Justitiam voluntariam. Unde cujusque probitas in hisce magis spectatur ubi
impunè peccare potest, quàm in eis ubi
si peccat pessimè audit, aut in jus trahitur pænásque luit.

4. Liberalitas versatur circa pecuniarum Androusum. Pecuniarum verò usus nihil aliud est nic. Rhod. quam earum sumptus & largitio. Si quis lib. 4. sap. igitur ressavano y lavias, pro ration e sun-

 $N_3$ 

rum opum, lubens hilarifque sumptus facit; ubi, in quæ, & in quem finem oportets. liberalis est: qui sine mensura et discrimine dat, prodigus; qui citra hanc legem: & mensuram, illiberalis.

5. Magnificentia etiam circa sumptus versatur, sed solos, essque magnos, quodo & nomen innuit. Atque ratio etiam han habenda est tam persona quam operis & finis. Neque enim quemvis hominem decet magnos sumptus facere; nec qui facit, nisi in magna opera & splendida, præclarosque in fines, faciat, proprie magnificus; Ethic. Ni- eft. Igitur pleraque fiunt eis to worde, 2,

com lib 4. eis to Sesov, in Publicum, inque Divinum nu-

men, ut monet Ariftoteles. cap 5.

6. Gratituda est pars Justitia præstan-tissima & liberrima, qua, qui beneficium recepit, prompte & perlubenter quamprimum poterit, rependit etiam cum for-

7. Veracitas est Virtus qua quis se ta-lem à λόγφ ε à βίφ, verbis sattisque, ex-hibet, qualis revera est, nihil simulans disfimulansve. Quorum tamen posterius tole-rabilius est & venustius, si moderate siat, soloque studio sugiendi no opunos no munaj era doner, hoc est, omnem speciem tumidir

### Sold of the state of the st quemadmodum notat Philosophus.

Cæte-

Cæterum quamvis satis elegans sit illud Aristoselis bina singulis Virtutibus Vitia opponendi studium & assectatio; utilius tamen mihi videtur fi quis Veritati unicum illud Vitium opponeret quo quis alienam induit personam ut occultet suam, quod sig-nisicantissimo vocabulo Hypocrisis dicitur. Quod quidem malum multas in humana vita frustrationes parit & molestias, quibus ipse Hypocrita, pariter atque alii quibus imponit, implicari solet.

8. Canderis est, tam dicta quam facta in hominum congressu quæ ferri possunt candide & benigne excipere: quæ secus, honestà quadam & decenti libertate reprobare vel reprehendere. Huic igitur Virtuti opponitur Meresitas, (que svorusia dicitur apud Aristotelem,) & Blanditia, quæ, fi

lucrum quæritur, dicitur Adulatio.

9. Orbanitas est, cum vel ipsi honeste jocamur, vel alios honeste jocantes lubenger patimur. Qui verò nec jo-cantur ipsi nec alios concinnè jocantes lubenter audiunt, sed offenduntur, appel- Eshie. Nilantur ab Aristotele ayesos ig onnegi, rusti-com. lib. 4. ci & asperi. Qui verd præter modum & cap. 14. decorum jocantur, nemini parcentes, Scurra.
10. Fidelitas cernitur in reddendo De-

positum standóque promissis, ubi nos Lex scripta vi cogere non potest.

11. Verecundia est constans & perpetua decori observatio. Videtur igitur quasi flos Justinia, vel quiddam ipsa Justinia perfectius N 4

De Offic. lib. I.

fectius & delicatius. Fasticia enim est non vio lare homines; Verecundia ne offendere qui-dem. In quo maxime perspicitur vis decori, inquit Cicero. Apud quem Decorum etiams optime definitur, id esse quod consenta-neum sit hominis excellentiæ in co in quoi natura ejus à reliquis animantibus differat. Quibus monemur nihil committere natura nostra indignum, nec ad brutorum mores nosmet unquam demittere.

Verum præter hoc generale Decorum, sunt etiam specialia quædam cujusque ordini & conditioni propria; ut Principi, Sacerdoti, Viro, Fæminæ, Seni, Juveni, Philosopho, Plebeio, & id genus reliquis. De quibus omnibus statuendum est, quòd cuique agendum est secundum illum modum qui ipsis ex communi hominum sen-tentia covenit, nè videatur eorum judicium contemnere & exspectationem frustrari. Negligere verò quid de se quisque fentiat, non folum arrogantis est, sed etiam omnino dissoluti.

Est igitur Justitia pars debitam adversus homines adhibere reverentiam, nec in ejusmodi motus gestúsque vel sermones nos pati diffluere quibus adstantium aures vel oculi offendi possint.

12. Humanitas est Virtus qua erga omnes homines benevolè & officiose afficimur ex præstantiæ humanæ naturæ sensu communisque nostri omnium cognationis.

Hof-

Hospitalitas, sive oprogesia, est Virtus qua benevole & ossiciose afficimur erga peregrinos, non solum quod homines sunt, sed quod quibus commodis domi fruantur, jam peregre prosecti destitui possunt.

13. Comitas est Virtus qua quis homines ex communi humanitatis sensu blande

in congressu benignéque alloquitur.

Affabilitas verò, quà alios ipsum convenientes & alloquentes facilè & benignè

excipit,

Officiositas autem, qua quis promptus est ad minora quævis officiola superioribus, aut saltem paribus, præsens præsentibus

præstanda.

Hæ Virtutes omnes recté accensentur Humanitati: Cui non folum opponitur Inhumanitas, sed illa nimiæ erga quoslibet humanitatis affectatæ ostentatio, qua quis fingulos quibuscum versatur demereri studet, sibique devincire tanquam homini ad omnia erga omnes humanitatis officia prastanda paratissimo, erga ipsos verò præter cæteros, cum tamen nihil folidi fincerive subsit enormi huic observantiæ & blandiloquentiæ. Quæ certè Injustitia pars est maximè conspicua, dum in hunc modum per fictos nostros & imitatos affectus sincerum alterius amorem suffuramur, quo tamen nemo quisquam thesaurum posfidet pretiosiorem. Quod igitur crimen quovis furto vel rapira non minus turpe haberi debet.

14. De-

Pythag.

EMP. 33.

14. Denique, Amichia vera ex genere Virtutum est; quanquam vulgaris ista que cernitur ut plurimum nihil sit alied quam paucorum conspiratio contra reliquos vicinos, dum alternis dolis falsisve judiciis vel testimoniis, quibus speciosa Officiorum Amicitiz nomina obtendunt, mutuis inserviunt commodis, magno supiffime cum aliorum incommodo. Quæ rursus putidissima pars Injustitia est, eòque magis, quantò conjunctior est injuria cum Hypocrisi, nec tam læsisse vicinum videri volunt, quam amico profuisse. Vera autem Amicitia nihil sanctius est, nihil divinius, quæ & ipsa Virtus est, (non minus quam Humanitas vel Hospitalitas) solosque inter eos reperitur qui reliquis Virtutibus omnibus sunt præditi: Eáque officia com-plectitur quæ non solum hominibus probis debentur, sed quæ illis præcipuè quos diuturna conversatio claréque prospecta probitas, fructuúmque illius perceptio frequentique atque usus, nobis meritò reddidit cæteris mortalibus chariores.

Optimus autem Amicitia fructus est mutua ad Virtutem stimulatio. Qualis olim Jamblich. apud Pythagoreos cernebatur, quemad mode vita dum commemorat Iamblichus. Hortabansur enim crebrò se invicem, ut non divellerent se ab illo qui in ipsis erat Deo: Quam-obrem ad incorporationem quasi quandam & unionem cum Deo & communionem cum Iutellectu Divinaque Anima omne spectubat eor 14 121

Cap 8. Enchiridion Ethicum.

rum amicitie studium tam per opena quam pen sermones. Quibus statim subjicit; Hoc verà nemo potest aliud quicquam invenire melime mu distum in colloquiis, aut in rationibus vita saltum. Credo verà quad & omnia vera Amicitia officia in se completticur.

Quibus tamen non multum absimile est ethic. Niillud Aristotain, quo monet procipuum com lib. 9.
Amicitia fructum ac voluptatem in eis con-cap. 8.
sistere quo ad nos pertinent quatenus homines sumus, hoc est, rationis sermonisque participes. Hic enim Convictus apudi
hamines videatur reste appellari, sermonum
scilicet rationis 2 communicatio, or non, ut
in jumentis, in codem loco pasci. Atque hoc,
browiter de eis Virtutious quo ad Justiti-

am reducuntur.

15. Magnaminitas earum prima est quæ ad Fontitudinem revocantur, vel, si malles, ad Toleraneiam. Magnanimitas verd satis intelligitur ex Magnanimi charactere qui paulo uberius apud Aristotelem describitur. Summa verò in hisce serè conssistir. Quòd semper querit magna agere simagnorum gratià, eaque unde magnus acqui-Ethic Nimagnorum gratià, eaque unde magnus acqui-Com lib 4. ritur honor. Hinc est quòd unaxonindur com lib 4. magis sit quàm muntosindur, magnis magis immiscens se periculis quàm crebris, nec promptus ad agendum, sed epps m x unnons, piger quis so procrastinator. Neque enim magna temere suscipienda sunt, sed magna cum deliberatione & consisso. Nec multo rerum humanarum studio tenetur, cùm

cum nikil in his magnum sit magnive 223 stimandum. Præ cæteris verd Honorem! Astimat tanquam maximum humanorum que extrà sunt bonorum; utpote quem Divino Numini tribuimus. Suppohitur enim Mag-nanimus perfecta Virtute præditus, unde seipfum, si quem alium, honore dignum putat ob Virtutem, Divinissimum omnium <sup>ृ</sup>donum.

Sed nec Honorem magni æstimat vulgique opinionem, fola Virtute contentus fua. Unde eviam infignis evadit Parrhe? stastes, Veritatis & officii majorem rationem habens quam fama; fed & parepopin & oavseywons, amicitiam & inimicitiam pettore in aperto gerens, ut inquit Ennius. Quid enim ille latebras quærat aut veritatem detrectet profiteri, qui propriæ Virtutis conscientia fretus, tantiq boni sensu ac voluptate abreptus, omnes res humanas contemnit, vitámque mavult perdere quam vel minimam Virtutis partem?

Hæc sunt sere Magnanimi indicia & notæ apud Aristotelem. Magnanimitas autem recte ad Fortitudinem vel Tolerantiam refertur, quoniam magna aggredi non possumus sine labore magno & molestia; quíq; honores publicaq; munera declinant, plerumq; id faciunt ut mollius & otiosius.

vivant.

16. Lenitas etiam recte ad Fortitudinem Tolerantiamque revocatur, quod Tolerantia pars sie ferre injurias, magniq; animi easdem

dem contemnere. Ex utrisq; verò vel esterutro nascitur Lenicas, quà injuriis lacessiti non facile irascimur, multoque faciliùs à vindicta abstinemus. Hujus virtutis egregium specimen est illud ad quod collineat præclarum illud Marci Antonini To, est documentum; Unum hic vide quam pluri iausor mi assimandum; tum veritate & justitia be-lib. 6. sest. nignè versari inter homines mendaces & in-47. justos. Nihil enim generoso animo hilem æquè movere potest, atque injustorum & fraudulentorum hominum mendacia & imposturæ.

imposturze.

17. Generositas à Magnanimitate in hoc dissert, quòd videatur virtus communior, nec ad magna sola facinora magnosque honores restringi, sed in eo serme consistere, quòd quis libero suo arbitrio utatur quam optime potest, eoque solo sit contentus, de sortuna vulgique opinione securus tanquam ad se parum pertinentibus; quanquam interim omnes homines humaniter tractat, deque ipsorum sui arbitrii usu optime præsumit, donec constiterit contrarium.

18. Constantia est Virtus qua nobismetipsis ubiq; tam dictis quam sactis consta-

mus.

Diligentia est Virtus qua quæ Recta Ratione suscepimus, incunctanter & diligenter prosequimur.

Eufoxia,

Andro- Eviloyla, five Vividitas definitura budhnic. dronica, Firmu quedem vividas, animo apri-Rhod lib rudo ud prificienda fut opéra. Sei na- Kima vero, five Animi prafonsia, innuence Sey.

Niew vero, five Animi professiu, sinuscre videtor profesitedirem quandam anima unifique perfiftendum que oportet, in offique perfiftendum. Unde parumovidetor differre à Diligentia. Afferious autem, fire strendiers, upud ipfum est Habious sufficientes nos presents in tabenbus Virtutis.

Taribajabla deniq; seu Viciliano; ab ipso desinitur Virtus viri qua studitid se gente circa publica opera. Officia verò pracuputa illius esse surtem, importernitos nos reddi circa mortem, circaq; pericula audaces, malleq per Virtutem mori quam per dedecus vivere. Que plane Foreitadinis partes sunt.

- 19. Sole supersunt Virtutes que aut Temperantiain, vel, si malles, ad Continentiam referuntur: ut Frugalitas, que est Virtus qua quis, Temperantiae sussque rebus consulens, parcias sumptus facis, ida tamen ut citra illiberalitatem sit bace parsimonia. Ex qua definitione palam est Frugalitatem recte ad Temperantiam teserti, quemadmodum Liberalitas ad Justiciams: Hæc enim ad aliorum, illa ad nostram spectat utilitatem.
  - 20. Humilitas est Virtus qua facile in nobis supprimimus vel extinguimus o-mnem inordinatam cupiditatem Honoris, Potentiæ, splendorssq; Divitiarum, ut melioribus

libribus rebus animos nostros adjungarem, In, data qualibet occasione justum, pru-toulov dentem, Deumy; simpliciter sequentem, seip lib, 12. Tress sprubere.

21. Ausmin, live Aufteritas, definitur ab Andronico Rhodio Habitus anima nan sustimercium. Huic affinis est Modeftin, ut vulgo sonat: videtur enim esse Virtus anime qua vel primas præparationes & præludia ad quamlibet turpitudinem mature rejicit & aversatur, ne levissimam

quidem mali speciem ferens.

22. Eurena, five Villus facilitas, videtur fricius quiddam effe & contractius ipsa Frugalitate; Airoms Verd, vel Tenuitas Distus, ipsa Eurenha, quæ definitut apud Andronicum- Habitus quibuslibet contentus; Andro. Eurenha veto, vel Vistus facilitus, Habi-nic. tus nihil eximii affestans in sumptibus & ap-Rhod. lik. paratibus; Kosmoms autem, i. C. Geffus in-wei nu-culpabilitas, Figura motusque corporis decora Sor. dispositio vel ordinatio; que igitur pars Modestiæ est; 'Aumleuna denique, sive Animus contentus, Habitus anima quibus oportet concenta, caque que vite convenient ex swili definiens. Quò proinde spectabit il-Ind vulgare, Naturam effe pausis contentam .

23. Atque hæc quam brevissime potui de Virtutibus Reduttitiis. Neque enim his immorandum duxi, multo minus in Vitiis enumeenumerandis quorum natura satis intelligitur ex doctrina Virtutum quibus contrariantur.

Quanquam autem de singulis Vitiis agere non statuimus, quæ tanquam quædam Virtutum extrema cogitantur; tamen operæ pretium sore putavi de Mediocritate illà, quam Aristoteles mosma appellat, & in qua Virtutis naturam consistere vulgò contendunt, paulò liberius disceptare. Quod subsequenti Capite aggrediemur.

# CAP. IX.

De Mediocritate illa in qua Virtus consistit; deque vera hujus Mediocritatis mensura.

1. Uòd Virtus in Mediacritate consistit, si rectè intelligatur, veritate
non taret. Quòd verò quidam Virtutem
introducunt ab utroque latere oppositis
stipatam Vitiis, & quasi Rosam inter duas
Urticas (quod à nostratibus proverbialiter
dicitur) collocatam, id sanè perbelli cujustam spectaculi speciem præ se fert, sed
quæ in omnibus Virtutibus locum habere
non potest.

2. Nam illi Justitia parti qua quis id solum quod sibi jure debetur assumit, anear-

quod est vitium plus sibi arripiendi quam justum est. Quod si quis minus sibi assumit quam quod illi debetur jure, (quæ mueresia dici potest,) id certe non videtur vitium esse, sed potius species quædam aut Generostatis, aut Modestie. Ità in tribuenda mercede, siquis minorem reddit quam quæ ex pacto debetur, Injustitie quædam species est, quæ unovodosia dici potest; ut parem reddere, Justitia. Majorem autem reddere, (quam maeorodorier appellare poteris,) non altera Injustitia species est, sed potius Liberalitatis. Ità in rebus emendis vendundisque Superpondium illud & Mantissa quam quidam superinjicere solent ut gratiam ineant cum eminime superingia pondus mensura mune ptoribus, quamvis pondus mensurámque excedant que sanciuntur lege, hujusinodi tamen masovosona nihil in se habet Injufitia.

3. Præterea Prudentia, quæ certè moralis Virtus est, sola opponitur Imprudentia,
quæ Prudentia est desectus. Ità Sinceritati unica contrariatur Insinceritas, vel latè sumpta Hypocriss, quæ à Sinceritatis
persectione excidit vel desicit. Portò Patientiam, Continentiam & Tolerantiam solæ,
ex uno latere, claudunt Impatientia, Incontinentia, & Mollities: Item Temperantiam Intemperantia. Quòd enim quidam
alteri lateri adjungunt tanquam oppositum
vitium draudnosar Insensibilitatem quandam,

id contra rationem sit; tum quod hujusmodi craidnos vix cadit in humanam naAndro- turam, (quemadmodum ex mente Aristonic.Rhod selis recte docet illius Paraphrastes, Est
lib.3. cap enim serme extra humanam naturam hujusmodi Insensibilitas;) tum etiam quòd si in
eam caderes, non tam Animæ vitinm esset hæc ciniconosa quam morbus Corporis.

Quòd si vis & dominium Animæ eousque augeri posset, ut, quoties vellet, cujusvis doloris & voluptatis corporeæ sensum proxsus supprintere: & extinguere

sum proxius supprintere & extinguere valeret; id certe nullum Anima vitium esset; id certe nullum Anima vitium esset; sed mira quadam virtus as persectio. Abuti autem has Anima persectione, Insuccritatis esset aut Imprudencia: i-mò, si quis magnopere contendat intemperata culpidam Temperatsia speciem fore, mon multim abnuo,

A. Vicetur sane Fontitudo satis commode collocari inter Audaciam & Timiditatem; Liberalitas inter Illiberalitatem & Prodigalitatem; Venitas inter Arrogantiam & Dissimulationem, in neque inficias co quin simile quiddam contingere possit in aliis quibuscam Virtutibus Interea tamen maximopere est notandum, quòd nec ex hisce ipsis elucet quòd Virtus sit secundum intimam sum essentiam modens ne sive Mediocritas, sed petiùs (quemad modum eam definivimus) Vis quadam intellestualis quae est causa illius Mediocritatis quam tenemus tam in actionibus nostris quam passionibus.

konibas. In ipsis enim est illa, Medio-critasi Virtus verò ipsa major justo esse -non potest.

Imò verò non folum x no acisor x no

ed saindin sum bene & optimum, Virtus duebne est sive Extrepitas, prout ipse Ari-Ethie. Ni-ficheles, agnoscit, sed secundum essentiam & com. lib.2. definitipiera. Nam secundum ipsim essen-cap. 6. tiam Mediocritas esse non potest, cum illa (ut modò monvi) sit in objectis circa quæ verfatur, nempe in actionibus & passionibus. Chm verò secundum suam naturam optimum fit corum omnium quæ humano generi competunt, & præstantissima animæ nostræ vis & perfectio, rectius definiri non potost quam si quis eam dicat Tis avopuniuns jovinos speimra, Humana natura summitatem,

tutis hoc attinet, ut hujusmodi sit. Videtur igitur temere dichum ab Ari-Stotele, quod secundum suum bene & optimin Virtus fit Extremitas, sed non secunduc effentiam; çum illud Optimum sit de ipsa Virtutis essentia, utpote que nature nostre summa est persectio, quemadmodum passam, inculcant Pythagorei.

6. Tutius igitur rectiusque loquitur, u-Ethic. Ni-

funmunue Bonum. Nam ad essentiam Vir-

bi ait Virtutis effe vo ulou ivelount i ai- com. lib. 2. pei Da, Medium invenire & eligere, quam cap. 9. ubi innuit ipsam Virtutem Medium esse vel Mediocritatem. Perinde enim est ac si quis diceret ipsum Mesolabium esse duo illa Media continuè proportionalia quæ ipsius ope

ope inventuntur; aut Circinam effed Centrum mediumve Circuli, quia hoc instrumento Centrum invenitur, primove defigitur.

7. Postremo, quando dicunt Vietutem medium esse, intelligunt duorum fuic me-dio homogeneorum. Rad enim rem illustrat Aristoteles à proportione Arithmetica tam in magnitudinibus quam in humertig quanquam illis invenisse videtur potlus एक्षका वेंड मर्क्युमा कि quam ने नरेड निर्माह मिरdium rei quam medium quoad nos. WSed quod ομογένειαν hanc aliqualiter affectant, ex eo videre est, quod dum Virtutem medium quoddam esse volunt, ipsam de extremis participare innunt. Quod plane facit Andronicus, lib. 3. cap. 7. ubi dicit Virtutem Medietatem effe duorum Viciorum ab hoc quidem deficientem, illud verò fuperantem. Ut in Fortitudine, que Confidenria est in certo quodam gradu. Quod si Confidentia ut tertia Virtus esset, cum Wirtus sit quiddam absolute bonum, Confidentia ut sex duplo melior esset, ac proinde Vitium Virtute melius.

Virtus igitur non est ipsum mediom, sed medii inventrix atque electrix. Nec ipsum medium in intensione vel extensione solummedo cernitur, sed & aliis circumstantiis determinatur. Nam quando oportet,

Etbic. Ni- stantiis determinatur. Nam quando oportet, com.lib. 2. & super quibus, & erga quos, & cujus gracap. 6. til, & quomodo oportet, est medium illud atque optimum quod est in Virtute, inquit A-

ristoteles.

ristoteter. Unde superfluum videtur planeq, superstitiosum hanc metaphoram in

fingulis fectari.

8. Satis est si Rectum sit quod quærit & eligit Virtus. Quanquam & hoc Rectum, quod Græcè ορθον dicitur, iterum medium quiddam videtur; ut linea illa quæ erigitur super aliam rectam και ορθων una pariter est & media omnium quæ ab eodem puncto duci possunt, & inæqualiter ab ea declinant. Unde illud Pythagoreo-Magn. Morum, Uniforme Bonum est, Malum verò mul-ral. lib. 15 tiforme: rectéq; Andronicus Rectum hoc, καρ. 25 co quod & resorbama vocat, ἀπλοῦν π. χ. μονοειδίς, 2. cap. 4. simplex quiddam & uniforme, indigitat.

9. Sed & hoc Rectum quod in singulis quærit Virtus, rò tom equale etiam dicitur; Androw rò Nos, nò rò epuisor, & quod par est & nic.Rhod. congrum, quod est rursus rò tov. Tà slib.5.cap.5. apuisos al tom esir, Nam qua congrua sunt, sunt aqualia, ut satis norunt Geometræ. Hæc autem omnia iterum Mediocritatem innunnt. Nam quod aut minus aut majus est altero, non congruit. Medium igitur esse oportet quod nec majus nec minus est.

quod appellatur etiam aquale.

Dicatur igitur tandem Virtus in Mediocritate confistere, non quòd ipsa sit medium quoddam, sed quòd anima nostra per ipsam id quod medium sive congruum est eligat. Sola enim illa sententia videtur vera ac solida.

O 3 10. Maxi-

nd. Maxima verd difficultas videtur, Range tuere quid'illud tandem sit cui congruere debet hoc ipsum quod ubique quarit.

Virtus Restum vel Congruum. Hud demum Restum est, inquit Aristotetes, quod com. lib. 6. dem est, sa utique revera Medium est quod incap. 1.

recta Ratio enunciat, fic enim ille loquitur.

Ethic. Ni. Et in ipla Virtutis definitione, ubi cam com. lib.2. in Mediocritate confistere dicit, Mediocricap. 6. tatein seu moinsa indigitat weiguinn 2674, desinitam ratione. Cui statim hanc shhdit thingstat welden koya, desinitam ratione. Cui statim hanc shhdit thingstat quant statio quant qualis aut qua sit hæc recta Ratio qua quicquid rectum est vel congruum definiator.

Ethic. Ni- Recta igitur Ratio est que est secundum com lib.6. Prudentiam, quemadmodum supra etiam cap.5. monui ex Aristotele: Apud quem tamen ipsa Prudentia definitur, Habitus cum ratione verus exercens se circa ea qua bomini bona sunt vol mala. Qui sane videtur Circulus quidam nugatorius, definire hoc. modo rectam Rationem per Prudentiam, & Prudentiam rursus per rectam Rationem.

> 11. Sed si recurramus ad eam quam nos suprà tradidimus Prudentia definitionem, nulla potest esse aptior solutio. Nam ex illa definitione intelligitur quòd qui re-vera Prudens est purgato animo est & defæcato, & quòd Veritatis lumen per nullas Passionum tenebras aliave corporis impedi

impedimenta ipsi intercipitur. Unde nemo mirari debet quòd illa Ratio resta discatur quæ est secundum Prudentiam, cum
aut prudens aut nullus ea imbui possit quatenus vitam spectat atque mores. Cui itiq
dem suffragari videtum Philosophus in Ethicis ad Nicomachum, lib. 3. cap. 4. Vir:
probus, inquit ille, restè judicat singula, si
in singulis ipsi venum apparet. Nam secundum unumquemg; habitum propisa sunt bona
si jucunda. Multique prastat sortasse vir
probus veritatem videndo in singulis; tanquam
ipse eorum exsistens norma ac mensura. Plei
beiis verò Error videtur propter voluptatem
contingere, utpote qua, cum non sit, appares
tamen illis bonum.

Quò etiam collineare videntur alia quæn dam quæ apud iplum reperiuntur. Qualis est illa omogeovine Notatio, quam ità appellari dicit quasi osizerar desenar, quod fartam techam conservet prudentiam: quo innuere videtur Temperantes solos recta sapere in eis quæ ad vitæ probitatem spectant. Neque enim omnem opinionem correttic. Ni rumpit, & pervertit voluptas & dolor, (ut quòd com. lib. 6 triangulum angulos habet duobus rectis aqua-cap. 5. les;) sed eas solummodo que ad vitam spectant atque mores. Ità enim occæcat mentem voluptatis dolorisque sensus, ut principii videndi facultas ipsis eripiatur qui hujusmodi passionibus tenentur, quemadmordum paulò post adhuc planiùs enunciat;
Est os i rania osapuni apxis, situm enim

illud ipsum principium extinguit quo rette de

rebus judicare valemus.

nni laude excipienda est, ut quæ multiplicem in se continet veritatem, eámque valde utilem. Ex hac enim planè essicitur, Primò, quòd animus noster vitiis passionibuse, purgatus & vacuus ità comparatus est, ut immediatè suaque sponte discernere possit quid in rebus humanis pulchrum honestumq; sit & quid secus.

Deinde, quòd sunt quædam sua natura honesta & pulchra. Mira enim illa esset animi purgati perspicacitas si ea cerneret quæ non sunt. Quod tamen accideret, si nihil esset sua natura pulchrum vel ho-

nestum.

Tertiò denique, quòd magnæ esset temeritatis & dementiæ, quamdiu purgandis animis nullam operam navamus, tempus conterere in disceptationibus an sit
quicquam sua natura honestum: Nihil
autem sua natura honestum esse concludere,
dum interim sædè turpitérque vivimus,
impudentiæ prorsus intolerandæ. Experiri enim oportet priùs quam sententiam
ferre. Sed supra hæc attigimus, ac proinde nihil necesse est ut eis hic diutiùs
immoremur.

13. Unicum superest quo præsenti disficultati plene & persecte satisfaciamus. Nam videmur prudentem nostrum Inspirationibus & Enthusiasmis totum commisisse, fisse, dum ex eo solo quòd purgato sit animo eum sapere contendimus; quasi
quicquid post hanc purgationem ipsi occurrit continuò rectum esset ex eo solo quòd
ipsi occurrit, ipsaque recta Ratio, vel secundum rectam Rationem, haberi deberet,
nullaque alia esset mensura vel Principium cui congruere debet omne illud quod
rectum dici meretur.

Necesse igitur est ut porrò quæramus que tandem Norma sit ac Modus bujus resta Rationis, & quodnam illud congruum rerum agundarum Principium, ut loquitur Andronicus Rhodius. Nam sola illa Ratio resta est quæ huic Regulæ, Modo, vel Principio congruit: quod primum quoddam est simplicissimúmque Bonum, addo & præstantissimum, normáq; & mensura re-

liquorum.

14. Cœlum igitur Terrámque testor, latúmque ac profundum Mare, nullum in omni Natura Bonum majus reperiri posse quàm Amorem illum quem nos, ut nullum cum ulla libidinosa spurcitie commercium habere satis intelligatur, semper appellamus Intellectualem. Nihil illo sanctius aut divinius, nihil suavius aut jucundius, nihil quod majorem in modum animam nostram implet, irradiat, exhilarat, nihil quod nos ad dispiciendum quid in unaquaque re aquum & decornm sit oculatiores essicit, vel ad prosequendum quod honestum est promptiores. Cum igitur hoc

hoc perfectissimum simplicissimumque bonum sit, Norma merito habenda est & mensura reliquorum; nullamq; Rationem rectam esse posse statuendum est quæ ex divinissimo hoc sonte ac principio non derivatur.

- 15. Est autem hic, quem indigitamus, Intellectualis Amor nihil aliud nisi intima quædam vita ac sensibilitas in Boniformi quædam vita ac ientibilitas in Boniformi Anima facultate excitata, quà illud quod fimpliciter optimum est sapit, eo gestit, eo triumphat, eòque solo oblectatur. Unde Deum super ofinia amat, atque amplectitur tanquam summum persectissimumque Bonum, tanquam summam persectissimumque Rationem & Pulchritudinem, tanquam summum persectissimumque Amorem per quem omnia sacta sunt & subsistunt; totamque Creationem, prout unumquedene tamque Creationem, prout unumquodque tamque Creationem, prout unumquodque Divinæ perfectionis particeps est, colit ac diligit, & pro ratione desectuum vel infortuniorum in quæ incidere possunt, miferetur & sublevat, quantúmque in se est in eum selicitatis statum ad quem à Natura Deóque destinari videntur restituere conatur. Denique, omnes intendit nervos ut bonis bene sit, malíque quam esficacissimà sieri potest curà & disciplinà boni evadant boni eyadant.
  - 16. Est igitur hic simplicissimus divinismussque in Bonisormi anima sacultate sensus illa Norma vel Mensura qua ipsa Ratio examinatur & probatur. Si quid enim

enim illa flatnin contra hunc fenfum, iniquum est & inhonestum: si quid huic sensui consonum & congruum, id demum licisum est & decorum. Adea ut nihil six necesse unam aliquam externam Ideam Boni somdiare, aliosve somniantes imitavi & fequi, com intima hæc vita atque fenni fus fit pro illa Idea, que non, externo aliquo anime obtutu fuspicienda est, sed intus in Boniformi facultate sentienda percipiendaque. Que cum una sit atque simplem, ex has tamen orientur omnes virtutum recteque factorum modi, in camque certissima analysi itemm resolvantur. Quemadmodum omnes numeri oriuntur ab unitate. & à sola unitate omnes mensurantur: ità, inquam, Amere hoc Intellectuali, tanquam Principio omnium simplicissimo maximeque uno, omnes Justivia, Fortitadinis, \* ipsiusque adeo Temperantia, modi speciésque mensurantur. Nihil enim hunc Amorem extinguit magis quam voluptatis fensus ac libido.

17. Postremò, nè quis nobis vitio vertat quasi lubrico cuidam ac suctuanti Fundamento pulcherrimam Virtutum fabricam superstruere velimus, Passioni scilicet, qualem Amorem hunc esse quidam singere possint; intelligant illi boni viri non magis Passionem esse hunc Amorem quam ipsa est Intellectio, qua tamen isti nihil habent antiquius aut divinius. Omnis enim Intellectio passio quædam est quate-

ពបទ

nus est perceptio, ut recte monet Cartesses. Quemadmodum autem perceptio hæc quæ in intellectione est non est à corpore, sed ab ipsa Anima seipsam in hunc actum excitante; ità nec hic Amor à corpore est, sed ab Anima ipsa, vel ab ipso in hanc divinissimam - esse la rapiente & excitante Deo. Cujus perceptio quamvis passio quodammodo appellari possir, nihi-lo tamen magis illius excellentiæ derogat ac divinitati, quam ipfins intellectionis, que cum perceptio sit pari jure pas-

sio appellanda est.

18. Præterea, non tam Passio fortallis dicendus est hic Amor quam perfecta quædam animi tranquillitas & serenitas, quam : nulli motus comitantur nisi benigni beneficique; adeò ut ipse nihil aliud videri possit quam firma quædam & constans be-nignitas vel bonitas, qua nihil potest esse perfectius aut divinius, aut quod ad Deorum immortalium, id est, beatorum Spirituum, vitam statumq; propiùs accedit. Absque hac enim non Dii essent, sed mali statim evaderent Dæmones. Unde manifeste constat hunc Amorem omnium rerum esse perfectissimam divinissimamque, ipsaq; Intellectione præstantiorem, rectiúsque de hoc intelligenda esse verba illa Aristotelis excelsa ac magnifica quàm de

Eibie. Ni- Intellectu speculativo; Neque verò oportet, com. 116. juxta istos monitores, humana sapere, cum 10.cap.7. homines simus, neque mortalia, cum simus mortales:

mortales; sed, quantum sieri potest, Deorum immortalium vitam affestare, & omnia sacret quò vivamus secundum illud quod in nobis est prastantissimum. Quibus statim subdit Andronicus Rhodius, juxta mentem Aristotelis, Prastantissimum verò eorum qua in no-Lib. 102 bis sunt est Intellectus: Ego verò, è contrà, cap. 9.

Amor intellectualis. Sed in hisce forsan diutiùs quàm par erat immorati sumus.

diutiùs quam par erat immorati sumus.

De Virtute igitur deque' ejus speciebus,

& quomodo ea dicatur in Mediocritate
consistere, quæque hujus Mediocritatis norma sit & mensura, hæc dicta sunto. Ad
sEnterna Bona tandem progredimur.

# Tel alto S C H O L I A

# CA PAIX. SECTAXVI.

Phusque adeò Temperantiæ modi speciésque mensurantur. Nihil enim hunc Amorem extinguit magis &c. Hinc optimis intelligere licet vim sensumque Noematis noni, Minùs præstantia Bona mensurantur a præstantioribus, &c. nempe quoad pretium ac usum. Pretium seilicet augeri quantò propius ad Bonum omnium prastantissemum accedunt; usum verò limitari prout minus ad summum illud Bonum conferre, magisve illius frustionem impedire, Divinumque

que hunc Amorem extinguers censeurur. Reste enim verum sincerumque Dei ausorem omnis Moralitatis Legem primum ac Mensuram suprà statuimia.

# CAP. X.

#### De Bonis Externis.

BONA Botterne voco non en sola quæ extra hominem sita sunt, sed ea omnino omnia quæ extra Virtutem, hoc est, sine quibus Virtutis persectio consistere potest, quantumvis ornamenta quædam illius este possint, ant necessaria Beatitudinis complementa. Unde ad tria genera recte revocantur, respectu Anima, Corporis, & Suppositis.

singolorum species l'aliquot enumerabimus, quantimq; vel quam parimi unaquæq; faciat ad Beatitudinem breviter no-

tabimus

2. Ad Animum reseruntur Ingenii subtilitas & dexteritas, Momoria sidelitas & comprehensio; item Scientia, Ars & Sapientia. Ad Corpus verò, Robur, Agilitas, Pulchritudo, Sanitas. Ad Suppositum, Divitia, Libertas, Nobilitas, Principatus, Amicitia denique hominam atque Favor. De quibus omnibus omnibus summatim dicendum est, qued bona sunt, magisque expetenda quam que ipsis sunt contraria; pleraque tamen eorum tam minuta esse bona, ut ipsorum absentia nihil quicquam lædatur Beatitudinis integritas & persectio, non magis quam terræ Rotunditas montium protuberantia aut cavitate vallium, quæ, si conferantur cum terræ magnitudine, nullins habentur rationis. Sic istiusmodi bonorum præsentia nihil serè addit, nee detrahit quicquam ipsorum absentia, Beatitudinis persectioni; quandoquidem cum Virtutis persectione comparata nullam ad eam proportionem habere planè deprehenduntur.

3. Quid enim magni addit homini subtilitas ingenii, quando Prudentia adest, sirmaque animi oonstantia, & humani generis amor, propensaque omnibus benesaciendi voluntas? Quo genere argumenti animosè & solidè se consolatur Marcus Antoninus, posiquam ingenio paulò tardiori se præditum animadverterat, lib. 7. U-iausi lib. bi asserit Beatam vitam in paucis consistere; 7. ses. 67. & quamvis quis non sit Dialecticus vel Physicus, quòd tamen esse possit liber, orrecundus, Boni publici amans, & obediens Deo. Deesse autem homini quicquam censere ad solidam Beatitudinem ex eo quòd egregia hæc ingenii subtilitas & dexteritas non adsit, perinde est ac si quis progressivà facultate quenquam haud satis instructum

Digitized by Google

dum existimaret, propterea quod Funambulus nondum evaserit vel Petaurista.

4. Nec magis opus est viro probo tam fideli omniaque ferè retinenti Memoria. Nam ra nana n' Sea quæ vocat Aristote-les, pulchra illa ac Divina, in quibus Beatitudo consistit, pauca sunt, (ut modò mo-nebat etiam Antoninu,) vel potius unum quiddam, quo, veluti oculo colores, omnia honestorum & turpium discrimina clare discernuntur; adeò ut nusquam ve-rius sit illud Platonis, quod Veritas exigue continetur spatio. Neque enim ex præccsptorum multitudine memoria insculptorum, -sed ex intima quadam vita simplicissimóque sensu agere solet vir probus persedaque Virtute præditus. Nam uno illo omnes Officiorum differentias, ut simplici lumine omnes Objectorum varietates, facilè distinguit. Ex illo enim uno omnis Officiorum varietas oritur, ut colores Iridis ex lumine Solis.

Et quod ad exteriora attinet, & que in divinissimum hunc sensum resolvi non possum, satis est siquis hac illa sensii solummodo polleat memoria, qua que ipsi cordi sunt recte meminisse valeat, reliquis absque ullo magno damno memoria illius elabentibus.

5. Nec certè Scientia multum requiritur ad Beatitudinem, neque Ars, nec Sapientia. Quamvis enim Scientia sit off draymiar y an occuros exérlor, corum qua necesnecessaria sunt, quaque eodem modo semper se Androhabent, definiente Aristotele; Beatitudo tanic.Rhod.
men nostra in istis immutabilibus non consistit, sed in ipsa animi constantia, certóque & immutabili proposito prosequendi
in singulis nostris actionibus illud quod
simpliciter & absolute optimum est. Ac
proinde recte intra secundum Septum à
Cebete coercentur, nec ad Domicilium Salutis admittuntur in miranda illa Tabusa,
vel Dialectici, vel Arithmetici, vel Geometræ, vel Physiologi, nec Astrologi denique, nec Poetæ, nec Oratores, nec Musici, sed, tanquam insames inutilésque Fidicines, omnes simul excluduntur foras.

6. Simplicius quiddam est & communius Bonum Beatitudo illa quæ humanæ debetur Naturæ, quàm ut solis Philosophis vel solis Opisicibus competat. Unde nec Scientia, nec Ars illa quam Aristoteles definit εξιν μο λόγε ποιαπείω, Habitum cum ra-zbic. Eutione fabricativum, (ac proinde ad Opisi-dem. lib.s. ces spectat,) partes Beatitudinis habendæ cap.4-

funt.

7. Multò verò minus Sapientia, cujus Objecta sunt singularia quadam & stupenda dissiciliaque, ac Damonia, qualia meditati olim dicuntur Anaxagoras & Thales; quæ Aristoteles apertè expositéque vocat depusa, id est, inutilia, quasi nihil ad humanam felicitatem facientia. Quo autem sensu damonia appellat, intelligere est ex illis quæ paulò suprà ab ipso dicta sunt, ubi

Rebi. Mubl definit Sapientiam frientium & intellicom lib gentiam corum qua natura maxime excellant.
cap, 7. Que Conclusto continuo infertur ex proxime antecedentibus: Sunt enim alia multo hominibul natura Diviniora, ut illustrifsima illa maximeque conspicua ex quibus Mundus constituitur. Eadent igitur sunt, illa
damonia que excellentissima hac & Diviniora homine, queque dieuntur Objecta Sapientiæ. Quorum tamen scientia tantum
abest, ut sit necessaria ad Beatitudinem, ut
nè utilis quidem habeatur ab Aristotele.

8. Quanquam verd perfecta Beatitudo, que in sola voluptate illa consistit que ex sensu Virtutis rectéque factorum conscientia percipitur, Scientia, Arte & Sapientia carere potest; Intelligentia tamen illa quam Andronicus definit yrono N de zor,

cap. 7. Principiorum notitiam, ipfi potest nullo modo deesse. Impossibile enim est ut animus purgatus veraque imbutus prudentia adeo hebes sit ac stupidus ut de primis Scien-

fiarum Principis uspiam dubitet.

9. Quod ad Corporis bona attinet: Robur fanc's Agilitas Taurorum & Sciurorum felicitas est potitis quam Hominum. Adde quod robustior corporis habitus ineptior est ad Virtutem, rerumque optinarum sensum sepenumero extinguit suffocatque. Nec magis exspectandum est ut omnes qui beati sunt robusti sint atque agiles, quam ut Cue sores statim fiant atque Pugiles.

Io. E-

# Cap. 1d. Enchiridion Ethicum.

10. Equidem concinna res est Palchritudo, magnamo; vim habet ad thovendos hominum animos, & ad conciliandam benevolentiam, addito; vel ipsi Virtuti venustatem quandam atque gratiam, juxta illud Poetæ,

# Gratior est pulchro veniens de corpore virtus.

Parum tamen habet momenti ad solidam Beatitudinem, videturque potius alienum bonum quam nostrum, & quo, sine speculi ope, nunquam frui possumus; cum interna animi nostri Puschritudine perpetud nos oblectare valeamus absque omni externo adminiculo.

rt. Maximum bonorum est corporis Sanitas, que certe necessaria videtur ad perfectam Beatitudinem, aut saltem illius pars tanta que ab omni immani cruciatu nos incolumes servare possit, spiritusque ab omni inordinato motu & stupore liberare. Quicquid enim operationem animi vel extinguit, vel necessario avocat ad deteriora, ibíque diutus detinet, ut Beatitudinem nostram itidem tollat multúmve diminuat necesse est.

12. Inter bona Suppositi Libertas ne præstet an Divitia, dubium merito videri potest. Ego tamen semper existimavi Divitias postponendas Libertati, præsertim
cum Divitiæ affluentiam quandam innuant,
qua vir probus citra omnem molestiam cap 2

Digitized by Google

rere potest. Unde necesse est ut ipsi major six Libertatis jactura quàm Divitiarum,
modò necessaria suppetant unde vivat;
quódque clementiùs laturus sit si ableganda vel amittenda sint quæ ad beatam vitam sunt supersua, quàm si ad illius nutum esse vivendum cui tamen pasere
semper non posset sine aliquo Virtutis detrimento, cùm in hac summa serè humanæ selicitatis consistat.

Nec Inopia igitur nec ipfa Servitus admodum metuendæ sunt, modò coerceantur
intra eos limites ut mentem non impediant in Virtutis operationibus, nec intercipiant aut extinguant perceptionem illius
voluptatis quam diviniores illi sensus animæ & cogitationes ipsi afferunt, quibus
se Deo totam submittit, tacito interim ac
interno persusa gaudio ex conscientia tam
amabilis ac decori affectus erga Divinam
Providentiam.

13. Quòd Nobilitas non sit necessaria ad Beatitudinem, ex ipsa Nobilitatis natura liquet, cùm sit umbra tantum Virtutis majorum in posteros projecta: Quæ certè si quid sit, quantò major, imò verò quàm immensa, res est ipsa Virtus, cujus vel umbra tantam spargit gloriam in tot permanentem secula, tótque hominum successiones & propagines radiis suis deaurantem? Ubi igitur ipsa Virtus adest, cujus vel, levissimæ quævis exuviæ tantum valent, quantam duruppunar, quàm ex se solidam

# Cap. 10. Enchiridion Ethicum.

lidam felicitatem præstabit illa præsens possessioni, non magis indigens nobilitate quam Sol lunari lumine quod ab ipso Luna mutuatur?

Parùm igitur ad Beatitudinem facit nuda Nobilitas, quam Græci ¿υγένειαν vocant. Quòd fi Virtus etiam majorum in posteros reipsa derivetur, quæ γενταιότης est, parem habet, vel potiùs majorem, vim ad humanam selicitatem quam Virtus nobilitate destituta.

14. Quòd si Nobilitas non est ad beatam vitam necessaria, multò minùs sunt Imperia & Principatus. Nemo enim dixerit solos Principes & Magistratus beatos esse, còm tam pauci sint numero præ reliquis mortalibus, cúmq; tam multis rodantur curis, tamq; infinitis subindè periculis circumvallentur.

15. Denique, quod Amicitiam attinet, Multum sane duscediois & securitatis humanæ vitæ afferunt Amicitia hominum atque savor. Quibus quidem Virtus destitui non potest, præsertim si persecta eam comitetur Simplicitas, morúmque quædam suavitas & benignitas. Præterea, omnes probi amici sunt sibi invicem, &, Virtutis nota, tanquam quodam diagroscunt & necessitudinem; ac proinde quasi quodam Consanguinitatis jure devincti facile sibi mutuò opitulantur.

3

Lib. 1.

CAP. 2.

Quòd si cum solis improbis rem habere consingat, Virtutis Patronæ sunt ipsæ Leges, Nam eodem collineant, Jura Politica quò ipsa Philosophia Moralis, ut recte moment Aristoteles. Idemque bonum quaritur de singulari homine de à Civitate; quemade modum scitè subinsert illius Interpress Andronicus Rhodius. Exiguum igitar deerst viro, probo vel ad solidissimam felicitatem, si quæ jure saltem naturali illi debentur ritè persolvantur. Nec celebratissimum illud exemplum in Damene & Pythia tam ad Amicitiam referendum videtur quam ad Institum atque Aquitatem.

Virtus igitur, præsertim inter probos vel in Republica bene instituta, non majori videtur hominum savore indigere quam ipsa potest propriis viribus sibi con-

ciliare.

16. Cæterum, ut nihil dissimulem, iniquitas ipsis aliquando intexitur Legibus; eis præsertim quæ ad Religiones spectant; & ipsius Veritatis ac Virtutis causa non raro in odia hominum atque offensiones incidimus; quandoquidem vitiosi animi, non minus Virtutis ac Veritatis læduntur, aspectu, quam lippientes oculi admotæ lucis: Quemadmodum cum magno suo malo expertus est olim Socrates, & innumeri, alii, tum Christiani tum Judæi.

Quo casu cum paucissimis versari essque probatæ integritatis consultissimum est. Quòd,si hujusmodi sidi sodales non suppe-

tant,

Cap. 10. Enchiridion Ethicum.

tant, in solitudinem se subducere proximum est, quà tamen nemo gaudere potest, juxta, Aristotelem, qui non lit ir Suelov n Osos, Politic lib. aut Fera aut Deus. Vir autem probus vel 1. cap. 2. in hoc statu non definit esse letus beatusque, ut qui, tameta Deus non sit, Diviunm tamen quiddam fecum circumgestat, boild and cuius fensu dum fruitur, minii illi deest vel ad summam Felicitatem. 17. Quòd fi hic non subsistant malevo-li, sed cousque ingruat tempestas ut eti-am hac quiete ac solitudine per invidian exturbetur, certe hoc loco non tam amicitià opus est, que est inter pares, duam magnis ac potentibus fautoribus & patronis, qui sinvidiæ iches deflectere possiat, & venenatos illius aculeos obtundere. Quibus si destituatur, Deo fretus bonaque conscientia ad arma se tandem conserat; Patientiam intelligo, Fortifudiaem & Mag-nanimitatem; recollatque lubinde apud fe-ipsum illud Episteti, Nunc est certamen, jámque adsunt Olympia; citiúsque fortunis Enchirid.
omuibus vitaque ipsa spoliari se sinat cap. 75.
quam victoria privari. quàm victoria privari.

18. Cæterum si quis hic porrò interroget quo tandem statu habendus sit vir
probus, quantumque sua felicitate excidiste videatur, omni amicorum ope Potentumque patrocinio ad hunc modum destitutus; meminisse eum oportet hanc
quæstionem non tam opportune sieri de
amicorum inopia, quam generatim de conP 4 fiscu

flictu cum Infortuniis prorsus Priamicis, summisque que in hominem cadere solent calamitatibus. Qua de re nemo rectius definire quicquam potest quam ipse Aristo-Andro-teles, interpretante Rhodio. Infortunia venic. Rhod.rò premunt quidem Beatums & labesastant, lib. 1. cap. multisque impediunt operationibus; transful-

get tamen per hac amnia Virtutis splender;

quandoquidem aquo quis animo magnas fert calamitates non propter indolentiam & stupiditatem, sed qued generosus sit atque mag-nanimus. Nam si Beatitado suam babeat essentiam in Virtutis operationibus, ipsaque vita viri beati sint Domina, nullus beatus po-test sieri miser; nunquam enim committet odiosa & turpia. Et aliquanto post; Non semper res prosperas quaret Beatus juntaque Suam voluntatem fluentes, sed ex presenti fortuna id faciet quod optimum est. Et propter boc nunquam miser esse potest, sed quod For-tunam spellat tantum non beatus, etiamsi in Priamicas inciderat miserias. Ipse verò A-

Ethic. Ni-ristoteles pauld suppressius & humilius; com. lib. 1. Haud tamen beatus dici poterit, si in Priamicas calamitates inciderit: quamvis eum nec in isto statu concedat esse miserum.

> 19. Quanquam verò moderatior hæc Arifiotelis sententia locum habere potest in eis calamitatibus quæ forte fortuna nobis obvenire videntur; in eis tamen quæ ab hominibus improbis ob amorem Virtutis nobis infliguntur, alia prorsus est ratio. Nam si quis in maximis sibi inslictis miferiiş

Cap. 10. Enchiridion Ethicum.

seriis Deum Virtutémque non deserat, nec ab ipsis deseratur; tantum abest ut ipse considus Beatitudinem minuat, ut eam è contrà augere potius existimari posit, & ad altiorem gradum evehere, dum Virtutis operationes, in quibus ipsa Beatitudinis essentia consistit, majorem in modum accendit atque elevat. Necesse est enim perquam decoros ac generosos animi motus planeque divinos tam invictam Tolerantiam comitari. Nec tam ex inani quadam jactantia fastuve, quam ex vera solidaque animi fortitudine, sirmaque rerum experientia ac præsagio certo, censendus est olim Socrates magnanimam il-Epic. En-lam emissie vocem; Si ità Diis immorta-chirid.cap. libus visum est, ità mique siat. Me verò 79. Anytus & Melitus occidere quidem possunt, ladere vero non possione. Atque hæc breviter de Bonis Externis.

LIBER

feelle Denn Ventempe um defere, Lab init ( war: tilum al. l. 👵 🕹 જાદાદ 🤼 😅 ะแช่ห์โยก. COTT & JUDGETS i i stin ber of ertus. Trotal conti इंडर भी वहार में अध्याद होता है। अपेटर भेर रहें m perquest accords at generotes at in Cièmi and reci**rib s**upicei**c** eesi nation albitalis are of the civil ्रशानक क्रिकिट किरिवेग्ट, ्रावक एप एउट -or ough a De Libero : Arbitrio. sen is experied her piving a certo, cenf. t. es el earl becomes the ravingm if ipidi. En-

Acteurs de Benitudinis Tignitiure,

Kirturifque quas Bentitudinis pars

pracipus all, vel potius Bumma: Sequitun deprifici Quasin parte multo compendioliùs agemus, tum quòd quas hactenus tradita funt non parum faciant ad Virtutem acquirendam, tum etiam nè Opufculum hoc nostrum ultra justam Enchiridii molem excrescat. Itaque Meditationum quarundam Gapita Virentis acquissio-

2. Cæterum priusquam illuc deveniamuse negesse erit de Libero Arbitrio pauca præsari, absque quo frustrà videri potest omnis ad Virtutem adhortatio.

ni inservientia recensebimus potius quam,

tractabimus.

· Cui

Cui quidem argumento affinis est celebris illa quæstio quæ aliquoties ab f Ari- + Ethic. stotele proponitur, fusiusque apud Platonem Nicom. tie. tractatur in Menone, scilicet, An Virtus Eudom 186.
hominibus obveniat consuetudine, an natura, 7 cap. 14.
an Divino quodam sato, vel, quod idem sonat, bona Divinaque quadam fortuna. Sunt
enim qui ab altera qualtionis parte valde abhorrent, ut qui autumant multum derogaturum mumana natura perfectioni, si quis Natura vel divino quodam Fato bonus esset, propterea quod hoc pacto ne-cessario esset bonus. Liberog: arbitrio pri-vari videretur. \* Uberiorem enim laudis segetem libere factis deberi existimant. quam quæ à nobis necessario perficiuntur, Quod perinde mihi videtur, ac fiquis Deum minus adorandum, centeret quod non potest esse malus. Suppono enim eun qui divino quodam Fato vel Natura bolius, ett, tam vivido &; efficaci fensu Honefti imbutum ess, ut æque impossibile sit ipium contra hunc sensum quicquam committere, ac hominem sanæ mentis, nec ullis op-pressim, calamitatibus, seipsum pugione transfigere....

3. Siqui igitur essent hujusmodi homines, amnium essent perfectissimi verique Heroes, & tanquam ex ftirpe Deorum prognati; quales ille Homeri versiculus indigitat,

Rebic: Ni- nec eum esse putares com lib. 7. Mortali genitore satum, at genus esse Deorum. 569. I.

Quem quidem versum adhibet & Aristo-teles in describendo eam quam ille appel-lat Heroicam Virtutem: Quæ cœlitùs im-mitti hominibus potius videtur quam humana industria acquiri; quæque Vis si to-ta simul animo insita esset vel insusa, Virtus tamen esset nihilominus propriè dicta, juxta nostram Virtutis definitionem, qui vim definivimus, non babitum, ut qui vis est que exercitatione & consuetudine comparatur; que circumstantia ad veram Virtutis naturam nihil prorsus attinet. Modò enim insit hæc vis animabus noftris, nihil refert utrum crebris actionibus comparata sit, an divinitus nobis in, Spirata.

4. Cùm verò hæc conditio ad paucissimos pertineat, si ad ullos, non multum præsenti dissicultati insudandum est; nec tam quærendum quam utilis foret quæ-vis ad Virtutem Parænesis hujusmodi hominibus, qui eò vel natura vel Divino quodam fato necessario ferri videntur, quam definiendum quam cæteris mortalibus sit necessaria; qui cum libero suo arbitrio in utramque partem uti possint, optimis quibusque argumentis excitandi sunt & urgendi, ut eò se inclinent quò officii sensus vocat rectaque rerum agendarum ratio. <. Sed

5. Sed & ante omnia ipsis inculcandum est, quam præstanti penéque Divino gaudeant Privilegio, quod, cum cætera animalia sensus habeant ad solos corporis usus ac voluptates defixos, illi tamen libero suo freti arbitrio possint, si velint, omnia malarum cupiditatum vincula paulatim diffringere, & (cum bono Deo) in eam tandem se expedire libertatem quæ homines decet ad imaginem Dei creatos, divinæque Rationis participes.

6. Quæ quidem persuasio cum verissima sit, maximamque vim habeat ad pertrahendos homines ad Virtutis studium, & ad ipsorum animos corroborandos contra omnes Vitiorum impetus & insultus; mala prosecto eis debetur gratia qui tam sedulo navant operam ut opinionem contrariam mentibus hominum ingenerent. Quod quidem strenuè & studiosè facit nostras Hobbius in Libello suo de Libertate & Necessitate: Cujus tamen præcipua Argumenta solidè mihi videor consutasse in Libro de Anima Immortalitate, quò Lecto-Lib. 2. rem remitto.

7. Interea loci maximopere notandum esse censeo, quòd inter cæteras causas quibus contendit voluntatem humanam necessario vel ad sædissima quævis slagitia determinari, etiam hanc suam de Necessitate opinionem connumerandam esse agnoscit. Quæ quidem fassissima sententia si tautam vim habet ad Vitium & turpitudinem,

necesse est ut æqualem saltem habeat vera Illa de Libero arbitrio opiulo ad Virtutem vitæque probitatem: Adeo ut o-

bonos mores efficaxque persualio.

8. Cujus Opinionis veritas ut clarius innotescat, primo quid sit Liberum Arbitrium videbimus, deinde, quod hujusmodi Principium hominibus inst, brevitet de-montrabimus. Videtur autem Liberum Arbitrium idem fere innuere quod Græcorum av regionar, qued idem est quod in leipso habere potestatem agendi & non agendi.

Andro- Quod autem in seipso sit principium a-nic. Rhod gendi, convenit cum illo quod exemp sive lib. 3.e ap. Spontaneum dicitur, quodque definitur apud, Andronicum & n dom er To molawin ma ou Cu-

jus principium totum est in Agente. Sed quod mox in codem Capite subjungit Qua verò quis facit à seipso motus, corum a-gendi & non agendi est dominus, non est vs-

que adeò verum.

Potest enim quis à se solo moveri, noc. est, ab insito Virtutis principio, cum tamen aliter agere non possit, nec alio, propter validum & efficacem Honesti sensum, voluntatem suam deflectere. pli causà, Potest quidem vir probus per ingenii corporssque vires hominem inno-centem, & forsian de se benè meritum, ex insidiis adoriri & occidere: at per vividum illum Honesti lensum quo animus illius tinctus est & incoctus, nullo modo potest

potest tam horrendum facinus perpetrare. Quod igitur hic, quantumvis multis præ-mis & pollicitationibus invitatus, fistit The dego masiav, (i. e. membrorum per nervos attractionem,) ut loquitur Marcus Antoninus, nec se ad tam turpe facinus accingit, à se solo est; nec tamen hujus abstinentiæ ita dominus est, ut possit non abstinere.

Concedo sane, si vellet, posse quidem tam fædum & immane sacinus committere; quod verd non possit velle, id est quod

vehementer contendo.

9. Strictius igitur quiddam est Liberum Arbitrium quam Voluntarium vel Sponta-Androneum, dum in se etiam complectitur hanc nic. Rhod.
disserentiam, nempe potestatem agendi delib. 3. cap.
non agendi. Spontaneum vero simpliciter.
definitur, Cujus Principium in ipso est cognoscente singula circa que est actio. Unde tam illud quod per ignorantiam, cujus ipsi causa non sumus, quam quod per violentiam coacti facimus, recte an coacti facimus, recte an coacti dicitur.

10. Spontaneum verd quod ità liberum est ut possimus aliter velle atque agere, illud propriè est Liberi Arbitrii, quod liberam in nobis præelectionem supponit; quam Andronicus, ex mente Aristotelis, de-Lib. 3. finit Appetitionem deliberativam corum qua cap. 4in potestate sunt nostra. Ea enim sunt (in-quit ille) qua in deliberationem cadunt, quorum quispiam faciendi & non faciendi est domidominus. Atque hæc ipsa illa sunt quæ vo-

Cat ri co' nur, que in nostre sunt potestate. Que potestas quando illa que turpia sunt specat, Perfectio quedam est; quando verò quæ pulchra & honesta sunt, pessima quædam Imperfectio. Est enim ab ipsa Improbitate gradus proximus, posse desiectere Voluntatem ad actionem quam-libet turpem. Abstinere tamen nos potuisse à rebus turpibus etiam tou cum de facto non abstinuimus, potestas elequædam perfectiva, magníque profecto mo-menti eam in nobismetipsis agnoscere. Quam igitur humano generi insitam esse brevissimis hisce indiciis facile detegemus.

- 11. Neque enim opus est alia hic afferre quam quæ supra notavimus in Capitibus de Passionum Interpretatione. Nam quod subinde nos mordet Conscientia nostra postquam commissimus aliquid quod ante debitam deliberationem nec sine aliqua animi fluctuatione statueramus, vel ex hoc solo clarè liquet aliquando nos ità agere, ut aliter tamen & voluisse & egisse potuissemus. Quod est hoc ipsum quod dicimus Liberum arbitrium.
- 22. Cui confimilis prorsus est ratio de Panitentia. Nam que affectu aliquo abre-pti, scientes prudentésque, contra rationem Honesti commissmus, eorum postea dicimur pœnitere, non dolere tanquam Infortunia: qualia tamen essent hujusmo-di malesacta, si nunquam in nostra poteflate

state suisset ea essagere, sed divino quodam Fato necessariave Causarum serie ad ea destinati semper suissemus, vel irresistibiliter determinati. Infortaniorum verò neminem pœnitet, sed Peccatorum, quòd sua ipsius culpa, cum aliter agere potuisset, commissa sint. Peccatorum autem pœnitere quæ devitare nunquam in nostra suit potestate, perinde est ac si quis ubertim desseret improbitatem suam ac malitiam, solennemque ageret pœnitentiam, quòd non creatus sit Angelus, aut natus Princeps; quemadmodum & suprà insinuavimus.

13. Postremo, quid est quod alios homines ob sua facta reprehendimus, aliis ignoscimus, aliorum denique miseremur, si homanum genus Libero destituatur Ar-bitrio, nec in nostra potestate situm sit quæ turpia sunt sugere, amplecti verò quæ honesta sunt & pulchra? Nam ex æquo deberetur omnibus venia vel commiseratio, si quicquid dicuntur peccare homines, necessario id facerent, nec aliter agere potuissent. Et quo cujusque facious immanius esset & detestabilius, eo majori commiseratione veniaque morali dignus videretur. Quæ cùm intimis animi nostri senfibus communibusque notionibus repugnent, necesse est agnoscere quasdam saltem actiones hominum liberas esse, id est, ex tali principio profectas quale nos supra ex Aristotele descripsimus, appellavimusque

que Liberam Arbitrium. Oua de re neminem spero dubitaturum, postquam duabus pracipuis Objectionibus fatisfecerimus, qua maximo cum strepita contorqueri solent fautoribus adversa sententia:

S, CH Quite A leston al

# In CAP. To Sect. Honor

Beriorem enim laudis segetem libere faftis deberi existiment, Ori Erinter cateron quidem ipse Cartelius, Princip. Philof. part. N. Artic: 37. Summa 1902 dam, singuit litte, is homine perfectio est quod agate per voluntatem, hoc est, libere; atque ità peculiari quodam modo in author fuarum actionum, & ob ipfas laudem mereatur. Non enim landantur Automata, quòd motus omnes ad quos in Lituta funt, accurate exhibeant, quia necesfariò illos sic exhibent, laudatur autem es orum artifex, &c. Qua quiden mibi nimium vulgaris ac plobeia videtur Philosophandi ratio, & à severa veritate longe remota & aliena. Tuntum enim abest ut Liberum Arbitrium in homine summa illius sit persectio, ut certè quoties res bonus spattat, pessima impersettio meritò videntur. Ali bonis enim actionibus, quando requirentur, posse quempi-472

am abstinere, insirmitas quadam anime est morbusque turpissimus, certunque indiciun virtutem nondum in voluntate satis altas radices egisse. Status quidem Liberi Arbitrii, status Animi medius dici potest, fummus nequaquam. Summus enim Animi status est à se neceffario ad id quod moraliter optimum est semper determinari. Infimus, ad id duntaxat quod est Animali vitæ congruum, qualis est status brutorum. Qui verò ad Iummum illum statum pervenerint, omni laude carere, opinio est omnium maxime ab-Sona ; quasi quod perfectius est minorem laudem mereatur quam quod impersectius; Perfectiove Automati non landanda effet perinde ac ipse Artifex. Quid enim est Laus nisi perfectionis alicujus rei vel persona pradicatio? Homo igitur modo hoc constanti ac immutabili bonus, ut perfettum Automaton, laudan-dus est; Deus verò potiori jure, qui sic e-um constituerit, ut peritissimus Artisex. Vide Sect. 10.

#### CAP. II.

Objectiones due precipue contre Liberum Arbitium proponuntur, & diluuntur.

PRima Objectio petitur a Præscientia Divina, quam omnem Contin-Q 2 gentiam, gentiam, ac proinde Voluntatis humana. Libertatem, tollere contendunt. Altera à natura Boni etiam apparentis; quod quoties vel quamdiu quid bonum vel optimum alicui videtur in datis circumstantiis, necessarid voluntatem ejus determinet ad illud amplectendum, quia nulla subest ratio vel causa quæ eum avocet, vel actum ejus suspendat. Cùm enim ità comparata sit Voluntas humana, ut pro rerum momentis aliò atque aliò deflecti possit; impossibile videtur ut eò non inclinet quò eam momentum aliquod impellit, cum in altera lance nihil sit quod contrà ponderet. Quod si sit, majus tamen quod apparet bonum semper præponderabit. Nec ulla ratio reddi potest cur quis minori bono moveretur magis quam nullo: Nam si minus majori in rationis lance præponderat, nihil est quo præponderat, nihilo-que ratio nostra & electio movetur; quo

tamen nihil potest esse absurding.
Voluntas igitur semper propendet ad
majus bonum apparens, ac proinde necesfariò ad unum determinatur. Unde planè efficitur nullum inesse nobis Liberum
Arbitrium, neque nos aliter unquam agere

potuisse quam egimus.

2. Cæterùm quod ad primam Objectionem attinet, non est dissicilis responsio. Non possumus enim non concipere Divinam Præscientiam Scientiam quandam esse usquequaque persectam, nec errare posse

le circa Objectum de quo pronunciat, sed emper pronunciare uti res est, de re contingenti quòd sit contingens, de necesfaria quòd necessaria sit. Unde ea quæ contingentia sunt, & à libero prosecta Principio, ità esse etiam Divino suffragio comprobantur. Neque enim coercere debemus Divinam Omniscientiam intra angufliores limites quam Omnipotentia illius clauditur, quam posse quicquid contradictionem non implicat omines uno ore confitentur.

Ut breviter igitur hanc difficultatem expediamus; Effectorum contingentium vel à libero principio profectorum Præscientia aut contradictionem implicat, aut non. Si contradictionem implicat, hujufmodi effecta non sunt Divinæ Omniscientiæ Objecta, nec proinde ab ipsa determinantur, recteve determinari censentur. Si non implicat contradictionem, ipso facto agnoscimus Præscientiam Divinam & Liberum Arbitrium minime esse agisala, sed utraque simul commodè consistere posse. \* Utrocunque igitur modo, efficitur nullum argumentum solidum à Præscientia Divina deduci posse contra humanæ Voluntatis Libertatem.

3. Alterius difficultatis sensus totus ferè resolvitur in proverbialem illum versiculum,

Nemo est lubens malus, aut beatus invitus; com.lib. 3.

yel

vel in dictum illud Secraticum; Omnis improbus ignorat. Quasi nihil deesset Voluntati humanæ ad Bonum amplectendum præter ipsius cognitionem, itáque illa comparata esset, ut Bonum cognitum nullo pacto repudiare posset. Quod quidem si verum esset, non tam esset opus hortationibus ad amorem Virtutis quam ad Sapientiæ studium; nec humani Arbitrii libertas tam quærenda vel statuenda in præelectione quam in deliberationibus & consiliis, quæ ita semper regi debent, ut nihil concludatur quod præstantissimo omnium Fini repugnet.

4. Quamobrem, cùm tam confuse animo nostro obversetur Idea summi Finis, qui Beatindo dicitur, mature & ante omnia unumquemque inquirere oportet in quibus potissimum hac Beatitudo consistat, omnésque animi nervos eò intendere. Quod an sit in omnium potestate positum, ar-

dua & difficilis est quæstio.

Videntur enim plerique mortales non dissimiles hominum ex morbo aliquo decumbentium, qui se nesciunt curare, quique debent ab iis qui sani sunt visitari, rectaque consilia ab ipsis medelasque accipere. Ipsi verò à seipsis parum posse discere videntur, nec, cum toti occupati sint & occæcati salso apparentium bonorum lumine, ad verum illud ultimumque Bonum oculorum aciem dirigere, aut ullo modo perspicere qui sit excellentissimus ille

ille fummusque shumanæ vitte kopus. Omnest enim appetien Bonum apparens, neque Ethic. Niproprie imaginationis sunt domini; sed quarcom. lib. lis quisque est, what sibi summuna essingis. 3. cap.5. Benum.

Hanc Objectionem sproponit quiston Ariffotoles Ethic. bb. 3. fed non anter folvit quam concedendo, aliquatdo, in corum qui nunc cescutiput fuille potestate quid verum sie Bonism perspicere, & non mir nus sponte hondines malos offen quam bot nos: sed directe Objectioniumon latisfacit. Quanquam fand placere fibilizidetur ornaties folito & copiosiis cam proponendo ad hunc modum : Lada hemo, feiliget fiki vausa est saciondi maid, sed proper sivis igo norantiam ifta agit, fperans penies fibi fore quod Opeimum eft. Pinis verios appetitio non cadie in electionem; sed ità nafci quempiam oportet tanquam vifum habentens, quo re-Ete judicabit, illudque quod revera bonum oft eliget. Et cui bes à mativitate feliciter contigit, probe ingeniatus est, sive bent à patu-Ta comparatus. Nam maximum pulcherrimumque, & quod nascitur, nec ab also quopiam accipi addiscive potest, possidekit Bonum. Atque benè ac felioiter sic gigni, perfecta veraque est Bonitas ingenii.

benigna indoles, Virtutis sensus q; rerum on primarum capax, omnem industriam no-stram antecedit, (utpote que Nature donum est, non humane cure ac diligentie

Q4 præ-

præmium, sequis hac destituatur, manifestum est vera Virtutia officia in illius potestate non esse, nec ceum, niss. Deus quass è Machina supervenirus spsum sanatum iverit, vel saluberrimis hominum monitis & constitis, absquei vi ac verberibus, parere posse. An verò aliqui hac opose omni ex parte destituantur, quove id sat sato, tam ordua est & perplexa questio, nt declinare eam prorius mallem, quam in tam profundum Providentiæ Arcanum meipsum induere atque immergere.

- 7. Quodiad cos verò attinet quibus inest aliquod hujus veri summique Boni præsagium, videtur in corum potestate situm esse, utrum velint pleniorem clariorémque illius notitiam fibi comparare, an paulatim ; cam finere: extingui. Quodofi fecerint, étiam sponte vel pessimi en sensu aliquando dici poterunt, quo ægrotus ex intemperantia sponte sebricitare. Antequam enim agrotaret, in illins erat potestate sanitatem cuftodire. Cum verò semel amiserit per vite incontinentiam, non est in illius potestate sanitatem recuperare. Quemadmodum Impidem quispiam potest in sundum maris projicere; quando autem projecit, non potest rursus resumere. Nibilominus tamen sponto projecit lapidem: In ejus enem verat potestate projicere, veliretinere : quemadmodum reche nos docet ex Aristotele peritissimus illius Paraphrastes.

Lib. 3.

and a 18. Quibus

## Cap. 2. Enchiridion Ethicum.

8. Quibus verò extinctus est omnis sensus benesta discriminans & turpia, soláque apad ipsos viget animalis vita, qua
sibi susque commodis quo jure quave injurià semper consulunt; nec nist unius
generis; bona, ea utique que ad animalem vitam reseruntur, sapere norunt, vels si sortè alia sapinat, sibi solis tamen sapinnt, seque ipsos querent in omnibus; in hisce concedo Voluntatem ad majus quod apparet bonum semper determinari, \* nec majori eos gaudere libertate quam ipsa Bruta,
quorum appetitus ad majus bonum necessariò desigitur, cum unicum ipsis insit agendi Principium, & unius generis Objectum eis obversetur. In quo solo casu
vim habet secunda Objectio.

9. Cæterùm cùm hominibus plerisque omnibus duplex iusit Principium, Divinum unum, alterum Animale; cúmque Divini illius Principii dictamen semper sit illud quod absolute & simpliciter optimum est, quódque vera Virtus semper sibi proponit in singulis actionibus & deliberationibus, utpote quod æternæ illi & immutabili Rationis Legi Deo nobssque communi consonum est, quemadmodum suprà clare nos edocuit Cicero; è contra verò, Animale Principium nihil homini suggerat nisi quod sibi ipsi bonum, jucundum vel utile sit, hoc est, propriæ personæ gratum acceptúmque, utcunque interim

terim violetur communis illa Lex & universa rerum Ratio: ex horum deterem Principiorum oppositione & conflictu facilè intelligitur Liberi nostri Arbitris natura atque conditio.

10. Hoc enim in seipsis experiri possunt omnes serè mortales, quòd asiquando etiam tum cum satis clarè perspiciunt
quid absolute & simpliciter methus esset,
quidque diviniori illa Legi magis consonum, eò tamen voluntatem suam non inclinant, dec eas vires, quarum tamen ipsi sibi conscii sunt, exserunt ad prosequendum tam pulchrum debitumque Objectum, sed eò ferri se sinunt quò propria utilitas corporisve volupeas ipsos avocat. Cum tamen interea ipsi sibi satis
intimè conscii sint, in corum potestate
esse situm suam decennasian, externosque
bosce corporis motus coercere, & abstinere se ab istiusmodi actionibus, sine quibus hujusmodi turpis aut voluptatis aut
lucri fructus carpi non potest.

lucri fructus carpi non potest.

11. Sed & dum bellas huic ignaviæ caufas prætexunt, spem utique veniæ ob Divinam benignitatem, & opportunitatem
in posterum emendandi suos mores; dumque illud differunt in aliud tempus, quod
& se posse & debere facere in præsens
ipsi sibi funt conscii, sed malunt experiri
illa gaudia quæ in explendis cupiditatibus sibi præsagiunt; ex istis, inquam,
omnibus aliter se agere posse plane agnoscunt,

न्तु न्द्रांक

noscunt, & humani Arbitrii libertatem pa-

làm profitentur,

12. Ex his igitur manifestum est, quòd nihil sit necesse at Voluntas humana semper feratur ad majus, hoc est, excellentius, bonum. Potest enim pro libero suo arbitrio illud deserere quod absolute melius est, & adjungere segilli quod animali
vitas gratius est & jucquadius; aut pati
seipsam ed ferri, dum, non exserit eas
vires quarum ipsa sibi est conscia.

13. Quòd fi finulla aliai nobis inesset vita vel lex quàm illa qua quod nobis ipsis, quà nobis, honum est sapimus & querimus, non quod absolute & simpliciter, bonum, (quod divinum quiddam est, & æternæ Menti, Universi hujus conditrici & conservatrici, consonum & cognatum; ingenuè fateor quòd perdissicilis foret provincia probare ullum in nobis esse Liberum Arbitrium, aut Voluntatem nostram ad unum aliquod quod nobis optimum videtur in singulis deliberationibus necessariò non determinari.

mihi constat Diviniorem illam Legem nobis inesse quam Animalem, restamque Rationem illam Legem este qua nihil hominibus à Deo immortali datum est aut dari potest perfectius aut divinius, qua monemur & obligamur propria commoda bono publico semper posthabere, nec privatam cujusq; utilitatem aut voluptatem

men-

Lib. 2.

cap. 3.

mensuram facere humanarum actionum. Qui verò sacrosancià hac Lege jure se exfolutum putat, audacter enuncio, nullum animal per totam rerum universitatem isthoc homine reperiri posse turpius, vi-sius vel abjectius; nec quenquam esse qui magis haberi mereatur humani generis communis pestis & opprobrium.

15. Atque hæc de Libero Arbitrio qua potumus brevitate ac perspicuitate. Pracipus Hobbii Sophismata quod attinet, abunde ea refutavimus in Tractatu de Anima Immortalitate, quò Lectorem iterum remitto, & ad Theoremata interim Virtuis acquisitioni inservientia propero.

#### SCHOLIA

## In C A P. II. SECT. II.

Trocunque igitur modo essicitur, nul-lum argumentum solidum à Præscientia Divina deduci posse contra humanæ voluntatis libertatem. Id quod à Lectore maximopere observari volo tanquam scopum adequatum solutionis quam proposite difficulta-ti attulimus. Neque enim in animo mihi erat hominum curiositati inservire, ostendendo, qui fieri possie ne certa Dei prascientia cum incerta rerum contingentia consistat, (quam

(quam difficilem quidem provinciam Ingeniit relinquo magis subtilibus & importunis) sed id duntaxat ad quod ingenii mei tenuitas certò penetraverat de Divina Prascientia in medium proferre. Certissimum autem est Ef-fectorum contingentium Prascientiam aut con-tradictionem implicare aut non, as perinde certum, si implicetur contradictio, ea nullo pacto esse posse Divine Præscientiæ Objecta, non certè magis quam impossibilia, Divina Omnipotentiæ. Et è contrà si nulla subsit contradictio, liberam hominum voluntatem ullo indè modo constringi posse aut impediri, palàm est esse impossibile. Atque hoc mihi sussicere videbatur ad solvendum hunc nodum ex certitudine veritatis Disjunctionis in hoc Dilemmate, cum de partibus utra verior esset, nihil attineret esse solicitum; satisque scio quanto cum periculo alii in hoc argumento versati sint, & quam latas aperuerint sene-stras ad omnem nequitiam ac improbitatem. Quod data opera sattum haud credo, sed per imprudentiam, & quod curiositati plus indul-gerent quam utilitati Lectorum. Equidem Scholastici de immutabili omniscientia immediatoque Dei concursu tam perverse ac pra-postere philosophati sunt, ut Fato plus qu'am Stoico effranique Libertinismo nimis amplam

prabuisse ansam meritò censeantur. Sed nole me in hos dumos veprésque inducere.

Sett. 8. Nec majori eos gaudere libertate quam ipsa bruta, quorum appetitus ad majus bonum necessario desigitur, &c.

Hec

Hoc inde factum assero, quod unicum utrifilibet agendi insu principium, & unius tumitum generis objectum ipsis obverseure. Sie utique in eis rem omnino habere hec paritum plane arguit. Qui verò singunt se praetigendi libertatem, Liberumve Arbitrium exercere in rebus ad Moralitatem minime spettantibus, & in quibus nulla habeatur ratio Turpis aut Honesti, equidem deceptos credo exe o quod Spontaneitatem rum Morali libertate consundunt. Neque enim si quid spontaneim sit, continuò sequirur esse Liberum. Attiones enim spontanea, que liberas imitentur, possunt tamen aut à corporis Mechanismo aut ab Anima Plastica, pro re nata necessario prosicisei, quanquam modum insinationis in Perceptivam ac voluntatem haud satis distinste deprehendamme.

#### CAP. III.

Theoremata acquirendis Virtutibus in genere inservientia.

1. Theoremata Præceptave quæ Virtutis acquisitioni inserviunt Generatia sunt, vel Specialia Generalia ad hæc tria Capita reducuntur. Evincendum en nim est primò, Quòd debemus operam navare

navare Virtuti acquirende; deinde, Quòd in nostra potestate est Virtutem acquirere; Tertiò, denique, addemus Monita quedam five Præcepta, caque pauca fane, fed que efficacifima putamus ad Virtutem

acquirendam.

2. Quòd debemus operam dare Virtuti, Vitiaque sugere, ex propriæ Conscientiæ sensin nobis clare innotescie. Sed etiam ex Rationis lege, quam nobis indidit De-us, manifestum est nos ad Virturis officia obligari: Est enim ille qui in nobis Intellectus est live recta Ratio superius quide dam, op chi relique omnes Facultates naturali jure tenentur obtemperare. Virtutis autem Lex rectæque Rationis prorsus est eadem. Virtus enim in singulis actionibus nihil querit nist quod simpli-cher optimum est, hoc est, rectæ Rati-oni consonum, ut supra documus. Com verd hæc sive Virtutis sive rece Rationis Lex non fit quiddam positivum vel arbitrarium, sed æternæ & immutabilis nature, necesse est ut ad obtemperandum institutis illius ac præceptis æterno & inextricabili nexu devinciamor.

3. Præterea, Ex communi lege Nature omnia tenentur que sua sunt agere, hoc est, que proprie nature sunt consona. Homines igitur humanam vitam degere oportet, non belluinam: Cum tamen vita hominis belluina prorsus eslet, si Virtutis fructu careret rectæque Rationis QuicQuicquid infra Virtutem in robis est

Lib. 10.

cap. 9.

rectamque Rationem, id non est nos ipsi, sed bellua quadam nobis addita, ( 70 Asovrostes n' Suelostes, ut loquitur Plotinus,) quam nos subjugare debemus, veróque homini obsequentem reddere. Nos folummodo id fumus quod in nobis optimum est, quòque reliquis animalibus præstamus. Nam is musquisque est, inquit Andrenicus Rhodius, quod in ipso principalissimum est atque optimum ; o qui segundum bog vivit. restè dicitur sibi ipsi vivere, suámque quàm maxime propriam vitam. Valde autem absurdum esse paulò antè ait, si quis non fuam, sed alicujus alterius, fibi vicam eligeret: Hoc. Servis atones, immans quiddam atque horrendum, esse recte contendit. Hoc tamen faciunt illi qui, rejectà Virtute, indulgent cupiditatibus. Nam pro fua vita, hocaest, humana, plane sibi eligant belluinam....

4. Porrò, Si debemus no bismetips : prospicere nostrisque commodis, & materè
cavere nè in maxima incidamus incommoda ac infortunia, debemus certè Virtutem colere atque amplecti, sine qua, nec
à præsentis vitæ calamitatibus nec ab horrendis illis Inferorum pænis (quas non
solùm Religio, sed & ipsa Philosophia apud Platonem aliosque, comminatur) unquam securi esse possumus.

officio teneri ad optime nobilmetiplis con-

sulendum,

fulendum, quia volenti (quod aiunt) non fit injuria; tamén cum non temere nati simus, sed, à Deo optimo Maximo sacti vel creati, debemus proculdubio creationis jure ipsi subjici, caque sacere que ille nobis præcipit per Divinam Legem,

Est autem illa Divina Lex æterna. & immutabilis Ratio, quæ cum Recta una semper est atque eadem, ut Circuli sigura vel Trianguli. Hanc nobis indidit Deus, Animæque præsecit dons nobis indidit Deus, tanquam donesticum quendam Deum, ut loquitur Hierocles; tanquam Vicarium Legislatorem & Judicem, ex cujus præsicripto omnia nobis sunt agenda, cùm ea nihil aliud sit nisi Divinæ voluntatis Transcriptum; cujus Summa est, ut soveantur Virtutes, Vitia verò Animabus nostris omni cum stùdio exstirpentur.

flatur Hierocles: Quòd Deus, Legislator si-In Communal exsistens & sudex, bona quidem statuit, mentar in mala verò è medio tollenda decernit. Et dares Pypaulò post; Solus verò ille Legis scopus est thag. Carqui Deum deceret nobisque esset utilis, amputare scilicet omne vitium, animámque improbitate sud lapsam omnimodis justitia cassigationibus purgare, & in recordationem red vocare resta Rationis. Itaque cum internationam extra nos respiciat sudicem Legislatorem, cui etiam Creationis jure subjicimur, nobis non licet esse miseris, sed in violabili

Digitized by GOOSE

riolabili ibege obligamun ad Vittutem ve-

ramque Felicitatem aspirare.

; 7: Quod verò non solum ad Virtutem afpirare debemus, sed quod posiumus etiillam assequi, ex suprà-demonstratis manifestum est; nempe ex eo, qued libero pollemus Arbitrio, propriaque testatur Conscientia, ubi in re qualibet perperam egimus, nos aliter egisse potuisse. Quam quidem Facultatem mirum in modum augere possemus & corroborare, si exercere nos vellemus in abstinendo à rebus etiam adiaphoris, fi quando persentiscimus eas nobis nimiopere placere; vel cium nobis ingratæ fant, si vel eo nomine eas acceptare vellemus, illisque obsirmato animo nos affuefacere.

Videtur enim, planè in nostra potestate positum esse externum hoc. Neurospaston movere ac sistere prout volumus; quanquam in primos illos & interiores motus, quos rus aporus 27 ovar opuas (primos natu-re imperus) veteres Philosophi appellarunt, tam absolutum imperium non habemus. Imò verò facile nobis obrepunt variæ cupiditates & aversationes; sed penès nol-metipses est yel subducere nos ab Obje-dis que nimis placent, vel nos admovere

eis quibus minus ohlectamur.

Quod il constanter fecerimus in rebus indifferentibus, quatebus, per sanitatem corporis licebit, mor umque ejvillitafem, Liberi nostri Amitrii vires mirandum, quod quod dixi, in modum augebimus, & nosmetipsos tandem in persectam vindicabimus libertatem. Nam nisi morem geramus Cupiditatibus & Aversationibus, languescent tandem saciléque Rationi obsequentur.

8. Sed & alia ratione evinci potest penès nosmetipsos esse in viros probos tandem evadere, veraque Virtute præditos. Nam in nostra plane potestate situm est fiaceros esse: Quippe quòd per Sinceritatem nihil hac aliud intelligo, nis constans propositum ea omnia faciendi quæ sunt in nostra potestate, ad veram Virtutem acquirendam. Nos autem ea omnia facere non posse quæ tamen facere in nostra potestateest, enormis quædam est repugnantia & contradictio. Itaque manifestum est, in nostra potestate esse nos esse sincertas.

9. Quum primum verò quis simplex & sincerus evalerit, intelligat se speciali quadam Providentia cinctum esse ac munitum, Deumque in singulis ejus conatibus præssiò esse adjutorem & sautorem, ut Hercules aurigæ, in sabula, admoventi humeros rotæ. Est enim universa Natura Deo plena botisque Geniis, qui idonea quærunt. Objecta in quæ amatorium canlam desigant, qua que mirisco suo ministerio sublevent, & (quemadmodom decet sideles illihatæ dimplicitatis Satellites) assiduis suis oficiis animam sinceram omnibus hujus mundi

laqueis & illecebris expediant, extraque fordes conúmque hujus vitæ in purum tandem tutumque statum translocent: Leves autem & incertos animos prætereunt, ut periti Artifices materiam ineptam &

fatiscentem.

In Aurea Pythag. Carmina.

Neque enim folum verum est illud Hieroclis de Substantiis, sed & de Qualitati-bus: Commensurabilis enim est Efsentiis Universi etiam Providentia Lex. Quòd si in universum accipiendum sit quod idem paulò antè scribit, nempe, Quod Justitia at-que Ordo has rationes res nostras administrandi Diis qui nos antecedunt immortalibus ftatuit, ea utique machinari circa nos que nostram in his terris improbitatem minuant, quaque possint ad ipsos nos rursus re-wocare; soliciti enim sunt de nobis tanquam de suis lapsis consanguineus: quantò certi-ores esse possumus, quòd simplicibus & sinceris animabus specialiorem in modum opitulantur tum Deus tum immortales. Genii? Quæ 'autem Vitiorum moles tantæ Potentiæ diu refistere potest, quin dirua-tur funditus & in vagum pulverem dispergatur?

10. Quibus omnibus insuper addas, e-tiam interioribus quibusdam modis nobis-cum agere Deum. Nam simulatque didicerimus sapere quæ Virtutis sunt, Di-vinoque gaudere sensu, nobis intus se ad-jungit vis quædam humana major: Et quemadmodum illi qui vitæ animali se totos totos dedunt absorbentur quasi a Spiritu Naturze, & cæco quodam impetu ad suriosa quævis sædaque sacinora subinde abripiuntur, & lac turpi servitute captitivantur vel inviti, satalibusque quasi quitibusdam catenis detinentur; ità qui simplici & sincero assectu ad Virtutem anheriant attolluntur protinus, sussilius sustinuitur & corroborantur, à Spiritu illo Intellestuali qui omnia complet, (quod Marcus Antoninus vocat rò marcu ascepto vocedo,) cunque illo arctissimis amoris vinculis conjunguntur. Unde facillimo negotio ad omne Virtutis opus seruntur, tanquam Divino nuministassilati & correpti, ut loquitur Plato.

It. Atque hoc illud ipsum est quod supra monuimus ex Antonino; Non solum utique cum ambiente aere conspirare nos debere, sed ab intellectuali illa vi quæ omnia complectitur in consensum tapi. Neque enim minus hac Intellectualization qui novie attrahere, quàm ista Aerea illu qui sib. 8. sest. potest respirare. Neque quicquam nobis 54. deest quo hanc vim attrahamus, præter sincerum hunc assectum quo quæ sunt Virtutis sapimus. Hoc enim ipso cum Deos conjungimur, quandoquidem Virtus rerum omnium est divinissima, nosque Deo similes essicit ut rectè etiam monet Hierocles in Aurea Sensus enim Entheus sufficienter stabilitus Pythag. connectit nos cum Deo: Necesse enim est ut Carmina. simile seratur ad simile.

R 3

Quid

Quid igitur est quod præstare non va-leamus in Virtutis officiis tam potenti uniti Principio? Aut quomodo de Deo e-juive Providentia dubitare possimus, dum ipfins vitam & diffaur tam efficaciten in nobismetipsis operantem experimur? Neque enim nostra illa vita est, sed Dei, dum, nobismetipsis exuti, hoc est, assedibus animalibus, ad id solum quod simpliciter bonum est, quod solius Dei est, (qui ex zquo totius Universi utilitati consulit,) constanter contendimus & anhelamus.

Non est igitur dissidendum quin ad perfectam tandem perveniamus Virtutem tam

potenti Principio & Auxilio freti.

12. Sunt autem (quod ultimo loco oc-currit) certi quidam modi ac rationes quibus facilirs ad hunc scopum pertingene possimus; ut, Si ferio & frequenter de bujus caduci Corporis morte meditari velimus. nam enim vim habet ad extinguendas omnes cupiditates quæ in hoc mortale corpus terminantur, seriò considerare, brevi fore quòd corporea hæc atque visibilis personalitas in vagas disjicienda sit ato-mos, omniaque illa quæ ad hanc compa-gem pertinent in æternum relinquenda, ut Divitiæ, Honores, Corporisque volu-ptates: Ac proinde, consultius esse mature nos ablactare à rebus omnibus cadu-cis, & paulatim nosmetipsos dissuere & divellere à consensu & societate terrenze hujuš

hujus carnis; & purioribus divinforibusque voluptatibus & operationibus, qua aq illa non pendent; Animam nourem afficefacere. Quæ quidem Summa est Philosom phiæ Platonis, quami ille propterea colim desinsvit Meditationem morres.

onord pront perperation alteration fichia finance libe and Plinius, fed perfectissima Sapionitia difessionia libe saosii A enim vere sapit qui prospetiți in bangitudinam, nec przesentes vostipeates infinatamas lorum serie occupatii sincumpordum est Virtuti, que solo sa morphilius inclumbadum est Virtuti, que solo sa morphilius and mortalis est, proprinspeculius annotalis est, proprinspeculius annotalis.

fimul cum ipia Virture Animus nostras, ut plurinium, ingeneture in non 14. Secundo, Coorlandoin est quam inessa, bilis persetteque Animum implementa prime sit volupias. Nam Penim Animum laptus sit à Vintures staru in Virturem revocerum ok hac restitutione mirables perspitat voluptates; quandoquidem Philosophi ipiam Voluptateri definiunt restinaionem ad starum naturalem.

Status autem naturalissimus illius quod rationis particeps est proculdubio est Virtus, cum ea nihil sit aliud quant constans and il quadam & perpetua propensio ac prom-

ptitudo addiobiequendum rectæ Rationi.

Quibus addas quod occurrit apud Arifiorelem, hanc voluptatem nobis esse propriam, ac proinde optimam & jucundiffi-Andronic. Rhod.

Mam. Quod enim maxime proprium est unilit. 15. uscujusque natura, hoc prastantissimum est uero. 9. inicuique Gijucundissimum. Est autem homini
Aristor propria necta Ratio; ac proinde voluptatem illam quæ ex constanti hujus obse-

quio oritur, præstantissimam pariter ac jucundissimam esse necesse est.

15. Neque hor solum, sed superaddendum est tertio loco, hanc Virtutis vitam ac voluptatem omnium rerum esse divinissimam, ità ut nesciat planè Anima quid ultrà quærat quando huc pervenit, ilsi aliquid augurari velit ipsa Divinitate perfectius aut heatius. Greatura ipse Deus esse non potest; quatenus autem potest, per Virtutem sit, que Dei vita Divinaque quadam natura merito est habenda. Neque enim Creatura quatenus animal est, sed quatenus Dei imago est, prosequi potest id quod simpliciter optimum est, non quod sbi suoque appetitui gratissimum.

Recissine igitur iuper hac re pariter atque expositissime philosophatur Hierocles, dum vitam voluptatémque que ex Virtute est Divinam prorius agnoscit, con-

In Aurea Cluditque, Cum igitur vita qua est secun-Pythag. dum Virtutem, Divinam gerens similitudi-Carmina. nem, revera Divina sit, que verò in Vitio (sita est, Belluina sp. Athea; \* manifestum

est quòd viri probi voluptas latitiam imitetur Divinam, mentem Deumque comitans, quodque improbi que dicitur voluptas motioni belluina ac stupida sit similis.

16. Quo spectat etiam illud apud enndem quod de Ratione ait, quæ Virtutis In Aurea
norma est: Retta verò Rationi obsequi & Pythag.
Deo idem est. Nam Rationalo genus propria Carmina.
illuminationis sufficienter Particeps ea vult
qua Lex statuit Divina: Animaque secundum Deum disposita ejusdem sententia est
cum Deo, & ad Divinum Numen Luménque spettans facit qua in datis circumstant.

tiis ipse faceret Deus.

17. Multa hujusmodi occurrunt apud Scriptores antiquos, præcipuè verò apud Marcum Antoninum Marcumque Ciceronem, quemadmodum abundè constat ex eis que supra citavimus. Addam duntaxat breviusculum illud è primo de Legibus: Virtus eadem in homine ac Deo oft. Quod cum ità sit, quæ tandem potest esse inter eos propior certiorve cognatio? Ad Virtutis verò vitæque Divinæ voluptatem refertur quod alibi habet de præceptis cuique à Deo Delphico suipsius, hoc est, animæ tusculan. sue, cognitione; ut ipsa scilicet mens se Quast. vitils exutam cognoscat, conjunctamque lib. 5. cum Divina mente se sentiat, ex quo infatiabili gaudio compleatur.

18. Verum nihil necesse est veterum suffragiis tam cumulatim ornare vel confirmare sententiam quæ (quod sæpius inculca vi)

culcavi) ex ipsa natura yel definitione Virtutis satis manifesta est! Nam quod simpliciter est optimum prosequi, aon quod animali naturæ gratissimum, Divinum quiddam est, supraque animalem naturam collocatum. Quamobrem, secundum boc Principium vivere, quod non solum est Prestantissimum & Divinissimum corune qua in nobis sunt, sed re vera Divinissimum quod in naturam nostram cadere potest, suprema illa Voluptas meritò censeri debet, summumve Bonum ac Finis ultimus in quo animam oportet tanquam in summa, sua persectione ac selicitate acquies-

mos nostros debent atq; inflammare ad studium Virtutis. Superfunt paucula qui hud nosmetips in Virtutis studio diriganus. Quonum primum est mi en societa paucula qui sau Mi docamasmua. Prius Marci Antonini, posterins Episteti, monitum est. Utraque verò præcipinat, Ad nusum apus temere coinsan sultà exsiste vel rapi nos apontere.

insansulto exsuire vel rapi nos oportere.

20. Alterum est, Nunquam committere quicquam contra propriam Conscientiam, sed cam in minimis juxtà ac maximis integram & intemeratam conservare, constantifique observare præstantissimum illud E-picteri præceptum, Quicquid videtur optimum, id Lex esto sihi inviolabilis. Qui enim semes didicit majus bonum minori (etiam

Enchirid.

Cap 3.1 Embiridion Ethicum.

(etiam falvà Conscientia) posthabere, verendum est no tandem discat minus illud quod reliquum est bonom pari ratione abjicere, seque totum cono ac fordibus polluere. Nam pars boni quam prius abjecerat æquè bonum erat ac reliquum illud quod mox est abjecturus. Opera in gitur diligenter adhibenda est ut ab omni abborreamus turpitudine. Nam præsene peccatum viam sternit suturo, singulaque nostra Admissa quas tot annuli sunt serrex illius vel adamantinæ Catenæ, qua tandem inextricabili. Nequitiæ æternisq; tenebris innodabinom:

21. Tertium est, the in singular que volice exercitium Virtuis quaramum. Quicquid enim sit, recht seri potest tel perperam, decort vel indecort, just vel injuste, cum ratione & modo, vel extra rationem modumque. Semper igitur invigilandum est ac diligenter, dispicient dum, quomado in unaquaqua ta id agaz mus quod maxime deceat.

22. Quartum est, Ardenissimis precibus apud Denn contendere, ut sufficientes nobis vires insundere dignetun ad Vistusis persessimonem assequendam. Neminem enim mortalem pudere oportet tam divinum donum ab eo petere & accipere à quo & exsistentiam stam accepit. Imò verò audaster assirmare possim, eum qui sine sinceris. ad Deum precationibus Virtutem sectatur nunquam illam posse assequi, sed evanidam

Pythag. Carmina.

evanidam duntaxat aliquam illius umbram

De Natura & inane imitamentum. Nemo Vir magDeerum nus sine aliquo afflatu divino unquam suit,

lib. 2. inquit Cicero. Nihil antem vera vivaque

Virtute majus aut excellentius est, quam

propterea sine Deo adipisci prorsus est.

impossibile.

mpolibile.

23. Neque quisquam mirari debet quòd'
Preces Morali Philosophiæ adjungo, qui
& Pietatem tanquam genuinam illius partem ipsi suprà adjunxi. Sed & Philosophi ipsi eas olim illi adjunxerunt, Epistetus, Plato, Antoninus, alique; præter cæteros verò Hierocles hisce ferè verbis : Neque enim oportet solummodo prompte aggredi
qua pulchra sunt, tanquam si penès nos esset
successus absque Divino auxilio; neque nudis petitionibus contentos esse, nihil serentes ad dis petitionibus contentos esse, nihil ferentes ad acquisitionem corum qua petuntur. Sie enim vel Virtutem atheam, si fat sit ità loqui,

vel Virtutem atheam, si sas sit ità loqui, reddemus, vel petitionem inessicacem. Quorum primum, Atheum cum sit, ipsam Virtutis tollit essentiam; alterum verò, qua est
ignavia, precum enervat essicaciam.

Sed forsan & alia quedam superadjicere

Xenoph. Sed forsan & alia quedam superadjicere
lib. de Ad-non abs re erit: ut illud Socratis apud
ministrati-Xenophontem, Conari cum bonis Diis unumone dome-quodque opus incipere; nec non illud Cicesica. De ronis, A Diis immortalibus nobis agendi capienda sunt primordia; etiam Platonis illud in
Timao, Ad quamcunque rem nos accingimus,
sive magnam sive parvam, oportet primo in loce sive magnam sive parvam, oportet primo in loco invocare Deum; postremoque egregium illud

Episteti

Epictesi de compescendorum affectuum stu-Arrian. dio, Certamen quidem magnum est, opúsque Comment. lib 2. cap. plane Divinum. Dei igitur memineris, eum 18. invoca opitulatorem & auxiliatorem, quemadmodum Nauta Dioscuros cum in tempessate navigant. Qua enim major tempestas quam qua oritur ex imaginationibus vialentis, ipsamque Rationem elidentibus? Quo nihil dici potest ad rem nostram accommodatius.

Preces igitur fervidæ, quibus Virtutis fontem agnoscimus, laboribus nostris ac conatibus per quos ad Virtutem aspiramus, etiam ex Philosophorum sententia

semper sunt adjungendæ.

24. Preces autem illæ hic non maximè valent quæ exteriori quodam modo atque. oratorio prolixiùs effunduntur, sed breviusculæ illæ ab intimo animo, meditationum vi ac pondere perculso, quæ crebrò emittuntur, quásque ab imis præcordiis profunda comitantur suspiria, & vehementissimi erga Deum Virtutémque anhelitus. Hisce enim laboribus atque angoribus ventilamus & expurgamus fanguinem spiritúsque, & pleniores in eos haustus puri ætheris transmittimus, quibus corpus Luciforme (quod & tenue ac spirituale vehiculum Hierocles appellitat) augemus & corroboramus, adeóque tandem cum his Deum ipsum quodammodo in animam nostram imbibimus & transfundimus.

25. Quin-

25. Quintum & ultimum præceptum est illud Pythagoricum, quo monemur singulis nostibus ante somnum recolere apud nosmetips qua secerimus interdiu; ut quæ recte satta sunt, de eis gratias agamus. Deo; quæ verò perperam secimus, apud conscitutiam nostram severiter repréhendamus, firmiúsque indies propositum animo infigamus & inuramus omnia agendi juxta persectissimam Virtutis normam.

Mollia nec priùs obducat tua lumina fomnus, Exatti quàm ter reputâsti satta diei; Quid lapsus seci? quid recté? quid boni omisi?

Cujus moniti observatio permagnam vim habet ad accuratissimam morum correctionem, & ad Virtutem omnimodam animis nostris ingenerandam.

## SCHOLIA

In CAP. III. SECT. XV.

Anifestum est quod viri probi voluptas lætitiam imitetur Divinam,
mentem Deumque comitans, &c. Que
in hac sectione tribusque proxime sequentibus, de Divinitate virtutis voluptatisque en
ea prosecta, inculcantur, non possum me abstinere

stinere quin notem quam consentanea sint pri-ma illi summaque Moralitatis Legi, que est verus sincerusque Amor Dei, qui oritur ex consensu Animarum nostrarum cum Divina vita ac natura. Unde conscii simus nos उपम्प्रकृत्वराहरण म्य क्टाइन्त्रणीर मर्वणम्य प्रवडम्के, ut loquitur - Antoninus, ex vivo sapidoque sensu Divini Amoris illiusque pulchritudinis & influxus a-Etiones nostras omnes ordiri & peragere, atque fic perpetuam quandam cum Deo communios nem colere, que sola vera virtutis vita eft, & ad quam omnes bona Anima tenentur anbelare, ne nubem pro Junone, exanimena, virtatis umbram pro solida virtute amplexari videantur. Nulla enim solida est, sine boc Amore Divino, virtus.

Qua Virtutum Primitivarum acquisitio-ni inserviant.

Actenus istiusmodi documenta tra-didimus quæ Virtutum acquistioni in genere inserviunt; que certe taux efficacia sunt, si quis els uti velit, ut super-fluum videri possit ad species descendere-Ac proinde multo brevius hic agemus, & leviter duntaxat tangemus fingula.

De tribus igitur Virtutibus Primitivis hoc tantum moneo, vel potius repeto, Nullam omnino Virtutem absque ipsis acquiri posse, nullam exerceri vel consistere. Quod excitare in nobis debet omnem curam ac diligentiam, ut has Primas saltem Virtutes in solidum possideamus.

Virtutes in solidum possideamus.

2. Charum prima, Prudentia, quomodo acquirenda sit, vel ex ipsius definitione & explicatione Lib. 2. satis liquet. Quæ cum tam latè patet quam res agundæ & contemplandæ, ad primas obiter referemus illud Marci Antonini, lib. 7. Prasentem imaginationem curiosius inspectare, nequid subinfluat minus rettè perceptum. Quod

**8**e#. 11.

nequid subinfluat minus reete perceptum. Quod explicatius indigitat lib. 3. eximio hoc præcepto; Definitionem quandam & delineationem semper facere illius quod sub imaginationem cadit, ità ut quale sit secundum essentiam, nudum, integrum, intiméque per partes divisum, dispicias. Quæ proculdubio maxima Prudentia pars est. Ex hoc enim ut plurimum maxime frustrantur & falluntur homines in rebus aversandis ample-chendisve, quòd eas nec nudas integras-que, nec per partes omnes perpendunt, sed externam tantum speciem contuentur, partesve illas quæ primo aspectu gratæ funt vel ingratæ, prætermiss reliquis: unde stulta admodum & temeraria sit ip-sorum in rebus pensitandis computatio, dum, male subductis calculis, Partes apud eos Integrorum vices obtinent, parémque illis valorem. OporOportet igitur, prout Episterus eum monet qui Olympia vincere tam impense cupit, pensitare prius qua antecedunt quaque tonsequuntur, & postea ad opus se accingere, cap. 35. Quò spectat etiam illud quod subsequenti capite occurrit; Primum, O homo, eonsidera qualis res sit; deinde propriam tui ipsius Naturam perpende, si poteris ferre. Quod nisi secerimus, sieri vix potest quin plerumque nos incepti poniteat, & perpetuis Fortunæ ludisicationibus desatigemur.

Ad hoc Prudentiæ genus referri etiam debet præstantissimum illud Epicharmi Monitum, Esto sobrius, & memento dissidere: hi enim ipsi sunt Sapientia nervi. Cui hoc assine est quod de nostro addimus, Non multum credere Fortunæ aut spominibus, sed soli Deo Virtutsque considere, qui mutari nesciunt. Homines verò brevi temporis intervallo etiam à seipsis dissident, mutantque voluntates & consilia.

3. Ad res autem contemplandas spectant hæc paucula, quæ Sapientiæ studiosum meminisse oportet. Cohibendum scilicet esse assentiem donec rem clarè & distinctè intellexeris. Quod consimile est antè-dicto Antonini præcepto de rebus a-

gundis.

Qualéscunque res in seipsis sint, nullum eas in ratiociniis nostris locum habere debere ultrà quam Animi facultatibus

innotescunt

\$

Nullius

Nullius rei intimam pudámve essentiam cognolci posse, sed attributa tantum essentialia essentialés habitudines.

Effențialia attributa immediate competere Subjecto, nec rationem ullam Physi-

cam petis debere, darive posse, cur insint. Ideam cujusque rei consistere ex attri-

butis quibusdam essantialibus.

Ad perfectam enjusque rei scientiam requiri ideam, sive notionem, non solum elaram & distinctam, sed plenam & adaquatam, quæ omnia attributa inseparabilia quæ ei competunt complectatur. Possumus enim vel de industria vel per incuriam subjectum concipere sine aliquibus eorum attributorum quæ re ipså sunt ab ipso inseparabilia. Quod mihi secisle videtur Cartesus in notione Anima humana, dum eam solà cagitatione definit.

Postremò, Animo nondum purgato disfidere, nec Magistris ullive Facultati sidem habere præterquam Rationi, Intellectui, (qui communium Notionum penus

est,) solidæg; Experientiæ.

4. Sinçeritatem erga homines examinabis hac trutina; Si eos eodem modo tractes quo ab eisdem te tractari velis, memor illius dicti apud Ciceronem, Nihil esse una uni tam simile, tam par, quam omnes lib. 1. inter nosmet sumus: Unde in eisdem circumstantiis eodem modo nos invicem tractare oportere manisestum est.

Erga

Erga Deum verò ac Virtutem Sinceritas tua patebit, si te tuaque omnia ità ipsis posthabeas, ut animitus cupias te lubenter posse libertatem, fortunas, vitamque ipsam, eorum gratia perdere. Quod quidem si percipias te terre posse, agnoscas te ad persectam etiam pervenisse. Patientiam. Tam horrendum autem atque enorme crimen est nosmetipsos, qui tam viles reculæ sumus, Deo Virtusque præponere, ut ea sola ratio sufficere videatur ad pertrahendum nos ad hujusmodi Sinceritatis studium.

7. Nec minus strenuum suppetit pro Patientia argumentum. Justorum enim mortem, quam Virtutis Desque causa oppetunt, duplex excipit Immortalitas, Anima una, altera Gloria.

Multum verò ad hanc Virtutem conferet, si quæ de viribus liberi Arbitiii augendis præcepimus, etiam hic observemus; nempe si in universum ab eistiomnibus quæ corporeæ atque animali vitæ nimis grata sunt datà operà abstineamus, rebusque asperis ipsique ingratis constanti sirmiòque animo res ingeramus, quatenus sireri potest per sanitatem corporis morumque urbanitatem. Nam si in hoc proposito perstiterimus, internas vires supra quam dici potest adaugebimus, eamque hilaritatem animi atque magnitudinem in nobismetips excitabimus, ut tandem deprehenderimus nos ad omnia præclara S 2

promptos & paratos evalisse, nec tam amisse voluptatem quam mutasse, cum animadverterimus Animam nostram distincte & separatim à corpore suis propriis & domesticis gaudiis, ex hujusmodi Virtutis conscientia perceptis, persundi totam & impleri.

## CAP. V.

De tribus Virtutibus Principalibus Derivativis acquirendis.

Uod ad Virtutes Derivativas Principales attinet, Justitiam, Fortitudinem, Temperantiam: Justitia pars præcipua, quæ Pietas dicitur, ingenuis animis faciliùs ingenerabitur, si conferent quàm rudis & agrestis res sit Impieras, quámque barbara & à bonis moribus aliena: Tantum scilicet Benesactorem præsentes præsentem non agnoscere, nec honorisce salutare, nec de innumeris illis benesicis quibus nos quotidie cumulat ipsi solennes gratias agere. Quod igitur quemvis bene moratum hominem adversus homines commissie puderet, non te pudebit illud committere adversus Deum?

Hec

Hoc unicum igitur animos generosiores ad Pietatem maximopere stimulare debet: Cæteros verò mortales, quòd negligendo hujusmodi erga Deum officia savorem illius atque gratiam perdent, Divinæque Nemesi se reddent obnoxios. Ad universos autem spectat ut meminerint ità inhærendum esse externo Dei cultui, ut internus, qui ipsi omnium gratissimus est, nullo modo negligatur.

2. Internum autem hunc cultum Dei imitationem esse f suprà insinuavi. Quam † Lib 2.
quidem sententiam mirisce ornant atque sap. 5.
illustrant Pythagorica illa apud Hieroelem
verè aurea. Deum optime coles, si mentem
tuam Deo similem essicias. Quod enim quis
amat, id quantum potest imitatur. Et paulò post; Obsatorum sumptuositas non est Dei:
honor, nisi Divino cum sensu offerantur. Stultorum enim obsationes & sacriscia ignis sunt
alimentum, sacraque eorum donaria suppeditata sacrilegis prada. Et quod ad Templa attinet, breve illud Oraculum essundit, Purgata Anima non est Deo aptior locus in terris. Cui & ipsum Pythium succinere sacit illo versiculo,

Æquè animis sanctis atque ipso egolator Olympo.

3. Sed nec illud omittemus quod psulò suprà sus sacerdos, solus Deo charus, solus qui scit precari. Solus enim ille novit ritè cole.3

CAP. 5.

To Doum qui Divinam nactus est scientiam, quique seipsum pracipue offert in sacriscium, suamque Animam in statuam sabricatur Divinam, Mentémque pro Templo praparat ad Divini luminis susceptionems. Quem verò hic Hierocles sapientem, Aristoteles prudentem appellat. Uterque autem re ipsa idem est ac orusais, sive Virtute preditus. Vera enim & ad persectionem perducta Virtus, quæ Dei imago est, optimus illius est cultus, sed qui cum legitimis Religionis ritibus nunquam digladiatur.

4. Altera pars fusticia, quæ Probitas, & vulgò fusticia, sed strictioni sensu, appellatur, summopere ab hominibus piis coli debet, cùm & ipsa sit Pietatis pars non contempenda, ut quæ Virtutis pars est præcipua, quem optimum esso Dei cultum fuprà demonstravimus. Sed & ab omnibus sacrosancta habenda est, omnsque ab eis curà ac diligentià tuenda, quòd tam necessarium sit humanæ societatis vinculum, rerúmque humanarum, atque adeò totius serè muudi, sulcrum & columna, sine qua omnia satiscerent & ruinas agerent.

Ecquem igitur eò. vesaniæ prorumpere unquam deceret, ut contra tam sacrosanctam Virtutem peccet, quò & ipsa mundi fundamenta sussodere, totamque vitam humanam confundere, meritò velle videretur?

5. Ità tamen quenquam justum esse, ut folummodo intra humanarum legum limites Cap. 5. Enchiridion Ethicum

tes se contineat, Calliditatis est potius quam verte Justicie. Neque enim qui hec sacit tam utilitati publice consulti quam sue, que nulla Institue pars est, squod bomam est alienum; sed proprificamoris est sectus. Cui, demptis legibus, hat larvalta bellua tam estrani impetulindusperet, ut qui modò ex lege vir bonus videri poterat, statim se proderet nequissimum turpissimumque nebulonem. Qui sigitur revera justus esse velit, non credat se jam esse, nisi ità se fore etiam remotis legibus certo præceperito.

6. De Fortitudine & Temperantia MC te-în Aurea peti possint quæ supra attulimits de Pati-Pythag. entia. Hasce Hierotles appellati adamanti-Carmins. nas Anima custodes, quibus remotis, illa, continuo proditur omni turpitudini ac callamitati.

Quanti necessaria Fortitudo sit, maxime elucescit ex ipræclara illa Andronici sen-Lib. 3. tentia: Quædam nempe ità inhonesta esse, tap. 1. ut omnis sit præcisa agenti excusatio; sed debeat homo totis viribus ea declinare, quamvis ob idipsum mox trucidandus esset gravvissima priùs omnia perpessus.

Nullum igitur argumentum majus excogitari potest quo moveamur ad incumbendum omni studio Fortitudini acquirenta
dæ, quam quòd, si hac Virtute destituamur, in aliorum potestate sicum erit per
summarum injuriarum comminationem sceti
leratos nos essicere atque impios. Qual
gui-

quidem servitute nulla turpior esse potest aut miserior, nec quicquam quod ingenuum animum magis aspero atque ingrato sensu pungat & lancinet, quam sibi esse conscium, si quando magni alicujus mali terror immineat, se Virtutis ac Veritatis desertorem suturum esse ac proditorem.

7. Ab Intemperantia nos deterrere debet vel ipsum Voluptatis dedecus. Quam vilis enim res est & abjecta, nos, cùm homines simus, ex amore Voluptatis animalcula quasi quædam wasselse sieri, & tam certò voluptatum illecebris inescari quam hamo pisces; atque hisce technis captos, cupiditatibus nostris, ut feræ catenis, eò pertrahi quò impurus quivis & versutus nebulo nos seducere velit? Nam Voluptas, quæ demulcet sensum, mentem de sua sede & statu dimovet, omnéque illius lumen extinguit, vires denique animi frangit; fidelémque illam custodem, sine qua nulla Virtus tuta esse potest, Forti-tudinem ipsam, adinstar rabidæ cujusdam ac virosæ meretricis, impudenter adoritur misereque trucidat. Aded ut nihil æquè verum sit ac tritum illud Ciceronis, In Voluptatis regno nullum omnino effe poffe hominibus cum Virtute commercium.

De Sene-State.

> 8. Imò & ipsius corporis vires labesacat, & horrendos superinducit morbos; ità ut etiam corporis sanitatis gratia sedulò danda sit opera Temperantia: quanquam hic

hic non sit legitimus illius modus & mensura, sed tam animi quam corporis valetudo. Nam in robusto & bene-saginato corpore animi vires saciliùs extinguuntur.

9. Ità igitur Temperantia studendum est, ut non tam excrescat terrena corporis moles, quam peritè probéque consulatur spirituum puritati & copiæ; juxta illud Zoroastris Oraculum, Spiritum nè contaminato; nec incrassato superficiem; quod idem est quod tenue vehiculum & corpus immateriale apud Hieroclem. Hæc igitur Temperantia Hierocles summa est, Peritè servare organum, & ad in Aurea usus Philosophicos ritè adaptare; quemad-Pythag. Cormina.

Temperantia, si ità curentur corporis moles atque vires, ut optimarum rerum sensus ab ipsis interim non extinguatur, nec
incrassecat nimis internus Spiritus, quem
Hierocles Spirituale vehiculum appellat; ex
quo cum ipsa Anima Internus noster homo confieri apud ipsum videtur. De cujus igitur cultu & purificatione eundem
ex Pythagoricis oraculis paulò uberiùs disferentem operæ pretium erit audire. O- In Aurea
portet enim, inquit ille, cum Virtutis exercitatione & Veritatis recuperatione atque puritatis, curam earum rerum gerere que ad

corpus attinent Lucisorme, quod & tenue Anima vehiculum Oracula appellitant. Extenditur autem hac purificatio usque ad cibos potissque & ad victum universum corporis no-

Digitized by Google

tri

stri mortalis, in quo jacet Luciforme, inspirans inanimi corpori vitam, ipsiúsque compagem conservans. \* Est enim corpus immateriale Vita, vitamque ingenerans materialem, per quam mortale nostrum corpus completur ex irrationali vita & materiali corpore confiftens, \* adeoq; Simulachrum exsistens Interni Hommis, qui ex substantia rationali &

immateriali corpore constituitur.

11. Quibus innuit, ità nos Externum hominem, hoc est; molem hanc corpoream, curare oportere, ut interim nulla Interno fiat injuria, sed rationem atque modum Cibi & Potûs, & reliquorum quæ ad mortale hoc corpus pertinent, peti debere ab-incolumitate Interioris hominis, ut tenue illud lucidumque Animæ indumentum non incrassescat nimis nec obscuretur, sed purificetur & liberetur ab omni turpi ac servili consensu cum hac caduca machina. Quemadmodum paulò infra monet; Verum quandoquidem Luciformi nostro corporiagnatum est alterum corpus mortale, \* puri-ficare illud oportet, & à consensu cum hoc alsero quaneum possumus liberare.

12. Imo verò huc collineare videtur omnis omnino ipsius animæ purgatio & purificatio, omnisque aded Virtutis ratio, ut Interioris hominis puritas conservetur ac vigor, prout paulo post aliquanto sus-ns & copiosius nos edocet optimus ille Pythagorica Sapientiæ Interpres Hierocles: Rationalis vero Anima pargationes vehiculo e-

tiam

tiam luciformi prospiciunt, nempe ut boc ipsis alatum penniserumve sattum supernum Anima cursum nullo modo impediat. Optima vero illius pennarum emissio (supra enim Divinum omnem atque humanum animum concreta Potentia alati currus atque Auriga ex Platone comparaverat) est, decessum à rebus terrenis paulatim meditari, & nosmetipsos assuefacere Immaterialitati, omnésq; sordes deponere quibus Luciforme corpus coinquinari. possit ex conjunctione sua cum corpore materiali. Sie enim roviviscit quodammodo, virésque colligit, Divinoque vigore impletar, & Intellectuali denique Anima persectioni connoctiour. Tantum illa per Virtutem purificatio potest ad resuscitandum, recolligendum, & Divino quodam robore implendum, intimum illud & subtilissimum, (quod & ipsum perpetus immortalitatis. confors est) mentis nostræ vehiculum.

clara Hieroclis documenta, quibus monemur Temperantia saltem Philosophicæ quafi apicem esse, Lucisormis curationem puritati anima congruam prastare: Ut interior homo crassiorum voluptatum sensu non contaminetur, nec in consensum cum caduci hujus corporis salsis & suribundis gaudiis nimis impotenter & serviliter rapiatur; sed ut cognatum suum corpus, sive Lucisorme vehiculum, purum & intemeratum conservet ab omni terrena immunditie.

14 Quod

14. Quod id ipsum est quod tandem adjungit ille à me toties laudatus Interpres, super isthoc versiculo Pythagorico,

Aurigam mentem statuens ex parte superna.

Quem ad hunc modum explicat: Mentem: quidem, ut qua rationalis est potentia; Aurigam verò, ut quæ corpus apprehendit regitque. Oculus verò amatorius super Aurigam collocatur. Anima enim tametsi una sit, o-culo tamen quasi quodam circumspicit per Veritatis campum; & facultate altera, manui quidem hand dissimili, \* cognatum suum cor-pus (quod est Luciforme) cohibet, & ad seipsam constringit, ut tota ad Deum spettet, Divinámque possideat similitudinem. Qua quidem nulla aptior perfectæ illius & Philosophice sive Temperantia sive Continentia potest esse descriptio, que nullas Corporis voluptates sinit in interiorem hominem penetrare, Animamque facit quasi strictis loris cohibere confensum ab omni oblectatione quæ diviniora illa gaudia, quæ ex sensu Dei Virtutssque oriuntur, quo-vis modo lædat vel obscuret. Qui certè summus & perfectissimus est Temperantia scopus & mensura.

15. A quo quam longe absint illi qui nondum ab illicita aut immoderata Venere sedave Ebrietate & Ingluvie abstinent, ipsi apud seipsos perpendant; serioque e-

OS

os pudeat, cùm deorum immortalium vitam quodammodo adæquare potuissent, in turpissima abjectissimaque pecora degenerasse. An non multo igitur præstaret vel durissimam quamvis vivendi rationem inire, veterémque ferme Lornor denuo imitari, quam ex istiusmodi luxu & mollitie Virtutis rerumque optimarum sensum extinguere, sidissimamque Virtutum omnium custodem, ipsam tandem animi Fortitudinem, perdere? Sed de Primitivarum Virtutum pariter ac Derivativarum Principalium acquistione hæc breviter dicta sunto.

## SCHOLIA

# In CAP. V. SECT. X.

judicentur competere, vel qued codem recidit, quid illud sit quod apud Hieroclem voices ruyondes appellatur. Ut verbo igitur absolwhn, Nibil aliud effe exeftimo quam Anima Plasticam, achereo Divinove vehicule indi-Perceptivam enim Anima partem, quantum ad amplitudinem, nullam fere babere rationem puto cum Plastica collatum. Plasticam igieur tum ob entensionem, tum ob Coalitionem cum vehiculo athereo, corpus appellari; ob lucem verò vehiculi atheream vona aupendes is e. Corpus Luciforme. Elm verò hac. Plastica Anima roverà Spiritus sit, substantiave immaterialis, ut corpus ob extensionem, ità do xov ou un. Immateriale Corpus propter spiritualitatem dicitur, & forsian ob insam vehiculi, eum quo conjuncta est, tenuitatem, que spirituum immaterialitatom quodammodo imitari videatur, presertim cum terrenis crassitadinibus comparata. Zon verò significantissimè dicitur, cum reverà sit ipsa Anima, corpus mortale ac terreste vità Plastica attuans, ipsusque compagemiconfervans, ut loquitur Hierocles. Tenno antem vehicutum dicitur. Tenne quidem eb offentie sue spiritualitatem, subrilitatemque lucidi Ætheris cum quo unitur; vehiculum verò, quod mentem sive partem Anima per-ceptivam, tanquam Aurigam vircumvestae: Adeóque limulachrum existens Interni Hominis, &c. Vide igitur an non consen-

tageum sit hino concludere, corpus Luciforme eadem fere forma sigurave esse, quâ corpus

corpus nostrum terrestre, que certé opinia erat quorundam Patrum antiquorum.

Sect. 11. Purificare illud oportet & a consensu cum hoc altero quantum possu-mus liberare. Graca se habent, 'An' end-si n' m' a'upessa supensu mentan mentan mentan mentan Juntov du, na Japevout dei ni vero, i. e. purificare etiam boc (nempe agnatum corpus mortale) oportet: tunc verò quod sequitur, is s neòs durò ou unapodas dinamajõvau ità exponendum est, ac si subintelligeretur nuas, quasi integer sensus esset: n's aπακλαγήναι mas της περες αυτί συμπαθείας, Purificare etiam hoc oportet, nosque à consensu cum illo liberari. Sensus verò in utraque versione idem ferè est. Versióque utraque supponit nos esse proprie าง สังปุ่น As ชมิบล, eo sensu quo explicacimus. Vide que ex Hierocle adduximus, Sect. 12.

Sett. 14. Cognatum suum corpus cohilbet & ad seipsam constringit, nt tota ad Deum spectet Divinamque possideat simi-litudinem. Conpus mortale ou un resouves di-citur; Corpus verò lucisorme, ou un ovuquest non agnatum sed cognatum, utpote quòd nihil alind sit quam Anima Plastica cum Athereo vehiculo in unum coalescens, cum quo eriam apud Platonicos creata intelligitur, terrenum verò corpus postea ob lapsum ipsi ad-nasci. Itaque corpus Luciforme sic intelle-Etum-cum reverà pars Anima sir, restè dicil tur illud cohibere & ad seipsam constringere, ut tota ad Deum spectet Divinamque simili-tudinem possideat; nempe ut ipsa etiam Plastica suo modo Deisormis evadat, evadendo Bonisormis, indelebili quodam Benignitatis affectu perquam intime tincta & quasi saturata. Hac enim Plastica, ut alibi moneo, pracipua vera Regenerationis est sedes.

# CAP. VI.

De Virturibus Reductitiis acquirendis; primoque de eis que reducuntur ad Justitiam.

1. Nter Virtutes Reductitias præcipuè emicant illæ quæ ad Justitiam reseruntur. Cujusmodi suerunt Liberalitas, Magnisicentia, Veracitas, Fidelitas, Gratitudo, Candor; Urbanitas, Verecundia, Humanitas, Hospitalitas, Amicitia, Comitas, Assabilitas, & Officiositas.

Liberalitas autem non est negligenda, quòd ea testamur nos non tam angusti & contracti animi esse ut miremur pecunias, nec tam stupidi, ut nesciamus earum sines

atque usus.

Magnificentiam commendant sua opera, quòd Publico prosunt, Mundumq; ornant & Historiam.

2. Veraciras autem omni studio amplectenda est, nisi quis videri velit ambulatorium torium quoddam Mendacium larvatúsve Impostor, μορμολυκείον aliquod & terriculamentum humani generis, à quo meritò omnes sibi metuant tanquam ab occulta aliqua subtilive peste ac veneno, vel à cooperta sovea qua insidiæ struuntur incauto viatori; tanquam à muto Spectro, quod tamen vitam humanam variis miscet turbis & frustrationibus, multisq; eam involvit laboribus & ambagibus quibus honessa hominum industria eluditur & defa-

tigatur.

Hanc Fraudem & Calliditatem Prudenti-am quidam appellari malunt, speciosum titulum Vitiorum pessimo obtendentes, à quo Virtutum verarum cœtus non minus abhorret quam honestæ & pudicæ Matronæ à putidissimæ meretricis consortio. Alii sibi in hoc vitio applaudunt tanquam in felectiori quodam ingenii & acuminis specimine: Quasi verò quisquam ità natus sit stupidus, ut per mendacia & hypocrisin fallere non possit, si velit. Qui non potest fallere cum velit, oportet eum profecto esse ingenii omnium tardissimi; qui autem vult cum possit, vilissimi abjectissimique; qui vero cum possit non vult, is demum magno animo est atque excelso, veramque solus spirat Prudentiam & Generostatem, qui & felicissimos ut plurimum rerum suarum exitus invenit, dum Hypocritæ & versipelles homines in summa tandem incidunt dedecora & infortunia.

Ficta enim omnia celeriter tanquam flos-culi decidunt, nec simulatum potest quicquam elle diuturnum

Fidelitas summopere colenda est, cum fine ipsa vix stare possit humana societas, cúmque tam conspicua Justitia pars sit servare promissa, & depositum reddere.
Unde etiam dispicere possumus quanto-

pere obligamur ad colendam Gratitudinem; cum omne officium gratuitum sit quasi depositum quoddam, quod qui non reddit cum possit, summæ videtur reus insidelitatis. Imò verò tam præclara Justitia pars est Gratitudo, ut qui hanc violare ausit, minime dubitandum sit quin, si per Leges tuto posset, reliquas omnes Justitia partes non incuncanter violaret. Quæ certè ratio quemvis ingenuum animum ità percellere debet, ut à nullo ferè flagitio æquè abhorrendum esse censeat atque ab hoc turpissimo monstro Ingratitudinis.

3. Ad Candorem adhibendum in congressu nostro cum hominibus hæc permovere nos debent: Nempe, tum quòd ple-rique omnes, si quid peccent, per igno-rantiam peccant; nec tamen ità peccant quin plerumque etiam in his erroribus aliquid veri boníque parturiat eorum a-nimus, cui proinde nos obstetricare de-bemus, candidè & benignè excipiendo sin-gula, & in eum sensum interpretando qui maxime laudabilis est, aut saltem tolerabilis: tum etiam quòd paci animorumque aggluagglutinationi, quà nihil inter homines optabilius est, hac ratione optime consulimus.

4. Nec ab Urbanitate ità nos alienos esse oportet, ut, cum ipsi jocari nesciamus, alios, quantumvis non invenuste jocantes, audire ferréque nolimus. Est enim hu-manæ vitæ condimentum laborúmq; per-grata relaxatio jocandi dexteritas. Quanquam enim ità à Natura generați non sumus ut ad ludum & jocum facti esse videamur; uti tamen illis licet, sed sicut somno & quietibus cæteris, tum cum gravi-

bus serisse; rebus satissecerimus.

Ad hunc sensum Gieero in Officiis; qui, cum duplex jocandi genus statuit, unum illiberale, petulans, flagitiosum, obscænum, alterum elegans, urbanum, ingeniosum, facetum, de hoc posteriori genere omnino est intelligendus. Cujus tamen sales si-quando risum movent & cachinnos, is qui perstringitur, modò probus sit, non tam leviusculis suis vitiis vel defectibus infultari putare debet, quam virtutibus applaudi; juxta ea quæ tradidimus de Paffionum Interpretatione. Quòd si forte quis 11. sest. 2; improbus mordacius uritur, expurgare de-3. figitur.

5. Verecundia in singulis nostris actionibus fervanda est, quòd quasi apex & flos sie Justicia, summaque illius persectio; quemadimodum suprà sustius docuimus, neque 8. sest. 13. opus est eadem sic repetere. Huma-

Digitized by Google

Humanitas verò præter cæteras Virtutes præcipuè est colenda. Omnes enim communi cognationis & æqualitatis quodammodo vinculo continemur; nec censendus est homo homini multo præstare, cum ex æquo universi Mortis & Immortalitatis, Passionum & Rationis, participes sumus. Qui igitur alterum despicit, contemnit, negligit, minusve humaniter tractat, Naturæ humanæ jura perdidisse videtur & privilegia, palámque contra feipfum fententiam tulisse, parum utique referre, fi ipse in eisdem circumstantiis eodem tra-Staretur modo. Cum enim homo sit, si immunitatem aliquam hîc fibi præ cæteris reservari vellet, stolida profecto hæc esset & ridicula animi elatio & arrogantia.

Nemo lgitur, quantumvis tenus sit fortuna, contemni debet aut contemeliose tractari, modò vir probus sit, nec propria culpa humanæ Naturæ jura perdiderit. Introite, etiam bie dii sunt, inquit Hafaclitus. Quod de pauperrimi cujusvis pectore, modò probus sit, verissimum esse muniches humanæ naturæ privilegiis, tanquam sanctum quoddam ac divinum Animal, debito amore & observantia semper

excipere debemus.

multum infludare nihil opus est, cum sit tam manifesta pars Humanitatis: eò verò magis magis necssaria, quo magis sint Incolarum injuriis expositi peregrini, magssque domesticis commodis & subsidiis destituti. Hosce igitur perquam humaniter tractare debemus, ipsorumque commodis, ubi opus est, diligenter inservire; non immemores quòd beati Genii etiam nobis in hac Animarum nostrarum peregrinatione in summis dissicultatibus & angustiis mature succurrunt, sedulòque opitulantur.

7. Porrò, quod ad Amicitias attinet, petendæ quidem sunt illæ tanquam communia humanæ vitæ ornamenta & præsidia. Quòd si fortè in eos incidas qui valde diligi mercantur, memineris animum adjicere Virtutibus potiùs quam personis, que mortales sunt & mutabiles; neque tam affectus vehementià aut inerti quodam passionis dulcore (qui miras in te tragodias excitare poterunt) Amicitia partes expleri censeas, quam sincerà side or constantià atque alacri quadam & ossiciosà benignitate erga eos quos amas.

8. Denique Comitas, Affabilitas & Officiositas colendæ sunt tanquam benevolentiæ consiliatrices optimæ, mutuæque pacis & amicitiæ conservatrices. Unde valde inconsultum esset si quis minores istas Virtutes negligeret, cùm savorem hominum, qui maximi tum ad jucunditatem vitæ tum ad securitatem momenti est, rebus tam parvis levicusssque possit demerci.

Γ<sub>3</sub> CAP.

## CAP. VII.

De Virtutum acquisitione que ad Fortitudinem reducuntur.

I. VIrtutes quæ ad Fortitudinem reducuntur funt Magnanimitas, Generositas, Lenitas, Constantia, & Diligentia; item, Vivacitas, Animi prasentia, Strenuitas, & Virilitas.

Magnanimitatem commendat, quod animum in multa ac minuta non distrahat, sed ad optima maximaque, quæ pauca sunt, aspirare faciat; quodque humanæ naturæ præstantiam rectè æstimare norit, nec ea abuti velit ad minima quæque ac vilisima prosequenda. Cùm igitur nihil ma-jus sit vel excellentius Deo ac Virtute, in hisce colendis mentem nostram ac voluntatem corroborat & statuminat, nec ad vulgaria objecta diffluere sinit & evagari.

Hoc etiam commune habet hac Virtus cum Magnificentia, quòd ipsius præclara , facinora Publico præcipue profint, Mun-

dique secula ornent & Historiam.

2. Generositatis verò utilitas & persectio ex eo elucescit, quòd quis per eam solà Virtutis veræque Beatitudinis conscientià contentus sit, absque hominum plausu & fuffragiis; suffragiis; quodque nil non fincere faciat, aut in gloriolarum inane aucupium; nec Veritatem Virtutémque deserre velit, quantumvis omnium mortalium odia & contumelias in se excitaret.

Quanquam enim aliquid possivnt ignominiæ metus famæque ac gloriæ cupiditas in Virtute acquirenda; cum tamen semel acquisita sit, nihil magis istis opus est quam illa lignorum structura qua inexstruendis ædibus utimur, quæ, postquam ædificium exstructum est, dirucre solemus,

& postmodum comburere.

3. Maximopere igitur colenda est hæc Virtus tanquam reliquarum fidelissima cu-Ros & conservatrix; præsertim verd ab eis juvenibus quos Natura ad Virtutem propensiores finxit, qui tamen contumeli-arum metu à fociis in ipsos intorquendarum ad turpes actiones vel inviti sæpenumerò pertrahuntur. Norint itaque illi summæ esse Generositatis, Virtutis causa quaslibet sociorum contumelias & dicteria ferre simul & contemnere; nec pudoris esse, sed pusillanimitatis, eis morem gerere qui ea suadent quæ ipsi inhonesta illicitave esse suspicantur. Pythagoramque potiùs audiant hoc in loco,

- Summè reverere teipsum,

quàm tam importunos & impudentes rerum pessimarum suasores.

4. Quin

મેં લંદ

iar Tor

€#. 18.

4. Quin & Lenitar vel eo nomine ma-ximi facienda est, quòd inexpugnabilis quasi quædam Arx sit contra omnes o-mnium hominum injurias & opprobria. Quod etiam notavit Mareus Antoninus in præclara illa fententia; Invincibilis quædam res est Mansuetudo, sive Lenitas, mo-dò genuina sit, nec cum subrisorio quodam rictu conjuncta, nec personata. Nullum igitur fortius munimentum est ad conservandam animi nostri pacem & tranquillitatem quam hæc Lenitas vel Mansuetudo; nec ullum illius fulcrum firmius, quam fi meminerimus omnes per ignorantiam peccare, sive dictis nos lædant sive factis. Quò spectant Stoica illa & Socratica, Sic. ille opinatur, & Omnis improbus ignorat.

5. Constantiam autem tueri debemus, nè fortuitò & sine ratione agere, nullamque

omnino Virtutem habere, videamur.

# -Semper, qui bonus est, bonus est.

Qui verò nunc bonus, nunc malus est, incertis quibusdam & corporeis auris hac atque illac fortuitò vehi impellive potius existimandus est, quam immutabilibus Virtutis rectæque Rationis principiis regi.
6. Diligentia denique colenda est, tan-

quam cæterarum Virtutum sedula quædam atque alacris famula ac ministra; vel potius tanquam externarum nostrarum actionum immediata moderatrix ac domina.

domina, quæ corporeæ hujus molis membra, quantumvis torpentia & languida, ciere novit ad debita vitæ officia obeunda.

7. Reliquæ Virtutes quæ ad Fortitudinens reducuntur tam arctam habent cum hisce de quibus jam egimus affinitatem, ut novis argumentis non sit opus quibus ad eas amplectendas moveamur: Iplæ enim sunt vel Diligentia, vel Constantia, vel Magnanimitatis quædam quasi propagines.

#### CAP. VIII.

De acquisitione earum Virtutum qua reducuntur ad Temperantiam; deque Divini Amoris excitatione.

D Temperantiam referentur Frugalitas, Humilitas, Austeritas, Modestia; item, ex Andronico, Facilitas victus & Tenuitas, Gestus inculpabilitas, Animusque contentus. Quarum Facilitas victus ac Tenuitas, Animusque contentus, Frugalitatis quidam sunt quasi modi vel species; quemadmodum Gestus inculpabilitas Modestia.

2. Frugalitatem autem id maxime commendat, quod fit Sobrietatis aut mater aut comes, & Morborum ac Paupertatis fu-

gatrix.

gatrix. Etiam quòd maturiorem quandam fibi habet annexam prudentiam atque curam, nè lautiùs & splendidiùs vivendo quàm facultates serant, postea nè frugaliter quidem amicos excipere valeamus, aut, quod multò est intolerabilius, absque ipforum ope nequeamus vivere. Unde veræ Frugalitati Generositatem etiam quandam honestamque animi Magnitudinem subesse posse videmus.

3. Quod etiam videtur in illis cognatis ipsi Virtutibus contingere quæ ab Andronico Rhodio recensentur. Nam qui tenui faciléque parabili victu contentus est, arcem possidet inexpugnabilem, & quæ cedere nescit ullis aut hominum aut Fortunæ injuriis, quæque desensorem suum nunquam permittet à quovis mortali in servitutem abduci. Ille emim qui minimis indiget Deo proximus est, cui soli persecta competit à virápusa.

4. Porrò, Austeritas sive Gravitas, & Modestia, cum suis cognatis Virtutibus, diligenter colendæ sunt, tum quòd mores vitamque externam ornant, tum etiam quòd Animum ipsum purum castumque conservant, primaque Vitiorum tentamenta frangunt & retundunt, & vel levissimas quasvis turpitudinis umbras & simulacra ex imaginatione abigunt sugantque.

lacra ex imaginatione abigunt fugántque.
5. Nulla autem omnino Virtus majori studio prosequenda est quam Humilitas: quandoquidem nec ullæ capitaliores per stes

stes rebus humanis se intermiscent quam Ambaio & Avaritia. Hing Patriæ & Amicorum Proditiones, hinc Trucidationes Principum, hinc Desertiones Veritatis & Religionis, sædæque erga Deum ac Virtutem fraudes & tergiversationes omniaque prorsus Injustitiæ genera, oriuntur. Ita ut meritò dubitari possit, an tormentorum mortísque metus majorem vim habeat ad cogendos homines ad impietatem, quam divitiarum & honorum cupiditas, diraque dominandi libido; plusve præsidii sit Virtuti in ipsa Fortitudine, an in Humilitate, quæ mundanis cupiditatibus auserri nos non sinit, nec humanarum rerum splendore & strepitu, ut pueri picturis & crepundiis, vehementiùs oblectari.

6. Quanquam enim ex titulo hæc Virtus despicabilis videri possit, est tamen solidissimæ perfectissimæque Sapientiæ tam conspicua silia, ut nec Lucretius quidem, De Rerum vir sanè alias hujusmodi rerum haud ita Natura gnarus, eam mihi visus sit ignorasse, sed lib. 2. & admodum graphicè illam depinxisse his

versiculis.

Sed nil dulcius est benè quam munita tenere Edita doctrinà Sapientum templa serena; Despicere unde queas alios, passimque videre Errare atque viam palantes quarere vita, Certare ingenio, contendere nobilitate, Noctes atque dies niti prastante labore Ad summas emergere opes rerumque potiri.

O mi-

O miseral minimum mentes! 8 pettora cata! Qualibus in tenebris vita quantisque perielis Degitur hoc ævi quodumque est! &c.

Qui sic sapinat, sat scio, à vulgari & idiotico hominum genere contemnunum serè & irridentur, tanquam aerea quædam Animalcula quæ auras captant & inani væscuntur æthere, hoc est, quæ sevinsculis rerum umbris evanidísque imaginationibus indulgent, sensu verò rerum solidaque sub-

stantia prorsus privantur.

7. Sed bonos hosce viros obsecro mihi narrent, qua in re Potentes illi atque Divites Nature donts magis solide fru-untur quam isti qui, tametsi necessaria ad victum ipsis non defint, tenniori tamen ntuntur fortuna. Num sapidius & judundiùs edunt vel bibunt quam paupbriores 'illi qui honestis laboribus diem terunti & vidoribus addunt temperantiam? i Nom altius illis profundiusve dormiunt, aut firmiori animi corporisq; utuntur valetudine? Quòd si nihil horum sit, an non ipsi Potentes atque Divites æquè imaginationibus indulgent, ac qui Virtuti veræque Sapientiæ sunt dediti? Qui si redè existimantur auras captare & inani vesci æthere, magni sane illi viri atque opulenti potiori jure ex superfluis suis divitiis & honoribus nihil præter fumos, vapores, pinguiorésque quasdam suligines, haurire censendi funt. Utrum verd præstet

ster puriori aere vesti an crasso & fuliginoso, discutiendum aliis per otium relinquo.

Si ventri bene, si lateri est pedibusque tuis, nil Horat. E. Divitia poterunt regales addere majus. pift. lib. 1. Epift. 12.

- Quod si corporis functionibus & commoditatibus pares sunt præpotentes illi, & pauperes, quibus tamen interim ad vitam necessaria non desunt; superest ut solis animi cogitationibus & phantasmatis dif-ferant. Utri verò pulchriores habituri fint præstantioresque animicogitationes si-ve phantasmata, illine qui supersluis opi-bus & honoribus inhiant, an hi qui Vir-tuti veræq; Sapientiæ totos se dedunt, nemini, opinor, difficile esse potest augurari.

8. Postremò, ut in nihilo deficiat hæc nostfa Parænesis, etiam de Divino illo Amore atque Intellettuali superaddimus, quod omnibus nervis eniti debeamus ad eum adipiscendum, \* tanquam primam & per-fectissimam omnium Virtutum mensuram atque normam; quam præsentem semper nos habere oportet & quasi ante oculos positam, \* ut ab hoc Divino exemplari omnium nostrarum actionum modos rationésque deducamus.

Hujus autem Divinissimæ perfectionis, & quâ nulla major in naturam humanam cadere potest, Procreatrices præcipuæ & Con-

Conservatrices sunt Humilitas & Temperantia. Voluptates verò escorporis Divinum hunc animi fensum extinguunt, quemadmodum etiam facit effrænis illa Divitiarum & Honorum cupiditas. Anima enim contractà in fordidos hosce cæcósque ardores, libera illa & cœlestis flamma continuò suffocatur. Unde necesse est hominem obductis hisce tenebris in varia turpitudinis atque injustitiæ genera prolabi.

Si vis igitur Divinum illum Amorem ad-instar ignis cujusdam Vestalis in Templo Cordis tui perpetuò splendere & ardescere, \* sedulò tibi danda est opera

Temperantia & Humilitati.

9. Quòd si nondum tibi eluxerit, ardentibus ad Deum precibus cœlestem hunc ignem in Anima tua accende: memor interim, quòd folis verbis votísque parum proficies; \* quódque, dum ad hanc internam vitam ferventissimo voto atque affectu anhelas, externis moribus, quantum poteris, eam debes imitarl. Quod spero te facturum cum successu, si pauca hæc monita ritè observaveris.

A Voluptatum igitur illecebris diligenter tibi caveto. Nihil per odium vel invidiam contra quenquam patrato. Pau-peres pro facultatibus tuis sublevato & foveto. Iram contra hominum injurias & contumelias strenuè comprimito. Humilis & abjectæ fortunæ homines ne petulanter

lanter conculcato; quin & Paupertati probæ aliqualem honorem & observanti-am deberi censeto. Malum bono comam deberi censeto. Malum bono compensato, & amarulenta dicta blandis & benignis alloquiis diluito. De inimicis tuis nè tum quidem cùm securè poteris vindictam sumito: nec tamen ità amicitiam cum quoquam cole, ut Virtutem Veritatémque illius causa deseras, publicamve ei postponas utilitatem: hoc est, Non quod tibi ipsi vel cuivis alteri, quantumvis amicissimo, ex animali sensu adlubescat, sed quod propria Conscientia simpliciter & absolute optimum judicaverit, summa side & constantia prosequere.

10. Atque hæc sunt quæ dicenda censumus de Virtutum acquistione tam in specie quàm in genere. Totam jam tandem documentorum seriem brevi illà Pythagoricà hortatiuncula claudemus: His operare, hac meditare, hac omni studio atque

rare, hac meditare, hac omni studio atque curà amplestere: Hac enim pedes tuos in Divinis Virtutis semitis ità demum sirmabunt, ut nunquam eos sinant aut vacillare aut labi. Quæ quidem Virtutis persectio humanæ Felicitatis pars longè maxima est & principalissima. Solum superest ut de illius tandem partis acquisitione quæ in Bonis Externis consistit breviter agamus.

SCHO-

# ŚCHOLIA

#### In CAP. VIII. SECT. VIII.

Anquam primam ac perfectissimam omnium Virtutum mensuram atque
normam, &c. Hinc igitur rursus pater, nos
in Noematis Moralibus bujus prima maximeque Fundamentalis Legis omnis vera Moralitatis mentionem omisise, non quidem ex
so quòd nesciremus reverà primam esse maximeque Fundamentalem Legem, sed quòd talis esset qua non nisi Adeptis Regenitisvo innotesceret. Noemata verò Moralia istiusmodi sunt qua omnibus bominibus, Itregenitis perinde ac Regenitis, nisi in meras
pecudes degeneraverint, possint innotescere.

Ut ab hoc Divino exemplari omnium nostrarum actionum modos rationesque deducamus. Quod id ipsum est quod monet Apostolus, Omnia vestra siant in charitate. Qua proculdubio aureorum illorum seculorum, Philadelphianæ Ecclessa statu prasiguratorum, suprema Lex erit & communis quasi Tessera.

Sedulò tibi danda est opera Temperantiæ & Humilitati. Temperantiæ quidem non solum evitando manisesta in ingluviem, Ebrietatem & Libidinem, à quibus corpus hoc terrenum laditur, sed ità curando externum hominem ut nulla interno siat injuria, quemquemadmodum fusiùs explicavi cap. 5. sect.
11. Humilitati autem, non solum contemnendo Divitias & Honores externos, sed extinguendo penitus ex animo omnem sensum gloria & existimationis apud homines, ut omnia agas ex puro amore erga Deum atque

proximum.

Sett. 9. Quodque, dum ad hanc internam vitam ferventissimo voto atque affe-&u anhelas, externis moribus, quantum poteris, eam debes imitari. Immensi momenti est hoc monitum, presertim adversus quosdam, qui bona maláque opera, nisi quis ad internum bunc vita statum pervenerit, perinde habent, nihilque apud Deum ac-ceptum iri contendunt, nisi ab ipsius spiritu profectum. Quasi verò naturali conscientiæ sua partes agenda non essent, nibilque faceret ad assequendum excellentissimum illum interna vite statum, si quis ratione convictus de illius prastantia, eum externis moribus quantum potest imitaretur: Hac imitatione non quidem contentus, sed quod, cum sincerus sit, hanc qualemcunque velit Deo oblationem offerre, tanquam certissimum, & sibi pariter atque Deo, sinceritatis sua testimonium. Enixè interim anhelans ad internam illam Divini Amoris perfectionem, perpetuisque precibus Deum solicitans, ut sanctum illum Spiritum ubertim ei infundat, ut sic perennem tandem aterna justitia sontem in corde suo ebullientem persentiscat. Omnes autem bonas actiones externas interim negligere donec huc perventum

ventum sit, videtur prosetto vafram quandam Hypocrisin potius sapere, quam, que nuso pratextu unquam intermittenda est, Animi sinceritatem.

### CAP. IX.

## De acquisitione Bonorum Enternorum.

Unntilla pars Benerum Externorum ad humanam Beatitudinem requiratur, fatis suprà indicavimus. Restatjam ut breviter evincamus, si vel ex illorum omnium quæ diximus Bonorum externorum accumulatione humana Felicitas aliquo modo perfectior videri possit & consummatior, quòd Virtutes morales non mediocrem vim habeant ad eorundem etiam omnium acquisitionem.

2. Præcipuas igitur eorum species recensebimus denuo, perpetuoque indigitabimus quantam vim habeant ex Virtutibus aliquæ, si non omnes, aut ad illa ipsa bona acquirenda, aut saltem quæ ipsis analoga sunt, & quæ prastantiora tamen els rectius existimare poteris quam succedanea.

3. Ceterum quod ad duas primas ipsorum classes attinet, Bona utique illa Anima atque Corporis, manifestum est permagnam vim habere Virtutem ad ea ipsa \* in specie adipiscenda, vel saltem augenda & conservanda. Quod primò liquere potest de Bonis eis externis quæ ad Animam reseruntur; qualia sunt Ingenii dexteritas & subtilitas, Memoria sidelitas & comprebensio, item Scientia, Ars, & Sapientia.

Ecquid enim Ingenium acuere magis potest subtiliusve reddere quam Philosophica illa quam supra descripsimus Temperantia? Cum è contra vel optimum subtilissimumque ingenium ex Ebrietate & Ingluvie turpsque voluptate obtusum torpi-

damque evadat.

4. Eadémque prorsus ratio est de Memoria, cujus vires proculdubio mirum in
modum conservat confirmatque Sobrietas
& Temperantia; Exercitatio autem adauget, quæ fructus est Industria & Diligentia: Cum interim nihil magis illam facultatem labefactet quam Ebrietas, Venúsque immoderata, quam Somnolentia

denique, & Desidia.

5. Artes Mechanicas Virtus quidem non docet Moralssve Philosophia; nec sanè Scientias Physicas Mathematicas ve: verum nè parum contribuere videatur Virtus ad eas omnes ediscendas, ex prædictis satis constat eam conferre & Ingenii subtilitatem & Memoriam. Quibus Diligentiam addas, &, qua Mathematica præsertim studia carere non possunt, Mansuetudinem quandam animi & Patientiam.

V 2

6. Sum-

6. Summum verò divinissimumq; Moralis\_ Philosophiæ donum habenda est illa quam aded accurate suprà descripsimus Prudentia, quæ quidem cum ad omnes Intellectuales habitus acquirendos permagnam vim habet, tum ad Sapientia acquilitionem, omnium sanè maximam. Cui tamen tanquam individua quædam comes adjunca semper intelligitur illa quam modo dixi

Philosophica Temperantia.

Fruftra enim ad reram Divinarum cognitionem aspirat, que proprie Sapientia dicitur, qui hisce duabus Virtutibus destituitur. Impuro enim sas non est quod purum est attingere, quemadmodum præclare nos docet in Phadone Plato! Qui cum inibi contendat neminem nondum exuto corpore ad puram sinceramque Veritatem perve-nire posse, quid, obsecro, existimandum est de eis qui ne vilissimas quidem corporis fordes & enpiditates exuerunt, adesque cæcutiunt, ut nè opus quidem esse arbitrentur ad Veritatem percipiendam ut hisce corporeis inquinamentis expurge-mur; sola sufficit industria & indomita quædam animi pervicacia. Qua quidem nulla potest esse vox vesana magis magisve ridicula.

7. Perinde enim est ac si quis oculo-rum lippitudine laborans, qui tamen velit etiam res longinquas clarè & distinctè perspicere, nolit tamen oculis medelam adhibere, sed pertinacem tantummodo sæpéque péque repetitam aciei intentionem in objecta quæ aded gestit cernere: Quo tamen tantum abest ut melius videat, ut potius necesse sit quod intempestiva. hac cernendi contentione magis magisque indies cæcutiat. Est autem hæc oculorum medela, illa nimirum fuprà dicta Pruden-

tia & Temperantia.

8. Ecquis enim est qui proprio Marte de Deo, de Anima nostra Immortalitate, déque Divina Providentia, solide & constanter Philosophari potest, absque aliquali Animæ à suo corpore separatione, hoc est, absque Platonica illa mortis meditatione, quâ à corporeis omnibus affectibus rescindimur quasi & revellimur, quaque in amorem illum Divinum, qui folus vera certaque de abditissimis rerum Divinarum Mysteriis oracula essundere novit, abripimur toti & absorbemur? Quanto enim magis per Prudentiam illam Temperantiamque Philosophicam extinguuntur in nobis animales affectus & corporei, tanto magis in confensum cum Intellectuali Mundo, inque Divini Luminis conspectum, emergimus.

Sapientia igitur, sive Divinissimorum Arcanorum Scientia, perfectæ Virtutis genui-

nus fructus meritò est habendus.

9. Quod ad ea bona quæ ad Corpus referuntur attinet, cujusmodi sunt Robur, Agilitas, Sanitas, & Pulchritudo; Robur sune non tam Virtutis donum quam Na-. V 2 turæ

turz videtur: quanquam ipfius Confervatio etiam Virtuti fit accepta referenda. Imò verò non videtur omnino veri diffimile quin Corpus, quod alioqui infirmius futurum erat, ex Tolerania exercitis multò possit fieri robustius.

Agilicas verò corporis non solum Virtutis alumna esse potest, sed etiam genuina silia. Temperantia enim & Diligentia superssum corporis molem ut plurimum diminuunt, satisque magnam spirituum copiam progignunt. Unde necessario nasci-

tur hæc corporis Agilitas.

no. Virtutis autem donum maxime omuium conspicuum est corporis Savitas, quæ cum omnibus fere Virtutibus, tum præcipue Temperantia debetur & Piatati, juxta Chaldaicum illud, si recte memini, Qraculum;

Ad Pietatis opus wegetum si extenderis ignem Mentis, & hos fluxos Sanabis corporis artus.

Expurgatus enim Animus etiam corpus quodammodo purificat & emundat benigada; fua luce irradiat, virésque ejus corroborat. Dum verò ipsa Anima vel acessiti odio, vel invidià tabescit, vel cæcis quibussibet curis marcescit & cupiditatibus, impossibile est quin simul labesactetur corporis etiam sanitas atque robur. Quid igitur tandem siet de eo corpore cujus vires ebrietate quotidiana & ingluvie

## Cap. 9. Enchiridion Ethicum.

vie obruuntur, aut indomita exhauriuntur libidine?

rin. Sunt igitur corporis morbi ut plurimum vitiorum animi effectus. Nam & Majorum peccata fæpenumerò Inunt infelices posteri, Parentumque morbi simul cum agris titulisque quasi hæreditario quodam jure in filios derivantur. Quod quidem onus nulla efficaciori ratione absicere à se possunt & excutere, quam si severiter velint Pietatem & Virtusem colere.

Quemadmodum enim omnibus animi Vitiis Justitia antiquior est, ità omnibus corporis Morbis illius Sanitas & Valetudo: Prout etiam innuere videtur vetustum illud carmen apud Maximum Tyrium; O Dearum antiquissima Sanitas, Utinam tecum habitem Vita quod reliquum est mea. Cuius voti nemo citius suturus est compos quam qui sincerè Pietatem colit & Virtutem.

gitrix Virtus sit & conservatrix, necesse est ut eadem quoque corporeæ Pulchritudinis sit itidem mater pariter atque nutrix: tum quod Venustas corporis sive Pulchritudo quasi slos & fructus ipsius Sanitatis sit, nec tam re quam mente & cogitatione à corporis valetudine seceni possit; tum etiam quod Virtus sit ipsius Animæ & sanitas & pulchritudo, quæ dum è spirituum motu, qui tum per oculos præcipuè tum per totum vultum transsu-

cent, emicare cernitur, non potest non mirabilem elegantioribus formarum spectatoribus venustatis decorssque speciem exhibere: ut omittam ea quæ ad totius corporis gestum attinet atque motum; qui non potest non esse admodum honestus & venustus, dum à pulchra probaque Anima gubernatur. Quam amabiles Virtutis indices siat oculi, observavit etiam † Maraus Arteninus: Vir honus for simpler sor honester.

TW is cus Antoninus: Vir bonus & simplex & beeavlorlib nignus etiam in oculis hac pra se fert, nec

10. sett potest se abscondere.
15. 12. In iis verò

13. In iis verò qui à nativa Innocentia vel ab acquista Virtute desciscunt, & ad Vitium inclinant & turpitudinem, observare sanè potest non imperitus spectator, ipsorum etiam vultus paulatim immutari: &, tametsi nec siguræ concinnitas desit, nec vulgari forsan oculo satis gratus color, slorem tamen sormæ lucémque animadvertere poterit hèbescere paulatim, & ex sinceriori luce in igneam quandam impuritatem sæcémve spissescere; Spirituum etiam motum subdolum magis magisve stupidum sactum esse; totúmque aspectum aut sictum & artissciosum, aut durum impurdentémque, evasisse. Quæ veræ moralsque vultus pulchritudini prorsus sunt contraria.

14. Qui verò è contrà sedulam Virtuti dant operam, & ad purgatum Animæ statum seriò contendunt, etiam vultus eorum oculosque verecundiores lucidioresque paulatim sieri observare licet. Quin & in

eis

eis ipfis quorum facies ex nimio fortasse Virtutis veræque Sapientiæ studio pallor maciésque totas occupaverint, notare tamen poteris amabilem quandam & venerandam venustatem & benignitatem etiam pallori huic & maciei ut plurimum insidere. Adeò ut nemini pulchritudo corporis deesse possit cui pulchra non deest Anima, quæ mundos purósque corporis spiritus venustè & decorè moderetur.

15. Quantum igitur Virtus ad acquistionem Bonorum animi corporisque conserat ex prædictis abundè constat. Quantum verò ad ea Bona adipiscenda valeat quæ ad Suppositum referuntur, (qualia sunt Libertas, Honores, Divitia, Nobilitas, Amicitia, & id genus reliqua,) ex subsequentibus patebit. Quæ quidem cum ea ipsa sint bona quæ bona Fortuna vulgò dicuntur, non est prosectò exspectandum ut tam necessario nexu à Virtute dependeant quàm illa bonorum genera quæ præcesserunt. Quòd verò de se apta nata sit Virtus ad ea assequenda, equidem credo haud difficile fore perpetuis rationibus evincere.

16. De Libertate enim manifestum est quòd etiam integræ Gentes eam Virtuti debeant, dum incursantes hostes à patriæ sinibus per Fortitudinem strenuè amoliuntur, sine qua impossibile esset quin in turpem durámque abducerentur servitutem. Qui verò in bello capiuntur servique siunt, haud rarò accidit quòd postmodum ob si-

dem, prudentiam & diligentiam, à Dominis suis manumittantur; quemadmodum passim observare licet in Comædiis Romanis. Quòd autem in Pace Institia Legumque observatio Libertatem nostram conservat, dum Fures, Latrones, Homicidæ, dum Patriæ Principisve Proditores conjiciuntur in vincula, morque capite ple-Auntur, ità obvium est ut nihil necesse fit notare.

17. Quód si fortè vir probus (quod ra-riùs tamen contingit) etiam Virtutis causa abducatur in carcerem, omnem tamen Libertatem suam perdidisse nullo modo est existimandus. Equidem si quò retrudi posset ubi à Deo Virtutéque secluderetur, ii demum carceres horrendi meritò videri deberent valdeque extimescendi: Hujusmodi autem kulli sunt præter sold improborum animas.

Frustrà igitur viro probe carceris squalorem, frustrà solitudinem minitaris: Siquidem ille non potest non splendide habitare, quem præsentia Divina illustrat semper & circumfulget; nec solus esse, quicum universæ tam libere versantur

Virtutes bonáque Conscientia.

18. Præterea, cum Libertas sit nihil aliud quam potestas agendi ut velis, manise-stum est quod vir probus liber sit etiam in vinculis & carcere; quandoquidem necesse est ut ille semper agat ut vult, qui non aliter secum agi velit ac Divino Fato &

Providentiæ visim est, utpote qui animum voluntatemque suam Providentiæ Divinæ conformem semper habet & consentientem. Omne mini congruit placetque quod N estibi gratum est & congrum, & Munde, i. e. iavlorlih, O pulchra rerum Universitas à sapientissi-4. cap, mo Deo condita & gubernata. Quæ divi-23. na prorsus vox est Marci Antonini, veróque Philosopho digna.

19. Quantum verò ad Havores; Ecquis inveniri potest ad publica munia obeunda instructus magis magisve idoneus quam vir probus, quem Justitia, Magnanimitas, Fides, Constantia, Muniscentia, Prudentia, Fortitudo, Vigilantia, reliquaque id genus Virtutes, tam mirisce muniunt & ador-

nant.

Quin & de facto hujusmodi sunt omnes per totum terrarum orbem qui ad publica eliguntur munera; aut saltem sub hisce titulis commendantur, coluntur, decantantur. Quòd si revera tales aliqui non essent, essent tamen ad minimum virorum bonorum vicariæ quædam imagines, atque statuæ ipsorum titulis nominibusque ornatæ, quas dum homines colunt, etiam ipsos viros bonos tanquam invisibilia quædam Numina existimandi sunt colere & venerari, Adeò ut nemini certius Honores debiti deserri videantur quàm viro probo, quem aut ipsum, aut ipsus saltem imaginem, omnes ubique terrarum homines colere observantur.

20. Sed

20. Sed nè direscat satis vir bonus periculum est, cùm fraudes, rapinæ, persidia, adulationes, amicorum proditiones, & id genus reliqua flagitia, ad opes accumulandas via videantur compendiosifisma.

Est autem illud stultissimum direscendi genus, quando pretium millecuplo majus valore rei emundæ solvitur. Quod tamen sit, quando quis vel minutissimam Virtutis partem Honoribus commutat vel Divitiis. Honestiores suppetunt ditescendi rationes etiam è Virtutis penu depromptæ. Cujusmodi sunt Diligentia, Fides, Frugalitas, Temperantia, & id genus aliæ Virtutes, quæ proculdubio satis magnam vim habent ad honestam quandam opulentiam rerúmque copiam. O dii immortales! (inquit Cicero,) non intelligunt homines quàm magnam vestigal set parsimonia.

21. De Nobilitatis acquisitione nè mini-

21. De Nobilitatis acquisitione ne minima quidem suboriri potest addubitatio, cum ipsa Virtus verissima sit Nobilitas, & persectissimus primusque omnis nobilitatis sons atque origo; quemadmodum supra ea de re aliquanto sussimus.

fons atque origo; quemadmodum supra ea de re aliquanto sus disservimus.

22. Postremò, quod Amicitias attinet, quantum ab eis Virtuti debeatur ex eo intelligas, quòd nullæ veræ sine Virtute Amicitiæ esse possunt, nec ullus purus & ingenuus Amor, sed solummodo sordida sucri alicujus vel emolumenti cupiditas, aut inutilis quidam sevium & nugantium animorum sus & lascivia.

tari necesse est.

Sola Virtus veras conciliat Amicitias & conservat, quæ cum se extulit, (prout præ-clare ea de re disserit apud Ciceronem Inelins,) luménque oftendit fuum, & idem afpexit agnovitque in alio, ad id se admovet, vicissimque accipit illud quod in altero est, ex quo exardescit Amor sive Amicitia. Additque insuper, Amare ninit aliud esse nin cum ipsum diligere quem ames, nulla indigentia, nulla utilitate quæsità Ad quem sensum etiam alibi loqui-tur, Cicero, pauloque apertius & venusti-us; Amicitiam si ad sructum nostrum referamus, non ad illius commoda quem diligi- De Natura mus, non erit ista Amicitia, sed Mercattera Deorum quadam utilitatum suarum.

Unde consequitur, nullum humanæ vitæ præsidium ipså Virtute majus esse posse, cùm sola per se tantam vim habeat alliciendi homines ad diligendum & ad conciliandam eorum benevolentiam, quam omnia honesta & opportuna ossieia comi-

23. Est certè Virtutum choro una Veritas quæ Amicitiæ minus apta videtur, cum edii potius & inimicitiarum parens à plerrique habeatur. Ubi profecto perridiculum quiddam mihi semper visum est accidere in rebus humanis, quod illius Judicis vocem oderint plerumque homines, ad quam ipsi tamen perpetuò videri volunt provocare.

Cæte-

2 Cæterum nulla firma constansque Amiedia Veritate carere potest, non magis quam side & simplicitate, que necessarium est omnis verze Amicitize sundamentum. Neque enim sidum esse potest (inquit Cicero) multiplex ingenium & tortuosum; addo occuleum eacithmoe: multo minus addo occultum tacithmor: multo minus adulatorium nimisque obsequiosum. Molesta quidem Veritas est, sed Obsequium multo molestius, inquit ille, quòd peccatis indulgens præcipitem amicum ferri sinat.

Sed nec molesta Veritas est eis qui serio Virtuti dant operam, quos non potesta non mirisce obsectare omnis prudens Monitio que acerbitate caret ex contumelia, tanquam indubitatum persectissime Virtutis sincerissimaque Amicitia testimonium. hium.

24. Fateor equidem multo deductius hisce de rebus agi posse multoque copiosius: sed pauca hæc sufficiant ad significandum quam magnum momentum ha-beat Virtus ad Externa etiam Bona cu-· juscunq; generis adipiscenda, quamque tutum firmumq; contra omnes humanos casus in ea positum sit præsidium

#### CAP. X.

De Bono illo Externo, Summo Æternoque, ad mentem Philosophorum.

Nicum solummodo superest Bonum externum, quod & zternum est.

Celum ipsum non stultitis, quod dicitur, sed Virtute, petinaus, beatorumque geniorum societatem. Qualem describit Oraculi Responsum de Plovini anima transitu ad felicissimum illum statum:

Heroum blandis spirantem leniter auris;
Héic ubi Amicitia est, ubi molli fronte Cupido
Latitia replens liquida, paritérque repletus
Semper ab Ambrossis sœcundo è Numine revis.
Unde serena quies casterum & dulcis Amorum
Illecebra, ac placidi suavissma stamina venti.

2. Cui quidem descriptioni assine est pium illud Catonis votum & Prosessio; Non
me vixisse pænitet, (inquit ille) quoniam ità Cic. de
vixi ut. non frustrà me natum existimem; semesture.

& ex vità hac discedo tanquam ex hospitio,
non tunquam ex domo. Commorandi enim
Natura diversorium nobis, non habitandi locum, dedit. O preclarum diem cum ad
illud Divinum Animorum concilium catumque
prosiciscar, & cum ex hac turba & colluvione discedam!

latione.

Scipionis.

3. Quam opinionem etiam, tanquam de fuo, repetit-alibi. Marcus Cicero. Non enim is ego sun qui Animum simul cum homine interire putem, tantumque mentis lumen Divina Natura delibatum posse extingui, sed potius certo tempore emenso ad immortalitatem redire. Quod ità ab co dicitur, quali præsens hæc nostra vita mors quædam A-In Somnio nimæ effet. Quod diferte affirmat Scipio Africanus percontanti Cornelio de fuis de--functis an viverent: Imo verd (inquit)

ii vivunt qui ex corporum vinculis tanquam è carcere evolaverunt : Vestra verò que dicitur vita mors eft. Hujusmodi multa pasfim apud Cierronem occurrunt, ut de Plo-tino nihil dicam & Platone.

4. Quæ quidem Immortalitatis spes, cum etiam Paganis illam antiquitus effulfise arque enoruisse videamus, è Morali Phi-·losophia nullo modo est excludenda; utpote que malorum corum omnium externorum quibus innocua Virtus, sive per arcanum quoddam fatum, five per nefariorum hominum invidiam & improbitatem, in hac vità vexari possit & affligi, certissima sit justiffimaque compensatrix. Hac igitur spe sola fretus vir probus atque magnanimus omnia quæ cadere in hominem possint subter se habet, eaque de-spiciens casus contemnit humanos, culpa-que omni carens, præter Virtutem & im-mortalitatem nihil censet ad se pertinere. Quemadmodum alicubi de Virtutis robore præclarè gloriatur Cicero. 5. Erat

fiducia olim Im Socrate valle memorabilis, qua tam facile adversarios sues mortemi que ipsam contemipst. Qui cum Apolinis oraculo sapiantissimus est sudicutus, in hoc tamen sold sapere viders voluit quod, cartera incertus, de Anima immortalitate nihil dubitarit neque enim hac de re (ut restaur apud Ciceronem Lelim) tum hoc, tum illud, ut in plerisque, sed ident dicebat semper, Animos hominum esso Divinos, issque cum è corpore exissent reditums ad colum parère, optimoque & justissimo cuique expeditissimum.

externa videri possit Virtus nobis ossicere, aquo tamen id animo constantique serendum est, cum adeò ingens nos maneati post breve injus vitæ curriculum compendatio. Imò verò in lucro potius ponere debemus quicquid in externis bonis, Corporis puta & Fortunæ, patimur; quandoquidem, si recte atque sapienter, &, proput res ipsa nos monet, hujusmodi jacturis uti velimus, quantum Bonis istis externis adimitur, internis Animi bonis tantundem additur & amplius.

Cum verò Bona illa externa, sicut Corpus ipsum, mortalia sint & caduca, Interna verò non minus quam ipsa Anima immortalia & sempiterna; equidem ex his multo adhuc confirmatiores esse debemus ea lucra potius, quæ in corpore vel fortunis

tunis patimur, appellanda elle quam damna & infortunia, auctiorésque & locupletiores nos exinde magis heri quam mutilatos quayis ratione aut diminutos. suo 207. Quemadimodum genim perridiculum effet, fighis, ex eo quòd pretium solverit centuplo minus viliudve ea re quam emit, conqueres etur tamen se hac ratione factum pauperiorem, fortunasque suas inde esse comminutasion Ità profecto mini videtur zque absonum atque absurdum siquis contra Divinam Providentiam querelas adhiberet ob ea que in externis bonis patitur, cum ex iftis damnis & injuriis tanta internis animi bonis fieri possit accessio, qua maximam fane partem humanæ felicitatis conficiunt, que mon brevissimo hujus vitæ spatio, sed æternis immortalitatis feculis, mensuratur, & clauditur. Ità ut si quis recte sapere velit, non tam abhorrere debeat à rebus asperis & adversis, quam eas tanquam sapientissimi Dei dona, maximaque & efficacissima Virtutum perficiendarium instrumenta, agnoscere & amati velimus, quantum in mis ilijs cuifalq Hæc enim animæ vires explorant, omnéque ejus vitium & Anbiginem deterunt & abstergunt; hæc Prudentiam, Fortitudinem, Sinceritatem nobis ingenerant omnemq; omaino Virtutam; aut faltem pullam in nobis hactenus finceram fuille Virtutem, in opprobrium nostrum, clarifsime demonstrant. Cum igitur externa illa 

Cap. 10. Enchiridion Ethicum,

illa mala adeò utilia sint, existimari etiam debent, ut salubria omnia medicamen-

ta, tolerabilia,

8. Atque ca certà mala externa que Animum nostrum affligere non possunt, nisi per propriam ipsius imaginationem, (juxta illud Epicteti, persunbant homines non res Bookirte ipsa, sed, falsa ipsorum de rebus sententia,) cap. 20. A qui, illa intoleranda funt, parum fe in Virtute profecisse agnoscat. Virtus illa nulla est qua propriis viribus, nullis externis fusfulta adminiculis, omnes imaginarias passiones non valuerit devincere & debellare. Ipsis verò corporis sensibus molestis & dolorificis obniti, etsque comprimere vel demulcere, aut efferatiores facos constanti tamen animo perserre, id cente supra humanæ naturæ vires politum esse potsori jure existimetur.

Qua igitur de re præclare, ut de omni-resculare.
bus, Cicero; Dolor esse videtur acerrimus Quest. lib.
Virtuti; adversarius; is ardentes faces intentat; is fortitudinem, magnitudinem
animi, patientiam se debilitaturum minatur. Quodi tamen tam frequenter præstare mon posser, nisi nosmetipsi in culpa
essemus. Recte enim instituta probeque
imbuta natura res quædam invincibilis est.
Sed nos, quod merito ille conqueritor,
umbris, deliciis, otio; languore, desidia animum insecimus, opinionibus makeque

more delinitum mollivimus.

X 2

9. Quòd

282 Enchiridion Ethicum. Lib. III.

9. Quod verò supra humanæ naturæ virtes non sit, vel summos dolores sponte nostra suscipere, ex eo manisestum est, quod vel inanis gloriæ cupiditate, vel ex alicujus consuetudinis vi aux superstitionis, multi permagnos quidem & intolerandos dolores pertulerunt.

74 susciperation 10. Nihil htc attinet dicere de pueris Quest. lib. Spartanis, qui ad aram verberibus accepti ut multus è visceribus sanguis exiret, nonnunquam etiam ad necem, non modò non exclamaverunt unquam, sed nè ingemuerunt quidem. Nihil de axoribus sudorum, quas cum plures singuli haberent, in certamen judiciúmque venerunt quæ cum defuncto marito viva comburerent, in certamen judiciúmque venerunt quæ cum defuncto marito viva combureretur. Nihil de Egypsis, qui quamvis carnificinam subire maluerunt quàm ibim, aspidem, selem aut canem violare. Nihil de Turcis aut Americanis qui immania spontaneæ Tolerantiæ specimina, aut superstitionis aut ostentationis causa, frequentissime ediderunt. Hujusmodi enim exemplis omnes scatent Historiæ.

exemplis omnes scatent Historiæ.

11. Quòd si natura rudis, inculta, im-

perita, barbara, veræque Virtutis rerumg, optimarum ignara, veræque virtutis rerumq; optimarum ignara, tanta polleat animi firmitudine & tolerantia; verane ac genuina Virtus, quæ Divinum quiddam est, cúmque Deo ipso conjuncta, splendidaque bearæ Immortalitatis spe armata semper & præmunita, potestne illa tergiversari, issque malis cedere quitus inermes ipso bar-

LouQ 4

barbaros fuccumbere maximopere puduifset? Minime gentium vera sinceraque Virtus id non potest. Facile tamen id possunt illius molliusculi quivis & delicatuli proci, qui leviter cum illa deliciari amant & colludere, nomenque suum ex ipsius familiaritatis opinione ornare utcunque & cohonestare: Siquid vere duri asperive illius causa subeundum præsentiant, per-sonam expunt perbelli isti Histriones, seque non Virtutis amatores, sed honorum, opum, corporisque voluptatum, palam apertéque ostendunt.

rteque oftendum. 12. Quamobrem qui serio philosophari velit, cum tam manifestum sit supra illius vires positum non esse, (quod\*infinitis ferè exemplis possemus probare, nisi brevitati studeremus,) oportet eum toto animo eniti ut perfectam assequatur Patientiam, quà omnes omnino animales voluptates corporisque dolores subter se habeat, prorsusque contemnat, solà Virtute contentus. certissimoque illo Virtutis fructu beata Immortalitate; nec audere priùs aut apud seipsum fingere, aut profiteri apud alios, se ullam habere Virtutem, quam eam, quam fuprà descripsimus Patientiams assecutus fuerit. Neque enim recte habere dicimur vel tenere id quod in cujuslibet potestate est è manu nobis excutere,

13. At verd inquies, Ain' tu, estne sic sapere via ad humanam felicitatem expeditissima? Magnatem me faciet hæc tua Хз PhiPhilosophia, aut Familiam meam opulentam? An non potius hæc tua decantata Virtus bonaque Conscientia, nilli fortè ubi benigniori degitur sub climate, recta perducer hominem ad Ignem vel Patibulum, quemadmodum infinita testantur exempla a primis usque temporibus repetita, pérque totum terrarum orbem passim edita? Ejusmodi vero Virtutis ratio exponi debet, non quæ aliquibus locis aut temporibus accommodata sit, sed quæ omni loco ac tempore quæ bona sunt nobis conciliet, mala verò aut procul a nobis avertuncet, aut saltem eis ferendis, siquando obveniant, nos semper efficiar pares.

Quantum Virtus ad Honores Opesque & ad alia id genus bona conferat, supra jam innui, nec hie repeto. Solum addo, honestam paupertatem injustis divitiis esse præserendam, easque divitias esse injustas quæ vel minima Virtutis jactura acquiruntur vel retinentur. Relinque tuis Virtutem tuam in hæreditatem, qua si carent, non merentur tuo tanto cum dispendio ditescere. Si tam habent, supersiuis non

indigebunt divitiis.

14. Quod verò Ignem attinet & Patibulum; Si Patientià cares, pro certo scias te occultum semper aut Principis, si res tulerit, aut Patrix, aut Religionis, aut Amicorum, aut horum omnium, tecum circumgestare proditorem. Quòd si Patientià satis sis instructus, dic feroculis issis, dic

distillis homiseen larvis, Alningoi komanims neg flammit ablumi polleinecaquis extingui; neciullis tortorum/lanienis diftrahi im partep neg difort pi, abd oplam: Vertitelle ab invita Anima divellimiter Developsion divinute rebrahnat! vel vot pupamina - 15. Prætereilst Summæieffel & impredi bitatis & stultimer quando Deus hanc viol tame nostram respostite mich labentissime reddere depblitum itam / potpati jultoquer Petitori. Repolui autem oli egelemper quoties ejulmodi proponuntur visiendi convi diciones qua confiltere noir poterimi cum ea oblervantia /quape Deo debemusi a ricidost, Adiperpera **situari**Pa**s** ->26. Postitema, In extremis angustiis non folere Denn deelle fuis, vitamque beatam vin in medils tormentis interrumpi, mov do non remittat fe Animus, nec eum ins cepti poniteat, fed forti & fincero affe &u in mediis doloribus ad Deum perpetub anhelet beatamque immortalitatem. mam enim nosbram ex omnibus histe sive exultionibus sivon lanienis ad oras superas, Divinumque illud Animorum concilium cottumque, integram & indelibatam perwolare, summisque gaudiis & tripudiis, tanquam ex dinturniori aliquo bello vi-ctricem exiliove reducem, in coelestem patriam excipi.

quam sures beatorum Gensorum Animorumique congressus & complexus! quami X 4 amica amica colloquia ! Qua congratulationes? redeunti divantis laboribus! Anime; tami que dira db. Veritatis Virtutifque amonem perpeffæst Quamilfolides, plaufous quam canoris acclamationibus "Superna il læ sedes reboabunt! vel potius quam. folidam & fempiternam felicitatem adipifcetur victrix Anima; in supernis illis sedi-bus! ubi zterna juventa slovet impollutus A mor, finceraque Amicitia; ubi divini difcurrent Spleatiores, pulcherrimique bonorum Geniorum obversantur vultus & afpectus; ubi purum circumfulget Verita-tis lumen, veræque Virtutis: candore o-mnia renident; ubi perpetua rerum pax & tranquillitas, quies inconcuste & inexpugnabilis securitas; ubi denique ea est voluptas & felicitas quam alibi humanæ animæ nusquam possunt experiri.

28. Dei enim imago quædam Animus est, ex ipso Deo delibata & prosecta: Prosecta autem à Deo cœlum ipsum appetit, nam in eum locum unde discessit semper optat redire. Terra autem si coi appetenda, Corpori foli est. At verd Animis &terna cœli sedes quærenda, eaque propria illorum patria. Siquidem animorum nulla in terris origo inveniri potest, ut præ-

Latione.

De Conse- clare ea de re philosophatur Cicero. 19. O vitam verè vitalem, que intimos Anime sensus hac crusta Corporis crassóq; cortice nudatos jucundissimis cell voluptatibus lenissimisq; Divine aure spiraculis

Digitized by Google

culis tam mirifice percellit, perflat & permulcet! O beatissimum victricis Virtutis statum omnibus bonis & gaudis circumsulentem! Sed & beatam illam moratem. & camissimum, que sfortes & constantes animas ad tanta gaudia tantasque voluptates transsmittit!

Magnatiunt, fateor, que hie loquori & per totum hune libellumi Majora talmen non funt quam que vere & genuid ne Moralis Abitofophie descriptioni competant: Neque enim recus Rationis list mites captumve transcurrunt, nec infignitorim Ethnicorum excedunt professiones & testimonia,

apertè dicam libereque quod sentio, nempe, Præclara illa serè omnia de Deo, de Anima, deque Virtute, que în veterum Philosophorum scriptis reperiuntur, vel que de præstantiorum Ethnicorum dictis savistre memorie produntur, aut antiquissime Ecclese Dei doctrine vetusteve Cabbale, aut aterno, Dei Filio, LOGO accepta esse referenda; qui ab omnibus retro seculis singulos homines aliquali, quos dam verò pleniori præter cæteros acrioríque, sensu honestatis imbuit.

\* Hac est enim illa lux qua illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum, prout Christiana testantur oracula. Pythagoram veró è sontibus Hebraicis sapientiam

Lib III tiam fuam hausisse Scriptores oveteres tum facri tum prophani suis centatim confirmant suffragils. Hujus autem sapientia partem præcipuam, de Dee, de Animet inse mortalitate, doque Kita an meribus, in Rlas ronem derivatam fuifie, mox in Staum Perist patumque, postea veto in totum ferriterrarum orbemoredundalle mananifestius widetur quam utiquisquami de co positique nich best mak gash end verw 2 saraid -122. Quamobrem ut practura aliquamentalitorum. Ethnicorum Virsus & Sapientia Divine Providentie vim & benignitatem penetrantem ad omnia & longe latéque dimanantem non mediocriter illustrant, ità sanè Ecclesia gloriam obscurare non posfunt; cum quicquid pulchri apud Ethnis. cos occurrit, aut Ecclesie Dei doctine debeatur, aut Divino Logo, quem Vetus Ecclesia è Tabernaculo edicentem, Nova verò (id est, Christiana) in humana Messie natura tanquam in sanctissimo quodant Templo gloriosè residentem, sanctè, prout par est, religioseque colit ac veneratura

# is a gird week for very hore lacen earn which shot common Lan Al stade of

In CAP. X SECT. XXI.

AC est enine illa Luk que illuminat Mundum Sensentiam bane è Su Johanne deprempeam to sense adhibee, quo valid north pieur tanquam fi ad aternum Logon mude ac simpliciter spectature pertineret, Grad illius operationes ante Ingarnationem perinde atque post. Verbaques faccor, absolute conside nata ad cum fenfami fatis apru fuot, siegae, ut Phrasis quadam Scripturalis, usurpari pust Sed enim! vere folidum ac. y enuinum sensum istorum verbonum, hand ita priden cum primam partem bujus primi Capitis Evangelis Johannis penficulatius erdandnaffem, longe alium effo pro compersissimo babui. Nemineg; praeunte, sponto mea si non didiniori aliquo instinctu, in cam sententiam incidi, at efychology eis it nioquov and is pais it windings referendum prorsus existimarem. Quam postea ex Grotio intellexis Vererum quorundam opinionem fuiffe, Cyrilli pura & Angultini, atque aliorum, noftrumque etiam. Hammondum ed propendere mox observavi. Ac proinde nicessario to ous to admonde intelligendum. esse de Anima Messia cum aterno Logo nostraque demum carne unita. Id vero quod me maxime ad banc cogebat sententiam, erat.

rat, quòd notaffem veram hanc lucem cum Propheta Johanne companaris unde statim intellezi impossibile esse, ut no pos no annonde de aterno Logo abstracte intelligatur, fed de lumine concreto, Prophetave aliquo eximio, (qualis ipse est Christus, sed eo nomine à Mose pradittus) necessario intelligi operare. Nibil enim magis absurdum esse potest quais ut Johannes cum aterno Logo, non aucene eum Christo, Propheta nempe cum Propheta; bamo cum homine, conferatur. Ipseque Christus Persona visibilis, de se testatur, Johan. 12. N. 46. Ego Lux in mundum veni. Et rursus, v. 35. de seipso loquens, Adhic parvo tempore Lux vobiscum est. Dum lucem habetis credite in lucem, &c. Et cap. 8. v. 12. Ego sum Lux Mundi. De Anima verò Messia intelligi ex suprà citatis locis & ex capite nono v. y. porrò manise-fum est; Quamdiu sum in Mundo, Lux sum Mundi. Brevì verò exiturum se ex boc Mundo innuit versu pracedenti. Unde manifestum est de Anima Messiæ non de Aterno Logo intelligi. Ex quibus locis smul consideratio abunde patet, quam naturaliter के क्वेंड को बेरेम आपने हिन्द्रं प्रीप्रका लेड के प्रविद्यार, de Christo quateuns bumanam animam corpusque includat, intelligatur; ità ut de Homine Propheta, quicum Johannes comparari possit, accipi debeat, non autem abstratte de Aterno Logo, ut Sape apud Autores accipitur, duns verborum phrasin potius spectant quam corum, cum contextu, sensus coharenti-AM.

Hung ego sensum effe genuinum hujus loci pro persuasissimo habeo, & ut aliis idem per-Juadeam, brevem hanc Analysin quatworde-cim primorum versuum hujus primi capitis Evangelii Johannis ipsis ante oculos, quanto possum compendio, exponam. Horum igitur quatuordecim versuum scopus pracipum, maximeque generalis, est illustratio dignitatis Per-sona Christi sive Messia. Dignitas autem illustratur primò, à Divinitate illius; Divinitas ab unione Animæ cum Logo, a Creatione Mundi, & a Regeneratione Animarum quotquot in eum crediderint. Secundo, à collatione cum Johanne Propheta, illiufque, de ipso, testimonio. Tertiò denique ab ignorantia Mundi, qui optimum quodque ac Divinissimum semper rejiciunt, & tenebras pro luce eligunt, aut mediocribus saltem citius adharent quam summis maximisve ad qua rarò corum pertingit capacitat; unde factum est ut Testimonium Johannis ipst Messia u-Jui esset. Ad bac serè capita reserri possunt omnia, qua hoc Scriptura Paragrapho continentur, quemadmodum, quam brevissime potero, subindicabo.

Propter unionem igitur Anima Messiæ cum aterno Logo, Divini Numinis Triunitas quaturo primis versibus memoratur, recensenturque tres, Hypostases, sub nominibus vi sei, vi loge, vis cons, qua alibi appellantur à nathon à lòyes & vi ayer nuclua, I Johan. 5. 7. Ut verò Illuminatio passim Spiritui santto attribuitur, ità his vi con, v. 4. n i con ir

n oos W av gennur, Et vita erat Lux illa eximiorum hominum; vel Animarum pre cateris sanctarum, non quarumlibet, sed illibatà fanctitate pracellentium; articulos enim in to ous & in All av Seaton hoc in loca eminentiam quandam denotare nullus dubito, ut nec omnes homines Spiritu sancto illumi-nari. Mirifice igitur hunc locum illustrat quod occurrit libro Sapientia, cap. 7. ubi describitur Sapientia illa quam eandem cum aterno Logo antiqui Patres agnoscunt, de qua inter catera dicitur, "Est 35 en durn nvolvus νοεεον, φιλαραθόν, φιλανθεωπον. Ut hic apud Johannem, Er λόγω ζωί nr, ità illic Er σοola wesua. Qua Sapientia per Spiritum suum dicitur singulas per ætates in sanctas animas se transferre, & amicos Dei Prophetasque efficere. Zwh autem aque Hypo-stasis esse potest atque πγεύμα, nec vitalem tantum operationem significare, sed usias ζωπκήν vel ζωήν κοπώδη ut loquuntur Platonici.
Apud quos frequentissime τυχή ζωή appellatur,
nonnunquam ζωή ἀθδίζωΦ. Εχ certe si Evangelista Juzo pro Zwin posuisset, meliori jure jurare potuisset Amelius Platonicus, Per Jovem barbarus iste cum nostro Platone sentit, & suspicari Mysterium ab eo mutuatum. Nunc verò saniori judicio vel potius instinctu insal-libili, Sun non Luzi posuit, cum bee Vita Spi-Titus sit æternus, qualis nulla Anima esse potest, cum nullum Corpus sit aternum, ad quod Anima proprie refertur, nec Mundus aternus ante quem nulla creata est Anima.

Cate-

. Raterian ifta phiter. Hoc maxime votatu dignum cenfco quatuor primis versibus deftrinam Trinitatis includi, tertiamque Hypeltafin postquam Evangelista à munere illus minandi inspinandique Prophetas descripfiffet. eum fatim, quanquam fine mentique nominis, ad recordationem eximi illing Propheta Jefu Mazareni dolapsum esse, Successunque adventus illim memoria necolere. Qua certe Tran-Grio Saris cobarans aft, nec adro opus est his ad inspiratorum bominum licentiam recurrere, qui omnia pro impetu, non præmeditato dispositu, quod ait Grotius, commemorare consentur. Lux igitur v. 5. oft Anima Mel-Ge cum Logo quidem unite, & nunc demum incarnata, quem ipsum Jesum esse certa novit Evangelifta, quamvis nominatins non memoret, sed planissime indigitat, dum Johanni prefert, illinfq; de eq toftimonium adhibet, quod facit Vo. 5, 7, 8. Manifestum auten eft Johannem comparari cum luce v. 5. momorata. Que igitur nudus Logos atennus effe non poruit, fed Lux concreta, prose supris emplicavi, sivo eximine Prophecas Illa, verò Lum v. 5. ann qua comparatun Johannes of cadem Lux que occurrit Vi 9. Qua affirmatur de Rivali Johnnis, de ipse vero negatur. As proinde Josus Nazas renus, non autem nudus Logos v. 9. inteller gieur. Unde valde confensament, si non amuino necessarium est epocious es it no energ ad ने क्षेत्र men aucem ad कांग्रेस मेंग्डिक्स मान referri. Halle-

- Hactenus autem Lun bac eximia Jesus Na-Zarenus, consideratur tantiene de insignis quifianne, urpore qui unius tantum populi Lamisa ciaria erant. Jesus verb Nazarenus Dax Tum, quam de cansam dichem omnem homi-nem illuminate. Divinitat quem illim viz indicari videtur ante quinque ultimos versus. Decimus verd plane cam wignit à Munds Greatione. "Undecimus etium ex Hypothefi Fudaorum, quorundamque Patrum, (quod Anima Messie effet cum eterne Logo unita, que apparebat Patriarchis Jub nomine Jehovæ & Dei Israelis, qui & 17 N7DD everes dicieur apud Chaldaums Paraphrasten, queme Græci appellarent 263pr 348,) perquam oppor tune in Divinitatis illius testimonium pertyahi posset. Sed utennque cum ex decimo con stes Deum esse, Judaosque Dei populum fuiffe peculiarem, satis concinne dicitur incarnation ad suos veniffe, suosque enn non excepisse. Quod autem Regeneratio in nomen ejus credentium; 10, 12, & 13. ipft attribuieur, ta plane rursus arguirillius Divinitatem, cums Regeneratio siat per operationem rus Zwis, (qua in Logo esse dicitur) sive Spiritus Santei. Unde perquam apposité additur, V. 14. Kai ο λόγ Θ σὰρξ ἐγίνετο. Quod idem vales de que Kai & o noy @ oiph ipirero, Ne quis miretur Regenerationem Animarum Jesu Nazareno attribui, quippe qui merus home non eret sed Logos incarnatus; in Logo ve-

rd Land Leas sive Spiritum, per quem Anima nostra regenerantum, notatum est v. 4. & per eundam Singulas per centes eximios quofdam

bomines Amidos Dei fieri ac prophetas.

Quod autem quidam ex eo qued per totum bunc Paragraphum Anima Messie nulla mentio facta fit, colligere volunt, Logon cam fole corpore bunane sine anima canjunctum, Christum Dei constituisse, suamque opinionem confirmatum eunt en ille loce ad Hebræos. Cap. 104 V. 5. (Av) eigengiche eis the visper, Quapropter ingrediens, vel ingressurus in Mundum (nam F. 7: dicit, Ecge venio) filim dicit ad patrent Sacrificium & oblationem noluisti, corpus autem aptasti mihi; id est, tale concinnasti, in quo mortem pati possim & sacrificium sieri pro peccatie totius humani generis; quo intelligit coppus terrenum sibi à patre esse paratum, sic enim fignificat:) certe nec ex dicto paragrapho, nec ex hoc loco ad Hebrans ulla pasto deduci potest tam absurda conclusio. Immò verò multo tolerabilina esset supponera cum Judais antiquisque Patribus Animam Messix preextitisse cum aterno Logo unitam, (nam utrique Christum praextizisse aenoscunt, & antiquis Patriarchis apparuisse, cum tamen nudus Logos Christus esse non possit; unde Jehovæ nomen à primie feculis iest posit competere, ut & noment de agit Evangelista) quam Christum ex solo corpore humano & Divina Logo conflare, temer &

temere imaginari. Nam hinc causa patet cur omissa sit mentio anima Messie apad Johannem, quod "> אים i. e. אפער in se Animam Meffix concludat, ipsaque rursus omissio rem ità se habere aliquo modo arguat. Quod adhuc apertius facere videtur locus ille ad Hebræos: valdeque verisimite existimo eraditionem illam de contractu Patris cum Anima Messæ, (qua occurrit in Pesikta) de redimendo populo per mortem suam, eidem Scriptura quam citat Author ad Hebræos, innixum effe, illaque verba Pfalm. 40. v. 8. In volumine libri scriptum est de me, ad pactum hos referri. Et certe tum Grotius tum Hammondus מנלח ספר de instrumento contractus intelligunt, quod valde congruit cum illa Traditione in Pelikta. Vide Myster. Pietatis lib. 7. cap. 7 fect. 6. Quod autem Corpus aptasti mihi, de nudo Logo corpus humanum assumpturo intelligi non potest, satis constat ex dicto Pfulmo v. 8. ubi fit mentio de Lege cordi inscripta, quod sanè non nisi admodum duriter ad nudum Logon potest applicari, quast Lex Dei illius cordi inscribenda effet; igitur necesse est ut intelligatur de Anima Messie cum aterno Logo unita. Utrum verò Septuaginta pro Sur Sur le-gerint, quod propius ad illius sonum & notarum similitudinem accedit, an, quod innuit Grotius, קרנה, quod proprie vaginam, metap horice corpus fignificat, quafi aptandum esfet corpus praexistenti Anima Mes-sia, ut vagina gladio, in medio relinquo.

Quibus verò minùs placent tam longa ambages, dicunt, quando Logos dicitur caro fatus, per carnem σωεκδοχικῶς intelligi Hominem, hominem verò includere animam. Quantùm verò ad locum ad Hebraos, γικο veni. reddi posse, quanquam LXX Interpretibus visum est reddere, πκω, venio.

Intereà loci satis manifestum est, quis sit sensus genuinus noni versus primi capitis Evangelii Johannis, nec de nudo Logo intelligendum esse quemadmodum ipse, aliique multi hactenus intellexeramus, sed de Jesu Nazareno veniente in hunc Mundum accipi oportere. Nec omnes homines Divino Logo aliter illuminari, quam quatenus ille dici possit notiones boni ac mali, honesti ac turpis, animabus humanis in ipsa Creatione insevisse: Spiritu autem sancto, qui hic n con dicitur o in Logo esse perhibetur, eas tantum animas afftari, qua sinceras se prastiterint & lumine naturalis Conscientia rette ac fideliter usa sint; qua de re vide qua scripsimus Cap. 3. sect. 9, & 10, lib, 3. Enchiridii bujus.

# FINIS.

Y 2 Scriptorum

Lizzali !!

500

The second secon

in de la companya de la co

Service Committee Services

in the same of the

in a second of the second of t

n with the first to the contract of the contra

Andrews Durk (In the State Control of the Control o

2 1 14 1

mer and sy

Scriptorum Gracorum Voces ac Sententia, quarum Interpretamenta folummodo (occurrunt in antecedenti Tractatu, Grace hic restituuntur.

#### LIB. I.

CAP. I. At Tap qu'on Téaeson Evan

Seit. D. A sæs बेहुनार नर्सेंड शंहांडक करेन छ बे-

अротия हो उर्रास्त्र कार्री.

Karlor Cidy de textent to pul provor Ejadol biles,

**λλα κ) ουθαίμονες.** 

Συμπερίνει γ के नवेड किस्ट्रियड केंड्डीय हो निर्देश नवे क्षेत्र केंड्डीय हो निर्देश नवे क्षेत्र केंड्डीय स्थानीय प्रश्निम नवेडिया केंड्डीय स्थानीय प्रश्निम स्थानीय स

Sect. 3. Kai da rav agelav autar, iz da rav

Wyiav.

CAP. II. Sect. 2. To they 1907 delsor de po-

Sect. 3. H N Hobrit Teamol this eroppilat, w

The S' cucas mortae diores adres Ares Adorhe
Trea B or holden (fiv., if in aven y holdes.

O તોમાઉએક ટેપરીયાં માં મારે તેવા કે માને જાત કે માને જાત કે માને જાત તેવા માને જાત કે માત કે માને જાત કે માને જાત કે માને જાત કે માને જાત કે માત કે માત કે માત કે માત કે માત

Tor Bior Tor pul' depardas Hoston.

Sect. 4. Est pair fiedent indrantistants on the mage.

Τῷ γὰρ λογικῷ ζώφ ἡ ἀυτὴ πΕΕς κτι φύστ Τὰ κὰ κὰ λόγου. Sect. Sett. 6. Kana' को प्रश्नीमहरू, vel पूरा को 3 सर्वन्द्र-रूप की देंग नेहिंग.

Είτε όδι νές τότο, ότε αλλό τι, ό όδι κτι ου συ δεκό άρχειν κό ήγειδαι, κό έρνοιαν έχειν (περέ καλών κό δείων, έτε δείον δι κό αυτό, έτε) की ευ ήμων δειότατον, ή τέτε ένέρχεια κτι τ ολκείαν άρετην έπ αν ή τελεία ευθαιμονία.

Tav nahar ng Seiar.

Sect. 8. The eigeneum no End Stelov hobene.

AN' oi od σκονίες είναι τ ήθονην ε σπεδαίαν πεπόνδασμ είον οί, μη είδιτες το νέκταρ, είσντες τες δεκτάρ είνον πίνειν, κὶ εκ εξαι τέτε η δίον ε δεν Sect 9. Εὶ γέγονας τέτο, κὶ είδες αὐτό.

Δε τον μανθάνον α πεδίουν.

Sett. 11. Enaivor mer ton of agents, mang-

"And Ton caros લેગ્લુગ્રેંગ દેમ દેવના દેવના દેવના દેવના પ્રાથમ સંભ્યા

Sett. 12. 'Erd' अरब ४वे० प्रांत्य प्रकासामिक करमा

'And में देविणमा बेर्राणमा हो माज्यकाविड करोड़ की ने माज्यका, माज्य माज्य जिल्लाहरू माज्य जिल्लाहरू करा है कि

CAP. III. Sect. 3. 'Ο 35 μετά βίας εππερείξου λομομός 3μμε દો έπθυμίας εγπερέτειαν κὶ κυρτερίαν ποιδί μετά βίας η πάλιν ἐκδιαθείς ἀυτός જαυ εκδιαθείς ἀντός καθ εκδιαθείς τοι τοι β πιαθται διαθέσεις τῶς ἡυχῶς ἡμιτελέες ἡ μβὸ ἀρείαὶ, ἡμιτελέες ἡ κακίαι τυ χαίνον!ι.

Sett. 4. To deisor 8, 71 अंगला है, हो तम महि बेंद्र-

θῷ μιὶ φαίνε ઝα.

Sett. 5. "Eğiv med ne Novi .

Ţì

Τὸ βέλπεον φαινόμθρον νόμ. Ες ω ἀπαράβα ! Θ.

Sett. 6. Noug- didos n ionarins.

Émada මह्न, & नम् क्रांटस र्शकारीया.

- Sect. 7. Ei แต่ Exeis สนอนิ อนบาน ฟีฟิ วง ของย์ของ พัธวิทธาง, ยัง Es.

อังเอง รักษา หู รัก กับ กลาตับ หัง หายเวียร 🕹 🕉

To anarousis में प्राज्ञेंड.

Sect. 8. 'Ο όρ είς λόγ @ ό κτι τ φείνησιν.

Sect. 9. Δε δη ἀσπερ κὶ το τεῖς ἀκλοις τοῦς τὰ ἀρχον ζῆν κὴ σεὸς κ ἔξιν χη τὰ ἀνθρίθαν τὰ τὰ ἀρχονΤΦ. Ἐπεὶ τὰ ἀνθροπΦ φύσα συνές κκαν ὑξ ἀρχονΤΦ κὰ ἀρχομλόν, κὰ ἔχας το τὰ δεοι σεὸς τὰ ἐαυτὰ ἀρχριν ζῆν. αὐτη τὰ διτίμ. ἀκλως τὰ ἡ ἰατεικὰ κὰ ἀκλως ἡ ὑρίθα. παύτης τὰ ἔνεκα ἐκκίνη. ἔτω τὰ ἐχει κῦ τὰ ἐνεκα ἡ φεόνησες, ἐπιτάτίον τὰ κὰ ἐνεκα. διώεις κι τὰ ἐνεκα ἡ φεόνησες, ἐπιτάτίον τὰ κὰ ἐνεκα. διώεις κι τὰ ἀκλοις, ἐπεὶ κεῖνός γα ἐδενὸς δεῖται. ΤΗτε ἔν αἰρεσς κὰ κτησες τῆν φύσα ἀραθών ποιήσα τὰν τὰ Θεὰ
κάλις α θεωρέν, αὖτη ἀεὶς κὰ οῦτ Φ ὁ δερς κάκλιτΦ. Εἰ τις τὰ ἢ δὶ ὑπερδολὴν κωλύα τὰ Θεὰν
δεραπάίων κὰ θεωρών, αὖτη δὲ φαύλη.

Sett. 10. Tois use Beois mas à bio mandero, wis S' and poinces so don ducional n the rolaums

čνερ∫είας υπάρχει.

CAP. IV. Sett. 1. Out 28 ves tov spow av

ik έs λόγ Θ.

CAP. V. Sect. 1. \*Est Si Si 71 von rov 8 xpi or voeiv voe dv Set. CAP.

CAP. VI. Seid. J. To uir major is in iauros.

Τό μεν γαρ क्षाकार में की कार्य के प्रकार के प्रकार प्रकार में स्वानं-रेका प्रेम मार्गिक में के कार्य के इस्साम के प्रकार प्रकार के स्वानंπούν हे द्वार वर्ण पर में जारा में बहुत के किया के स्वानं के स्वानं

'Seb. 16. पा केंद्र के पाई रिकाट्रिश्रेक्ट में माजित्व पर्वेड प्रश्नेड मेरिकावेड के श्रे महा के संस्थान मंद्रीयका, केंग्रे टेम पाई प्रवर्णिय उपायम्हार्ट्डिक्ट्रक.

CAP. XI. Sect. 3. Er anabe nap haya nirelae

Selt. 4. "Adium न्दिन के महत्वे में बेट्रांका न्यूम्हार्कान्य की यो मांड जेवलाव क्रेम्स्ट्रीकी प्रकार केंग्रिकी

Sect. 8. Σωβετεκίαι γερ ο πιμός η ά επουμία που το σεξουρ μέρθ τε κυράς. το μεν δυπερ βρ- μορβθ τος η εκονόμθ η δικερές του εναγγείων.

Sect. II. 'O pap vou@ aby@ esin ocuquir@ uad' imagian randr missos pluvion mas da ocitler enaso.

CAP. XII. Sett. 1. And reyn openin symu

Self. 9. Tivelas જોરૂ દેશ મહેંગ જાર્સિક જ લે લેલ્કાની, છું ત્રુપામાં અલે જાર જારે જોય તેને જારા જારા કરીયા.

ese puire danties un re en marie n'alle.

A मुकेण प्रवेष वंस्विशिक्ष वंस्ववृत्यामण में वंश्वापिक्षित वृत्त्व कार्य प्रवेश प्रवेश प्रवेश प्रवेश प्रवेश प्रवेश प्रवेश के वेश वेशस्त्र विश्वविद्यालय प्रवेश में वंश्वापिक्ष के वेशस्त्र विश्वविद्यालय के वंश्वाप के वंश्

Sett. 10. 'Ασκατέον છેંદ મહી των με દિલ્લ મહાલ કે દ્રાલેશ એક માં, 78 લેક લે પ્રત્યામ એક કે જામ માં કેમ મહી છે વર્ષ પ્રત્યાલક સાંજ માંડ્રેલ વર્ષ જો છે. માંડ લે મામસાલક વૃક્ષ પ્રત્યાલકન

LIB.

# LIB. II.

CAP. I. O for 2 แบงพาดิง ก น บำระคุณลายกหลัง Sect. 2. อาการ์ กาลดังง.

Sect. 3. Τῷ μἐν λορικῷ μέρς Φ τᾶς ψυχᾶς ἀςετὰν Εναι τὰν φείνησεν, τῷ δὲ Βυμοειδέ Φ τὰν ἀνδείαν. Εξις χάρ ἐντη ἀντηρησικὰ κὰ ὑποςαπκὰ τῶν

Sevar.

Sect. 4. 'Αρχαί κυμπάσας ἀρετίς γνόσις, δίνακις, περαίρεσις. Καὶ έςτν ἀ μεν γνώσις ὰ Ξεωρεμεν
κ) κείνομεν τὰ περίγματα ἀ δε δίναμις οἱ εν ἀλκοί τις
τῶ στονεΘ ὰ ὑφιςάμεδα τὸ ἐμμένομεν τοῖς περίγμασιν. ἀ δε περαίρεσις οἷον χεῖρες ψιχᾶς τινες ῶς
ερμώμεν τὸ ἀντιλαζόμεδα τῶν περγμάτων.

Sett. 5. Ev rid men's it Endor Saiptora antifet-

500 મું લેંગામે, મેનીજાઈ પ્રે જાઇપથા મફલં જાજાય.

punder ein moigra.

μηδε δα τευσμένως κ μηθ' υποκείσιως.

Sett. 6. To สองการเม่นอง อง าชิส์งวิจูล์สม และน-อนส์กี าธิ กองกลงเหม่ง อีกง.

Εαυτόν παζέχουν αφελώς έπορθυου το λόγο καὶ

માનું Θεφ. Δεύτερον કરે, το ανένδοπν χρος πας σωμαπιώς πείσεις.

Τείπν δε, το απείπτωπν και ανεξαπάτητιν.

Sect. 7. The eo Enasa Sannalinhe Emisaon.

Την έκκουν απόδεξιν τ από της κοινής φύσιως Σπογεμομένων.

Z

Ο τὰ πάντα διοικών Θεός νόμ. Ος δελ νέμων δοα έχάτο δηβάλλει.

Sett. 8. Κόσμο τε 38 લેંડ દી જે લંજાંગτων, καὶ Θεὸς લેંડ દી જે જાંગτων, ત્રહ્યો દેવ લાં લ, καὶ νόμο લેંડ λόγο κοινὸς καίντων το νοιςών ζώων, καὶ αλώθεια μία, είγο καὶ τελειότης μία το όμογενών καὶ τὰ ἀυτω λόγε μετεχύντων ζώων.

Sett. 9. 'As prejulus un mond Geo, nat

टेनो नक्षेत्रके नमें γυώμη φερήμωνοι.

Sect. 10. Την μπίρταση το φενείνου μυρίκ ἐπὸρ λείαν καὶ τραχείαν κίνηση τῆς (αξκός, καὶ τὸ δοξάριον, καὶ τὰν Βάνατον, καὶ τὰ τοιαίντα.

ESIV. n ovvens neuman wover.

Sett. 3. 'H opdins Beans in Te diale Tantini.

Min endegruda.

Sett. 4. Es yap में वह देशनामह neins देशने.

Eğis मह राष्ट्रवाम्भे पर्ड धर्मक देश प्रश्नीह मर्च प्रेटन प्रवी प्रवीद महर्व देशनः

"Ανά τε γαρ λόγε καὶ ταχύ η ή δυσοχία.

"Est ob ousoxia Tis.

Şect. 5. To के Totalita है। प्रश्री सबी सिवड्स सबहे हैं। प्रते बोठीनंज नेप्रहोनंड

Ei jap μικે દેમલા જારાક વે વ્યાગિ જે જે ગુર માર્ગ માટે જે માત્ર ક્રેડ ક્રિક.

Ες γαρ જ દેખ μίν πεακλικό νο οίονεί τις ουμιδησία, δί ην εν ν οίς παρομούν ε παραιδανόμις με, δί ην δε εν οίς πεάτλομου ε δραλομιόμεσα.

Sett. 6. 'Ds av à pervino beiverev.

Tip de Don Adypy, Tou XT Tilv vernow. Siff. 8. 'AAA' Tu Teds To es giv grov.

CAP.

# Voces ac Séntentia, &c.

CAP. III. Sect. 1. 'Eğ อักทร ชหัร ปุ๋ญตัร ชพั

Out  $\tilde{\epsilon}$  we see  $\tilde{\epsilon}$   $\tilde{\epsilon$ 

Σεαυτὸν μη τά σασές Απλωσόν σεαυτόν. Τπο μίαν και ταν αὐταν αρχάν ἀναλυσα.

ि हों परे बेंग्रव्स्वेस मूर्व छह्ने.

Sect. 3. Του ορθού λόρου δια πάντα εξχομίνου, του αυτου του του Δει καθηγεμένε της τ όντων διοια κήσεως:

Selt. 4. Μηκετί μόνος συμπυθίν το καθιώνουν αίκει, αλλα ήθη και συμφερικά το κειέχνη καντα νοερώ.

Τὸ συμφων ϶ίν τώ Θεώ.

Sect. 7. Πεεὶ γὰρ ἡθονὰς καὶ λύπας દિલેν ἡ ἡθική ἀξετή. Διὰ μέν γὰρ ἡθονὴν τὰ φαῦλα πράτομμη, Βιὰ δε τὴν λύπην τ καλῶν ἀπεχόμεθα.

'Ανέχε καὶ ἀπέχε.

Sect. 8. Εξάλω Ιον την φαντασίαν, Σπησον την να ego παςίαν.

CAP. IV. Sett. 3. Ev incivois 7dp is 85-

O 7લે ૧ પર્ગાઉ મનો મેં કીમન કાર્લપ્રદાનંદ દેવ વર્ષ્ટ કામનાંદ્ર પ્રનો નેકીપર.

Sect. 6. Εἰ γὰρ καὶ πας ἀνθςώποις πάντα ἦρ
τὰ δίκαια μεταβλητὰ, δξὰ γι τοῖς θεοῖς ἀνάγκη
δίκαιον Είναι ἀμετάβλητον, ὅςε ἔναὶ τι φυσικὸν
δίκαιον. Νῦν δὲ ἡ πας ἀνθςώποις τοῖς τε ὀςθῶς
χ) ὑμῶς ἔχενίν ἐςι δίκαιον ἀκίνητον ὁ φυσικὸν λέγραι.
Εἰ δὲ νοσέσι τὰς ςςένας κ) διες εκμιμένοις ἐ δοκεί
δίκαιον, ἐδὲν διαφέρει., Ουδε γὰρ ὁ λέγων τὸ μέλι
γλυκὸ είναι ψευξείαι, διότι τοῖς νοσέσιν ἐ τοιετον
δίκει.
Ζ 2 CAP:

CAP. V. Sect. 4. Duga N budwas Osa x31 To Surator. Opolonous S's Surator is done ya-मंद्रीया 🕰 क्लमांज्यकाः

Osds samus samus samo, and be offer to de -Raidina 🕒 . Kai देश देश बांग्ज़ क्षेत्रकार्व देश में केंद्र हैं भूथकें वर्षे पृश्यीय हैंग श्रित्वार्धन्ती .

Sett. 5. Θεὸς ἀνθφώποις σώφεσα νόμ, ἀφεσα J's ที่ Jovin.

Ο તેને Θεός ήμιν πάντων χρημάτων του αν Επιμάλικα, εξ πολύ μάλλον ή πε τὰ ἐνθενπ⊖.

Ο μεν σώφουν ήμων Θεφ φίλθ, εμοιθ χάρ. δ adogov, dvópolós He nai Siápogo nai adillo.

Selt. 7 श्रीकेष मान्ये हैंना सम्बार्गिण मा से दिराधिकार्थ-TERON है रसाइ देश व्यथामा में में के निय मार्थिश में कि म्याज्यं मर्दे ने पर्य १९० मायड ४४ म्या वर

O éxelsu หรีง Oeds, มิ cae du épévnxen.

Ti जर्रहरू किद्रीय सहित में उठ जयकोर देहनूरू देखें प्रवाही में

noivaring n' i corome Geo;

Sulfi 3 Desis & moiso bote Benelde & Salpar & देशकेंद्रक πεος άτω κὸ ἡγεμόνα ὁ Ζους Εδωμεν. Ετ 🕒 🔥 פֿאַרט ני פֿישַלַרצע עצר ען אַלאַר 🗘 אַלאַר 🕒 .

Sect. 8. To μεμνέωται Θεέ, κ) όπ περ έ κολα-प्रश्रं के वेस हैं कि अंदेश, बेरोबे अद्विष्णा के वेस के अंदिए של און און און און און

Evi र्राम्यक्रिया में मल्जव्यप्रमान्धिया, गर्ज जेनले मल्बेर्ट्ως κοινανικής ματαβαίνειν όπε πεάξιν κοινωνικήν (τω) มห์มม Θεδ.

Sett. 10. Moeior & Snain no smor.

Emshulu mapexopoplu mses ญ meovelas กลี meds To Shor Sixua.

Sect. 13. Keiths & Lugosin i minin.

CAP.

CAP. VI. Sett. 3. Mil telle wis pordin nav

State Negus.

Sett. &. \*E57 જી એક ઇ તેનામાં કતક જાણેક પ્રવેષ મેનોમાં ન ભીઇક હૈંજાએક ઇ નાજીએક જાણેક પ્રવેષ તેનામાં વ્યાપીત. 'ઉંદ જી દેજાઓ પ્રદેશ જાણેક પ્રવેષ મેને મામાં પ્રવેશ જો છે. જો કે જાણ જો છે. જો તે કામ જો કે જો જો તે કામ જો હતા.

Sett. 9. Το 3 δημεικές κ) δικαίου ές κ) δικαίου πυος βέλλιου κ) έχ ως έττεσημές τε δικαία βέλπου

દેરાય તારે, તેમમેં એક પાર્ટિક તેમમ પાર્ટાક ઇમાર્ટીક.

Αυτω δέ ες ή όπιθηκα καθ' ην το ελλάπον αναπληρεται τε νόμε κ) το αμάρη ημα επανορθεται, κ) ο πεσσδιοεισμός, δυ εκάν Ταρέλιπε δια το πάν α κτι μέρος εκ είδεναι, προσήθελαι.

Sect. 10. A zi au ros av Einer o vouo Se ms eige

नवड्रीक, हे से मंद्रिस टेम्ट्राकिस्मान्स वंग.

CAP. VII. Sect. 1. Το η χρήθου πόσακ αρείως περες το συμφέρου τη πίλας, τώτο έςτυ ή
δικαιοσύνη.

Sett. 3. "Est restour de कि कि के तार्थ एक प्रदेश परिष

Surar juit popsitivo.

Eν offs χρεία πόνυ πυδς છે όρμος, મે ઉત્તંપની છે σεμυός દેશ. Kueiws 38 ανθρεί ο όν α αυςον ઉત્તપની ον καρ-Τερούν.

O mei randr Sarafor affins.

की की प्रमों रिस्ते को स्कारंग विद्यालय के किया है किया है।

δια το πάθΘ, εκ ανδρειοί είση, αλλα μαχιμοι.

Seet. 4. Το એ સે λγείν છે જિલ્લા હો જો τον λυτιρων દેશ κωλύει ανθρείον εναι ο όσον ηθ μάλλον λυτ πείται τις εξιλυπέμθω τωρμίνει δια τι αγαθον, ποστιν ανδεεί αν είν κυείως.

CAP. VIII. Seel. 4. "H & xpnors xpnuarou

के प्रिंग कंतर हेड़ोंग में विकाल में विवाद.

Sett. 5. Eis to noivon को लंड to जैलिंग.

Sect.

٤

### Scriptorum Græcorum

Sect. 7. Το όγμησεν κ) το μέγα લીંν κι δούςν.

• Καὶ ઝૂઝ પુ ἡ ὑ περβολὴ κὸ ἡ λίαν ἐλλει Џις ἀλαζενικόν.

Sect. 14. Παζής/ελλον β θάμα αλλήλοις μη διασιών τον εν έσυτοίς θεόν. εκούν εἰς θεοκεσσίαν πνα, κὶ των πεὸς τὸν Θεὸν ἔνωσην, κὶ των τὰ νὰ κοινωνίαν κὶ των τῆς θείας ψυχῆς ἀπέβλεπεν αὐτοῖς ἡ πάπα τῆς οιλίας συκθη δὶ ἔργων τε κὶ λόγων.

Τέτε η έν αν έχοι πε 'ους εν άλλο βέλη εν, έτε εν λόροι: λεγό μθρον έτε εν όπι ποθεύ μαση προκτήμουν. Ο ίμας η όπι ες πάνη αι πε φιλίας αγαβος εν αυτις ποιέχεται.

Ούτω γω αν βέξειε το συζην κέγεθαι όπι των αν θεώπων, (το κοινωνείν κόρων κ) διανοίας,) κ) έχ ωστερ όπι των βοσκημάζων, το εν τω αυτώ νέμεθαι.

Sect. 15. Οπ હોલે ડ્રેમીલ πράπαν μεράλα, κે μεγάλων દારκα, κે ઉઝεν μεγάλη γίν: Γαι πιμί.

Αρρός τις κή μελλητής.

Μέριστο τών ανθρωπίνων η τών έξωθεν αλαθών, διόπ η τω θείω ταύτιω απονέμομώ.

The adaptiae के गई मिन्नि क्रुक्नांद्रिक ध्वाराज्य में मिर किर्माट.

Sect. 16. Er ase πολλέ άξιον, το με άληθείας κ) δικαιοσύνης δυμανή τοις ψεύσαις κ) άδικοις διαδιών.

Sect. 18. Εύτινία Ιυχής πρός το δαιτελείν τα

Έξις αὐτώς και παςεχομένη ἐν τοῖς καί ἀςετίω πόνοις.

'Audeos केन्डमों टीम मार्ड की रामां स्टाएक ए हिन्नुकार."

Scht. 20. Τὸ όπι της δοθείσης Υλης ξαυζόν Νό και.ν, σώρρονα, θεῷ ἐπόμθρον ἀρελῶς παρέχειν.

Sect. 21. Egis Luxus mi av zonavn omisav pad-

Sett.

Sett. 22. Egis apusulen รอรีร พาง อีกษ.

"Eğıs avumicaplo en samavaıs nì Seondais.

Euragia करो श्रीय में मांगाना न्हांपवी .

ΨΕξις άρκεμένη δις δεί, κ) τα πρός το ζην καθήκονθα όκιζεσα.

CAP. IX. Sett. 3. Exedor 38 Eça mis ad pa-

Sett. 5. Kara To acisov हो To ev.

Anna XI F koiau i, Tòu nó you Tòu ti lu kivai née

Er रुगड़ मकी हम में देन नवीड़ महर्ने हुन.

Sect. 6. To whoov delonen n' aigeidat.

Mésov elvat में एक्ड माम्बर.

Sett. 7. To whom is nedyual . To whom to

Μεσόπία Νο κακιών, τ μέν εκλείπεσαν, τ 3

To 35 हम जिल्ला, भे देव हैं हैं। भे कटोर हैं है, भे हैं देश्यस्त, भे केंद्र जिल्ला, महत्वार मह भे बेंटाइनर है महत्व मेंद्र बेंग्डमाँड.

Selt. 8. To बेन्बजिंग पाण्यानिहेंद्र, को नै श्वस्त्रेष स्वरूप स्वरूप

Sett. 9. To iou, & ro deor, is ro apuisor.

Τὰ 🦠 άρμόζοντα του έςίν.

Sect. 10. To y winn iste wis a lay & deposis

Kai os de 6 क्लंगा pos bei का.

प्रमिश्व भी λόγε αληθής πακίτη की τα ανθρώπω αγαλα η κακά.

Sect. II. 'O બે જ્યારતમાં ઉ દેશવંદ્ય પ્રશંપલ όρθώς, પ્રે દેમ દેશવંદ્રગાદ ત્યોગામિકેદ લાંગણે ભ્લાંપલ ત્યા. પ્રથમ જે દેટ્રામ દીનો દેદા પ્રે મહાત્વે પ્રે મીનેદ્વ. પ્રે નીવબ્લા ત્યાનેદ્રગમ દેટ્યા દેનો દેદા પ્રે મહાત્વે પ્રે મીનેદ્વ. પ્રે નીવબ્લા ત્યાનેદ્રગ દેશ્યાદ છે જ્યારતમાં છે, ત્યાં ત્યોગામિક દેમ દેશવંદ્રગાદ છેઠ્વામ, જી જ્યાર પ્રવાદ પ્રે પ્રદેશ છેમ લાંગી હોય. જેવાદ જે જાભાગાદ મેં તેનાંત્રમ रावे राज्य मंत्रिशीय देशस्य भेग्यक्यः हे ही देश्य वेहवार्रिश

oalse a.

Οὖ ઝે πασαν పూరు 10 διαφθείρει દેશ διας ρέφει το ήδυ ε) το λυπιείν, αίον όπ το τείχονον θυσίν ορθαϊς ίτας έχει είλα τὰς πει το περικίου.

Sect. 13. Tis est naudo n' ep Tete Te opde

र्रात्र में मंड में का कार्रिक की कार्य में बेर्स.

Keanser है कीर दे मधीर है रहे देता:

O Epar à vorpos.

CAP. X. Sect. 3. Er exipus neidau te cusauuerous biosai.

'Ending G, n aldhewr, n nervaverde, n euπer-

Sett. 4. To ednats de Begezie neidas.

Sect. 5. Tan evannalou n' dei danimes égén-

Sett. 6. Exiv up doys minliner.

Sect. 7. મિકલીનાં તાલ છે ઉત્પાધવાની છે ત્વારકાનો છે જિલ્લામાં

: Emshidu หู หรือ หนึ่ง กานเฉาะราชา รหุ้ อุประเ.

Καί η ανθρώπε άλλα πολύ θειότερα τ φύσης. διου τα φανερώτατα γε έξ ών διεόσμο σωνές πραν.

Sect: 8. Trasiv mir ipzär. Sect. 15. Kai rò avirò azador (nimirae z) 😂

धारेड बंग्री वर्षणा थे की वो मार्ग्स्थर.

Sett. 17. Νυῦ દેડાν ὁ તેગુલોν, મતો મેનીમ જાતાં મુક્ક જાતે Ολύμπα.

Sect. 18. 'Ατυχήματα ή θλίδα μέν καὶ λυμαίνείαι τὸν μακάριον, καὶ ἐμποδίζα πολλαῖς ἐνεργάαις,

मुखंबाद, है एक है है दे रहिलाइ ठीकर्रविक्रत के मुक्तिक, έποιθών φέρη της δυκόλως πολλάς εξιμεμάλας άπυχίας g d' drangnoiar n' draidnoiar, dind furdous ar 2) μεγαλό ψυχ. Εὶ λό ἐν ταις καθ ἀρετήν ἐνερ-Yelais में pangeloms है पूस को दिएवा, में की का मा शर्म हार्थे નેંગ જે વેંજે હેપનીસંઘારું છે. જેમાં કે કે કે કે જેમ જેમાં કાર જેમ μακερίων αθλιώ, εδέποτε ηθ πεάξει τα μισητά κή φαύλα.

Our d'essar ael Innions à margles &, du che प्रमें ज्यार्थनार माँ भार वंदी नवे स्वीत्रशस्य जार्व्हिस. से डीवे elandel This ya night Eveng, ear Melapunais abe-אינסאן חל אמוב.

Où ulu nardeis p, ar Heapsais rizats ารับกร์ ธน

Sett. 19. El rairy rois Seois place, rairy Aprida. Eut 3 Arolo z Minlo amoklavas μεν εννανίαι, βλά μαι 3 %.

#### LIB. III.

CAP. I. Toes, i priore, i Beig mit pulice. Deig 111 ουτυχία.

Sect. 3. ----- કે 🥱 દેવંમલ.

'Avdeo's આ મામીજ જાલાંડ દેવાણોવા, નેત્રતે ઉદ્યોગ Sect. 8. To देन क्यों की इंट्रिंग केंद्र महिनीसन्

Æ

z μή.

¹A A n જાગને પંજે કેન્યાને થા/કંઘ્યોએંંં , માંલાંંં દેવ જેંદ જાગોદના, મેં માર્ત

Selt. 9. Ilu देशनंदर यह महार्गासर, हो मां.

Ou n बंद्रभो के व्योग्न संरोधन नवे सक्षानुका के हैं। भ मक्टिहार

Sell. 10. Opsgir Bundmulu ฟี อดู กุเมิง.

Bundra uir jap eine de niel de ardpunts est जगानिका, में धर्म.

CAP. II. Self. 3. Ou'die indr mornpes, id'

άκων μάρηση.

The o max sups dy west.

Sect. 5. "Οπ μπλεις αὐτιβ αἴτιβ το κακα ποιείν, κλλα δι' άγνοιαν το τέλνε ταθτα πράτθη, δια τό των οἰόμομβ αὐτιδ τὸ ἀρισον ἐστιβαι. 'Η Αὶ το τόλιες ἐφεσις ἐκ αὐβαίρεβ , ἀλλα φιῶαι δεῖ ἄσπερ ό-μν ἐχοντα, ἢ κρινεῖ καλῶς, κ) τὸ καὶ ἀλάβειαν αἰαβον αἰράσθαι. Καὶ ἔςιν ἐυφυὰς ῷ τῶτο καλῶς πίφυκο. τὸ χρ μέριςον κ) κάλλιςον, κ) ὁ παρ' ἐτέρε μιὰ διόκ τε λαβεῖν μπδε μαθεῖν, ἀλλ' διον ἔφυ, τοιῶτον ἔξει. Καὶ τὸ ἀ΄ καὶ τὸ καλῶς τῶτο πεφυκέναι, ἡ τελεία καὶ ἀληθινὰ ῶν εἰη δὸφυία.

Sett. 6. Oede sind unxaviis.

Sect. 7. Πεὶν μις β νοσήσαι, ἐπ' ἀιπε ἰιῦ τὰ τῆς ἀκεμπῶς διαίπς, ἐκ ἔςιν ἐπ' αιἰπο τὰ τρίειαν ἐπαναγαμῶν. ἀπερ λίδον μέν τις δίναλαι κῦ πλάγες ἀφῶναι, ἀφεὶς β ἐ δίναλαι πάλιν ἐπαναλαβῶν. ἀλλ' ὅμως ἐκων ἔρρι‡ε τὰν λίδον · ἐπ' αιἰποί β ὧν ρί‡αι, καὶ μή.

CAP.

CAP. III. Sect. 3. Καὶ એ σύτος દેદાν દેશαςος το κυειώταζον καὶ ἀειτον καὶ τὸν σἰκοῦν καὶ χη τότο ζῶν ἐσινοῦ αἰν βικου καὶ τὸν οἰκοῦον μάλις κβίον.

Sett. 6. "On & Geds, भाषात्रेंगाड केंग वैद्या को ही= बढारोड, गोलिया एकेग को बोगालियों, बेग्याइमें हैं नवे सक्षार्य.

Σκοπος 3 το νόμα μόν 3 αν είπ πρόπων το Θεφ 3 ήμιν επωρελής, το κόψαι τ κακίαν, κ) επακαθώραι τοις πανθεθαποίς της δίκης σωφορνισμοίς κ) επεερέψει είω επανπεσέσαν τη πονηρία ψυχίω εξε άναμνησην το όρθο λόγο.

Sect. 9. Egalixòn ouma.

Σύμμβρ γ जाँद देन्द्राड उद्येग όλων κ δ πε πεσ-

voias Despos.

\*On નિંત્રમ મે જાર્જદ્રાં જારે જારુ માણી લેગ્લયં જાદ જે દેશક મોંડ જેટો માહિંદ નિંગામને જજી ૧૦૫૦ જેની મેં, જ્યાં માન-પ્રત્યવ્યેજીયા જેટો માહિંદ તે જોડા જ દેયજારી જે મતાં ત્રામ માને દેમતા જેટો માહિંદ તે જોડા જેટ દેવજાર માહિંદ ને કોંપની તા. સર્મનિશ્રી તર જે માહિંદ તે જાઈ જોડા જે જેમજાઈ જો માહિંદ ને કોંપની તા.

Sett. 10. Καὶ Βιοπρεπεί χαιρεδαι φρονήμαπ.
\*Ω απερ δάπνοι η καθεχομόμοι και το Θεύ.

Sect. 11. Οὐ સે જેરી દર જ ૧૦૬૦ દે ઈજવાયક જાર્લજાર પ્રદેશીય મે દીવગરફાર્દામાત પાત્ર હગાદેવના દીપ્રવાસી છે, જે જરૂર જે લેરફાર્લન પાર્ટ લેપ્લગ્રપર્ધ વ્યાદ દીપ્રવાદેશ્છ.

Τὸ ή ἐνθεον φείνημα διαρκῶς ἡδεασμένον συνἀπθει Θεφ. Χωςείν ηδ ἀνώγκη τὸ ὅμοιον πεὸς τὸ ὅμοιον.

Sect. 12. Merérlw Javars.

Sect. 14. 'Anonard sanv els rò x qu'or.

To a sineson मन् क्रांज्या देखंडय, वृष्ट्रमा प्रश्लेमहरूण क्षेत्र भैठीरहर्ण देशम देखंडक्.

Sect. 15. Enei ow & nal agerlud big mes Beias opoidorus adlezophych nd don Bries ism, i Æ 2 મું હા મહાર્યાન ઉમારાબંદીય છે હૈંગ્રેક છે . દિવસ બંદ મેં ઘરેષ્ટ્ર જે દ તમારીત્રદેષ મેંદીયમે મીડો ઉપદેશમ દેવભૂદાનાં પાયાના માર્થિયા મુખ્યું છે Θર્લ્લ દાપાદમાનાં પાયાના મુખ્ય મુખ્યો માર્થિયા છે. જ્યારે મોડો ઉમારાબંદીય છે દેવમાં માર્થિયા દેવમાં માર્થિયા છે.

Sett. 16. Λόγω 3 οροφ જાાં લિએટા છે Θεφ τουτόν ε΄ς. Τὸ 3 λογκὸν બુધ છે આμοις ήσαν της οἰκιίας
દેમλάμ τους του τα βέλε οι α ο કે છે છે દંદ દ νόμ છે.
καὶ γίνου σύμτο Φ Θεφ ή κατα Θεον Γιακεικίνου τυχό, ε) જાછેς το θεον ε) το λαμπεον ἀππβλέπεσα πεάτοι α αν πεάτοι ο Θεος.

Sect. 18. To neginson no de descritor ris, de nuiva.

Sett. 20. Παν το βέλλισον φαινομόμον νομο

: Selt. 23. Οὐτε β μόνον προθυμεϊδαι δεί τα καλά, ώς εφ έαυτοῖς όντα κατορθώσαι κ χωρίς τὰ Θεῦ (μυεργλίας, ὅτε ἡιλῶς τῆς ἐυχῆς τοῖς λομεμμοῖς ἐρκῶδαι, μωθὲν Φρος ἐ κίνον τ αἰπθέρτων προσφέρονλας. ὅτω βό ἢ ἀθειν ἀρετίω, εἰ οῖόν τε τῶτο εἰπεῖν, ὁπτωθόσωμ, ἢ ἀνενέργηον ἐυχίω. ῶν τὸ μὲν ἀθειν ἀθειῦς τὸ ἀρετῶς τὰ ἐσίαν, τὸ ἀρος καινορεῖ τῆς ἀρετῆς τὰ ἐσίαν, τὸ ἢ ἀρρὸν ἐκλύσει τῆς ὁκος τὸ δεας κειον.

Πεισώδαι σύν τοῖς θεοῖς αρχεδας πανδός έργε. Επὶ πάση όρμη κὸ σμικρῶ καὶ μεγάλε περίμα] Φ Φεον ἀεί πε δεῖ καλεῖν.

Μέρας ὁ αρών, θεΐου τὸ έρρου. το Θεό μέμυνου, εκείνου όπικαλό βουθού καὶ Φραςάτηυ, ώς τὰς Διοσκέρες οι χειμώνι πλόουτες. ΠοῖΘ β μεί-ζων χειμών ἢ ὁ ἐκ φανίασιῶν ἰχυρῶν καὶ ἐκκεςαξικῶν το λόγε;

Selt. 24. To realor nai andualino orqua.

Sect. 25. Mnd' एं मण्डम ध्वारेयराज्य के ने विद्यालय

Neir

Πείν τῶν ἡμιςινῶν ἔςρων τεὶς ἔκασον ἐπελθεῖν.! Πῆ παρέδην; ' τί δ' ἔρεξα; τί μοι δέον ἐκ ἐτελέῶη;

CAP. IV. Sett. 2. The maps on parlacia su-

φιλοτεχνείν, ένα μώ π ακαπάληπον παρεισρυβ.

Καὶ τὰ καθηγέμουα κὰ τὰ ἀκόλεθα σκοπείν, κὸ

इंग्लंड बैनीश्चिता यह है। है।

"Ανθρωπε, πρώτον όπισκε ται όποϊέν ές το πεσχμα· είτα τὸ των σεσωτέ φύσον κατάμαθε, εἰ δύνασαι βαςάσαι.

Νάρε, κ) μέμνασ' ἀπεών · τοῦτα ઝ ἀρθοκ

τών φρενών.

CAP. V. Sect. 2. Timbous vo Gedr &eisa, ear mi Ged & Sidvoriar ômidons. O B
arang ns, & muera soor aund offer re.

Η ઋષિ περσφεριμένου πολυθέλεια πιμώ એς Θεδυ દે મંખરીયા, એ μι પણ જે અર્રિક φερνήμαθ περσάγολαι. Δώεα γε મે દેખπολίαι ἀφείνων πυείς τερφή, εξ ἀναθήματα έερρούλοις χρηνία.

Ψυχης καθαεσε τόπον οἰκειότερον όπο γης Θεάς

έκ έχει.

'Eบอริเรียท 🖰 Beolois วล์ทบุเลง ซ้องท อัฉจห 'O- .

λύμπφ.

Sett:

Seft. 6. Τας αλαμαντίνες φύλακας της Αυχές. Αλλα δεί φεύχεν τ πράξιν πόση δυνάμως καν δεη Σποδανών κάντα παδόντα τὰ δεινόταζα.

Self. 9. Mi สหรบับแล ผองบังทุร ผูมงิธิ Baduvns ซึ่

contractor.

Τὸ λεπίον όχημα, κ) το ἀὐλον σώμα.

Το લંદિયા σώζειν το σρανον, κό σωμαρμόζειν

περς τ φιλόσοφον χρησιν.

Sect. 10. Δε β σω τη ασκήσει της αρετής κη τη αναλή με της αληθείας κη καθασή τη θη, ελημένολειαν ποιείδαι της αληθείας κη καθασή τη θη, ελημένος λειαν ποιείδαι της από το αυροκιθές ήμων σώμα, δ κη ψυχής λεπθην όχημα οι χρησιμοί καλέσι. Διατείνου κη από κά περαστείνου κη ποτή κη της δλης διαίτης τη δυντής ήμων σώμα θη το αυροκιθές έχκε θαι, περσπνέον τῷ αψηρό σώματι ζωήν, κη τιω άρμονίαν αυτό σωνέχου. Ζωή βός το άυλον σώμα, κη ζωής ενύλη γεννη ικόν, δί ης το δυπτον ήμων σώμα συμπληρητά, εκ της αλόγη ζωής κη της ύλικη σώμα- θ συγκείμουν, εί δωλον δυ τη ανηρώπη, δε εκ λογικής κοίας κη σώμα θυ της κοίας κη σώμα θο συγκείμουν, εί δωλον δυ της ανηρώπης, δε εκ λογικής κοίας κη σώμα θο της κοίας κη σύμα θο της κοίας κη σύμα θο της κοίας κη σώμα θο της κοίας κη σύμα θο της κοίας κη σώμα θο της κατή θο της κοίας κη σύμα θο της κοίας κη σύμα θο της κοίας κη σύμα θο της κατή θα τ

Self. II. 'AAK' อารเปลี่ หู หนื สมาคริส คุนติง สระ ผลท สองสอบ อดีแล วิงทรงง จิง, หลวิตธุรอัสณ ริสั หู รชิท, หู หัร สอริร สมาช อบแพลปล่ลร ลำลงผลๆดึงส.

Selt. 12. Αι Σ΄ τῆς λομκῆς ψυχῆς καθάρσεις κὸ σῶ αὐροειδες ὁχήμα Θ περμηθουῦται, ὅπως αν αὐταῖς ὑπωπθερον κὸ τὰτο γενόμθον μιὰ ἐμποδών ἰςηται πρὸς τιμὶ ἀνω πορείαν. Πτεροφυία ἡ αὐτε ἀείςη ἡ κτι μικεὸν μελέτη τῆς τῆς ἀπειβέων ἐπος άσεως, κὸ ὁ πεὸς τὰ τὸ λίαν ἐθισμὸς, κὸ ἡ ἐπόθεσις ὧν ἀν ἐπλάθη μολυσμῶν ἐκ τῆς πεὸς τὸ υλίκὸν σῶμα συζεύξεως. Διὰ τὰτο γὸ ἀναδιώσκο αι τείπεν τινὰ, κὸ συλλέγλαι, κὸ θείκ πληρόται τόνκ, κὸ τῆ νοερῷ τελειότητι τῆς ψυχῆς συνέπεται.

Sett.

Sect. 13. The વર્ષે લાંગુલના પ્રિક ઉદહવાનો તાલ વર્ષે શાકિસ્ટર્લું. વાતા મારે પ્રાપ્તિક જાં મુક્લાલ તેમારા હોવાના તાલ

Sect. 14. - Kai pedld kname

Hriozer zvohunv sn'ous nadu'nepdev deishu.

Ενώμιω μεν, όπ λομική δυναμις 'Ηνίοχον ή, δπ έφαπομένη κ) όπις δου τε συμά . Τὰ ή έρωπιον όμμα υπερ κίνιοχον τε πικία. Εὶ ήδ κὶ μέα ↓υχὴ, ἀλλ΄ όμμαπ μεν οξον θεορεί το πε άληθείας πεδίον τῆ ή ἀναλό ω πεθε χεί εν δυνάμει το συμφυές σῶμα κατέχει, κὶ πρὸς έαυπν ὁπις ρέφει, ἐν' ὅλη πρὸς τὸ θειον ἐδη, κὶ πὸν θείαν ὁμοίωσην ελήσηται.

CAP. VII. Sect. 3. — Пантон 5 ца-

AIS' aizureo oautor.

Sett. 4. To & દેખાયમાર તેમાં માત્રણ, કેત્રેષ્ટ જુમાં ના મું, શ્રે છા જાળા કરતા છે. પ્રાથમિક પ્રાથમિક પ્રાથમિક માત્રમાં માત્રમા માત્રમાં માત્રમા માત્રમાં માત્રમાં માત્રમા માત્રમાં માત્રમાં માત્રમાં માત્રમાં માત

"Εδοξεν αὐτώ. Πᾶς ὁ μοχ Эπρὸς άγνος.

Sett. 5. — 'Aci 'aja des es' ajanes.

CAP. VIII. Sect. 10. Ταῦτα πόνει, ταῦτ ἐκμελέτα, τέτων χρη ἐρᾶν σε.

Tauta or mis beins apemis eis ixpia Siori.

CAP. IX. Sett. 6. Mi) nadupý 38 nadup 3

Sect. 10. \_\_\_\_\_ Exleiras nuever ver

"Εργου επ' ευσεβίης, ράσεν η σώμα σαώσεις.

Sect. II Υγεία πρεσβίςα μακέρων, Μετά σου ναίοιμι τὸ λειπόμψον βιδίας,

Sect. 12. O નેનિએક મું નેન્ને કેંદ્ર મું દેખબંધોક જે જ્યાર કેંદ્રમાના કેંદ્રસ્થ પ્રતામિક મું દેશના માટે કેંદ્ર

Sett. 18. Παν μωι συναρμόζει ο σοι δυάρμος έν έπης απόσμο.

ĆAP. X. Sect. 1. \_\_\_\_ Mag Sunquer

ARI-

Ααιμονίω εξατοίση αναπρείκουν αίταις
"Ενθ' ένι μεν φιλότης, ένι δ' ίμερ⊙ αβρός εδέδως.
Ευφροσωίης πλείων καθαρής, πληρεμένω αίεν.
"Αμβροσίων όλετων θεόθεν" όθεν έξεν ερώπων
Πείσμαία, κὴ γλυκερή πνοιή, κὴ νήνεμΘ αίθη'ρ.
Sett. 8. Ταράτια τες ανθεώπες ε τα πεαίμαία,
ελλά τα ωτι των πραγμάτων δίματα.

EPISTOLA

# EPISTOLA

# H. MORI ad V. C.

QUÆ

# Apologiam complectitur pro CARTES10, quæque

Introductionis loco esse poterit ad universam Philosophiam Cartesianam.

Πάν]α ο τῷ πανή μηχανικῶς γίγγεδαι παν]ελῶς ἀμήχανόν ἐςτν.

Editio quarta, omnium correctissima.

## L 0 N D I N I:

Typis & Impensis J. Downing in vico vulgo dicto Bartholomew-Close, prope West-Smithsield. 1711.

 $_{\text{Digitized by}}Google$ 

cil e a argae finitee, ill accu-

# EPISTOLA

# H. MORI ad V.C.

# QUE

Apologiam complectitur pro CAR-TESIO, queque Introductionis loco esse poterit ad universam Phitosophiam Cartesianam.

E.M. magnam à me postulas, rum Triumviratu hujus lecu ana sine li maxime insignium sentesi delettu tiam feram. Quorum quidem de duobus ampletti, nihil plane statuere possum, utpote quos nondum perlegi; nec è re credo fore mea eos unquam perlegere. Miroe equidem quòd ex me quæras quid de terrio illà fentiam, cum præclaram illam opidionem quam de co concepi plas semel publice testatus sim. Sed dum porrò scifcitaris quas potissimum ob cause ilius Philosophiam tam avidà dim amplexus aberidis Responsi argumentum mihi suppeditations portunios illa interrogatio. Neque enun Aa2 quæ-

# Epistola H. Mori ad V. C.

quæstio est una atque simplex, sed accusatiunculæ cujusdam aculeo præarmata, quasi Cartesiana omnia sine delectu admitterem & soverem.

Verum multo aliter se reschabet ac suspicaris. Quamvis enim incomparabilis Philosophus in Inventis suis ac Ratiociniis plerisque omnibus aded supra humanam fortem felix sit ac ingeniosus, ut, quod ubique ferè præstat, id nullubi eum non præstitisse credere cogi videamur; me ta-men Natura tam tardo ac hæsitabundo ingenio finxit, ut nullius mortalis authoritas mentis aciemitia potuerit unquam perstringere, ut hoc fascino devincus eis Theorematis fidem haberem quorum veritas satis solidis argumentis non sit susfulta, multo minus eis que propriis animi sensibus ac rationi repugnant. Itaque breviter dicam; Tantum abest ut tum avide Carte-A Rana omnia cruda cocta perinde devorem, at libere apud te profitendum censuerim, menin illius Scriptis observalle nonnulla que nullo pacto deglutire possum. Que operæ pretium fore existimo tibi recenfere, ut postquam Cartesium perlegeris, quod brevi te facturum scribis, judicium tuum experiri pollim, an de eisdem Theorematis juxtà mecum sentias -02. Ad tria catifarum genera revocare

Ad triafere genera revocari quicquid uspiam lapsus est Cartesius.

4

-Oz. Adetria causarum genera revocare possumus quicquid uspiam lapsus est Cartesius. Nimirum vel ad simplicem nudámve inadvertentiam, qualis in omnes fere morta-

• 5

mortales cadere solet: Vel ad nimium sive prudentiæ sive honestæ cujusdam astutiæ studium, cujus haud adeo multi rei sunt s Vel denione ad enormem quandam Mathematicæ certitudinis ac necessitatis in singulls suis conclusionibus affectationem; quò certe perpauci adhuc aspirarunt in rebus naturalibus, nemo prorsus eò ulque pervenit, nec sortassis unquant est perventurus.

3. Ad primum genus referri poteit mo- 3. dus ille quem explicat Refractionis, Diap-Primi getric. cap. 2. Tratio situs linaginum in Recupia. flexione, tap. 6. cum paucis aliis, de quibus forsan mox plura dicemus.

quibus forsan mox plura dicemus.

4. Secundi generis duo insignia occurrunt exempla. Primum est, explicatio na Exempla
tura Motis, quem dicit semper esse recipiecundi.
procum. Qua quidem notio manifestis contradictionibus mihi semper visa est involvi. Maluit tamen hoc modo obsentare ver-bis scientiam, quam non videri minus mo-tus tribuere terræ quam aut Copernicus tribuit aut Tycho; imo omnem motum ilhi adimere, ut majorem gratiam Philoso-phiæ saæ conciliaret, sibique melius cave-ret ab eis hominibus apud quos inveterata consietudo cæcaq; authoritas plus valet quam luculentissima quævis demonstratio, Manebat enim proculdubio altæ menti infixum durum illud Galilæi fatum, qui tamliberos circuitus terræ tribuendo circa Solem, libertatem sibi ademit suam, gressusque proprios intra carceris limites circumscripsit. Aa 3

Epistola H. Mori ad V. C.
Alterum exemplum est de brutis animantibus, quas inanimes Machinas infensataque Automata esse fingit. Quod lepi-dum commentum necesse erat comminici, ne brutorum animas pariter ac nostras ex fua philosophandi ratione concluderet im-Cum enim firmiter teneret nè mortales. vilissimum quidem cogitandi actum cadere in Materiam qualitercunque modificatam, si agnovisset sensum inesse brutis, debuisset etiam concedere substantiam ipsis inese realiter à materia distinctam, hoc est, animam immortalem. Senfu igitur maluit bruta privare, quam se sinere insen-fatorum & captiosorum hominum odiosis quæstiunculis de brutorum statu post mor-

tem irretiri & torqueri.
Huic generi accenseri debet quod obiter profert Princip, part. 3. Art. 2. de non investigandis finibus earum rerum quas in Natura complexu videmus. Quo monito proculdubio fibi præcavit ab importunis illis sciscitationibus quas male-feriati homines urgere possent de universo genere tam Cometarum quam Planetarum, uti de Stellis, quas totidem quasi-Sbles esse ipse plane agnoscit. Admodum enim proclive erat porrò interrogare, in quem finem tot Soles creasset Deus, qui-busve lucerent. Et, cum in Planetis omirbus (utpote qui eandem ferè originem, ab incrustatis scilicet solibus, eundémque productionis modum, habuerint) fit terra,

mare, aer, magnes, aurifodinæ, &c. quærere insuper, annon etiam tum bruta a-nimalia, tum nobiliores isi incolæ, ho-mines, singulis inessent. Transcurrentes denique Cometas hospitiumque sibi in aliquo Vortice quærentes, annon credibile fit novorum ipsos Terrarum orbium esse ja-cta rudimenta. E quibus spinosis quæsti-onibus facillime se expedire posse sperabat Cartesius, mature præmonendo tam profundum esse Dei consilium in Natura operibus, ut summæ sit temeritatis fines eorum investigare. Novit enim homo na-sutissimus, potiorem multo esse ignorantiæ simulationem, quam intempestivæ venditationem fcientia.

5. Ad terrium genus spectat id quod 5. adhibet ad demonstrandum Rarefactionem Toreii ex-& Condensationem fieri ad modum spongiæ: nempe Distantiam, sive Spatium, ac Corpus idem esse realiter, nec ullam usubi fingi poste Extensionem quæ non sit realis affectio alicujus corporis. Quod fundamentum magnopere Cartefio placuit, quoniam certitudine, si fieri potest, plusquam Mathematica suum Raresactionis & Con-densationis modum confirmat; ac præterea totam doctrinam de immensis numero ac magnitudine Vorticibus, déque particulis primi elementi in infinitum divisis, mirifice suffulcit. Mihi vero Fundamentum illud non arridet ullo modo. Tum quod rationes illæ quas pro eo adducit Cartefi-A 2 4

US

us non satis validæ sunt, prout suse in literis meis probavi; tum quod innuit materiam aut per se independenter exsistere, aut saltem ab omni æternitate simul cum Deo exstitisse, necessario ab spso productam esque coævam. Quorum prius cum vera Dei notione plane and any est, posterius durum ac temerarium. Quanivis non sit distitendum suisse semper, atque etiamnum esse, qui utramvis opinionem cum Dei Exsistentia cultuque religipso serio con-

jungunt.

Porrò, ad morbum hunc Mathematicum Iummæque certitudinis pruriginem reducenda est & illa Cartessi de conclusionibus ex Mechanica Motus necessitate, per universam suam Philosophiam, perpetuo deducendis magnifica Pollicitatio. Neque enim putabat Vir sagacissimus se satis, lecurum de certitudine corum modorum quibus Naturæ Phanomena fiert afferit, fi Divina consilia (quæ variis modis eadem Phæ, nomena exhibere possint) cum Materiæ Motusque legibus miscerentur. Sed ingens hic ardor atque studium deducendi singula ex certa hac'atque inevitabili Materiæ lege, Mothsq; ejusdem mensura in universo Mundo semper permanentis, generosum Cartesii ingenium ità esfascinavit, ut non rarò præproperè nimis imaginatus sit se id præstitisse, quod tam efficim ubique præstare desiderat. Omissis aliis, unum duntaxat, sed præfulgidum maximique moEpistola H. Mori ad V. C.

menti, producam exemplum, nempe de efformatione particularum striatarum, earundémque motn. Tantum enim abest ut necessario fiant eo modo quo ille rem explicat, ut valde improbabile videatur, imò forsan impossibile, eas ità efformari, aut formatas ejusmodi legibus moveri.

Intorsionem enim particularum striațarum ex motu globulorum Vorticis per quem transeunt oriri asserit, magisque vel mi-nus intortas esse pro celeritate motus Trans. globulorum circa axem Vorticis circumvo-Gallic. Es globulorum circa axem Vorticis circumvo-Gallic. Es lutorum; eas nempe quæ longiùs magìs, que ces quæ verò propiùs absunt ab Axe, minùs trois ca-intorqueri; quemad modum constat ex plus ou Artic. 90, & 91, tertia part. Princip. Phi-moinstour-lesophia. Sed nulla prorsus videtur Me-nex, a prochanica necessitas ut columellæ illæ tri-portion de angulares communi Vorticis raptu in gy ce qu'elle rum vertantur circa proprios axes. Idem desendroits enim hôc experiri possemus. in quali-qui sont her materia præserim in rotunda pari-plus ou per materia. bet materia, præsertim in rotunda pari-plus ou ter ac longa, positaque in tubo vel cana-moins eloi-li aliquo Telluris axi parallelo. Hanc e-esseu, n nim nemo fomniaverit ex raptu terræ in cause que circuitum, circa proprium itidem axem in les parties canali sno gyratum iri. Pari igitur, si non du second potiori, ratione intelligamus triangulares element illas particulas in columnæ formam pro-plus viteen ductas communi Vorticis motu circumagi, esendroiss nec tamen interim sibi ullos proprios gy-plus eloig-ros acquirere ex hac circumactione. \* Nam nex qu'aux autres plus æque certum est (idque certitudine pror-proches.

Mid Si

fus mechanica) omnes globulos ab axe Vor-ticis illa circumrotationis vi repelli, quam gravia omnia crassaque corpora versus centrum terræ remitti; ità ut omne subter-fugium hinc præcludi videatur inania re-sponsa comminiscenti. Quibus addas vel ipsain figuram harum columnarum trian-gularium magno fore impedimento istis propriis ipsarum gyrationibus quas fingit shiv Cartesius. Nam simul ac lentor ille mate-Instiriæ fatis fit induratus ad retinendam hanc formam triangularem, auguli columellarum adeò erunt robusti ob crassitiem suam ut ano vuenhaud facilè siverint se intorqueri. Recto no un'ugitur, sed celerrimo, cursu pergent triuno un'ugitur, sed celerrimo, cursu pergent triuno un'ugitur, sed celerrimo, cursu pergent triuno un'ugitur, sed celerrimo, cursu persent triuno un'ugitur, sed celerrimo per spatia illa trish will angularia fine ulla sui intorsione, modò continua serie spatiorum anguli in eisdem

ferè reperiantur lineis.
Quòd li anguli horum spatiorum triangularium in eisdem lineis non reperiantur, sed anguli & latera alternatim se mutuò secent, (quod sanè sactu facilius vi-detur, globulis eo situ in formam stabili-orem magisque compactam relabentibus;) videamus tandem an hoc modo res feliciùs successura sit, extistatque ulla Mechanica necessitas ut dicta columnula in formam cochlearem torqueantur. mus igitur materiam primi Elementi transeundo per spatium triangulare ABCsibi acquisivisse figuram triangularem, ipsi

Acty for modo formats bregime dentrece alterum spatium triangulare DE E. ં રઘલી પાદ, ...... Aquod bamen, ne dixi, Mi recentque l'ormatæ and obein offin mo! probabile A leggeschur tomen ich ibmings tom admodum elli tes ha columnité inter mon au nompa an foundum op יים וויים ver**it** soniră. promine is adjacentes nitudinis, triangularit/illa erunt aqualiterque felinterfeed A, dom inangie in in infum medica t lucain neccingo egdat; angulis fuis priosisa datera plicans fit co nempe fity committementure Boofeth domis ge abelt ut intorqueauth has particular ep is legibus quibus intorqueri equrendir Dars tesins. Namestameth Materia, inbtilissimb finul ac lath lentwerit formain strieffario acquirat triangularem transedade, putà per A.B.G.B. præ tenenigudine tamen confiftene tize fust motafque inderitate reinsenedibile est quins dum impingie hac columnia in DEL BE, FD. autres derianguli DEF, abradat prorfusios dependet omnem illammateriam quas consinctur angulis a A.a, b.B.b., sie, fiatque inde non briangularis, fed fe sangularis, produce roundant nude Scincontrochie assistantino in remois to succession of the success plane periret. Et certe si daremus proproductos illos angulos columnulæ trian-gularis allisione illa non abradi, sed protuberantia globulorum, "qui fuccedens triangulare spatium claudunt, inverti dun-taxat & intorqueri, Aquod tamen, ut dixi, ob celeritatem transitas recensque formatæ particulæ teneritudinem nullo modo est probabile, fequeretur timen nihilominus rem admodum elle fortuitam quas in par-tes hæ columnulæ intorqueantur, nempe an secundum ordinem Vorticis G. H., an very contrá. Nam cum globuli ætherei proxime Mi adjacentes fint ejustem mag-nitudinis, triangularia illa spatia æqualia erunt æqualiterque sevintersecabunt, ità ut angulus A, dum iniffingit in latus F D, in ipsum medium lateris necessario cadat; & sic derseliquis. Undestiulla suppetit tal tio quate columnæ illæ triangulares intor queantur versus H magis quam versus G. & vice versa: Ac proinde merito concludi postir, particulas striatas nuncentac nunc illac in efformatione fua torqueri nec omnes ab codem polo venientes inter afdem partes effe intortas. Quo quident pacto everterentur penitus notiffime liffe Magnetifmi leges, Mundique Phandiberia mutarentur. Quamobrem necesse est altiorem aliquam causam & diviniorem quam Materiam Motumque pure Mechanienin all hoc opus adsciscere, si tam assable, tam constanti artificio, suque tam utiles fines destinato, cochlearem in formam columnus

læ illæ triangulares fint torquendæ.

Idémque statuendum est de cursu & tendentia ipsarum hoc modo jam intortarum. Nam ad certas partes lege certà pergere supponuntur, quæ tamen Mechanica esse non potest. Ut quando transeunt per Materiam subtilem sideris jam cortice incrustari incipientis, aut jam ferme incrustati; nisi hic vis aliqua directrix Mechanica divinior striatarum cursum regat ac mode-retur, impossibile est quin ab axe sideris latera versus rejiciantur, alteraque extremitate eò porrectà corticem feriant lineà ad axem sideris non parallelà, sed ad angulos saltem obliquos eum secanti: Incredibile enim est alteram extremitatem striatarum particularum alteri ut plurimum non præponderare magísve solidam esse. Hoc saltem manifestum est, cum hæ striatæ ssimul cum sidere circumrotentur, necesse fore, ob rapidissimos materiæ subtilissimæ gyros, ut ab axe recedant, confertimque versus eas sideris partes quæ propiùs absunt ab Ecliptica retrudantur; unde maxima vis Magnetismi versus Telluris Æquatorem, nulla ferè versus Polos, reperiretur. Quòd si minùs pura jam evaserit Elementi primi Materia, contra-Etisque sordibus aliquantulum lentuerit, particulæ striatæ tam longo itinere motum suum perderent, viam sibi sindendo per hunc Materiæ lentorem crassioremque consistentiam.

Sed .

Epistola H. Mori ad V. C. Sed concedamus recte hic omnia intus peragi ad feliciter, videannis quid fiat de his striatis particulis cum integro impetu exfiluering foras. Certe mihi credibile non est, si nullam aliam vim haberent moderatricem præter legem purè mechanicam, eas tam prospero exitu redituque cursus spos repetere posse. Nam ut omittam quam facile fit particulas Australes in foramina Borealia & Boreales in Auftralia impingere, illifiq; impactionibus meatus magneticos (præfertim dum teneri funt recenfq; formati) turpiter deformare; id certè mihi videtur fupra omnem Mechanicæ legem positum, quod factis quasi agminibus tam constanti cursu revertantur à Polo ad Polum; & in liberum ætherem non rectà proficifcantur ut jacta spicula vel sagitæ. Mechanicis enim legibus magis consonum esset ut viam sibi persorarent per aerem, (etiamsi eum singeremus aliquanto crassiorem,) motumque fuum ac vim bifce conatibus impendendo perderent, quam ut, datà quasi operà, reditum molirentur, cursumque ad alterum polum tam longe distantem divigerent. Nam cum semel è partibus Terræ magneticis in aerem fe projecerint, clauduntur protinus aeris partibus omnimode confimilibus, ut quæ proximè sibi invicem adjacent. Unde manife-stum est, nihil corporei in causa esse posse cur ha particula, homogéneis undique aeris partibus ifthoc modo involutæ, hac poti-

1

Epistola H. Mori ad V. C. potius erumperent quam illac, aut quod reverti mallent quam recta viam conficere, vel in fublime ferril, sed subefice altius aliquod Principium & divinius quod errantes revocet, quodq; motus cursusq; earum in fines certos & destinatos ubique moderetur & gubernet.

Postremo, ad wurvorreisiar hanc sive uneshoriar Mathematicam referre poteris cautum illud ac scrupulosum Principium, viz. Quòd nè tantillo quidem plus minusve motûs sit in rerum Universitate uno tempore quam alio. Quod nullis, quod sclam, ...... rationibus defendi potest nisi precariis vel Primo est, nec Genios nec Animas humanas materiam posse movere, sed motus e-jus duntaxat versus hanc vel illam partem determinare; cum plane gratis dichum sit Essentiam ullam activam ac operativam, qualis ab omnibus æstimatur sub-stantia spiritualis, habere vim coercendi, fistendi ac gubernandi materiam motan, & tamen ne minimam quidem vim unquam habere posse eandem ullatenus movendi. Altera est, Corpus quod alteri corpori motum imprimit, quantum illi motus imprimit, rantundem de suo semper perdere, partémque quam perdit eandem numero in alterum corpus transire: quot credo me, si vacaret, ex speculatione Potentiarum, quas vocant, Mechanicarum facillime posse refutare. Sed cum hæc de eodem prorsus, tam numero quam mensura, motu in Mundo semper permanente opinio ad quosdam Cartesii sequaces magis quam ad ipsum pertineat, illis potius quam ipsi impingenda est hac temeritatis culpa.

Vides tandem quam non omnes illas dapes quibus tam laute amicos suos excipit Cartesus promiscua ingluvie devorem.

6. 6. Postquam igitur hanc suspicionem di-Cur tanto- lui, libenter quæstioni responderem, si verperesti in- ba sensúmque paulum mutaveris. Utique dulgest le- ba sensúmque paulum mutaveris. Utique tionem si mihi non exprobraveris tam avidos In-Philosophi- ventorum Cartesianorum arctósque amplex-« Cartesiana: Pria us, sed interrogaveris solummodo quare ana: Pria profiteor me tanto cum studio & vosuptate Philosophiam evolvere Cartesianam. Habeo enim in promptu multa quæ re-

spondere possum.

Primò enim, nullus dubito quin omne id quod appellit ad sensus nostros à Mundo sensibili (hoc est, ab externis Objectis, que Phanomena vulgò vocantur, quibusque sensus nostri efficiuntur) nihil omnino sit aliud quam motus corporeus aliter atque aliter ex magnitudine, figura, situque partium Materiæ modificatus. Quòd manifestò patebit omnes sensus ipsorumque objecta percurrenti.

De tactu palam est, qui non afficitur nisi alicujus corporis pressione, adfrictione, impactione sive illisione, & similibus. Porrò, quòd id quod admovetur corpori nostro videatur molle vel durum, calidum vel

Digitized by Google

.vel frigidum, & id genus reliqua, motui tribuendum esse æque manifestum est. Saccharum enim, saxa & ferrum, attritione .confracta & in tenues pulvisculos comminuta, mollia fiunt; Aqua verò, ex motus privatione partiumque unione ac quiete in glaciem compacta, dura. Unde constat duritiem consistere in firma unione quiecentium partium, mollitiem in earum disjunctione, modò satìs tenues sint, majorémque fore mollitiem si motus tenuitati accesserit: quod suse, si opus esset, demonstrari posset. Eandem etiam esse rationem de calido & frigido ex eo liquet, quòd motu ad hunc vel illum gradum adsurgente calor excitatur, & remisso illo motûs gradu vel diminuitur vel tollitur: Quemadmodum clarè videmus in aqua bulliente super ignem in vase posita. Quin & ipsius ignis naturam in vehementissima particularum agitatione consistere ex eo plane deprehendimus, quòd maximam partem pabuli sui in flammam, quæ vene-menti motu agilsque vibratione sursum fertur, absumit, ipsosque cineres in minutissimas partes disjungit, unde & ipsi molles aliquatenus evadunt. Pari ratione reliquæ qualitates tactiles ex natura motas explicari possent: sed id justi voluminis, non unius Epistolii, opus esset.

Cùm autem de tactu constet, quod nihil id sit aliud quam motus corporeus quod ipsum assicit; securi esse possumus idem

B b con-

Epistola H. Mori ad V. C.

18

s. g.

contingere in gustu, cum & ipse sit ta-+ De Ani- Clus quidam, (eriam aftipulante + Ariftoma, l. 2. tele.) illiusque perceptiones fiant ex Objecti arque Organi contactu corporeo, varienturque ex variis motus effectis in objecto. Omnes enim cibi ex aliisatq; aliis ignis ministeriis (cujus naturam in vehementiori particularum agitatione confistere modò probatum est) alios atque alios sapores bi adsciscunt, varissque modis gustum afficiunt. Quod æquè verum est de Medicamentorum tam saporibus quam viribus. Utraque enim ignis arte (qui, ut fæpius dixi, nihil aliud est quam motus quidam Materiæ modificatus,) augentur, minuuntur, variantur. Est autem & ipse Sol ignis, cujus itidem calore fructus terræ omnes maturitatis gradus subeunt.

Et quod ad odoratum attinet, quamvis non videatur hic effe idem ille Organi Objectique contactus, fensationem tamen motu corporeo fieri ex eo constat, quòd odores vento feruntur ad nares, & fubinde divertuntur. Unde palam est eos esse particulas quasdam aeri innacantes, & odorathis organo impingentes. Quod adhuc manifestius apparet in fustumigationibus, ubi agitatione ignis odores majori copià exci-

tantur fortiusque nares feriunt.

Soni etiam ab aere transvehuntur, deflechuntur corporum obstaculis, & ab adversis ventis impediuntur. Unde plane fuam produnt naturam, indicantque se esse certos

certos quosdam motus per aerem transmisso. Quod etiam planius apparet ex
ipsorum generatione. Nunquam enim auditur sonus nisse x aliquorum corporum
collisione: Quemadmodum palam est tam
in Animalium vocibus, & in pulsandis instandisve instrumentis Musicis, quam in inconditis quibuslibet strepitibus & fragoribus. Ipsa etiam Echo huic veritati accinit,
quæ nihil aliud est niss sonus à corpore
aliquo concavo repercussus, sive resexus.
Quid autem, quæso, à corpore resecti potest quod ipsummet non sit corpus? Sonus igitur nihil aliud est quam motus quidam aeris, Echo autem nihil præter motas hujus reverberationem.

Quemad modum verò ex Echo deprehendimus fonum motum esse quendam corporeum; ità pari ratione concludere possumus id quod ad oculos nostros appellit
ab Objectis visibilibus nihil esse aliud præter hujusmodi motum distinctis quibusdam
legibus modificatum. Nam species illas visibiles, quas vocant, à corporibus ressecti
apud omnes est in confesso. Nihil autem
à corpore reverberari posse niss corpus,
jam monuimus ex se satis esse manifestum.
Universim igitur verum est, Sensationem
nihil esse aliud niss motus corporei perceptionem, \* aut. sattem sine istiusmodi

motu nunquam excitari.

Cujus quidem Theorematis (quod obiter moneo) infignis est utilitas ad eos re-

Bb 2 futandos

futandos qui specificas nessio quas somniant Materiæ disferentias, singúntque certas particularum congeries, omni figuræ, motús, soliditatis sitúsque vi seposità, ex sola specifica sua natura immediata & immutabili varia illa Mundi Phænomena sensibus nostris exhibere. Nam planè constat ex prædictis, alissque id genus quamplurimis quæ adjici possint, tum species hujusmodi materiales omnes subindè mutari, tum sensus nostros non aliter ab ipsis affici quàm per certas figuræ, motús, magnitudinis sitúsque leges in ipsis particulis.

nitudinis situsque leges in ipsis particulis, Et certe quod ad prius attinet; Nemo qui hujusmodi specificas differentias in Materia fingit, nici temere & absque omni ratione philosophari velit, negare potest quin quæ, sensu judice, maxime discrepant, specie etiam eadem oporteat differre. Jam verò, quæ major, objecto, differentia sensibus nostris unquam occurrit, quàm quæ Stellam inter & opacam hanc Terram, quam caleamus, intercedit? Quod præclarum esset argumentum demonstrandi \* eandem numero materiam species quàm maxime oppositas subire, ac proinde Materiam nullubi specie differre, si Hypothesis Cartesiana de mutatione Stellarum in Planetas nuda Hypothesis non esset, sed agnita veritas. Hoc enim pacto constaret, quodlibet corpus terrestie, quantumvis durum & crassum, ex subtilissima omnium materia (quæ ex ramentis globulorum æthereorum.

thereorum, ubique, uti patet ex uniformi luminis perceptione, homogeneorum, originem duxit) conflatum esse, &, fi arte quidem non possit, saltem Natura & Tem? porum Fatorumque serie in easdem mitnutias deteri posse ac dissolvi. Cæterum st Hypotheses missas faciamus, succedaneam sanè ac fermè æqualem vim habet folida illa macularum Solis observatio, quæ proculdubio ex subtilissimis illis particulis fiunt ipso ærhere tennioribus. Quin & quæ cominus conspiciuntur idem testantur ut crassorum corporum, putà sebi, cerz, ligni in tenues splendentésque flammas transmutatio; quemadmodum & graminum herbarúmq; in sanguinem, carnem, ossa, pellesque bovinas vel ovinas converfio. Gramina enim, si fensus nostros confulamus, ab istis animalium partibus immane quantum differunt, ac proinde, juxta suprà dictum postulatum, specificè. ! Quod verò ad alterum illud spectat, de particulis Materiæ specie distinctis, quasi fola hac specifica virtute Phænomenon varietatem sensibus exhiberent, motu, situ, quiete, sfigura, cæterísque Materiæ modificationibus seclusis; abunde mihi refutatum videtur ex prædictis observationibus quibus clare constabat, \* Omne id quod ad fensus nostvos appellit motum esse corporeum aliter atque aliter ex magnitudine, figura & similibus partium Materiæ affectionibus modificatum. Nec opussest quicquam hre Bb a ad-

adicere, postquam animadverteris quain manifesta hujus veritatis instantia è natulra luminis & colorum elucescat. Lumen enim oriri ex motu indè patet, quod 4 f vehemens sit aut propinquim, calor semsibilis ipsum comitetur. Colores aucem non esse specificas quasdam qualitates; ied motum certis legibus modificarum, confeat ex Iride & Prismate; quandoquidem nec in roridis illis nubium guttis, nec in ipso Prismate, utpote diaphanis, ullus infit color, sed lumen certis modis refractions reflexumve in istam colorum varietatem degenerat. Quod manifestum est indicium nee ullos specificos colores corporibus opacis inesse, sed lumen ab corum superficie aliteratq; aliter, pro fitu exteriorum particularum, reflecti, quo mutato colores protinus mutantur: ut) conftat in zre, ferro, alifque metallis, quorum superficies colorent mutant aquis corrodentibus vel salinis ae ris particulis impetitæ & fodicatæ. Quippe quod necesse sit, quod particularum fi tus faltem, si non figuræ, in superficie æris ferrive hac insultura atque impetu mutentur, globulique ætherei aliter ab ære. putà, nitenti, ab zrugineo aliter, reffectantar.

Quamobrem cum tam clare conflet emnia mundi Phænomens, quatenus sensibus nostris patescunt, motu persici, certe ille mihi verissimas Philosophiæ leges observare videtur qui tam accurate causas horum

horum Phænomenøn & tam profunde fcrutatur, et præcisè nobis enarret quo situ, qua tenuitate, quibusque particularum si-guris, motus illi omnes, qui varie sensus nostros afficiunt, modificentur. Hoc autem stupendum in modum nobis præstitit à me nunquam satis laudatus Cartesius.

7. Præterea, nemo quifquam est qui Materiæ Motusque naturam vel mediocriter Ratio se-intellexerit, qui non planè viderit ex eo unda. folo quòd Deus certum Motus gradum (eundem putà quem in Mundo jam experi-mur) Materiæ impresserit, quod varia inde Phænomena fint emerfura. \* Fieri enim non potest quin ea motus mensura materiam ità diffringat & in exiles minutias conterat ut, quanquam quædam dura, (id enim ex minori motus gradu alicubi contingeret,) alia tamen mollia, quædam fenfui frigida, alia calida, alia plane ignes apparerent. Credóque Deum ex destinato \* duobus hisce simplicissimis rerum Principiis liberos suos vagósque gyros semper per-missse, quamdiu intra illos limites continerentur qui æquè commodi rerum Natu-ræ forent, atque si ipsorum impetus divi-niori quadam vi ac lege compescerentur; ut ed magis adblandiretur ingenio humano rerum naturalium contemplatio.

Physicum enim puto esse neminem qui, si mentem propositumque suum probe noverit, non \* agnoscet se causas rimari esfectrices rerum co-poreas, eásque, si fieri B b 4

Epistola H. Mori ad V. C.

potest, longiori serie deductas, nexuque, necessario concatenatas. Quales certè nullæ reperientur, \* si naturalibus & in se necessariis motus corporei legibus Deus, intermediante superiori aliquà virtute, u-bique sedulò obsisteret: Nulliusque causæ efficientis investigatio esse posset nisi immaterialis, nobisque minime omnium intelli-gibilis; \* qualis est Peripateticorum forma substantialis, quæ eadem fere notione pariter ac nomine per res singulas pervagatur, nihilque nobis indicat præter ignorantiam nostram ac nugacitatem, quos non puderet interroganti de Aqua, Igni & similibus, quid & unde sint, elatis supercihiis respondere, Ignem & Aquam Aquam esse & Ignem, ex eo quòd formæ quædam fubstantiales, quæ Ignem & Aquam constituunt, è gremio Materiæ in nescio quas Materiæ partes prorepserint, eóque pacto duo illa elementa Mundo exhibuerint. Apage frivolas istas ac otiosas nænias, quibus omnis humani ingenii industria confopitur & sufflaminatur, omnisque ejus sagacitas & acumen retunditur & inutile redditur! Non tam torpidum naturalis Contemplationis objectum nobis proposuit Deus: fed tantum necessariis Motûs ac Materiæ legibus prudenter permisit quanturo ad perscrutandas rerum naturalium causas nos excitare, & inventarum voluptate delinire, possit. Adeò ut non sit ubique necesse \* ad cæcum illud ignaviæ

& ignorantiæ asylum consugere, internas scilicet sormas substantiales. Quis enim qui inter Philosophos nomen suum prositetur rogatus de Lunæ phasibus, de eclipsibus utrinsque Luminaris, si, omissis apertis illis ac necessariis Mathesews ac Naturæ rationibus, responderet ea omnia proficisci ex internis Lunæ Solssque principiis formisque essentialibus, quæ facient ut certis temporibus Sol juxta ac Luna lumine privetur, Lunaque statis vicibus sub hac vel illa phasi videatur, quis inquam, est è Philosophorum grege qui tam frigidè & jejunè respondens non altis eachionis ab omnibus exciperetur?

Quid autem faceret misellus hic homuncio, si de Planetarum stationibus, direationibus & retrogradationibus fieret quæstio? Neque enim recipere se potest ad Hypothesin Ptolemaicam, utpote quæ manifestissimis scatet contradictionibus, uti omnes jam norunt qui vel primoribus la-biis rem Astronomicam delibarunt. Suecedat igitur Tychonica, ubi in libero æthere Planetæ omnes gyros suos perficient; & rogemus hunc nostrum quid in causa sit, cur Mars, Jupiter & Saturnus, post-quam festinantius perrexerint secundum ordinem Signorum, mox tanquam obtutu tacito defixi derepente subsistant, posteáque, quasi jam in memoriam revocassent rem aliquam cujus obliti fuerant, inopinato recurrant. Proculdubio cadem semper

## Epistola H. Mori ad V. C.

per oberraret chorda, dicerétque id fieri ex internis horum Planetarum formis quas ipsis à Prima creatione indiderat Deus. omnésque corum lusus, progressus, regressus & stationes eis naturales esse ex principiis suis constitutivis, quemadmodum motus deorsum lapidi motusque sursum igni connatus est. Præclarum quidem Responsum, talísque Responsoris ignavià & inscitià nequaquam indignum! Dimisso igitur Nugatore hoc nugacissimo, experiamur quomodo huic quæstioni satisfieri possit ex apertis & confessis Materiæ Motusque legibus, quales Naturæ Artique Mechanicæ plane communes esse merito statuit Cartefins.

Venerem citra ultraque Solem circuitus suos peragere ex ipsius phasibus constat; cadémque ratio est de Mercurio. Martem autem, Jovem & Saturnum circa Solem ferri nemo adhuc dubitavit. Hos igitur quinque Planetas circa Solem ire & redire manifestum est. Quærendum est deinceps an moveantur viam fibi fecando per materiam ætheris, an motu ipfius ætheris circumvehantur. Primum autem non fieri ex eo liquet, quod tam celeres Planetarum transitus materiæ cælestis resistentia impediret, perderéntque pauxillo tempore morum suum fluido ipsum ætheri communicando. Reliquum est igitur ut circumvehantur ipsius ætheris motu, totaque materia cœlestis, cui innatant, Vorticis inftar

star circa ipsum Solem torqueatur. Inve-Rigemus tandem quid de Terra fiat, quæ procuidabio intra limites hujus Vorticis inventeur. Stabitne illa in rapido hoc flumine, an movebitur? Quibus autem uncis, quibus funibus & anchoris, in pro-fundo hoc mari detinebitur? Sed fingamus eam vi aliqua fupernaturali & immateriali stabilem & defixam. Deus bone ! quantas procellas excitabit hoc contra sanctifimas Natura leges Admissum! Colestis enim Materia rapidissimi Torrentis instar Telluris faciein tanto insultu impetuque affligeret, ut animalia, arbores, tur-res, omniaque prorios ædificia dirueret, fecumque abriperet, imo universam terram decorticaret, & saltem ad metallicas usque regiones penitus diffringerer, abruprasque partes ad modum infandi nau-fragii, secum in vasto hoc ætheris pelago transportaret. \* Terram igitur oporter permittere, juxta Materiæ Motusque leges, cum reliquis Planetis æthere quiete innatantibus circa Solem circumduci.

Et ne forte interim de Luna sis solicitus; cum certum sit eam circa Terram perpetud singulis mensibus tanquam assiduam illius pedissequam circumcurrere, nec id sieri posse nisi ope Vorticis, quemadmodum jam demonstratum est; necesse est ut Luna peculiari Vortice circa Tellurem circumseratur. Cujus in medio cum sit ipsa Tellus, omnesque illius poros materia cœlestis, quæ in hunc particularem Vorticem torquetur, pervadat, sieri non potest per leges Naturæ \* quin ipsa Tellus hujus Vorticis vi in gyros circa proprium axem rapiatur. Ut summatim igitur dicam, Impossibile est, si motas corporei leges consulamus, quin Terra diurno illo motu annuóque feratur quibus eam ferri olim docuit Ethnicorum sapientissimus Pythagoras, cujusque doctrinam ante seculum unum & alterum Nicolaus Copernicus in lucem revocavit.

Vides ex quam perspicuis simplicibus que Principiis vel inviti ducimur ad eam Hypothesin, (si modò Hypothesis illa dicenda sit quæ reali Naturæ compage ne cessario continetur,) qua posita rationes & causæ non possibiles vel probabiles, sed necessariæ non possibiles vel probabiles, sed necessariæ & incluctabiles, omnium ferè Phænomenon quæ Astronomorum ingenia per tam multa secula torserant, manisesto denteguntur. Non enim magis necessario corpus nostrum in Sole umbram projicit, quam ex hoc rerum quod demonstravimus systemate Pythagorico nota illa Planetarum Phænomena omnia, quæ mox ordine breviter recensebimus, consequentur.

Cujusmodi sunt, Motus Saturni, Jovis, Martis, Mercurii, Veneris, in Epicyelis suis; qua tamen interim supellectile Sol destituetur.

Quòd dicti illi quinque Planetæ sint directi, stationarii, & retrogradi in Epicythis fuis; cum tamen Luna in suo Epicyclo nec stationaria videbitur, nec retro-

grada..

Quòd circuitus Epicyclorum Saturni, dovis & Martis eam habeant ad motum Solis rationem, ut semper perficiantur eo temporis spatio quod elabitur ab una singulorum conjunctione cum Sole ad alteram; quódque in singulis istis conjunctionibus cum Sole reperiantur in Apogeis Epicyclorum, oppositionibus verò in corundem Perigeis.

Præterea, Periodos Epicycli Saturni celeriores forè quam Jovis & Jovis quam Martis; Martis verò Retrogressiones majores fore quam Jovis, Jovisque quam Sa-

turni.

Porrò quòd Venus ac Mercurius nunquam procul distent à Sole, centraq; Epicyclorum utriusq; Soli videantur in Sepua.

Postremò, hisce omnibus addas Phænomena ex motu Terræ diurno emergentia; Stellas nempe Planetásq; omnes, quamvis immensis spatiis & à Terra & à se invicem distantes, viginti tamen quatuor horarum spatio circa terram inestabili celeritate impetáque contrario retorqueri.

Quorum Phænomenon omnium, necnon aliorum quorundam, simplex hæc Pythagoræ Hypothesis (quam veram esse tam certi esse possumus, quam quòd folia quæ ab arbore in sluvium decidunt secundo, non adverso, slumine feruntur) tam evi-

dentes

dentes & necessarias causas exhibet, ut nemo nisi planè stupidus & delicus de e-is possit dubitare, nisi Deum data opera Natura logos turbare, cum non opusifit, fingere veilet. Quod quam fat insulsen figmentum satis suprà demonstravimus. Tandent penspicis, V.C. quam puichra

lit & apprime grate humano ingenio hat philosophandi ex immutabibibus & necessariis Natura legibus petita ratio: quo in genere cium Cantosus cateros mortales in-

finitis parasangis antecelluerit,

Lucret.de Qui genus humanum ingenio superavit, & omnes tura, lib 3. Prassimoit, stellas expressinti athereus Sol,

minime mirari debes si aliquanto frequen-tiorem scriptorum ipsius lectionem mihi

soleo indulgere.

8. Vernutamen quamvis admodumecerrerie Ra-tus sim aliquammulta Nature Phenomena ex Mechanicis legibus demonstrari posse; nihil tamen zeque persuasum habeo quem non omnia, imò nè millesimam quidem eorum partem, eo modo posse explicari. Primò enim, si eo solo, quòd Deus ad certum aliquem gradum Materiam agitaverit & in motum civerit, totius Mundi fabrica facta fuerit, plantis brutorumque corporibus, imò & hominum, non exceptis; creatio Universi Benignisati solummodo Divine ac Omnipotentiæ, exclusa illius Sapientia, esset tribuenda. Nis quis. fortè

fortè putaret, non minoris esse sapientize ex consilio talem Mundi Materiam creâsse, quæ ex solis Mechanicæ legibus necessariis in hanc rerum formam pulcherrimam emergeret, quàm aliam aliquam
quæ innumeris aberrantium motuum correctionibus & castigationibus indigeret.

Deinde, bæ motuum leges adco simplices funt, idémque fere ubique præstantes, ut incredibile prorfus videatur miram hanc rerum varietatem indè posse oriri. Quid enim præstat motus ullubi nisi quòd rectà pergat, aut saltem rectà pergere conetur? quod pars materia ab altera parte reflectatur, aut eam fecum auferat, partémque sui motûs ipsi communicet? quòd denique in varias minutias diffringatur, magnitudine, figura, situ distinctas? Diffringe igitur, si lubet, corpus quodvis durum, & pistillo in pulverem contunde; mox adhibito microscopio fingulos pulvifculos contemplare. Videbis proculdubio, pulvifculorum figuras à ruderum fragmentis nihilo differentes, nisi quod minores fint; nec primi tertisque elementi particulas à pulvifculis hifce differre, nifi quòd ipfis adhuc multo fint minores. I nunc & judica quam bellæ rerum formæ ex cæcis confusorum horum fragminum concursibus, allisionibus & coalitionibus oriantur, quali artificio illa depingant aut papilionum alas aut caudas pavonum. Ut nihil dicam de stupendo Divina

vinæ Mentis consilio in formando internas omnium animalium partes: ubi nihil ineptè admissum est, sed singula tam accuratà arte persecta, ut necesse sit agnoscere Principium aliquod Materià motúve corporeo longè fanctius ac divinius huic provinciæ invigilare. Quamvìs enim concederemus (quod tamen ego nullo modo concedam) visiora quædam animalcula hoc modo produci posse; tamen omnes animalium species sic esse productas, nullásque interim à tam cæco & fortuito principio ineptè esse formatas, omnino est impossibile; quemadmodum copiosè demonstravi in Tractatu adversus Atheos.

Quamohrem ex eo, quòd quædam Phænomena exhibere possit simplex Materiæ motus, omnia hoc pacto præstari posse confidere, abjectissima quædam inonalpeia, i. e. ridicula & superstitiosa quædam Materiæ cæcæ adoratio & cultus, mihi videtur, non legitima philosophandi ratio. Qua de re cum semper suerim satis persuasus, certè ex lectione Cartesii jam evasi omnium persuasissimus. Neque enim dubito, quantum ingenium humanum præstare possit ex Mechanicis rerum rationibus, incomparabilem hunc Philosophum præstitisse. Deprehendo tamen eum magnis illis pollicitis de perpetua conclusionum certitudine ex necessariis Mechanicæ legibus deducendarum sæpinscule excidisse, idque in reddenda ratione rudiorum generaliorumque.

que Naturæ Phænomenen: neque enimultra illos limites adhuc processerat. Quid igitur eum fuisse facturum putemus, si tentâsset humani corporis vel assus alicujus Animalis generationem ex eis solis

principiis demonstrare.

Sive vacillet igitur Cartesius, sive firmiter figat pedem, utrumque sanè mihi perjucundum est Spectaculum. Nam si incedit firmiter, speculationem hoc pacto necessariam puréque naturalem nactus sum: Si titubat, id etiam in lucro pono. Hoc enim non parum facit ad veritatum Metaphysicarum certitudinem, & ad demonstrationem Essentiæ à Materia prorsus distinctz. Nam si istiusmodi in Mundo inveniuntur Phænomena quorum generatio Materiæ leges excedit, necesse est ut introducamus Principium immateriale & incorporeum, quem vulgò Spiritum appellitant. Ad quam vocem quam exhorrescant, tanquam pueri ad spectrum, barbati quidam ac grandævi hujus seculi Philosophastri, nemo est qui ignorat.

Sed nequa fiat injuria mirando Cartesii 9. ingenio, quamvis omnia per universam il-Quarra lius Philosophiam nexu hoc Mechanico planeque necessario non cohereant, ità ut unam perpetuam ac compenerem catenam exhibere possint; fatendum est tamen, \* non paucas hujusmodi inveniri catenulas verè aureas affabreque factas, ex quibus omnibus, non nudis quidem Materiæ legi-

Cc bus,

<del>3</del>4

bus, sed diviniori aliqua vi coarctatis & ligatis, pulchra sanè satisque sirma conclusionum omnium fit concatenatio. Verbi causà, Quamvis certi esse non possimus ex legibus Mechanicis striatas illas particulas folà Vorticis contorsione formari, quemadmodum jam diximus; facilè tasupponere posiumus, (nisi υλομανία quadam correpti confque infanire velimus, ut audacter affirmemus omnia prorsus Universi Phænomena, nè stirpibas quidem, necdum animalibus, cà conditione exemptis, solo motu corporeo sieri,) facilè, inquam, possumus supponere vim aliquam virtuti illi analogam, quà animales fœtus (five matrum in utero, five in Telluris communis omnium parentis matrice) tam admirabili artificio efformantur, in cœlo juxtà ac in terra regnare, id est, Divinam Providentiam nullis locis aut spatiis excludi, sed ubique præsto esse paratámque ad attenuatæ subactæque Materiæ motus ità moderandos, ut nihil ullubi omittatur aut fiat quod non cedat aut in utilitatem aut in ornatum Universi: atque ex hac vi \* (sive Animam, cum Cartesso, illam appellare malles, sive Spiritum) ubique & omnibus sedulo prospiciente, essectusque suos præcipuos in subtilissimis & fluidissimis Materiæ partibus exhibente, cochleares illas particulas (fine quibus Axis terrefiris parallelismus, Tempestatum cardines, Magnes, Navigatio, Gentium commercia

mercia stare non possint) mature fuisse efformatas.

Evictà autem earum efformatione, vel supposita, cætera omnia quæ tradit egre-gius Philosophus, usque ad locupletissimas illas de virtutibus magneticis demonstrationes, mirifice inter se consentiunt. Quamvis nollem vel hic fidem dare Universa Mechanicà planè necessitate ubique concatenari, prout suprà monui. Sed è contrà. ut dicam summatim, suspicor potius in Phænomenis plerisque omnibus producendis, ubi conspicitur satis magna partium multiformitas conspirans in insignem aliquam utilitatem aut pulchritudinem, rudes Materiæ impetus cæcásque propensiones & tentamina à divina illa virtute semper gubernari ac perfici. \* Nam quod ad Halones Iridésque spectat, & id genus reliqua quæ suam habent pulchritudinem, à causis simplicissimis fiunt; nec ea partium varietas, quam diximus, ullo modo in eis reperitur. Multo plus meretur admirationis illa quæ vel oculum vel ardentem lampadem referre videtur Pavonis pluma. Cujus artificium tot distinctis silis, tot & tam amænis coloribus, nunc intermissis nunc resumptis, támque scitè attemperatis ad efformandam diversicolorem illam Ellipsin, consistit; ut tam operosum effectum bruto Materiæ motui vel casui, non confilio, tribuere extremi mihi videatur stuporis aut dementiæ.

Cc2

Ea-

Eadem igitur rerum series quæ reperitur apud Cartesium tutò agnosci potest, sed non eadem ubique hujus seriei connexio. Necesse enim est ut subinde se intermisceat Divina illa Mundi rerumque generandarum Gubernatrix Providentia.

10. Quints Rstio.

10. Quamvis autem id à Cartesio non sit præstitum quod á nullo mortali præstari posse pro certissimo habeo, nempe ut causæ rerum omnium naturalium uno tenore congeneríque serie à capite ad calcem deducantur, nulla alia interposita vi præter mechanicam illam prorfusque corpoream, cujus effectus cognoscere procul-dubio \* pura puta illa Naturæ scientia habenda est: tamen in immensam Gentis philosophicæ pariter voluptatem ac commodum hoc saltem accurate perfecit, ut clare scilicet intelligamus immediatas causas effectrices, eásque congeneres semper puréque corporeas, omnium ferè rerum sensibilium quas tractat. Quæ certè dissicilis est provincia, & quam nulli præter eum suscepere quos non meritò poeniteret eam unquam suscepisse. Persentiscis tandem ob quam multas gravésque causas tanti facio Cartesium.

11. Sed ut nihil te celem, una adhuc Ratio ul-mihi superest peculiaris ratio, quæ, quamtima.

vis forsan aliis admodum paradoxa videri possit, apud me tamen non parim gratiæ conciliat Philosophiæ Cartesianæ. Est autem illius cum Mosaica Mundi creatione

con-

conformitas. Rem miram, inquies, narras. Sed, mihi crede, valde verisimilem. Nam, quod nôsti, Pythagoram suam sapientiam à Judæis mutuatum fuisse constans sustinuit fama. Præterea, exstiterunt per singula ferè secula qui operam dabant applicandis nunc his nunc silis Philosophiæ principiis textui Mosaico. Quo autem successu mallem alii judicent quam ego. Communibus igitur omnium suffragiis exspectandus est illic sensus aliquis Philosophicus; addo, Mose Deóque dignus. Neque enim vilia ac puerilia sanctissimo illo Literæ velamine abscondisse credendum est intimum illum Dei sapientissimi Amicum, sed tam ampla, tam augusta & am fulgida, ut meritò verendum esset vulgi oculos ea ferre non potuisse. Mosem tamen ejúsque posteros, Prophetas intelligo & Sacerdotes, cum probatissimis quibusque maximeque cordatis tum suæ tum aliarum gentium hominibus ea libere communicasse.

Hanc Cabbalam à Judæis acceptam, numerisque singulorum dierum opera adumbrantibus involutam, magni secit Pythagoras; nec sivit Arcanum in vulgus emanare, quamvis sortè de eo discipuli ejus symbolicis istis numeris sensum tegentibus vel apud imperitos aliquando garrire non recusarent. Nucleum igitur sibi servantes, putaminis fragmina apunto populo projecerunt; quæ alii risu, stomachatione alii, alii suspicaci quadam veneratione exceperunt; indéque quam plurimas Cc 3 nume.

numerorum & appellationes & virtutes verè Pythagoricas literis mandârunt. Quorfum autem ista omnia? inquies. Breviter tibi dicam: Equidem mini videor horum corticis fragminum ope nucleum insuminiveniste ac recuperasse. Dum enim Mosaicae Creationis sensum Philosophicum serio meditabar, oculis hinq indè, nunc in verissima quælibet, quod judicare potui, Philosophia principia, nunc in Textum ipsum conjectis, revera nulla invenire potui quæ tam examussim Mosaicae paginæ congrue-

rent quam illa Cartesiana,

Tria ejus Elementa, non numero solum sed & naturis eorum haud obscure indigitatis, ibidem contineri deprehendi. Tellurem etjam observavi circa Solem circumvolvi, imò verò eam cum reliquis Planetis ejus esse naturæ tanquam si ipsi olim fuissent Soles. Ex materia denique sælesti Terram, Lunam, cæteráque Astra universa generari. Qua omnia, pro tenui illa qua polleo vocum Hebraicarum peritia, in Defensione Cabhala mez Philosophica Mosaico Textui ità convenire demonstravi, ut nemo sit, modo tam certus esset de Philosophiæ Cartesianæ veritate quam plures se profitentur de Principiis Aristotelicis, quin statim agnoscat me verissimum fidissimumque egisse Interpretem Quod si postea animadverterit quam exacte Pythagoricorum illorum numerorum & nominibus & virtutibus res illæ congruant, , quas 7 , 37 mi

quas singulis diebus adjudicavi, novum eertè argumentum, neque id levissimum, ad Philosophiæ Cartesianæ sidem faciendam se reperisse exsultanter gaudebit, mirabiturque operosissimum hoc ingenii humani inventum divino calculo tam clarè esse comprobatum. Ipse tamen hujusmodi demonstrationibus non audeo nimium considere. Conjesturam malni appellari, nihisque prorsus statui; sed maturis sapientissimorum virorum judiciis rem totam permis.

mores spectat quos spargi ais de Cartesto, Cartestom quasi de Deo non recité sentiret, chili ect imperito moror. Novi enim maximorum ac liber-vulgo rimorum ingeniorum perpetuum ferè suis-Aibeismi se sauma semidocto vulgo Atheismi es insimulari. se suspecta. Nec tamen dissiteou in illius scriptis paucula reperiri quæ vel ab invidis vel imperitis in sam partem nimis sacilè possint torqueri: qualia sunt tria illa præcipué. viz.

13. Primum, Implicare contradictionem
Spatium vel Extensionem dari que reve-Qualia
ra non sit corporea, quo tamen morbi-sin que
do dogmate ipsas etiam Scholas laborare Potissimum
hujus crimemini me observasse.

memini me observasse.

Alterum, Ex Mechanicis motus Materiæsussemminis eun legibus omnia Naturæ Phænomena esse de-redduns. monstranda.

Postremum, Fines Phænomenon ab ingenio humano non esse indagandos.

CC4

Quæ

٠ . <del>ک</del>

wit.

Quæ tria tam pravo aspectu subdolóque nictu sese mutuò contuentur, ac si Deum ac Providentiam è Mundo exturbare se-riò conspirarent. Sed nihil prorsus ab eorum aut consiliis aut viribus est metuendum. Primam enim illam opinionem ipfe satis copiosè ac solidè resutasse mihi videor in Literis meis ad Cartesium. Alterius verò, Tracatus mei adversus Atheos pars secunda perpetua est & inex-pugnabilis Consutatio. Sed aliter respondi atque institui. Dico igitur eum non † Se#, 2, ex morbo aliquo Atheistico, sed, prout + supra monui, solummodo ex effræni quodam pruritu omnia concludendi certitudine plane Mathematica, priores illas duas,

ex nimio autem prudentiæ studio, opinionem tertiam tenuisse: neque opus esse hisce | sed. 2, diutius immorari, cum ex || supra dictis **♂** 3. ipse tibi possis plenissimum colligere Re-

fponfum.

14. Quod porrò addis, quosdam sub-Qued Exmussitare, eum causam illam quami suscepit, listentiam Dei demon-Exsistentiæ Dei Animæq; immortalitatis demonstrandæ, data opera prodidisse, su-Arstione perfettiss- spicio est omnium injustissima & contumema proba- liosissima. Nam quod ad Dei Exsistentiam attinet, primum illud argumentum quod adhibet non folum omnium optimum est quæ ratio humana excogitare potest,\* fed revera absoluta persectaque demonstratio, & cui maxime confisus est Cartesus, prout videre est alicabi in Responsionibus suįş

Digitized by Google

is Metaphysicis. Unde palam est eum duo illa altera (quæ minus sirmiter concludunt, nec tamen sua probabilitate carent atque acumine) primo huic, nè solum in campo stare videretur, in pompam potissimum succenturiasse.

15. In demonstranda autem Animæ immortalitate vix latum quidem pilum aberdemenstrant ravit; cúmque tam propè scopum attida Anime gerit, nullo modo dubitare possum quin immortaliconstanter crediderit se revera eum attidate tam gisse. Cui considentiæ vim insuper addidire serve dit illud ingenii sui fatum, quo ità addidit, at cercus erat virtutibus Materiæ Mechanicis sum sit ilcontemplandis, ut nihil in ea somniare quidem firmidem posset præter motum socalem, situm, credidise siguram & similia: unde securus erat co-immortangitationem toto cælo ab eis disserentem lem.

16. Porrò, piæ ac generosæ illæ ad Animare ditta

mam suam hortationes ac gratulationes pau-ejas pia ac ho ante ejus exitum, quibus eam monebat generosa de ferendo morbo cum patientia, & de supremoia-exspectando liberationem ex hoc corporis 17. ergastulo cum gaudio, abundè testantur e-Multa ecum seriò de Animæ immortalitate susse sius Philo-ejus Philo-

philosophatum.

17. Quibus omnibus adjici potest, tam Dei exside Dei exsistentia quam de conditione A-stentiam nimæ (nisi Illum exsistere, Hanc verò sub-Animaque stantiam esse crediderit à Materia planè di-immerta-stinctam) quam plurima in illius scriptis cessario in occurrere, (ubi tamen absque omni astu su-ferunt.

cove eum agere ipsæ circumstantiæ satis arguunt,) quibus ipse sibi pugnare maniselto deprehendatur: Cujusmodi sunt,

1. Materiam ubique unam esse perfecté-

que homogeneam.

2. Ex eo nos certos esse quòd non fallimur ubi clarè ac distinctè rem percipimus, quòd non fortuitò nati sumus, sed à benignissimo Deo creati.

3. Substantiam esse quæ sur vi exsistit, ac proinde Deo ac creaturæ non univocè competere, materiæ tamen mentique nostræ

competere univocé.

4. Cogitationem substantiam intelligentem, Extensionem corpus constituere. Et quemadmodum motus localis, situs, sigura, sunt modi corporis; ità imaginationem, memoriam, voluntatem, esse modos substantiæ cogitantis.

ream & incorpoream; illam ope cerebri mentem nostram exserere, hanc absqua

illius ope.

o. Libero nos pollere arbitrio, in ejúfque usu legitimo veram consistere generositatem.

7. Per imaginem quandam non magnam sanè, sed tamen in varias partes extensam, Conarióque impressam, objectorum nos visibilium perceptionem habere.

8. Menti nostræ inesse quasdam non à sensibus haustas, sed ipsi planè connatas,

notiones communes rerumque ideas.

9. De-

9. Denique, quòd alio prorsus modo concipimus magnitudines, figuras; alio do-

lores, colores, & similia.

Que omnia partim cum Dei exsistentia, partim cum Anime a corpore distinctione reali, tam intime conjuncta sunt, ut nisi plane deliraverit Cartesius, impossibile sit quin utramque ex animo tenuerit.

Nam quod ad primum attinet, manise-

stum est ex lumine Naturæ, \* simplicibus ejusdem speciei substantiis easdem prorsus genere ac gradu proprietates competere. Quemadmodum igitur certi fumus cuilibet circulo cujuscunque magnitudinis eandem ubique esse rationem diametri ad peripheniam; ita easdem esse in qualibet Ma- . teriæ particula proprietates securi esse possumus. Quamobrem, si Materia immediatè ex sua natura movetur, continuò se-quetur, Omnem Materiam, saltem si nulla wi detinetur, eodem motes gradu agitari. Unde necesse esset ut Terra reliquique Planetæ liquescerent in materiam fubtilitate & fluiditate aeri faltem, fi non ætheri, parem; vel potiùs, ut nunquam in tam crassam consistentiam coaluissem. Palam est igitur Materiam ex se quiescere, quod & apertè mili prosessus est perspicacissimus Philosophus in suis ad me Litèris. Unde impossibile est quin animitus agnoscat omnipotentem aliquem Ma-teriæ motorem Deum: Imò & Animæ nostræ à corpore realem distinctionem, nisi

Epistola H. Mori ad V. C.

44

nisi & omnem prorsus Materiam sentire vellet; quod valde ridiculum esset, tan-

toque Philosopho indignum.

Deinde, alterum illud principium tanti facit, ut seriò agnoscat ipsum certitudinis illius, quam credit se habere de omnibus suis naturalium rerum demonstrationibus. præcipuum esse fundamentum; prout videre poteris Princ. Philos. part. 4. Art. 206.

Hæc autem si rectè pensitavoris, mo-dumque scribendi distincum & sobrium quem adhibet (Part. 1. Art. 51, 52, 53, 54.) debitè observaveris, non suspicaberis eum Theorema tertium quartumque lusu . vel joco, sed bona fide, descripsisse; præsertim si insuper cogitaveris, minime este probabile enm Metaphysicæ suz compendium Philosophiæ principiis præattexere voluisse, nisi fensisset hoc pacto universa uno quali filo, eóque tenacissimo sirmissimoque, cohæsura.

Quinta conclusio plane Platonica est, qua est Philosophia omnium religiosissima. Atque reliquæ quatuor ejusdem ferè generis funt, clareque arguent aliquid Materià longè præstantius longéque divinius in no-

bis habitare.

Tredecim locs in Epistolis addem

18. Plurima huc possim accumulare qua passim in Epistolis ejus occurrunt, quorum nonnulla operæ esse pretium duco tibi recensere, at indè perspicere possis quam spettantia ubiq; sibi constans unusque sit Cartesius. Hvjusmodi sunt,

1. Animam videre, non oculos.

2. Animam ex unione cum corpore quadam bona majora fibi repræsentare quam revera sunt.

3. Liberum nostrum arbitrium nos Deo quodammodo æquiparare. Ad Reginam

Sueciæ Epist. 1.

4. Quòd minus sit damni vitam perdere quàm usum Rationis, quoniam ipsa Philosophia sola, etiam sine Fidei documentis, spem nobis ingenerat melioris status post mortem, facstq; ut Anima nostra nihil æquè onerosum fore præsagiat quàm tali corpori alligari quod suam prorsus adimat libertatem.

5. Duo esse voluptatum genera; unum quod ad Animam solam, alterum ad Hominem, i. e. ad animam quatenus corpori unitam, spectat. Has sluxas esse & caducas; illas, quemadmodum ipsa Anima, immortales.

6. Quòd tria potissimum cognitu necessaria sunt ad beatam vitam; Exsistentia Dei, Animarum nostrarum Immortalitas, & Immensitas Universi. Ad Elizab. Princ.

Epist. 6.

7. Animam, quando datà operà cogitat de rebus imaginabilibus pariter ac intelligibilibus, novà fignare cerebrum imprefione; eamque respectu anima actionem esse, non passionem, propriéque hanc dici-Imaginationem.

8. Pro-

8. Providentiam Dei omnia complecti, tam minima quam maxima. Ad eandem, Epist. 8.

9. Amorem duplicem esse, vel Intelle-&ualem, vel Corporeum: hunc propriè passionem esse, illum Animæ etiam à cor-

pore separatæ competere.

10. Deum esse Spiritum, sive Rem cogitantem infinitæ persectionis; nostramque Animam illius esse quasi subobscuram quandam imaginem. Ad D. Chanutum, Epist.

Mentem enim, etsi impediatur à Corpore, ab illo tamen ad intellectionem rerum immaterialium juvari planè non posse, sed tantummodo impediri. Ad Hen. Regium,

Epist. 81.

12. In rebus corporeis omnem actionem & passionem in solo motu locali consistere; nomina autem illa ad res immateriales extendi posse, quando aliquid motui analogum in ipsis consideratur: atque ità volitionem in mente Actionem dici posse, intellectionem verò & visionem Passionem. Ad eundem, Epist. 83.

13. Perceptionem Universalium ad imaginationem non pertinere, sed ad intellectum solum, qui Ideam ex seipsa singularem ad multa resert. Ad eundem, Epist. 88.

Supersunt multa alia quæ huc faciunt tum in Epistolis tum in Tractatu de Affectibus: ctibus; quæ tamen lubens prætereo, në sim infinitus. Addo duntaxat, nullatenus esse verisimile tam purum & defæcatum ingenium, tantà modestià, humanitate mo-rumque integritate stipatum, in tam sordidam foveam fætidumque barathrum incidere potuisse.

19. Nihil igitur restat, quod sciam, ob 19. quod Cartesius Atheismi suspectus esse pos-Insignem sit, nisi quod merito audiat omnium Philo-Solummodo Natura pesophorum præcellentissimus. Est enim sa-risiameum

naticum quoddam genus hominum, qui Atheismi quantò quis sapientior sit Naturæque con-reddidisse fultior, tanto eum semper autumant ab o-suspettum. mni Religione alieniorem: quasi quantò

quis imperitior sit & stolidior, tanto magis ad Dei cultum foret idoneus.

Gentes olim Judæos statuam quandam afinino capite colere finxerunt, magnoque se hoc pacto sperabant eos opprobrio afficere. Pari equidem contumelià mihi videnturilli Deumipsum onerare, qui imaginantur à nullis eum ritè coli posse nisi Onocephalis. Ignorantiam sanè rerumque inscitiam nihil n ecesse est ad cultum divinum adhibere, sed Ridicula

20. Cætera quæ sæpenumero objici scri- obtrestatibis magis toleranda sunt, sed non minus o, qui eum ridicula. Mente utique emotum fuisse in-vertiginocomparabilem Philosophum ac vertigine sum mencorreptum. Allusisse ineptulos illos credo tisquemale ad doctrinam de Vorticibus. Præclarum compotem quidem jocum, & Cartesii obtrectatoribus rans. diguin! Sed urgent feriò, tam inopinata

Innocentiam omni nive ac luce candidiorem. quorundam

tam vaga, támque longè petita commenta in Scriptis ejus reperiti, ut in neminem hominem nisi mente captum possint ullo modo cadere. Ecquis enim est, inquiunt, homo sobrius & consideratus qui unquam suscipere ausit rationem condendi Solem. Stellas Planetásque demonstrare? quibusque Materiæ figuris motibusque lux fingulíque colores fiant particulatim definire? duram hanc denique opacamque Terram, quam calcamus, lucidam aliquando fuisse Stellam aperte statuere? Verùm nihil dissido quin facile evincère possim Democritum non insanire, sed populum; nec tam ulli Cartesii dementiæ tribuendum esse quod tam mira Parodoxa invenerit, quam aliorum secordiæ & stu-pori quod in consimiles cogitationes non incidissent.

doxa cum nuperis Philosophear Hissime coharere.

21. Nihil enim in hisce omnibus excogitavit Cartesius nisi quod partim ex obviis quibusdim experimentis, partim ex novis & accuratis tam præsentis quam proximorum seculorum observationibus & rum obser-conclusionibus, sagaci animo admodum provationibus clive esset cogitare. Varii enim tum Philosophi tum Astronomi, tanquam inferioris ordinis Operarii, rudera jam sustulerant, materiamque præparaverant sublimi huic ingenio vereque Architectonico.

Tycho Planetarum orbes folidos è cœlo deturbaverat, totúmque eorum spatium in fluidum reduxerat ætherem. Aftronomi & Philosophi nobiliores plerique omnes do-

**Arinam** 

Arinam veterem de Telluris motu à Copernico renovatam uno ore comprobaverant, ipsamque Terram (quippe quam non folum circa Solem se gyrantem, sed etiam, Lunæ instar, Solis lumen, idque in ipsam Lunam, Eclipsibus & Noviluniis reflectentem, deprehenderunt) in Planetarum album communi consensu conscripserant. Galilæus Solem stellam fixam, stellasque fixas tot Soles esse statuerat, Jovémque quatuor Satellitibus eum circumcurfantibus, tanquam tot Lunulis, circumstipatum, Tubo fuo optico detexerat. Scheinerus immenso volumine Doctrinam de Solis maculis, earúmque generatione, dissipatione, motuque circa Solem, Solísque circa proprium Axem, plenam perfectamque tradiderat. E stellis fixis quasdam nunc majores, nunc minores videri, imo novas prorsus apparere aliquando, mox evanescere, multi observaverant. Cometas magnitudine terræ pares, vel majores, in Planetarum regione discurrere ipse iterum Tycho alique certissimis indiciis demonstraverant. Gilbertus denique non folum virtutes Magnetis summa arte & industria explicaverat; fed, quod caput rei est, ip-Quomodo sam Terram ingentem quendam esse Mag-en Tychoni-netem argumentis evidentissimis confirma-iditate verat.

primum a-22. Dispiciamus, quæso, jam sedulo quamum secunnec vagas nec longe petitas conclusiones dumque Ehinc deduxerit Cartefius, fed obvias & collegeric. Dd

Digitized by Google:

23.

Quemodo ex Hypo-

ca Solem,

Vorticis,

Girgunsro-

teri.

cum dictis probatissimorum Philosophorum Observationibus arctissime conjunctas. Præcipuum verò Fundamentum ejus Philoso. phiæ in eo jactum videbimus, quod Perigeum, Martis Phasesque Veneris invito Tychoni extorferant, in colorum nempe Fluiditate. Quid enim fit esse fluidum optime intellexit Cartefius, fierique non posse nisi materia, vehementi motu per omnes ejus partes pervadente, cásque quaquaversum agitante & disjungente, in minutissimas particulas diffringatur: quarum pars maxima (quicquid in eis exftat affiduis agitationibus & allifionibus detrito) non possint tempore procedente non rotundæ evadere, nec earum triangularia intervalla non longè minutioribus materiæ particulis, rotundarum formatione abrasis, impleri; nec denique ramenta hæc tam commenfurata esse triangularibus rotundarum intervallis, quin eorum major fit copia quam quæ ad spatia illa implenda suffecerit, ità ut sphæricæ illæ particulæ, quas globulos vocat, \* huic fubtiliffimæ omnium materiæ laxiùs possint innatare.

thefi Coper-23. Porrò, cùm in confesso sit apud o-mnes Cœlum non solum esse fluidum, sed nicana deremeritMa-Tellurem cum Planetis circa Solem in literiam calestem eir- quido hoc cœlo circumferri; cúmque legibus Naturæ \* repugnet ut aliter vel ad modum Tellus vel Planetæ circa Solem ferrentur quam ipso motu materiæ cælestis devecti; plane constabat Cartesio, ingentem hanc cœlestis. cœlestis Máteriæ molem, in qua Planetæ Tellúsque inveniuntur, necessario circa Sorlem in gyrum rapi. Cujus adhuc ulterius indicium esse potuit ipsius Solis circa suum axem circumrotatio; quemadmodum & aquarum Vortex sestucas & solia suo margine circumvehentium familiare quoddam illius exemplum levéque documentum.

24. Postremo, ex hoc raptu Materiæ cælestis quem jam fieri deprehendimus circa Quomodo Solem, ipsium Solem olim suisse generatum, ex raptu ab obvio illo plumbi sunda circumacti ex-ticis, Solis perimento non potuit non moneri. Opor-Sullgrumtebat igitur eum concludere, solidioribus que genecœli particulis, globulis nempe æthereis, à intellene-centro Vorticis recedentibus, subtilissimam rit. materiam, quam aliquantulum redundâsse diximus, eorum locum occupavisse, totúmque illud implevisse spatium ubi Solem nunc conspicious; vel, si malles, spatium illud subtilissima hac materia isthoc modo repletum nihilaliud esse nisi eum ipsum quem contuemur Solem. Cum verd observasset tantam affinitatem Soli intercedere cum stellis fixis, ut utrique in se lucem habeant, neutri loco dimoveantur, pronum erat faciléque opus, ad exemplum Galilæi, Sou 1em hunc nostrum inter fixas stellas numerare, eundemque productionis modum utrisque pariter attribuere, adeoque universam Mundi visibilis materiam, pro Stellarum numero, in infinitos ferè Vortices dispescere. Dd 2 25. Qui25. Quibus evictis, continud illi enotuit Quomodo intima lucis luminfique natura Stellis Sobinc Lumitationis ac Co-líque communis: in eo utique illam conterumintionis fiftere, quòd globuli cœlestes partim suo, me natura partim materiæ subtilissimæ, mota protrus, illi inno-versus oculos nostros premerentur. Cutuerit. jus rei certissimus esse potuit ex eo, quòd

· † Vide Sett. 6. versus oculos nostros premerentur. Cujus rei certissimus esse potuit ex eo, quòd
Sensum nihil esse aliud nis † motus corporei, certis legibus modificati & in organum ab objecto transmissi, perceptionem
ipsi clarè constabat, alissque omnibus,
nisi qui planè stupent, facilè potest constare. Luminis autem natura penitus perspecta, colores ipsi se ultro prodiderunt.
Admodum enim illi proclive erat cogitare, si motus per hos globulos transmissi
perceptio sit Lux, variato motu hoc ipsam perceptionem variatum iri. Variatio
autem nulla occurrebat tam facilis atque
obvia quam rationum circularis motus globulorum ad rectilineum: séque hac in re
probè divinasse ex prismatis experimento,
ingessiosè concludebat.

26. Et quod ultimum illud spectat maxique phi-munque omnium paradoxon, Tellurem losophorum scilicet hanc, quam pedibus calcamus tra-observati-ctamusque manibus, Solem aliquando suisse ones eum Stellamve sixam; certe non pauca sunt invitave-rint adcre-quæ eum non modò invitaverint, sed sedendum rè coegerint, ità cogitare. Nam etiam-Terram o-num eam Planetam esse omnes, nisi qui lim suisse solem stellium suisse solem stellamve solem stellamve satellites autem Jovis am.

non obscure indigitabant eum ad instar Solis, qui tot Planetis jam cingitur, lucido solio olim regnavisse; quémque sulgentem circumluserant, sideles comites hunc luce cassum lapsumque non deseruisse. Unde non levis eum suspicio occupare poterat, soles Stellásve sixas in Planetas procedentibus seculis mutari posse.

Modum autem quo id possit sieri sacise intelligebat è maculis Solis, quæ illius saciem aliquando ità obtexerunt, ut calor ejus maturandis frugibus vix suffecerit, pavidique mortales supremum Mundi satum imminere putaverint. Cujus tristissimi casus etiam Virgilius meminit in Ge-

orgicis;

Cum caput obscurà nitidum serrugine tinxit, Impiaque eternam timuerunt secula noctem.

Sed & de facto stellas solésve aliquando ità obduci & incrustari maculis ut omni luce priventur, multiplicique cortice indurescant, facillimum illi erat augurari ex stellis illis novis in Casopea, Cygno, alibique ex improviso apparentibus, & evanescentibus denuo post aliquem temporis lapsum.

Quid autem postea hujusmodi incrustatis opacisque globis accidere posset, ex natura Vorticum, quam callebat persectissime, pari facilitate conjiciebat. Probe enim novit, extincià stellà languere Vorticem mul-

Dd 3 túmque

tumque debilitari, indéque necesse este eum spoliari & diripi à vicinis Vorticibus ad centrum ejus usque inundantibus, incrustatumque sidus ab ipsorum fortissimo mox abreptum iri: pro foliditate autem sua vel è raptoris manu elapsurum, vel tam propè ad centrum descensurum ut circa Stellam Solémve Vorticis circumcurre-

re cogatur.

Huic autem conjecturæ fidem faciebant tum Planetæ pro diversa sua soliditate intervallis diversis circa Solem circumrotati, præsertim Jupiter, Saturnus, atque Tellus, (quos olim Soles Stellaive fuisse Lunarum suarum subindicabat satellitium, )tum Cometarum discursus in summo Solis nostri Votice oberrantium. In promptu enim illi erat divinare ex Cometarum mole ac distantia, cos esse fixas incrustatas, five Planetas itinerantes, certamque sedem in Vortice aliquo sibi quærentes, & ad nostram Planetarum regionem descendere tentantes. Quid igitur hic faceret homo ingenio fagaci pariter ac libero? quomodo

tioquarundom Magmetis proprietatum, generalisque ex eis Conclusio; quòd, s

se tot adblamientibus & verisimilibus indiciis pellectum ab assensu cohiberet? 27. Nec tamen adhuc ad rei apicem pervenimus. E longinquo tantum hactenus eum monebant illa! Phænomena, sieri posse Terra Magand Planetæ omnes olim fuissent Soles: nes sit, in Cùm verò Planetam hunc nostrum (Telaxe alicujus Vorticis lurem intelligo) cominus contemplatus fueam olim erit, eumque Magnetem, juxta Gilberti fit am effe doctrinam, epertuerit.

doctrinam, revera esse deprehenderit, nec tamen aum esse posse nisi ferreis ferro-ve durioribus corticibus obvolutum; præcipuam verò Magnetis vim in eo consistere, quod particulæ quædam infensibiles tali figura fuerint formatæ, ut que per unum Magnetis polum intrant per alterum. intrare non possint, (quod tum ex mutue Magnetum repulsu polis corum cognominibus ad invicem admotis, tumoex Magnetici Vorticis vestigiis in ferri timatura fignatis, certò illi liquebat;) distas porrè particulas tam subtiles:osse, ut lignum, vitrum, autum, & quodlibet alind corpus quantumvis folidum, penetrarent; cumq; de colo etiam illas definere Polorum Telluris directio ipsi indicarit, maximam verò illavum vim acı copiam circa ceelesti+ um Vorticum axes reperiri, tum formatarum magnitudo tum formandarum ratio persuaserit; formari enim debent ubi mad teria elementi primi jam lentorem incipit contrahere ob minorem Vorticis motum; (quod proculdubio contingit prope axes vide set. Vorticum, maximéque versus polos,) formatæ verò, si quando ab axibus Vorticum multûm divagantur, (cûm majores sint ac feguiores reliquis primi elementi particu-lis,) versus Vorticum axes iterum retru-Cùm hæc omnia, inquam, tam clar& perspexerit Cartesius, res mira fuisset, nisi non tam pellectus quam coactus apud se agnovisset Tellurem olim in axe alicu-Dd 4 ius

Digitized by Google

fibile.

jus Vorticis positam suisse, ibsque tanquam in loco omnium maxime opportuno magnetismum suum acquisivisse.

28. Sed ut ad reliqua argumentorum caEademon- pita recurramus: Etiam major adhuc illi
elasso perticulatim ità concludendi incumbebat necessitas, quòd
tum è Da- universam Mundi aspectabilis materiam,
sitie Terra idque summo cum judicio, in tot Vortices
Magnetica, distinxerat, qui duobus tantummodo elementis constarent, materià scilicet subtilissimà & globulis. Globulos autem nullo
modo coalescere posse demonstrabat ipsorum sigura & glabrities: Materiam verò
subtilissimam id posse facillime, suculenter
ostendebant illæ toties in Sole observatæ
maculæ. Hujus autem materiæ tantam copiam, quæ ingentem Telluris molem componeret, præterquam in alicujus Vorticis
centro reperiri, ipsi singula ad Naturæ

Neque enim hujus argumenti vim eludere poterat, fingendo durissimos illos terræ cortices magneticos revera non esse obductos cortices, sed terram interiorem jam esse, suisseque semper, partem materiæ ex se solidam & duram, id est, nondum in minutas particulas ab vniverso illo motu, qui tentat omnia, disfractam. Quippe huic commento repugnat tum Telluris mora circa Solem, tum ipse Magnetismus. Si enim tam solida esset, ex hoc Vortice erumperet protinus, & in alterum

leges expendenti videbatur prorfus impos-

rum injecta ab illo continuò evaderet; & ità in æternum à Vortice ad Vorticem erraret, nec intraret ullum, nisi Catonis lege, ut statim exiret. Sed neque Magnes ullo modo esse posser. Quomodo enim exiles illæ particulæ magneticæ in tam solido corpore foramina sibi excavarent?

29. Molles igitur aliquando suisse vel interiores Terræ crustas clarissime illi con-Tum è substabat, id est, ex minutis quibusdam particu-tilitate lis coaluisse; neque id solum, sed omnium rum & sominutissimis. Eam enim particularum mag-raminuloneticarum subtilitatem esse ab experimen-rum magtis ante oculos factis intelligebat, ut planèmeticorum, deprehenderet hullum corpus particulis illata. quam primi elementi majoribus coagmentatum, capax esse foraminum tam tenui & delicato artificio efformandorum. Inservalla enim nimis laxa esse, particulas autem ipfas nimis duras, nec satis fortasse latas, ut in tortilem illam formam terebrarentur; omnémque materiam crassiori filo ac textura confistentem quam sit illa omnium subtilissima, multo ineptiorem esfe ad recipiendum minutissima hæc, & distinctissimo tamen artificio excevanda, foraminula, quam rudem quercum vel fraxinum ad imagines Cæsarum pari spatii angustia qua in gemmis pretiosissimis insculpi solent. Quo pacto iterum magneticos Terræ cortices ex elementi primi materia constare manifesto sibi demon-Brabat. Cujus cum tantam copiam quæ Terræ

Terræ condendæ sufficeret extra gentra Vorticum invenire non posset, necesse erat ut primam Telluris materiam in ipso alicujus Vorticis axe collocaret, ut hoc modo Planeta Terra vel Magnes esse posset, postquam Sol vel Stella esse desisset.

30. Si igitur infaniit Cartesius, symma Cartesiin-fane cum ratione eum insaniisse dicendum doles mode-est. Sed nec ed usque insanivit ipse nec As ache quisquam quod sciam ex ejus sectatoribus, bris. ut quicquam amplius ex tam luculentis indicationibus statueret, quam quód ità Natura rerum comparata sit, ac si Terra hæc, cujus incolæ sumus, olim suisset Sol vel Stella fixa. Vides Cartesii indolem, quam cauta ac modesta sit, quam undequaque folida ac fobria.

31. Sed si ullubi magnopere culpandus sit nobilissimus Philosophus, ob illud potistimum eum reprehendendum censeo, quod lum indul-Mathematico, suo Genio ac Mechanico in fife suo Ge- Mathematico in Gento at Mechanico in nio Mecha Phænomenis Naturæ explicandis nimium nico, sed in quantum indulserit. Eam tamen interim immensum agnosco summorum Ingeniorum felicitatem, Reipublicant vel vitia corum & errores aliquam virliteraria commodum tutis speciem habeant atque fructumen Et. profecto mihi plane incredibile videtura \* nisi ingentent illam spem, concepisset des monstrandi omnia fere Mundi Phænomena ex necessariis Mechanica legibus, epin unquam tot tantaque tentare voluille, aut tentata potuisse persicere. Jam verd tam prosperè res successit, ut non possime non **fu**spicari

suspicari eum Antiquorum illam scientiam qua ad Naturam spectat maxima ex parto restaurasse. Qua in re si recte me conjedasse judicaverit perspicax & pacifica Posteries, relique mez Cabbala majorem adjungent sidem. Ubi tamen, uti in parte illa altera Physica, deprehendent paucas me tantummodo sive conclusiones, sive principia rerum Metaphysicarum, indigitasse; vastas autem & hiantes interjacere lacunas, & è scriptis Platonicis potissimum implendas, ant saltem ab aliquo quem ingenio plusquam Platonico sera Fata Mundo exhibuerint: qui Dei rerumque alia-rum incorporearum naturas penitius rimando, quíque status carundem innumeros prorium retrorsumque spectando, immensosque illarum pircuitus metiendo, qui denique tum ex summi Numinis attributis, tum ex propriis immaterialium Ordinum facultatibus, omnia pensitando, singulos illos griphos nexusque, quibus nefarii & male-feriati homines devotos Religionis cultores irretire solent, tam facili opera solverit, ut nihil in posterum nisi misera quædam animi angustia, nisi despicabilis stoliditas, aut impotens quadam & deplorabilis ad omnia flagitia perpetranda proclivitas, & ex perpetratis futuri supplicii anxia & discrucians formido, obicem mortalibus ponere possit, quò minus præcipua Religionis Fundamenta sincero & inconcusto assensu amplectantur. Quam quidem fpem

fpem non dissimulasse, sed eis de relegiverba fecisse quas ipsi fortasse nulla ex parte præstare valemus, agnosco quidem non adeò gloriosum quibusdam videri posse: nihil tamen interim dubito quin se honestum, ardorem suum ac studium promovendi publicum humani generis commodum obiter monstrasse, & aliquo saltem modo succedentibus seculis sacem prætulisse.

32.
Qui nibil
fciri posse
conqeruntur, non
tam opprobrio Philosophiam afficere,
quam suam excusare ignaviam.

32. Quod ad eos attinet quos ob Aristorelis nugas universam Philosophiam vilipendere ais, quique nihil earum rerum de quibus scribunt Philosophi sciri posse fecure præsumunt, aut, si scirentur, parum ad communem vitæ usum conferre; non habeo quicquam quod illis reponam aptius aut accommodatius, quam quod olim hujusmodi farinæ hominibus regessit Scaliger, Nullam utique majorem ignaris inscitiam parere solere voluptatem, quam expeditum fastidiosumque contemptum. Quanquam profestò ea non tam voluptas consenda videtur, quam consolatio quædam ac lenitio doloris quem capere possint ex sensu damni proprii rerumque optimarum ja-Auræ. Est enim > Natura nobis omnibus inditum fatis magnum sciendi desiderium, nec minimam naturalis conscientia partem complectitur, nos ad pecudum instar stupidos rerúmque ignaros esse non de-bere; nec tamen ad impossibilium vel inutilium scientiam teneri. Unde manife-

Rum est cos qui nihil sciri posse tam stri--dula voce conqueruntur, non tam opprobrio afficere Philosophiæ speculationes, quam sibi honestum quærere prætextum, seséque excusare quod luxui, avaritiæ aut ambitioni totam fere vitam impendant.

33. Aliquid autem in rebus naturalibus Aliquid feiri posse tam clare edocuit Cartesius, seiri posse ut nemo sit qui de eo dubitet quin de in rebus Mathematicis demonstrationibus eundem naturalinecesse sit dubitare. Imò verò, ut liberi- sum clare us dicam, excussà hac injuriosa modestia edecuisse. cac seposità, si intra communes utriusque Philosophiæ limites nos contineamus, tantundem scivisse Cartesium statuere oportet in investigandis Naturæ causis quantum ignoravit Aristoteles. Neque enimjudicandum est quid in Philosophia fieri possit à severo ac sagaci ingenio, ex eo quod jam præstitum sit ab homine arguto fanè, sed parùm solido, \* ut qui nè prima quidem veræ Philosophiæ principia invenerat.

34. Sed demus, inquient, Cartesium ve- ad mentem ra illa Principia invenisse, causasque esse- excolenctrices omnium Phænomenon naturales & dam inser--immediatas, quas nescivit argutus ille Græ- winnt nihil culus, in lucem eruisse; quid ista ad vitæ u- ad vitam humanam sum faciunt? Si per usum vitæ intelli- conferre gunt honores, opes, corporssque volupta-flatuunt, tes, non multum eò facere lubens fateor: aperte prainterim tamen contendo, in vera Philosogere belphandi ratione reperiri aliquid honoribus luinam.

multò

multò excelsius, pretiosius opibus, & miversis denique corporis voluptatibus suavius slongè longéque jucundius. Qui autem, quæ ad mentem ornandam, pascendam, & divino quodam gaudio exhilàrandam, conducunt, ad humanam vitam nihil conferre existimant, næ illi mihi videntur se mentem habere penitùs obliti, apertéq; prositeri vitam se degere prorius belluinam.

Vale, V. C. & si forte fusius ac liberius qu'un par erat apud te de his rebus disserui, huic nimio tibi obsequendi studio ignosce, méque, prout soles, amare perge.

SCHO-

## SCHOLIA

In Epistolam ad V. C. Sect. 5.

tudine prorsus Mechanica) omnes globulos, &c. Admissa scilicet Mechanica Hypothesi, quodque Mundana corpora impeta istiusmodi Mechanico impellantur, non vitali dustu trastive vel potius transmissu transgestive, si sas sit ità loqui, à Spiritu Nature transponantur & circumagantur, quam opinionem ego multo probabiliorem existimo.

Sett. 6. Aut saltem sine istiusmodi motu unquam excitari. Motum esse aliquem corporeum in omnibus sensationibus manifestissimum est, sed motus hos corporeos ubique rationibus tantum Mechanicis non autem vitalibus cieri, haud ità verisimile est, speciesve quas vocant intentionales, quasque anima ab objectis per oculum recipit, ex pressuris merè

Mechanicis confiftere.

Eandem numero materiam species quam maxime oppositas subire, ac proinde materiam nullubi specie disserve. Materiam nempe Mundanam naturalem, & in quamagit Spiritus Naturæ, nullubi specie disserve hinc satis nervose argui posset. An verò alterius generis materia dari non possit, Divinior & incorruptibilis alteri interspersa, hic non est disceptandi locus.

Omne id quod ad sensus nostros appel-lit, motum else corporeum aliter atque a-liter, &c. Equidem in ea eram sententia quando hanc Epistolam scripsi, nunc verò cum de existentia Spiritus Naturæ tam certò sim persuasus mihi verisimile videtur, cum motu materia corporeo affectus quosdam etiam Spiritûs Natuvæ conjungi, & ad organa nostra à remotis objectis transmitti. Esse utique tales serè affectiones in ipso Spiritu Naturæ, quales sunt in Plastica nostra, quas Percepti-Va illine trasmissas percipit; cujusmodi sunt tamen colores, & id genus alia, qua affetti-ones ad motum materia, quanquam materia non insint, excitari possunt in Naturæ Spiritu perinde atque nostro.

Sett. 7. Fieri enim non potest quin ea motûs mensura materiam ità diffringat &c. Hac ut Cartesianus tunc scripsi, supponens partes materia, nisi moveantur, necessa-riò coharere. Caterum id gratis dictum à Cartesso postea deprehendi, nullasqua partes ma-teria sua vi sed altiori quodam principio con-stringi & contineri, quemadmodum satis susè explicación Enchiridio Mataphysico.

Duobus hisce simplicissimis rerum principiis liberos suos vagósque gyros permi-. sisse, &c. Multo mihi nunc verisimilius videtur, nihil tam vago laxóque modo fieri, sed omnium Mundanorum corporum motus vitali Spiritus Natura lege constringi & quasi praveniri, nullumque motum esse Mechanicum nist, ex accidenti dicam an necessariò, propter

propter annumar, quando corpus corpori alliditur. Materiam verò Mundanam maxima ex parte à Spiritu Naturæ cieri & gubernari; at sic tamen ut nunquam quicquam contra duas istas adamantinas Materia leges committat, mobilitatem scilicet & annumar, quippe qua Materia quam intime sunt essentiales.

Agnoscet se causas rimari effectrices rerum corporeas, &c. Hoc sane ferri potest, si intelligatur de externis quibusdam Phanomenis, hoc est, ab externis causis visibiliter profettis, ut in Eclipsibus luminarium, Inundatione Nili, Luna Phasibus, Tempestatum Anni vicissitudinibus, de symptomatis morborum & id genus aliis. Sunt autem multa Phanomena, non tam ab externis causis corporeis, quam ab internis incorporeisque principiis profelta, qualia sunt corporum Plantarum Animaliumque organizatio, Elementorum in suis locis non-gravitatio, Gravium versus centrum Terra descensio, & innumera alia, ubi causas effettrices corporeas expettare summa esset 1gnorantia.

Si naturalibus & in se necessiriis motifs corporei legibus Deus, intermediante superiori aliqua virtute, (vi putà Spiritûs Natura) ubique seduló obsisteret. Vix usquam intelligitur Spiritus Naturæ obsistere necessariis motûs corporei legibus sed potius pravertere; ut exempli gratia in circumrotatione Terra, qua juxta leges motûs corporei Mechanicas, partes terra solutiles à centro en Re

jus recederent, buic lucta recedendi à centro Spiritus Naturæ non resistit quidem cim nulla sit, sed pravertit, utpute qui non propulsu Mechanico circumrotat terram, sed vectione vel potius transmissa quodam vitali, eo ferè modo que pars anima Plastica in sormatione animatium materiam sormandam hàc illàc transmittere censetur & transponere, illius existens particularis innatione, vel potius in sormanica, ut Spiritus Natura communis in success, ut Spiritus Natura communis in success.

Qualis est forma Peripateticorum substantialis, &c. Tales profestò forma substantiales quales sinxerunt in rebus singulis corporeis Peripatetici, non solum obseura sunt sed salsa ac ridicula, intelligo de rebus inanimatis, etiam de istiusmodi animabus qua è potentia Materia erepere censeantur. Quòd si omnis causa essiciens immaterialis minus intelligibilis reputanda est, consultius tamen est ad istiusmodi causas minus intelligibiles recurrene, modò de eis constet, quam ad causas Me-

chanicus falsas & forsian impossibiles.

Ad cæcum illud ignaviæ & ignorantiæ asylum consugere, internas scilicet formas substantiales. Ubique hoc sacere nihil est no-cesse. Nam suprà concessimus esse quedam Phamumena ab externis causis corporeis prosetta, duásque esse quasi adamantinas ipsius Materia leges, Mobilitatem scilicet & armoniar, quibus ubique obedit ipse Naturæ Spiritus. Nec sola per se inest materia Mobilitas sed & Resistentia. Alioqui aquè sacilè moveri passet

magna moles ac parva. Cum igitur adeò instum sit Materia, ut à Materia penetrari non possit, ut omni materia in motu, aliquo modo resistat, & à majori materia mole in eam mota non possit non moveri, hec quasi 4. damantina materie privilegia videri debent, taliaque que ab ipsa auferri non possint, aut qua incredibile sit, ab ullo altiori, principio un-

quam violari.

am violari. Terram igitur oportet permittere juxta Materiæ motusque leges, cum reliquis Planetis, &c. Nihil enim absurdin fingi potest, quam ut modo dicta Materia privilegia por leges Spiritus Natura violarentur, à sapientissimo Deo Sancitas. Qui cum per leges istas constituisset, ut tanta males atherea circa solem volveretur, tellusque in hat mole Aitheris collocaretur, committere quidem non potuit ut tellus sic sita, per legem aliguam superi-orem in Naturæ Spiritu ita sixa esset, ut ingentem illum Ætheris fluxum & impeture exciperet, & non potius ab ipso Spiritu Naturæ cum reliquo athere sincumferretur. Sic igitur formantur leges Spiritus Naturæ 2 Sapientissimo Deo, ut simul cum Bano Universi insitisque Materia legibus conspirent.

Quin ipsa Tellus hujus vorticis vi, &c. Immò verò potius vitali circumattu Spiritus

Naturæ, prout suprà subindicatum est.

Sett. 9. Non paucas hujusmodi inveniri catenulas vere aureas, &c. Si per vere aureas intelligas, pure Mechanicas, ne paucas quidem jam credo inveniri sed omnino nullas.

E e 2

Qua de re vide que scripsi in secunda Prafatione ad Enchirid Ethic. Sect. 16, & 22.

Sive Animam cum Cartesso, illam appel-lare malles, &c. Perlubenter enim huc attrahere volui qua occurrunt in Fragmento Cartesii ad me per Claudium Clerselier transmisso, sell. 5. Vis autem movens, inquit ille, potest esse ipsius Dei conservantis tantundem translationis in materia, quantum in primo Creationis momento in ea posuit; vel etiam substantiæ creatæ, ut mentis nostræ, vel cujusvis alterius rei cui vim dederit corpus movendi. Et quidem illa vis in substantia creata est ejus modus, non autem in Deo; Quod quia non ità facilè ab omnibus potest intelligi, nolui de ista re in scriptis meis agere, ne viderer favere corum sententiæ qui Deum tanquam Animam Mundi materiæ unitam considerant. Est equidem Cartesius, fateor, in hujusmodi rebus homo abstrusus & arcanus, & qui mentem suam haud facile aperiat & exponat. Quantum verò ego ex his verbis conjecture possum, hoc innuere videtur, Quamvis eò propenderet, ut putaret creatam aliquam substantiam esse posse, qua istiusmodi vi modificetur quâ Mundanam Materiam moveret, qua proinde Anima Mundi quadam censenda esset; se tamen celasse suam opinionem nè co-rum sententia accedere videretur, qui nullum alium, prater hanc Animam, agnoscunt Deum. Igithr suppresso hoc creato principio, quod

tamen tacitè apud se agnoscebat, materiam movendi officium soli Deo attribuit. Moveri verò à creato principio, quod nos Principium Hylarchicum appellamus, in Enchiridio Meataphysico multis argumentis demonstramus, mentéque carere ac consilio, ac proinde non esse Deum, sed Spiritum Mundi plasticum à Deo creatum, illiusque existentia luculentissimum testimonium. Quod Principium optime significari potest istis verbis Cartesii [vel cuajusvis alterius rei, cui vim Deus dederit corpus movendi] quasi Spiritum innueret, mente quidem, sed non vità carentem.

Nam quod ad Halones Iridesq; spectat, &c. Quin & has, in dicto Enchiridio, leges Materia motusque pure Mechanicas tran-

scendere haud obscure oftendimus.

Sect. 10. Pura putà illa Naturæ scienentia habenda est. Dispiciendum tamen est, an leges Spiritus Naturæ observare ac tenere, perinde pura non sit Naturæ scientia. Sunt enim aquè certæ & stabiles ac si simpliciter materiales essent, nec dubito quin multæ leges qua Mechanica habentur ex boc sonte sint prosecta.

Sett. 14. Sed reverà absoluta persectàque demonstratio. Ità prosettò in se est, quomodo verò vim illius enervaverie Cartesius, vide in Prasas. Enchiridii Metaphys.

Se&t. 4.

Sett. 17. Simplicibus ejusdem speciei substantiis, &c. Hoc materiam respicit, ao si omnis, substantia esset simplicissima, uni-Le 3 úsque tique generis ubique. Qualis certè esset, si mera, quod contendit Cattesius, esset extenfio. Hanc verò opinionem satis suprà resutavi. Chim igitur sota extensio non sit ipsa natura materie, manisestum est eam posse in
species variari. Nostra verò argumenta in
Enchiridio Metaphysico talia sunt, quibus

hec suppositio nullam noxam inferat.

Sect. 22. Huic subtilissime omnium materiæ saxiùs possint innatare. Immò multò saxius quam Phanomenon veritati conveniat. Quemadmodom abunde demonstravi Enchirid. Metaphys. cap. 16. Quod tamen nibil impedit quò minus Ætherei vortices è materia subtilissima & globulis consstant, sed à prastantioni principio ortis, nec à tumnstantio partium materia allèsu, sed vi plastica Spiritus Naturæ sumatis.

Seck. 25. Ex prishatis experimento ingeniose conclude bat. Experimentum satis ingeniosum est, sed Phanomenon, contra ac suppose Cartosius, non pure & ex omni parta Meshanium. De videre est Enchirid.

Metaphyf. Cap. 19.

Sect. 31. Nisi ingentem illam spem concepissor demonstranci omnia sere Mundi Phæsiomena ex necessariis Mechanicæ legibus, & s. Suspicienda igitur hic est & adoranda Divina Providentia qui magnorum Ingeniorum lapsibus ac intemperie novit ad commure Bouum uti; nue contemnenda sunt ulla pasto praclarorum virorum studia etiam cum cum insigni aliquo errore conjuncta, quanquam ipsi errori malisque indè profluxuris omni cu-

ra & diligentia sit obsistendum.

Sett. 33. Ut qui ne prima quidem veræ Philosophiæ principia invenerat. Per Principia bîc intelligas prima maximeque generalia naturalis Philosophia rudimenta, non Principia solummodo Generationis, qualia funt tria illa in Schola Aristotelica adeo decantata, Materia, Forma & Privatio. Quam misere autem hallucinatus sit Aristoteles in describenda Materia, notatum ef in Enchiridio Metaphys. cap. 9. quamque nihilo tamen melior sit ejus descriptio aput Cartesium. Formamque, quam 7 27 73 4-SO apxin appellitat, & intar os esto, (ut Miteriam esiav os Univ) substantiam tamen corruptibilem facit, non solum in rebus inanimatis sed in animatis, humana Anima vix exceptà. Ab his formis verò originem ducit propriarum cujusque corporis qualitatum, tales eas in ipso corpore supponens, quales apparent sensibus nostris, de situ, sigura motuque particularum ne somnians quidem. Maxima verò illius ignorantia in hoc versari videtur, quod verum systema Mundi nesciret, aut tam pusillo ac perverso ingenio esset, ut, cum genuina campagis Mundana ratio ipsi à Pythagoreis exhiberetur, eam non posset ampletti, Errores omnes Aristotelis siquis recensere vellet, uberrimam profectò inveniret disserendi Segetem. Nos pauços tantum quos in Adver-*Sariis* Ee 4

nostris adnotavimus, breviter decerpemus. Ut pratermittamus igitur absonum illud de Universalium Realitate sigmentum, ex ignorantia ortum distinctionis inter res nostrosque eas concipiendi modos, quos notiones secundas sive logicas nunc vulgo appellitant, immanis certè est ille error Metaphysicus circa essentiam Dei, quam supremi orbis limi-tibus claudit, reliquos orbes inferioribus Intelligentiis assignans, tanquam tot veru-versatricibus caniculis Rotas; ut prateream ipforum solidorum orbium Inventum, si cum Planetarum motibus conferantur, perinde impossibile esse atque illud Intelligentiarum munus est ridiculum. Certe aut in Aristotelem ipfum aut in Interpretes ipsius plerosque omnes meritò hec cudenda erat faba. Ceterum veri intellectualis Mundi Systematis eruditissimus Author hanc doctrinam Aristotelicam de Intelligentiis Calorum Motricibus magis ingeniuse & candide interpretatur, quod anoveant scilicet singula suos orbes ut ipse primus motor às epapelor. Non quod ipse ha Mentes, quas vulgo Intelligentias vocant, sint tà epópowa pracise sumpta, sed Summitates ipsarum Mentium, qua T'azado in Divina Triade respondent. Verba enim Aristotelis sic se habent, etiam de primo Motore agentis. 'Apxn pon vonois. Nes 3 von 28 von 8 zuvertat, Nonlov 3 n ereen ousoxia rall' av-रिक्ष, में रवर्गमह में बेलंब जन्वंसन, में रवर्गमह में बैτλώς κ) καθ ενέρβειαν. Principium enim est Intellectio, Intellectus verò ab Intelligibili bili movetur, Intelligibile verò Ordo alter est per seipsum, & hujus est Substantia prima, (Plotinus, opinor, dixisset, Prima Hypostasis) idque simpliciter & actu. Quibus verbis planè indicatur T'azador sive prima Hypostasis in Trinitate Platonicorum. Quod porrò consirmatur ex eis qua proximè sequuntur, ubi asserit in hac συσιχία εsse si avor siperòr, & verò το deisor semper esse το πρῶτον, & denique το δ ενεια esse conciudit κυνῶν si ερομομον, movere tanquam concupitum, h. e. tanquam Bonum, quod Appea titus objectum est. Hog igitur Nonτον sive Intelligibile movet Intellectum, secundam Hypostasin, κυνώνος το πολοα κυνῶ, ψυχὸν nempe tertiam Triados Hypostasin, & per eam, τ σύσν sive Spiritum Naturæ.

Sed ipsum T'azadov sic describit Aristoteles eodem in loco, Quòd sit το κυνῶν ἀκίννη ον ἐνεργεία δν, κὶ ἐκ ἄκλως ἐκειν ἐβαμῶς ἐνδικό-μον. Quòd sit movens immobile actu existens, & quòd nequaquam aliter se habere possit. Et paulo pòst, ἐξ ἀνάκκις ἀκειν δν, κὶ ἡ ἀνάκια καλῶς. Quibus necessariam illius Existentiam pariter ac Bonitatem indigitat; tandémque concludit: Ἐκ τοιαύτης ἀκει ἀρχῶς ἡρτηλαι ὁ ἐκανὸς κὴ ἡ φύσις. Εκ tali igitur Principio (tam sirmo utique quod Proclus ὅρμων ἀσφαλῆ την ὅντων ἀπάντων appellat) Cœlum dependet & Natura, per quam ego Spiritum Naturæ intelligerem, in quem agit primum hoc supremúmque Bonum,

74

per Nev & Juger, per Intellectum & Animam, ut & ipse in Materiam Mundanam vi sua Plastica.

Esse verd essentiam Supremum Bonum ab Intellectu seve mente distinctam, & tamen unum quid cum eo, in sequentibus narrat. H 3 vonors n 186° authir va nat auto aeise. \* Autor วี เอลี อี หรืร หูป และสมพาโบ ซึ่ง บอทซึ่ง, Non-ใช้ร วูจี ท่างเลือน ฮีเขาสังพา พู เอพีย, สีรุธ ซัลบใช้ย หรืร มโบอกซอง. To S seellerdy ซึ่ง บอกซึ่ง ญิ ซกีร ซื้อเลร หนึ่ง. 'E-म्हिन्स है हिर्सा . बुट्ट ह्रास्त्राठ प्रवृत्तिक प्रहार है किरस है ves Beior Execo. Est autem per se Optimi per se Intellectio. Ipsum verd Intellectus per participationem Intelligibilis, intelligit. Intelligibilis enim fit tangens & intelligens, ità ut Intelle & us & Intelligibile unum idémque sit. Nam facultatem quà ipsius Intelligibilis essentiam ipsam capiat habet Intellectus, capiénsque operatur: adeò ut illud potius quam hoc id Divinum sit quod Intellectus habere videatur. Ubi plane Supremum Bonum quod ro Nonlov appellat, distinctam à Mente sive Intellectu Effentiam seu Hypostasin facit, dum Mentem describit, tanquam susceptivam essentia no Nonte. Et in istis verbis, Aulor 3 voei o ves, Hypostasin plane indigitat, cum duror generis sit masculini. Vox etiam Dryyávor eodem planè respicit. Unum tamen idémque facit. Ese Tavldv vis x von rov. Ego & pater meus unum sumus, sic de se suoque Patre pronunciat Æternus Logos.

Et ne tertia desit Hypostasis, ut Zwi dici-

tnr

Epistola H. Mori ad V. C.

tur ès το λόγφ esse apud Johannem, ità beic is τω νώ, κ ζων δέγε ενυπάρχει. ή β ve evepyeta Zwi. Cæterum vita quoque inexistit, who so scilicet. Mentis enim sive Intellectus energia est vita. Engro 3 i ริงร์ควายส. Ένέργετα 38 ที่ พล B' สับไทิง อันต์งช (อทิ dels n ding. Ille verd energia est. Energia verò per se illius vita optima est & æterna. Et sane energia Patris dicitur Logos, & verò Filii sive Noya Energia Spiritus S. apud antiquos Patres; per evepyeau intelligentes koiav Zavav ng eveppin. Atque bic apud Aristotelem (an ig ve, h rad' aun) . vepyeta dicitur, non tanquam operatio qua per se subsistentiam non habet, sed tanquam 'Evépyea ะอเตริกร หู้ อุษตหา quemadmodum Spiritus S. appellatur apud Cyrillum. Evényeta con-มท ม (ผื สะ าธิ นุธิ.

Omnino igitur tres Hypostases in uno Numine hic indigitantur apud Aristotelein. Prima, ro dessor quod Platonici vulgo T'aja Div appellant, & ab Aristotele heis etiam To vontor appellatur; altera, o ves, tertia, i Zon, quam Platonici suzir vulgo nuncupant. Et certe Jugiv effe ipfe Aristoteles etiam inuuit ex eo quod statim subjungit Dauld 3 4 Sedo avau (Sov at Sov deiser. Dicimus verò Deum aternum optimumque Animal effe. Quod sanè effe non posset nisi Animam haberet qua Energiam Plasticam emittens cœlum † vivisicaret † Vide quod ab eo movetur, virtute nempe Plasti-Schol in Præfat. 2, ca. Atque hac quidem occurrunt; Metaphys. Sect. 7.

lib. 12. cap. 7.

Įn

In capite verò proximo, pergit ad inquirendum, cum non unus tantum motus sit Coeli, diurnus nempe, sed singulorum Planetarum singuli in partem contrariam, an unica tantum talis substantia qualem suprà descripsit, ponenda sit, an verò pro motuum pluralitate plures; apertéque concludit, 'Avayan ทิ ระาอง ยุงส่งแรงที่ปี ออกอัง บีสิ ส่หมท์ระปร หมาผือสม 246° auls 23 aidis soias. Necesse est unumquemque horum motuum ab immobili per se & ab æterna substantia cieri. Substantiasque has aternas & immobiles pro numerositate motuum distinctorum multiplicat. Cumque omnes tales sint qualis prima omnîum de-scripta est, plane sequitur suisse quasi tot reiasa'esa, inferiorésve Trinitates ex Bono, Mente & Anima consistentes, singularumque Animas vim Plasticam emissse quâ liter cœlum cujusque moveretur; non autem ut à Caniculis veru-versatricibus Rota.

Tria autem illa Principia in singulis illis substantiis Aristotelem agnovisse consirmant porrò illa verba in antecedente capite. Non-tòv 3 n etica ovsoix la rab avriv. Per ovsoix i-av ordinem utique subindicat Principiorum Bonisormium, qua sunt speciali sensu rà vontà in singulis Intelligentiis. Cui aliquam cognationem habere potest versiculus iste Manationem

gicus,

"Est 🐧 อีที่ ກາ von ] ຮ ນ 🕏 🛛 หาที่ 🖙 ขอดึง ของ สั่งยิด.

Quod

Quod principium Boniforme in singulis est Movens immobile specialiter sic dictum, & in quod omnia ultimo resolvit Aristoteles, apud quem to & evend esto de tolls deuvhrois, uti suprà notatum est. Egregiè igitur Platonissare beic videtur Aristoteles, licet style, ut alias folet, satis arido, jejuno, prarupto & obscuro; & quanquam in multiplicando has Divinas Triadas turpiter hallucinatus sit, mundum tamen vità Plastica, quam ego Spiritum Naturæ vocare seleo, animatum esse non obscurè declarat dum Deum appellat Animal hoc in loco. divinumq, ei corpus attribuit, De Cœlo, lib. 2. cap. 3. Sic certè, cum hoc scilicet candore, interpretandus est Aristoteles, singulis suis Intelligentiis vim quandam plasticam ascribendo, faciendóque ut ex Anima consistant perinde atque mente, nisi Formas Assistentes, ut loquuntur Schole, non Informantes, eas esse concedere velimus, calósque ab eis moveri, ut à Sciuris cavez sue cylindraces ex filis ferreis confecta, cum suspensis campanulis, aut à veru-versatricibus caniculis Rota.

Auditorem verò Platonis tam sedulum nullos alios inseriores Genios prater istas Intelligentias, in universis suis scriptis commemorasse, indicium est abjetti ingevii & à rerum Divinarum scientia nimis alieni. Unde etiam fattum est ut in libris de Anima tam frigide ac jejune dissereret, addam & tam obscure, ut Interpretes ipsius Animam mortalem statuerit an immortalem, nesciant, sed in diversas ea de re sententias abierint. Duplicem

Duplicem inteerim Intellectum finxit Agentem alterum, alterum Patientem; hujus ef-[e, sensibilia phantasmata recipere, illius pulverulentam corum materialitatem, ut tradunt illius Interpretes, tanquam alà anserinà vulpinàve gudâ leviter abstergere, ut sic alter hic ea possit contemplari. Ipsa verba Aristotelis huc ascribam, ut planius conftet, quim confusa, quam perplexa & incerta sit illius super hac re philosophandi ratio. De Anima lib. 3. cap. 5. Cùm in omni natura duo fint, hoc quidem ut Materies, illud ut Ars, 'Arayan, inquit ille, i èr τη θυχή υπάρχειν πάυλας πλε சிகைஷ். Kai द्वार है महिए स्वाहित के एडंड स्क्री नवंशीक भंभार के ता के जिस्ती के कार्स के हिंदा कार, व्हें व मर्छ क्छेंड. Tegmov jap mva क्षे मरे क्छेड मार्सी में रीएνάμει δυτα χρώματα ένεργεία χρώματα. Kai \$7 @-है एवंड प्रवाहरोड, में वैधानोड में वैम्यीनेड माँ वेट के erépyend. Et mox xaerdels d'é éss movor 988' विज्ञाह हेड़ो. श्रे पॅठार अर्थण से अर्थणकी वर श्रे सो बीवर. 'Ou μνημονούομο औं ότι τέτο μέν αναθές, ὁ λέ πα-जिमीमिं एवंड क्रिक्निकेंड, में संग्रंध प्रदेश हैं है।

Tam obscurum est hos Anigma ut quidam per Intellectum Agentem, ipsum Divinum Intellectum, per Patientem, Animam
ipsam intellectus. Quod indè factum credo,
quòd hic Intellectus Agens, dicatur anonis
th esta er exercia. Quo indicatur nihil
aliunde accipere, quemadmodum sit in Intellectu Patiente, sed esse actu omnia, ac proinde esse Divinum Intellectum; reliquum
igitur necesse est esse Animam humanam,
nempe Intellectum patientem, quem pracedenti capite, abrasæ tabulæ comparat, & de

que bîc pronunciat, mortalem esse, à se ves ausalès osasses. Nos verò magis candidè in-terpretando Philosophum videamus se meliorem sensum possimus eruere; notando primum, eum expresse dicere, has differentias esse in Anima, ac proinde illius esse partes vel facultates, deinde nostra natura sive essentia accenfere, cuicuimodi est hunc Intellectum Agentem, dicendo & propostopio A, nos non recordari, quia Intellectus agens est impasfibilis, & cum nihil aliunde unquam recipiat, nibil post mortem potest retinere. Intellectus igitur agens etiam juxta Aristotelem non est Intellectus Divinus sed noster, Anima-ve nostra pars, secundum quam immortales fumus, quanquam nihil recordamur cum sit impassibilis, nec quicquam recipiat ab extrà, passibilis verd Intellectus qui solus phantas-matum capax est, pereat in mortè, nec per-cipere quicquam possit Anima sine phantasmatis, nec recordari. Hic certe maxime tolerabilis est sensus doctrina Aristotelicæ de Anime Immortalitate. Qua tamen nec Rationinec vere Religioni satis congruit ; perinde enim est ut nos gesserimus in hac vita, si nibil post mortem recordamur. Sed nec Rationi convenit sanaque Philosophia. Manise-stum enim est unam eandémque Animam & active intelligere & phantasmata recipere; neque enim recipiuntur in corpus sed in ipsam animam, alioqui de eis judicare non posset aut seipsum circa ea exercere. Pereunte nec

nec proinde ipsa memoria, cum impossibile sie ut vel ipsa Plastica pereat, quo minus Anima in statu separato, non solum memoria, sed sensus etiam sit capax.

Error circa fedem sensorii communis levior est sed satis conspicuus in libro 🙈 veorni @ zi jepus en napolia zo avagnacion eivat की क्वंग्राच्या वाकामारांवा xolvon वाकामार्थक. Equidem magni aliquid ac penè Divini cordi subesse suspicor, sed nouvor maushenov in eo situm potius existimem, quam nouvor aidumesov, centri Plasticæ utique sedem effe, pracipuámque tam Regenerationis quam Generationis officinam. De Speciebus Intentionalibus é corporeorum Objectorum cortice eral diantibus, & de substantialibus formis è potentia materia erepentibus suprà monumus, ut de coloribus tanquam formaliter in subjectis existentibus, adeò ut nibil opus sit hic rursus attingere.

Proximus igitur illius error erit circa naturam locumque Galaxiæ quem is μίλα vo-cat, nec έμφασιν facit, sed έκκεισίν πια, vel ou saow, definitque & Te unise sie & Enneco.v χύκλε κόμω, fingitque quasi Halonem quandam in nubecula circa Aftrum. Locum verò supremam aeris Regionem autumat, quam T dieg T ava vocat, item inknguna, O to Egalor depo Swiamy Exor mogis eundem planè locum quem & Sasesui & dspor, stella-rum trajectioni assignat, qui proinde 12 mil-liaria Germanica altitudine haud potest excedere. Unde fieret, ut perquam exigua pars

Galaxiæ

Galaxiæ nobis simul appareret, nec stella eadem ipsi inesse, omnibus Terra Incolis. Quem tamen locum Cometis adjudicat, quanquam inde sequeretur eos ultra horam unam aut alteram vix posse conspici. Tam misere hallucinatus est Aristoteles circa naturam locumque Galaxiæ & Cometarum. In conjecturis de causa Iridis secundaria nihilo sælicior, quippe quam reflectione primaria factam ariolatur, cum neutra tamen ab altera dependeat, quemadmodum solide demonstravit Cartefius. In causis etiam fontium & fluviorum, & salsedinis marinæ, marisq; ab innumerorum immensorumque fluminum influxu nihilo auctioris tacti, ex eo quod Aque circulationem in Terra perinde ac sanguinis in humano corpore ignoraverit, turpiter est lapsus; quanquam, quod hanc ignorantiam excutere potuisset, subterranea antiquorum xaouala & niuvas, Platonisq; Tartarum in Phædone, quem fontem omnium aquarum facit, & cum quo relique Aque aliquo modo communicent, aperte commemorat, inter alia hoc etiam addens è Platone, Πάνθα δε πάλιν χύπλω ωξειάγε-अवा में में बेर्शिंग हिल्म में हुँबी वृंसिंग,

Porrò admodum confuse & inscite philosopha-Meteor.
tur de Terræ-motibus, Ventis ac Tonitruo, lib. 2.
dum sic pronunciat, ημείς δε φάμω τ ἀυτὴν ε cap. 5.
νσι φυσιν ἐπὶ μεν τῆς γῆς ἀνεμον, ἐν δε τῆ γῆ
σεισμον, ἐν δε τῶς νέφεσι Βροντήν Quod perinde est ac siquis diceret, Flatum ab accenso pulvere pyrio, ventúmque Æolipylæ eundem esse. Restiùs ii de ventis philosophati sunt Ff

quos oppugnat Aristoteles, Meteor. lib. 2. Cap. 4. qui scilicet desiniverant, On n duτή έτιν ήτε τε ανέμα φύσις κ) ή τε σομίνα ύδκη,
qua est ipsissima opinio Cartesii. Ventum verò subterraneum & externum eundem sasere
non contentus, eorum insuper addit Reciprocationem, quam τ έτω κ) έξω βν στν appellat,
terraque motus sieri οίον ματαβροίας έτου γρυμενίης τω πνάμμος. Quod commentum, si
spissitudinem aeris in cavernis subterrapeis
consideres, aquè ferè absonum est ac si sinxisset ventos aliquando se condere in sundo
maris.

Circa Halones & Parelios, ut de Iride bic taceam, quanta obnupta effet mens Aristotelis ignorantia, videre est Meteor. lib. 3. Cap. 2. ubi universim de eis pronunciat, Flevra dvendams raut' est, nist dvendams Reflexionem etiam comprehendat. Et de Pareliis, on phyvostal ch naapas ast. Qui, fateor, est usitatissimus eorum situs, unde & Pare-tii dicti sunt, quasi laterones solis. Sed conspiciuntur & supra & infra solem & ex adverso, contrà ac desinit Aristoteles; nec bini soli, sed aliquando ad quaternos quinósque, ut videre est apud Libertum Fromundum & Cartesium. Ignorantia autem verarum causarum hujus Phanomeni, secit ut Aristoteles sidem adhiberet Historiola isti incredibili de duobus Pareliis in Bosphero, coortis quidem cum Sole & à matutino tempore ad occasum usque durantibus. Huc autem facile credidit, quod Pareliorum cansam ad. ad aquabilem Aeris spissitudinem referebat, quam universalem tunc in Bosphoro suisse singere potuit. Quanquam nec sic reste res succeedet. Hoc enim pasto, aut plures duobus Parelii suturi suissent, aut potius nullus, sed Solis amplior solito discus.

Adhec, mirè profesto Philosophatur circa Cataclysmos celebratiores, Terræ senectutem per partes totil/que æternitatem. Nam ut Annus sive Periodus solis Hyemem secum quotannis ducit, ita melosov niva unjahne uiyav χαιμώνα η ύπερβολην ομβρων secum adducere contendit. Quod quidem with xou-Adua est, (ne illius verbo adversus ipsum hio near) & quod superstitionem Astrologicum sapit. Consultius suisset ad Senectutem terra per partes confugiffe, distofque Cataclyimos sene-Scentium partium catarrhos sinxisse, cum terram per partes sic senescere voluerit, 'quod tamen inepte rejicit es no Antor is & despoed. unde sequeretur omnes partes ejusdem Climatis simul consenescere, simulque inundari. Has autem inaqualitates accidere propter aquabilem Solis carfum non est profetto confentaneum. Ex ipsis igitur terra visceribus Platonicoque Tartaro ignibusque subterraneis horum causa potius eruenda sunt, quam à So-le atque Astris petenda. Nec singenda pattialis Terræ senectus aliis partibus rejuvenescentibus, ut terra sie æterna esse posse, sed eternicas illius penicus explodenda est, que proculdubio multo antenac montes vallibus equâsset, ipsumque mare limo candises opplevisset. Ff 2 Quem:

Quemadmodum verò Terram æternam finxit, ità Colos non solum æternos sed impassibiles omninò & inalterabiles, magnis elogiis cœleste corpus exornans, quippe quad το πρώτον συχείον, το πρώτον σώμα, To Deiov. owna, & soiav ownal & Desolspav [ub. inde appellitat. Cœlestia verò corpora impassibilia esse & inalterabilia, à maculis Solis, à Cometarum exanscursibus inter Planetas, Stellisque fixis apparentibus & mox disparentihus abunde confutatur. Solem verò Stellasque, quod eft alterum Aristotelis delirium, non igneas esse ipsum nudi sensus judicium satis consutat. Cui addas imaginem Solis in chartam receptam & lebetis fervidi instar bullientem. Absurdissimamque demum Aristotelis rationem cur hujusmodi calorem à Sole sentiamus. Postquam igitur, ( De Cœlo lib. 2. cap. 7. ) statuerat A-stra nec ignea esse nec in igne ferri, de ca-lore cœlesti sic philosophatur. H & Sepubns कं में बेंड्रिकेश में क्केंड अंश्रह्म वा मचत्रमी शहिक होई-P yπο της cheiray poegs. Πέφυκε γαρ ή μίνησις ομπυρούν κὸ ξύλα, κὸ λίθκε,, κὸ σίδηρον. Solem verò pra reliquis astris majorem ciere calorem propter propinquitatem & celeritatem, Lunam enim tardius moveri, Stellas magis è longinquo, monet, Meteor. lib. 1. cap. 3. Cum tamen perinde sit, quia Celeritas tan-sum concavi Luna aerem contingit, unde celeritatis aut propinquitatis aliorum Astrorum omnis intercidit ratio, nullaque Aeris paparleule fieri potest nisi à solo orbe Lu-#4.

næ. Et quod pessimè omnium cedit, nec ab hoc ipso, contra commentum illius, dicto capite, quo sublunarem Aerem vult raptu concavi Luna ferri, id quod impossibile est propter illius glabritiem; & certe sic asperum alteque dentatum esset, an vel si ad nos usque motum transmitteret, incertum 'est particularem verò motum Solis, quo illius pra cateris calor sentiretur, non perceptum iri cer-tissimum. Ego verò eò magis hîc demirandum Aristotelis ingenium censeo quòd ad tam absonas & incredibiles argutias se recipere vellet, circa calorem Solis, quasi nec igneus esset nec calidus, quod factum su etiam contra solidam illam ac apertam Pythagoreorum sententiam, quos ipje noverit Solem appellare, το εν μέσφ ίδρυμβρ'ον πορ, in medio positum ignem. Caterum videtur data operà istis Philosophis contradixisse, sed cum aterna sui nominis infamia.

Hi sunt pracipui Aristotelis errores quos fortè notaveram in Adversariis, quosque cùm ad manum essent huc ascripsi, nè temerè via derer tam celebrem perstrinxisse Philosophum, Cartesiúmque ipsi tanto intervallo anteposuisse. Verùm enimvero, ut seposito omni partium studio liberè dicam quod sentio, unus ille Cartesii error, pro ingenii illius magnitudne magnus & immanis, quo totum Mundum aspectabilem, nè corporibus quidem Animalium exceptis, ex particularum Materia motu fortuito & tumultuario, quem Mechanicum nunc dierum appellitant, conditum statit,

tuit, omnes Atistotelis errores simal sumptos non solum aquare meritò censeri potest, sed longe longeque superare. Errorem antem esse multis argumentis issque solidis in Enchitidio Metaphysico demonstravimas. Et si sorte quid aspiam desse, lacunas istas Scholiis bic issic additis nunc explebimus.

FINIS.

BOOKS Printed and Sold by J. Downlng in Bartholomew-Close near West-Smithfield.

HE Principles and Duties of the Christian Religion, consider'd and explain'd; in order to retrieve and promote the Christian Life, or that Holiness without which no Man shall see the Lord. Divided into XXVI Chapters. One whereof being read every Lord's-Day, the whole will be read over twice in the Year. With a Collection of suitable Devotions, &c. for several Occasions. By J. Mapletoft, D. D.

Just Measures of the pious Institution of Youth; according to the plain Maxims of the Gospel. Containing the great and fundamental Duties of the Christian Religion. In 3 Parts. 2dEdit. By George Monro, M.A.

The Advices of a Father to his Children on the Subject of Religion: wherein the Principal Truths of Christianity are established, and its principal Duties enforced. With short suitable Prayers to each Head of Discourse. In Two Parts. By J. Spavan, M. A.

An Exposition of the Church-Catechism, for the Use of the Diocese of Sarum. By the Right Revexend Father in God, Gilbert Lord Bishop of Sarum.

The Grounds and Principles of the Christian Religion, explain'd in a Catechetical Discourse, for the Instruction of young People. Written in French by J. F. Ostervald. Pastor of the Church of Neuschatel, and Author of a Book, entituled, A Treatise someoning the Causes of the present Corruption of Christians, and the Remedies thereof. Rendred into English by Hum. Whaley; and revised by Geo. Stanbope, D. D.

The Life of the learned and pious Dr. Henry Mere, late Fellow of Christ's College in Cambridge. To which are annex'd divers of his useful and excellent Letters. By Richard Word, A.M. Rector of ingoldsby in Lincolnshire.

Digitized by Google

The Theological Works of the most pious and learned Henry More, D. D. sometime Fellow of Chris's College in Combridge. Containing an Explanation of the Grand-Mystery of Godliness. An Enquiry into the Mystery of Iniquity. In Two Parts. A Prophetical Exposition of the Seven Churches in Asia. A Discourse of the Grounds of Faith in points of Religion. An Antidote against Idolatry. An Appendix to the Antidote against Idolatry. The Second Edit.

An Account of some Remarkable Passages in the Life of a private Gentleman; with Reservings thereon. In Three Parts. Intended to awaken the Presumptuous, convince the Sceptick, and encourage the Despondent. Left under his own Hand to be communicated to the Publick after his Decease. 2d Edit.

The Practice of true Devotion, in Relation to the

End, as well as the Means of Religion.

A Help to Devotion: Being a Collection of Prayers for feveral Occasions, fitted for the Days of the Week. With a particular Office for the Sacrament. The Second Edition corrected and enlarged. Collected by a Gentlewoman for her own private Use.

Joannis Arndtii de vero Christianismo, libri quatuor; olim latine redditi, nunc vero revisi ac emendati opera Antonii Wilhelmi Boemi. Accedit huic Editioni nova Præfatio de Vita & Scriptis Arndtianis. 2 Vol.

Enchiridion Precum, ad promovendum solidioris Pietatis Studium collectum. Cum Introductione de

Natura Orationis.

Augusti Henmanni Franckii Manuductio ad lectionem Scripturæ; omnibus Theologiæ cultoribus commendata a Petro Allix, S. Th. Prof. cum nova Præfatione.

Christophori Cellarii Professoris Hallensis Antiquitates Romanæ ex veterum Monumentis ac Legibus Romanis digestæ. Quibus Appendix de Romanorum num-

maria & inscriptionibus accessit.

Pietas Hallenss: Being an Historical Narration of the wonderful Foot-steps of divine Providence in erecting, carrying on, and building the Orphan-House, and other charitable Institutions. at Glauchs near Hall in Saxony, without any visible Fund to Support it. Also an Abstract of the same.

Digitized by Google

## UNIVERSITY LIBRARY PRINCETON N.J.

